
1 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

Guerra y religión en la Roma arcaica 
 
 

Autor/es 

 
Ignacio Jesús Álvarez Soria 

 

 
 

Director/es 

 
Francisco Marco Simón 

 
 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

2014 

 
 

 



2 
 

ÍNDICE 

I. Introducción.……………………………………………………………...…..4 

II. Feciales……………………………………………………………………...12 

1. Origen…………………………………………………...13 

2. Declaración de la guerra.………………………………..13 

3. Sanción de la paz………………………………………..17 

4. Ius fetiale……………………………………………….18 

III. Salios……………………………………….………………………………..19 

1. Los ancilia………………………………………………20 

2. Quinquatrus……………………………………………..21 

3. Tubilustrium….………………………………………….21 

4. Armilustrium…………………………………………….22 

5. El origen y el papel de los salios….....…………………..22 

IV. Euocatio….………………………………………………………………….23 

V. Deuotio....…………………………………………………….……………...25 

1. Deuotio ducis……………………….…………………...25 

2. Deuotio hostium……………………….………………...29 

3. Deuotio de M. Curtius………………..………………….30 

VI. Equus october…….………………………………………………………...30 

VII. Triunfo…………………………….………………………………………...33 

1. La obtención del triunfo………………..………………..33 

2. La procesión triunfal……………….……………………34 

3. Los requisitos……………………………………………36 

4. El origen y la configuración del triunfo…………………36 

5. La condición del triunfador………………….…………..39 

6. La ejecución de los prisioneros…………….……………41 

7. La función del recorrido……………………….………...41 

8. El significado del triunfo más allá de lo sobrenatural…...42 

VIII. Conclusiones………………………………….……………………………..43 

IX. Índice de fuentes literarias…………………………….…………………….47 

X. Bibliografía…………………………….……………………………………49 

 



3 
 

Resumen: 

El presente escrito trata de dar una visión de conjunto de los ritos y sacerdocios 

vinculados a la guerra en la Roma arcaica a través tanto de sus descripciones como de 

sus interpretaciones, para descubrir la concepción del fenómeno bélico de las gentes de 

Roma en época temprana. A partir de este análisis podremos ahondar en nuestro 

conocimiento de este fenómeno determinante en la construcción del mundo romano; así 

como de la sociedad romana en esos estadios de desarrollo. 

Palabras clave: guerra, religión, purificación, Roma arcaica, rito, sacerdocio. 

Abstract:  

The present article tries to give an overview of the rites and priesthoods linked to war 

in ancient Rome through their descriptions and their interpretation, to discover the 

concept of war phenomenon of the people of Rome in early times. From this analysis 

we can deepen our understanding of this crucial aspect in the construction of the Roman 

world and Roman society in these stages of development. 

Key words: war, religion, purification, early Rome, rite, priesthood. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

I. Introducción: 

La religión de Roma, cuyas prácticas fueron exportadas a todo el Imperio, no 

apareció de la nada, sino que Italia, como el resto las regiones mediterráneas, formó 

parte de una vasta zona de intercambio cultural. Este fenómeno marcó la religión 

romana con signos y hábitos procedentes del Próximo Oriente y Grecia –que se 

plasmaron en el antropomorfismo, la construcción de templos y la escritura–, llegados a 

través de culturas mediadoras, como la fenicia, la cartaginesa o la etrusca, que aportaron 

una riqueza cultural y religiosa que se asentó sobre una estructura de marcado carácter 

indoeuropeo, como se manifiesta en los nombres y usos de las instituciones y 

tradiciones más rudimentarias. Este intercambio cultural no estuvo restringido a las 

fases fundacionales, por el contrario, hubo un alto grado de afinidad en las prácticas 

religiosas, votivas y funerarias de etruscos, latinos y umbros a lo largo de los siglos, 

como demostraron hallazgos como la etrusca tegula Capuana del s. V a.C. y las umbras 

Tabulæ Iguvinæ, escritas entre los siglos III y I a.C. No obstante, la religión romana no 

fue el conjunto de ritos de una mera ciudad del Mediterráneo antiguo, sino que, gracias 

a un fuerte y agresivo aparato militar, Roma expandió su influencia y autoridad en 

Italia, la cuenca mediterránea y fuera de ella. Esta expansión tuvo consecuencias en el 

plano religioso, con un mayor énfasis en la centralización y el control sobre los rituales 

públicos por parte de los magistrados superiores y los sacerdotes principales, cuyos 

detentadores fueron los miembros más destacados de la élite política. Como 

consecuencia de ese ciclo expansivo, la política fue encontrando cauces para zafarse de 

las limitaciones y procedimientos religiosos y se fueron admitiendo cultos foráneos por 

razones de conveniencia gubernativa, sumándose a las prácticas tradicionales y 

actuando como legitimadores de la política (Rüpke 2007, 2-4). 

La elección de un tema de estudio como los ritos y sacerdocios de la guerra en la 

religión romana arcaica no responde a meras pretensiones eruditas, sino que a través de 

esos fósiles religiosos buscamos vislumbrar los estratos antiquísimos de la cultura 

itálica en general y romana en particular, tanto o más oscuros para el historiador de la 

antigüedad como para el de la actualidad. Para ello nos centraremos en el análisis desde 

el punto de vista social y cultural de los ritos y sacerdocios de la guerra en la religión 

romana arcaica con el objetivo de conocer mejor la sociedad y el pensamiento de época 

temprana, especialmente en relación con la percepción del fenómeno bélico de la que 

participaban las gentes de la Roma de la época. Por consiguiente, no nos limitaremos a 



5 
 

la pura descripción de los ritos y sacerdocios, que constituyen el punto de partida 

indispensable para la formulación de las diferentes interpretaciones de cada uno de 

ellos, que son el eje de este trabajo. Por ende, la metodología utilizada atiende 

especialmente a la información proporcionada por los autores de la antigüedad para las 

descripciones y a las investigaciones actuales en lo que se refiere a las interpretaciones, 

que a su vez se basan en aquellos, así como en la información proporcionada por 

disciplinas como la lingüística o la arqueología y la comparación con otras sociedades 

enmarcadas en el mismo contexto cultural. En este trabajo trataremos de presentar la 

información lo más depurada posible de unas influencias que son innegables a la hora 

de analizar los distintos elementos que componen este campo de estudio y que, en 

muchas ocasiones, son imposibles de filtrar de una forma adecuada, puesto que tanto el 

tamiz como la perspectiva son escogidos por el historiador según su propio criterio, 

tanto en la antigüedad como en la actualidad.  

Cualquier estudio sobre la religión y la experiencia religiosa en la antigüedad es 

difícil en sí mismo, pero supone un reto especialmente arduo el caso de la Roma 

temprana, pues las fuentes literarias son fragmentarias o muy posteriores y el material 

arqueológico es escaso en sobremanera; pues, como afirma el profesor Scheid: “[…]il 

est impossible d’ analyser un rite – et une religion ritualiste – si l’on ne dispose pas de 

descriptions détallées des procédures rituelles” (Scheid 2005, 10). Por suerte, para el 

caso de Roma conservamos parte de esa información. No obstante, en el caso de los 

ritos y sacerdocios de la guerra en la Roma arcaica se nos plantea un problema 

adicional, pues los conocemos con una profundidad irregular debido a que la 

información que ha llegado hasta nosotros es incompleta y cada uno de los elementos 

que componen este trabajo ha despertado un interés desigual entre los investigadores 

contemporáneos. Además, pese a que la romana ha sido considerada como una sociedad 

cuya religión permaneció inalterada en sus costumbres a causa el conservadurismo y, en 

consecuencia, se podrían vislumbrar claramente las prácticas arcaicas a través de la 

religión posterior, aunque en esa época no se conociesen los orígenes o el significado de 

las prácticas rituales, lo cierto es que, actualmente, la religión romana está empezando a 

verse como más dinámica, presentándose como una herramienta eficaz a la hora de 

desvelar importantes aspectos de los cambios en la identidad romana (Rüpke 2007, 31). 

De hecho, resulta imprescindible conocer los hechos históricos que marcaron el 

desarrollo de la sociedad romana para poder interpretar su religión y entender su 



6 
 

mentalidad; de manera que son los planos psicológicos y sociológicos los que 

proporcionan originalidad a la religión romana a lo largo de las oscilaciones políticas y 

espirituales, pues, según el profesor Bayet (1984, 14-17):  

Roma vivió durante once o doce siglos dentro del conservadurismo obstinado de los ceremoniales 

y sacerdocios de los comienzos, pero integrando, en el curso de un desarrollo orgánico, todo tipo de 

cultos extranjeros. Así se multiplicaron las variaciones de un sentimiento religioso que mantuvo, sin 

embargo, su continuidad hasta el triunfo del cristianismo. 

Ese conservadurismo romano parece limitarse a la formalidad de los ritos y, tras la 

época monárquica, a una organización sacerdotal destinada a encuadrar las nuevas 

aportaciones religiosas y las mutaciones políticas; no obstante, esa permanencia del 

ritual no debe inducirnos a considerar «primitivista» el pensamiento romano. Por otra 

parte, pese a que encontramos prácticas que parecen remitir al animismo, como la 

persistencia de los conceptos similares a los de magia simpática o apotropaica con los 

que el hombre trata de dominar las fuerzas que le resultan desconocidas, es una 

arbitrariedad agruparlos para reconstruir un supuesto período animista, ya que, parece 

más lógico pensar que su persistencia se debió a una obsesión por la prevención más 

que a una convicción espiritual. Ciertamente, la larga duración de la personalidad 

religiosa latina parece deberse a una obstinación en los ritos que impidiese el olvido de 

los cultos originales; esa actitud y esa duración suponen la solidez de un esquema 

litúrgico básico desde etapas muy tempranas que mantuvo la primacía de un ritual que 

permaneció sin cambios pese a las mutaciones conceptuales. Debemos tener en cuenta 

que no hay ningún indicio de que los ritos y su complejidad apareciesen de la nada en el 

s. VIII a.C., ni tampoco nada que nos permita suponer que la religión permaneció en un 

estadio embrionario en los primeros siglos de la ciudad del Tíber (Bayet 1984, 52-54). 

Realmente, en época arcaica, la religión parece que ya estaba consolidada y tan 

«esclerotizada» y era tan compleja como la del período republicano, por lo que podemos 

pensar que siguió su propia evolución histórica, aunque, en buena parte, estuvo 

determinada por el devenir de la política. Por otro lado, su estudio no debe centrarse 

únicamente en el análisis de unos ritos exóticos realizados durante la República y el 

Imperio, pues es probable que fuesen tan incomprensibles para los contemporáneos de 

Rómulo como para los de Varrón. De manera que debemos intentar diseccionar la 

tradición de épocas posteriores desde las perspectivas lingüística, etimológica e 

histórica y combinar nuestras conclusiones con la información proporcionada por los 



7 
 

fastos epigráficos y las obras de los autores de la antigüedad (Scheid 1991, 53-54). De 

todas formas, el comparativismo es una estrategia de estudio interesante, pues los 

habitantes del Palatino no eran hombres nuevos que partiesen de cero en la construcción 

de sus creencias y mentalidad, su lenguaje es la prueba clara de su desarrollo cultural, 

puesto que nos muestra su génesis indoeuropea a través de algunos términos políticos y 

mágico-religiosos como, por ejemplo, la palabra rex (Dumézil 1987, 34). El principal 

problema con que nos encontramos es que ninguna de las fuentes escritas es 

contemporánea a los hechos que se narran en relación con la etapa de formación de los 

elementos básicos de la religión romana; en consecuencia, las fuentes principales 

parecen describir una ciudad del s. I a.C. en vez de una aldea del s. VIII a.C., por lo que 

su veracidad ha sido puesta en duda por parte de los investigadores, llegando a 

considerar la información procedente de esta época más en el plano mítico que en el 

histórico (Mary Beard, John North, Simon Price 1998, 4). 

A la hora de estudiar la religión romana hemos de tener en cuenta que esta no atendía 

a la gracia, sino que su objetivo era el éxito y no la moral de cada individuo; esto se 

debía a que se consideraba que la felicidad era la meta de la vida y esa felicidad 

dependía del resultado favorable de todas las actividades cotidianas, desde la vida 

privada a los negocios, la agricultura o los asuntos gubernamentales. Como muchas de 

esas cuestiones no se podían controlar científicamente y su éxito no se podía garantizar, 

se atribuían a la voluntad divina, y, precisamente, el objetivo de la religión era descubrir 

el procedimiento correcto que asegurase la buena voluntad de los dioses para conseguir 

que las decisiones fuesen exitosas. Los dioses se ocupaban de las poderosas fuerzas de 

la naturaleza y el hombre no podía esperar comprender o controlar esas fuerzas, todo lo 

que podía hacerse era desear lo mejor y ganarse la cooperación de los dioses, 

normalmente mediante el sacrificio; de manera que estos podían ser inducidos a ceder 

ante una petición y los hombres podían conocer la voluntad de las divinidades a través 

de los augurios (Ogilvie 1995, 28-35). Este conjunto de ideas se aúnan en el concepto 

básico de la religión romana, la Pax Deorum. 

En lo referente a la guerra, en la Roma primitiva, este fenómeno muestra una 

irregularidad característica, pues las relaciones con las comunidades vecinas podían 

definirse como microguerra o pseudo paz, es decir, que estaban marcadas por pequeños 

enfrentamientos armados, robos de ganado y expediciones de saqueo; en este estadio 

estarían empresas que podemos considerar extraoficiales, expediciones motivadas por 



8 
 

una solidaridad social de tipo preestatal como la que llevaron a cabo los Fabios en 475 

a.C. contra Veyes. Ya en una fase más avanzada de desarrollo de las instituciones 

políticas ciudadanas, las guerras antiguas aparecen como conflictos de soberanía entre 

fuerzas antagónicas enfrentadas para incrementar el poder colectivo. Las guerras 

también proporcionaban una válvula de escape para las tensiones sociales, si bien, 

afectaban al propio desarrollo de la sociedad y tendían a sobrepasar los límites de la 

misma, puesto que, en tiempos de guerra, la fuerza podía imponerse a la tradición, que 

era la que mantenía la organización en tiempos de paz, promoviendo la creación de una 

ordenación más centralizada y acorde a las necesidades generadas por el conflicto. Por 

otra parte, los antiguos concebían la guerra como un aspecto de la vida cargado de actos 

simbólicos, acuerdos y declaraciones revestidos de un carácter religioso que, 

probablemente, tenía la finalidad de dotar a esos elementos de una condición más 

solemne y oficial; además, el paso de la guerra a la paz y viceversa no podía darse sin 

las garantías pertinentes en la esfera de lo sobrenatural. Asimismo, los romanos hacían 

de la guerra una actividad externa a la ciudad y al mismo tiempo integrada en ella, 

asignándole un doble marco, espacial y temporal, al prohibir la entrada de armas en el 

pomerium, convirtiendo a la ciudad en el recinto místico de la comunidad civil, así 

como de la guerra a través de los ritos de sacralización y desacralización de la guerra 

que se desarrollaban en la misma, algunos de los cuales analizaremos en el presente 

estudio (Garlan 2003, 18-28,176-178).  

La sociedad romana era eminentemente militar, pues parece que la estructura de 

patricios y clientes tuvo la guerra como uno de los elementos que marcaron su 

construcción; de hecho, la propia ciudad arcaica pudo tener como principal motivo para 

su aparición el conflicto, pues parece que la defensa colectiva era su única razón de ser, 

al tiempo que los derechos de ciudadanía estaban estrechamente vinculados en el plano 

simbólico con el uso de las armas (Bouthoul 1970, 185). No obstante, la guerra no solo 

marcó los estadios primigenios de la sociedad de patricios y clientes, de las curias, sino 

también posteriormente, como demuestra la organización jerárquica de las classis, la 

estructura política en centurias y la diferenciación social entre iuniores y seniores; por 

otra parte, los servicios prestados en la guerra y la demostración de las aptitudes 

militares fueron elementos esenciales para la movilidad social. Por consiguiente, la 

sociedad romana clasificaba a sus individuos según su capacidad y su función militar 

(Brisson 1969, 15). 



9 
 

La Roma arcaica movilizaba a las tropas y se enfrentaba a las formaciones políticas 

vecinas de forma estacional, un acontecimiento de especial importancia que estaba 

enmarcado en ritos como el Quinquatrus o el Equus october, algunos de los cuales 

vamos a analizar en el presente trabajo; no obstante, a partir de 218 a.C., la guerra dejó 

de ser estacional, lo que no significó que acabasen los ritos tradicionales relacionados 

con ella, aunque rememorasen la etapa anterior (Harris 1979, 9-10). Estos rituales 

guerreros se desarrollaban entre marzo y octubre, pero no solo tenían una función 

delimitadora, de apertura y de clausura de la temporada de guerra, sino que contaban 

con unos cometidos propios, como el de separar al resto de la sociedad de los soldados 

imbuidos de furor y ferox (Brisson 1969, 12). 

La historiografía contemporánea centró su atención durante buena parte de los siglos 

XIX y XX en la búsqueda del origen de la religión romana, y para ello recurrieron a las 

teorías e hipótesis predeístas que la antropología planteaba como situaciones y 

necesidades de las que había surgido la religión, como la teoría naturalista de Max 

Müller (1823-1900) –que planteaba que la religión habría tenido su origen en el sensu 

numinis, considerando que los dioses habían comenzado a cobrar entidad en la mente 

humana como personificaciones de las fuerzas, elementos y fenómenos naturales, 

especialmente aquellos que se manifestaban en el cielo (Marcos 2004, 26-28)–, la teoría 

animista de Burnett Tylor (1832-1917) –según la cual la idea de «dios» había sido 

elaborada a través del concepto de «alma», de manera que la definición mínima de 

religión sería la creencia en seres espirituales (Marcos 2004, 28)– o la teoría preanimista 

desarrollada por Marett (1866-1943) –una revisión de la anterior que planteaba que las 

manifestaciones inesperadas de la naturaleza podían ser consideradas «poderes» sin 

necesidad de recurrir a la existencia de espíritus que interviniesen en la acción (Marcos 

2004, 31)–; pero lo que realmente despertó la polémica en relación con la religión 

romana fue el concepto de mana, pues quiso equipararse al de numen y así encontrar 

una relación clara entre los pueblos primitivos contemporáneos y la cultura romana 

antigua (Marcos 2004, 32).  

En 1926, H. J. Rose (1883-1961) publicó una relación clara entre la religión romana 

en sus etapas iniciales y el concepto de mana melanesio, a partir del cual se explicaría 

su desarrollo posterior a través de la relación con el concepto de numen, como hemos 

señalado anteriormente. Su teoría tuvo eco en muchos estudiosos europeos como 

Hendrik Wagenvoort (1886-1976), que plantearon que los antiguos numina reproducían 



10 
 

los caracteres de los dioses o genios de los pueblos primitivos, pues su número era 

infinito, no tenían figura –de ahí su carencia de sexo y las expresiones: siue mas siue 

femina o siue deus siue dea, de la que hablaremos en relación con la euovatio– y podían 

manifestarse por doquier (Marcos 2004, 34-36). Georges Dumézil fue el principal 

crítico de esta visión, remarcando que las religiones ofrecen gran variedad de 

interpretaciones; de manera que la postura del hombre respecto a la práctica religiosa 

depende de las circunstancias que la rodean, desde las más cercanas a la teología a las 

que mostraban más confianza en la eficacia de gestos y palabras, actitudes que podrían 

considerarse externas y tipológicamente primitivas, pero que cronológicamente no lo 

son. En relación con ello, “el arsenal de formas externas con que las religiones 

representan y materializan lo invisible y buscan entrar en comunicación con ello es muy 

limitado” (Marcos 2004, 40); en muchos casos, formalmente pueden ser parecidos, pero 

eso no significa que el nivel o la intención de las ceremonias sean los mismos, puesto 

que en muchos casos no se trata de eficacia sino de simbolismo, y, en ese caso, el 

significado puede ser marcadamente diferente. En resumen, “hay que mostrar una 

enorme reserva respecto a la interpretación de un gesto ritual que los textos explícitos y 

de buenas fuentes no nos comenten; y esta falta de comentario, por lo que a Roma 

respecta, es, desgraciadamente, lo ordinario” (Marcos 2004, 40). De manera que toda 

comparación debe ser establecida entre comunidades y de acuerdo con unos sistemas de 

pensamiento que podemos considerar culturalmente afines o con un origen común, es 

decir, que no se pueden aplicar a la ligera las categorías culturales de los pueblos 

primitivos de la actualidad a los pueblos de la antigüedad, a no ser que exista una 

relación directa entre ellos. De acuerdo con esta visión, Dumézil (1987) propuso una 

concepción tripartita de la sociedad indoeuropea en sus orígenes, lo que se reflejaría en 

la religión, que se estructuraría jerárquicamente en consonancia con la soberanía, la 

fuerza física y la fecundidad; el problema fue aplicar este esquema fuera del ámbito de 

la religión, pues no se ajustaba a la estructura social romana. Por consiguiente, los 

romanos resultarían herederos de una ideología que se habría desarrollado a lo largo de 

siglos, de manera que habría que eliminar del análisis el componente primitivo que 

remarcaban algunos autores, puesto que la única diferencia con otras comunidades 

indoeuropeas es que los romanos habrían historizado sus mitos (Marcos 2004, 39-40, 

175-179). 



11 
 

Actualmente, Scheid (1991) critica el análisis del hecho religioso que parte de unos 

juicios de valor prestablecidos, como se hacía al tratar de aplicar teorías desarrolladas 

para otros contextos; por el contrario, propone un estudio desde el interior de los 

fenómenos, sin prejuicios y centrando su atención en la comunidad humana que 

efectuaba una actividad religiosa histórica. Este trabajo requiere estudiar en profundidad 

la deriva diacrónica en vez de la sincrónica, aunque no son incompatibles; a partir de ahí 

habría que establecer las comparaciones que nos permitiesen remontar cada elemento de 

la religión al pasado, puesto que “las experiencias religiosas sufren un desgaste y una 

alteración con el paso del tiempo, por lo que tienden a modificar no solo su expresión, 

sino también la visión objetiva que una cultura tiene acerca del hecho religioso” 

(Marcos 2004, 168). 

El método de trabajo para el estudio de la religión romana arcaica requiere el 

concurso de disciplinas como la lingüística, la etimología, la arqueología o la epigrafía. 

En este sentido, debemos ser especialmente precavidos con las consecuencias más 

delicadas del análisis etimológico, pues en muchos casos nuestro conocimiento es 

limitado y las interpretaciones pueden carecer de una base sólida o ser contradictorias 

dependiendo de la perspectiva y los elementos estudiados. Por ende, el estudio de la 

religión romana parte necesariamente de los textos, que requieren de un proceso de 

depurado para resultar en un trasunto fiel de lo escrito por el autor; seguidamente, cada 

autor y cada texto deben ser motivo de un riguroso examen que los sitúe en su marco 

histórico y sus coordenadas biográficas, lo que puede explicar la obra y su forma de 

pensar, así como determinar el alcance y el valor de los datos, las posibles fuentes, su 

tratamiento o su finalidad. A partir de ese punto es cuando se pueden establecer 

comparaciones con otras fuentes con el fin de contrastar, depurar y completar los datos 

previos, al igual que cotejar los resultados con los datos proporcionados por el resto de 

disciplinas. Realmente, todo ritual, divinidad y sacerdocio deben incardinarse y hallar 

su explicación en el seno de la estructura de la propia religión que se estudia y no deben 

analizarse como hechos aislados; pues, como decía Marcel Mauss, “el estudio de las 

creencias y de los ritos es inseparable del estudio de los marcos sociales que los 

sustentan” (Marcos 2004, 162-166). 

Finalmente, el estudio de los rituales y sacerdocios conectados directamente con el 

ámbito de la guerra que vamos a analizar en el presente trabajo ha recorrido las mismas 

fases de desarrollo historiográfico que el conjunto de la religión romana que acabamos 



12 
 

de referir; de la misma forma, la metodología necesaria para su estudio tampoco varía 

en relación con el resto de ámbitos de la religión romana. No obstante, al no constituir 

una categoría de análisis histórico propiamente dicha, los estudios que se han llevado a 

cabo hasta la fecha no abordan estos ritos y sacerdocios con una visión de conjunto, 

sino que se centran en algunos aspectos y dejan de lado al resto –como demuestran las 

recientes monografías de Mary Beard (2009) y Leonardo Sacco (2011). Por 

consiguiente, el presente trabajo debe considerarse como una síntesis que recoge los 

frutos de los estudios monográficos sobre cada uno de los ritos y sacerdocios de la 

guerra en la Roma arcaica para tratar de establecer una visión de conjunto que aúne las 

diversas interpretaciones y enfoques en un análisis global de la relación entre la guerra y 

la religión con el fin último de conocer mejor la sociedad y la cultura en la Roma 

arcaica. 

II. Feciales: 

Los feciales no constituían exactamente un colegio sacerdotal, sino una hermandad, 

una de las sodalitates, como los salios o los arvales, las cuales mantenían unas técnicas 

especiales que no podían desaparecer sin perjuicio para la comunidad; de manera que 

estos grupos de celebrantes eran tan responsables del culto público como los sacerdotes 

particulares o los colegios (Bayet 1984, 116). Esta hermandad de celebrantes estaba 

formada por 20 miembros, los cuales se encargaban de formalizar las relaciones de 

Roma con sus vecinos, especialmente en los asuntos de la declaración de guerra y la 

firma de tratados; de esos 20, uno era el pater patratus, que lideraba las embajadas, y 

otro el verbenarius, el encargado de coger hierba (sagmina) y tierra de la ciudadela para 

tener su protección sagrada fuera de Roma (Scullard 1981, 30). 

Frente a lo que ocurría en el mundo griego, donde los heraldos tenían inmunidad 

pero no formaban ninguna organización ni tenían a su cargo campo religioso-jurídico, 

“Les Romains n’ont pas confié le soin d’élaborer et de sauvegarder les principes de leur 

ius belli à un collège des prêtres spécialisés et non à un groupe de jurisconsultes laïcs 

par hasard”; pues la política internacional se consideraba estrechamente relacionada con 

el mundo sagrado, una concepción que se relaciona con la noción de fides (Blaive 1993, 

195-197).  

 



13 
 

1. Origen 

Entre los autores de la antigüedad no hay unanimidad a la hora de fijar un momento 

para la aparición de esta hermandad sacerdotal, pero todos designaban a uno de los 

monarcas míticos de la Roma Primitiva. Según Dionisio de Halicarnaso (Ant. Rom. 2, 

72) y Plutarco (Num. 12; Cam. 18) su creador fue Numa Pompilio, quien habría 

ordenado el plano religioso romano, con el objetivo de que fuesen árbitros y 

moderadores de las causas por las que podía hacerse la guerra sin temor de incurrir en 

injusticias, pues, si se oponían los feciales, ni el soldado ni el rey podían tomar las 

armas. Por su parte, Cicerón (Rep. 2, 31) atribuía ese mérito a Tulo Hostilio, ya que 

«estableció formas legales para la declaración de guerra y el derecho sagrado de los 

feciales que sanciono esta institución tan perfectamente justa, de suerte que la guerra 

que no se declaraba así debía ser tenida como injusta y sacrílega». Finalmente, Tito 

Livio (1, 32, 5) consideraba que había sido Anco Marcio quien, siguiendo un rito 

imitado a los ecuos, habría hecho que la guerra fuera declarada, llevada y concluida por 

un sentimiento religioso (Guillén 1994, 328). Lo que, según Frédéric Blaive, nos lleva a 

concluir que “si elle confirmait que la naissances des féciaux devait être placée dans les 

premiers temps de la chronologie romaine, épaississait encore un peu plus le brouillard 

les enveloppant” (Blaive 1993, 190). 

2. Declaración de la guerra 

La declaración de guerra la describe Tito Livio en relación con los latinos (1, 32, 6-

14): una vez que el legado llegaba al pueblo al que se le exigían satisfacciones, 

cubriéndose la cabeza con una prenda de lana (filum), decía el pater patratus: “Óyeme, 

Júpiter, oídme tierras (y aquí se pone el nombre del pueblo que sea) óigame el derecho 

divino. Yo soy heraldo público del pueblo romano, vengo como legado con justicia y 

con piedad, y debe prestarse fe a mis palabras”. Luego exponía sus reclamaciones y 

citaba a Júpiter como testigo: “si yo exijo injusta e impíamente que se me entreguen 

esos hombres o esas cosas, no me permitas tú que vuelva a disfrutar del calor de la 

patria” –con lo que pedía una garantía de derecho, la base mística (fas) de los contratos 

humanos (ius) (Dumézil 1987, 106). Y esto lo decía cambiando lo que debiera cambiar 

para adaptarse a cada situación, al pasar por las fronteras del pueblo, cuando se 



14 
 

encontraba a alguno por el camino, cuando entraba por la puerta de la ciudad y cuando 

llegaba al Foro.
1
  

Continúa Tito Livio diciendo que si no satisfacían sus exigencias, pasados 33 días, 

les era declarada la guerra en estos términos: “Óyeme, Júpiter, óyeme, Jano Quirino, 

oídme, vosotros, dioses todos del cielo, de la tierra y de los infiernos, oídme: yo os 

pongo por testigos de que aquel pueblo (y lo declara por su nombre) es injusto y no 

cumple con el derecho, pero de eso consultaré en la patria con los mayores, para ver el 

modo de recabar nuestro derecho”. Cuando llegaba a Roma, se preguntaba a los padres, 

a los senadores, con estas palabras, poco más o menos: “Sobre las reclamaciones que el 

pater patratus del pueblo romano de los Quirites ha presentado al pater patratus de los 

viejos latinos, y a los viejos latinos, no han accedido a ninguna, no han hecho lo que 

debieron hacer, dice, pues (preguntaba al primero cuyo parecer buscaba), ¿tú qué 

piensas?” “Pienso (respondía él), que hay que conseguirlas por medio de una guerra 

pura y santa, así pues, consiento y la declaro”. Y así sucesivamente iba preguntando por 

orden. Cuando la mayor parte de los presentes eran del mismo parecer, la guerra 

quedaba acordada.  

Entonces el fecial se dirigía de nuevo a las fronteras del pueblo en cuestión, pero 

ahora llevando una lanza con punta de hierro aguzada al fuego y teñida de sangre (hasta 

sanguinea) y delante por lo menos de tres púberes decía: “Puesto que los pueblos de los 

antiguos latinos, y los antiguos latinos, han obrado contra el pueblo romano y lo han 

injuriado; puesto que el pueblo romano de los Quirites ordenó que se haga la guerra con 

los antiguos latinos; por esa causa yo y el pueblo romano declaro y hago la guerra a los 

pueblos de los antiguos latinos y a los antiguos latinos”. Y una vez dichas estas palabras 

arrojaba el asta al territorio enemigo. Al dardo del fecial normalmente le seguían las 

legiones romanas (Guillén 1994, 329). 

Los 20 feciales no solamente conservaban un ritual arcaico, cuya eficacia misteriosa 

se remontase a la tradición; como mantenedores de un derecho especial, el ius fetiale, se 

encargaban de sacralizar las declaraciones de guerra y los tratados de paz, pero en el 

marco racional de las decisiones de los magistrados y del pueblo. La declaración de 

                                                            
1 Una actuación denominada res repetere o clerigare –clarigatio–, termino de la lengua ritual que 
significa ‘reclamar en alta voz del enemigo lo que ha tomado indebidamente’ según Tito Livio (1, 32, 5) y 
Plinio el Viejo (N.H. 22, 2, 3); no obstante, Servio (Ad Aen. 9, 53; 10, 14) propone otro sentido, ‘tomar 
posesión de los campos tomados al enemigo’ pero no parece estar en lo cierto. 



15 
 

guerra se presentaba como una demanda de satisfacción que presentaba el presidente de 

una delegación de fetiales, el pater patratus (quizás el representante cualificado de los 

patres), acompañado por un verbenarius que llevaba las hierbas sagradas (sagmina) 

cortadas en la ciudadela romana (Bayet 1984, 116). 

Según William V. Harris, esta idea de justicia en el conflicto, pues se habría tratado 

de evitar con la negociación (pese a que generalmente las exigencias eran inaceptables y 

no se intentaba llegar realmente a un acuerdo), estaría destinada a obtener el apoyo de 

los dioses; puesto que, en los períodos más remotos, los enemigos eran pueblos vecinos 

culturalmente similares, por lo que tenía los mismos dioses, de manera que Roma 

establecía una especie de tribunal divino ante el cual se exponían los hechos que 

conducían al enfrentamiento, garantizando el respaldo divino a sabiendas de que 

actuaban conforme a su voluntad, pues los únicos jueces en la guerra eran los dioses, ya 

que decidían el resultado de la misma. Lo interesante es que el procedimiento no era 

puramente mágico, sino estrictamente psicológico, pues buscaba el auto-aseguramiento 

(Harris 1979, 170-171). 

No obstante, eso no resta valor a su actuación, pues la importancia de estos actos 

religiosos y simbólicos era tal que se creía que una guerra hecha sin las ceremonias de 

los feciales estaba perdida, como refiere Plutarco (Num. 12) y ejemplifica la invasión de 

los galos de 390 a.C., que se consideró calamitosa por no haber llevado a cabo los ritos, 

interpretación que recogen Plutarco (Cam. 17-18) y Cicerón (Off.1, 36: “Ac belli quidem 

aequitas santissime fetiali populi Romani iure praescrita est. Ex quo intelligi potest 

nullum bellum ese iustum, nisi quod aut rebus repetitis geratir aut denuntiatum ante sit 

et indictum”) (Guillén 1994, 330). 

Pese a ser un acto de guerra, no era Marte el dios invocado en los rituales feciales, 

sino Júpiter. De hecho, el pater patratus, una vez designado tocando sus cabellos con 

una mata de verbena, empuñaba el cetro de Júpiter, su símbolo de poder, y siempre tenía 

el nombre de Diespiter en su boca, pues siempre le ponía como testigo, le invocaba en 

sus execraciones y le rogaba que tomase venganza contra él y su pueblo si procedía con 

falsedad o animo de engaño; incluso parece que primitivamente llevaba consigo una 

imagen de esta divinidad (Guillén 1994, 332). La razón para este fenómeno es que la 

actuación de los feciales se centraba en el ámbito de los acuerdos, de la fides –que 

impregna el derecho fecial, pues constituía la lealtad de la palabra entre los hombres que 



16 
 

obligaba tanto a los romanos como a los extranjeros y cuyo papel en los acuerdos 

internacionales fue estudiado por Boyancé y Freyburger (referencias concretas en Bayet 

1984, 196-197)–, que estaba bajo el cuidado de Júpiter (Dumézil 1987, 190); la 

importancia de este concepto para la actuación de estos sacerdotes llevó a Varrón (Ling. 

Lat. 5, 86) a considerar que su propio nombre procedía de la propia palabra fides, pues 

serían los encargados de la fidelidad pública.  

Por su parte, Marte parece quedar reducido a un objeto, a la lanza que se arrojaba a 

territorio enemigo (Dumézil 1987, 219), que, según Schwenn se podría identificar con 

la que representaba a Marte en la Regia, la cual, según él, estaba regada en sangre, 

aunque puede que simplemente fuese de color rojo (pintado o porque era de madera de 

cornejo, un árbol considerado infelix), un color al que se atribuía una función 

apotropaica (pues se encontraba en la toga praetexta, que llevaban los individuos más 

vulnerables ante lo sobrenatural, es decir, los magistrados, los sacerdotes y los niños). 

Además, el lanzamiento de la jabalina parecía simbolizar la posesión del territorio, con 

una misteriosa magia que implicaba la toma de las tierras del adversario; al tiempo que 

trasladaba al enemigo los males de la guerra (Bayet 1935, 47-74). No obstante, Piganiol 

y Latte consideraron que la lanza constituía un paralelo público de la manus iniectio del 

derecho privado, una reivindicación de propiedad, una suerte de posesión anticipada sin 

componente sobrenatural, pues el fecial no pronunciaba una maldición ritual sino que 

sus palabras se asemejaban más a una sentencia judicial (referencias concretas en Blaive 

1993, 198, 207). 

Cuando los enemigos de Roma estuvieron lejos de Italia, el procedimiento fecial se 

mostró inapropiado y su embajada fue sustituida por una legación senatorial. No 

obstante, se mantuvo parte del viejo ritual, pues los feciales arrojaban la lanza a una 

parcela de tierra frente al templo de Bellona en Roma, señalado con la ficción legal de 

haberla declarado territorio enemigo. El cambio en el ritual parece que ocurrió con 

ocasión de la guerra contra Pirro en 280 a.C. y con Marco Aurelio aun sobrevivía (pues 

fue el propio emperador quien empuñó la lanza en 178 d.C. para dar comienzo a su 

campaña en la frontera danubiana). De manera que los feciales continuaron existiendo 

aunque no sean mencionados respecto a la república tardía, es más, sí parece que el 

ritual se realizó en 136 a.C. para la ruptura del tratado con Numidia, aunque no vuelve a 

nombrarse hasta 32 a.C., cuando Octavio declaró la guerra a Cleopatra (en vez de a 

Marco Antonio, pues, al ser una guerra civil, el rito fecial no habría sido adecuado) 



17 
 

(Scullard 1981, 30-31). Quizás a finales del s. III a.C. las demandas se hicieron más 

fuertes y los feciales confesaron la irrelevancia de la rerum repetitio y, por tanto, de su 

papel en la política internacional (Harris 1979, 168); pero parece que los feciales 

siguieron siendo consultados cuando se declaraba una guerra, como es el caso de la que 

estalló contra Filipo de Macedonia en el 200 a.C., tal y como recoge Tito Livio (31, 8, 

2) (Wiedemann 1986, 481). 

3. Sanción de la paz 

Los feciales, en su papel de encargados de gestionar las relaciones internacionales en 

los primeros tiempos de Roma, no solo tenían competencias a la hora de llegar a 

acuerdos, negociar tratados y sancionar la paz. 

El mejor ejemplo de este aspecto es el que expone Tito Livio (1, 24, 4-9) para 

tiempos de Tulio Hostilio, cuando se acordó entre romanos y albanos el combate de los 

Horacios y los Curiacios: “El fecial se acercó al rey Tulio y le preguntó: ‘¿me mandas, 

oh rey, ratificar el pacto con el pater patratus del pueblo albano?’. El rey lo manda y el 

fecial añade: ‘¡Te pido, rey. Las verbenas!’. Y el rey responde: ‘Cógelas bien limpias y 

sanas’. El fecial cogió de la fortaleza una mata limpia de grama –pues según Servio (Ad 

Aen. 12, 118-119): «la grama es verbena, por ser una hierba dedicada a Marte, ya que 

surge de la sangre humana vertida», aunque no hay ninguna otra referencia– y de nuevo 

preguntó al rey: ‘¿Rey, me constituyes a mí heraldo regio del pueblo romano de los 

Quirites, a las insignias y a mis compañeros?’. El rey respondió: ‘Hago todo lo que 

pueda sin hacerse perjuicio mío, ni del pueblo romano de los Quirites’. El fecial era M. 

Valerio y este nombró pater patratus a Espurio Fusio, tocándole con la verbena la 

cabeza y los cabellos. Es creado el pater patratus para emitir el juramento, esto es, para 

confirmar el pacto; y esto lo hace con muchas palabras, que expresadas en largo recital, 

no es necesario repetir aquí. Leídas después las cláusulas del pacto, dice: ‘Escúchame, 

Júpiter; escúchame, pater patratus del pueblo albano; escúchame, tú también, pueblo 

albano. Tal como se han leído públicamente desde la primera hasta la última de las 

clausulas contenidas en esas tablas enceradas sin malicia, ni engaño y tal como se han 

entendido hoy rectísimamente, el pueblo romano no sea el primero en apartarse de esas 

leyes. Si llegara a apartarse el primero por pública determinación con fraude y engaño, 

entonces tú, Júpiter, hiere al pueblo romano, como voy a herir ahora mismo aquí a este 

puerco; y hiérelo con tanta mayor fuerza, cuanto es mucho mayor tu poder’. Terminadas 



18 
 

estas palabras hirió al puerco con un cuchillo de pedernal. Lo propio hizo el dictador y 

los sacerdotes albanos”. Otras veces, según el mismo Tito Livio (4, 30, 13-14), después 

de matar al cerdo, arrojaba el cuchillo y decía: “Si engaño a sabiendas, que Júpiter 

(Diespiter), quedando a salvo la ciudad y la fortaleza, me arroje de entre los buenos, 

como yo arrojo esta sílice” (Guillén 1994, 330-331). 

Al igual que la guerra no se consideraba justa sin su intervención, la paz hecha sin su 

mediación era considerada nula, hasta el punto de que el tratado se denunciaba como 

invalido y el general o generales que lo habían firmado eran entregados por los feciales 

al enemigo (Livio 9, 10, 6-11, 1, 9). Asimismo, los feciales no decidían por sí mismos la 

paz ni la guerra, no eran más que ejecutores de la voluntad del Senado; pero, la minucia 

de sus ritos, la solemnidad y el rigor de sus actos de carácter sacerdotal daban a los 

tratados internacionales una base jurídica al mismo tiempo que religiosa. Por 

consiguiente, según Bouché-Leclecq, el tratado de paz ratificado de esta forma, no 

competía a Roma en relación con el otro pueblo, pues, como el pacto era religioso, 

obligaba a cada una de las partes delante de sus propios dioses, que podían no ser los 

mismos (referencias concretas en Guillén 1994, 331).  

De nuevo, vemos una aparición constante de Júpiter en el ritual fecial, pues, como 

hemos dicho anteriormente, era el responsable de los pactos, tanto los públicos como los 

privados, por eso la piedra (Jupiter Lapis) utilizada en el sacrificio para ratificar los 

tratados se guardaba en el templo de Júpiter Feretrius (Dumézil 1987, 190); pues, en 

origen, sería una piedra de sílex de origen meteórico (Scullard 1981, 195).
 
El uso del 

sílex posibilita trasladar el origen a una época muy antigua, pues se utilizaba una piedra 

en vez de un arma de metal –que a su vez podría ser símbolo o representación del rayo 

(Bayet 1984, 117). Además, el apelativo de Feretrius (que se tenía por antiquísimo) 

derivaría de ferre pacem o de ferire foedus, es decir, «aportar la paz» o «firmar un 

pacto» (Marcos 2004, 48-49). 

4. Ius fetiale 

El ius fetiale presentaba una doble naturaleza, jurídica y sagrada, lo que impone el 

estudio de dos aspectos paralelos: por una parte del derecho público romano, y, por otra 

de la religión romana –aunque no se trataba de un derecho internacional sino que era 

más un derecho público de uso externo (Garlan 2003, 16). De Sanctis, Pais y De 

Martino consideraban que en el derecho fecial estaba el germen de un derecho 



19 
 

internacional que, cuando las fronteras se alejaron del Lacio, se limitó a las gestiones 

necesarias para la restitución de tropas o de esclavos fugitivos; no obstante, también 

debía seguir cumpliendo un papel para con aquellos que tenían un tratado con Roma. 

Por su parte, Mommsen creía que los feciales no podían actuar salvo en este espacio 

jurídico estrictamente definido; con lo que para poner en marcha el ius fetial sería 

necesaria la existencia de un tratado anterior y su ruptura. Sin embargo, Catalano 

rebatió esta idea atendiendo a lo narrado por Plutarco (Cam. 18) respecto a lo ocurrido 

en el asedio de Clusium en 390 a.C., en el cual los feciales fueron enviados para actuar 

de mediadores entre galos y etruscos, pero los representantes acabaron por unirse a los 

asediados. Esta violación del estatus de neutral hizo que los galos enviasen una 

embajada a Roma para pedir la extradición de los feciales tránsfugas, a lo que 

respondieron el resto de feciales que se abandonase a los embajadores a su suerte por 

haber violado el derecho internacional, con lo que habían ofendido a los dioses. Este 

acontecimiento indica que en el campo de aplicación del ius fetiale entraban todos los 

pueblos, hubiesen trabado o no relaciones diplomáticas con el pueblo romano 

(referencias concretas en Blaive 1993, 185-195).  

III. Salios: 

Los salios eran otra hermandad religiosa, al igual que los feciales. Eran dos grupos 

de doce hombres, los Palatini y los Agonenses o Collini; sus miembros debían tener 

nombre patricio y tener vivos a sus padres y madres. Para los rituales vestían una 

antigua armadura, con una faja de bronce con un protector torácico rectangular sobre 

una túnica picta, una capa corta militar con rayas rojas y borde purpura (trabea), un 

casco cónico (apex) en la cabeza y portaban espadas, que llevaban recogidas en un 

tahalí de bronce. En la mano derecha empuñaban una lanza o bastón y en la izquierda 

un sagrado escudo con forma de ocho (ancile). Esos escudos eran guardados en la Regia 

y todos salvo uno eran la copia de un original que, de acuerdo con la leyenda, fue regalo 

de Júpiter a Numa (Scullard 1981, 85). Cada una de las agrupaciones estaba presidida 

por un magister, junto al cual se encontraba un praesul, que dirigía la danza, y un uates, 

quien entonaba el canto, el carmen saliare. La actividad religiosa de los salios ocupaba 

principalmente el mes de marzo: el primer día sacaban los ancilia en procesión 

danzando y cantando sus himnos, al igual que los días 9, 14, 19 y 23; además, el 24 

asistían al sacrificio oficiado por el Rex, o en su defecto por el Rex Sacrorum, en el 



20 
 

Comicio. Finalmente, en otoño parecen haber participado en el Armilustrium del 19 de 

octubre (Martínez-Pinna 1980, 16). 

Marzo fue el primer mes del año hasta 153 a.C., probablemente debido a que tenía 

lugar el final del invierno, lo que constituía una renovación de la energía y de la 

fertilidad de la vegetación, de los animales y de los hombres. El primer día de ese mes 

se celebraba un festival a Marte mientras las mujeres rendían culto a Juno Lucina en las 

Matronalia, pero, además, los salios bailaban los días 9, 14, 19 y 23, como hemos dicho 

anteriormente, y cada noche descansaban en una mansio saliorum y allí dejaban sus 

armas y celebraban un banquete. Por consiguiente, el ritual trataría de representar un día 

de renovación, pues también se renovaba el fuego de Vesta y el laurel de la Regia. La 

presencia de Marte en estas fiestas ha sido discutida por los estudiosos, pues algunos 

como Scullard consideran que se debía a su papel como protector de las tierras y los 

cultivos de las enfermedades y ataques de los enemigos y por ello era adorado por los 

granjeros como expone Catón (Agr. 142) (Scullard 1981, 84-86). No obstante, otros 

como Bayet defienden que el rito de la guerra comenzaba todos los años con el buen 

tiempo y se interrumpía antes de que comenzase el malo y los salii eran los encargados 

de solemnizar la apertura y la clausura del ciclo y de inculcar la necesidad anual de la 

guerra, dejando a un lado el componente de renovación y fertilidad (Bayet 1984, 96-97). 

Además, el hecho de portar el armamento arcaico con ocasión de los rituales invalidaría 

cualquier interpretación agraria (Le Bonniec, 1969, 103). 

1. Los ancilia 

Los ancilia tenían una importancia capital en el mundo simbólico-religioso romano, 

pues cuenta la tradición recogida por Ovidio (Fast. 3, 259-397) que el mítico rey Numa, 

por indicación de la ninfa Egeria (que solía aconsejarle), quien consultó a Pico y a 

Fauno sobre la forma de alejar una enfermedad pestilente que azotaba la ciudad y estos 

le señalaron que tratase con Júpiter; el monarca le oró y este le respondió que al día 

siguiente, salido el sol, le daría una prenda segura de la permanencia de Roma. Al 

amanecer, el pueblo se congregó junto a la Regia y Numa se sentó en un trono de roble; 

entonces Numa adoró a Júpiter y le suplicó que le mostrase la prenda prometida, al 

momento retumbaron tres relámpagos y cayó del cielo un escudo que los romanos 

llamaron ancile. En este punto, como la suerte de la ciudad estaba puesta en ese objeto y 

para evitar que cualquiera pudiese robarlo, el rey llamó a palacio a Mamurio, el mejor 



21 
 

orfebre de la ciudad, y le ordeno que forjase once escudos idénticos al que había caído 

del cielo; al entregárselos, los mandó barajar y nadie pudo diferenciar las copias del 

original. Como premio, Mamurio pidió a Numa que le proporcionase gloria y este lo 

incluyó en el himno a Marte que debían cantar los portadores de los escudos, los salios, 

que debían recorrer la ciudad para alejar a los malos espíritus de la enfermedad, de 

forma que al orfebre se le nombraba al final de cada estrofa del Carmen Saliare 

(Guillén 1994, 326). 

No se conoce la razón ni la relación con el relato anterior, pero el 15 de Marzo tenía 

lugar una ceremonia en la que un tal Mamurius Veturius, como «chivo expiatorio» o 

«demonio de invierno» bajo una piel de animal, era expulsado a bastonazos; lo que 

muestra, según Bayet, la desintegración de los antiguos mitos indoeuropeos, que dieron 

lugar a una religión de ritos vacíos, que a lo sumo incluía algunos fragmentos 

legendarios y sobre los que la historización no hizo sino destruirlos al vincularlos con 

contextos cronológicos arbitrarios y darles una intención moralizante o patriótica (Bayet 

1984, 60). 

2. Quinquatrus 

También en marzo, el día 19, tenía lugar el Quinquatrus, que algunos han 

relacionado con Minerva, pero esta asociación puede deberse a que en principio 

Minerva se consideraba afín a la sabelia Nerio o Neriene, a la que se honraba junto a 

Marte en relación con la naturaleza renaciente y primaveral (Guillén 1994, 214); una 

interpretación que solo sería válida en caso de que los ritos se dirigiesen a Marte en su 

faceta agrícola y no en su aspecto guerrero. No obstante, otros consideran que era una 

fiesta en honor a Marte, pues los salii debían bailar en el Comitium ante los pontífices y 

los tribuni celerum, lo que nos hace pensar en una purificación de todo el ejército y sus 

armas, no solo de los salios y los ancilia (Scullard 1981, 93). 

3. Tubilustrium 

Por su parte, el tubilustrium tenía lugar el 23 de marzo y después se repetía el 23 de 

mayo. Se trataba de la purificación de las trompetas, tanto rituales como militares, por 

lo que se consideraba un rito dirigido a Marte y, por consiguiente, bailaban los salios 

(Scullard 1981, 94). La duplicación se explica por la insistencia en la purificación o la 

sacralización de las trompetas para evitar que pudiese haber cualquier problema de 



22 
 

carácter religioso; como ejemplifican la multitud de fiestas dedicadas a la purificación o 

sacralización de los caballos (que tenían lugar el 27 de febrero, el 14 y el 24 de marzo) 

(Bayet 1984, 106). 

4. Armilustrium 

En cuanto al armilustrium, era celebrado el 19 de octubre, mes que contenía las 

ceremonias de purificación de las tropas por el peligro de contagio por la sangre 

derramada y el contacto con extraños tras la temporada anual de guerra. En esta ocasión 

es probable que los salii volviesen a cantar y danzar por las calles de la ciudad. Sin 

embargo, a diferencia de los rituales de marzo, el sacrificio se llevaba a cabo en un lugar 

abierto en el Aventino, cerca del Circo Máximo, que Plutarco y Varrón llamaban 

también armilustrium, quizás el último punto de la procesión de los salios; además, 

durante el sacrificio sonaban las tubae y las armas y escudos eran purificados y 

guardados hasta el siguiente año (Scullard 1981, 195). 

5. El origen y el papel de los salios 

El ritual de los salii puede considerarse un rito de iniciación, que normalmente tienen 

un carácter religioso, suelen conllevar duras pruebas físicas y tienen como misión 

mostrar lo que se espera del neófito (Bouthoul 1970, 124-127). En este sentido, Jorge 

Martínez-Pinna asegura que el rito consistía en dos partes: la primera sería la danza, 

formada a su vez por la saltatio y la tripudium, cuyo ritmo ternario estaría marcado por 

los golpes a los escudos y los cánticos y que constituiría la prueba destinada a mostrar 

las aptitudes físicas del danzante, resultando, quizás, el reducto de una antigua 

escenificación del combate; mientras que la segunda sería el cántico, que marcaría el 

aspecto solemne y religioso del acontecimiento (Martínez-Pinna 1980, 16-18). Por su 

parte, Rüpke asegura que eran un claro ejemplo, al igual que las Vestales, de los grupos 

formados por jóvenes de la aristocracia que rodeaban al monarca y que se encargaban 

de cultos especialmente importantes (Rüpke 2012, 20). 

Este carácter primitivo también podemos encontrarlo en el hecho de que fuesen dos 

colegios, puesto que los reajustes políticos y religiosos que conllevaban el paso de la 

aldea a la confederación y de esta a la ciudad se muestran, entre otras pruebas, en el 

desdoblamiento de las cofradías como la de los Salii Palatini y Collini, así como las 

síntesis de ritos y sacrificios y las coaliciones divinas localizadas intencionalmente. 



23 
 

Esos estados parecen sucesivos y es posible que jalonen, de hecho, una evolución social 

continuada de la población que crecía junto al Tíber. Pero también cabe que fueran 

simultáneas, testimonios contemporáneos de poblaciones vecinas, pero distintas e 

instaladas en diferentes estadios de vida económica y social. Realmente, según Bayet, 

“las características contradictorias, integradora y conservadora, de la religión romana no 

se opondrían a una visión de este tipo; pero el sinecismo romano es demasiado confuso 

como para dar importancia decisiva a este aspecto” (Bayet 1984, 66, 97-98). No 

obstante, según Lucien Gerschel, el hecho de que fuesen dos colegios se debía a que 

unos abrían y otros cerraban la época de guerra, unos estarían dedicados al Marte 

Guerrero y otros al Marte Tranquilo, es decir, Quirino; pero lo cierto es que realizaban 

las mismas acciones y unos preparaban la actuación de los otros (referencias concretas 

en Dumézil 1987, 286). 

IV. Euocatio: 

En el proceso de conquista de una ciudad, los romanos debían cumplir una serie de 

requisitos religiosos destinados a obtener la aprobación divina para la acción militar que 

estuvieran desarrollando. Aparentemente había dos actos religiosos que destacan a la 

hora de tomar una ciudad: la euocatio y la deuotio hostium. A través de la euocatio, los 

romanos invocaban a los dioses protectores de la ciudad asediada para que la 

abandonasen y dirigiesen su tutela a los romanos; estos, a cambio, se comprometían a 

darles culto. El objetivo de la segunda, de la que hablaremos en su apartado 

correspondiente, era la entrega de la ciudad y las vidas de sus habitantes a los dioses 

infernales romanos. Naturalmente, no podía haber deuotio hostium si la euocatio no 

había surtido efecto, lo que se conocía mediante sacrificios de animales y el examen de 

los exta, el comportamiento de las aves o el suceso de algún prodigio (Alvar 1984, 143). 

La euocatio era una operación recogida en el ius sacrum romano, una especie de 

pacto, de uotum
2
, cuya finalidad era dejar desprotegida a la ciudad en su esfera sagrada 

a cambio de ofrecer culto a la divinidad con la que se había pactado, un ejemplo claro 

de la concepción religiosa romana, basada en la fórmula del do ut des (Dumézil 1987, 

426). Esa realidad, consistente en que la acción se regía por los presagios, vino unida a 

la ventaja política, marcada en lo religioso por una «tolerancia» basada en la precaución 

                                                            
2 Una promesa solemne y generalmente condicionada que, si es aceptada por la divinidad, tenía un 
tiempo de cumplimiento preciso, pudiendo consistir en hacer una ofrenda, celebrar una fiesta o dedicar 
un templo (Dumézil 1987, 547-548). 



24 
 

y la utilidad que conducía a la idea de que no había que hacer la guerra contra los dioses 

del adversario, sino que había que invitarles a que tomasen en Roma una segunda 

morada o a que emigrasen de forma definitiva; una actuación practicada por otros 

pueblos indoeuropeos como los hititas, completamente opuesta a la actitud de los 

semitas y que pudo dar origen a la interpretatio, el reconocimiento de las semejanzas de 

los dioses romanos y de otros pueblos (Bayet 1984, 67, 136). 

Este tipo de acciones destinadas a introducir nuevos cultos, según North, no era un 

signo de debilidad sino de fortaleza, pues a la adquisición de nuevas tierras y a un 

aumento del poder venía unida la integración de nuevas divinidades; de manera que, si 

Roma se fortalecía con la integración de nuevos territorios y nueva población, también 

los hacia incluyendo nuevos dioses en su panteón. De esta forma, en muchos casos, el 

establecimiento de cultos extranjeros podía indicar la dominación romana del país de 

origen de las divinidades, puesto que la instalación en Roma de una nueva divinidad 

servía para indicar que la población a la que esta deidad debía proteger estaba 

subyugada a Roma. Estos votos hechos por los generales en una guerra para construir 

un templo o aceptar una divinidad debían estar ratificados por el Senado, pues alteraban 

y conformaban la religión romana en cierto modo. Como fue el caso de Marco Furio 

Camilo y Juno Regina de Veyes en 396 a.C., Publio Sempronio Tuditanus y Victoria 

Primigenia en 204 a.C. y Cneo Cornelio Cetego y Juno Sospita en 194 a.C. (referencias 

concretas en Orlin 1997, 14-15, 50-53, 62-64). 

La fórmula de la euocatio ha llegado a nosotros a través de Macrobio (Sat. III, 9, 6-8) 

cuando relata la caída de Cartago en 146 a.C., aunque su veracidad ha sido discutida: 

Sed uidendum ne quod non nulli male aestimauerunt non quoque confundat, opinantes uno 

carmine et euocari ex urbe aliqua deos et ipdam deuotam feri ciuitatem. Nam repperi in libro quinto 

Rerum reconditarum Sammonici Sereni utrumque carmen, quod ille se in cuiusdam Furii uetustissimo 

libro repperisse professus est. Est autem carmen huius modi quo di euocantur cum oppugnatione 

ciuitas cingitur: 

Si deus, si dea est, cui populus ciuitasque Carthaginiensis est in tutela, teque maxime, ille qui 

urbis huius populique tutelam recepisti, precor uenerorque uenianque a urbis peto ut uos populum 

ciuitatemque Carthaginensem deseratis, loca templa sacra urbemque eorum relinquatis, absque his 

abeatis eique populo ciuitati metum formidinem obliuionem iniciatis, proditique Roman ad me 

meosque venatis notraque uobis loca templa sacra urbs acceptior probatiorque sit, mihique 

populoque Romano militibusque meis paepositi sitis ut sciamus intellegamusque. Si ita feceritis, 

uoueo uobis templa ludosque facturum. 



25 
 

También nos ha llegado a través de una inscripción descubierta en 1970 en Turquía, 

un documento epigráfico tallado en un bloque de granito relativo a la conquista de 

Isauria Vetus por parte de Publio Servilio Vatia en 75 a.C. que dice así (Ferri 2010, 

184): 

Serveilius C(ai) f(ilius) imperator, / hostibus victeis, Isaura Vetere / capta, captiveis venum 

dateis, / sei deus seive deast, / quoius in / tutela oppidum vetus Isaura / fuit vac. votum solvit.  

De estas formas nos ha llegado una fórmula que debió de ser muy frecuente en el 

período de mayor expansión territorial de la República Romana, si es que, 

efectivamente, debía de ser pronunciada ante cada ciudad asediada. No obstante, de esta 

fórmula religiosa no nos queda constancia para un período de gran expansión como, por 

ejemplos, la segunda mitad del s. IV a.C. o el s. III a.C.; quizás porque la frecuencia 

hizo que los autores antiguos no reparasen en ella. Dicho enunciado tuvo que ser rígido 

y debió de ser pronunciado por el comandante en jefe del ejército romano con exactitud 

para obtener el efecto deseado; de manera que no podía incluir ningún teónimo, sino 

que el nombre de la divinidad protectora era designado con la expresión: siue deus siue 

dea. Una muestra más de la escrupulosa precaución religiosa romana, pues bajo la 

misma no se hallaba una divinidad concreta, sino un concepto abstracto de ente divino 

que aparece frecuentemente como comodín en caso de invocaciones incomodas y no 

solo en el contexto de la euocatio (Alvar 1984, 145, 147-148). 

V. Deuotio: 

Este apartado debe dividirse en dos secciones, pues hay dos rituales conocidos como 

deuotio relacionados con la guerra, por una parte la deuotio ducis y por otra la deuotio 

hostium. Aunque hay constancia de un fenómeno que comparte el nombre de deuotio 

pero que no está relacionado con la guerra y del que hablaremos al final. 

1. Deuotio ducis: 

El ritual de la deuotio ducis se basaba en que un general con imperium militae o, en 

ocasiones, un ciudadano privado escogido entre los legionarios presentes en el campo 

de batalla se consagraba a las divinidades del infierno y de la tierra observando 

minuciosamente este rito recogido en la «teología pontificial» para después lanzarse a 

las líneas enemigas con el objetivo de que su muerte garantizase la victoria y salvase al 

Estado en una situación límite. No se trataba exactamente de un uotum o un sacrificio, 



26 
 

sino que, desde el punto de vista técnico, parece un uotum consistente en una oración y 

un sacrificio que parece fundarse en un pacto establecido entre el hombre y la divinidad 

para restablecer o mantener la Pax Deorum; pero en el uotum, usualmente, la obligación 

del humano estaba condicionada por el cumplimiento de la petición por parte de la 

divinidad, mientras que en la deuotio el sacrificio precedía y solicitaba la intervención 

de la divinidad. De este ritual se conocen los casos de tres miembros de la gens Decia: 

Publio Decio Mus en Veseris (340 a.C.), su hijo en Sentium (295 a.C.) y su nieto en 

Ausculum (279 a.C.). No obstante, solo se tiene constancia histórica del segundo caso. 

En todas ellas vemos un componente cívico, pues se trata de un sacrificio personal en 

pos de la protección de la comunidad, de manera que, según Leonardo Sacco (2011, 9-

10): 

Decio Mure diventa il paradigma dell’ «unus pro omnibus», il paladino della tutela di valori 

fondanti quali la pietas, lo ius, la religió, la res publica e la virtus, espressi e manifestati fino all’ 

auto-sacrificio (dando la sensazione di trovarsi di fronte ad una sorta di «sacrificio umano», o meglio 

di un «suicidio» ritualizzato).  

Por su parte, el sacrificio se consideraba un regalo, un don ofrecido a la divinidad o a 

una entidad sobrenatural para obtener su benevolencia y, al mismo tiempo, mostrar la 

sumisión del oferente. El caso del sacrificio humano comporta un problema histórico-

religioso, pues parece un elemento narrativo extraordinario o una reliquia que se 

remonta a un pasado mítico para conservar su significado y funcionalidad, como 

aparece en la obra de Tito Livio cuando habla de la vida del rey Numa; no obstante, este 

tipo de sacrificios, según Brelich, se habían practicado usualmente, pero fueron 

sustituidos por el sacrificio animal, salvo en situaciones de verdadera emergencia, en las 

que se retomaba, aunque parece que en Roma, ya en época arcaica, su utilización quedó 

fijada por las leges regiae. En el caso de la deuotio, este ritual estaba reservado para las 

confrontaciones en las que la derrota parecía asegurada, de manera que el sacrificio 

humano tendría una función profiláctica y propiciatoria. Esta devotio implicaba una 

compensación con la victoria en la batalla y subordinada con un sacrificio sustitutivo; 

por lo que tiene unas connotaciones estrictamente militares, haciéndose cargo del 

problema y transportándolo al enemigo, un caso de pars pro toto, en el que el general 

expía a la totalidad del ejército (referencias concretas en Sacco 2011, 50-55, 104). 



27 
 

Para llevarlo a cabo, el general debía seguir una fórmula ritual que debía dictarle el 

Pontifex Maximus y que nos ha llegado a través de la obra de Tito Livio cuando narra lo 

ocurrido en la batalla de Veseris de 340 a.C. (Livio 8, 9, 1-8): 

Romani consules, priusquam educerent in aciem immolauerunt. Decio caput iocineris a familiari 

parte caesum haruspex dicitur ostendisse: alioqui acceptam dis hostiam esse; Manlium egregie 

litasse. «Atqui bene habet» inquit Decius, «si ab collega litatum est». Instructis, sicut ante dictum est, 

ordinibus processere in aciem. Manlus dextro, Decius laeuo cornu praeerat. Primo utrimque aequis 

uiribus, eodem ardore animorum gerebatur res; deinde ab laeuo cornu hastati Romani, non ferentes 

impressionem Latinorum, se ad principes recepre. In hac trepidatione Decius consul M. Valerium 

magna uoce inclamat: «Deorum» inquit «ope, M. Valeri, opus est; agedum, pontifex publicus populi 

Romani, praei uerba quibus me pro legionibus deuoueam». Pontifex eum togam praetextam sumere 

iussit et uelato capite, manu subter togam ad mentum exserta, super telum subiectum pedibus stantem 

sic dicere: «Iane Iuppiter Mars pater Quirine Bellona Lares Diui Nouensiles Di Indigetes Diui 

quorum est potestas nostrorum hostiumque Dique Manes, uos precor ueneror ueniam peto oroque uti 

populo Romano Quiritium uim uictoriam prosperetis, hostesque populi Romani Quiritium terrore 

formidine morteque adficiatis. Sicut uerbis nuncupaui, ita pro re publica populi Romani Quiritium, 

exercitu legionibus auxiliis populi Romani Quiritium, legiones auxiliaque hostium mecum Deis 

Manibus Tellurique deuoueo». 

Como muestran estas palabras, el deuouens era entregado a los dioses del 

inframundo (Dii Manes) y de la tierra (Tellus Mater), haciendo las veces, como hemos 

señalado anteriormente, de oficiante y de víctima del sacrificio; pues tras pronunciar 

dichas frases debía lanzarse contras las filas enemigas, con ello, el resultado de la 

batalla se insertaba en una esfera sobrehumana y la adversidad se trasladaba al enemigo 

(Sacco 2011, 75-89). 

Los dioses a los que se honraban con esta fórmula eran muy variados. En primer 

lugar se recurría a Jano para abrir la invocación, como era usual, seguidamente se 

nombraba a Bellona por el contexto bélico, después a los Lares como patrones del 

terreno donde se realizan las acciones humanas; los Manes y Tellus aparecen como 

receptores de la ofrenda y los llamamientos a los Novensiles e Indigetes servían para 

hacer referencia a la totalidad de los dioses romanos. Por su parte, la mención a Júpiter, 

Marte y Quirino es una muestra del carácter arcaico del ritual, una posible evidencia a la 

antigua triada principal romana; su presencia, según Dumézil, se justificaba por su 

poder sobre las tres partes constitutivas de la vida en sociedad: la soberanía, la fuerza 

física o el valor y la fecundidad o la prosperidad (referencias concretas en Aldea Celada 

2011, 206-207). 



28 
 

Wissowa consideraba que esta deuotio ducis realmente era la unión de dos rituales 

diferentes, la auto-consagración del magistrado y la deuotio del ejército enemigo. Por su 

parte, Versnel juzgaba que deuotio era la palabra específica para referirse a lo que 

realmente era un uotum del magistrado y del ejército enemigo. Además, Dumézil creía 

que era un uotum especial que no requería respuesta divina. Asimismo, Rüpke estimaba 

que la interpretación de la consagración no era correcta porque este procedimiento 

requería un dominio pleno de lo consagrado y, en el caso del ejército enemigo, no era 

así. De manera que otros han llegado a plantear el fenómeno de la deuotio ducis como 

una especie de magia que requería la muerte del general para garantizar su eficacia, 

dando su vida antes de obtener la respuesta a su petición; o, quizás, una relación 

contractual de facio ut facias (referencias concretas en Sacco 2011, 105, 154). 

No obstante, en el último de los ejemplos de deuotio ducis que han llegado a 

nosotros, acaecido en la batalla de Ausculum en 279 a.C., en la que los romanos no 

salieron victoriosos, pero en la que tampoco el Decio Mus que supuestamente llevó a 

cabo la ceremonia murió en combate, de manera que debería haber sido expulsado de la 

comunidad; no obstante, los pontífices encontraron la forma de remediar la situación a 

través de un sacrificio expiatorio, el enterramiento de una imagen suya de siete pies de 

altura en un paraje declarado bidental. De esta forma quedaba realizado el sacrificio y el 

individuo era reintegrado en la sociedad (Guillén 1994, 122). 

Debemos tener en cuenta que los Decio Mus daban la idea de la excelencia de la 

uirtus romana a través del ritual de la deuotio, que significaba su la muerte por el interés 

de la res publica, construyendo un recuerdo glorioso del mos maiorum mediante la 

muestra de una pietas magnánima (Janssen 1981, 371). A este respecto, existe la 

posibilidad de que algunos anacronismos se hubiesen integrado en el relato histórico, 

asignando elementos de algunas campañas militares a otras situaciones; pues a 

principios del s. III a.C. los dirigentes de Roma fomentaron las ideas tradicionales al 

tiempo que sucedían cambios tan importantes como los causados por la lex Ogulnia
3
 

(300-299 a.C.) y la construcción del templo de Ceres. De manera que la duplicación del 

ritual de los Decios parece sospechosa, pues la muerte del primero constituyó una 

especie de modelo de comportamiento para los sucesivos miembros de su gens, con lo 

                                                            
3 Que supuso la entrada de los plebeyos en el organigrama religioso. 



29 
 

que se potenciaban los actos de defensa del bien común y la Pax Deorum al tiempo que 

se dignificaba a los plebeyos en el ámbito religioso (Sacco 2011, 94-103). 

2. Deuotio hostium 

En el caso de la deuotio hostium, a quien se ofrecía a los dioses infernales no era la 

vida del propio general, sino la de los enemigos, a cambio de su derrota y la salvación 

del pueblo romano. Lo interesante es que, solo cuando los dioses hubiesen cumplido su 

parte debía cumplimentarse el uotum con el sacrificio de tres ovejas negras. No 

obstante, pese a tener todos los elementos de un uotum, algunos autores lo consideran 

una consecratio al entender que el único elemento del uotum era el sacrificio de las tres 

ovejas y no el ejército enemigo (Aldea Celada 2011, 204-205). 

La fórmula, el carmen deuotionis fue conservada por Macrobio (Sat. 3. 9. 9-12): 

Vrbes uero exercitusque sic deuouentur iam numinibus euocatis, sec dictatores imperatoresque 

soli possunt deuouere his uerbis: Dis Pater, Veiouis, Manes, siue uos quo alio nomine fas est 

nominare, ut omnes illam urbem Carthaginem exercitumque quem ego me sentio dicere, fuga 

formidine terrore compleatis quique aduersum legiones exercitumque nostrum arma telaque ferent, 

uti uos eum exercitum eos hostes eosque homines urbes agrosque eorum et qui in his locis 

regionibusque agris urbibusque habitant, abducatis, lumine supero priuetis exercitumque hostium 

urbes agrosque eorum quos me sentio dicere uti uos eas urbes agrosque captia aetatesque eorum 

deuotas consecratasque habeatis ollis legibus quibus quandoque sunt maxime hostes deuoti. Eosque 

ego uicarios pro me fide magistratuque meo pro populo Romano exercitibus legionibusque nostris do 

deuoueo, ut me meamque fidem imperiumque legiones exercitumque nostrum qui in his rebus 

gerundis sunt bene saluos siritis esse. Si haec ita faxitis ut ego sciam, sentiam intellegamque, tunc 

quisquis hoc uotum faxit, ubiubi faxit, recte factum esto ouibus atris tribus. Tellus mater, teque 

Iuppiter obtestor. 

Como vemos, los dioses a los que va dirigida la petición son distintos a los que se 

menciona en la deuotio ducis, pues aparecen como destinatarios Dis Pater, Veiovis y 

los Manes, considerados dioses infernales o ctónicos. En cambio, en este caso, el papel 

de Tellus y Júpiter parece únicamente de testigos, aunque esta fórmula ha sido 

considerada apócrifa por algunos investigadores (Aldea Celada 2011, 204). Por otra 

parte, la deuotio hostium debía ser precedida por la euocatio, como hemos señalado al 

hablar de esta última, pues se realizaba cuando la ciudad iba a ser conquistada y 

destruida y los romanos no se arriesgarían a hacer la guerra contra los dioses de los 

enemigos (Sacco 2011, 106). 



30 
 

Esta vertiente de la deuotio pudo ser posterior a la otra, puesto que podría 

considerarse una derivación de la misma en la que el magistrado implorase a los dioses 

que aceptasen al ejército enemigo o a la ciudad que iba a ser tomada como sustitutos de 

su propia vida, el pueblo y el ejército romanos; pudiendo haber sido mucho más 

frecuente que la anterior por las mejores condiciones que ofrecía para el celebrante 

(Versnel 1976, 387-388, 408). 

3. La deuotio de M. Curtius 

Por último, debemos hablar de otra situación que aparece relacionada con la deuotio 

en la tradición romana, aunque no suceda realmente de un contexto bélico, se trata de la 

deuotio de M. Curtius. Según el relato que ha llegado hasta nosotros a través de Tito 

Livio (7, 6, 1-5), en el Foro de Roma se abrió un gran foso que no se podía llenar, por 

ello los romanos consultaron a un oráculo y este les dijo que debían entregarle lo más 

valioso que tuviesen; en respuesta, M. Curtius, un eques, se lanzó a dicho hoyo y este se 

cerró. De manera que los romanos entregaron a los dioses a lo más valioso que tenían, 

un joven guerrero, diestro en las armas y con gran uirtus. Además, suponemos que 

practicó la deuotio porque la situación y los objetivos eran similares a los que 

propiciaban este ritual, puesto que era un ciudadano que se sacrificaba en beneficio de 

la comunidad antes de que las divinidades hubiesen cumplido su parte del trato 

(Basanoff 1949, 31-36). 

VI. Equus october: 

El 15 de octubre se celebraba un ritual arcaico que pareció continuar, al menos, hasta 

época de Cesar. Comenzaba con una carrera de bigas en el Campo de Marte y el caballo 

de la derecha del carro ganador
4
 era sacrificado por el flamen Martialis de un lanzazo en 

el altar que este dios tenía en dicho lugar, no sin antes adornar el cuello del equino con 

un collar de panes. Una vez muerto, se le cortaba la cabeza y esta era disputada por los 

habitantes del barrio del Subura y los de la Sacra Via, siendo colgada en la Torre 

Mamilia o en la Regia según ganasen unos u otros. Simultáneamente, la cola (cauda) 

debía llevarse rápidamente a la Regia para que unas gotas cayesen en el hogar que ardía 

en ese lugar; pues las cenizas de ese fuego se usaban para la sustancia purificadora 

                                                            
4 Era sacrificado el de la derecha porque era el que recorría la parte exterior y era el que más recorrido 
hacia; por tanto, poseía el que más carga mágico-religiosa (Guillén 1994, 210). 



31 
 

fabricada por las Vestales para las Parilia o Palilia del 21 de abril (Scullard 1981, 193-

194). 

Respecto a la interpretación de este extraño ritual hay varias controversias, 

especialmente en relación con su dedicación al Marte agrario o al guerrero y con la 

época a la que atribuye su origen; así como en la forma, en lo tocante a la sangre que 

debía caer en el fuego de la Regia y la parte del caballo de la que procedía. 

En primer lugar debemos señalar que la religión romana no era agonística, aunque 

existían ciertos ámbitos de competición, como el que se encuadra dentro de este ritual. 

Debemos tener en cuenta que la carrera y el pisotear rápidamente el suelo podía tener la 

función de invocar a las fuerzas subterráneas, de manera que la competición conseguía 

la eficacia más absoluta y permitía una mejor revigorización de lo divino. Además, 

tanto los cultos agrarios como los guerreros se apoyaron en estos valores, al igual que 

los de carácter funerario; de manera que, en Roma, tenemos constancia de que se 

celebraban carreras de caballos en los Consualia y en los Equirria, al igual que en el 

ritual que nos compete actualmente, es decir, festivales tanto de fecundidad como 

bélicos, que se asemejaban también en el sacrificio del caballo vencedor y la utilización 

sagrada de sus restos (Bayet 1984, 23, 148). 

Por consiguiente, algunos autores consideran que el Equus october estaba en relación 

con los rituales agrarios, especialmente porque, antes se ser sacrificado, su cuello se 

rodeaba con panes, concluyendo que debía garantizar el éxito de la cosecha, pues 

favorecería que las semillas llegasen a granar (Bayet 1984, 93). Por otra parte, la 

competición por la cabeza indicaría, entre otros vestigios, que su posesión aseguraría la 

prosperidad. Además, respecto al argumento que se apoyaba en el hecho de que el 

caballo sacrificado fuese de los utilizados en la guerra, los autores partidarios de la 

interpretación agraria del ritual consideraban que eso se debía a que se buscaba evitar 

que el sacrificio pudiese perjudicar a las labores agrícolas, como hubiese ocurrido si el 

animal hubiese sido uno de los utilizados en el campo (Guillén 1994, 208-210). Una 

interpretación que se vería reforzada por el uso de su sangre en las Parilia o Palilia, la 

purificación de los rebaños y establos. 

No obstante, la interpretación que prevaleció entre los autores antiguos fue la de 

carácter militar, que relacionaba este ritual con la purificación de las tropas en conexión 

con el Armilustrium que se celebraba el 19 de Octubre y del que hemos hablado en el 



32 
 

epígrafe dedicado a los salios (Scullard 1981, 194). Por su parte, los autores partidarios 

de esta interpretación encontraban que se trataba de la clausura del año militar y que el 

sacrificio tenía la finalidad de salvaguardar y propagar las fuerzas de la victoria para la 

siguiente campaña (Bayet 1984, 92-93). Además, Georges Dumézil asegura que los 

panes indicarían que los romanos pasaban a ocuparse de los asuntos productivos a partir 

de ese momento y afirma que, en caso de que hubiese sido un rito agrario, se habría 

sacrificado un bóvido y no un équido, pues eran más propios de las labores del campo; 

también asevera que la sangre utilizada para las Parilia o Palilia no tenía por qué ser del 

Caballo de octubre, sino que podía ser de cualquier otro y esa relación podría haber sido 

establecida por Propercio para buscar una cohesión religiosa o inventada por los autores 

modernos. Asimismo establece una estrecha conexión entre el ritual que nos ocupa y el 

asvamedha védico, íntimamente ligado a la figura del monarca (Dumézil 1987, 230-

235). 

En segundo lugar, en cuanto a la época a la que se atribuye el origen de este ritual, la 

interpretación agraria, junto con la utilización de la sangre en rituales claramente 

relacionados con la fecundidad, sugiere precisamente una Roma agrícola, muy cercana 

y preocupada por el éxito de las cosechas. Pero no debería extrañarnos que se uniesen 

en el mismo rito un aspecto claramente agrario con otro militar, especialmente si 

tenemos en cuenta que Marte era considerado el dios de la guerra y al mismo tiempo el 

protector de los campos, animales y hombres contra los males y plagas visibles e 

invisibles, como ya hemos señalado en la entrada correspondiente a los salios. Por otra 

parte, resulta curioso que el rito fuese iniciado fuera del pomerium y finalizase en pleno 

Foro; donde, además, se manifestaba la rivalidad de dos pueblos y al mismo tiempo el 

factor de concentración religiosa en la Regia. De manera que este ritual parece una 

construcción heterogénea que englobaba elementos de diversas épocas y los armonizaba 

–pudiendo ser la coincidencia de labores agrícolas y guerreras, de campesinos y 

soldados (Beard, North, Price 1998, 48). Por consiguiente, la mezcla no debería 

considerarse una contaminación ocasional o artificial, pues diferentes necesidades 

podían inscribirse en el mismo rito desde fechas antiguas, sobre todo cuando el armazón 

teológico carecía aún de rigor. No obstante, este rito no parece corresponder a la Roma 

Palatina, sino a una población más extensa y articulada, con una economía más 

compleja (Bayet 1984, 93). 



33 
 

En tercer lugar, el cuanto a la forma del sacrificio, la controversia se sitúa en torno a 

la cola (cauda) que debía llevarse a la Regia para que gotease sangre sobre un focus que 

allí ardía. El problema es que, usualmente, se ha considerado que los antiguos se 

referían a la cola de caballo; no obstante, esta interpretación de la palabra cauda plantea 

varios inconvenientes, pues esta tiene escasos vasos sanguíneos, sino que está 

constituida principalmente por huesos. De manera que la cantidad de sangre que puede 

contener es exigua y se habría coagulado antes de llegar a la Regia desde el Campo de 

Marte. Estas dificultades desaparecen cuando asumimos que la palabra cauda podía 

utilizarse como un eufemismo de membrum virile, como defiende George Devereux. 

Debemos tener en cuenta que es un órgano extremadamente profuso en vasos 

sanguíneos, de manera que la coagulación podía ser mucho más lenta en comparación 

con el rabo y la sangre podía llegar a caer en el hogar encendido en la Regia, tal y como 

describen las fuentes antiguas. Por lo tanto, la interpretación de la palabra cauda como 

cola, stricto sensu, haría imposible el ritual descrito, a diferencia de la que propone este 

autor. Además, esta interpretación transportaría este ritual a una época realmente 

arcaica, en la que los ritos solían ser singularmente obscenos y/o crueles (Devereux 

1970, 297-301). 

VII. Triunfo: 

Las procesiones triunfales conmemoraron las victorias romanas desde los albores 

mismos de la vida de la ciudad, o, al menos, eso creían los propios romanos; quienes 

remontaban los orígenes de la ceremonia a los tiempos de su mítico fundador, Rómulo, 

y de sus otros reyes primitivos, más o menos míticos (Beard 2009, 8-16). 

Frente a lo que sucede con la mayoría de los festivales más antiguos, en el caso del 

triunfo podemos aspirar a reconstruir una narrativa coherente gracias al alto número de 

referencias a lugares concretos, contextos, participantes y procedimientos de los que se 

hicieron eco los autores de la antigüedad. Por consiguiente, podemos esbozar con 

detalle el orden ceremonial; no obstante, el precio de la generalización es la pérdida de 

las diferencias y ricas particularidades de cada ocasión (Beard 2009, 111-114). 

1. La obtención del triunfo 

En primer lugar, el general debía tratar de conseguir una supplicatio, una ceremonia 

religiosa de acción de gracias a los dioses por la victoria que tenía que aprobar el 



34 
 

Senado y solía ser la antesala del triunfo; a partir de entonces trataba de conseguir los 

partidarios necesarios para la concesión del propio triunfo. Por lo que sabemos, en 

época republicana el general debía solicitarlo, una reivindicación que no estaba exenta 

de provocar controversias políticas; por lo que no era el Senado quien lo promovía por 

su propia iniciativa como muestra de gratitud (Beard 2009, 254-265).  

En segundo lugar, el candidato debía exponer sus argumentos ante el Senado, 

reunido en el templo de Bellona, situado en el Campo de Marte, fuera del pomerium. 

Una vez que el Senado había votado favorablemente y ningún tribuno de la plebe había 

interpuesto su veto, se trasladaba la petición a la asamblea del pueblo (probablemente la 

de las Curias) para que formalizasen la concesión del imperium dentro de los límites del 

pomerium al general triunfante durante el tiempo en que durase la celebración; pero, 

hasta entonces, si este quería conservar el imperium, necesario para la celebración del 

triunfo, debía permanecer fuera del recinto sagrado. No obstante, estos procedimientos 

no parecen haberse cumplido tajantemente y en muchas ocasiones parecen haberse 

obviado algunos de los pasos, como el de la votación popular (Beard 2009, 268-270). 

2. La procesión triunfal 

El día señalado para la celebración, los asistentes se reunían a primera hora de la 

mañana en el Campo de Marte y desde allí salía la procesión. Esta se dividía en cuatro 

partes, a la cabeza se situaban los magistrados y los miembros del Senado. En segundo 

lugar viajaba el botín, transportado en carretas y/o a hombros sobre angarillas (fercula); 

junto a los cuadros y modelos de los territorios conquistados y las batallas libradas; 

además de los animales que iban a ser sacrificados, normalmente un buey blanco 

engalanado para la ocasión, junto con trompeteros y danzarines, así como los sacerdotes 

y jóvenes acólitos (camilli) portando los objetos sacrificiales. Finalmente, les seguían 

los cautivos cubiertos de cadenas y los más eminentes de ellos inmediatamente delante 

del carro del general (Beard 2009, 112). 

La tercera parte de la procesión estaba constituida por el grupo que acompañaba al 

propio general. Este se erguía sobre un carro especial tirado por caballos, en ocasiones, 

ricamente decorado con oro y marfil, bajo el cual pendía un falo con fines apotropaicos. 

El rostro del general estaba embadurnado de rojo y vestía un refinado atuendo, pues 

lucía una corona de laurel y una rica túnica bordada con palmas (tunica palmata), una 

suntuosa toga –originalmente de púrpura, denominada toga purpurea, y, más adelante, 



35 
 

decorada con estrellas de oro, conocida como toga picta–; en una mano un cetro de 

marfil coronado por un águila y en la otra una rama de laurel. Tras él, en el mismo 

carro, se situaba un esclavo que sujetaba una corona de oro sobre la cabeza del general y 

le susurraba al oído durante todo el recorrido: «Mira hacia atrás. Recuerda que eres 

hombre». Además, el general se presentaba acompañado de sus hijos, si eran pequeños 

en el mismo carro y si no lo era, a caballo junto a él. Al carro le seguían los principales 

comandantes de las tropas victoriosas y los ciudadanos romanos a los que había liberado 

de la esclavitud, si los hubiera, los cuales iban tocados con el píleo, el «gorro de la 

libertad» –un casquete de lana similar al frigio que solían llevar los esclavos 

manumitidos, pero también los ciudadanos en señal de libertad en las Saturnales, 

festines y festejos– (Beard 2009, 112). 

El último segmento estaba compuesto por los soldados victoriosos, engalanados con 

guirnaldas de laurel; luciendo sus condecoraciones militares y entonando, 

entremezclados, canticos indecorosos con los que describían al mismísimo general 

triunfante, probablemente para evitar la envidia divina por la gloria, pues demostraban 

la humanidad del general, y el grito de rigor en este rito: io triumpe (Beard 2009, 112). 

En ocasiones, cuando llegaban al pie del Capitolio, se escogía a algunos de los más 

destacados de entre los prisioneros y se les ejecutaba. Mientras, el resto de la comitiva 

continuaba su camino hasta el templo de Júpiter Óptimo Máximo, donde se sacrificaban 

animales a este dios y el general realizaba otras ofrendas a esta divinidad, como la 

corona de laurel que adornaba su cabeza o la rama de esa misma planta que portaba en 

su mano. Tras ello, el triunfador ofrecía un festín al Senado en el mismo Capitolio –al 

que no debían asistir los magistrados de máximo rango si el general no era uno de ellos; 

debiendo rechazar cortésmente la invitación que seguramente se les ofrecía como 

muestra de respeto– y, al mismo tiempo, en otro punto de la ciudad, otro banquete que 

el triunfador brindaba a los soldados y al pueblo, quizás en el templo de Hércules –cuya 

estatua del Foro Boario se adornaba con los atributos triunfales–, aunque este podía 

sustituirse por repartos de comida o de dinero en metálico a título privado. Al terminar 

la ceremonia, el general, presumiblemente exhausto, era escoltado por un grupo de 

músicos hasta su casa (Beard 2009, 113).  

La procesión se iniciaba en el Campo de Marte y se movían en dirección contraria a 

las agujas del reloj; avanzaban a través de la Porta Triumphalis, probablemente un arco 



36 
 

o una puerta cerca del Circo Flaminio, continuaban por el Velabro a través del Foro 

Boario, para pasar a lo largo del Vicus Iugarius y volver al Velabro por el Vicus Tuscus. 

Entonces recorría la vía del Circo Máximo, entre el Palatino y el Celio, hasta la Sacra 

Via y de allí a través del Foro hasta el Capitolio (Scullard 1981, 215). 

3. Las requisitos 

No obstante, la concesión de este honor dependía del cumplimiento de algunos 

requisitos; los cuales eran revisados por el Senado para evitar fraudes y exageraciones. 

En primer lugar, el general debía ser un magistrado en funciones; aunque, si no lo era y 

había conseguido una victoria digna de mención, la celebración se reservaba para 

cuando tomase alguna magistratura mayor. En segundo lugar, debía de ser el 

comandante el jefe de las fuerzas romanas presentes en el campo de batalla; en el caso 

de que estuviesen ambos cónsules, lo celebraba quien hubiese tenido el auspicium y el 

imperium el día de la victoria. Además, solo de dictador tenía derecho a llevar a cabo 

este ritual de entre los magistrados excepcionales. En tercer lugar, que el tiempo 

legítimo de ejercicio de la magistratura no hubiese terminado; aunque este podía 

prorrogarse indefinidamente por parte del Senado, de manera que tanto el general como 

las tropas quedarían acampados en la demarcación de la ciudad a la espera de que fuese 

el momento oportuno. En cuarto lugar, el general debía continuar al mando de sus 

tropas y haber dado por terminada la guerra. Por otra parte, la guerra debía ser 

considerada Justa por las autoridades romanas, sin aceptarse los conflictos civiles, 

serviles o los tumultos protagonizados por esclavos o por el pueblo. Además, como 

condición añadida durante la República, el general debía haber conseguido una victoria 

en una batalla campal en la que hubiesen sucumbido, al menos, 5000 enemigos (Guillén 

1994, 530).  

4. El origen y la configuración del triunfo 

Respecto al origen del triunfo, algunos como Varrón consideraban que tenía un 

origen griego, pues la palabra triumpe provendría de la lengua helena y estaría 

relacionado con Baco; a lo que se uniría una mediación etrusca. Mientras Suetonio 

afirmaba que era una ceremonia genuinamente latina, pues tanto en la concesión como 

en la celebración participaban los tres componentes de la sociedad romana: el ejército, 

el Senado y el pueblo. No obstante, otros lo han relacionado con un cantico arcaico 

latino profundamente oscuro en el que el estribillo contiene cuatro repeticiones de esta 



37 
 

palabra, concluyendo que es un llamamiento para propiciar la epifanía divina, lo que, de 

ser cierto, reforzaría la idea del triunfador como representación divina de la que 

hablaremos más adelante. Realmente, se trata de una expresión gramaticalmente 

confusa y los estudios indican una posible influencia etrusca; aunque no está clara y 

puede que simplemente sea de carácter arcaico. Por otra parte, Tito Livio llegó a la 

conclusión de que la expresión io triumpe tenía la finalidad de agradar al dios tutelar de 

la celebración, de manera que, de ser así, habría tenido lugar un proceso de 

identificación entre el ritual y la divinidad tutelar del mismo, concebida ex professo por 

el pensamiento religioso romano (Beard 2009, 73-74, 326-327). 

Según Larissa Bonfante Warren, la ceremonia del triunfo que conocemos sería el 

resultado de la superposición de diferentes niveles culturales. En primer lugar 

tendríamos el nivel pre-etrusco –de manera que, según esta hipótesis, el origen del ritual 

no era etrusco o griego, sino que las atribuciones a estas culturas serían resultado de una 

fuerte influencia de una cultura más avanzada sobre una más primitiva, las cuales 

cambiaron decisivamente la celebración de la victoria. De manera que existían tres tipos 

de ceremonias triunfales, el triunfo propiamente dicho, la ovatio y el celebrado en el 

templo de Júpiter Latiaris en el Monte Albano. Según las fuentes, la primera vez que se 

concedió una ovatio fue al cónsul P. Postumius Tubertus en 503 a.C. y la primera vez 

que se celebró un triunfo en el Monte Albano fue por parte de C. Papirius Maso en 231 

a.C. (Bonfante Warren 1970, 49-50). Los distintos tipos de celebraciones triunfales las 

conocemos gracias a los Fasti Triumphales, que ofrecen un censo completo de los 

generales que habían celebrado el triunfo desde 753 a 19 a.C., desde Rómulo a Lucio 

Cornelio Balbo. En esta lista se registraron unos 200 triunfos, cada uno de los cuales se 

señaló con el nombre completo del general, el cargo que desempeñaba, el gentilicio de 

los vencidos o el topónimo de la población en la que consiguió la victoria y la fecha de 

celebración de la ceremonia. Pero incluye también ovaciones y triunfos celebrado en el 

Monte Albano, así como una dedicatoria especial para los spolia opima (Beard 2009, 

86-87). 

La ovatio era el ceremonial más simple y preservaría el más puro y antiguo rito de la 

victoria romano. A este habrían introducido el carro los etruscos; pero, antes, los reyes 

romanos habían recorrido la ciudad a pie, como señala Plutarco en la Vida de Rómulo. 

El otro elemento introducido por los etruscos fue la uestis triumphalis. De manera que 

el triunfo tal y como los conocemos representa un ceremonial con claras influencias 



38 
 

etruscas. La razón para considerarlo el rito romano original pese a que la primera que 

conocemos sea de 503 a.C., es pensar que se adaptó un ritual existente a una nueva 

necesidad, la de establecer una jerarquía entre las victorias, pero, al mismo tiempo, 

cumplir con la obligación purificadora después de un conflicto. Además, la intención 

era la misma, la exposición del botín conseguido en la guerra, incluyendo la dedicación 

de una parte del mismo a la divinidad por el mismo comandante, el propio Rómulo fue 

el iniciador de la costumbre. Es más, en la quinta ley de Numa se establecían tres tipos 

de spolia dedicados por el general victorioso a los dioses: los spolia opima a Júpiter 

Feretrius, los secunda spolia al Marte del Campo y el tercer spolia a Jano Quirino. A 

este respecto, Picard consideraba que esta clasificación correspondía a la división 

jerárquica de los dioses primordiales de Roma (Bonfante Warren 1970, 50-53). No 

obstante, frente a los que consideran que los spolia opima eran una suerte de proto-

triunfo latino primitivo, es decir, la versión más antigua y precedente de los desfiles de 

la victoria romanos, otras pruebas indican lo contrario, pues el único ejemplo de esta 

ceremonia que algunos consideran histórico tuvo lugar en 222 a.C., que fue legitimada 

por la invención de las anteriores en un claro ejemplo de interrelación entre tradición 

inventada e historia (Beard 2009, 391). En una situación parecida quedaría el triunfo en 

el Monte Albano. 

La persona encargada de presidir este ritual era el comandante, el rey, pues “he alone 

had the nessesary imperium and was granted auspicia”. En este punto estaría el origen 

de la cara enrojecida con minio, oxido de plomo o cinabrio, para presentarlo como una 

persona excepcional, casi mágica; de ser cierto, la intención purificadora del ritual 

estaría en el nivel básico del mismo. De manera que la procesión sería una lustratio 

destinada a alejar las impurezas causadas por la muerte del enemigo, culminando con un 

sacrificio; el procedimiento parece que era similar al descrito en las Tabulæ Iguvinæ, al 

del amburbium y la ambarualia, que sobrevivieron tanto tiempo como el mismo triunfo. 

Los dioses a los que estaban destinados los spolia también indican la antigüedad del 

ritual, de hecho, con la influencia etrusca, el latino Júpiter Feretrius –conectado con el 

antiguo sacerdocio de los feciales de los que hemos hablado anteriormente–, fue 

sustituido por Júpiter Óptimo Máximo como divinidad tutelar del triunfo (Bonfante 

Warren 1970, 53-54). 

En segundo lugar, con la influencia etrusca el nombre del ritual cambió, adoptando el 

de triumpe, que probablemente fuese equivalente al tripudium latino, que designaba a 



39 
 

una forma particular de música y danza; una relación que se habría debido a que durante 

el desfile se cantaba y bailaba, pero no de forma desordenada, sino de acuerdo con la 

organización militar, con músicos y oficiantes etruscos. El celebrante siguió siendo el 

monarca, vitoreado por la victoria sobre los ejércitos enemigos pero adoptando la 

magnificencia etrusca; de manera que fue entonces cuando se adoptó el carro –que era 

el vehículo de honor habitual de los nobles etruscos, como demuestran la multitud de 

restos y representaciones de estos objetos en las tumbas– y la vestimenta triunfal –como 

la que viste la representación de Vel Saties en la Tumba Françoi de Vulci–, cuyas 

prendas aparecen en el contexto cultural toscano de la época. Por lo tanto, no es de 

extrañar que los romanos identificasen estos ropajes con las insignias reales, pero, al 

mismo tiempo, eran las que se asignaban a Júpiter Óptimo Máximo; de ahí la 

controversia en torno a si el triunfador de épocas posteriores se asimilaba al antiguo 

monarca o a la divinidad. No obstante, la influencia etrusca no cambió el recorrido de la 

comitiva, pero si la naturaleza de la misma, pues, como el propio nombre indica, 

introdujeron la música en muchos de los aspectos de la vida. Lo que sí constituyó un 

cambio respecto a la ceremonia anterior fue la finalidad principal, pues de buscarse la 

purificación de la comunidad y de las tropas, parece que el objetivo pasó a ser la propia 

procesión y la muestra de la gloria y la excelencia ganada en la guerra, como continuó 

siendo en época republicana (Bonfante Warren 1970, 54-64). 

Por lo tanto, no existe ninguna época que se pueda considerar el origen del triunfo, 

sino que fue el resultado de un conjunto de decisiones, incluyentes y excluyentes, que 

dotaron al ritual de una historia, un carácter, una autoridad y una legitimidad. Realmente 

el material es incapaz de darnos una respuesta clara, pues no existió un primer triunfo o 

un triunfo primitivo, sino que la información que tenemos sobre ellos no es sino una 

forma de reconstrucción histórica; puesto que las ceremonias son conjunciones 

ideológicas retrospectivas concebidas para identificar un momento o una influencia, 

inicio y fundamento de una práctica tradicional (Beard 2009, 415-416). 

5. La condición del triunfador 

Respecto a la consideración del general en la ceremonia del triunfo, existen dos 

posiciones diferentes entre los historiadores, pues, como hemos dicho anteriormente, 

unos consideran que cumplía el papel del monarca, es decir, era rey por un día, pero 

otros interpretan que representaba al propio Júpiter. Frazer consideraba que el atavío 



40 
 

combinaba aspectos propios de la realeza con otros característicos de Júpiter, por lo que 

remitía a los supuestos reyes divinos de Roma; mas Versnel aseguraba que existía una 

similitud clara entre el triunfo y las ceremonias de Oriente Próximo, como la de Año 

Nuevo, que habrían llegado al Lacio a través de Etruria. No obstante, la presencia del 

esclavo sobre el carro y las palabras que pronunciaba al oído del triunfador indicarían 

una clara consideración divina o cuasi-divina del mismo durante la ceremonia; de otra 

forma, su labor carecería de sentido. El propio carro triunfal puede darnos pistas, pues 

se consideraba propiedad de Júpiter; era un carro con dos grandes ruedas, elevada 

suspensión, costados altos y una parte delante curva y una trasera abierta, además de 

estar ricamente ornamentado, tal y como los que aparece en la Copa del triunfo de 

Tiberio o Copa de Boscoreale. De manera que no era un carro que se utilizase para la 

guerra o la competición, según afirma Casio Dion, sino que su forma y riqueza llevan a 

pensar en un uso claramente ritual. Además, según Tito Livio, el banquete tenía un claro 

fin religioso, pues constituía la reincorporación del general a la sociedad tras pasar un 

día rozando la condición divina –aunque realmente no sabemos si este paso era una 

parte relevante o el climax del ritual o accesorio al mismo– (referencias concretas en 

Beard 2009, 79, 116, 126, 297, 350-351). No obstante, estos indicadores, junto con la 

vestimenta, de la que hablaremos más adelante, llevaron a Dumézil a afirmar que el 

triunfo constituía la muestra más clara de la relación de Júpiter con el pueblo romano y 

que, durante él, el general “devenu le débiteur de Jupiter” (Dumézil 1987, 295-296). 

 Por otra parte, contra la interpretación de la deificación del general, Tito Livio 

señala que en tiempos de Camilo no estaba bien visto que del carro tirasen caballos 

blancos, pues se consideraba un sacrilegio el colocar en el mismo plano al general y a 

Júpiter y al Sol, con quienes se relacionaban este tipo de animales; al igual que en 

tiempos de Cesar, quien lo hizo y Plutarco lo consideró como una acción inusitada. Sin 

embargo, Plinio el Joven parece presentarlo como algo habitual. De manera que no 

sabemos si nos encontramos ante un aumento de la tolerancia ante la ostentación de 

honores desorbitados, una falsificación o un cambio en la concepción del triunfador 

(Beard 2009, 313-315). 

Por otra parte, en cuanto a la vestimenta, no han quedado restos materiales, salvo 

relieves ligeros en algunas representaciones; pero en ellas no parece que el supuesto 

triunfador llevase la cara enrojecida, por lo que restaría apoyos a la hipótesis de que 

fuese una figura sobre humana o dios por un día. De manera que el simbolismo y la 



41 
 

vestimenta, siguiendo las palabras de Dionisio de Halicarnaso (III, 61, 1), que se 

relacionan con el triunfo remitirían a los primitivos reyes etruscos, lo que llevaría a 

Versnel a concluir que representaba a ambos, pues la iconografía de Júpiter estaba 

íntimamente ligada con la institución monárquica; es decir, que el general representaría 

tanto a la divinidad como la ausencia de esta. No obstante, no existe ninguna 

descripción detallada de la indumentaria de un triunfador en particular ni de un atavío 

impuesto por la costumbre, sino que nuestra idea de esta se ha construido con la unión 

de varios fragmentos. Incluso, algunos dudan de la veracidad de los testimonios que 

dicen que el general pintaba su rostro de tono bermellón, pues la única evidencia 

procede de Plinio y este asegura que lo había tomado de Verrio Flaco, que a su vez se 

basaba en otras fuentes para hablar de costumbres que habían dejado de existir en sus 

días, como la de embadurnar de minio, óxido de plomo o cinabrio la cara del triunfador, 

como se hacía con la estatua de Júpiter; lo que ha llevado a algunos estudiosos a 

considerar que no personificaba al propio dios, sino a su estatua, por lo que sería el 

comienzo de la estatuaria conmemorativa. Otros han supuesto que tenía un fin 

apotropaico para los espíritus de los muertos de los conquistados, o un remedo de 

sangre para transmitir el mana del enemigo al general victorioso; no obstante, puede que 

fuese una tradición abandonada a finales de la República, aunque puede que fuese 

normal en los triunfos primitivos (Beard 2009, 301-309). 

6. La ejecución de los prisioneros 

En cuanto a la ejecución de los prisioneros más señalados se ha interpretado como un 

castigo casi judicial o como una muerte ritual, una especie de sacrificio humano, 

pretendiendo vislumbrar a través de esa costumbre los violentos y turbios orígenes de 

esta celebración; pero los casos de ejecución parecen ser escasos en relación con la 

cantidad de triunfos y la cantidad de prisioneros que, debiendo haber sido teóricamente 

ejecutados, permanecieron con vida, ya como prisioneros, ya libres pero sin causar 

problemas. Pues, en este sentido, el triunfo podía considerarse el momento en que el 

enemigo dejaba de serlo y pasaba a ocupar un lugar en el orden romano como 

consecuencia de su sumisión a la ciudad del Tíber (Beard 2009, 175, 188). 

7. La función del recorrido 

En relación con la procesión y su recorrido, este indicaría la función original del 

desfile, pues la marcha circular alrededor del perímetro de la ciudad podría ser una 



42 
 

reminiscencia de una finalidad lustral, de purificación de las tropas y de la ciudad, como 

hemos señalado anteriormente; no obstante, la cartografía del camino es difícil de 

determinar y el conjunto de alusiones antiguas al mismo no pueden conjugarse 

fácilmente con la topografía de la ciudad que conocemos. Un papel purificador que 

también se relaciona con el laurel (Beard 2009, 126, 328). Frente a esta visión, otros 

sostienen que el triunfo consistía en devolución gozosa a Júpiter de los auspicios que en 

el día de salida de la ciudad el general recabó en aquel templo para ir a defender a la 

patria de los enemigos que habían sido derrotados (Guillén 1994, 529). 

8. El significado del triunfo más allá de lo sobrenatural 

Pese a todas estas interpretaciones, no debemos olvidar que los intereses mundanos 

también deben ser estudiados para dar una imagen completa de esta celebración, pues 

“recibir el espaldarazo de un triunfo era el más alto honor que podía esperar un general 

romano”. Una ocasión que era aprovechada para hacer ostentación del éxito, 

especialmente en tiempos de la República, pero no solo en la propia celebración –como 

ilustra Polibio con estas palabras: “un espectáculo en que los generales ponían 

directamente ante los ojos del pueblo romano la vivida expresión de sus hazañas”–, sino 

que era habitual destinar parte de los beneficios obtenidos por medio de la guerra a la 

construcción de edificios públicos que conmemoraban a un tiempo el poder de Roma, el 

valor del general y el respaldo divino a la causa romana; mas no fueron los llamados 

Arcos de Triunfo los más frecuentes, sino que fueron los templos, los acabaron por 

definir el paisaje de Roma (Beard 2009, 7, 33, 46). Debemos tener en cuenta que el 

general que luchaba por Roma no lo hacía solo por proteger su hogar o simplemente 

para defender o expandir el territorio romano, sino también por la gloria y el prestigio, 

pues la aristocracia romana era altamente competitiva y la gloria se adquiría en las 

campañas militares, un mecanismo utilizado por las elites dirigentes para distinguirse 

del resto y sostener su papel predominante dentro del Estado (Orlin 1997, 1-2). De 

manera que cada ceremonia componía una celebración en sí misma y, al mismo tiempo, 

una historia de los triunfos en función de la cual se juzgaba al político romana, 

proporcionando los criterios necesarios para eclipsar a sus antepasados y rivales o ser 

eclipsado por ellos (Beard 2009, 48). Por otra parte, Gaston Bouthoul señala que este 

tipo de fiestas formaba el punto central de la celebración por la reunión material de los 

compatriotas, así como de la redistribución de los beneficios obtenidos de un esfuerzo 



43 
 

que no era únicamente de las tropas, sino de todo el conjunto de la población (Bouthoul 

1970, 331). 

VIII. Conclusiones: 

La guerra es un fenómeno que encontramos en todas las civilizaciones conocidas y es 

el modo más enérgico y eficaz de contacto entre pueblos y estados. La guerra comenzó 

siendo parte de la teología, pues los sacerdotes declaraban la guerra y la impregnaban de 

un carácter sacro, como hemos visto en el caso de los feciales, quienes estaban a cargo 

de aplicar el derecho público para con los pueblos extranjeros –que, como todas las 

leyes en la antigüedad, estaba unido a la religión– y celebrar los ritos de inicio y 

clausura de las hostilidades. Además, los combates podía considerarse una proyección 

terrestre de una lucha entre divinidades, pues se consideraba que el conflicto era el 

arbitraje de los dioses, y, precisamente, como ya hemos visto, para evitar esa dimensión 

sobrenatural los romanos hacían uso de un ritual que anulaba la enemistad de las 

deidades de los enemigos, la euocatio (Bouthoul , 6-17, 73).  

En la ciudad arcaica los ritmos de vida estaban marcados por la guerra y las tareas 

agrícolas, o, al menos, eso es lo que transmite la religión a través de los festivales 

marcados en el calendario. Realmente, ambas tareas eran igualmente relevantes y se 

complementaban, y no solo en el plano económico, sino que, las principales tareas 

relacionadas con estas actividades se repartían el año en dos temporadas para que no 

fuesen incompatibles y el ejercicio de una no perjudicase la intervención en la otra. Al 

mismo tiempo, la religión reflejaba los ritmos de ambos aspectos en forma de festivales 

y ritos, como los que hemos analizado en el presente estudio; lo que ha llevado a 

algunos investigadores a hablar de ritmo sacral de la guerra, puesto que era la religión la 

que convertía, entre otras cosas, un conflicto en una guerra justa, la que marcaba el 

inicio y el final de la temporada de guerra, la que indicaba cuando se debía asaltar una 

ciudad de acuerdo con la esfera sobrenatural o la que permitía a los hombres volver a la 

vida civil después del conflicto. 

La religión romana, debido al conservadurismo del que hemos hablado 

anteriormente, permite estudiar etapas de la civilización romana para las que nuestras 

fuentes son escasas o poco fiables. En este trabajo hemos analizado los rituales y 

sacerdocios relacionados con la guerra, un campo de estudio fructífero si tenemos en 



44 
 

cuenta que algunos de estos y sus cambios son una muestra de las propias 

transformaciones que estaba experimentando la sociedad y el universo político romanos. 

A partir del estudio de los feciales se vislumbra una época en la que Roma se 

expandió por aquellas zonas en las que existía una afinidad cultural, en las que podía ser 

efectivo el testimonio ante unos dioses similares o que se identificasen como los 

mismos o equivalentes. Sus ritos y símbolos rememoran un pasado cultural indoeuropeo 

que se fue disolviendo en otros ámbitos y remonta a unas etapas muy tempranas de la 

religión romana, donde, posiblemente, magia y religión no estuviesen claramente 

diferenciadas. En esta época, la religión debía respaldar a las delegaciones diplomáticas, 

pero los oficiantes debían tener una serie de conocimientos en los planos jurídico y 

religioso, pues era lo que daba verdadera solvencia a los acuerdos y construía la fides.  

Por su parte, el estudio de los salios nos traslada a época monárquica según las 

fuentes; pero, de acuerdo con el análisis de la composición y forma de esta hermandad 

sacerdotal, así como su carácter doble, nos transporta a una época incluso anterior, al 

proceso de sinecismo. Los orígenes de este grupo parecen encontrarse en los antiguos 

ritos de iniciación para los jóvenes destinados a hacer uso de las armas, como señala 

Martínez-Pinna, o en conjuntos compuestos por los hijos de la aristocracia que rodeaban 

al monarca y se encargaban de determinados cultos, como señala Rüpke, lo que 

explicaría que coincidiesen con el Rex Sacrorum en algunas ceremonias; no obstante, 

ambas explicaciones no son, por supuesto, excluyentes. Su participación en multitud de 

festividades, tanto de apertura como de clausura de la guerra, pero siempre en relación 

con la purificación, es una señal clara de lo que la guerra representaba para los primeros 

romanos, una alteración que favorecía la contaminación. Sin embargo, el relato que ha 

llegado hasta nosotros de su aparición no está directamente relacionado con la guerra, 

sino con una plaga y la lucha contra la misma, siendo el ancile una señal de 

permanencia de la ciudad, no un elemento que garantizase la victoria en la guerra. Si a 

esto unimos el papel de Mamurio y la fiesta del 15 de marzo nos encontramos con que 

el estudio de esta hermandad plantea más interrogantes de los que responde, unos 

interrogantes que no podemos responder con un estudio que se ciña a la religión 

romana, pero quizás no haya forma de desentrañarlo o quizás estas nuevas incógnitas 

solo sean fruto de la reconstrucción de los analistas. 



45 
 

La euocatio se relaciona directamente con otra de las características esenciales de la 

mentalidad religiosa romana, la obsesiva precaución frente a cualquier falta, como 

muestra la fórmula utilizada en este ritual. La euocatio ejemplifica el pragmantismo 

romano al integrar las divinidades foráneas si con ello se favorecían los intereses de la 

comunidad; pero también era una fórmula que podía utilizarse para la guerra 

psicológica, pues arrebatar la protección divina al enemigo lo desmoralizaría y con ello 

se favorecería su rendición. Es un ritual que nos traslada a una comunidad en expansión 

mediante las armas que, al mismo tiempo, no quería poner en peligro su prosperidad al 

ofender a alguna divinidad. Pese a la escasa información que puede aportarnos de la 

sociedad romana del momento, lo cierto es que, a partir del paralelo con un pueblo 

indoeuropeo como los hititas, podemos concluir que remite al tronco cultural del cual 

procedían los romanos. 

La deuotio lleva implícito un grave problema, pues no está clara su naturaleza, su 

clasificación dentro de las categorías religiosas creadas por la historiografía 

contemporánea, puesto que reúne unas características que lo llevan a ser incluido en 

muchas de ellas pero a no ajustarse a ninguna. La deuotio ducis parece implicar una 

comunidad ya creada, con fuertes lazos de relación, puesto que un sacrificio personal 

por parte del general sería un precio muy gran a pagar si el compromiso era mínimo. Al 

mismo tiempo, la deuotio hostium trataría de contentar a las divinidades con las vidas de 

los enemigos en pago por las de los romanos. 

En el caso del Equus october el ritual también parece remontarse a unos orígenes 

indoeuropeos, como se ha señalado a través de los paralelismos con el mundo védico. 

Al mismo tiempo, la competición por la cabeza nos traslada a la etapa del sinecismo 

romano, en la que, quizás, el conflicto armado se vio sustituido por esa pugna pacífica. 

No obstante, se trata de un ritual extraño que plantea numerosos interrogantes y que, 

probablemente, la construcción que ha llegado hasta nosotros fuese el resultados de la 

unión de elementos religiosos heterogéneos, cuyos significados desconocemos y que, de 

ser cierto, invalidarían cualquier explicación unívoca en cuento al papel que jugaba este 

ritual dentro del mundo religioso romano. 

El triunfo constituye el ritual que más información nos proporciona de los cambios 

que fue experimentando la sociedad romana a lo largo de los siglos, así como de las 

numerosas influencias que dejaron su huella en la ciudad del Tíber; pero también es el 



46 
 

ritual más difícil de estudiar debido a la ardua tarea de desentrañar cada una de las 

influencias que se pueden distinguir y atribuirles un significado adecuado en relación 

con el resto de la celebración. Esto se debe a la gran cantidad de información que 

poseemos, pues, al ser el punto culminante de la carrera de cualquier prohombre, los 

testimonios recogidos son muy numerosos y las influencias y cambios muy variados. 

Parece que la ceremonia triunfal, en origen, era otra lustración con motivo del final de 

un conflicto, pero la posición destacada que ocupaba el comandante de las fuerzas 

romanas hizo que su figura fuese cobrando cada vez mayor relevancia, hasta el punto de 

que los historiadores le atribuyeron una posición entre lo divino y lo humano. De esta 

forma, las sociedades de las que habla son muy variadas, cambiantes a lo largo del 

tiempo, reflejando los cambios de la sociedad romana aún en épocas que conocemos 

con mucha más claridad que la época arcaica. Pese a todo, no podemos obviar el 

componente de lustración que esta celebración guardaba en los elementos que podemos 

juzgar como de época más remota, como por ejemplo la procesión. 

En conclusión, un análisis general de lo que conocemos hasta ahora de los ritos y 

sacerdocios de la guerra en la religión romana arcaica nos lleva a considerar que 

existían dos tipos de rituales, unos de purificación (como la hermandad de los salii y los 

rituales que protagonizaba o las celebraciones del triunfo o el Equus october), otros de 

propiciación (como la deuotio) y otros profilácticos (como la fraternidad de los fetiales 

o la euocatio). Por consiguiente, estos ritos se pueden agrupar en relación con el 

contenido, pero no hay afinidades entre todos ellos en cuanto a la forma o el fin; 

empero, cumplen su cometido, pues nos muestran las preocupaciones de la sociedad 

romana respecto a la guerra y su relación con la esfera sobrenatural.  

Todas esas funciones que cumplían estos ritos y sacerdocios en relación con el 

fenómeno bélico, lo cumplían otros ritos y sacerdocios en cuando a otros aspectos de la 

vida, como por ejemplo, la actividad agrícola, la fecundidad de la población o la 

protección de los infantes y su paso a la edad adulta. De manera que la guerra era 

considerada como un aspecto más de la vida, en el que la sociedad romana mostraba las 

mismas características y exigencias que con el resto de esferas de la existencia y que se 

estaba marcada por las mismas insistencias que el resto de la religión romana, a saber, la 

obsesión por la conservación, la prevención y la purificación, todas ellas destinadas a 

evitar todo mal procedente de la esfera sobrenatural que pudiese dañar a la comunidad. 



47 
 

IX. Índice de fuentes literarias5 

- Dionisio de Halicarnaso: 

 Ant. Rom. 2, 72............................................................................13 

 Ant. Rom. 3, 61, 1........................................................................40 

- Plutarco: 

 Num.12...................................................................................13, 15 

 Cam. 17........................................................................................15 

 Cam. 18............................................................................13, 15, 19 

- Marco Tulio Cicerón: 

 Rep. 2, 31.....................................................................................13 

 Off. 1, 36......................................................................................15 

- Tito Livio: 

 1, 24, 4-9......................................................................................17 

 1, 32, 5...................................................................................13, 14 

 1, 32, 6-14....................................................................................13 

 4, 30, 13-14..................................................................................18 

 7, 6, 1-5........................................................................................30 

 8, 9, 1-8........................................................................................27 

 9, 10, 6-11, 1, 9............................................................................18 

 31, 8, 2.........................................................................................17 

- Plinio el Viejo: 

 N. H. 22, 2, 3................................................................................14 

- Servio: 

 Ad Aen. 9, 53................................................................................14 

 Ad Aen. 10, 14..............................................................................14 

 Ad Aen. 12, 118-119....................................................................17 

- Marco Terencio Varrón: 

 Ling. Lat. 5, 86.............................................................................16 

- Marco Porcio Catón: 

 Agr. 142.......................................................................................20  

 

                                                            
5 Las abreviaturas siguen el modelo planteado en: Hornblower, Simon, Spawforth, Antony (Eds.), The 
Oxford classical dictionary, Oxford University Press, Oxford, 1996.  



48 
 

- Publio Ovidio Naso: 

 Fast. 3, 259-397...........................................................................20 

- Ambrosio Teodosio Macrobio: 

 Sat. 3, 9, 6-8.................................................................................24 

 Sat. 3. 9. 9-12...............................................................................29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

X. Bibliografía 

Aldea Celada, J.M., “La devotio de Decio Mus”, El Futuro del Pasado, nº 2, 2011. 

Alvar, Jaime, “La fórmula de la Evocatio y su presencia en contextos 

desacralizadores”, Archivo Español de Arqueología, nº 53, Instituto Español de 

Arqueología, CSIC, Madrid, 1984. 

Basanoff, W., “Deuotio de M. Curtius eques”, Latomus, nº VIII, Nueva York, 1949. 

Bayet, Jean, “Le rite du fécial et le cornouiller magique”, Mélanges d’archéologie et 

d’histoire, nº 52, 1935. 

Bayet, Jean, La religión romana: historia política y psicológica, Ediciones 

Cristiandad, Madrid, 1984.  

Beard, Mary, North, John, Price, Simon, Religions of Rome, Cambridge University 

Press, Cambridge, 1998. 

Beard, Mary, El triunfo romano. Una historia de Roma a través de la celebración de 

sus victorias, Crítica, Barcelona, 2009. 

Blaive, Frédéric, “Indicitio Belli: recherches sur l’origine du droit fécial romain”, 

RIDA, nº 15, 1993. 

Bonfante Warren, Larissa, “Roman Triumphs and etruscan kings: The changing face 

of the Triumph”, The Journal of Roman Studies, Society of the promotion of Roman 

Studies, nº LX, 1970, London. 

Bouthoul, Gaston, Traité de polémologie: sociologie des guerres, Payot, París, 1970. 

Brisson, Jean-Paul (Dir.), Problèmes de la guerre à Rome, Mouton & Co, École 

Pratique des Hautes Études, Paris-La Haya, 1969. 

Devereux, George, “The Equus October ritual reconsidered”, Mnemosyne, nº XXIII, 

fasc. 3, 1970. 

Dumézil, Georges, La religion romaine archaïque avec un appendice sur le religion 

des étrusques, Payot, París, 1987. 



50 
 

Ferri, Giorgio, “Una testimonianza epigrafica dell’evocatio? su un’iscrizione di 

isaura vetus” en S. Antolini, A. Arnaldi, E. Lanzillotta (Eds.), Giornata di studi in onore 

di Lidio Gasperini, Roma, 2010. 

Garlan, Yvon, La guerra en la antigüedad, Aldebarán, Madrid, 2003. 

Guillén, José, Urbs Roma: Vida y costumbres de los romanos. Vol.3, Religión y 

ejército, Salamanca: Sígueme, 1994. 

Harris, William V., War and imperialism in republican Rome, Clarendon Press, 

Oxford, 1979. 

Hornblower, Simon, Spawforth, Antony (Eds.), The Oxford classical dictionary, 

Oxford University Press, Oxford, 1996. 

Janssen, L.F., “Some unexplored aspects of devotio deciana”, Mnemosyne, nº 

XXXIV, fasc. 3-4, 1981. 

Le Bonniec, H., “Aspects religieux de la guerre á Rome”, en Brisson, Jean-Paul 

(Dir.), Problèmes de la guerre à Rome, Mouton & Co, École Pratique des Hautes 

Études, Paris-La Haya, 1969. 

Marcos Celestino, Mónica, La religión romana arcaica: una propuesta metodológica 

para su estudio, Signifer Libros, Madrid, 2004. 

Martínez-Pinna, Jorge, “La danza de los salios, rito de integración en la curia”, 

Archivo Español de Arqueología, nº 53, Instituto Español de Arqueología, CSIC, 

Madrid, 1980. 

Ogilvie, R.M., Los romanos y sus dioses, Alianza Editorial, Madrid, 1995. 

Orlin, Eric M., Temples, religion and politics in roman republic, E.J. Brill, Leiden, 

1997. 

Rüpke, Jörg (Ed.), A companion to roman religion, Blackwell, Oxford, 2007. 

Rüpke, Jörg, Religion in Republican Rome. Rationalization an Ritual Change, 

University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 2012. 



51 
 

Sacco. Leonardo, Devotio: aspetti storico-religiosi di un rito militare romano, 

Aracne, Roma, 2011. 

Scheid, John, Quand faire, c’est croire: Les rites sacrificiels des Romains, Aubier, 

2005. 

Scullard, H. H., Festivals and Ceremonies of the Roman Republic, Thames and 

Hudson, Londres, 1981. 

Versnel, H.S., “Two types of roman deuotio”, Mnemosyne, nº XXIX, fasc. 4, 1976. 

Wiedemann, Thomas, “The Fetiales: a reconsideration”, Classical Quarterly, nº 36 

(2), Clarendon Press, Oxford, 1986. 

 


