Trabajo Fin de Grado

Guerra y religion en la Roma arcaica

Autor/es

Ignacio Jesus Alvarez Soria

Director/es

Francisco Marco Simon

Facultad de Filosofia y Letras
2014




VI.
VILI.

VIII.

INDICE

INErOTUCCION. ...t 4
FeCiales. ... 12
Lo OTIZON. i e 13

2. Declaracionde laguerra............cooeveveiiiiiiiniinnnn. 13

3. Sancionde lapaz........ovviiiiiiiiii 17

4. lusfetiale. ..ot 18

2T 10t 19
1. Losancilia.......coooeiiiiiiiiiiiii 20

2. QUINQUALIUS. ....uttie e 21

3. TubilusStrium. ... 21

4. Armilustrium. ... 22

5. Elorigen y el papel de los salios...............c.coooinnn 22

BUOCAtIO. ..t 23
DBUOTIO. .o e 25
1. Deuotio dUCIS. .. ...ueieieiei e 25

2. Deuotio hostium.............oooiiiiiiiii 29

3. Deuotiode M. Curtius. ........cocoeveninenininiiiiienn. 30

EQUUS OCLODBE ... . et e, 30
TrIUNTO. e e 33
1. Laobtencion del triunfo............ccoviiiiiiiiiiiiiinin. 33

2. Laprocesion triunfal.................ccoooiiiiiin. 34

3. LOS TeqUISItOS. . ouvietetiite e 36

4. Elorigeny la configuracion del triunfo..................... 36

5. La condicion del triunfador...............oooooii 39

6. La ejecucion de 10s prisioneros............c.eeeveveeneennnn. 41

7. Lafuncion del recorrido........ooevviiiiiiiiiiiiii i, 41

8. El significado del triunfo mas alla de lo sobrenatural......42

CONCIUSIONES. . .. ettt ettt e e 43
indice de fuentes literarias...................oooieeeiiiiiiiiie e 47
Bibliografia...........oooi i 49



Resumen:

El presente escrito trata de dar una vision de conjunto de los ritos y sacerdocios
vinculados a la guerra en la Roma arcaica a través tanto de sus descripciones como de
sus interpretaciones, para descubrir la concepcion del fendmeno beélico de las gentes de
Roma en época temprana. A partir de este andlisis podremos ahondar en nuestro
conocimiento de este fendmeno determinante en la construccion del mundo romano; asi

como de la sociedad romana en esos estadios de desarrollo.
Palabras clave: guerra, religion, purificacién, Roma arcaica, rito, sacerdocio.
Abstract:

The present article tries to give an overview of the rites and priesthoods linked to war
in ancient Rome through their descriptions and their interpretation, to discover the
concept of war phenomenon of the people of Rome in early times. From this analysis
we can deepen our understanding of this crucial aspect in the construction of the Roman

world and Roman society in these stages of development.

Key words: war, religion, purification, early Rome, rite, priesthood.



l. Introduccion:

La religiébn de Roma, cuyas practicas fueron exportadas a todo el Imperio, no
aparecio de la nada, sino que lItalia, como el resto las regiones mediterraneas, formo
parte de una vasta zona de intercambio cultural. Este fendbmeno marcé la religion
romana con signos y habitos procedentes del Proximo Oriente y Grecia —que se
plasmaron en el antropomorfismo, la construccion de templos y la escritura—, llegados a
través de culturas mediadoras, como la fenicia, la cartaginesa o la etrusca, que aportaron
una riqueza cultural y religiosa que se asent6 sobre una estructura de marcado caracter
indoeuropeo, como se manifiesta en los nombres y usos de las instituciones y
tradiciones més rudimentarias. Este intercambio cultural no estuvo restringido a las
fases fundacionales, por el contrario, hubo un alto grado de afinidad en las practicas
religiosas, votivas y funerarias de etruscos, latinos y umbros a lo largo de los siglos,
como demostraron hallazgos como la etrusca tegula Capuana del s. V a.C. y las umbras
Tabulza Iguvina, escritas entre los siglos 11 y | a.C. No obstante, la religion romana no
fue el conjunto de ritos de una mera ciudad del Mediterraneo antiguo, sino que, gracias
a un fuerte y agresivo aparato militar, Roma expandidé su influencia y autoridad en
Italia, la cuenca mediterranea y fuera de ella. Esta expansion tuvo consecuencias en el
plano religioso, con un mayor énfasis en la centralizacion y el control sobre los rituales
publicos por parte de los magistrados superiores y los sacerdotes principales, cuyos
detentadores fueron los miembros mas destacados de la élite politica. Como
consecuencia de ese ciclo expansivo, la politica fue encontrando cauces para zafarse de
las limitaciones y procedimientos religiosos y se fueron admitiendo cultos foraneos por
razones de conveniencia gubernativa, sumandose a las practicas tradicionales y

actuando como legitimadores de la politica (Ripke 2007, 2-4).

La eleccion de un tema de estudio como los ritos y sacerdocios de la guerra en la
religiébn romana arcaica no responde a meras pretensiones eruditas, sino que a través de
esos fosiles religiosos buscamos vislumbrar los estratos antiquisimos de la cultura
itdlica en general y romana en particular, tanto 0 més oscuros para el historiador de la
antigtiedad como para el de la actualidad. Para ello nos centraremos en el anélisis desde
el punto de vista social y cultural de los ritos y sacerdocios de la guerra en la religion
romana arcaica con el objetivo de conocer mejor la sociedad y el pensamiento de época
temprana, especialmente en relacién con la percepcion del fenémeno bélico de la que

participaban las gentes de la Roma de la época. Por consiguiente, no nos limitaremos a

4



la pura descripcion de los ritos y sacerdocios, que constituyen el punto de partida
indispensable para la formulacion de las diferentes interpretaciones de cada uno de
ellos, que son el eje de este trabajo. Por ende, la metodologia utilizada atiende
especialmente a la informacion proporcionada por los autores de la antigiiedad para las
descripciones y a las investigaciones actuales en lo que se refiere a las interpretaciones,
que a su vez se basan en aquellos, asi como en la informacién proporcionada por
disciplinas como la linguistica o la arqueologia y la comparacion con otras sociedades
enmarcadas en el mismo contexto cultural. En este trabajo trataremos de presentar la
informacion lo mas depurada posible de unas influencias que son innegables a la hora
de analizar los distintos elementos que componen este campo de estudio y que, en
muchas ocasiones, son imposibles de filtrar de una forma adecuada, puesto que tanto el
tamiz como la perspectiva son escogidos por el historiador segun su propio criterio,
tanto en la antigtiedad como en la actualidad.

Cualquier estudio sobre la religion y la experiencia religiosa en la antigiiedad es
dificil en si mismo, pero supone un reto especialmente arduo el caso de la Roma
temprana, pues las fuentes literarias son fragmentarias 0 muy posteriores y el material
arqueologico es escaso en sobremanera; pues, como afirma el profesor Scheid: “[...]il
est impossible d” analyser un rite — et une religion ritualiste — si 1’on ne dispose pas de
descriptions détallées des procédures rituelles” (Scheid 2005, 10). Por suerte, para el
caso de Roma conservamos parte de esa informacion. No obstante, en el caso de los
ritos y sacerdocios de la guerra en la Roma arcaica se nos plantea un problema
adicional, pues los conocemos con una profundidad irregular debido a que la
informacion que ha llegado hasta nosotros es incompleta y cada uno de los elementos
que componen este trabajo ha despertado un interés desigual entre los investigadores
contemporaneos. Ademas, pese a que la romana ha sido considerada como una sociedad
cuya religién permanecié inalterada en sus costumbres a causa el conservadurismo y, en
consecuencia, se podrian vislumbrar claramente las practicas arcaicas a través de la
religién posterior, aungue en esa época no se conociesen los origenes o el significado de
las practicas rituales, lo cierto es que, actualmente, la religion romana esta empezando a
verse como mas dindmica, presentandose como una herramienta eficaz a la hora de
desvelar importantes aspectos de los cambios en la identidad romana (Ripke 2007, 31).
De hecho, resulta imprescindible conocer los hechos histéricos que marcaron el

desarrollo de la sociedad romana para poder interpretar su religién y entender su



mentalidad; de manera que son los planos psicoldgicos y socioldgicos los que

proporcionan originalidad a la religion romana a lo largo de las oscilaciones politicas y
espirituales, pues, segun el profesor Bayet (1984, 14-17):

Roma vivié durante once o doce siglos dentro del conservadurismo obstinado de los ceremoniales

y sacerdocios de los comienzos, pero integrando, en el curso de un desarrollo organico, todo tipo de

cultos extranjeros. Asi se multiplicaron las variaciones de un sentimiento religioso que mantuvo, sin

embargo, su continuidad hasta el triunfo del cristianismo.

Ese conservadurismo romano parece limitarse a la formalidad de los ritos vy, tras la
época monarquica, a una organizacion sacerdotal destinada a encuadrar las nuevas
aportaciones religiosas y las mutaciones politicas; no obstante, esa permanencia del
ritual no debe inducirnos a considerar «primitivista» el pensamiento romano. Por otra
parte, pese a que encontramos practicas que parecen remitir al animismo, como la
persistencia de los conceptos similares a los de magia simpatica o apotropaica con los
que el hombre trata de dominar las fuerzas que le resultan desconocidas, es una
arbitrariedad agruparlos para reconstruir un supuesto periodo animista, ya que, parece
mas légico pensar que su persistencia se debid a una obsesion por la prevencion méas
que a una conviccion espiritual. Ciertamente, la larga duracién de la personalidad
religiosa latina parece deberse a una obstinacién en los ritos que impidiese el olvido de
los cultos originales; esa actitud y esa duracion suponen la solidez de un esquema
litirgico bésico desde etapas muy tempranas que mantuvo la primacia de un ritual que
permanecio sin cambios pese a las mutaciones conceptuales. Debemos tener en cuenta
que no hay ningun indicio de que los ritos y su complejidad apareciesen de la nada en el
s. VIII a.C., ni tampoco nada que nos permita suponer que la religion permanecié en un

estadio embrionario en los primeros siglos de la ciudad del Tiber (Bayet 1984, 52-54).

Realmente, en época arcaica, la religion parece que ya estaba consolidada y tan
«esclerotizada» y era tan compleja como la del periodo republicano, por lo que podemos
pensar que siguid su propia evolucion historica, aunque, en buena parte, estuvo
determinada por el devenir de la politica. Por otro lado, su estudio no debe centrarse
unicamente en el analisis de unos ritos exéticos realizados durante la Republica y el
Imperio, pues es probable que fuesen tan incomprensibles para los contemporaneos de
Romulo como para los de Varron. De manera que debemos intentar diseccionar la
tradicion de épocas posteriores desde las perspectivas linguistica, etimoldgica e

histérica y combinar nuestras conclusiones con la informacion proporcionada por los



fastos epigraficos y las obras de los autores de la antigliedad (Scheid 1991, 53-54). De
todas formas, el comparativismo es una estrategia de estudio interesante, pues los
habitantes del Palatino no eran hombres nuevos que partiesen de cero en la construccion
de sus creencias y mentalidad, su lenguaje es la prueba clara de su desarrollo cultural,
puesto que nos muestra su génesis indoeuropea a través de algunos términos politicos y
magico-religiosos como, por ejemplo, la palabra rex (Dumézil 1987, 34). El principal
problema con que nos encontramos es que ninguna de las fuentes escritas es
contemporanea a los hechos que se narran en relacién con la etapa de formacién de los
elementos basicos de la religion romana; en consecuencia, las fuentes principales
parecen describir una ciudad del s. I a.C. en vez de una aldea del s. VIII a.C., por lo que
su veracidad ha sido puesta en duda por parte de los investigadores, llegando a
considerar la informacion procedente de esta época méas en el plano mitico que en el
historico (Mary Beard, John North, Simon Price 1998, 4).

A la hora de estudiar la religion romana hemos de tener en cuenta que esta no atendia
a la gracia, sino que su objetivo era el éxito y no la moral de cada individuo; esto se
debia a que se consideraba que la felicidad era la meta de la vida y esa felicidad
dependia del resultado favorable de todas las actividades cotidianas, desde la vida
privada a los negocios, la agricultura o los asuntos gubernamentales. Como muchas de
esas cuestiones no se podian controlar cientificamente y su éxito no se podia garantizar,
se atribuian a la voluntad divina, y, precisamente, el objetivo de la religidn era descubrir
el procedimiento correcto que asegurase la buena voluntad de los dioses para conseguir
que las decisiones fuesen exitosas. Los dioses se ocupaban de las poderosas fuerzas de
la naturaleza y el hombre no podia esperar comprender o controlar esas fuerzas, todo lo
que podia hacerse era desear lo mejor y ganarse la cooperacién de los dioses,
normalmente mediante el sacrificio; de manera que estos podian ser inducidos a ceder
ante una peticion y los hombres podian conocer la voluntad de las divinidades a través
de los augurios (Ogilvie 1995, 28-35). Este conjunto de ideas se aunan en el concepto

basico de la religion romana, la Pax Deorum.

En lo referente a la guerra, en la Roma primitiva, este fendmeno muestra una
irregularidad caracteristica, pues las relaciones con las comunidades vecinas podian
definirse como microguerra o pseudo paz, es decir, que estaban marcadas por pequefios
enfrentamientos armados, robos de ganado y expediciones de saqueo; en este estadio

estarian empresas que podemos considerar extraoficiales, expediciones motivadas por

7



una solidaridad social de tipo preestatal como la que llevaron a cabo los Fabios en 475
a.C. contra Veyes. Ya en una fase mas avanzada de desarrollo de las instituciones
politicas ciudadanas, las guerras antiguas aparecen como conflictos de soberania entre
fuerzas antagdnicas enfrentadas para incrementar el poder colectivo. Las guerras
también proporcionaban una véalvula de escape para las tensiones sociales, si bien,
afectaban al propio desarrollo de la sociedad y tendian a sobrepasar los limites de la
misma, puesto que, en tiempos de guerra, la fuerza podia imponerse a la tradicion, que
era la que mantenia la organizacion en tiempos de paz, promoviendo la creacion de una
ordenacién mas centralizada y acorde a las necesidades generadas por el conflicto. Por
otra parte, los antiguos concebian la guerra como un aspecto de la vida cargado de actos
simbolicos, acuerdos y declaraciones revestidos de un caracter religioso que,
probablemente, tenia la finalidad de dotar a esos elementos de una condicion més
solemne y oficial; ademas, el paso de la guerra a la paz y viceversa no podia darse sin
las garantias pertinentes en la esfera de lo sobrenatural. Asimismo, los romanos hacian
de la guerra una actividad externa a la ciudad y al mismo tiempo integrada en ella,
asignandole un doble marco, espacial y temporal, al prohibir la entrada de armas en el
pomerium, convirtiendo a la ciudad en el recinto mistico de la comunidad civil, asi
como de la guerra a través de los ritos de sacralizacion y desacralizacion de la guerra
que se desarrollaban en la misma, algunos de los cuales analizaremos en el presente
estudio (Garlan 2003, 18-28,176-178).

La sociedad romana era eminentemente militar, pues parece que la estructura de
patricios y clientes tuvo la guerra como uno de los elementos que marcaron su
construccion; de hecho, la propia ciudad arcaica pudo tener como principal motivo para
su aparicion el conflicto, pues parece que la defensa colectiva era su Gnica razon de ser,
al tiempo que los derechos de ciudadania estaban estrechamente vinculados en el plano
simbdlico con el uso de las armas (Bouthoul 1970, 185). No obstante, la guerra no solo
marco los estadios primigenios de la sociedad de patricios y clientes, de las curias, sino
también posteriormente, como demuestra la organizacion jerarquica de las classis, la
estructura politica en centurias y la diferenciacidn social entre iuniores y seniores; por
otra parte, los servicios prestados en la guerra y la demostracién de las aptitudes
militares fueron elementos esenciales para la movilidad social. Por consiguiente, la
sociedad romana clasificaba a sus individuos segln su capacidad y su funcién militar
(Brisson 1969, 15).



La Roma arcaica movilizaba a las tropas y se enfrentaba a las formaciones politicas
vecinas de forma estacional, un acontecimiento de especial importancia que estaba
enmarcado en ritos como el Quinquatrus o el Equus october, algunos de los cuales
vamos a analizar en el presente trabajo; no obstante, a partir de 218 a.C., la guerra dejo
de ser estacional, lo que no significd que acabasen los ritos tradicionales relacionados
con ella, aunque rememorasen la etapa anterior (Harris 1979, 9-10). Estos rituales
guerreros se desarrollaban entre marzo y octubre, pero no solo tenian una funcién
delimitadora, de apertura y de clausura de la temporada de guerra, sino que contaban
con unos cometidos propios, como el de separar al resto de la sociedad de los soldados
imbuidos de furor y ferox (Brisson 1969, 12).

La historiografia contemporanea centr6 su atencién durante buena parte de los siglos
XIX'y XX en la busqueda del origen de la religion romana, y para ello recurrieron a las
teorias e hipotesis predeistas que la antropologia planteaba como situaciones y
necesidades de las que habia surgido la religion, como la teoria naturalista de Max
Muller (1823-1900) —que planteaba que la religion habria tenido su origen en el sensu
numinis, considerando que los dioses habian comenzado a cobrar entidad en la mente
humana como personificaciones de las fuerzas, elementos y fendmenos naturales,
especialmente aquellos que se manifestaban en el cielo (Marcos 2004, 26-28)—, la teoria
animista de Burnett Tylor (1832-1917) —segun la cual la idea de «dios» habia sido
elaborada a través del concepto de «alma», de manera que la definicion minima de
religién seria la creencia en seres espirituales (Marcos 2004, 28)— o la teoria preanimista
desarrollada por Marett (1866-1943) —una revision de la anterior que planteaba que las
manifestaciones inesperadas de la naturaleza podian ser consideradas «poderes» sin
necesidad de recurrir a la existencia de espiritus que interviniesen en la accion (Marcos
2004, 31)—; pero lo que realmente despertd la polémica en relacion con la religion
romana fue el concepto de mana, pues quiso equipararse al de numen y asi encontrar
una relacion clara entre los pueblos primitivos contemporaneos y la cultura romana
antigua (Marcos 2004, 32).

En 1926, H. J. Rose (1883-1961) publico una relacion clara entre la religion romana
en sus etapas iniciales y el concepto de mana melanesio, a partir del cual se explicaria
su desarrollo posterior a través de la relacion con el concepto de numen, como hemos
sefialado anteriormente. Su teoria tuvo eco en muchos estudiosos europeos como

Hendrik Wagenvoort (1886-1976), que plantearon que los antiguos numina reproducian

9



los caracteres de los dioses o genios de los pueblos primitivos, pues su ndmero era
infinito, no tenian figura —de ahi su carencia de sexo y las expresiones: siue mas siue
femina o siue deus siue dea, de la que hablaremos en relacion con la euovatio— y podian
manifestarse por doquier (Marcos 2004, 34-36). Georges Dumezil fue el principal
critico de esta vision, remarcando que las religiones ofrecen gran variedad de
interpretaciones; de manera que la postura del hombre respecto a la practica religiosa
depende de las circunstancias que la rodean, desde las mas cercanas a la teologia a las
que mostraban mas confianza en la eficacia de gestos y palabras, actitudes que podrian
considerarse externas y tipolégicamente primitivas, pero que cronolégicamente no lo
son. En relacion con ello, “el arsenal de formas externas con que las religiones
representan y materializan lo invisible y buscan entrar en comunicacion con ello es muy
limitado” (Marcos 2004, 40); en muchos casos, formalmente pueden ser parecidos, pero
eso no significa que el nivel o la intencién de las ceremonias sean los mismos, puesto
que en muchos casos no se trata de eficacia sino de simbolismo, y, en ese caso, el
significado puede ser marcadamente diferente. En resumen, “hay que mostrar una
enorme reserva respecto a la interpretacion de un gesto ritual que los textos explicitos y
de buenas fuentes no nos comenten; y esta falta de comentario, por lo que a Roma
respecta, es, desgraciadamente, lo ordinario” (Marcos 2004, 40). De manera que toda
comparacion debe ser establecida entre comunidades y de acuerdo con unos sistemas de
pensamiento que podemos considerar culturalmente afines o con un origen comuin, es
decir, que no se pueden aplicar a la ligera las categorias culturales de los pueblos
primitivos de la actualidad a los pueblos de la antigiiedad, a no ser que exista una
relacion directa entre ellos. De acuerdo con esta vision, Dumézil (1987) propuso una
concepcion tripartita de la sociedad indoeuropea en sus origenes, lo que se reflejaria en
la religion, que se estructuraria jerarquicamente en consonancia con la soberania, la
fuerza fisica y la fecundidad; el problema fue aplicar este esquema fuera del ambito de
la religion, pues no se ajustaba a la estructura social romana. Por consiguiente, los
romanos resultarian herederos de una ideologia que se habria desarrollado a lo largo de
siglos, de manera que habria que eliminar del andlisis el componente primitivo que
remarcaban algunos autores, puesto que la Unica diferencia con otras comunidades
indoeuropeas es que los romanos habrian historizado sus mitos (Marcos 2004, 39-40,
175-179).

10



Actualmente, Scheid (1991) critica el analisis del hecho religioso que parte de unos
juicios de valor prestablecidos, como se hacia al tratar de aplicar teorias desarrolladas
para otros contextos; por el contrario, propone un estudio desde el interior de los
fendmenos, sin prejuicios y centrando su atencién en la comunidad humana que
efectuaba una actividad religiosa historica. Este trabajo requiere estudiar en profundidad
la deriva diacrdnica en vez de la sincrénica, aunque no son incompatibles; a partir de ahi
habria que establecer las comparaciones que nos permitiesen remontar cada elemento de
la religion al pasado, puesto que “las experiencias religiosas sufren un desgaste y una
alteracion con el paso del tiempo, por lo que tienden a modificar no solo su expresion,
sino también la vision objetiva que una cultura tiene acerca del hecho religioso”

(Marcos 2004, 168).

El método de trabajo para el estudio de la religion romana arcaica requiere el
concurso de disciplinas como la linguistica, la etimologia, la arqueologia o la epigrafia.
En este sentido, debemos ser especialmente precavidos con las consecuencias mas
delicadas del anélisis etimoldgico, pues en muchos casos nuestro conocimiento es
limitado y las interpretaciones pueden carecer de una base sélida o ser contradictorias
dependiendo de la perspectiva y los elementos estudiados. Por ende, el estudio de la
religion romana parte necesariamente de los textos, que requieren de un proceso de
depurado para resultar en un trasunto fiel de lo escrito por el autor; seguidamente, cada
autor y cada texto deben ser motivo de un riguroso examen que los sitde en su marco
histérico y sus coordenadas biograficas, lo que puede explicar la obra y su forma de
pensar, asi como determinar el alcance y el valor de los datos, las posibles fuentes, su
tratamiento o su finalidad. A partir de ese punto es cuando se pueden establecer
comparaciones con otras fuentes con el fin de contrastar, depurar y completar los datos
previos, al igual que cotejar los resultados con los datos proporcionados por el resto de
disciplinas. Realmente, todo ritual, divinidad y sacerdocio deben incardinarse y hallar
su explicacion en el seno de la estructura de la propia religion que se estudia y no deben
analizarse como hechos aislados; pues, como decia Marcel Mauss, “el estudio de las
creencias y de los ritos es inseparable del estudio de los marcos sociales que los
sustentan” (Marcos 2004, 162-166).

Finalmente, el estudio de los rituales y sacerdocios conectados directamente con el
ambito de la guerra que vamos a analizar en el presente trabajo ha recorrido las mismas

fases de desarrollo historiografico que el conjunto de la religion romana que acabamos

11



de referir; de la misma forma, la metodologia necesaria para su estudio tampoco varia
en relacion con el resto de &mbitos de la religion romana. No obstante, al no constituir
una categoria de analisis historico propiamente dicha, los estudios gque se han llevado a
cabo hasta la fecha no abordan estos ritos y sacerdocios con una vision de conjunto,
sino que se centran en algunos aspectos y dejan de lado al resto —como demuestran las
recientes monografias de Mary Beard (2009) y Leonardo Sacco (2011). Por
consiguiente, el presente trabajo debe considerarse como una sintesis que recoge los
frutos de los estudios monograficos sobre cada uno de los ritos y sacerdocios de la
guerra en la Roma arcaica para tratar de establecer una visién de conjunto que alne las
diversas interpretaciones y enfoques en un analisis global de la relacion entre la guerra'y
la religion con el fin Gltimo de conocer mejor la sociedad y la cultura en la Roma

arcaica.
Il. Feciales:

Los feciales no constituian exactamente un colegio sacerdotal, sino una hermandad,
una de las sodalitates, como los salios o los arvales, las cuales mantenian unas técnicas
especiales que no podian desaparecer sin perjuicio para la comunidad; de manera que
estos grupos de celebrantes eran tan responsables del culto publico como los sacerdotes
particulares o los colegios (Bayet 1984, 116). Esta hermandad de celebrantes estaba
formada por 20 miembros, los cuales se encargaban de formalizar las relaciones de
Roma con sus vecinos, especialmente en los asuntos de la declaracion de guerra y la
firma de tratados; de esos 20, uno era el pater patratus, que lideraba las embajadas, y
otro el verbenarius, el encargado de coger hierba (sagmina) y tierra de la ciudadela para

tener su proteccion sagrada fuera de Roma (Scullard 1981, 30).

Frente a lo que ocurria en el mundo griego, donde los heraldos tenian inmunidad
pero no formaban ninguna organizacion ni tenian a su cargo campo religioso-juridico,
“Les Romains n’ont pas confié le soin d’¢élaborer et de sauvegarder les principes de leur
ius belli & un college des prétres spécialisés et non a un groupe de jurisconsultes laics
par hasard”; pues la politica internacional se consideraba estrechamente relacionada con
el mundo sagrado, una concepcion que se relaciona con la nocion de fides (Blaive 1993,
195-197).

12



1. Origen

Entre los autores de la antigiiedad no hay unanimidad a la hora de fijar un momento
para la aparicion de esta hermandad sacerdotal, pero todos designaban a uno de los
monarcas miticos de la Roma Primitiva. Segun Dionisio de Halicarnaso (Ant. Rom. 2,
72) y Plutarco (Num. 12; Cam. 18) su creador fue Numa Pompilio, quien habria
ordenado el plano religioso romano, con el objetivo de que fuesen &rbitros y
moderadores de las causas por las que podia hacerse la guerra sin temor de incurrir en
injusticias, pues, si se oponian los feciales, ni el soldado ni el rey podian tomar las
armas. Por su parte, Ciceron (Rep. 2, 31) atribuia ese mérito a Tulo Hostilio, ya que
«establecié formas legales para la declaracion de guerra y el derecho sagrado de los
feciales que sanciono esta institucion tan perfectamente justa, de suerte que la guerra
que no se declaraba asi debia ser tenida como injusta y sacrilega». Finalmente, Tito
Livio (1, 32, 5) consideraba que habia sido Anco Marcio quien, siguiendo un rito
imitado a los ecuos, habria hecho que la guerra fuera declarada, llevada y concluida por
un sentimiento religioso (Guillén 1994, 328). Lo que, segun Frédéric Blaive, nos lleva a
concluir que “si elle confirmait que la naissances des féciaux devait étre placée dans les
premiers temps de la chronologie romaine, épaississait encore un peu plus le brouillard
les enveloppant” (Blaive 1993, 190).

2. Declaracién de la querra

La declaracién de guerra la describe Tito Livio en relacion con los latinos (1, 32, 6-
14): una vez que el legado llegaba al pueblo al que se le exigian satisfacciones,
cubriéndose la cabeza con una prenda de lana (filum), decia el pater patratus: “Oyeme,
Jupiter, oidme tierras (y aqui se pone el nombre del pueblo que sea) 6igame el derecho
divino. Yo soy heraldo publico del pueblo romano, vengo como legado con justicia y
con piedad, y debe prestarse fe a mis palabras”. Luego exponia sus reclamaciones y
citaba a Jupiter como testigo: ““si Y0 exijo injusta e impiamente que se me entreguen
esos hombres 0 esas cosas, no me permitas t0 que vuelva a disfrutar del calor de la
patria” —con lo que pedia una garantia de derecho, la base mistica (fas) de los contratos
humanos (ius) (Dumézil 1987, 106). Y esto lo decia cambiando lo que debiera cambiar

para adaptarse a cada situacion, al pasar por las fronteras del pueblo, cuando se

13



encontraba a alguno por el camino, cuando entraba por la puerta de la ciudad y cuando

llegaba al Foro.

Continta Tito Livio diciendo que si no satisfacian sus exigencias, pasados 33 dias,
les era declarada la guerra en estos términos: “Oyeme, Jupiter, yeme, Jano Quirino,
oidme, vosotros, dioses todos del cielo, de la tierra y de los infiernos, oidme: yo os
pongo por testigos de que aquel pueblo (y lo declara por su nombre) es injusto y no
cumple con el derecho, pero de eso consultaré en la patria con los mayores, para ver el
modo de recabar nuestro derecho”. Cuando llegaba a Roma, se preguntaba a los padres,
a los senadores, con estas palabras, poco mas o menos: “Sobre las reclamaciones que el
pater patratus del pueblo romano de los Quirites ha presentado al pater patratus de los
viejos latinos, y a los viejos latinos, no han accedido a ninguna, no han hecho lo que
debieron hacer, dice, pues (preguntaba al primero cuyo parecer buscaba), ;tu qué
piensas?” “Pienso (respondia €l), que hay que conseguirlas por medio de una guerra
puray santa, asi pues, consiento y la declaro”. Y asi sucesivamente iba preguntando por
orden. Cuando la mayor parte de los presentes eran del mismo parecer, la guerra

quedaba acordada.

Entonces el fecial se dirigia de nuevo a las fronteras del pueblo en cuestion, pero
ahora llevando una lanza con punta de hierro aguzada al fuego y tefiida de sangre (hasta
sanguinea) y delante por lo menos de tres ptiberes decia: “Puesto que los pueblos de los
antiguos latinos, y los antiguos latinos, han obrado contra el pueblo romano y lo han
injuriado; puesto que el pueblo romano de los Quirites ordend que se haga la guerra con
los antiguos latinos; por esa causa yo y el pueblo romano declaro y hago la guerra a los
pueblos de los antiguos latinos y a los antiguos latinos”. Y una vez dichas estas palabras
arrojaba el asta al territorio enemigo. Al dardo del fecial normalmente le seguian las
legiones romanas (Guillén 1994, 329).

Los 20 feciales no solamente conservaban un ritual arcaico, cuya eficacia misteriosa
se remontase a la tradicion; como mantenedores de un derecho especial, el ius fetiale, se
encargaban de sacralizar las declaraciones de guerra y los tratados de paz, pero en el

marco racional de las decisiones de los magistrados y del pueblo. La declaracion de

! Una actuacion denominada res repetere o clerigare —clarigatio—, termino de la lengua ritual que
significa ‘reclamar en alta voz del enemigo lo que ha tomado indebidamente’ segun Tito Livio (1, 32,5) y
Plinio el Viejo (N.H. 22, 2, 3); no obstante, Servio (Ad Aen. 9, 53; 10, 14) propone otro sentido, ‘tomar
posesion de los campos tomados al enemigo’ pero no parece estar en lo cierto.

14



guerra se presentaba como una demanda de satisfaccion que presentaba el presidente de
una delegacion de fetiales, el pater patratus (quizés el representante cualificado de los
patres), acompafiado por un verbenarius que llevaba las hierbas sagradas (sagmina)

cortadas en la ciudadela romana (Bayet 1984, 116).

Segun William V. Harris, esta idea de justicia en el conflicto, pues se habria tratado
de evitar con la negociacion (pese a que generalmente las exigencias eran inaceptables y
no se intentaba llegar realmente a un acuerdo), estaria destinada a obtener el apoyo de
los dioses; puesto que, en los periodos mas remotos, los enemigos eran pueblos vecinos
culturalmente similares, por lo que tenia los mismos dioses, de manera que Roma
establecia una especie de tribunal divino ante el cual se exponian los hechos que
conducian al enfrentamiento, garantizando el respaldo divino a sabiendas de que
actuaban conforme a su voluntad, pues los Unicos jueces en la guerra eran los dioses, ya
que decidian el resultado de la misma. Lo interesante es que el procedimiento no era
puramente magico, sino estrictamente psicoldgico, pues buscaba el auto-aseguramiento
(Harris 1979, 170-171).

No obstante, eso no resta valor a su actuacion, pues la importancia de estos actos
religiosos y simbdlicos era tal que se creia que una guerra hecha sin las ceremonias de
los feciales estaba perdida, como refiere Plutarco (Num. 12) y ejemplifica la invasion de
los galos de 390 a.C., que se considerd calamitosa por no haber llevado a cabo los ritos,
interpretacion que recogen Plutarco (Cam. 17-18) y Ciceron (Off.1, 36: “Ac belli quidem
aequitas santissime fetiali populi Romani iure praescrita est. Ex quo intelligi potest
nullum bellum ese iustum, nisi quod aut rebus repetitis geratir aut denuntiatum ante sit
et indictum”) (Guillén 1994, 330).

Pese a ser un acto de guerra, no era Marte el dios invocado en los rituales feciales,
sino Jupiter. De hecho, el pater patratus, una vez designado tocando sus cabellos con
una mata de verbena, empufaba el cetro de Jupiter, su simbolo de poder, y siempre tenia
el nombre de Diespiter en su boca, pues siempre le ponia como testigo, le invocaba en
sus execraciones y le rogaba que tomase venganza contra él y su pueblo si procedia con
falsedad o animo de engafo; incluso parece que primitivamente llevaba consigo una
imagen de esta divinidad (Guillen 1994, 332). La razdn para este fendmeno es que la
actuacion de los feciales se centraba en el ambito de los acuerdos, de la fides —que

impregna el derecho fecial, pues constituia la lealtad de la palabra entre los hombres que

15



obligaba tanto a los romanos como a los extranjeros y cuyo papel en los acuerdos
internacionales fue estudiado por Boyancé y Freyburger (referencias concretas en Bayet
1984, 196-197)-, que estaba bajo el cuidado de Jupiter (Dumeézil 1987, 190); la
importancia de este concepto para la actuacion de estos sacerdotes llevo a Varron (Ling.
Lat. 5, 86) a considerar que su propio nombre procedia de la propia palabra fides, pues

serian los encargados de la fidelidad publica.

Por su parte, Marte parece quedar reducido a un objeto, a la lanza que se arrojaba a
territorio enemigo (Dumézil 1987, 219), que, segun Schwenn se podria identificar con
la que representaba a Marte en la Regia, la cual, segun él, estaba regada en sangre,
aungue puede que simplemente fuese de color rojo (pintado o porque era de madera de
cornejo, un arbol considerado infelix), un color al que se atribuia una funcién
apotropaica (pues se encontraba en la toga praetexta, que llevaban los individuos mas
vulnerables ante lo sobrenatural, es decir, los magistrados, los sacerdotes y los nifios).
Ademas, el lanzamiento de la jabalina parecia simbolizar la posesion del territorio, con
una misteriosa magia que implicaba la toma de las tierras del adversario; al tiempo que
trasladaba al enemigo los males de la guerra (Bayet 1935, 47-74). No obstante, Piganiol
y Latte consideraron que la lanza constituia un paralelo pablico de la manus iniectio del
derecho privado, una reivindicacion de propiedad, una suerte de posesion anticipada sin
componente sobrenatural, pues el fecial no pronunciaba una maldicion ritual sino que
sus palabras se asemejaban mas a una sentencia judicial (referencias concretas en Blaive
1993, 198, 207).

Cuando los enemigos de Roma estuvieron lejos de Italia, el procedimiento fecial se
mostrd inapropiado y su embajada fue sustituida por una legacion senatorial. No
obstante, se mantuvo parte del viejo ritual, pues los feciales arrojaban la lanza a una
parcela de tierra frente al templo de Bellona en Roma, sefialado con la ficcion legal de
haberla declarado territorio enemigo. EI cambio en el ritual parece que ocurrié con
ocasion de la guerra contra Pirro en 280 a.C. y con Marco Aurelio aun sobrevivia (pues
fue el propio emperador quien empufid la lanza en 178 d.C. para dar comienzo a su
campana en la frontera danubiana). De manera que los feciales continuaron existiendo
aunque no sean mencionados respecto a la republica tardia, es mas, si parece que el
ritual se realizé en 136 a.C. para la ruptura del tratado con Numidia, aunque no vuelve a
nombrarse hasta 32 a.C., cuando Octavio declar6 la guerra a Cleopatra (en vez de a

Marco Antonio, pues, al ser una guerra civil, el rito fecial no habria sido adecuado)

16



(Scullard 1981, 30-31). Quizés a finales del s. 11l a.C. las demandas se hicieron mas
fuertes y los feciales confesaron la irrelevancia de la rerum repetitio y, por tanto, de su
papel en la politica internacional (Harris 1979, 168); pero parece que los feciales
siguieron siendo consultados cuando se declaraba una guerra, como es el caso de la que
estallé contra Filipo de Macedonia en el 200 a.C., tal y como recoge Tito Livio (31, 8,
2) (Wiedemann 1986, 481).

3. Sancién de la paz

Los feciales, en su papel de encargados de gestionar las relaciones internacionales en
los primeros tiempos de Roma, no solo tenian competencias a la hora de llegar a

acuerdos, negociar tratados y sancionar la paz.

El mejor ejemplo de este aspecto es el que expone Tito Livio (1, 24, 4-9) para
tiempos de Tulio Hostilio, cuando se acordd entre romanos y albanos el combate de los
Horacios y los Curiacios: “El fecial se acerco al rey Tulio y le preguntd: ‘;me mandas,
oh rey, ratificar el pacto con el pater patratus del pueblo albano?’. El rey lo manda y el
fecial afiade: ‘jTe pido, rey. Las verbenas!’. Y el rey responde: ‘Cdgelas bien limpias y
sanas’. El fecial cogio de la fortaleza una mata limpia de grama —pues segun Servio (Ad
Aen. 12, 118-119): «la grama es verbena, por ser una hierba dedicada a Marte, ya que
surge de la sangre humana vertida», aunque no hay ninguna otra referencia—y de nuevo
pregunt6 al rey: ‘;Rey, me constituyes a mi heraldo regio del pueblo romano de los
Quirites, a las insignias y a mis companeros?’. El rey respondié: ‘Hago todo lo que
pueda sin hacerse perjuicio mio, ni del pueblo romano de los Quirites’. El fecial era M.
Valerio y este nombrd pater patratus a Espurio Fusio, tocandole con la verbena la
cabeza y los cabellos. Es creado el pater patratus para emitir el juramento, esto es, para
confirmar el pacto; y esto lo hace con muchas palabras, que expresadas en largo recital,
no es necesario repetir aqui. Leidas después las clausulas del pacto, dice: ‘Escuchame,
Jupiter; escuchame, pater patratus del pueblo albano; escuchame, ti también, pueblo
albano. Tal como se han leido publicamente desde la primera hasta la Gltima de las
clausulas contenidas en esas tablas enceradas sin malicia, ni engafio y tal como se han
entendido hoy rectisimamente, el pueblo romano no sea el primero en apartarse de esas
leyes. Si llegara a apartarse el primero por publica determinacion con fraude y engafio,
entonces tu, Jupiter, hiere al pueblo romano, como voy a herir ahora mismo aqui a este

puerco; y hiérelo con tanta mayor fuerza, cuanto es mucho mayor tu poder’. Terminadas

17



estas palabras hirid al puerco con un cuchillo de pedernal. Lo propio hizo el dictador y
los sacerdotes albanos”. Otras veces, segun el mismo Tito Livio (4, 30, 13-14), después
de matar al cerdo, arrojaba el cuchillo y decia: “Si engafio a sabiendas, que Jupiter
(Diespiter), quedando a salvo la ciudad y la fortaleza, me arroje de entre los buenos,
como yo arrojo esta silice” (Guillén 1994, 330-331).

Al igual que la guerra no se consideraba justa sin su intervencion, la paz hecha sin su
mediacion era considerada nula, hasta el punto de que el tratado se denunciaba como
invalido y el general o generales que lo habian firmado eran entregados por los feciales
al enemigo (Livio 9, 10, 6-11, 1, 9). Asimismo, los feciales no decidian por si mismos la
paz ni la guerra, no eran mas que ejecutores de la voluntad del Senado; pero, la minucia
de sus ritos, la solemnidad y el rigor de sus actos de caracter sacerdotal daban a los
tratados internacionales una base juridica al mismo tiempo que religiosa. Por
consiguiente, segun Bouché-Leclecq, el tratado de paz ratificado de esta forma, no
competia a Roma en relacion con el otro pueblo, pues, como el pacto era religioso,
obligaba a cada una de las partes delante de sus propios dioses, que podian no ser los

mismos (referencias concretas en Guillén 1994, 331).

De nuevo, vemos una aparicion constante de Japiter en el ritual fecial, pues, como
hemos dicho anteriormente, era el responsable de los pactos, tanto los publicos como los
privados, por eso la piedra (Jupiter Lapis) utilizada en el sacrificio para ratificar los
tratados se guardaba en el templo de Japiter Feretrius (Dumézil 1987, 190); pues, en
origen, seria una piedra de silex de origen meteérico (Scullard 1981, 195). El uso del
silex posibilita trasladar el origen a una época muy antigua, pues se utilizaba una piedra
en vez de un arma de metal —que a su vez podria ser simbolo o representacion del rayo
(Bayet 1984, 117). Ademas, el apelativo de Feretrius (que se tenia por antiquisimo)
derivaria de ferre pacem o de ferire foedus, es decir, «aportar la paz» o «firmar un
pacto» (Marcos 2004, 48-49).

4. lus fetiale

El ius fetiale presentaba una doble naturaleza, juridica y sagrada, lo que impone el
estudio de dos aspectos paralelos: por una parte del derecho publico romano, y, por otra
de la religion romana —aunque no se trataba de un derecho internacional sino que era
méas un derecho publico de uso externo (Garlan 2003, 16). De Sanctis, Pais y De

Martino consideraban que en el derecho fecial estaba el germen de un derecho

18



internacional que, cuando las fronteras se alejaron del Lacio, se limité a las gestiones
necesarias para la restitucion de tropas o de esclavos fugitivos; no obstante, también
debia seguir cumpliendo un papel para con aquellos que tenian un tratado con Roma.
Por su parte, Mommsen creia que los feciales no podian actuar salvo en este espacio
juridico estrictamente definido; con lo que para poner en marcha el ius fetial seria
necesaria la existencia de un tratado anterior y su ruptura. Sin embargo, Catalano
rebatid esta idea atendiendo a lo narrado por Plutarco (Cam. 18) respecto a lo ocurrido
en el asedio de Clusium en 390 a.C., en el cual los feciales fueron enviados para actuar
de mediadores entre galos y etruscos, pero los representantes acabaron por unirse a los
asediados. Esta violacion del estatus de neutral hizo que los galos enviasen una
embajada a Roma para pedir la extradicion de los feciales transfugas, a lo que
respondieron el resto de feciales que se abandonase a los embajadores a su suerte por
haber violado el derecho internacional, con lo que habian ofendido a los dioses. Este
acontecimiento indica que en el campo de aplicacion del ius fetiale entraban todos los
pueblos, hubiesen trabado o no relaciones diplomaticas con el pueblo romano

(referencias concretas en Blaive 1993, 185-195).
I11.  Salios:

Los salios eran otra hermandad religiosa, al igual que los feciales. Eran dos grupos
de doce hombres, los Palatini y los Agonenses o Collini; sus miembros debian tener
nombre patricio y tener vivos a sus padres y madres. Para los rituales vestian una
antigua armadura, con una faja de bronce con un protector toracico rectangular sobre
una tdnica picta, una capa corta militar con rayas rojas y borde purpura (trabea), un
casco conico (apex) en la cabeza y portaban espadas, que llevaban recogidas en un
tahali de bronce. En la mano derecha empufiaban una lanza o bastén y en la izquierda
un sagrado escudo con forma de ocho (ancile). Esos escudos eran guardados en la Regia
y todos salvo uno eran la copia de un original que, de acuerdo con la leyenda, fue regalo
de Jupiter a Numa (Scullard 1981, 85). Cada una de las agrupaciones estaba presidida
por un magister, junto al cual se encontraba un praesul, que dirigia la danza, y un uates,
quien entonaba el canto, el carmen saliare. La actividad religiosa de los salios ocupaba
principalmente el mes de marzo: el primer dia sacaban los ancilia en procesion
danzando y cantando sus himnos, al igual que los dias 9, 14, 19 y 23; ademas, el 24
asistian al sacrificio oficiado por el Rex, o en su defecto por el Rex Sacrorum, en el

19



Comicio. Finalmente, en otofio parecen haber participado en el Armilustrium del 19 de
octubre (Martinez-Pinna 1980, 16).

Marzo fue el primer mes del afio hasta 153 a.C., probablemente debido a que tenia
lugar el final del invierno, lo que constituia una renovacion de la energia y de la
fertilidad de la vegetacidn, de los animales y de los hombres. EI primer dia de ese mes
se celebraba un festival a Marte mientras las mujeres rendian culto a Juno Lucina en las
Matronalia, pero, ademas, los salios bailaban los dias 9, 14, 19 y 23, como hemos dicho
anteriormente, y cada noche descansaban en una mansio saliorum y alli dejaban sus
armas y celebraban un banquete. Por consiguiente, el ritual trataria de representar un dia
de renovacion, pues también se renovaba el fuego de Vesta y el laurel de la Regia. La
presencia de Marte en estas fiestas ha sido discutida por los estudiosos, pues algunos
como Scullard consideran que se debia a su papel como protector de las tierras y los
cultivos de las enfermedades y ataques de los enemigos y por ello era adorado por los
granjeros como expone Caton (Agr. 142) (Scullard 1981, 84-86). No obstante, otros
como Bayet defienden que el rito de la guerra comenzaba todos los afios con el buen
tiempo y se interrumpia antes de que comenzase el malo y los salii eran los encargados
de solemnizar la apertura y la clausura del ciclo y de inculcar la necesidad anual de la
guerra, dejando a un lado el componente de renovacion y fertilidad (Bayet 1984, 96-97).
Ademas, el hecho de portar el armamento arcaico con ocasion de los rituales invalidaria

cualquier interpretacion agraria (Le Bonniec, 1969, 103).
1. Los ancilia

Los ancilia tenian una importancia capital en el mundo simbolico-religioso romano,
pues cuenta la tradicion recogida por Ovidio (Fast. 3, 259-397) que el mitico rey Numa,
por indicacion de la ninfa Egeria (que solia aconsejarle), quien consultd a Pico y a
Fauno sobre la forma de alejar una enfermedad pestilente que azotaba la ciudad y estos
le sefialaron que tratase con Japiter; el monarca le or0 y este le respondié que al dia
siguiente, salido el sol, le daria una prenda segura de la permanencia de Roma. Al
amanecer, el pueblo se congreg6 junto a la Regia y Numa se sentd en un trono de roble;
entonces Numa ador6 a Jupiter y le suplicé que le mostrase la prenda prometida, al
momento retumbaron tres relampagos y cay0 del cielo un escudo que los romanos
Ilamaron ancile. En este punto, como la suerte de la ciudad estaba puesta en ese objeto y

para evitar que cualquiera pudiese robarlo, el rey llamé a palacio a Mamurio, el mejor

20



orfebre de la ciudad, y le ordeno que forjase once escudos idénticos al que habia caido
del cielo; al entregarselos, los mandd barajar y nadie pudo diferenciar las copias del
original. Como premio, Mamurio pidi6 a Numa que le proporcionase gloria y este lo
incluyo en el himno a Marte que debian cantar los portadores de los escudos, los salios,
que debian recorrer la ciudad para alejar a los malos espiritus de la enfermedad, de
forma que al orfebre se le nombraba al final de cada estrofa del Carmen Saliare
(Guillén 1994, 326).

No se conoce la razén ni la relacion con el relato anterior, pero el 15 de Marzo tenia
lugar una ceremonia en la que un tal Mamurius Veturius, como «chivo expiatorio» o
«demonio de invierno» bajo una piel de animal, era expulsado a bastonazos; lo que
muestra, segun Bayet, la desintegracién de los antiguos mitos indoeuropeos, que dieron
lugar a una religién de ritos vacios, que a lo sumo incluia algunos fragmentos
legendarios y sobre los que la historizacion no hizo sino destruirlos al vincularlos con
contextos cronoldgicos arbitrarios y darles una intencién moralizante o patri6tica (Bayet
1984, 60).

2. Quinquatrus

También en marzo, el dia 19, tenia lugar el Quinquatrus, que algunos han
relacionado con Minerva, pero esta asociacion puede deberse a que en principio
Minerva se consideraba afin a la sabelia Nerio o Neriene, a la que se honraba junto a
Marte en relacion con la naturaleza renaciente y primaveral (Guillén 1994, 214); una
interpretacion que solo seria valida en caso de que los ritos se dirigiesen a Marte en su
faceta agricola y no en su aspecto guerrero. No obstante, otros consideran que era una
fiesta en honor a Marte, pues los salii debian bailar en el Comitium ante los pontifices y
los tribuni celerum, lo que nos hace pensar en una purificacién de todo el ejército y sus

armas, no solo de los salios y los ancilia (Scullard 1981, 93).
3. Tubilustrium

Por su parte, el tubilustrium tenia lugar el 23 de marzo y después se repetia el 23 de
mayo. Se trataba de la purificacion de las trompetas, tanto rituales como militares, por
lo que se consideraba un rito dirigido a Marte y, por consiguiente, bailaban los salios
(Scullard 1981, 94). La duplicacion se explica por la insistencia en la purificacion o la

sacralizacion de las trompetas para evitar que pudiese haber cualquier problema de

21



caracter religioso; como ejemplifican la multitud de fiestas dedicadas a la purificacion o
sacralizacion de los caballos (que tenian lugar el 27 de febrero, el 14 y el 24 de marzo)
(Bayet 1984, 106).

4. Armilustrium

En cuanto al armilustrium, era celebrado el 19 de octubre, mes que contenia las
ceremonias de purificacion de las tropas por el peligro de contagio por la sangre
derramada y el contacto con extrafios tras la temporada anual de guerra. En esta ocasion
es probable que los salii volviesen a cantar y danzar por las calles de la ciudad. Sin
embargo, a diferencia de los rituales de marzo, el sacrificio se llevaba a cabo en un lugar
abierto en el Aventino, cerca del Circo Maximo, que Plutarco y Varron llamaban
también armilustrium, quizas el dltimo punto de la procesion de los salios; ademas,
durante el sacrificio sonaban las tubae y las armas y escudos eran purificados y

guardados hasta el siguiente afio (Scullard 1981, 195).

5. Elorigeny el papel de los salios

El ritual de los salii puede considerarse un rito de iniciacion, que normalmente tienen
un caracter religioso, suelen conllevar duras pruebas fisicas y tienen como mision
mostrar lo que se espera del nedfito (Bouthoul 1970, 124-127). En este sentido, Jorge
Martinez-Pinna asegura que el rito consistia en dos partes: la primera seria la danza,
formada a su vez por la saltatio y la tripudium, cuyo ritmo ternario estaria marcado por
los golpes a los escudos y los canticos y que constituiria la prueba destinada a mostrar
las aptitudes fisicas del danzante, resultando, quizés, el reducto de una antigua
escenificacion del combate; mientras que la segunda seria el cantico, que marcaria el
aspecto solemne y religioso del acontecimiento (Martinez-Pinna 1980, 16-18). Por su
parte, Rupke asegura que eran un claro ejemplo, al igual que las Vestales, de los grupos
formados por jovenes de la aristocracia que rodeaban al monarca y que se encargaban

de cultos especialmente importantes (Riipke 2012, 20).

Este caracter primitivo también podemos encontrarlo en el hecho de que fuesen dos
colegios, puesto que los reajustes politicos y religiosos que conllevaban el paso de la
aldea a la confederacion y de esta a la ciudad se muestran, entre otras pruebas, en el
desdoblamiento de las cofradias como la de los Salii Palatini y Collini, asi como las

sintesis de ritos y sacrificios y las coaliciones divinas localizadas intencionalmente.

22



Esos estados parecen sucesivos y es posible que jalonen, de hecho, una evolucién social
continuada de la poblacion que crecia junto al Tiber. Pero también cabe que fueran
simultaneas, testimonios contemporaneos de poblaciones vecinas, pero distintas e
instaladas en diferentes estadios de vida econdmica y social. Realmente, segin Bayet,
“las caracteristicas contradictorias, integradora y conservadora, de la religién romana no
se opondrian a una vision de este tipo; pero el sinecismo romano es demasiado confuso
como para dar importancia decisiva a este aspecto” (Bayet 1984, 66, 97-98). No
obstante, seguin Lucien Gerschel, el hecho de que fuesen dos colegios se debia a que
unos abrian y otros cerraban la época de guerra, unos estarian dedicados al Marte
Guerrero y otros al Marte Tranquilo, es decir, Quirino; pero lo cierto es que realizaban
las mismas acciones y unos preparaban la actuacion de los otros (referencias concretas
en Dumézil 1987, 286).

V. Euocatio:

En el proceso de conquista de una ciudad, los romanos debian cumplir una serie de
requisitos religiosos destinados a obtener la aprobacion divina para la accién militar que
estuvieran desarrollando. Aparentemente habia dos actos religiosos que destacan a la
hora de tomar una ciudad: la euocatio y la deuotio hostium. A través de la euocatio, los
romanos invocaban a los dioses protectores de la ciudad asediada para que la
abandonasen y dirigiesen su tutela a los romanos; estos, a cambio, se comprometian a
darles culto. El objetivo de la segunda, de la que hablaremos en su apartado
correspondiente, era la entrega de la ciudad y las vidas de sus habitantes a los dioses
infernales romanos. Naturalmente, no podia haber deuotio hostium si la euocatio no
habia surtido efecto, lo que se conocia mediante sacrificios de animales y el examen de

los exta, el comportamiento de las aves o el suceso de algin prodigio (Alvar 1984, 143).

La euocatio era una operacion recogida en el ius sacrum romano, una especie de
pacto, de uotum?, cuya finalidad era dejar desprotegida a la ciudad en su esfera sagrada
a cambio de ofrecer culto a la divinidad con la que se habia pactado, un ejemplo claro
de la concepcion religiosa romana, basada en la formula del do ut des (Dumézil 1987,
426). Esa realidad, consistente en que la accion se regia por los presagios, vino unida a

la ventaja politica, marcada en lo religioso por una «tolerancia» basada en la precaucion

% Una promesa solemne y generalmente condicionada que, si es aceptada por la divinidad, tenia un
tiempo de cumplimiento preciso, pudiendo consistir en hacer una ofrenda, celebrar una fiesta o dedicar
un templo (Dumézil 1987, 547-548).

23



y la utilidad que conducia a la idea de que no habia que hacer la guerra contra los dioses
del adversario, sino que habia que invitarles a que tomasen en Roma una segunda
morada 0 a que emigrasen de forma definitiva; una actuacion practicada por otros
pueblos indoeuropeos como los hititas, completamente opuesta a la actitud de los
semitas y que pudo dar origen a la interpretatio, el reconocimiento de las semejanzas de
los dioses romanos y de otros pueblos (Bayet 1984, 67, 136).

Este tipo de acciones destinadas a introducir nuevos cultos, segin North, no era un
signo de debilidad sino de fortaleza, pues a la adquisicion de nuevas tierras y a un
aumento del poder venia unida la integracion de nuevas divinidades; de manera que, Si
Roma se fortalecia con la integracion de nuevos territorios y nueva poblacion, también
los hacia incluyendo nuevos dioses en su pantedn. De esta forma, en muchos casos, el
establecimiento de cultos extranjeros podia indicar la dominacion romana del pais de
origen de las divinidades, puesto que la instalaciéon en Roma de una nueva divinidad
servia para indicar que la poblacion a la que esta deidad debia proteger estaba
subyugada a Roma. Estos votos hechos por los generales en una guerra para construir
un templo o aceptar una divinidad debian estar ratificados por el Senado, pues alteraban
y conformaban la religion romana en cierto modo. Como fue el caso de Marco Furio
Camilo y Juno Regina de Veyes en 396 a.C., Publio Sempronio Tuditanus y Victoria
Primigenia en 204 a.C. y Cneo Cornelio Cetego y Juno Sospita en 194 a.C. (referencias
concretas en Orlin 1997, 14-15, 50-53, 62-64).

La formula de la euocatio ha llegado a nosotros a traves de Macrobio (Sat. 11, 9, 6-8)

cuando relata la caida de Cartago en 146 a.C., aunque su veracidad ha sido discutida:

Sed uidendum ne quod non nulli male aestimauerunt non quoque confundat, opinantes uno
carmine et euocari ex urbe aliqua deos et ipdam deuotam feri ciuitatem. Nam repperi in libro quinto
Rerum reconditarum Sammonici Sereni utrumque carmen, quod ille se in cuiusdam Furii uetustissimo
libro repperisse professus est. Est autem carmen huius modi quo di euocantur cum oppugnatione

ciuitas cingitur:

Si deus, si dea est, cui populus ciuitasque Carthaginiensis est in tutela, teque maxime, ille qui
urbis huius populique tutelam recepisti, precor uenerorque uenianque a urbis peto ut uos populum
ciuitatemque Carthaginensem deseratis, loca templa sacra urbemque eorum relinquatis, absque his
abeatis eique populo ciuitati metum formidinem obliuionem iniciatis, proditigue Roman ad me
meosque venatis notraque uobis loca templa sacra urbs acceptior probatiorque sit, mihique
populoque Romano militibusque meis paepositi sitis ut sciamus intellegamusque. Si ita feceritis,

uoueo uobis templa ludosque facturum.

24



También nos ha llegado a través de una inscripcion descubierta en 1970 en Turquia,
un documento epigréafico tallado en un bloque de granito relativo a la conquista de
Isauria Vetus por parte de Publio Servilio Vatia en 75 a.C. que dice asi (Ferri 2010,
184):

Serveilius C(ai) f(ilius) imperator, / hostibus victeis, Isaura Vetere / capta, captiveis venum

dateis, / sei deus seive deast, / quoius in / tutela oppidum vetus Isaura / fuit vac. votum solvit.

De estas formas nos ha llegado una férmula que debié de ser muy frecuente en el
periodo de mayor expansion territorial de la Replblica Romana, si es que,
efectivamente, debia de ser pronunciada ante cada ciudad asediada. No obstante, de esta
formula religiosa no nos queda constancia para un periodo de gran expansion como, por
ejemplos, la segunda mitad del s. IV a.C. o el s. Il a.C.; quizas porque la frecuencia
hizo que los autores antiguos no reparasen en ella. Dicho enunciado tuvo que ser rigido
y debi6 de ser pronunciado por el comandante en jefe del ejército romano con exactitud
para obtener el efecto deseado; de manera que no podia incluir ningin te6nimo, sino
que el nombre de la divinidad protectora era designado con la expresion: siue deus siue
dea. Una muestra més de la escrupulosa precaucion religiosa romana, pues bajo la
misma no se hallaba una divinidad concreta, sino un concepto abstracto de ente divino
que aparece frecuentemente como comodin en caso de invocaciones incomodas y no
solo en el contexto de la euocatio (Alvar 1984, 145, 147-148).

V. Deuotio:

Este apartado debe dividirse en dos secciones, pues hay dos rituales conocidos como
deuotio relacionados con la guerra, por una parte la deuotio ducis y por otra la deuotio
hostium. Aungue hay constancia de un fendmeno que comparte el nombre de deuotio

pero que no esté relacionado con la guerra y del que hablaremos al final.
1. Deuotio ducis:

El ritual de la deuotio ducis se basaba en que un general con imperium militae o, en
ocasiones, un ciudadano privado escogido entre los legionarios presentes en el campo
de batalla se consagraba a las divinidades del infierno y de la tierra observando
minuciosamente este rito recogido en la «teologia pontificial» para después lanzarse a
las lineas enemigas con el objetivo de que su muerte garantizase la victoria y salvase al

Estado en una situacion limite. No se trataba exactamente de un uotum o un sacrificio,

25



sino que, desde el punto de vista técnico, parece un uotum consistente en una oracion y
un sacrificio que parece fundarse en un pacto establecido entre el hombre y la divinidad
para restablecer o mantener la Pax Deorum; pero en el uotum, usualmente, la obligacion
del humano estaba condicionada por el cumplimiento de la peticién por parte de la
divinidad, mientras que en la deuotio el sacrificio precedia y solicitaba la intervencién
de la divinidad. De este ritual se conocen los casos de tres miembros de la gens Decia:
Publio Decio Mus en Veseris (340 a.C.), su hijo en Sentium (295 a.C.) y su nieto en
Ausculum (279 a.C.). No obstante, solo se tiene constancia histérica del segundo caso.
En todas ellas vemos un componente civico, pues se trata de un sacrificio personal en
pos de la proteccion de la comunidad, de manera que, segin Leonardo Sacco (2011, 9-
10):
Decio Mure diventa il paradigma dell” «unus pro omnibus», il paladino della tutela di valori
fondanti quali la pietas, lo ius, la religio, la res publica e la virtus, espressi € manifestati fino all’

auto-sacrificio (dando la sensazione di trovarsi di fronte ad una sorta di «sacrificio umano», o0 meglio

di un «suicidio» ritualizzato).

Por su parte, el sacrificio se consideraba un regalo, un don ofrecido a la divinidad o a
una entidad sobrenatural para obtener su benevolencia y, al mismo tiempo, mostrar la
sumision del oferente. El caso del sacrificio humano comporta un problema historico-
religioso, pues parece un elemento narrativo extraordinario o una reliquia que se
remonta a un pasado mitico para conservar su significado y funcionalidad, como
aparece en la obra de Tito Livio cuando habla de la vida del rey Numa; no obstante, este
tipo de sacrificios, segun Brelich, se habian practicado usualmente, pero fueron
sustituidos por el sacrificio animal, salvo en situaciones de verdadera emergencia, en las
que se retomaba, aunque parece que en Roma, ya en época arcaica, su utilizacién quedo
fijada por las leges regiae. En el caso de la deuotio, este ritual estaba reservado para las
confrontaciones en las que la derrota parecia asegurada, de manera que el sacrificio
humano tendria una funcién profilactica y propiciatoria. Esta devotio implicaba una
compensacion con la victoria en la batalla y subordinada con un sacrificio sustitutivo;
por lo que tiene unas connotaciones estrictamente militares, haciéndose cargo del
problema y transportandolo al enemigo, un caso de pars pro toto, en el que el general

expia a la totalidad del ejército (referencias concretas en Sacco 2011, 50-55, 104).

26



Para llevarlo a cabo, el general debia seguir una férmula ritual que debia dictarle el
Pontifex Maximus y que nos ha llegado a través de la obra de Tito Livio cuando narra lo
ocurrido en la batalla de Veseris de 340 a.C. (Livio 8, 9, 1-8):

Romani consules, priusquam educerent in aciem immolauerunt. Decio caput iocineris a familiari
parte caesum haruspex dicitur ostendisse: alioqui acceptam dis hostiam esse; Manlium egregie
litasse. «Atqui bene habet» inquit Decius, «si ab collega litatum est». Instructis, sicut ante dictum est,
ordinibus processere in aciem. Manlus dextro, Decius laeuo cornu praeerat. Primo utrimque aequis
uiribus, eodem ardore animorum gerebatur res; deinde ab laeuo cornu hastati Romani, non ferentes
impressionem Latinorum, se ad principes recepre. In hac trepidatione Decius consul M. Valerium
magna uoce inclamat: «Deorum» inquit «ope, M. Valeri, opus est; agedum, pontifex publicus populi
Romani, praei uerba quibus me pro legionibus deuoueam». Pontifex eum togam praetextam sumere
iussit et uelato capite, manu subter togam ad mentum exserta, super telum subiectum pedibus stantem
sic dicere: «lane luppiter Mars pater Quirine Bellona Lares Diui Nouensiles Di Indigetes Diui
quorum est potestas nostrorum hostiumque Dique Manes, uos precor ueneror ueniam peto oroque uti
populo Romano Quiritium uim uictoriam prosperetis, hostesque populi Romani Quiritium terrore
formidine morteque adficiatis. Sicut uerbis nuncupaui, ita pro re publica populi Romani Quiritium,
exercitu legionibus auxiliis populi Romani Quiritium, legiones auxiliaque hostium mecum Deis
Manibus Tellurique deuoueo».

Como muestran estas palabras, el deuouens era entregado a los dioses del
inframundo (Dii Manes) y de la tierra (Tellus Mater), haciendo las veces, como hemos
sefialado anteriormente, de oficiante y de victima del sacrificio; pues tras pronunciar
dichas frases debia lanzarse contras las filas enemigas, con ello, el resultado de la
batalla se insertaba en una esfera sobrehumana y la adversidad se trasladaba al enemigo
(Sacco 2011, 75-89).

Los dioses a los que se honraban con esta formula eran muy variados. En primer
lugar se recurria a Jano para abrir la invocacion, como era usual, seguidamente se
nombraba a Bellona por el contexto bélico, después a los Lares como patrones del
terreno donde se realizan las acciones humanas; los Manes y Tellus aparecen como
receptores de la ofrenda y los llamamientos a los Novensiles e Indigetes servian para
hacer referencia a la totalidad de los dioses romanos. Por su parte, la mencién a Japiter,
Marte y Quirino es una muestra del caracter arcaico del ritual, una posible evidencia a la
antigua triada principal romana; su presencia, segun Dumeézil, se justificaba por su
poder sobre las tres partes constitutivas de la vida en sociedad: la soberania, la fuerza
fisica o el valor y la fecundidad o la prosperidad (referencias concretas en Aldea Celada
2011, 206-207).

27



Wissowa consideraba que esta deuotio ducis realmente era la union de dos rituales
diferentes, la auto-consagracion del magistrado y la deuotio del ejército enemigo. Por su
parte, Versnel juzgaba que deuotio era la palabra especifica para referirse a lo que
realmente era un uotum del magistrado y del ejército enemigo. Ademas, Dumézil creia
que era un uotum especial que no requeria respuesta divina. Asimismo, Rupke estimaba
que la interpretacién de la consagracion no era correcta porque este procedimiento
requeria un dominio pleno de lo consagrado y, en el caso del ejército enemigo, no era
asi. De manera que otros han llegado a plantear el fendmeno de la deuotio ducis como
una especie de magia que requeria la muerte del general para garantizar su eficacia,
dando su vida antes de obtener la respuesta a su peticion; o, quizas, una relacion

contractual de facio ut facias (referencias concretas en Sacco 2011, 105, 154).

No obstante, en el Gltimo de los ejemplos de deuotio ducis que han llegado a
nosotros, acaecido en la batalla de Ausculum en 279 a.C., en la que los romanos no
salieron victoriosos, pero en la que tampoco el Decio Mus que supuestamente llevé a
cabo la ceremonia murié en combate, de manera que deberia haber sido expulsado de la
comunidad; no obstante, los pontifices encontraron la forma de remediar la situacion a
través de un sacrificio expiatorio, el enterramiento de una imagen suya de siete pies de
altura en un paraje declarado bidental. De esta forma quedaba realizado el sacrificio y el
individuo era reintegrado en la sociedad (Guillén 1994, 122).

Debemos tener en cuenta que los Decio Mus daban la idea de la excelencia de la
uirtus romana a través del ritual de la deuotio, que significaba su la muerte por el interés
de la res publica, construyendo un recuerdo glorioso del mos maiorum mediante la
muestra de una pietas magnanima (Janssen 1981, 371). A este respecto, existe la
posibilidad de que algunos anacronismos se hubiesen integrado en el relato histérico,
asignando elementos de algunas campafias militares a otras situaciones; pues a
principios del s. 11l a.C. los dirigentes de Roma fomentaron las ideas tradicionales al
tiempo que sucedian cambios tan importantes como los causados por la lex Ogulnia®
(300-299 a.C.) y la construccién del templo de Ceres. De manera que la duplicacion del
ritual de los Decios parece sospechosa, pues la muerte del primero constituyé una

especie de modelo de comportamiento para los sucesivos miembros de su gens, con lo

3 . ..
Que supuso la entrada de los plebeyos en el organigrama religioso.

28



que se potenciaban los actos de defensa del bien comin y la Pax Deorum al tiempo que

se dignificaba a los plebeyos en el ambito religioso (Sacco 2011, 94-103).

2. Deuotio hostium

En el caso de la deuotio hostium, a quien se ofrecia a los dioses infernales no era la
vida del propio general, sino la de los enemigos, a cambio de su derrota y la salvacion
del pueblo romano. Lo interesante es que, solo cuando los dioses hubiesen cumplido su
parte debia cumplimentarse el uotum con el sacrificio de tres ovejas negras. No
obstante, pese a tener todos los elementos de un uotum, algunos autores lo consideran
una consecratio al entender que el Unico elemento del uotum era el sacrificio de las tres

ovejas y no el ejército enemigo (Aldea Celada 2011, 204-205).

La formula, el carmen deuotionis fue conservada por Macrobio (Sat. 3. 9. 9-12):

Vrbes uero exercitusque sic deuouentur iam numinibus euocatis, sec dictatores imperatoresque
soli possunt deuouere his uerbis: Dis Pater, Veiouis, Manes, siue uos quo alio nomine fas est
nominare, ut omnes illam urbem Carthaginem exercitumgue quem ego me sentio dicere, fuga
formidine terrore compleatis quique aduersum legiones exercitumque nostrum arma telaque ferent,
uti uos eum exercitum eos hostes eosque homines urbes agrosque eorum et qui in his locis
regionibusque agris urbibusque habitant, abducatis, lumine supero priuetis exercitumque hostium
urbes agrosque eorum quos me sentio dicere uti uos eas urbes agrosque captia aetatesque eorum
deuotas consecratasque habeatis ollis legibus quibus quandoque sunt maxime hostes deuoti. Eosque
ego uicarios pro me fide magistratuque meo pro populo Romano exercitibus legionibusque nostris do
deuoueo, ut me meamque fidem imperiumque legiones exercitumque nostrum qui in his rebus
gerundis sunt bene saluos siritis esse. Si haec ita faxitis ut ego sciam, sentiam intellegamque, tunc
quisquis hoc uotum faxit, ubiubi faxit, recte factum esto ouibus atris tribus. Tellus mater, teque

luppiter obtestor.

Como vemos, los dioses a los que va dirigida la peticion son distintos a los que se
menciona en la deuotio ducis, pues aparecen como destinatarios Dis Pater, Veiovis y
los Manes, considerados dioses infernales o ctonicos. En cambio, en este caso, el papel
de Tellus y Jupiter parece Unicamente de testigos, aunque esta formula ha sido
considerada apdcrifa por algunos investigadores (Aldea Celada 2011, 204). Por otra
parte, la deuotio hostium debia ser precedida por la euocatio, como hemos sefialado al
hablar de esta ultima, pues se realizaba cuando la ciudad iba a ser conquistada y
destruida y los romanos no se arriesgarian a hacer la guerra contra los dioses de los
enemigos (Sacco 2011, 106).

29



Esta vertiente de la deuotio pudo ser posterior a la otra, puesto que podria
considerarse una derivacion de la misma en la que el magistrado implorase a los dioses
que aceptasen al ejército enemigo o a la ciudad que iba a ser tomada como sustitutos de
su propia vida, el pueblo y el ejército romanos; pudiendo haber sido mucho mas
frecuente que la anterior por las mejores condiciones que ofrecia para el celebrante
(Versnel 1976, 387-388, 408).

3. Ladeuotio de M. Curtius

Por ultimo, debemos hablar de otra situacién que aparece relacionada con la deuotio
en la tradicion romana, aunque no suceda realmente de un contexto bélico, se trata de la
deuotio de M. Curtius. Segun el relato que ha llegado hasta nosotros a través de Tito
Livio (7, 6, 1-5), en el Foro de Roma se abri6 un gran foso que no se podia llenar, por
ello los romanos consultaron a un oréaculo y este les dijo que debian entregarle o mas
valioso que tuviesen; en respuesta, M. Curtius, un eques, se lanzo a dicho hoyo y este se
cerr6. De manera que los romanos entregaron a los dioses a lo méas valioso que tenian,
un joven guerrero, diestro en las armas y con gran uirtus. Ademas, suponemos que
practico la deuotio porque la situacion y los objetivos eran similares a los que
propiciaban este ritual, puesto que era un ciudadano que se sacrificaba en beneficio de
la comunidad antes de que las divinidades hubiesen cumplido su parte del trato
(Basanoff 1949, 31-36).

VI.  Equus october:

El 15 de octubre se celebraba un ritual arcaico que parecié continuar, al menos, hasta
época de Cesar. Comenzaba con una carrera de bigas en el Campo de Marte y el caballo
de la derecha del carro ganador* era sacrificado por el flamen Martialis de un lanzazo en
el altar que este dios tenia en dicho lugar, no sin antes adornar el cuello del equino con
un collar de panes. Una vez muerto, se le cortaba la cabeza y esta era disputada por los
habitantes del barrio del Subura y los de la Sacra Via, siendo colgada en la Torre
Mamilia o en la Regia segun ganasen unos u otros. Simultdneamente, la cola (cauda)
debia llevarse rdpidamente a la Regia para que unas gotas cayesen en el hogar que ardia

en ese lugar; pues las cenizas de ese fuego se usaban para la sustancia purificadora

* Era sacrificado el de la derecha porque era el que recorria la parte exterior y era el que mas recorrido
hacia; por tanto, poseia el que mds carga magico-religiosa (Guillén 1994, 210).

30



fabricada por las Vestales para las Parilia o Palilia del 21 de abril (Scullard 1981, 193-
194).

Respecto a la interpretacion de este extrafio ritual hay varias controversias,
especialmente en relacion con su dedicacion al Marte agrario o al guerrero y con la
época a la que atribuye su origen; asi como en la forma, en lo tocante a la sangre que

debia caer en el fuego de la Regia y la parte del caballo de la que procedia.

En primer lugar debemos sefialar que la religiobn romana no era agonistica, aunque
existian ciertos ambitos de competicion, como el que se encuadra dentro de este ritual.
Debemos tener en cuenta que la carrera y el pisotear rapidamente el suelo podia tener la
funcién de invocar a las fuerzas subterraneas, de manera que la competicién conseguia
la eficacia méas absoluta y permitia una mejor revigorizacion de lo divino. Ademas,
tanto los cultos agrarios como los guerreros se apoyaron en estos valores, al igual que
los de carécter funerario; de manera que, en Roma, tenemos constancia de que se
celebraban carreras de caballos en los Consualia y en los Equirria, al igual que en el
ritual que nos compete actualmente, es decir, festivales tanto de fecundidad como
bélicos, que se asemejaban también en el sacrificio del caballo vencedor y la utilizacién
sagrada de sus restos (Bayet 1984, 23, 148).

Por consiguiente, algunos autores consideran que el Equus october estaba en relacion
con los rituales agrarios, especialmente porque, antes se ser sacrificado, su cuello se
rodeaba con panes, concluyendo que debia garantizar el éxito de la cosecha, pues
favoreceria que las semillas llegasen a granar (Bayet 1984, 93). Por otra parte, la
competicion por la cabeza indicaria, entre otros vestigios, que su posesion aseguraria la
prosperidad. Ademas, respecto al argumento que se apoyaba en el hecho de que el
caballo sacrificado fuese de los utilizados en la guerra, los autores partidarios de la
interpretacion agraria del ritual consideraban que eso se debia a que se buscaba evitar
que el sacrificio pudiese perjudicar a las labores agricolas, como hubiese ocurrido si el
animal hubiese sido uno de los utilizados en el campo (Guillén 1994, 208-210). Una
interpretacion que se veria reforzada por el uso de su sangre en las Parilia o Palilia, la

purificacion de los rebafios y establos.

No obstante, la interpretacion que prevalecié entre los autores antiguos fue la de
caracter militar, que relacionaba este ritual con la purificacion de las tropas en conexion

con el Armilustrium que se celebraba el 19 de Octubre y del que hemos hablado en el

31



epigrafe dedicado a los salios (Scullard 1981, 194). Por su parte, los autores partidarios
de esta interpretacion encontraban que se trataba de la clausura del afio militar y que el
sacrificio tenia la finalidad de salvaguardar y propagar las fuerzas de la victoria para la
siguiente campafia (Bayet 1984, 92-93). Ademas, Georges Dumézil asegura que los
panes indicarian que los romanos pasaban a ocuparse de los asuntos productivos a partir
de ese momento y afirma que, en caso de que hubiese sido un rito agrario, se habria
sacrificado un bdvido y no un équido, pues eran mas propios de las labores del campo;
también asevera que la sangre utilizada para las Parilia o Palilia no tenia por qué ser del
Caballo de octubre, sino que podia ser de cualquier otro y esa relacion podria haber sido
establecida por Propercio para buscar una cohesion religiosa o inventada por los autores
modernos. Asimismo establece una estrecha conexién entre el ritual que nos ocupay el
asvamedha védico, intimamente ligado a la figura del monarca (Dumézil 1987, 230-
235).

En segundo lugar, en cuanto a la época a la que se atribuye el origen de este ritual, la
interpretacion agraria, junto con la utilizacion de la sangre en rituales claramente
relacionados con la fecundidad, sugiere precisamente una Roma agricola, muy cercana
y preocupada por el éxito de las cosechas. Pero no deberia extrafiarnos que se uniesen
en el mismo rito un aspecto claramente agrario con otro militar, especialmente si
tenemos en cuenta que Marte era considerado el dios de la guerra y al mismo tiempo el
protector de los campos, animales y hombres contra los males y plagas visibles e
invisibles, como ya hemos sefialado en la entrada correspondiente a los salios. Por otra
parte, resulta curioso que el rito fuese iniciado fuera del pomerium y finalizase en pleno
Foro; donde, ademas, se manifestaba la rivalidad de dos pueblos y al mismo tiempo el
factor de concentracién religiosa en la Regia. De manera que este ritual parece una
construccion heterogénea que englobaba elementos de diversas épocas y los armonizaba
—pudiendo ser la coincidencia de labores agricolas y guerreras, de campesinos y
soldados (Beard, North, Price 1998, 48). Por consiguiente, la mezcla no deberia
considerarse una contaminacion ocasional o artificial, pues diferentes necesidades
podian inscribirse en el mismo rito desde fechas antiguas, sobre todo cuando el armazon
teoldgico carecia aun de rigor. No obstante, este rito no parece corresponder a la Roma
Palatina, sino a una poblacion mas extensa y articulada, con una economia mas
compleja (Bayet 1984, 93).

32



En tercer lugar, el cuanto a la forma del sacrificio, la controversia se sitGa en torno a
la cola (cauda) que debia llevarse a la Regia para que gotease sangre sobre un focus que
alli ardia. El problema es que, usualmente, se ha considerado que los antiguos se
referian a la cola de caballo; no obstante, esta interpretacion de la palabra cauda plantea
varios inconvenientes, pues esta tiene escasos vasos Sanguineos, sino que esta
constituida principalmente por huesos. De manera que la cantidad de sangre que puede
contener es exigua y se habria coagulado antes de llegar a la Regia desde el Campo de
Marte. Estas dificultades desaparecen cuando asumimos que la palabra cauda podia
utilizarse como un eufemismo de membrum virile, como defiende George Devereux.
Debemos tener en cuenta que es un Organo extremadamente profuso en vasos
sanguineos, de manera que la coagulacion podia ser mucho mas lenta en comparacion
con el rabo y la sangre podia llegar a caer en el hogar encendido en la Regia, tal y como
describen las fuentes antiguas. Por lo tanto, la interpretacion de la palabra cauda como
cola, stricto sensu, haria imposible el ritual descrito, a diferencia de la que propone este
autor. Ademas, esta interpretacion transportaria este ritual a una época realmente
arcaica, en la que los ritos solian ser singularmente obscenos y/o crueles (Devereux
1970, 297-301).

VIl. Triunfo:

Las procesiones triunfales conmemoraron las victorias romanas desde los albores
mismos de la vida de la ciudad, o, al menos, eso creian los propios romanos; quienes
remontaban los origenes de la ceremonia a los tiempos de su mitico fundador, Romulo,

y de sus otros reyes primitivos, mas o menos miticos (Beard 2009, 8-16).

Frente a lo que sucede con la mayoria de los festivales méas antiguos, en el caso del
triunfo podemos aspirar a reconstruir una narrativa coherente gracias al alto nimero de
referencias a lugares concretos, contextos, participantes y procedimientos de los que se
hicieron eco los autores de la antigliedad. Por consiguiente, podemos esbozar con
detalle el orden ceremonial; no obstante, el precio de la generalizacion es la pérdida de

las diferencias y ricas particularidades de cada ocasion (Beard 2009, 111-114).

1. La obtencién del triunfo

En primer lugar, el general debia tratar de conseguir una supplicatio, una ceremonia

religiosa de accion de gracias a los dioses por la victoria que tenia que aprobar el

33



Senado y solia ser la antesala del triunfo; a partir de entonces trataba de conseguir los
partidarios necesarios para la concesion del propio triunfo. Por lo que sabemos, en
época republicana el general debia solicitarlo, una reivindicacién que no estaba exenta
de provocar controversias politicas; por lo que no era el Senado quien lo promovia por

su propia iniciativa como muestra de gratitud (Beard 2009, 254-265).

En segundo lugar, el candidato debia exponer sus argumentos ante el Senado,
reunido en el templo de Bellona, situado en el Campo de Marte, fuera del pomerium.
Una vez que el Senado habia votado favorablemente y ningun tribuno de la plebe habia
interpuesto su veto, se trasladaba la peticion a la asamblea del pueblo (probablemente la
de las Curias) para que formalizasen la concesion del imperium dentro de los limites del
pomerium al general triunfante durante el tiempo en que durase la celebracién; pero,
hasta entonces, si este queria conservar el imperium, necesario para la celebracion del
triunfo, debia permanecer fuera del recinto sagrado. No obstante, estos procedimientos
no parecen haberse cumplido tajantemente y en muchas ocasiones parecen haberse
obviado algunos de los pasos, como el de la votacién popular (Beard 2009, 268-270).

2. Laprocesion triunfal

El dia sefialado para la celebracion, los asistentes se reunian a primera hora de la
mafiana en el Campo de Marte y desde alli salia la procesion. Esta se dividia en cuatro
partes, a la cabeza se situaban los magistrados y los miembros del Senado. En segundo
lugar viajaba el botin, transportado en carretas y/o a hombros sobre angarillas (fercula);
junto a los cuadros y modelos de los territorios conquistados y las batallas libradas;
ademés de los animales que iban a ser sacrificados, normalmente un buey blanco
engalanado para la ocasion, junto con trompeteros y danzarines, asi como los sacerdotes
y jovenes acolitos (camilli) portando los objetos sacrificiales. Finalmente, les seguian
los cautivos cubiertos de cadenas y los mas eminentes de ellos inmediatamente delante
del carro del general (Beard 2009, 112).

La tercera parte de la procesion estaba constituida por el grupo que acompafiaba al
propio general. Este se erguia sobre un carro especial tirado por caballos, en ocasiones,
ricamente decorado con oro y marfil, bajo el cual pendia un falo con fines apotropaicos.
El rostro del general estaba embadurnado de rojo y vestia un refinado atuendo, pues
lucia una corona de laurel y una rica tunica bordada con palmas (tunica palmata), una

suntuosa toga —originalmente de parpura, denominada toga purpurea, y, mas adelante,

34



decorada con estrellas de oro, conocida como toga picta—; en una mano un cetro de
marfil coronado por un aguila y en la otra una rama de laurel. Tras €l, en el mismo
carro, se situaba un esclavo que sujetaba una corona de oro sobre la cabeza del general y
le susurraba al oido durante todo el recorrido: «Mira hacia atras. Recuerda que eres
hombre». Ademas, el general se presentaba acompafiado de sus hijos, si eran pequefios
en el mismo carro y si no lo era, a caballo junto a él. Al carro le seguian los principales
comandantes de las tropas victoriosas y los ciudadanos romanos a los que habia liberado
de la esclavitud, si los hubiera, los cuales iban tocados con el pileo, el «gorro de la
libertad» —un casquete de lana similar al frigio que solian llevar los esclavos
manumitidos, pero también los ciudadanos en sefial de libertad en las Saturnales,
festines y festejos— (Beard 2009, 112).

El ultimo segmento estaba compuesto por los soldados victoriosos, engalanados con
guirnaldas de laurel; luciendo sus condecoraciones militares y entonando,
entremezclados, canticos indecorosos con los que describian al mismisimo general
triunfante, probablemente para evitar la envidia divina por la gloria, pues demostraban

la humanidad del general, y el grito de rigor en este rito: io triumpe (Beard 2009, 112).

En ocasiones, cuando llegaban al pie del Capitolio, se escogia a algunos de los mas
destacados de entre los prisioneros y se les ejecutaba. Mientras, el resto de la comitiva
continuaba su camino hasta el templo de Japiter Optimo Méaximo, donde se sacrificaban
animales a este dios y el general realizaba otras ofrendas a esta divinidad, como la
corona de laurel que adornaba su cabeza o la rama de esa misma planta que portaba en
su mano. Tras ello, el triunfador ofrecia un festin al Senado en el mismo Capitolio —al
que no debian asistir los magistrados de maximo rango si el general no era uno de ellos;
debiendo rechazar cortésmente la invitacion que seguramente se les ofrecia como
muestra de respeto— y, al mismo tiempo, en otro punto de la ciudad, otro banquete que
el triunfador brindaba a los soldados y al pueblo, quizés en el templo de Hércules —cuya
estatua del Foro Boario se adornaba con los atributos triunfales—, aunque este podia
sustituirse por repartos de comida o de dinero en metélico a titulo privado. Al terminar
la ceremonia, el general, presumiblemente exhausto, era escoltado por un grupo de

musicos hasta su casa (Beard 2009, 113).

La procesion se iniciaba en el Campo de Marte y se movian en direccion contraria a

las agujas del reloj; avanzaban a través de la Porta Triumphalis, probablemente un arco

35



0 una puerta cerca del Circo Flaminio, continuaban por el Velabro a través del Foro
Boario, para pasar a lo largo del Vicus lugarius y volver al Velabro por el Vicus Tuscus.
Entonces recorria la via del Circo Maximo, entre el Palatino y el Celio, hasta la Sacra
Via 'y de alli a través del Foro hasta el Capitolio (Scullard 1981, 215).

3. Las requisitos

No obstante, la concesién de este honor dependia del cumplimiento de algunos
requisitos; los cuales eran revisados por el Senado para evitar fraudes y exageraciones.
En primer lugar, el general debia ser un magistrado en funciones; aunque, si no lo era'y
habia conseguido una victoria digna de mencién, la celebracion se reservaba para
cuando tomase alguna magistratura mayor. En segundo lugar, debia de ser el
comandante el jefe de las fuerzas romanas presentes en el campo de batalla; en el caso
de que estuviesen ambos consules, lo celebraba quien hubiese tenido el auspicium y el
imperium el dia de la victoria. Ademas, solo de dictador tenia derecho a llevar a cabo
este ritual de entre los magistrados excepcionales. En tercer lugar, que el tiempo
legitimo de ejercicio de la magistratura no hubiese terminado; aunque este podia
prorrogarse indefinidamente por parte del Senado, de manera que tanto el general como
las tropas quedarian acampados en la demarcacién de la ciudad a la espera de que fuese
el momento oportuno. En cuarto lugar, el general debia continuar al mando de sus
tropas y haber dado por terminada la guerra. Por otra parte, la guerra debia ser
considerada Justa por las autoridades romanas, sin aceptarse los conflictos civiles,
serviles o los tumultos protagonizados por esclavos o por el pueblo. Ademas, como
condicion afiadida durante la Republica, el general debia haber conseguido una victoria
en una batalla campal en la que hubiesen sucumbido, al menos, 5000 enemigos (Guillén
1994, 530).

4. Elorigen y la configuracién del triunfo

Respecto al origen del triunfo, algunos como Varrén consideraban que tenia un
origen griego, pues la palabra triumpe provendria de la lengua helena y estaria
relacionado con Baco; a lo que se uniria una mediacion etrusca. Mientras Suetonio
afirmaba que era una ceremonia genuinamente latina, pues tanto en la concesion como
en la celebracion participaban los tres componentes de la sociedad romana: el ejército,
el Senado y el pueblo. No obstante, otros lo han relacionado con un cantico arcaico

latino profundamente oscuro en el que el estribillo contiene cuatro repeticiones de esta

36



palabra, concluyendo que es un llamamiento para propiciar la epifania divina, lo que, de
ser cierto, reforzaria la idea del triunfador como representacion divina de la que
hablaremos maéas adelante. Realmente, se trata de una expresion gramaticalmente
confusa y los estudios indican una posible influencia etrusca; aunque no esta clara y
puede que simplemente sea de caracter arcaico. Por otra parte, Tito Livio llegé a la
conclusion de que la expresion io triumpe tenia la finalidad de agradar al dios tutelar de
la celebracion, de manera que, de ser asi, habria tenido lugar un proceso de
identificacion entre el ritual y la divinidad tutelar del mismo, concebida ex professo por
el pensamiento religioso romano (Beard 2009, 73-74, 326-327).

Segun Larissa Bonfante Warren, la ceremonia del triunfo que conocemos seria el
resultado de la superposicion de diferentes niveles culturales. En primer lugar
tendriamos el nivel pre-etrusco —de manera que, segun esta hipétesis, el origen del ritual
no era etrusco o griego, sino que las atribuciones a estas culturas serian resultado de una
fuerte influencia de una cultura mas avanzada sobre una mas primitiva, las cuales
cambiaron decisivamente la celebracion de la victoria. De manera que existian tres tipos
de ceremonias triunfales, el triunfo propiamente dicho, la ovatio y el celebrado en el
templo de Japiter Latiaris en el Monte Albano. Segun las fuentes, la primera vez que se
concedid una ovatio fue al consul P. Postumius Tubertus en 503 a.C. y la primera vez
que se celebrd un triunfo en el Monte Albano fue por parte de C. Papirius Maso en 231
a.C. (Bonfante Warren 1970, 49-50). Los distintos tipos de celebraciones triunfales las
conocemos gracias a los Fasti Triumphales, que ofrecen un censo completo de los
generales que habian celebrado el triunfo desde 753 a 19 a.C., desde Rémulo a Lucio
Cornelio Balbo. En esta lista se registraron unos 200 triunfos, cada uno de los cuales se
sefialé con el nombre completo del general, el cargo que desempefiaba, el gentilicio de
los vencidos o el topdnimo de la poblacion en la que consiguid la victoria y la fecha de
celebracién de la ceremonia. Pero incluye también ovaciones y triunfos celebrado en el
Monte Albano, asi como una dedicatoria especial para los spolia opima (Beard 2009,
86-87).

La ovatio era el ceremonial méas simple y preservaria el mas puro y antiguo rito de la
victoria romano. A este habrian introducido el carro los etruscos; pero, antes, los reyes
romanos habian recorrido la ciudad a pie, como sefiala Plutarco en la Vida de Romulo.
El otro elemento introducido por los etruscos fue la uestis triumphalis. De manera que

el triunfo tal y como los conocemos representa un ceremonial con claras influencias

37



etruscas. La razon para considerarlo el rito romano original pese a que la primera que
conocemos sea de 503 a.C., es pensar que se adapté un ritual existente a una nueva
necesidad, la de establecer una jerarquia entre las victorias, pero, al mismo tiempo,
cumplir con la obligacion purificadora después de un conflicto. Ademas, la intencién
era la misma, la exposicién del botin conseguido en la guerra, incluyendo la dedicacién
de una parte del mismo a la divinidad por el mismo comandante, el propio Romulo fue
el iniciador de la costumbre. Es mas, en la quinta ley de Numa se establecian tres tipos
de spolia dedicados por el general victorioso a los dioses: los spolia opima a Jupiter
Feretrius, los secunda spolia al Marte del Campo y el tercer spolia a Jano Quirino. A
este respecto, Picard consideraba que esta clasificacion correspondia a la division
jerarquica de los dioses primordiales de Roma (Bonfante Warren 1970, 50-53). No
obstante, frente a los que consideran que los spolia opima eran una suerte de proto-
triunfo latino primitivo, es decir, la version mas antigua y precedente de los desfiles de
la victoria romanos, otras pruebas indican lo contrario, pues el Unico ejemplo de esta
ceremonia que algunos consideran historico tuvo lugar en 222 a.C., que fue legitimada
por la invencion de las anteriores en un claro ejemplo de interrelacién entre tradicion
inventada e historia (Beard 2009, 391). En una situacion parecida quedaria el triunfo en
el Monte Albano.

La persona encargada de presidir este ritual era el comandante, el rey, pues “he alone
had the nessesary imperium and was granted auspicia”. En este punto estaria el origen
de la cara enrojecida con minio, oxido de plomo o cinabrio, para presentarlo como una
persona excepcional, casi méagica; de ser cierto, la intencion purificadora del ritual
estaria en el nivel basico del mismo. De manera que la procesion seria una lustratio
destinada a alejar las impurezas causadas por la muerte del enemigo, culminando con un
sacrificio; el procedimiento parece que era similar al descrito en las Tabule Iguvine, al
del amburbium y la ambarualia, que sobrevivieron tanto tiempo como el mismo triunfo.
Los dioses a los que estaban destinados los spolia también indican la antigiiedad del
ritual, de hecho, con la influencia etrusca, el latino Japiter Feretrius —conectado con el
antiguo sacerdocio de los feciales de los que hemos hablado anteriormente—, fue
sustituido por Japiter Optimo Méaximo como divinidad tutelar del triunfo (Bonfante
Warren 1970, 53-54).

En segundo lugar, con la influencia etrusca el nombre del ritual cambio, adoptando el

de triumpe, que probablemente fuese equivalente al tripudium latino, que designaba a

38



una forma particular de musica y danza; una relacién que se habria debido a que durante
el desfile se cantaba y bailaba, pero no de forma desordenada, sino de acuerdo con la
organizacion militar, con mausicos y oficiantes etruscos. El celebrante sigui6 siendo el
monarca, vitoreado por la victoria sobre los ejércitos enemigos pero adoptando la
magnificencia etrusca; de manera que fue entonces cuando se adopto el carro —que era
el vehiculo de honor habitual de los nobles etruscos, como demuestran la multitud de
restos y representaciones de estos objetos en las tumbas—y la vestimenta triunfal —como
la que viste la representacion de Vel Saties en la Tumba Francoi de Vulci—, cuyas
prendas aparecen en el contexto cultural toscano de la época. Por lo tanto, no es de
extrafiar que los romanos identificasen estos ropajes con las insignias reales, pero, al
mismo tiempo, eran las que se asignaban a Jupiter Optimo Maximo; de ahi la
controversia en torno a si el triunfador de épocas posteriores se asimilaba al antiguo
monarca o a la divinidad. No obstante, la influencia etrusca no cambio el recorrido de la
comitiva, pero si la naturaleza de la misma, pues, como el propio nombre indica,
introdujeron la musica en muchos de los aspectos de la vida. Lo que si constituyd un
cambio respecto a la ceremonia anterior fue la finalidad principal, pues de buscarse la
purificacion de la comunidad y de las tropas, parece que el objetivo pasé a ser la propia
procesion y la muestra de la gloria y la excelencia ganada en la guerra, como continud

siendo en época republicana (Bonfante Warren 1970, 54-64).

Por lo tanto, no existe ninguna época que se pueda considerar el origen del triunfo,
sino que fue el resultado de un conjunto de decisiones, incluyentes y excluyentes, que
dotaron al ritual de una historia, un caracter, una autoridad y una legitimidad. Realmente
el material es incapaz de darnos una respuesta clara, pues no existié un primer triunfo o
un triunfo primitivo, sino que la informacion que tenemos sobre ellos no es sino una
forma de reconstruccidén histdrica; puesto que las ceremonias son conjunciones
ideoldgicas retrospectivas concebidas para identificar un momento o una influencia,

inicio y fundamento de una practica tradicional (Beard 2009, 415-416).

5. La condicion del triunfador

Respecto a la consideracion del general en la ceremonia del triunfo, existen dos
posiciones diferentes entre los historiadores, pues, como hemos dicho anteriormente,
unos consideran que cumplia el papel del monarca, es decir, era rey por un dia, pero

otros interpretan que representaba al propio Jupiter. Frazer consideraba que el atavio

39



combinaba aspectos propios de la realeza con otros caracteristicos de Jupiter, por lo que
remitia a los supuestos reyes divinos de Roma; mas Versnel aseguraba que existia una
similitud clara entre el triunfo y las ceremonias de Oriente Proximo, como la de Afio
Nuevo, que habrian llegado al Lacio a través de Etruria. No obstante, la presencia del
esclavo sobre el carro y las palabras que pronunciaba al oido del triunfador indicarian
una clara consideracion divina o cuasi-divina del mismo durante la ceremonia; de otra
forma, su labor careceria de sentido. El propio carro triunfal puede darnos pistas, pues
se consideraba propiedad de Japiter; era un carro con dos grandes ruedas, elevada
suspension, costados altos y una parte delante curva y una trasera abierta, ademas de
estar ricamente ornamentado, tal y como los que aparece en la Copa del triunfo de
Tiberio 0 Copa de Boscoreale. De manera que no era un carro que se utilizase para la
guerra o la competicion, segun afirma Casio Dion, sino que su forma y riqueza llevan a
pensar en un uso claramente ritual. Ademas, segun Tito Livio, el banquete tenia un claro
fin religioso, pues constituia la reincorporacion del general a la sociedad tras pasar un
dia rozando la condicién divina —aunque realmente no sabemos si este paso era una
parte relevante o el climax del ritual o accesorio al mismo— (referencias concretas en
Beard 2009, 79, 116, 126, 297, 350-351). No obstante, estos indicadores, junto con la
vestimenta, de la que hablaremos mas adelante, llevaron a Dumézil a afirmar que el
triunfo constituia la muestra mas clara de la relacion de Japiter con el pueblo romano y

que, durante €I, el general “devenu le débiteur de Jupiter” (Dumézil 1987, 295-296).

Por otra parte, contra la interpretacién de la deificacion del general, Tito Livio
sefiala que en tiempos de Camilo no estaba bien visto que del carro tirasen caballos
blancos, pues se consideraba un sacrilegio el colocar en el mismo plano al general y a
Jupiter y al Sol, con quienes se relacionaban este tipo de animales; al igual que en
tiempos de Cesar, quien lo hizo y Plutarco lo consider6 como una accién inusitada. Sin
embargo, Plinio el Joven parece presentarlo como algo habitual. De manera que no
sabemos si nos encontramos ante un aumento de la tolerancia ante la ostentacion de
honores desorbitados, una falsificaciobn o un cambio en la concepcién del triunfador
(Beard 2009, 313-315).

Por otra parte, en cuanto a la vestimenta, no han quedado restos materiales, salvo
relieves ligeros en algunas representaciones; pero en ellas no parece que el supuesto
triunfador llevase la cara enrojecida, por lo que restaria apoyos a la hip6tesis de que

fuese una figura sobre humana o dios por un dia. De manera que el simbolismo y la

40



vestimenta, siguiendo las palabras de Dionisio de Halicarnaso (Ill, 61, 1), que se
relacionan con el triunfo remitirian a los primitivos reyes etruscos, lo que llevaria a
Versnel a concluir que representaba a ambos, pues la iconografia de Japiter estaba
intimamente ligada con la institucién monarquica; es decir, que el general representaria
tanto a la divinidad como la ausencia de esta. No obstante, no existe ninguna
descripcion detallada de la indumentaria de un triunfador en particular ni de un atavio
impuesto por la costumbre, sino que nuestra idea de esta se ha construido con la unién
de varios fragmentos. Incluso, algunos dudan de la veracidad de los testimonios que
dicen que el general pintaba su rostro de tono bermell6n, pues la Unica evidencia
procede de Plinio y este asegura que lo habia tomado de Verrio Flaco, que a su vez se
basaba en otras fuentes para hablar de costumbres que habian dejado de existir en sus
dias, como la de embadurnar de minio, 6xido de plomo o cinabrio la cara del triunfador,
como se hacia con la estatua de Japiter; lo que ha llevado a algunos estudiosos a
considerar que no personificaba al propio dios, sino a su estatua, por lo que seria el
comienzo de la estatuaria conmemorativa. Otros han supuesto que tenia un fin
apotropaico para los espiritus de los muertos de los conquistados, 0 un remedo de
sangre para transmitir el mana del enemigo al general victorioso; no obstante, puede que
fuese una tradicion abandonada a finales de la Republica, aunque puede que fuese

normal en los triunfos primitivos (Beard 2009, 301-309).

6. La ejecucion de los prisioneros

En cuanto a la ejecucion de los prisioneros mas sefialados se ha interpretado como un
castigo casi judicial o como una muerte ritual, una especie de sacrificio humano,
pretendiendo vislumbrar a través de esa costumbre los violentos y turbios origenes de
esta celebracion; pero los casos de ejecucion parecen ser escasos en relacion con la
cantidad de triunfos y la cantidad de prisioneros que, debiendo haber sido tedricamente
ejecutados, permanecieron con vida, ya como prisioneros, ya libres pero sin causar
problemas. Pues, en este sentido, el triunfo podia considerarse el momento en que el
enemigo dejaba de serlo y pasaba a ocupar un lugar en el orden romano como
consecuencia de su sumision a la ciudad del Tiber (Beard 2009, 175, 188).

7. Lafuncidn del recorrido

En relacion con la procesion y su recorrido, este indicaria la funcion original del

desfile, pues la marcha circular alrededor del perimetro de la ciudad podria ser una

41



reminiscencia de una finalidad lustral, de purificacion de las tropas y de la ciudad, como
hemos sefialado anteriormente; no obstante, la cartografia del camino es dificil de
determinar y el conjunto de alusiones antiguas al mismo no pueden conjugarse
facilmente con la topografia de la ciudad que conocemos. Un papel purificador que
también se relaciona con el laurel (Beard 2009, 126, 328). Frente a esta vision, otros
sostienen que el triunfo consistia en devolucion gozosa a Jupiter de los auspicios que en
el dia de salida de la ciudad el general recabd en aquel templo para ir a defender a la

patria de los enemigos que habian sido derrotados (Guillén 1994, 529).

8. El significado del triunfo mas alla de lo sobrenatural

Pese a todas estas interpretaciones, no debemos olvidar que los intereses mundanos
también deben ser estudiados para dar una imagen completa de esta celebracion, pues
“recibir el espaldarazo de un triunfo era el méas alto honor que podia esperar un general
romano”. Una ocasién que era aprovechada para hacer ostentacion del éxito,
especialmente en tiempos de la Republica, pero no solo en la propia celebracién —como
ilustra Polibio con estas palabras: “un espectaculo en que los generales ponian
directamente ante los ojos del pueblo romano la vivida expresion de sus hazafias”—, Sino
que era habitual destinar parte de los beneficios obtenidos por medio de la guerra a la
construccion de edificios publicos que conmemoraban a un tiempo el poder de Roma, el
valor del general y el respaldo divino a la causa romana; mas no fueron los llamados
Arcos de Triunfo los mas frecuentes, sino que fueron los templos, los acabaron por
definir el paisaje de Roma (Beard 2009, 7, 33, 46). Debemos tener en cuenta que el
general que luchaba por Roma no lo hacia solo por proteger su hogar o simplemente
para defender o expandir el territorio romano, sino también por la gloria y el prestigio,
pues la aristocracia romana era altamente competitiva y la gloria se adquiria en las
campanfas militares, un mecanismo utilizado por las elites dirigentes para distinguirse
del resto y sostener su papel predominante dentro del Estado (Orlin 1997, 1-2). De
manera que cada ceremonia componia una celebracién en si misma y, al mismo tiempo,
una historia de los triunfos en funcién de la cual se juzgaba al politico romana,
proporcionando los criterios necesarios para eclipsar a sus antepasados y rivales o ser
eclipsado por ellos (Beard 2009, 48). Por otra parte, Gaston Bouthoul sefiala que este
tipo de fiestas formaba el punto central de la celebracion por la reunion material de los
compatriotas, asi como de la redistribucion de los beneficios obtenidos de un esfuerzo

42



que no era Unicamente de las tropas, sino de todo el conjunto de la poblacion (Bouthoul
1970, 331).

VIIl. Conclusiones:

La guerra es un fendmeno que encontramos en todas las civilizaciones conocidas y es
el modo mas enérgico y eficaz de contacto entre pueblos y estados. La guerra comenzo
siendo parte de la teologia, pues los sacerdotes declaraban la guerra y la impregnaban de
un carécter sacro, como hemos visto en el caso de los feciales, quienes estaban a cargo
de aplicar el derecho publico para con los pueblos extranjeros —que, como todas las
leyes en la antigiiedad, estaba unido a la religion— y celebrar los ritos de inicio y
clausura de las hostilidades. Ademas, los combates podia considerarse una proyeccién
terrestre de una lucha entre divinidades, pues se consideraba que el conflicto era el
arbitraje de los dioses, y, precisamente, como ya hemos visto, para evitar esa dimension
sobrenatural los romanos hacian uso de un ritual que anulaba la enemistad de las

deidades de los enemigos, la euocatio (Bouthoul , 6-17, 73).

En la ciudad arcaica los ritmos de vida estaban marcados por la guerra y las tareas
agricolas, o, al menos, eso es lo que transmite la religion a través de los festivales
marcados en el calendario. Realmente, ambas tareas eran igualmente relevantes y se
complementaban, y no solo en el plano econémico, sino que, las principales tareas
relacionadas con estas actividades se repartian el afio en dos temporadas para que no
fuesen incompatibles y el ejercicio de una no perjudicase la intervencion en la otra. Al
mismo tiempo, la religion reflejaba los ritmos de ambos aspectos en forma de festivales
y ritos, como los que hemos analizado en el presente estudio; lo que ha llevado a
algunos investigadores a hablar de ritmo sacral de la guerra, puesto que era la religion la
gue convertia, entre otras cosas, un conflicto en una guerra justa, la que marcaba el
inicio y el final de la temporada de guerra, la que indicaba cuando se debia asaltar una
ciudad de acuerdo con la esfera sobrenatural o la que permitia a los hombres volver a la

vida civil después del conflicto.

La religion romana, debido al conservadurismo del que hemos hablado
anteriormente, permite estudiar etapas de la civilizacion romana para las que nuestras
fuentes son escasas 0 poco fiables. En este trabajo hemos analizado los rituales y

sacerdocios relacionados con la guerra, un campo de estudio fructifero si tenemos en

43



cuenta que algunos de estos y sus cambios son una muestra de las propias

transformaciones que estaba experimentando la sociedad y el universo politico romanos.

A partir del estudio de los feciales se vislumbra una época en la que Roma se
expandi6 por aquellas zonas en las que existia una afinidad cultural, en las que podia ser
efectivo el testimonio ante unos dioses similares o que se identificasen como los
mismos o equivalentes. Sus ritos y simbolos rememoran un pasado cultural indoeuropeo
que se fue disolviendo en otros &mbitos y remonta a unas etapas muy tempranas de la
religibn romana, donde, posiblemente, magia y religion no estuviesen claramente
diferenciadas. En esta época, la religion debia respaldar a las delegaciones diplomaticas,
pero los oficiantes debian tener una serie de conocimientos en los planos juridico y

religioso, pues era lo que daba verdadera solvencia a los acuerdos y construia la fides.

Por su parte, el estudio de los salios nos traslada a época monarquica segun las
fuentes; pero, de acuerdo con el andlisis de la composicién y forma de esta hermandad
sacerdotal, asi como su caracter doble, nos transporta a una época incluso anterior, al
proceso de sinecismo. Los origenes de este grupo parecen encontrarse en los antiguos
ritos de iniciacion para los jovenes destinados a hacer uso de las armas, como sefiala
Martinez-Pinna, 0 en conjuntos compuestos por los hijos de la aristocracia que rodeaban
al monarca y se encargaban de determinados cultos, como sefiala Ripke, lo que
explicaria que coincidiesen con el Rex Sacrorum en algunas ceremonias; no obstante,
ambas explicaciones no son, por supuesto, excluyentes. Su participacion en multitud de
festividades, tanto de apertura como de clausura de la guerra, pero siempre en relacién
con la purificacion, es una sefial clara de lo que la guerra representaba para los primeros
romanos, una alteracion que favorecia la contaminacion. Sin embargo, el relato que ha
llegado hasta nosotros de su aparicion no esta directamente relacionado con la guerra,
sino con una plaga y la lucha contra la misma, siendo el ancile una sefial de
permanencia de la ciudad, no un elemento que garantizase la victoria en la guerra. Si a
esto unimos el papel de Mamurio y la fiesta del 15 de marzo nos encontramos con que
el estudio de esta hermandad plantea més interrogantes de los que responde, unos
interrogantes que no podemos responder con un estudio que se cifia a la religion
romana, pero quizas no haya forma de desentrafiarlo o quizas estas nuevas incognitas

solo sean fruto de la reconstruccion de los analistas.

44



La euocatio se relaciona directamente con otra de las caracteristicas esenciales de la
mentalidad religiosa romana, la obsesiva precaucion frente a cualquier falta, como
muestra la formula utilizada en este ritual. La euocatio ejemplifica el pragmantismo
romano al integrar las divinidades foraneas si con ello se favorecian los intereses de la
comunidad; pero también era una formula que podia utilizarse para la guerra
psicoldgica, pues arrebatar la proteccién divina al enemigo lo desmoralizaria y con ello
se favoreceria su rendicion. Es un ritual que nos traslada a una comunidad en expansion
mediante las armas que, al mismo tiempo, no queria poner en peligro su prosperidad al
ofender a alguna divinidad. Pese a la escasa informacién que puede aportarnos de la
sociedad romana del momento, lo cierto es que, a partir del paralelo con un pueblo
indoeuropeo como los hititas, podemos concluir que remite al tronco cultural del cual

procedian los romanos.

La deuotio lleva implicito un grave problema, pues no esta clara su naturaleza, su
clasificacion dentro de las categorias religiosas creadas por la historiografia
contemporanea, puesto que reline unas caracteristicas que lo llevan a ser incluido en
muchas de ellas pero a no ajustarse a ninguna. La deuotio ducis parece implicar una
comunidad ya creada, con fuertes lazos de relacion, puesto que un sacrificio personal
por parte del general seria un precio muy gran a pagar si el compromiso era minimo. Al
mismo tiempo, la deuotio hostium trataria de contentar a las divinidades con las vidas de

los enemigos en pago por las de los romanos.

En el caso del Equus october el ritual también parece remontarse a unos origenes
indoeuropeos, como se ha sefialado a través de los paralelismos con el mundo védico.
Al mismo tiempo, la competicion por la cabeza nos traslada a la etapa del sinecismo
romano, en la que, quizés, el conflicto armado se vio sustituido por esa pugna pacifica.
No obstante, se trata de un ritual extrafio que plantea numerosos interrogantes y que,
probablemente, la construccion que ha llegado hasta nosotros fuese el resultados de la
unién de elementos religiosos heterogéneos, cuyos significados desconocemos y que, de
ser cierto, invalidarian cualquier explicacion univoca en cuento al papel que jugaba este

ritual dentro del mundo religioso romano.

El triunfo constituye el ritual que méas informacion nos proporciona de los cambios
que fue experimentando la sociedad romana a lo largo de los siglos, asi como de las

numerosas influencias que dejaron su huella en la ciudad del Tiber; pero también es el

45



ritual més dificil de estudiar debido a la ardua tarea de desentrafiar cada una de las
influencias que se pueden distinguir y atribuirles un significado adecuado en relacion
con el resto de la celebracién. Esto se debe a la gran cantidad de informacion que
poseemos, pues, al ser el punto culminante de la carrera de cualquier prohombre, los
testimonios recogidos son muy numerosos Yy las influencias y cambios muy variados.
Parece que la ceremonia triunfal, en origen, era otra lustracion con motivo del final de
un conflicto, pero la posicién destacada que ocupaba el comandante de las fuerzas
romanas hizo que su figura fuese cobrando cada vez mayor relevancia, hasta el punto de
que los historiadores le atribuyeron una posicion entre lo divino y lo humano. De esta
forma, las sociedades de las que habla son muy variadas, cambiantes a lo largo del
tiempo, reflejando los cambios de la sociedad romana aln en épocas que conocemos
con mucha mas claridad que la época arcaica. Pese a todo, no podemos obviar el
componente de lustracion que esta celebracion guardaba en los elementos que podemos

juzgar como de época mas remota, como por ejemplo la procesion.

En conclusion, un analisis general de lo que conocemos hasta ahora de los ritos y
sacerdocios de la guerra en la religion romana arcaica nos lleva a considerar que
existian dos tipos de rituales, unos de purificacion (como la hermandad de los salii y los
rituales que protagonizaba o las celebraciones del triunfo o el Equus october), otros de
propiciacion (como la deuotio) y otros profilacticos (como la fraternidad de los fetiales
0 la euocatio). Por consiguiente, estos ritos se pueden agrupar en relacion con el
contenido, pero no hay afinidades entre todos ellos en cuanto a la forma o el fin;
empero, cumplen su cometido, pues nos muestran las preocupaciones de la sociedad

romana respecto a la guerra y su relacion con la esfera sobrenatural.

Todas esas funciones que cumplian estos ritos y sacerdocios en relacion con el
fendomeno bélico, lo cumplian otros ritos y sacerdocios en cuando a otros aspectos de la
vida, como por ejemplo, la actividad agricola, la fecundidad de la poblacion o la
proteccion de los infantes y su paso a la edad adulta. De manera que la guerra era
considerada como un aspecto mas de la vida, en el que la sociedad romana mostraba las
mismas caracteristicas y exigencias que con el resto de esferas de la existencia y que se
estaba marcada por las mismas insistencias que el resto de la religién romana, a saber, la
obsesion por la conservacion, la prevencion y la purificacién, todas ellas destinadas a
evitar todo mal procedente de la esfera sobrenatural que pudiese dafar a la comunidad.

46



IX. indice de fuentes literarias®

- Dionisio de Halicarnaso:

B ANL ROML 2, 72, 13

BOANL ROM. 3, 61, Leooiieeiiieee e 40
- Plutarco:

B NUMLL2. e 13,15

B CAM. L7 15

B CaM. 18 13, 15, 19
- Marco Tulio Ciceron:

B REP. 2, 3L s 13

B Off. L, BB 15
- Tito Livio:

B 0 24, 49 17

B L, 32, B 13,14

B 1,32, 614 e 13

B 4,30, 13-14. 18

B 7,6, LoD e 30

B 8,0, L-Bi e 27

B 0,10, 611, 1, 9 e 18

B 3, 8, 2 17
- Plinio el Viejo:

BN H. 22,2, 3 14
- Servio:

B A ABN. 9, 53 s 14

B A ABN. 10, 1. 14

A AeN. 12, 118-119. it 17
- Marco Terencio Varron:

B LINg. LAt 5, 86 . e 16
- Marco Porcio Caton:

B AQE. 142, s 20

> Las abreviaturas siguen el modelo planteado en: Hornblower, Simon, Spawforth, Antony (Eds.), The
Oxford classical dictionary, Oxford University Press, Oxford, 1996.

47



Publio Ovidio Naso:

B FASt. 3, 259-397 ..
Ambrosio Teodosio Macrobio:

B SAt 3,9, 6-8. i

B SAt 3.9, 9-12 s

48



X. Bibliografia
Aldea Celada, J.M., “La devotio de Decio Mus”, El Futuro del Pasado, n° 2, 2011.

Alvar, Jaime, “La formula de la Evocatio y su presencia en contextos
desacralizadores”, Archivo Espafiol de Arqueologia, n°® 53, Instituto Espafiol de
Arqueologia, CSIC, Madrid, 1984.

Basanoff, W., “Deuotio de M. Curtius eques”, Latomus, n°® V111, Nueva York, 1949.

Bayet, Jean, “Le rite du fécial et le cornouiller magique”, Mélanges d’archéologie et

d’histoire, n° 52, 1935.

Bayet, Jean, La religibn romana: historia politica y psicologica, Ediciones
Cristiandad, Madrid, 1984.

Beard, Mary, North, John, Price, Simon, Religions of Rome, Cambridge University
Press, Cambridge, 1998.

Beard, Mary, El triunfo romano. Una historia de Roma a través de la celebracion de

sus victorias, Critica, Barcelona, 2009.

Blaive, Frédéric, “Indicitio Belli: recherches sur 1’origine du droit fécial romain”,

RIDA, n° 15, 1993.

Bonfante Warren, Larissa, “Roman Triumphs and etruscan kings: The changing face
of the Triumph”, The Journal of Roman Studies, Society of the promotion of Roman
Studies, n° LX, 1970, London.

Bouthoul, Gaston, Traité de polémologie: sociologie des guerres, Payot, Paris, 1970.

Brisson, Jean-Paul (Dir.), Problémes de la guerre & Rome, Mouton & Co, Ecole

Pratique des Hautes Etudes, Paris-La Haya, 1969.

Devereux, George, “The Equus October ritual reconsidered”, Mnemosyne, n°® XXIIlI,
fasc. 3, 1970.

Dumézil, Georges, La religion romaine archaique avec un appendice sur le religion

des étrusques, Payot, Paris, 1987.

49



Ferri, Giorgio, “Una testimonianza epigrafica dell’evocatio? su un’iscrizione di
isaura vetus” en S. Antolini, A. Arnaldi, E. Lanzillotta (Eds.), Giornata di studi in onore
di Lidio Gasperini, Roma, 2010.

Garlan, Yvon, La guerra en la antigliedad, Aldebaran, Madrid, 2003.

Guillén, José, Urbs Roma: Vida y costumbres de los romanos. Vol.3, Religién y

ejército, Salamanca: Sigueme, 1994.

Harris, William V., War and imperialism in republican Rome, Clarendon Press,
Oxford, 1979.

Hornblower, Simon, Spawforth, Antony (Eds.), The Oxford classical dictionary,
Oxford University Press, Oxford, 1996.

Janssen, L.F., “Some unexplored aspects of devotio deciana”, Mnemosyne, n°
XXXV, fasc. 3-4, 1981.

Le Bonniec, H., “Aspects religieux de la guerre & Rome”, en Brisson, Jean-Paul
(Dir.), Problémes de la guerre & Rome, Mouton & Co, Ecole Pratique des Hautes
Etudes, Paris-La Haya, 1969.

Marcos Celestino, Monica, La religion romana arcaica: una propuesta metodoldgica
para su estudio, Signifer Libros, Madrid, 2004.

Martinez-Pinna, Jorge, “La danza de los salios, rito de integracion en la curia”,
Archivo Espafiol de Arqueologia, n® 53, Instituto Espafiol de Arqueologia, CSIC,
Madrid, 1980.

Ogilvie, R.M., Los romanos y sus dioses, Alianza Editorial, Madrid, 1995.

Orlin, Eric M., Temples, religion and politics in roman republic, E.J. Brill, Leiden,
1997.

Rupke, Jorg (Ed.), A companion to roman religion, Blackwell, Oxford, 2007.

Rupke, Jorg, Religion in Republican Rome. Rationalization an Ritual Change,
University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 2012.

50



Sacco. Leonardo, Devotio: aspetti storico-religiosi di un rito militare romano,
Aracne, Roma, 2011.

Scheid, John, Quand faire, c’est croire: Les rites sacrificiels des Romains, Aubier,
2005.

Scullard, H. H., Festivals and Ceremonies of the Roman Republic, Thames and
Hudson, Londres, 1981.

Versnel, H.S., “Two types of roman deuotio”, Mnemosyne, n® XXIX, fasc. 4, 1976.

Wiedemann, Thomas, “The Fetiales: a reconsideration”, Classical Quarterly, n® 36
(2), Clarendon Press, Oxford, 1986.

51



