[Escriba aqui]

W Universidad
A0l Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

EN TORNO AL DIOS TELESFORO Y SU PRESUNTA
RELACION CON LOS GENII CUCULLATI CELTAS

Autor

Ramoén Arnal Calvo

Director

Francisco Marco Simoén

Facultad de
Filosofia y Letras

Universidad Zaragoza

2015



http://www.unizar.es/
http://fyl.unizar.es/

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

RESUMEN:

Telesforo, hijo tardio de Asclepio, sigue siendo un gran desconocido. En este
Trabajo de Fin de Master se ponen de manifiesto las investigaciones y distintas
interpretaciones de la comunidad cientifica sobre su origen, contexto y
significado en base a las fuentes escritas, iconogréficas y monetales. Se analiza
la presunta relacion con los genii cucullati celtas y la importancia de Frigia en el

origen de Telesforo de Pérgamo.

PALABRAS CLAVE:

Telesforo. Genii cucullati

ABSTRACT:

Telesphoros, late son of Asclepius, is still a great unknown. In this Final Master
Work are revised the research and different interpretations of the scientific
community on his origin, context and meaning based on written, coinage and
iconographic sources. It is analyzed the presumed relationship with the Celtic
genii cucullati and the importance of Phrygia in the origin of Telesphoros of

Pergamum.

KEY WORDS:

Telesphoros. Genii cucullati

Agradecimientos:
Mi mas sincero agradecimiento al Prof. Francisco Marco por confiar en mi y por
ayudarme con toda su experiencia y conocimientos en la realizacién de este

trabajo



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

INDICE
Pagina

1. INTRODUCCION.....ouuuiiieei e, 4
2. ESTADO DE LA CUESTION. ......ooiiiiiiiiiiiiieee e, 5
3. METODOLOGIA Y FUENTES DE INFORMACION.........cccccovevvnnnne. 8
4. COMIENZO, EXPANSION Y FIN DEL CULTO.......cooeerrreerereveeeen 12
5. MONUMENTOS Y REPRESENTACION ICONOGRAFICA................... 20
6. EL CULTO A TELESFORO EN PERGAMO.........ccooiverrererieenanennn, 26
7. FUNCIONES Y SIGNIFICADOS DE TELESFORO.............cceeeennnnn. 31
8. SOBRE LOS GENII CUCULLATI CELTAS.....ooioviveeeeeeeeee e 41
9. EL ORIGEN DE TELESFORO.........uuuuiiieeeieeeeeeee e, 50
10. IMPORTANCIA DE FRIGIA EN EL ORIGEN DE TELESFORO.......... 56
11, DISCUSION. ...ttt e 59
12. CONCLUSIONES........cociiieeeeeeeeeeee ettt nen s en s 62
13. BIBLIOGRAFIA. ... 65
14. ANEXO FIGURAS. ...t e, 74
15. INDICE DE FIGURAS........cooviiieieieteeeeeeeseeeee ettt enenanannn, 107



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

1. INTRODUCCION

Telesforo, hijo de Asclepio, es un dios menor de la salud que surge en el siglo |
d.C. en el Santuario de Asclepio en Pérgamo, y cuyo culto se constata desde el
reinado de Adriano hasta el de Galieno. La representacién iconografica, muy
estable a lo largo del tiempo, es la de un nifio descalzo, de frente y de pie que

viste un manto con capucha (cucullus).

Las monedas y hallazgos arqueoldgicos nos permiten conocer su iconografia y
la expansion geografica por Asia Menor, Grecia, Macedonia, Tracia, Dacia,
Panonia y Roma. Sin embargo, las escasas fuentes literarias y epigréaficas
aportan muy poco sobre su culto y significado. Por ello, Telesforo sigue siendo

un gran desconocido que guarda numerosas incognitas por resolver.

El origen de Telesforo es una cuestion que todavia esta en discusion. Se han
propuesto hipotesis que lo vinculan a los etruscos o a los celtas, especialmente
a estos ultimos. El culto a Telesforo y a los genii cucullati celtas se solapa en el
tiempo y comparten algunos elementos iconograficos parecidos que indican un
mismo origen indoeuropeo. Generalmente se acepta que el origen de Telesforo
serian los genii cucullati llevados a Galacia con la migracién gélata del 11l a.C.
Pero esa hipotesis plantea serias dudas. Con el fin de profundizar en el asunto
del origen, el trabajo se ocupa, en primer lugar, de estudiar dos campos muy
amplios y diferenciados: el culto a Telesforo como dios greco-romano y el culto
a los genii cucullati celtas en Galia y Britania. La complejidad del tema justifica,

por si solo, el interés para haber elegido a Telesforo como tema de estudio.

Este Trabajo de Fin de Master pretende exponer las investigaciones y las
distintas interpretaciones de la comunidad cientifica sobre el origen, contexto,
funciones y significado de Telesforo. El objetivo que se establece es discernir la
supuesta relacion con los genii cucullati celtas, y debatir el posible origen del
precursor de Telesforo y la ruta seguida hasta su asimilacién como dios griego

de la salud.



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

2. ESTADO DE LA CUESTION

Los investigadores germanicos del siglo XIX fueron los que sentaron las bases
del estudio de Telesforo. Panofka (1845), en su estudio Asklepios und die
Asklepiaden, da a conocer el mundo de los santuarios de Asclepio y, aunque no
trata en detalle la figura de Telesforo, si pone de relieve la importancia de
algunas monedas que muestran la veneracion y la participacion que tenia en la
triada sanadora junto a Asclepio e Higea. Schenck (1888), en su De Telesforo
Deo, Dissertatio Inauguralis de la Universidad de Goéttingen, presenta una serie

de epigrafes que mencionan a Telesforo.

Wroth (1882) es el autor de la primera monografia y tuvo la virtud de redescubrir
la figura del pequefio dios griego, incitando al estudio y debate de los eruditos y,
a pesar del tiempo transcurrido, sigue siendo un trabajo de obligada consulta. La
monografia, bien estructurada y con excelentes notas aclaratorias, se basa en el
estudio detallado de la numismatica de Telesforo y desarrolla su contenido
tratandolo, exclusivamente, como un dios menor griego. Roscher (1886) publica
la voz Telesphoros en el Lexicon de Mitologia Griega y Romana, describiendo
representaciones iconograficas en monedas de Asia Menor y figuritas celtas que
identifica con Telesforo. Por su parte, Reinach (1901) publica en el LIMC la voz
cucullus, el elemento mas caracteristico y visible en todas las iconografias de
Telesforo; mas tarde, publica una nueva aportacion sobre Télesphore en la que
afirma que ni su nombre ni su origen son griegos, sino que proviene del norte y,
mas concretamente, de Tracia. Poco después, el francés Darier (1919) introduce
la voz Telesphorus en el Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines.
Durante los afos siguientes, el debate académico sobre Telesforo se centra en
su representacion iconografica y el significado religioso.

Sin embargo, el revelador hallazgo, en 1931 en Wabelsdorf (Carintia), de dos
altares votivos con la inscripcion “genio cucullato” dio pie a identificar los espiritus
encapuchados celtas con Telesforo griego. Al mismo tiempo, se reprodujo el

interés por unas monedas de la tribu gala Segusiavi, datadas entre 57-27 a.C.,
5



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

en las que aparece Hércules y un pequefio personaje con manto y capucha
recogida. Ambos hechos, suscitan un gran interés por el estudio de la cultura
celta y las interrelaciones con Grecia y Roma, y viceversa. La semejanza de las
vestimentas de Telesforo y los genii cucullati celtas enciende un acalorado
debate sobre el origen de Telesforo y comienzan a identificarse como Telesforo
a las figuritas de genii cucullati celtas halladas en excavaciones de toda la

Céltica.

Egger (1932) defiende vehementemente la hipotesis del origen celta y sugiere
que fue introducido en Asia Menor por los galatas como una manifestacién de un
espiritu celta. Por su parte, Kerenyi (1933) replica defendiendo el origen greco-
asiatico al exponer que el personaje pudo llegar a través de los etruscos en su
migracion desde Asia, pasando luego, a las tribus celtas de la Galia Cisalpina y
a toda la Céltica, de tal forma que los barbaros habrian conocido al genio

encapuchado solamente en sus versiones griega, etrusca y romana.

En pleno debate académico sobre el origen, Deonna (1955) publica la mas
completa y documentada monografia sobre Telesforo. El estudio hace un
exhaustivo estudio de todos los puntos relacionados con Telesforo y otros
cucullati, proponiendo numerosas aportaciones personales. Sin duda, es la
mejor monografia hasta la fecha y sigue siendo la principal fuente de consulta 'y
referencia para todos los investigadores que se interesan por la figura de

Telesforo.

Las excavaciones arqueoldgicas dan paso al conocimiento de los relieves de
cucullati de Britania en triadas y las figuritas individuales en la Galia. Toynbee
(1957) publica una relacion de encapuchados celtas presentando 15 relieves de
la Britania romanizada. Green (1983) aborda en profundidad la cultura y religion
en los territorios celtas bajo dominaciéon romana. Davidson (1989) defiende el
origen germanico de Telesforo. Epstein (1994) relaciona los cucullati con las
sagas islandesas y nordicas mientras que Verkerk (1998) progresa en el estudio

de los espiritus celtas. Pueden consultarse listas de genii cucullati en Egger



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

(1932), Heichelheim (1934), Noll (1953), Jenkins (1953), Toynbee (1957) y, mas
recientemente, Verkerk (1998) y Aldhouse-Green (2004).

En cuanto a la faceta de Telesforo como dios del mundo greco-romano ha sido
estudiado por Ruhfel (1994b) en el LIMC, bajo s.v. Telesphorus, donde hace una
excelente descripcion de Telesforo griego, complementada con 30 imagenes
muy aclaratorias de diferentes monumentos. Goc¢eva (1994), también en el LIMC
bajo s.v. Asklepios (in Thracia), recoge aspectos del culto a Asclepio que,
indirectamente, proporcionan cuestiones muy interesantes para comprender la
gran aceptacién que tuvo Telesforo en Tracia. El culto en Tracia se complementa
con los trabajos de Ehling (2005) y Alfieri (2012) en los que aluden a la presencia

de Telesforo en relieves que representan al jinete héroe tracio.

Por otra parte, la vestimenta del cucullus y los personajes que la portan ha sido
promovida a fondo por D’Ambrosio (1994) y Calvetti (2000). Otros investigadores
italianos como Giglioli (1951), Felletti (1966), Lattanzi (1977) y Bonanome (2014)
realizan aportaciones a la figura de Telesforo. Una explicacion de la
transformaciéon en Anatolia del cucullatus celta en dios griego ha sido planteada
por Colli (1997). Bonanome (2014) publica un altar de Telesforo que habia
pasado desapercibido y aporta una hipotesis mas especifica del significado

etimolégico de la palabra Telesphoros.

En Espafia, Telesforo ha sido estudiado por Perea (1996-2001), publicando
varios trabajos sobre distintos aspectos del dios de Pérgamo. En uno de ellos
(2002), propone que Telesforo sea considerado como paradigma del culto de los
capsarii, mientras que en otro (2006) analiza con detalle el voto de un tesorero
imperial por ser el primer epigrafe en la que se menciona a Telesforo. También
hace mencion a los hallazgos arqueolégicos de unas figuritas descubiertas en la

zona de Asturica Augusta (Astorga), que pudieran tener relacion con Telesforo.



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

3. METODOLOGIA Y FUENTES DE INFORMACION

En primer lugar, se ha realizado una amplia busqueda bibliogréafica y documental,
tanto de las referencias publicadas hasta nuestros dias como de las fuentes
literarias antiguas. Principalmente, se han utilizado los recursos de la Biblioteca
de la Universidad de Zaragoza, a traveés del motor de busqueda Alcorze, que
contienen unas cien bases de datos entre las que se incluyen ScienceDirect,
Scopus, Dialnet, Web of Science, CSIC, etc. También ha sido de gran utilidad el
Catélogo Roble que permite el acceso a los fondos de nuestra Biblioteca. Por
otra parte, se han consultado directamente otras bases de datos como L’Année
Philologique, Internet Archive, Academia, Persée, Gallica, Biasa, Google
Académico, Interclassica, Europeana, Sudoc, etc. Se han consultado museos e
instituciones que permiten acceder a un numero reducido de obras online como
es el caso del Museo del Louvre, British Museum, Fotosar, CERES, Metropolitan
Museum, etc. Como gestor bibliografico se ha utilizado Refworks y se ha llevado
un archivo propio que se actualizaba cada vez que se accedia a una nueva

referencia.

Como obras de consulta de términos latinos se ha hecho uso del Dictionnaire
des Antiquités Grecques et Romaines, editado por Daremberg-Saglio. La
blusqueda iconogréafica es imprescindible en un trabajo que requiere identificar y
comparar las representaciones de los genii cucullati y del dios Telesforo. Por ese
motivo, este trabajo incluye un nimero muy elevado de figuras con el animo de
ayudar al lector a seguir las explicaciones del texto. Para ello se han consultado
diversas fuentes, especialmente el Lexicon Iconographicum Mythologiae
Classicae LIMC en su version impresa de 1994 y en su version iconicarchive de
Internet. Han sido muy utiles las imagenes y descripciones de diferentes
personajes representados en todo tipo de monumentos arqueolégicos. Una gran
parte de las figuras se han tomado de los articulos de investigacion de los
autores resefiados en la bibliografia. No obstante, en los casos en que ha sido
posible obtener, licitamente, fotografias de mayor calidad, se han sustituido por
las fotografias de los trabajos tomadas con escasos recursos técnicos. En cuanto

a las revisiones numismaticas, se han consultado obras basicas de referencia

8



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

como los libros Howgego o Penn pero, principalmente, se ha accedido a diversos
recursos de internet por estar mas actualizados y con imagenes de mayor
resolucién. La identificacion de las monedas se ha hecho, en general, a través
del catdlogo Roman Imperial Coins RIC.

Como se ha indicado, las referencias de Telesforo en fuentes literarias son muy
escasas y apenas informan sobre su culto y personalidad. Como fuentes
primarias, se ha recurrido a Pausanias, Aristides, Marino y Damascio; asi como
a distintos autores clasicos que, generalmente de forma indirecta, mencionan
aspectos de Asclepio o Telesforo que pueden ser relevantes. Concretamente, se
han consultado pasajes de Aristofanes, César, Dion Casio, Dionisio de
Halicarnaso, Estrabon, Herodiano, Justino, Juvenal, Marcial, Petronio, Plinio,

Plutarco, Tito Livio...

Pausanias escribe las primeras referencias de Telesforo -breves pero muy
interesantes- en algunos pasajes de su Descripcion de Grecia que permiten
asociar al pequefo dios con el Santuario de Asclepio en Pérgamo, donde se
documenta, por primera vez, el culto a Telesforo como dios sanador. Pero, sin
duda, los comentarios mas interesantes se encuentran en los Discursos
Sagrados del sofista Elio Aristides (118-180 d.C.) que los escribe, a partir del
170, rememorando los dos afios de estancia en el Asclepion de Pérgamo, donde
le trataron con éxito su enfermedad. Su devocion por Asclepio es absoluta y la
manifestara en todos sus comentarios y dedicatorias, describiendo, al mismo
tiempo, aspectos muy interesantes de Telesforo y del proceso de la incubatio.
Ya en el siglo V, Marino, en su Biografia de Proclo, y Damascio en su
Dubitationes et Solutiones, dejan los dltimos y breves comentarios sobre

Telesforo.

Afortunadamente, las fuentes epigraficas son mas numerosas y proporcionan
informacion valiosa para conocer el culto y significado de Telesforo. El origen de
los epigrafes es muy variado aunque el mayor numero son de caracter votivo y
proceden de Grecia y Tracia. Algunos ya fueron recogidos por Schenk (1888) en
De Telesphoro deo, donde deja una bella descripcion de Telesforo basada en su

9



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

interpretacion etimoldgica.! Evidentemente, el Corpus Inscriptiones Graecae |G,
recopila los epigrafes que mencionan a Telesforo. Asi, con el nombre Donaria
Aesculapii Hygiae aliorum deorum medicorum, se recogen varios epigrafes que
hacen referencia a Telesforo, la mayoria del siglo 11l d.C. Por su interés para
datar el inicio del culto a Telesforo se conoce un epigrafe,? del 98-102 d.C. en
Pérgamo, que incluye la primera mencion a Telesforo. Hacia finales del siglo |l
ya era venerado en la Grecia Continental e Insular como prueban numerosos
epigrafes de Atenas (IG Il, 2127, 2227, 4531, 4533s, 4541) y de Epidauro (IG IV,
421, 472, 477, 559, 560-562, 564-565, 570), (Colli 1997, 582).

El I1G 111,1,1159, de finales del siglo 1l d.C., menciona a Telesforo como hijo de
Asclepio; el IG 1l, 2127.6, datada entre 190-200 d.C., permite deducir que, en esa
época, ya se veneraba a Telesforo en Roma; el IG 112, 4531 es un epigrafe
grabado en un altar de Agios Elias, dedicado a los tres dioses de la salud; el IG
II, 4533.27 identifica a Telesforo como compariero de Asclepio e Higea; el 1G II-
112, 4533, del lll d.C., es un Hymnus ad placandam pestilentiam conditum en el
gue se agradece a Telesforo por haber librado de la peste a los atenienses; el

IG 112, 5433, contiene una dedicatoria por haber tenido un nifio sano.

Asclepio era muy conocido y venerado en Tracia por lo que su culto, y también
el de Telesforo, estan documentados en epigrafes de relieves votivos hallados
en los santuarios tracios. Los IGBulg Il, 517 y IGBulg 11, 521 de Glava Panega;
o el IGBulg 112, 1669, analogo al de Karanovo en Stara Zagora. Hay algunos
relieves con representacion del jinete héroe tracio junto con Telesforo y otros,
mMAas numerosas, cuyo epigrafe asimila el jinete a Asclepio como en IGBulg 1V,
2134. Otros epigrafes interesantes se encuentran en relieves de Apulum (CIL IlI,

979) y Potaissa, ambos en el norte de Tracia, y en Sarmizegetusa y en Aquincum

1 Schenk, Ludwig, 1888. «Telesphorus is est, qui summam perfectionem, qua ipse fioret, fert
hominibus... Quo etiam factum esse judico ut ephebi Athenienses Romana aetate hunc demum
sodalicii sui quasi praesidem reciperent, cum iis potissimum, qui in epheborum numerum recipi
volebant, corporis et sanitatis illa perfectione opus esset, cui Telesphorus praeerat
comparandae».

2 Conze-Schuchardt, 1899, Athen. Mitt., 24, p. 170-1; Habicht 1969, Die Inschriften des
Asklepieions, Altertimer von Pergamon, VI, 3), n. 125.

10



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

en Panonia. Con relacion a los genii cucullati interesa destacar el altar votivo de

Wabelsdorf que contiene un epigrafe dedicado a “genio cucullato”.

Las fuentes arqueoldgicas son numerosas y de distintos tipos: grupos
escultéricos, estelas, figuritas, monedas, gemas, etc. Todo este material, que se
describira mas adelante, permite conocer las caracteristicas identificativas de
Telesforo y las diferencias con los cucullati celtas. Algunas esculturas
monumentales de Asclepio incorporan a Telesforo como wuna figura
empequefiecida a sus pies. Las figuras en las que figura solo Telesforo en
terracota son las mas numerosas, aunque también las hay en piedra o bronce.
Por descubrirse en un contexto historico, son interesantes las estatuas o relieves

de Telesforo que forman parte de altares votivos en Roma.

En la gliptica se conocen varias piezas representando a Telesforo en gemas de
jaspe rojo, 6nix, agata y pasta de vidrio. Finalmente cabe destacar un precioso
diptico en marfil, conocido como Diptico Gaddi, que es la ultima representacion
cronoldgica de Telesforo. Curiosamente, la figura de Telesforo nunca aparece

en vasijas decoradas.

Entre las fuentes numismaticas, nos han llegado un buen nimero de tipos
monetales que representan a Telesforo solo, 0 acompafiado de Asclepio o Higea,
0 de ambos. Todas ellas se acuiaron desde Adriano a Galieno. Las monedas de
Pérgamo son las mas numerosas aunque también se conocen tipos de muchas
ciudades de Asia Menor, Tracia y otros territorios del Imperio Romano. En Roma
solo se emitieron dos tipos en época de Caracalla donde Telesforo figura
acompanado de Asclepio. Las monedas con representaciones de Telesforo
resultan importantisimas para la localizacion del culto, datacion y mapa de la

expansion geografica por lo que se resefian varias de ellas a lo largo del trabajo.
Finalmente, debo destacar los numerosos articulos de investigacion académica

que he revisado y que, sin ellos, no habria sido posible la realizacién de este
trabajo.

11



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

4. COMIENZO, EXPANSION Y FIN DEL CULTO

Puesto que Telesforo es considerado hijo de Asclepio, parece oportuno recordar
algunos aspectos de su padre ya que, con mucha frecuencia, se los representa

juntos.

Asclepio es un dios de la mitologia griega muy representado en fuentes
iconogréficas, y mencionado por los autores clasicos. Se considera que su
precedente egipcio es Imhotep y que, posteriormente, a través del dios fenicio
Eshmun de Sidén, derivo en una deidad hibrida Eshmun-Asclepio (Zafir 1952,
33). En monedas de Berytus (Beirut) se representa a este dios portando gorro
frigio entre dos serpientes cornudas, 0 con una sola serpiente enroscada al
bastén (Hart 1966, 87). Ese pudo ser el modelo de transicion de Fenicia a Grecia

donde Asclepio tuvo una gran difusion a partir del IV a.C.

Sin embargo, el precedente mas antiguo podria encontrarse en Babilonia. El
descubrimiento de tres estatuitas en bronce en el Santuario de Hera en Samos
proporciona una importante prueba de la influencia que pudo ejercer
Mesopotamia en Grecia, con relacion a los démones de la enfermedad y los
dioses de la curacion. Los bronces representan a un hombre de pie en oracion
junto a un gran perro. Hallazgos similares en Mesopotamia y textos cuneiformes
relacionarian esas figuras con la diosa babilonia de la salud, Gula de Isin, la gran
Azugallatu —diosa de la sanacion en la mitologia acadia y babil6onica-,
representada junto a un perro sagrado que seria el mensajero y evocador de la
sanacion; el hallazgo de una serie de enterramientos de perros en su templo
probaria que en su culto se sacrificaban esos animales. Por otra parte, en la
estatua crisoelefantina de Asclepio en Epidauro, también se lo representa con
un gran perro a su lado. Es mas, solamente en Anafi, una isla de las Cicladas
cerca de Tera, Apolo es venerado como Apolo Asgelatas y se celebra en su
honor el festival Asgelaia. Burkert sefiala que la pronunciacion de las palabras
asgelatas/azugallatu sonarian igual que si omiten los morfemas variables —az (u)

gallat (u), Asgelat (as)-, por lo que sugiere que en esa isla, Asgelatas invocaria
12



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

a Azugallatu, y que Apolo Asgelatas seria una prueba de la asimilacion de dioses
carismaticos de la tradicibn de mesopotadmica en la cultura griega arcaica
(Burkert 1931, 79). Un significado similar podria darse a los bronces de Gula
encontrados en Samos. También los origenes de la incubatio se remontan mas
alla de la divinidad panhelénica y llegan hasta el Imperio Mesopotamico (Alby
2015, 189). Parece ser que en el trasvase de elementos orientales
mesopotamicos a Grecia estaria el verdadero origen de Asclepio.

La primera fuente escrita que menciona a Asclepio es la lliada de Homero (VI
a.C.) donde nos habla de sus hijos Podalirio y Macadn, héroes que sanaron con
practicas médicas a los griegos heridos en Troya, aunque también practicaban
la oniroterapia que tanta trascendencia alcanza en los ritos de la incubatio.®
Hesiodo (VII a.C.) relata el mito de Asclepio, hijo de Apolo y de la mortal
Corbnide. Su esposa, Epione, personifica la amabilidad, y la palabra epios
pudiera formar parte del propio sufijo de Asklepios, lo que atestigua su actitud
bondadosa para con los que sufren; es por ello que recibe el epiteto de
“incesantemente benévolo” (Graves 1985, 214). Pindaro* (ca.518-ca.438 a.C.)
alude a él como dios mitolégico mientras que Aristéfanes® (444-385 a.C.) lo cita,
en la comedia Pluto, en calidad de médico que sana a los pacientes que acuden

a sus populares santuarios.

El Santuario de Asclepio méas antiguo es el de Trica (Tesalia), donde se
celebraba un culto adaptado de la prehistoria religiosa, basado en oraculos y
sanaciones a través de la incubatio. Desde alli se extendi6 por todo el
Peloponeso, especialmente en Epidauro, y alli es donde se configura la

iconografia y los simbolos que definen a Asclepio y su familia. A sus hijas se las

8 Pausanias lll, 26, 9 y Estrabon, VI, 284.

4 Pindaro, Odas Piticas, 474. “Querria que Quirén pudiese vivir... Tal como antafio era en vida y
crio al amable maestro del alivio que el cuerpo fortalece, a Asclepio, al héroe que expulsa toda
suerte de plagas”. “Apolo... con un s6lo paso primero llegando, del cadaver (de Coroénide) al nifio
saco... Y al centauro magnesio lo llevé y encargd le ensenara curar a la gente las plagas que
causan dolores sin cuento”.

5 Aristéfanes, Pluto, 630. “El amo ha tenido una grandisima suerte, 0 mas bien el propio Pluto,
pues en lugar de ciego, sus 0jos se han abierto, sus pupilas se han iluminado, tras haber

obtenido el favor de Asclepio el sanador”.
13



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

presenta como la personificacion de conceptos médicos: Higea proporciona la
conservacion de la salud, Panacea representa los remedios, Aceso simboliza la
curacion, Egle personifica la belleza natural y Yaso encarna la recuperacion. Un
friso espectacular, hallado en la antigua Filipépolis (Plovdiv, Bulgaria) y datado

hacia IlI-1ll d.C., representa a la familia de Asclepio (Fig.1).

La primera fuente escrita de Telesforo, datada hacia 98-102 d.C., es un epigrafe®
grabado en un pedestal cilindrico de marmol (Fig.2) que se descubrioé en las
excavaciones cercanas al Santuario de Pérgamo, y que contiene una dedicatoria
del arcarius (tesorero) Hermes Pergameno de Misia en la que invoca a Telesforo
por la salud y la victoria de Trajano en estos términos: “Por la salud y la victoria
del Emperador Nerva Trajano César Augusto Germanico, Hermes Pergameno,
tesorero de Moesia Inferior del emperador, hace un voto a Telesforo: jTelesforo,
Telesforo, Telesforo Salvador, sé favorable!”. Perea (2006, 176,178), considera
gue Hermes seria un liberto imperial de Moesia Inferior, y no de Misia, y que el
voto estaria relacionado con la Primera Guerra Dacica’ que Trajano mantuvo

contra Decébalo, quien intent6 asesinar al emperador.

Desde esa primera mencion epigrafica en Pérgamo, la numisméatica permite
trazar la expansion del culto a Telesforo por buena parte del Imperio Romano.
La primera representacion iconografica se aprecia en monedas de Pérgamo, de
época de Adriano (117-138), (Fig.3) mientras que la ultima corresponde al
reinado de Galieno (260-268). Solamente en Pérgamo se conocen, al menos,
quince tipos monetales de épocas de Adriano, Antonino Pio, Marco Aurelio, Lucio
Vero, Cémodo, Caracalla, Geta y Galieno. A partir de Antonino Pio, Telesforo
aparece, en algunas ocasiones, enmarcado en un ediculo como dios griego. El
inicio del culto a Telesforo en Pérgamo nunca se ha puesto en entredicho. Sin
embargo, el descubrimiento de una figurita votiva de Telesforo en las
excavaciones del Asclepion de Trica levanta ciertas dudas (Felletti 1966, 674).

No obstante, esa figurita pudo haber sido llevada alli por algin devoto

6 Cfr. 2.
7 Dion Casio, Historia de Roma, 68, 8.

14



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Desde Pérgamo, el culto se extendid a otras regiones de Asia Menor donde se
conocen monedas de ciudades de la propia Misia, de Bitinia, Panfilia, Pisidia,
Cilicia, Capadocia, Licaonia, Frigia, Eolida, Jonia, Caria, Lidia, Licia; asi como,
de Lesbos, Samos, Atenas, Tesalia, Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia y Roma
(Fig.4), (Darier 1919, 72). En todas las ciudades se veneraba a los tres dioses:
Asclepio, Higea y Telesforo. Particularmente interesante es una moneda de
cobre de Antonino Pio, de Nicea (Bitinia), en la que figura la inscripcion “Telesforo
dios de Nicea” (Fig.5), lo que indica que era considerado dios de la ciudad y
venerado, tanto o mas, que en la propia Pérgamo. En Macedonia, el culto estuvo
muy extendido, a decir por las singulares figuritas de terracota encontradas en
Stobi Paeoniae (Stobi), capital de la Macedonia Salutaria, o las halladas en
Anfipolis (Macedonia). En Tracia, las monedas representando a Telesforo son
numerosas y abarcan desde Marco Aurelio hasta Gordiano lll, siendo acuiiadas
por primera vez en Pautalia y poco después en Nicopolis, Adriandpolis, Deultum,

Bizia, Serdica, Trajanopolis, Filipopolis y Marcianépolis (Reinach 1901, 346).

En la Tracia romana, Moesia Inferior, se conocen mas de dos mil relieves
procedentes de unos 350 enclaves arqueoldgicos. La influencia de los cultos
griegos, especialmente en la parte occidental vecina de Grecia, tuvo un fuerte
impacto y un manifiesto sincretismo religioso con las tradiciones y cultos locales
La mayor parte de los epigrafes tracios se inscriben en relieves votivos, después
en altares y, en menor nimero, en cipos o columnas. La lengua empleada es el
griego pero no faltan las inscripciones en latin (Alfieri 2012, 222). Las mas
numerosas estan dedicadas a Asclepio, acompafiado frecuentemente de Higea
y Telesforo; le siguen en nimero las dedicadas a Apolo y las que incluyen al
jinete tracio. No obstante, si se consideran también los relieves anepigraficos, el
orden varia, siendo el jinete tracio el mas representado, seguido de Apolo y
Asclepio (Najdenova 1993, 193).

El jinete es un elemento arcaico comun en Tracia, una divinidad suprema y
omnipotente; un héroe de la mitologia del que se desconoce su identidad y se

representa en relieves, votivos o funerarios, ya sea frente a una mujer junto a un

15



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

altar y serpiente enroscada, o bien cazando con lanza un jabali o volviendo de
caza portando un ciervo. En ocasiones, el mismo Asclepio, al igual que otros
personajes mitolégicos (Apolo, Jupiter...), se asimila al héroe tracio siendo
representado como jinete junto a un epigrafe que menciona expresamente el
nombre de Asclepio® (Alfieri 2012, 221). La hip6tesis mas defendida para estos
relieves es que el jinete es un modelo iconografico convencional para un dios o
un héroe y que son los epigrafes los que personalizan e identifican a la imagen
sin nombre (Dimitrova 2002, 210). La triada sanadora fue muy popular y
venerada en los santuarios-balnearios tracios de Batkun, Glava Panega, Bitola 'y

Pautalia.

En los relieves, Telesforo puede representarse a la derecha de Asclepio, o entre
Asclepio e Higea, o situado en alto entre sus cabezas (GoCeva 1994, 898). En
dos relieves de Glava Panega y Bitola, respectivamente, se representa al jinete
cabalgando hacia la derecha mientras Telesforo ocupa, en uno de ellos, una

acrotera del frontén y, en el otro, se incluye en el campo del relieve (Fig.6).

En otro relieve, probablemente etrusco, de Chiusi (Toscana) se representa a un
jinete encapuchado (Fig.7) (Egger 1947, 95) portando la brida; un escudo
suspendido detras y la lanza en el suelo sugieren que se trata de un guerrero
difunto (Deonna 1955a, 122). En la iconografia religiosa del sudeste europeo, la
capucha se asimila a un ser de otro mundo; el jinete tracio encapuchado indicaria
una presencia funeraria invisible (Davidson 1989, 111). Conviene recordar que

no se conoce ninguna iconografia de Telesforo a caballo.

En Atenas, se puede constatar el culto a Telesforo a través de inscripciones que
lo mencionan en himnos laudatorios. Uno de los mas interesantes es el Hymnus
ad placandam pestilentiam conditus,® un epigrafe ateniense de principios del

siglo Il d.C. en el gue se menciona a Asclepio, Higea y Telesforo. El epigrafe

81GBulg IV, 2134
9 1G lI-1ll, 4533; Kaibel, Epigrammata Graeca, n® 1027.

16



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

consta de tres partes: un exordio dirigido a Asclepio, un himno a Higea y un
himno a Telesforo. En este Ultimo, se ensalza al pequefio dios con un lenguaje
de epitetos grandilocuentes en agradecimiento por haber traido a los atenienses
el remedio para librarles de una peste. Ese hecho de salud publica pudo ser el
inicio del culto a Telesforo en Atenas a partir del 200 d.C. ya que, hasta entonces,
era un dios desconocido para los atenienses (Wroth 1882, 296). La intervencién
de Telesforo y la enorme repercusion que tuvo la peste hizo que su popularidad

se trasladara a muchas ciudades a lo largo del siglo 11l d.C.

La expansion de Telesforo en Roma era un asunto poco conocido, en las
monografias de los primeros investigadores, debido a que sus estudios se
basaban en la numismatica. Ciertamente, la imagen de Telesforo en las
monedas de la ciudad de Roma sélo se representa una vez, junto a Asclepio, en
monedas de Caracalla que se acufan tras su visita a Pérgamo. Se entiende asi
que, con tan exiguas pruebas, no cabia esperar que el culto estuviera extendido
en Roma. Sin embargo, posteriormente se fueron acumulando nuevas pruebas

gue confirman que Telesforo fue venerado en Roma con anterioridad.

Una de ellas es una escultura de culto de 62,5 cm encontrada en el mitreo Castra
Peregrinorum, bajo la cripta de la iglesia de San Stefano Rotondo, que esta
datada hacia 180 d.C., una fecha muy posterior a la construccion del propio
mitreo que era muy venerado por los legionarios (Lissi Caronna 1993, 251). Otra
prueba es un altar cilindrico de 57 cm de altura que se encuentra en Santa Cecilia
in Trastevere (Fig.8) donde Telesforo esta representado junto a dos serpientes
barbudas y con cresta (machos), una a cada lado, junto a sendos timiaterios para
colocar un huevo o quemar incienso distancia (Giglioli 1951, 104). Sin duda, el
Glykon reafirma el caracter ctonico de Telesforo. El altar data de época de los
Antoninos e inicialmente pudo estar en el santuario de la Isla Tiberina que se
encuentra a muy corta. Otro altar votivo cilindrico, de 115 cm de altura y con la
figura de Telesforo, se encuentra en la Abadia de S. Nilo en Grottaferrata (Fig.9).
Esta datado en época de Marco Aurelio, posiblemente en fechas coincidentes
con la peste de 165-166 que trajeron las legiones desde Partia, y que tuvo

efectos duraderos y devastadores (Ambrogi-Bonanome 2012, 249-250). Se da

17



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

la circunstancia de que anteriormente se habian documentado las figuras de
Asclepio e Higea en ese mismo lugar de la Abadia, pero no asi la del pequefio
dios Telesforo que ha sido publicado recientemente por las dos investigadoras.

Finalmente, Bruhl (1956, 127-134) documenta un cipo o columna votiva de 128
cm de altura, encontrada en la Via Aurelia (Fig.10) y datada en II-Ill d.C., en la
que su epigrafe revela que la numerosa colonia de griegos residentes en Roma
eran devotos de Asclepio y Telesforo. En la inscripcion bilingte, latin y griego,
se lee: “Titus Flavius Athenagoras Cornelianus a su maestro y muy buen amigo
Titus Julius Theopompus Pius”. En lo alto del monumento, un relieve representa
a Asclepio y Telesforo junto a la capsa. En el lateral derecho figura una tabella
pugilllaris de cera, y en el izquierdo dos volumina sin abrir; todo ello como

atributos del dios sanador.

Las representaciones y dedicatorias a Telesforo se reducen drasticamente a
finales del siglo Il con la implantacion del Cristianismo. Apuleyo ya habia definido
al demon griego como "divina autoridad intermedia" que actta entre el cielo y la
tierra presidiendo todas las revelaciones, los milagros de los magos y los
presagios de todo tipo; definicibn que se extiende a Asclepio. Los padres de la
Iglesia utilizaron la metafora de Cristo médico para reaccionar contra los dioses
sanadores e instaron a confiar mas en los milagros divinos de Cristo que en los
demoniacos de los dioses paganos, surgiendo de esta manera el milagro en la
téchne iatriké (Alby 2015, 186) con caracteristicas diferentes a las de los suefios

de incubatio.

La concepcion demonoldgica llego al paroxismo al entender la enfermedad como
castigo divino y, aunque esa concepcion no era ajena al pensamiento pagano,
se generaliz6 cuando los cristianos identificaron los dioses paganos con
demonios, intensificando los rasgos negativos que estaban ausentes en los
démones del paganismo, donde eran considerados, simplemente, dioses
encolerizados. En la Antigiedad tardia cristiana, la religion termino por

reemplazar a la medicina, aunque no de una manera total.

18



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Lactancio y Eusebio rechazan los cultos a Asclepio porque lo consideran el
demonio que evita la verdadera salvacion eterna. Justino,° en su didlogo con
el judio Trifon escrito a mediados del siglo Il, ya hace una clara alusion a la
rivalidad que supone Asclepio para el Cristianismo por su benevolencia y
disposicion a hacer el bien y sanar a los enfermos y, por eso, califica sus
curaciones como imitaciones diabdlicas y apropiaciones indebidas de las
prerrogativas de Cristo anunciadas por los profetas. Y, tanto Justino como
Clemente de Alejandria, recriminan a Asclepio por percibir retribucidon por sus
servicios, tal como habian dicho Platon! y Pindaro.*? En el mismo sentido, alin
son mas 4cidas las criticas del latino Tertuliano'® que arremete contra Asclepio
por su indecencia y avaricia de ganancias. Por eso, los cristianos que
reemplazaron a las divinidades sanadoras paganas se llamaban a si mismos
anargyroi, los no cobradores. Lo principal para ellos era propagar la superioridad
de Cristo sobre Asclepio, recopilar pormenorizadamente los milagros, y
promover en las iglesias cristianas la realizacion de gestos liturgicos que

sustituyan a los de los santuarios paganos (Alby 2015, 196-7).

No es de extrafiar que, con esos furibundos ataques a la autoridad de Asclepio
(y, por ende, a Higea y Telesforo), el declive de la triada sanadora se precipitara
rapidamente. El adidos numismatico se observa en una moneda de Constantino
(Fig.11), emitida en Constantindpolis en el afio 331, en la que el crismon cristiano
se alza clavado sobre una serpiente con la cabeza hacia abajo; una impactante
iconografia que se ha interpretado como el triunfo del Cristianismo sobre el
demonio, o como simbolo de la destruccion del Santuario de Asclepio en Aegae
(Aigai) que sucedio en ese mismo afio (Hart 1966, 85). Desde luego ya no se

emitieron mas monedas con representaciones de la triada sanadora, ni siquiera

10 Justino, Dialogo con Trifon, 69, 3. “Asclepio resucita a los muertos y cura enfermedades, ¢no
hay que decir también en estos casos que imita las profecias de Cristo?”.

11 Platon, Republica lll, 408b-c, 188.

12 Pindaro, Pitica lll, 55, 106. “También lo sedujo con magnifica paga, surgiendo oro en sus
manos; pero con su mano el hijo de Crono, sacando el aliento de su pecho, lo lanz6
rapidamente y un ardiente rayo le infligié la muerte”.

13 Tertuliano, A los paganos Il, 14, 9-14, 139. “Expuesto al nacer, fue alimentado
indecentemente por una perra, y nadie puede negar que fue un hombre... su libidine y su
reputada avaricia de ganancias, por la cual llevaba los vivos a la muerte, no los muertos de
nuevo a la vida, con el engafio de una medicina muy cara”.

19



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

cuando lleg6 al poder el emperador Julian el Apodstata. A pesar de todo, el
Santuario de Atenas todavia estaba en buen estado hacia mitad del siglo V4
(Wroth 1882, 285-7) y seguia habiendo devotos de Asclepio y Telesforo, por lo
que su culto pudo haber continuado hasta el siglo VI en que fue destruido el

santuario.

Cronolégicamente, el dltimo testimonio iconogréfico es el Diptico Gaddi (Fig.12),
una obra en marfil en la que en una tabla figura Asclepio con Telesforo, mientras
gue en la otra se representa a Higea con Hipnos. El diptico, de autor anénimo y
datado en torno al 400-410 d.C., es de factura romana y se asocia a la clase
senatorial aristocratica. En cuanto al ultimo testimonio literario se encuentra en
la obra Dubitationes et Solutiones, 245, de Damascio, quien fue el Udltimo
representante de la Escuela Neoplatonica de Atenas, antes de que fuera cerrada
por Justiniano | en 529. En la obra, Asclepio ya no esta investido de poderes
sanadores sino que aparece revestido de un significado césmico en la que
representa el alma del Universo que garantiza la seguridad del cosmos.
Telesforo tampoco tiene funcién sanadora ya que a los dioses menores se les
ha asignado la funcién de proteger el mundo fenomenologico (Colli 1997, 582).
Segun Damascio, Telesforo es la encarnacion de un ideal de perfeccion, al que

tiende a través del contacto con esa parte del presente absoluto en lo finito.

5. MONUMENTOS Y REPRESENTACION ICONOGRAFICA

Las representaciones de Telesforo se pueden encontrar en grupos escultéricos,
estatuas, relieves, figuritas, gemas y, sobre todo, en monedas. Los materiales
pueden ser marmol, piedra, bronce, terracota, ambar y piedras semipreciosas
Telesforo puede figurar solo, acompafiando a Asclepio, con Higea o con ambos
a la vez, constituyendo la conocida triada de divinidades sanadoras (Fig.13). La
triada egipcia formada por Serapis, Isis y HarpOcrates (éste ultimo, una forma de

Horus nifio) parece que dio lugar a la triada griega Asclepio, Higea e Hipnos, si

14 Marinus, Proclus ou sur le bonheur, VII y XXIX.
20



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

bien éste ultimo fue sustituido por Telesforo, a pesar de que €l nunca aparece

con los atributos de Hypnos o Somnus (Egger 1947, 99).

Se conocen pocas piezas arqueoldgicas en las que Telesforo aparece solo (el
LIMC 1994 recoge 23). Entre las estatuas marmoreas de culto destacan las de
la Gliptoteca de Munich de 79,5 cm de altura (Fig. 14), la del mitreo Castra
peregrinorum de 62,5 cm (Fig.15), la de Mantinea de 40 cm (Fig.16), la de Creta
(actualmente en la Coleccion Carapanos), la del Museo Torlonia y la del Cabinet
du Roi en la Biblioteca Nacional de Francia. Las figuritas pequefias para ofertas
votivas —casi siempre en terracota- son las mas frecuentes. Entre otras, destacan
las que se conservan en museos de Atenas, Saldnica, Tasos, Stobi, Anfipolis,
Wirzburg y Leipzig. En Salbnica se conserva la figurita mas antigua con la

iconografia de Telesforo'® que esta datada en la segunda mitad del siglo Il a.C.

En compafiia de Asclepio se conocen preciosos grupos escultéricos en marmol,
de grandes dimensiones, en los que Telesforo aparece a los pies de Asclepio
como una pequefia figura (el LIMC 1994 recoge 8 de estos grupos). Las
esculturas de Asclepio se clasifican en distintas tipologias atendiendo a la
iconografia que presentan: Giustini, Eleusis, Albani, Florencia, Este, Epidauro,
Vélia, Pitti, Ampurias, Alejandria, Campana, Tunez y Museo Novo. Al tipo Giustini
pertenece la estatua del Asclepion de Atenas de principios del siglo IV a.C., la
estatua de la Galeria Borghese del Il d.C. (Fig.17) y la del Museo de Corinto
(Fig.18). El tipo Pitti pudo ser el modelo de la estatua del santuario de Pérgamo
y su estilo se aprecia en el grupo del Palacio Massimo alle Colonne en Roma
(Fig.19) y, posiblemente, de esta tipologia pudo ser la estatua del santuario de
Asclepio fundado en 292 a.C. en la Isla Tiberina. El tipo Tanez, menos frecuente
y de menores dimensiones, proviene de Cartago (Fig.20) y de Hamman Gedidi.
El tipo Florencia puede observarse en un relieve de Apulum donde Asclepio y
Telesforo estdn enmarcados por dos figuras femeninas, seguramente de la
familia de Asclepio, que alimentan serpientes con una patera (Holtzmann 1994,

895-897). Son también resefiables la estatua del Museo Britanico, a la que le

5 Museo Arqueolégico de Saldnica, 11070. Riihfel 1994, LIMC 7,1, p. 872, n. 34 y p. 878.

21



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

falta la cabeza de Telesforo; la del Museo de Cos, a la que le falta la cabeza de
Asclepio; la de Esmirna y la de Sofia. En la escultura del Museo del Louvre,
Telesforo lleva la capucha sobre los hombros y tras él se aprecian rollos

(volumina) y la tablilla (scrinium) como atributos.

La representacion formando triada con Asclepio e Higea es muy frecuente y
aparece en muchas monedas y relieves. Son especialmente numerosos los
relieves de Tracia, de estilo Giustini, que estan producidos en serie de formas
rectangulares, frontones arqueados y dimensiones bastante uniformes (30-40
cm de ancho por 20-30 cm de alto). Telesforo puede ocupar distintas posiciones,
a laizquierda o a la derecha (Fig. 21), o incluso en la parte superior (Fig.22). Hay
otro esquema iconografico raro que se aprecia en los cinco grupos estatuarios
conocidos del santuario de Batkun en el que Asclepio esta sentado en el centro,
en un trono con garras de ledn, mientras Higea y Telesforo se encuentran uno a
cada lado (Colli 1997, 584). La representacion menos frecuente es la de
Telesforo solo con Higea, sin la presencia de Asclepio, como se observa en
algunas monedas y en un grupo conservado en el Museo Nacional de Atenas
(LIMC 1994, VI, 1, p. 875, 78).

En la gliptica se conocen varias piezas con Telesforo: un camafeo de Onix
representando a la triada que se conservan en Oxford (Fig.23); un 6nix de la
Coleccion Berry de Indiana; un agata conservada en el Museo Britanico; una
gema de pasta de vidrio con la triada sanadora en el Museo de Wirzburg (Fig.24)
0 una gema de jaspe rojo con las figuras de Asclepio y Telesforo que se conserva

en el Museo de Hannover (Fig.25).

También se conocen figuritas —que se comentardn mas adelante- en las que se
representa a Telesforo, acompafiando a un nifio, que se conservan en el Museo
de Sal6nica, Museo Arqueoldgico de Stobi y Museo de Wirzburg. Finalmente, y
de forma excepcional, se conoce una figura con nifio sedente, procedente de la

necropolis de Ostia, y otra figura con nifio durmiente con una lampara a sus

22



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

pies.1® Aunque esta Ultima se ha encontrado en un Asclepion, se ha puesto en
duda la identificacién con Telesforo ya que se interpreta como un nifio esclavo
esperando a su amo para iluminarle el camino; seria una obra de arte de Asia
Menor (Felletti p. 675, fig. 792).

La iconografia candnica de Telesforo permanece casi invariable en el tiempo. Se
representa como un pequefio personaje con aspecto de nifio, cara serena y
bondadosa. La posicion es de pie, mirando al frente y sin movimiento, con los
brazos pegados al cuerpo. Invariablemente viste un manto con capucha,
(cucullus), que solo deja al descubierto la cara y los pies descalzos. A veces los
brazos cubiertos se extienden hacia delante como signo de benevolencia para
con los fieles 0 se muestran descubiertos si portan alguno de sus atributos. En

raras ocasiones puede verse con la capucha recogida sobre la nuca.

Durante las excavaciones del agora de Atenas,!’ se encontraron en un pozo dos
grupos de estatuillas de bronce entre las que se encuentra una en la que
Telesforo (Fig.26) permanece en su posicion habitual sobre un pequefio
pedestal. Esta iconografia fue muy difundida en figuritas y monedas y podria ser
un simulacrum de la estatua que el dios tenia en su propio Telesphorion (Sharpe
2014, 166). En Pérgamo se han hallado figuritas pequefias pero nunca se han
encontrado estatuas escultéricas. Y en el resto de Asia Menor solo se encuentran

monedas pero no figuritas ni esculturas.

El manto con capucha (cucullus) es el rasgo fundamental y consustancial en la
iconografia de Telesforo por lo que conviene estudiarlo en detalle y compararlo
con otras figuras encapuchadas. El pilleus y el bardocucullus no tienen relacién

con Telesforo, pero se deben conocer para evitar identificaciones erréneas.

16 Museo Nazionale Romano, n® 125587.

17 Grandjouan, C. 1961. Terracottas and plastic lamps of the Roman Period, The Athenian
Agora: results of excavations conducted by The American School of Classics Studies at Athens,
Princeton.

23



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Las vestimentas con capucha se utilizan en diferentes zonas geograficas,
contextos y significados. Por esa razon, desde que comenzaron los estudios
sobre Telesforo, ha habido una gran confusion y debate acerca de los portadores
de la prenday los significados que ello conlleva, ya que tanto Telesforo como los
genii cucullati celtas y otros personajes -dioses, espiritus o demonios-,
comparten el uso del cucullus. Por todo ello, se debe ser muy riguroso a la hora
de identificar como Telesforo a cualquier figura encapuchada y tampoco parece
razonable su interpretacion inmediata como un signo de celticidad, ni la

sistematica identificacion como genii cucullati (Alfayé 2011, 57).

Efectivamente, el cucullus, cuculla, cucullio, cuculio, cocullus o paenula cucullata
es una prenda muy comun en todos aquellos viandantes, nifios y adultos que
van a la intemperie y deben protegerse de la lluvia y el frio como viajeros,
campesinos, peregrinos, mesoneros, cazadores, soldados y pastores. Debajo
del cucullus se podia llevar la ropa habitual. En realidad, la prenda se compone
de un manto grueso, paenula, y una capucha, cucullus, dando lugar a la paenula
cucullata. Aunque era una prenda de gente de condicion inferior, también se
utilizé por personas adineradas para otros menesteres. Juvenal alude al
nocturnus cucullus, utilizado por hombres y mujeres ricos para ocultar su
identidad y no ser reconocidos en situaciones comprometidas, tal como hacian
Mesalina,”sumere nocturnos meretrix Augusta cucullo”® o Marco Antonio
cuando llega de noche capite involuto!® a casa de su mujer porque la queria
sorprender, o cuando los emperadores Comodo y Heliogabalo la utilizan en sus
visitas a los burdeles (D'Ambrosio 1992-1993, 182-183).

En latin, el cucullus no esta documentado antes del siglo | d.C. por lo que no era
una indumentaria tradicional romana sino barbara (Marco 2014, 447, not. 14).

También Juvenal®® afirma que el cucullus es una prenda gala, pues la alusion

18 juvenal, Sat.6, 117. “Oye lo que tuvo que soportar Claudio. Cuando su esposa, augusta
meretriz, observaba que se habia dormido su marido, se escapaba en compafiia de no mas de
una sierva, atreviéndose a vestir por la noche una capa con capucha y a preferir un catre a su
lecho del Palatino”.

19 Cicerén, Fil. 2, 31

20 Juvenal, Sat. 8, 145. “;Qué me importa que, en nocturno adulterio, ocultes tu cabeza
escondiéndola con un capuchoén santénico?”

24



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

gue hace al cucullus santonicus es una referencia a una indumentaria propia de
la tribu de los santones, Santoni, pueblo galo que habitaba la actual region de
Santoines en Aquitania, a orillas del rio Garona. Marcial?* describe la prenda
como bardocucullus gala en dos versos?? con dos epitetos; el segundo en forma
satirica al considerar que es una prenda de gente paleta. Y aflade que era una
prenda muy frecuente en toda la Galia y solia cubrir de la cabeza a las rodillas
(cuculio vulgaris o viatorius), indicando que a los galos les gustan de color rojo y
a los romanos de colores oscuros (D’Ambrosio 1992, 207). Esa longitud de la
prenda hasta las rodillas no se corresponde con la vestimenta de Telesforo que

siempre se alarga, al menos, hasta las pantorrillas.

La etimologia de estas palabras ha sido estudiada para tratar de conocer el
origen de los cucullati. Asi, se ha sefialado que el cucullus es una palabra celta
que fue reduplicada al latin y, consecuentemente, se trata de una prenda gala
(Whatmough 1953, 65). Segun Reinach, Capitolino lo menciona como cuculli
bardaici, nombre que recuerda a la tribu Bardaei de lliria, por lo que afirma que
el bardocucullus procede de Dalmacia desde donde se extendi6 por toda la
Céltica (Reinach 1896, 1579). También era frecuente entre los etruscos, y la
palabra bardus, que, segun Plauto, hacia mencién a los tontos de remate era de
origen etrusco (Kerenyi 1933, 7). Actualmente hay un consenso general en
considerar que el origen de la palabra cucullus es celta. Y, desde luego, la
palabra genius es romana, pues ya existian numerosos espiritus romanos que
protegian al individuo desde el nacimiento y, posteriormente, favorecian la

fertilidad y fecundidad.

El hecho de vestir una capucha puede transmitir mensajes muy diferentes como
cobijo, anonimato, disfraz, ocultamiento, sumisién, reafirmacién de identidad,
aislamiento del entorno, amenaza frente a otros o, simplemente, aparentar ser

mas alto. El cucullus permite alterar la realidad y crear ilusiones engafosas

21 Marcial, Sat. I, 53, 5. “sic interpositus villo contaminat uncto urbica Lingonicus Tyrianthina
bardocucullus” y “Gallia Santonico vestit te bardocucullo. Cercopithecorum paenula nuper erat”
22|d. 14, 128: “sic interpositus villo contaminat uncto urbica Lingonicus Tyrianthina
bardocucullus”y “Gallia Santonico vestit te bardocucullo. Cercopithecorum paenula nuper erat”

25



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

(Aldhouse-Green 2004, 50), por lo que todos esos mensajes tan variados han
hecho que a Telesforo y a los cucullati celtas se les adjudiqguen multiples

significados que, muchas veces, solamente se basan en su vestimenta.

Por otra parte, el cucullus es una prenda que nunca fue conocida en Grecia ni
en Asia Menor hasta la llegada de Telesforo (Egger 1947, 97). El cucullus no es
vestimenta de dioses mayores griegos, sino de dioses menores como Telesforo,
cuyo cucullus es grueso y casi desprovisto de pliegues; llega hasta debajo de las
rodillas y deja visibles los pies descalzos. Si el manto cubre los pies o si va
calzado, casi con toda seguridad, no se trataria de Telesforo. Por lo tanto, es un

elemento imprescindible para distinguir a Telesforo de otros cucullati.

En ocasiones se representa a Telesforo con algun atributo cerca de él o
portandolo €l mismo cuando sus brazos no estan cubiertos. Los més frecuentes
son el volumen, el scrinium, la capsa y el omphalos; libros, pergaminos y tablilla
son atributos que representan la sabiduria; la caja alude a los remedios y votos
por la salud y el huevo se identifica con el Oraculo de Delfos, cuyas profecias
podrian tener un papel prondstico en los templos de las divinidades sanadoras
(Hart 1966, 81).

6. EL CULTO A TELESFORO EN PERGAMO

El culto a Asclepio alcanz6 su apogeo bajo los sucesores de Filetero entre el
283-133 a.C., siendo los principales santuarios los de Epidauro, Cos y Pérgamo.
Durante la mayor expansion del culto se contabilizaron méas de 320 santuarios
(Giner Soria, 1989, 17) que, como cuenta Plutarco,?® se ubicaban cerca de un

bosque sagrado con fuentes y aguas termales, en lugares altos y despejados,

23Plutarco, Moralia, Aetia romana, V, 94. “; Por qué esta el santuario de Esculapio fuera de la
ciudad? ¢ Acaso porque consideraban que la estancia fuera era mas saludable que dentro de la
ciudad? Pues los griegos también tienen los santuarios de Asclepio situados convenientemente
en lugares limpios y altos. ¢O porque piensan que el dios invocado viene de Epidauro y en
Epidauro el templo de Asclepio no estd en la ciudad, sino a cierta distancia? ¢O porque, al
descender la serpiente de la trirreme en la isla Tiberina y desaparecer, pensaron que el dios
mismo les indicaba la ubicacién?”.

26



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

siendo el de Trica,?* en Tesalia, el mas antiguo.?®> Sin embargo, esta afirmacion
se ha puesto en entredicho al comparar las acufiaciones monetarias. Las
primeras monedas de Trica con Asclepio son de 400-344 a.C. y las de Epidauro
de 370 a.C., pero las de Larisa son de 450-400 a.C. y, en consecuencia, son las
primeras en representar a Asclepio, lo que sugiere que fue en Larisa (Tesalia)
donde Asclepio y su santuario alcanzaron suficiente fama como para tener sus
propias monedas (Hart 1966, 80). Desde luego, los santuarios de Trica y
Epidauro existian con anterioridad pero Asclepio no tenia aun la suficiente

entidad en ellos como para figurar en las monedas de esas ciudades.

El culto a Asclepio en Pérgamo fue introducido en 350 a.C. por Archias en
agradecimiento a los cuidados recibidos en el santuario de Epidauro, pero el
Asclepion de Pérgamo no se documenta hasta 200 a.C. (Hart 1966, 83). Su fama
se produce a partir del siglo 1l a.C. bajo dominaciéon romana, después de que
Atalo Ill legara el Reino a Roma en 133 a.C., constituyéndose en capital romana

de Asia.

Durante los quinientos afios de existencia del santuario fueron venerados
Asclepio, Hércules, Atenea, asi como Dioniso, Deméter, Nike, Hermes y los
emperadores deificados. El esplendor del santuario se produce en los siglos II-
Il d.C. gracias a las donaciones de Domiciano, Trajano, Adriano v,
especialmente, Caracalla (Perea 2001, 172). En efecto, durante la campafia en
Germania para sofocar los levantamientos rebeldes de los alamanes, Caracalla
contrae una enfermedad desconocida que le obliga a recibir tratamiento en
algunos balnearios como el de Aurelia Aquensis (Baden-Baden). Herodiano26
refiere que, al no mejorar, marché apresuradamente hasta el santuario de

Pérgamo para probar los remedios de Asclepio, aunque, al parecer, con escaso

24Estrabon, Geografia, 1X, 5, 17. “Trica, donde se encuentra el templo de Asclepio mas antiguo
y famoso, confina con el pais de los délopes y con los lugares que bordean el Pindo”.
25 |bid, VIII, 4, 4. “En el territorio de Gerena se puede ver el santuario de Asclepio Triceo, que es
una filial (aphidryma) del que se encuentra en Trica de Tesalia”.
26Herodiano, Historia del Imperio Romano después de Marco Aurelio, 1V, 8, 3. “A continuacion,
después de atender también a diversos asuntos de las ciudades en la medida de lo posible,
marché apresuradamente hacia Pérgamo en Asia, deseoso de probar los remedios de Esculapio.
Una vez alli, experimento a su entera satisfaccion el tratamiento de la incubacion, y luego se fue
a llion”.

27



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

éxito.?” Durante su estancia, Caracalla fue muy generoso con la ciudad,
reconstruyendo varios templos y concediendo la tercera neocoria a la ciudad,
situando a Pérgamo por encima de sus rivales, Efeso y Esmirna. Uno de los
templos reconstruidos fue el de Telesforo, que habia sufrido un voraz incendio
en época de Comodo (Herrero 2006, 441-3). Para conmemorar la estancia del
emperador Caracalla, se emitieron medallas conmemorativas; en una de ellas,
Telesforo figura junto al emperador y una serpiente enroscada a un &arbol,

representando a Asclepio (Fig.27).

La numismética de Pérgamo revela que las monedas de Asclepio?® se acufiaron
desde Domiciano (81-96 d.C.) hasta Galieno (253-268 d.C.) y las de Telesforo
desde Adriano hasta Galieno. El cese de las acufiaciones no se debe al auge del
Cristianismo sino a problemas inflacionarios que conducen al cambio de la
politica imperial en materia de cecas, imponiendo una acufiacion uniforme en
todo el Imperio Oriental y suprimiendo los disefios y cecas locales. En época de
Constantino, incluso antes de la adopcién del Cristianismo, se representa el Sol
Invictus en las monedas del Imperio, pero ya no se asocia a Apolo sino al culto

mitraico oriental.

En época romana, el santuario fue objeto de numerosas fases constructivas que
aun se pueden observar en las ruinas del sitio arqueoldgico (Fig. 28) y en su
plano de distribucién de dependencias (Fig. 29). Al santuario se accedia por una
Via Sacra de ochocientos metros cuyo Ultimo tramo estaba flanqueado por
porticos con columnas hasta alcanzar el propileo que daba acceso a un gran
patio. El patio estaba delimitado, en tres de sus lados, por poérticos cubiertos y
en él se abrian tres pozos para las abluciones rituales; se ofrecian sacrificios al
dios y las personas que habian obtenido la ayuda divina debian hacer una

donacion.

27 Dion Casio, 77, 15: “Ningun dios le dio respuesta susceptible de llevarle a la curacién, ya sea
esta del cuerpo o del alma, aunque él haya venerado a los mas ilustres (...) ni Apolo Gramnos,
ni Asclepios, ni Serapis le vinieron en su ayuda”.
28\Wroth, 1882, Numismatic Chronicle, vol. Il, p. 1-51.

28



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

El santuario, propiamente dicho, estaba conformado por una sala destinada al
culto imperial, un edificio con un propileo tetrastilo y el templo circular de Zeus
Asclepio, de 24 m de didmetro, con siete nichos y una cupula de casetones. El
edificio fue construido hacia 150 a.C. por el consul y noble de Pérgamo Lucio
Cuspio Pactumeyo Rufino, segun el modelo del Pante6n de Roma (Cortés 1995,
59). Habia una biblioteca y, sobre la ladera de una colina adyacente, un teatro
romano con capacidad para 3.500 personas. Inmediatamente al Sur se
encuentra un edificio circular de 26 metros de didmetro, sostenido por pilares y
cubierto por una béveda. Una escalera monumental comunicaba la sala inferior
circular con la planta superior, flanqueada por seis exedras destinadas a
contener estatuas (Herrero 2006, 443). Este gran edificio, de uso incierto y mayor
que el templo de Asclepio, albergaba la estatua dedicada a Telesforo en el
Telesphorion, pero no parece probable que todo el edificio fuera el Templo de
Telesforo como sefalan algunos autores. Resulta mas probable que fuera una
gran sala de tratamientos o &baton que se comunicaba por un corredor
subterraneo de ochenta metros que los pacientes recorrian en un rito de
deambulatio hasta la fuente sagrada del patio donde realizaban los bafos

terapéuticos.

El santuario tenia gran predicamento en todo el Imperio Romano y aun se
acrecentd mas cuando el célebre Galeno fue nombrado, entre 158-162 d. C.,
médico de los gladiadores de Pérgamo, su ciudad natal. La hidroterapia en las
fuentes termales sagradas, el reposo, la fitoterapia y la incubatio eran los
tratamientos aplicados en el santuario. Pero segun Atac, una inscripcion en la
puerta del santuario anunciaba que “Para la exaltacion de todos los dioses, se
prohibe la entrada de la muerte a este recinto sagrado”, razon por la cual, los
enfermos eran examinados a su llegada y no se les permitia la entrada si su
estado era critico (Atac 2006, 83).

Los numerosos enfermos que acudian tenian la esperanza de que el dios médico
les curara a través de un suefio sanador o incubatio. Los enfermos debian pasar
una noche completa en el abaton, donde eran visitados por el dios en sus

manifestaciones oniricas a la espera de obtener una revelacién divina con la que

29



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

tratar la enfermedad. Sin embargo, los numina que acudian a visitar a los devotos
para apiadarse del sufrimiento humano en la quietud nocturna, no eran grandes
divinidades sino dioses de segundo rango, de aspecto bello y juvenil, que
aparecian rodeados de un halo mistico y que desaparecian de forma subita
(Darier 1919, 70). Todo en el ritual es sobrio y popular, y Telesforo actua de
intermediario entre Asclepio y el enfermo; una especie de incubatio daemon que
Telesforo eleva a la dignidad divina para obtener el mysterium therapeuticum
(Lutzenkirchen-Lattanzi 1977, 222). Lamentablemente, no se tiene constancia de
las curaciones como sucede en el santuario de Epidauro, donde los iamata,
relatos de las sanaciones milagrosas, se esculpian en piedra para conocimiento

de los fieles. Se han conservado unas setenta de esas breves curaciones.

El primer documento que describe la teofania de Asclepio - actividades nocturnas
que acaecian durante el suefio terapéutico- es un fragmento de Pluto de
Aristéfanes (450-338 a.C.) en el que dice que Pluto ha obtenido el favor de
Asclepio el curador,?® tras una incubatio en el Asclepion. En un caso, el dios
actua como médico y aplica un emplasto en los ojos de un paciente pero en el
caso de Pluto fue asistido por el mismo Asclepio, bajo la forma de serpientes,
hasta curarle. No obstante, en ambos casos las curaciones eran entendidas
como resultado de la intervencion directa del dios y no de las drogas o remedios
(Alby 2015, 189). Mucho mas tarde, Aristides® describe las curaciones en el
Santuario de Pérgamo en un ambiente donde se mezcla un halo de misterio,

racional y ceremonial, en el tratamiento de la incubatio.

El suefio terapéutico se ha asociado a Hipnos/Somnus, el espiritu de los suefios,
como parece intuirse en un voto®! de Rei (Riez en Provence) que dedican dos

griegos a Asclepio. Ofrendan una figurita de Somnus en bronce que porta

29 Aristofanes, Pluto, 635-748. “Después de apagar las lamparas, el ministro del dios nos dijo que
durmiéramos, advirtiéndonos que si alguien oia un ruido se mantuviera en silencio... Después
aparece el dios escoltado por sus dos hijas y un esclavo. Va de cama en cama para examinar a
los enfermos y mezcla unguentos y jarabes... A continuacion el dios dio un chasquido con la
lengua y salieron del templo de un salto dos serpientes de descomunal tamafo...Las dos
serpientes se introdujeron por debajo del velo de purpura y le lamieron los parpados, segun me
parecid.”

30 Sobre la vida de Elio Aristides: Behr, C.A., Aelius Aristides and the Sacred Tales, 1968.

31.CIL X1, 354.

30



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

torques celtas de serpientes en las extremidades y un volumen, por lo que la
imagen —que no es la del griego Hipnos porgue no lleva alas- seria la del

cucullatus celta analogo a Telesforo (Egger 1947, 99).

En el culto a Asclepio todos sus elementos son sacros, y no técnicos, ya que
sélo se operan milagros dado que los médicos no aparecen hasta el siglo 11 d.C.
Un prestigioso médico como Galeno, que siente auténtica veneracion por
Asclepio, afirma que recibe consejos oniricos del tratamiento a aplicar a sus
enfermos. De hecho, habia una excelente relacion entre sacerdotes y médicos,
actuando conjuntamente para atender a los enfermos y vigilar las prescripciones
sacras (Gil 1969, 356).

Actualmente se considera que las causas psicosomaticas de muchas
enfermedades, la esperanza de los que buscan remedio y la irradiacion del lugar
desemperfiaron un papel decisivo en el éxito de las curaciones en el templo. Esa
experiencia psiquica tenia tanto arraigo en el mundo pagano greco-romano que,
cuando el cristianismo comienza a suplantar al paganismo, la Iglesia tuvo que

adaptar sus ritos hacia difusas fronteras entre medicina, milagro y magia.

7. FUNCIONES Y SIGNIFICADOS DE TELESFORO

El culto a Telesforo era muy popular y estaba arraigado en las gentes mas
humildes y de baja condicién social, como parece indicar la iconografia con el
cucullus y los monumentos dedicados a él, preferentemente figuritas de poco
valor, relieves hechos en serie, e inscripciones, a menudo, realizadas sobre
piedras ya utilizadas (Colli 1997, 582).

La funcion, el significado y el culto a Telesforo siguen siendo desconocidos pues
no nos han llegado explicaciones concretas, ni siquiera de autores de esa época,
como Pausanias o Aristides. Y es precisamente esa falta de testimonios directos
lo que ha propiciado la atribucion de diferentes funciones y significados. En aras
de una mayor sintesis, los significados que se atribuyen a Telesforo se pueden
resumir en dos aspectos contrapuestos. Por una parte, las funciones que se
relacionan con la vida como la salud, la curacién y la fertilidad y, por otra, las
31



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

funciones relacionadas con la muerte, los ritos funerarios o el transito al

inframundo.

Desde luego, lo que no cabe duda es que Telesforo era un dios sanador, hijo de
Asclepio,*? que tenia un papel directamente relacionado con la salud. Por ese
motivo, se le menciona en algunos epigrafes como Telesphoros Soter,*® el
mismo epiteto de Salvador que se aplica a su padre (Colli 1997, 580) y, por lo
mismo, forma parte de la triada de dioses sanadores que ya esta constituida a
mediados del Il d.C.34 Otra prueba evidente es el epigrafe de un voto hecho en
Epidauro por un oferente - probablemente un sacerdote del Santuario de
Epidauro, pero originario de Pautalia (Tracia) -que en la dedicatoria utiliza la
epiclesis Pautaliotai,3> que se utilizaba en su ciudad para invocar conjuntamente

a los tres dioses sanadores (Alfieri 2012, 225).

El gran devoto Elio Aristides (117-181) comenta en sus Discursos sagrados que,
en el Telesphorion3® y en el templo de Higea,®” se veneraban estatuas de
Telesforo y que €l mismo depositd una donacion consistente en un tripode de
plata con tres estatuas de Asclepio, Higea y Telesforo.38 Nuevamente demuestra
su devocion cuando, tras regresar a Atenas, agradece su curacién durante las
Panateneas del 165-170 d.C. pronunciando el discurso Panathenaicus. Ademas,
también se atribuye a Aristides una estela votiva del II-lll d.C., encontrada en
Agios Elias (Fig.30) en el monte Pentélico, que esta dedicada a los tres dioses
de la salud® (Jones 1978, 232). La profusion de estatuas de Telesforo en el

santuario parece indicar que no era un mero acolito o ayudante de Asclepio sino

821G, Ill, 1, 1159, de finales del Il d.C.

33 Habicht 1969. Die Inschriften des Asklepieions, Altertiimer von Pergamon, VIII 3), n. 126.
341G lI-ll, 4533.27, del Il d.C.

351G IV?, 1, 477.

36 Aristides, Disc. sagrados, |V, 46. “Y poco después de esto aparecié un servidor de palacio junto
al templo y estatua de Telesforo”.

87 Ibid., IV, 16. “Estabamos sentados en el templo de Higea, donde la estatua de Telesforo”.

38 |bid., Ill, 21. "Luego de esto, en consulta con otras personas sobre la dedicacion, nos parecio
bien, y también al sacerdote y a los neocoros (guardianes del templo), consagrarla en el templo
de Zeus Asclepio, pues no hay lugar mas bello que éste. Y asi se cumplio la prediccién del suefio.
Esta el tripode a la derecha del dios, tiene tres figuras de oro, una en cada pie, de Asclepio,
Higea y Telesforo”.

39 |G Il 4531, del Il d.C.

32



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

gue era un personaje importante por si mismo y que tenia una funcién sanadora,

aunque desconocemos en qué consistia.

Se ha debatido mucho la etimologia del nombre y el comienzo de su utilizacion.
Las primeras pruebas epigraficas de Telesforo consisten en nombres teoforicos
que se mencionan en inscripciones efébicas (Sharpe 2014, 167). Sobre el inicio,
no parece que el nombre fuera creado ex profeso para este dios pues hay
constancia de que, al menos, se conoce un general de Antigono con ese nombre
(Wroth 1882, 285) y, ademas, en otra inscripcion anterior®® se nombra a un tal L.
Cornelius Telesphorus, del deme Pentele (Jones 1978, 234, n. 71). La opinién
mas generalizada sobre la etimologia del nombre Telesforo es considerarlo
como la divinidad de la convalecencia, consistiendo su funcion sanadora en
“‘completar” la labor terapéutica iniciada por Asclepio. Pero esa interpretacion
solamente se basa en especulaciones etimoldgicas -(Telesphoros; TeAca@pdpoq):
reAe (tele, lejano), reAog (telos, meta, proposito) eepw (phero, llevar, portador)-
gue se ha traducido como “el que lleva a buen fin”, “el que completa la accién
(curacién)”. Esa funcién se ha querido reforzar con la idea de que Telesforo es
un nifio enfermo vestido con el manto de convaleciente, aunque no tendria
mucho sentido que un niflo enfermo fuera descalzo. El significado de divinidad
de la convalecencia es el mas extendido en la literatura cientifica pero no hay
ninguna prueba fehaciente de que Telesforo tuviera esa funcion. Ademas, la
existencia previa de personas que llevaron ese nombre tampoco encaja con esa

interpretacion.

Esa interpretacidon ha tenido detractores desde el inicio de su estudio pues todo
indica que, etimolégicamente, la palabra Telesforo procede del griego antiguo y
que es un epiteto divino. Ademas, el epiteto “el que completa la accion” también
se aplica a otras divinidades como Gaia, Moira, Zeus, Dice o Selene (Roscher
1886, 326). Mas radical fue Reinach al proponer que Telesforo es una divinidad
tracia que pasé a Grecia en época de los sucesores de Alejandro, y que

Telesphoros, en apariencia un nombre griego, no tiene ninguno de los

401G I, 2208,24
33



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

significados que se le han atribuido, sino que deriva de una alteracion de una
palabra bérbara de Tracia que fue helenizada, al igual que otras muchas
palabras tracias que presentan el mismo sufijo - phoros, poris en Diliporis,
Dindiporis, Daleporis y Ketriporis, 0 nombres de esclavas tracias con hombres
romanizados como Lucipor, Marcipor o Quintipor- (Reinach 1901, 348). Desde
luego, hoy en dia, los investigadores aceptan plenamente el origen griego del

nombre Telesforo.

Una curiosa variante es la hipotesis de Bonanome basada en la iconografia y el
significado etimologico del nombre Telesforo que lo vincula directamente con la
gestacion. Sostiene que la forma del verbo TeAcopdpew, en su forma activa,
significa literalmente "para madurar la fruta,” dandole una interpretacion mas
amplia que la mera convalecencia pues parece sugerir un "buen desarrollo", “una
maduracion" que puede extrapolarse a la esfera de la procreacién porque la
proteccion que ofrece Telesforo es "llevar a buen término los frutos"; es decir,
“llevar a buen fin el embarazo", favoreciendo el desarrollo de un feto sano hasta
su plena madurez. En apoyo de este significado sefiala la inscripcion, en la
llamada Piedra de Kassel*! (Fig. 31), de un voto en el que se agradece a
Telesforo por haber concedido a la madre un buen parto y un bebé sano. Pero
no solo se apoya en la etimologia, sino también en la propia iconografia de
Telesforo, envuelto en el cucullus que deja ver solo la cara, y que se asemeja,
simbdlicamente, a los restos de la membrana amnidtica o camisa con la que
nacen algunos bebés y que debe eliminarse inmediatamente para que el neonato
pueda respirar. Presenta como ejemplo el Telesforo de Amorgos (Fig.32),
conservado en el Museo de Wirzburg, cuyo cuerpo es de fino marmol rosado y
la cara de un blanco puro, como corresponde a los colores de un recién nacido
que todavia conserva la membrana amniética (Bonanome 2014, 12-13). Esa
membrana se conservaba seca como un talisman o amuleto magico de fortuna

para el nifio que lo portaba (D’Ambrosio 1992, 214).

411G 112, 5433.
34



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Lo cierto es que Telesforo tenia un papel médico como subordinado de Asclepio
y resulta mas verosimil que fuera un dios de la salud en general, sin otros
adjetivos ni calificativos. Asi parece entenderlo Aristides cuando alude a un
enfermo que obtuvo un remedio para su enfermedad gracias al “don de
Telesforo”; no se refiere a una simple accion de convalecencia sino a un remedio
que lo cura. De la misma manera, cuando Telesforo se aparece a Proclo*’ no lo
hace para completar la cura como convaleciente, sino para curar con su divina
presencia la enfermedad que parecia no tener remedio. Y cuando en Atenas fue
honrado por haber concedido el remedio a los atenienses para librarles de la
plaga, es el mismo “don de Telesforo” el que cura solo con su divina presencia
(Wroth 1882, 297). De la misma forma, Aquesio de Epidauro, un dios anterior y
similar a Telesforo, tampoco tenia una funcién especifica de la convalecencia

sino la funcion general de curar enfermedades, como dios de la salud.

Noll documenta un altar de base escalonada encontrado en 1941 en Aquincum
(Budapest), en el que se aprecia el hueco donde se encontraba la figura de
Telesforo que se ha perdido. Szildgy data el altar hacia 120 d.C. en base al
epigrafe de la dedicatoria en la que un ex-optione valetudinarii de la Legion IV
Flavia ofrece un voto al dios Telesforo en los siguientes términos: “Telesphoro
sacrum T(itus) Fl(avius) Priscus vet(eranus) leg(ionis) llll Fl(avia) ex opt(ione)
val(etudinarii) d(ono) d(edit)”, (Noll 1953, 187). Perea plantea una novedosa
hipétesis con respecto a los capsarii, soldados auxiliares de los médicos del
campamento romano segun la cual la capsa de Telesforo, que sirve para guardar
remedios y recetas, podria ser una especie de botiquin similar al del capsarius
militar —un auxiliar responsable de las funciones de farmacia o enfermeria- que
guarda y administra los medicamentos (Perea 2002, 528-9). Por ello, propone
qgue Telesforo pueda ser considerado como paradigma del genius capsariorum

venerado por los capsarii.

A Telesforo se le asignan también significados relacionados con la proteccion de

la infancia y el bienestar de la familia. Tendria un papel de dios curotréfico que

42 Marinus, Vitae Procli, 7.
35



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

nutre la vida y protege a los nifios y a los efebos, abarcando desde el nacimiento
hasta la muerte. Asi parece desprenderse de epigrafes de padres agradecidos
gue realizan ofrendas a Telesforo por haberles concedido buenos partos y nifios

sanos, y de figuritas votivas.

En Macedonia se han encontrado figuritas policromadas y bien elaboradas,
datadas hacia el siglo | d.C. Asi, en la necropolis de Anfipolis (Fig.33) y en
tumbas de Stobi, las figuritas representan a Telesforo sobre una pequefa base
con su iconografia canonica (Fig.34), (Wiseman 1971, 406). En otro grupo de
15 figuritas de Stobi, encontradas en tumbas de nifios, Telesforo toma de la
mano al nifio (Fig.35) que permanece pegado a su derecha, o le coloca su mano
sobre la cabeza en un acto de proteccion. Aunque se encuentran en sepulturas,
Telesforo no es un dios de la muerte, ni en Macedonia ni en ninguna otra region.
Es un dios de la vida, bondadoso, cténico y muy venerado por las familias; es la
personificacion de la vida eterna al acompafar al nifio al inframundo (Ruhfel
1994b, 877). También se han hallado algunas figuritas en Dacia (Fig.36) y

Panonia.

En un sentido juridico de proteccion de los nifios se ha querido interpretar una
interesante moneda de Hierapolis en Frigia (Fig.37), datada entre 138-192 d.C.,
en cuyo anverso aparece Apolo Lairbenos como dios solar con su corona
radiada, mientras en el reverso se presenta Higea asimilada a Cibeles, lo cual
se aprecia por su posicidon y por el kalathos en la cabeza, que se asemeja a la
corona muralis; permanece sentada ofreciendo una patera a la serpiente
mientras Telesforo esta a su espalda. En esta moneda, Telesforo esta solo con
Higea, sin Asclepio, y estaria representado por su funcion de protector de los
nifios. La presencia de Apolo, en su variedad Lairbenos, se explica sobre todo
por ser garante del bienestar de los nifios ya que ordena a sus progenitores la
manumission de sus propios hijos. En este caso, no se trata de una liberacion de
la condicion servil sino una emancipacion en los casos de padres carentes de
recursos economicos para mantenerlos (Fabbri 2011, 60). Esa misma
percepcion de protector de los nifios se encuentra, contemporaneamente, en la

Piedra Bollingen, un homenaje a Telesforo que Carl Jung hizo grabar en 1950

36



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

en su residencia de verano con una inscripcién en griego antiguo que dice: "El
tiempo es un nifio que juega a los dados. El reino es del nifio. Este es Telesforo
gue vaga por las oscuras regiones del cosmos y de las profundidades brillando
como una estrella. Indica el camino hacia las puertas del sol y a la tierra de los
suefos" (Bonanome 2014,14).

La funcion de proteccion de la fertilidad, fecundidad y donador de vida ya estaba
presente en los cultos celtas y en figuritas falicas de cucullati galos. A Telesforo
se le asignaron muchas de esas funciones cuando se asociaban los cucullati
galos con Telesforo, incluso si carecian de la iconografia propia de Telesforo.
Las figuritas féalicas galas son personajes adultos vestidos con el manto corto
(bardocucullus) que al levantar la parte superior de la capucha se descubre un
falo, tal como se aprecia en el Priapo de Rivery (Fig.38) o en lucernas galas con
capucha articulada. Conviene recordar que, etimolégicamente, se ha especulado
con que la palabra cucullus tenga relacién con cucutium y praeputium, ambas
derivadas del celta (Whatmough 1953, 65). Un ejemplo de estos es la figura
articulada de bronce que representa a un adulto con barba —la capucha se perdié
y le afladieron un alambre para colgarla- que se encontré en Atenas (Fig.39), en
un contexto que permite datarla a finales del siglo Il (Bolla 2010, 60). En
definitiva, la representacion de adultos con barba, la actitud caminante y el manto
hasta la rodilla se identifica con la tipologia de un espiritu galo pero no con la

iconografia de Telesforo griego.

En las excavaciones del Agora de Atenas y otros lugares, se han encontrado
lucernas itifalicas con la iconografia de un supuesto Telesforo (Fig.40). Se
consideran objetos para uso funcional de la vida cotidiana -iluminar un pequefio
altar doméstico o una tumba- con el sentido de regeneracion que aporta el falo.
Algo similar ocurre con las pequefas figuritas antropomorfas con falo que eran
utilizadas como talisman contra el fascinum (mal de o0jo), que en el mundo
antiguo era considerado como la principal causa de enfermedades y desgracias

(Bolla 2010, 61). Un caso falico del mundo griego que suscité dudas se puede

37



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

observar en una moneda de cobre de Samos*® con anverso de Trajano, y en
Cuyo reverso se representa a Asclepio e Higea con una figura entre ellos que
aparenta ser Telesforo. Sin embargo, esa figura no viste el tipico cucullus sino el
lujoso atuendo de Atis (gorro frigio y una prenda abierta por el frente dejando ver
el falo). En este caso, Wroth (1882, 297) considera que el grabador pudo haber
confundido la poco conocida representacion de Telesforo en Samos con la
mucho mejor conocida de Atis. Las teorias félicas con respecto a Telesforo son
muy inconsistentes y se debe zanjar esa interpretacion ya que no hay ninguna
imagen falica que pueda identificarse, sin ningun género de duda, con Telesforo
(Deonna, 1955a, 53).

Con cierta frecuencia, Telesforo esta asociado a otros personajes mitolégicos
como Afrodita, Deméter, Jupiter, Fortuna, Venus, Zeus, etc. Por ejemplo, un
medallén de Bizia (Tracia), (Fig.41) de Filipo el Arabe, presenta en su reverso
una composicion compleja que incluye a Asclepio, Apolo, Telesforo, el omphalos,
Higea, y dos deidades situadas encima, identificadas como Zeus y Tyche. En
otro medallén, también de Bizia, figuran Asclepio, Telesforo, Apolo, el omphalos,

Higea, y encima, Fortuna y Jupiter (Roscher 1886, 320).

Resulta muy interesante la relacion de Telesforo con diosas madres, por su
conexién con ritos de fertilidad y proteccion de la tierra y la familia. Asi se observa
en una moneda de Dionisépolis, con Telesforo y Deméter, o en otra de
Hierapolis, ya comentada, donde Telesforo figura junto a Higea, asimilada a
Cibeles. Otro ejemplo seria el de la mencionada figura de terracota de la
necrépolis de Ostia** (Fig.42) representando, posiblemente, a Telesforo sedente
en un zocalo y a cada lado dos pequefios altares; uno con una cabeza de cerdo
y otro con espigas de trigo, simbolos y atributos del culto a Deméter como
divinidad cténica (Darier 1919, 72). Otro caso mas que se ha querido asociar
con las funciones de fertilidad se presenta en monedas de Perperene (Misia)

donde Telesforo aparece con un racimo de uvas, un simbolo claro de fertilidad

48Mionnet, vol. lll, p. 297, n. 267
44 Vaglieri, 1911, en N.S., VIII, 86, fig. 7.

38



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

pero que, en este caso, debe ser interpretado como el simbolo publico de la
ciudad, famosa por su vino, ya que en muchas monedas de la ciudad aparece el

racimo de uvas sin estar representado Telesforo.

A pesar de que Telesforo no es un demon funerario ni un dios de la muerte,
Kerenyi (1933) le ha relacionado ritos funerarios y regeneraciéon de la vida.
Asclepio era considerado dios sanador de enfermedades terrenales y dios de
promesa de inmortalidad, asociado a la serpiente ctonica o al gallo funebre.
Socrates, poco antes de morir, ordena sacrificar un gallo como ofrenda a
Asclepio® en su calidad de médico de almas porque “considera la vida como una
enfermedad y la muerte como una curacion” (Kerenyi 1933,1, 11). Con el mismo
sentido, el cucullus derivaria de la vestimenta de los iniciados para el paso a otra
dimensién vinculada al destino humano, a la prosperidad, a la vida, a la sanacién
a través del suefio y, también, al suefio eterno que lo relaciona con la muerte

como remedio para la liberacion terrenal (D’Ambrosio 1992-1993, 219).

Para Kerenyi, todas las representaciones de encapuchados tienen relacion con
lo subterraneo y la ultratumba; es un demon de la muerte introducido por los
etruscos. En este sentido, considera que Telesforo seria un espiritu funebre y su
suefio seria el suefio eterno de la muerte, pues con el cucullus estaria investido
de un velo de dios funebre; los pies descalzos serian simbolo cténico y de duelo
e intensifican el contacto con lo subterrdneo, pues calzado solo seria un simple
mortal; el volumen que porta no estaria relacionado con la sabiduria médica sino
con el libro del destino final de la vida. Hipnos, de quien desciende Telesforo,
seria hijo de la Noche y hermano de la Muerte, recordando de esta manera a las
tablillas de los démones etruscos de la muerte. Con el mismo sentido, pone el
ejemplo, relacionado con la navegacion, de un sepulcro de Aquincum del siglo
Il d.C. en el que se representa un dios vistiendo cucullus, junto a un Tritén y un
dios fluvial con claro sentido funerario para conducir al Mas alla (Kerenyi 1933,
5).

45El sacrificio de un gallo parece tener su origen en el zoroastrismo pues se consideraba que el
canto matutino del gallo prevenia de las enfermedades y los malos espiritus.

39



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Las interpretaciones de inmortalidad y regeneracion también se han relacionado
con Telesforo por su supuesto antecedente celta, basandose en referencias
clasicas, pues Estrabén*® escribe que también los druidas creian en esa
renovacion de la vida porque las almas son inmortales. Y una afirmacion en el
mismo sentido la describe César*’ para justificar el valor de los galos, pues la
creencia en la inmortalidad les impide tener miedo a la muerte. Por eso, el genius
cucullatus seria el muerto que se representa, bajo la apariencia de un nifio, como
simbolo de regeneracion en un nuevo cuerpo humano; el cucullus es atribuido a

los seres del inframundo que se hacen invisibles.

Una interpretacion completamente diferente, expuesta por Gerhard y recogida
por Wroth, considera que Telesforo seria el dios del amanecer por su analogia
con Harpdcrates, sol del amanecer y el silencio. Sin embargo, Alexanor,
predecesor de Telesforo, no era venerado al salir el sol sino al ocaso, y tampoco
hay constancia de que Evamerion de Titane fuera venerado al amanecer (Wroth
1882, 296). Una vez mas, se carece de elementos que corroboren esa funcién

ya que no hay ninguna prueba que apoye la tesis de Telesforo como dios solar.

Reinach considera errénea la interpretacion etimoldgica de la palabra telos
(traducida por lejania) y le asigna el significado de misterio, especulando con que
Telesforo es un dios de la medicina magico-divina que se practica en el santuario
de Pérgamo en el rito de la incubatio (Reinach 1901, 344). Aristides*® describe
en uno de sus suefios que Asclepio le pide que ofrezca un trozo de su propio

cuerpo por la salud de todo el cuerpo, pero le dice que también puede ofrecer a

46Estrabon, Geografia, IV, 4, 4. “Los druidas afirman que las almas son indestructibles, como
indestructible es el universo, aunque llegara un dia en que el fuego y el agua prevaleceran sobre
todo”.

47 César, La guerra de las Galias, VI, 14. “El punto esencial de su ensefianza (de los druidas), es
que las almas no perecen nunca sino que después de la muerte pasan de un cuerpo a otro;
piensan que esta creencia es el mejor estimulante del coraje, puesto que asi ya no tienen miedo
de la muerte”.

48Aristides, Discursos sagrados, Il, 27. “Debia también cortar un trozo de mi propio cuerpo, por
la salud del cuerpo entero. Pero como era un acto penoso me lo perdond; en su lugar dijo que
me quitara el anillo que solia llevar y se lo ofreciera a Telesforo, pues hacerlo equivalia a darle

mi dedo. Y que escribiera en el aro del anillo ‘oh, hijo de Crono™.
40



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Telesforo el anillo que lleva, pues eso equivale a darle el dedo; esa peticion del

anillo en lugar del dedo supondria un acto de magia sustitutiva.

Otras interpretaciones que han tenido menor difusion son las que apuntan a que
la posicion de las manos ocultas sobre el vientre, una posicion tipica de los
ventrilocuos, indicaria que Telesforo es un personaje oracular y religioso de la
ventriloquia, la adivinacion, las profecias y el didlogo con los difuntos (Mayr 1935,
355). Otra extrafia interpretacion asimila la iconografia encapuchada de
Telesforo a la forma antropomorfica de una ventosa en forma de campana, tal
como se representa en algunas monedas de Asia Menor que tienen por emblema
una ventosa y que habria sido sustituida por Telesforo. Evidentemente, estas
hipbtesis son muy inconsistentes y carecen de pruebas por lo que no deben
tenerse en consideracion (Deonna 1955b, 51). Las Unicas funciones que parecen

contrastadas son la salutaria y la de proteccion de la infancia.

8. SOBRE LOS GENII CUCULLATI CELTAS

La hipdtesis de Egger, asignando el origen de Telesforo a la evolucion de un
genius cucullatus celta, es la que cuenta con mayor aceptacion y por ello es
necesario conocer el culto y contexto de los cucullati celtas para ver las
diferencias y semejanzas con el dios griego Telesforo. La primera mencién
literaria a los celtas est4 en la Ora Maritima, datada hacia 600 a.C., que nos ha
llegado gracias a Rufo Festo Avieno, autor latino del siglo IV d.C. El término
céltico se refiere a gentes llamadas asi por griegos y romanos, y linglisticamente
pertenecen a la familia indoeuropea, siendo identificados con la cultura de la

Tene que se desarrollé a partir del 500 a.C. (Marco 2006, 13).

Los genii cucullati son de inequivoco origen celta y se representan pequefios de
estatura, con mantos gruesos y encapuchados. Los investigadores de la cultura
celta han tratado de establecer un patron estandar o imagen ortodoxa de los
genii cucullati pero no resulta nada facil, ya que las diferencias morfologicas e

iconograficas son muy significativas en las distintas areas geograficas celtas.

41



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

La mera circunstancia de que los cucullati celtas y Telesforo vistan cucullus ha
propiciado un interés en relacionarlos entre si. El cucullus no permite saber si se
trata de un dios o de un mortal. Ademas, esa vestimenta es muy habitual tanto
en adultos como en nifios para protegerse del clima, sin caracter divino, por
ejemplo, peregrinos o campesinos (Green 1989, 187). Si se aceptara que los
genii cucullati fueron los precedentes de Telesforo (un nifio), se deberian excluir
todos los cucullati celtas representados como adultos y los de formas femeninas.
Si se tiene en cuenta que a Telesforo siempre se le representa con un cucullus
largo por debajo de la rodilla'y con los pies descalzos visibles, se deberian excluir
todos los cucullati calzados o que ocultan los pies, o los que visten bardocucullus

corto hasta la rodilla

Se han hallado relieves y estatuillas en piedra, bronce, terracota y ambar que
representan a este genius cucullatus, cuyo culto era muy popular en toda la
Céltica. Algunos autores han publicado relaciones de cucullati celtas.*® No se
conoce casi nada del culto a estos cucullati pero se consideran divinidades y
espiritus menores de las gentes humildes, muy asequibles y relacionadas con la
tierra, la agricultura, la curacién y el hogar; en tumbas o en objetos cotidianos
como lamparitas o0 recipientes (Epstein 1994, 90). A estos cucullati,
caracteristicos de la cultura celta en Britania y Galia, se les concede un caracter
bueno y apacible como los personajes enanos con capucha que han llegado
hasta nuestros dias en las tradiciones y cuentos populares. El culto a los cucullati

parece incluir elementos de fertilidad, curacion, muerte y regeneracion.

La tribu de los Segusiavi (Segusiavos), un pueblo galo asentado en la
confluencia del Rédano y el Saona, acufié monedas®® (Fig.43), derivadas del
denario romano del 47 a.C. y datadas entre 57-27 a.C., que se hallaron en un
tesorillo en Feurs. En el reverso se representa a Hércules junto a un pequefio

personaje con capucha sobre los hombros que no parece nifio, ni se aprecia si

49 Pueden consultarse listas y descripciones de genii cucullati en Egger 1932, Heichelheim
1934, Noll 1953, Jenkins 1953, Toynbee 1957 y, mas recientemente, en Verkerk 1998 y
Aldhouse-Green 2004.

50 Allen, Derek 1980. The coins of the Ancient Celts, Edinburgh, p. 94.

42



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

va calzado o descalzo. Las monedas fueron utilizadas como prueba del origen
celta de Telesforo y se sostuvo, por la semejanza iconografica de los rasgos
faciales, que el personaje de las monedas derivaba del llamado Telesforo de
Moulezan (Fig. 44) en la Galia y del de Carlisle en Britania. Sin embargo, Wroth
ya habia descartado que ese personaje fuera Telesforo basandose en tres
argumentos: en primer lugar, Telesforo nunca se representa asociado a Hércules
ni a la inscripcion ARVS del legendario Segusiavs Arvs; en segundo lugar, en
algunas monedas, la figura del personaje aparece con la cabeza descubierta y
en otras viste un manto muy ajustado y abierto por el medio, pero ni la cabeza
descubierta ni ese tipo de manto son los habituales en las representaciones de
Telesforo; finalmente, las monedas griegas con Telesforo no aparecen hasta el
siglo | d.C., es decir, cien aflos mas tarde que las monedas galas de los
Segusiavi; por todo lo cual, considera que esa figura encapuchada de las
monedas no es Telesforo sino un espiritu local celta (Wroth 1882, 287). Y lo
mismo cabria decir del genius cucullatus de Moulezan al que, errobneamente, se
le sigue llamando Telesforo a pesar de que carece del aspecto infantil y

caracteristicas del dios griego.

El gran impulso al estudio de los genii cucullati celtas se produjo cuando se hallé
una inscripcién que vincula directamente a un cucullatus como deidad. Se trata
de dos altares votivos del Il d.C., descubiertos en 1931 por Jantsch® en un
santuario romano-celta en Wabelsdorf (Carintia), (Fig.45) en la antigua provincia
romana de Noricum. Uno de los altares estd muy fragmentado pero el otro se
conserva intacto y aparece la representacion de un dios encapuchado y un
epigrafe votivo que dice “GENIO CVCVLLATO SA(CRVM) C(AIVS) IVVENTIVS
SPERATVS ET CORNELIA SECVNDINA VSLM” (Egger 1932, 311). La
expresion “genio cucullato” puede traducirse como “espiritu del lugar con
capucha” o “deidad encapuchada” y es un nombre romanizado que nada nos
indica sobre el genuino nombre celta de ese dios; se cree que genius cucullatus
era el nombre genérico que se daba, en los territorios romano-celtas, a los dioses

gue visten cucullus, muy venerados en la Galia (Heichelheim 1935, 189). Tras el

51 Jantsch, F. 1931, Ein keltisch-romisches Heiligtum in Wabelsdorf, Carinthia, I, 13.
43



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

hallazgo del altar, hubo una inercia a catalogar a todos los cucullati celtas como
Telesforo sin tener en cuenta que hay muchos personajes divinos que también
se representan encapuchados como Epona, Harpdécrates, Nehalennia, Priapo o
Mercurio (D’Ambrosio 1992, 191). Por ejemplo, a veces, el Mercurio galorromano
esta representado vistiendo cucullus con capucha redonda, con los brazos
ajustados al cuerpo, y sosteniendo una gran bolsa en su mano que, sin duda, lo
viste en calidad de dios de los viajeros (Heichelheim 1935, 191).

No se conoce la ruta seguida por el cucullatus hasta alcanzar la Galia, pero Noll
sugiere estudiar conjuntamente los siguientes hallazgos arqueoldgicos. Un
pequefio cucullatus de d&mbar de 6,5 cm encontrado en un ajuar femenino en
Scarbantia (Sopron), datado hacia la segunda mitad del siglo 1l d.C. Las figuritas
de ambar halladas en urnas cinerarias con ajuares femeninos en Aquileia
(Aquilea), (Fig.46) que suelen estar agujereadas para llevarlas como colgantes
con finalidad de servir de amuleto magico y divino para facilitar el viaje a la otra
vida (Fig.47). Y el altar con el epigrafe a “genio cucullato” que ya no parece
estar tan aislado, pues esos tres hallazgos se encuentran en la misma zona
geografica. Considerados conjuntamente, sugiere que el cucullatus pudo haber
llegado desde el Sur por Aquileia (Aquilea) y desarrollarse el culto al genius
cucullatus celta en el Noricum, ya que la ciudad del Adriatico fue un importante
nudo de comunicaciones y jugo un papel fundamental en la romanizacién de la
Galia (Noll 1953, 192-6). Aungue también pudo haber llegado desde el Este, a lo
largo del Danubio, hasta la confluencia con la ruta del &mbar en Aquincum como
parece indicar la orientalizacién de esa zona. Verkerk (1998, 4) sugiere que el
genio cucullato podria ser una amalgama de creencias nativas celtas, romanas
y griegas. La falta de detalles en esas pequefias figuritas de &mbar no permite
determinar, con cierta seguridad, si se trata de representaciones de genii

cucullati galos o de Telesforo griego.

Antes de la romanizacion, en Galia y Britania hubo formas iconogréficas
ancestrales de la Edad de Hierro que fueron evolucionando al ser absorbidas o
alteradas segun el gusto del periodo romano. La influencia de la Galia en la

iconografia de Britania fue muy superior a la influencia de la Roma Clasica. Hacia

44



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

600 a.C. ya se constatan en Gran Bretafia gentes de ascendencia hallstatica que
propiciaron intercambios comerciales y que nuevos grupos migratorios de la
Galia Belga, afinales del Il a.C., contribuyeron al florecimiento de la cultura celta
(Marco 2006, 78). Por esa razon, el trasvase de influencias iconograficas no se
origind solamente desde Grecia y Roma hacia Britania y Galia, sino que hubo
una interrelacion en ambas direcciones que no debe menospreciarse ni
subestimarse (Green 1998, 27). Las divinidades encapuchadas se extendieron
por toda la Céltica, desde Britania hasta las provincias del Danubio, y la
interpretatio religiosa y la artistica fueron al unisono permitiendo utilizar modelos
griegos y romanos para interpretar viejos cultos prerromanos (D’Ambrosio 1992,
212). En el encuentro de la religiosidad, los celtas aceptaron facilmente los

dioses romanos por tener un fondo comuan indoeuropeo.

En Britania, los genii cucullati visten el sagum, también llamado birrus
britannicus, que esta relacionado con gentes populares indigenas sometidas a
los rigores de la intemperie -en el mosaico de la villa romana de Chedworth se
representan las cuatro estaciones del afio, y el invierno es representado por una
figura con el sagum- (Epstein 1994, not. 10). Se ha sugerido que las
representaciones de marcado caracter indigena desafian a los modelos romanos
y podrian indicar una cierta rebeldia o resistencia al poder de Roma, proyectando
expresiones religiosas alternativas a la romanizacion. Por ejemplo, en la regién
de los Cotswolds se conocen algunos tallistas de Aquae Sulis (Bath) y
alrededores llamados Sulinus, Priscus y Searigillus que tallaron sus propios
motivos y estilos inspirados en la Galia y en la memoria ancestral; por supuesto

en un estilo muy apartado del mundo clasico (Green 2001, 47).

En la Céltica Continental, los cucullati se representan de forma individual
mientras que en Britania son representaciones en triadas, aunque hay un par de
excepciones a esa caracteristica. En contextos indoeuropeos, y sobre todo entre
los celtas, los nameros tienen un poder implicito o una naturaleza divina. Asi, el
namero tres parece tener un simbolismo especial; es el “superlativo absoluto” y
puede tener efectos magicos o apotropaicos para alejar el mal de ojo y los malos

espiritus. Todo lo sagrado y sobrenatural viene asociado con el tres como si fuera

45



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

una trinidad pagana. El simbolismo trinitario, triplicidad de una divinidad celta,
representa la pujanza de la misma; es una repeticion de intensidad para enfatizar
el poder divino total (Marco 2006, 168). EI numero cinco, en forma de cuatro
puntos cardinales y un punto central, representa la “totalidad” (Green 1983, 57).
En todo caso, el significado de los niumeros en la cultura celta no aclara las
diferencias entre Britania (casi todos en triadas) y en la Céltica Continental (casi
todos individuales) por lo que seria necesario profundizar en las causas de esa

diferenciacion.

Se han encontrado algunas figuritas en santuarios de fuentes termales por lo que
pudieron tener un significado relacionado con la salud ya que, en el pensamiento
celta, los manantiales de agua se consideran entradas al mundo de las
curaciones. Un claro ejemplo son los manantiales curativos de Bath, donde un
relieve representa a los genii cucullati adoptando un papel subordinado en forma
de pequeiio tamafo en la base del relieve donde se representa a Mercurio y
Rosmerta (Green 1989, 185). Por eso se han equiparado, como Telesforo, a
dioses nifios de la salud, aunque las piezas halladas en Gran Bretafia no parecen
tener conexién alguna con el culto a Asclepio y deben encuadrarse sélo como
deidades de la mitologia celta (Verkerk 1998, 2).

Los cucullati en Britania (Fig.48) se han encontrado a lo largo del Muro de
Adriano (Netherby, Castle Yard, Birdoswald); en los Cotswolds (Wycomb,
Whittington, Daglingworth, Bath, Cirencester); y en algunas excavaciones de
Rushall Down, Londres y Colchester. Se representan en triadas, bien solos o
portando frutas, panes, huevos u otros simbolos de fertilidad y, en ocasiones, la
triada estd junto a una diosa madre que permanece sentada. A veces, se
representa la diosa madre sola pero portando en su regazo una triada de frutos
simbdlicos (Green 2011, 44-45). Las diosas madres también forman parte de la

iconografia en la Galia, especialmente en la zona del Rin-Mosela.

A lo largo del Muro de Adriano (Fig.49) se han encontrado cucullati en los
antiguos campamentos de las tropas romanas. Casi todos corresponden a

pequefios relieves votivos en piedra local de, aproximadamente, 20x25 cm. Asi,

46



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

en Castra Exploratorum (Netherby, Cumberland), donde estaba el campamento
civil romano y en Luguvalium (Carlisle) (Fig.50) se hallaron relieves de los tres
hombres de pie vistiendo bardocucullus que les tapa el brazo izquierdo pero que
portan un objeto en sus diestras; tal vez un huevo como simbolo de fertilidad o
inmortalidad. En Castle Yard, Cumberland se encontré otra triada de cucullati
aunque sOlo se conservan dos personajes. En Vercovicium (Housesteads,
Northumberland) (Fig.51) se descubri6 un pequefio altar con un relieve de
cucullati de sexo indefinido; la cara del dios central es masculina pero los otros
dos pueden ser femeninos; también se ha apuntado que podrian ser todos
masculinos y representar edades de la vida, un dios central mayor y dos jovenes
a su lado, un fendbmeno que no es extrafio y se repite con relieves de diosas
madres (Green 1989, 185). Por las monedas halladas junto al altar podria
datarse hacia 220-229 d.C. (Verkerk 1998, 7). Se ha especulado mucho con
respecto al sexo de algunos cucullati porque, aunque generalmente son
masculinos, hay ciertos casos ambiguos, como en este relieve, que han sido
aceptados como femeninos (Heichelheim 1935, 187), mientras que otros autores

consideran que todos los genii cucullati son masculinos (Toynbee 1957, 458).

Otros hallazgos arqueoldgicos importantes se han encontrado al suroeste de
Britania, en territorio de la tribu Dobuni en los Cotswolds, especialmente en
Corinium Dobunnorum (Cirencester, Gloucestershire), donde estaba el
campamento romano de época de Claudio. Se trata de una region muy
romanizada que adapté, en parte, los canones del arte clasico. En este area se
han encontrado algunos cucullati, en villas romanas rurales —en el pozo de Lower
Slaughter se recuperaron varios relieves que, posiblemente, fueron arrojados
para su destruccion-. En ocasiones, se asocian a una diosa madre, a veces
Cuda, con funciones de prosperidad, o a dioses guerreros con poderes
sanadores. En un pequefio relieve en bruto, apenas sin grabar -donde la
ausencia es mas significativa que la presencia- se aprecian tres figuras
triangulares muy esquematicas que caminan de perfil, lo cual constituye una rara
excepcion (Fig.52), (Aldhouse-Green 2004, 199). Un relieve descubierto en
Daglingworth esta esculpido en forma de casa y presenta a una diosa madre

sentada que porta un objeto simbdlico, junto a tres cucullati, de los cuales dos

47



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

parece que portan espadas como protectores de la fertilidad y la enfermedad
(Fig.53), (Verkerk 1998, 17). Sin embargo, hay quien no identifica espadas sino
solo un leve movimiento del manto que deja visible la tinica (Deyts 1993, 100).
En Camboglanna (Birdoswald), (Fig.54) se encontr6 una figura individual
rechoncha que no deja visibles las piernas, y cuya identificacion ofrece ciertas

dudas.

Por otra parte, en Regulbium (Reculver, Kent), se encontré un cucullatus de
arcilla muy fragmentado, datado hacia finales del 1l d.C. Se aprecia que es un
anico individuo sujetando un rollo, en referencia al mas alla o a la sabiduria del
conocimiento médico. Lo resefable de esta figura es que es el Unico cucullatus
individual que se ha encontrado en Britania, y que esta hecho con el mismo
material y la misma técnica que los cucullati de la zona del Rin-Mosela en el
limes romano entre Colonia, al norte, y Jagsthausen, al sur (Jenkins 1953, 89).

Esa figura pudo haber sido llevada desde la Galia Belga a Britania.

En la Galia se han descubierto figuritas individuales de cucullati en piedra,
terracota, bronce, madera y &mbar; siempre con apariencia hieratica, algunos
descalzos y otros calzados. Como ejemplos cabe citar, entre otros, los de Troyes,
Avignon, Mainz, Oedenburg, Mayence, Rivery, Viena, Moulezan, Dijon,

Sarzeau, Belné... (Fig.55) Suelen vestir bardocucullus y portar un atributo.

Sin embargo, la zona con mas hallazgos es la Galia Belga en la confluencia de
los rios Rin y Mosela como los de Trier, Maguncia, Jagsthausen, Mainz,
Heddernheim, Dhronecken, Wiesbaden, Moehn, Mannheim, Cologne, Leens...
La mayoria se encuentran en cremaciones o como ofrendas votivas en templos.
Solamente en un templo dedicado a Marte Lenus, en Augusta Treverorum
(Tréveris), (Fig.56) se descubrieron 23 cucullati de arcilla y, puesto que Lenus
es un dios galo asociado a la salud, podrian tener un significado de proteccién
de la salud; visten paenula y cucullus y, a veces, portan un rollo en su mano
derecha o rollos con letras griegas o latinas con significado de sabiduria. Todos

son individuales y siempre son deidades masculinas, con pelo o calvos, con o

48



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

sin barba, de pie o sentados, gigantes o enanos y, con frecuencia, muestran falos

o son lucernas de bronce donde el falo sirve para colocar la mecha.

En la antigua Genava (Ginebra), a orillas del puerto lacustre donde vivieron los
alébroges, se encontré una enorme figura de roble, de tres metros y con cucullus,
que podria representar una deidad del lago y la navegacién; porta en su mano
derecha lo que parece ser un huevo como simbolo de regeneracion. La figura
esta datada hacia 80 a.C. y tendria su origen en un prototipo de la Edad de Hierro
(Green 2011, 44). Solamente se conoce un ejemplo de triada encontrado en
Pithiviers-le-Vieil, en Loiret, con la representacion de tres genii cucullati
descalzos; los de los extremos portan frutos y el del centro lleva lo que parece
una cesta (Deyts 1993, 99). Otro caso unico es un relieve de arcilla -hallado en
Karlich (Fig.57), en Mayen-Coblenza, y datado en el siglo | d.C.- en que aparece
un grupo de cinco figuras de las que las tres de la fila de atras forman una triada
de cucullati, aunque el grupo podria representar, simplemente, a una familia gala
(Noll 1953, 196), (Jenkins 1953, 89). Se desconoce si todos los cucullati tienen
significado religioso pero se sugiere que las divinidades nativas celtas con
capucha en las regiones del Danubio, Galia y Britania, fueron asimiladas como

cucullati romanos (Heichelheim 1935, 191).

Autores como Behn, Forrer y Grenier defienden que algunos genii cucullati celtas
(Besancon, Gotha y Nisme) forman parte del cristianismo primitivo por ir vestidos
con largas tunicas y una esclavina que descansa tras la nuca. Se representan
sentados en un sillon de hueso -algo habitual en representaciones celtas- y los
brazos y la cabeza se pueden separar de sus huecos de insercion segun las
festividades cristianas. Sin embargo, esas figuritas no son de cultos cristianos
sino pertenecientes a ritos paganos galorromanos (Deonna 1955c, 246).

En Espafa, la iconografia ceramica de la Celtiberia representa personajes que
portan gorros conicos que podrian ser sacerdos en el sentido latino del término
como la persona que dispensa lo sagrado. Asimismo, en Numantia (Numancia),
Osca (Huesca) o Turiaso (Tarazona) se han encontrado personajes con capay

capucha puntiaguda que recuerda al cucullus de los genii cucullati celtas

49



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

encontrados a lo largo del Muro de Adriano y en los Cotswolds en el suroeste de
Britania (Marco 2014, 447).

Una pequefia figurita de bronce hallada en la antigua Pollentia,>? Mallorca, ha
suscitado interpretaciones muy diversas. Desde ser considerado el Genio
Mitraico Cautes a identificarlo con un genius cucullatus celta o al mismo
Telesforo. Perea se manifiesta en desacuerdo con la identificacion de esa figura
como Telesforo. También menciona dos figuritas de bronce, conservadas en el
Museo de Ledn, procedentes de Asturica Augusta (Astorga) y de la ermita de
San Miguel en Miflambres de Valduerna, respectivamente. Estas figuritas las
identifica con Telesforo y considera que deben enmarcarse como testimonios de
cultos orientales en el siglo II-lll d.C. (Perea 2001, 186). Sin embargo, en la
figura de Astorga (Fig.58) no se aprecia la representacion candnica de Telesforo,
que permanece inmutable en el tiempo, ni se conoce ninguna iconografia de
Telesforo portando ese enorme “cuenco”, ni se aprecia la desnudez de sus pies,

por lo que suscita dudas para ser identificado como Telesforo.

9. EL ORIGEN DE TELESFORO

Telesforo se conoce a partir del siglo | d.C. en Pérgamo con una iconografia muy
definida y un significado claro de divinidad salutaria vinculado a Asclepio e Higea.
Por el contrario, los genii cucullati celtas son mas antiguos y su localizacion
abarca toda la Céltica. Ambas representaciones parecen tener un ancestro
comun pero no se ha podido demostrar. El origen y la posible vinculacion entre
ambos ha sido un asunto muy debatido en la literatura cientifica y ha generado
diversas hipétesis que sittan a Telesforo en culturas muy dispares: griega, tracia,
etrusca, nordica o celta. A pesar de que algunas parecen estar superadas, se

mencionaran para tener una visién conjunta.

52 Pozo, S.F. 1989, Bronces romanos de Pollentia conservados en el MAN, Madrid, MAN 7, 73.
50



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

El origen griego se ha basado en el estudio de los monumentos y cultura
grecorromana, y en los autores clasicos. Pausanias®® relata que Alexanor, nieto
de Asclepio, construyo el Asclepion de Titane, y que Telesforo de Pérgamo era
similar a Evamerién de Titane y a Aquesio de Epidauro.>* Una afirmacion similar
se puede leer en un epigrafe®® del siglo Il d.C. que indica que “el dios venerado
en Atenas como Telesforo fue venerado por los epidauros con el nombre de
Aquesio”. Es decir, Asclepio tenia un asistente nifio identificado como Aguesio
en Epidauro, como Evamerion en Titane y, posteriormente, como Telesforo en
Pérgamo. Desde luego, hay puntos en comun entre los tres. En un relieve del
Asclepion de Epidauro, Aquesio se identifica como un nifio con manto que vierte
un vaso sobre la phiale de Asclepio que permanece sentado junto a Higea; y en
igual composicion aparece en una moneda de Perinto (Panofka 1845, 304, not.
4). En otro grupo encontrado en las termas de Faustina en Mileto, el nifio tiene
en su mano izquierda una caja con los remedios de la misma forma que se
representa a Telesforo con ese atributo (Wroth 1882, 285 y Deonna, 1955a, 50).
En otra moneda de Pérgamo, Evamerién se identifica como un nifio de pie,
desnudo y con una antorcha junto a Asclepio, y entre los dos hay un pequefio

cerdito que es asociado, a veces, con cucullatus (Panofka 1845, 295, pl. Il, n° 4).

Aristides alude a la prescripcion de remedios por orden de Asclepio y también
habla de Telesforo como dios de Pérgamo®® e indica que, incluso en Roma,
Asclepio era tenido como de ascendencia pergamena, tal como lo refiere Marcial
al hablar de deus pergameus.®” Y en una dedicatoria en Sarmizegetusa, capital

dacia, se le nombra como Aesculapio Pergameno et Hygiae.>®® Todos estos

53 Pausanias, Descripcién de Grecia, 2, 11, 5. “Mas tarde, cuando Alexanor, hijo de Macaon, hijo
de Asclepio, lleg6 a esa regién de Sicion, construyo en Titane el Asclepion”

54 1bid., 2, 11, 7. A Alexanor y a Evamerion les hacen sacrificios; al primero como a un héroe
después de ponerse el sol, y a Evamerion le ofrecen sacrificios como a un dios. Si es correcta
mi suposicion, a este Evamerion los de Pérgamo lo llaman Telesforo, de acuerdo con un oraculo,
y los de Epidauro, Aquesio”.

55Kaibel, Epigrammata Graeca, n° 1027, lineas 35-36.

56 Aristides. Disc. sagrados, I, 10: “A continuacién me dio medicinas a mi mismo, la primera de
las cuales era, a lo que recuerdo, esencia de balsamo; y dijo que era un obsequio de Telesforo,
el pergamenense”.

57 Marcial, 1X 16, 2.

S8 CIL Ill, 1417a.

51



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

datos literarios y numismaticos han apoyado la hipoétesis de Telesforo como dios

griego, pergamenense.

Sin embargo, Reinach se posiciona claramente en contra del origen griego de
Telesforo ya que define como engafiosa la interpretacion etimologica del nombre
Telesforo. Defiende que ese nombre no es nativo de Grecia sino de Tracia,
donde su iconografia es muy comun en las monedas y relieves, o bien de lliria,
de donde afirma que procede el bardocucullus. Ademas, completa su
argumentacion reinterpretando el texto de Pausanias al afirmar que en Pérgamo
sélo se adoptd el culto de un extranjero para cumplir con un oraculo (Reinach
1901, 343). Lo cierto es que su teoria tracia no ha tenido apoyos y hoy en dia

esta totalmente descartada.

Kerenyi (1933) desarrolla la hipétesis del origen greco-asiatico de este personaje
encapuchado. La existencia de representaciones de espiritus encapuchados en
ambitos separados geograficamente por enormes distancias, sugiere la
existencia arcaica de una estructura religiosa comun de los pueblos
indoeuropeos —cabe recordar que la nocién de indoeuropeo es puramente
linglistica pero que también se aplica a sus gentes-. Desde el Neolitico, en toda
Eurasia, se extendieron cultos al sefior de los animales y a los espiritus de los
ancestros que, con el paso del tiempo, serian sustituidos por sacrificios que
ofrecia la casta sacerdotal a una divinidad antropomorfa de la comunidad. Por
supuesto, los videntes, curanderos y magos continuaron practicando los ritos
populares que implicaban la intervencion de espiritus evocadores de los difuntos.
Se entenderia asi el origen indoeuropeo de un personaje encapuchado que
habria llegado a Europa con la migracién etrusca desde el Egeo hasta las costas
del Tirreno entre los siglos VIII-VII a.C. Sin embargo, hay que dejar constancia
de la debilidad de esta teoria pues, actualmente, se considera que no se habria

producido una migracion sino un largo periodo orientalizante.

La hipétesis supone que el demon encapuchado de Etruria se habria extendido
a las tribus celtas de la Galia Cisalpina y, desde alli, a toda la Céltica. Los galos

habrian tenido contacto con los démones etruscos trabajando en las minas de

52



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Etruria o participando como mercenarios en el ejército etrusco (Egger 1947, 95).
Esta teoria la avalaria el hecho de que los genii encapuchados mas antiguos se
representan en una serie de urnas etruscas del siglo Il a.C. (Fig.59) donde se
representa el viaje a la ultratumba de dos conyuges subidos a un carro cubierto
—un carpentum- tirado por bueyes y precedido por el numen que tutela el viaje;
una figura de la estatura de un nifio ataviado con manto con capucha y portando
un martillo (Felleti 1966, 674). Con anterioridad, se conocen en Etruria
representaciones de otros démones funerarios alados -portando hacha, martillo
0 maza- para proteger y custodiar al difunto. La representacion de estos seres
es muy frecuente en los monumentos funerarios a partir del siglo IV a.C. y
algunos se parecen, por su aspecto exterior, a figuras similares de la mitologia
griega, pero los démones de la muerte no surgieron por influencia helénica, sino
gue ya estaban presentes en la religion etrusca desde los origenes de su

civilizacion.

Los cabirii también han sido propuestos como posible origen de los cucullati, ya
que se pudo producir un sincretismo con el culto a los penates en el mundo
romano, y con el de los cabiros en el mundo griego; Telesforo pudo haber sido
uno de los ultimos cabiros de Pérgamo (Wroth 1882, 286). Los cabiros eran un
grupo de deidades cténicas cuyo culto se inicia en Samotracia y el Egeo, aunque
Su origen se sitla en Frigia. Se representan con un manto corto apoyado en el
hombro y el pilleus en la cabeza. Ya fuera de forma fortuita o debido a un origen
comun, el pilleus podria ser el puente de union con la representacion de los genii
cucullati celtas que pudieron estar influenciados por religiones mistéricas
helénicas (Calvetti 2000, 710). Aparte del pilleus y el manto, el martillo es el
atributo comun. Hefesto, dios del fuego y los metales con raices en Anatolia,
parece tener una relacion estrecha con los cabiros de la metalurgia como
démones cténicos representados por la serpiente o como favorecedores de la
fecundidad. Precisamente, Asia Menor y Etruria fueron centros de expansion de
la metalurgia y de esas regiones provienen las iconografias de los cabiros y de
los genii alados o encapuchados y, todos ellos, se representan dotados de

matrtillo o maza (Calvetti 2000, 718). Hay caracteristicas comunes entre los genii

53



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

cucullati y los cabiros pero, aungue se mantienen reminiscencias del culto, no

hay similitudes con el Telesforo griego (Heichelheim 1935, 193).

Davidson (1989) defiende la hipdtesis del presunto origen germanico o
septentrional del genius cucullatus y de Telesforo a través de la vestimenta y de
las representaciones tradicionales contenidas en la narrativa germénica de las
sagas islandesas, y el folclore de Inglaterra, Escocia e Irlanda.>® En las etnias
nérdicas o germanas, los cucullati siempre aparecen con manto y capucha y se
atribuye a las exigencias del clima nérdico. De hecho, Odin, venerado por los
guerreros y depositario de artes magicas relacionadas con el inframundo usa la
capucha como parte de su vestimenta y se aparece a los mortales como un
viandante con una capucha que esconde los ojos de los que carece pues, en la
mitologia germano-escandinava, una capa magica de color oscuro confiere
invulnerabilidad e invisibilidad (Davidson 1989, 111). Un significado parecido de
ocultacion a los demés habria trascendido en el velo de la novia, en el velo de
los dolientes en un funeral, en el de los penitentes o en los fantasmas. Los
encapuchados serian espiritus guardianes que defienden la casa y los rebafios,
procurando buenas cosechas y el bienestar de la familia. También se han
interpretado como espiritus que facilitan los suefios proféticos y sanadores, o
como acompafantes hacia el suefio eterno, ya que algunos cucullati germanicos

mantienen un volumen en su mano como atributo funerario.

Epstein cree posible alguna semejanza entre las representaciones de Dagda,
dios principal de la mitologia celta irlandesa, y el genius cucullatus. Dagda tiene
muchas apariencias y es presentado como un soberano que incorpora clases
sociales bajo su influencia, incluyendo a los populares cucullati que serian un
aspecto mas de la complejidad divina del dios (Epstein 1994, 97-98). Sin
embargo, se manifiesta en desacuerdo con la division entre dioses mayores y
menores en las tradiciones indoeuropeas nérdicas y, por ello, critica los prejuicios

de quienes consideran a los cucullati como dioses menores de poca importancia,

59 En todo caso, estos folclores serian celtas y no germanicos.
54



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

ya que, en su opinidon, merecen una mayor importancia en el sistema religioso

celta.

Malik (1952, 32) sugiere que Telesforo podria tener un oprigen asirio-hitita en
base a la presunta semejanza con los dioses menores hititas, pequefios de

estatura y con gorro frigio Esta hipo6tesis no ha tenido comentarios posteriores.

Egger (1932) defiende el origen celta de Telesforo y es, sin duda, la hipétesis
gue ha tenido mayor aceptacion y debate. Telesforo habria sido introducido por
los gélatas en su migracién hasta Asia Menor (Fig.60). La migracion celta,
impulsada por Breno en torno al 280 a.C., parti6 desde Centroeuropa hacia los
Balcanes, Macedonia y Grecia. No hubo una cohesion del grupo inicial sino que
se separaron en varios subgrupos que siguieron diferentes rutas. El monarca
helenistico Nicomedes | de Bitinia atrajo a un nimero importante de celtas, con
sus mujeres e hijos, a Asia Menor —en concreto, las tribus de los tolistobogios,
tectosages y trocmios— con la intencion de luchar por el trono contra su hermano
y contra la vecina dinastia seléucida, permitiendo que se asentaran como aliados
en 277 a.C. (Marco 2006, 76). Tras numerosas vicisitudes e incursiones por
Jonia, Eolia y Licia, fueron finalmente vencidos por el rey seléucida Antioco |
Soter en 275 a.C., en la Batalla de los Elefantes. Finalmente, hacia 232 a.C. se
asentaron en una region central de Anatolia que comprende la estepa central y
la cadena de los montes Tauro, y pronto se conocio ese territorio como Galacia
y a sus pobladores de origen celta, galatas. Se establecieron alli durante varios
siglos y conquistaron algunos territorios vecinos hasta que fueron anexionados
al Imperio Romano en época de Augusto. Para Egger, esta emigracion y
asentamiento en Galacia le permite afirmar que Telesforo tiene origen en un
genius cucullatus celta que, posteriormente, fue helenizado en Pérgamo. Sin
embargo, la ausencia de cucullati celtas en Galacia hace dudar de esta hipotesis

y la considero poco creible.

Ciertamente, se han encontrado terracotas representando a guerreros galatas
con manto y capucha en Asia Menor, Palestina y Egipto, pero de eso no se puede

deducir que Telesforo tuviera origen galata (Deonna 1955b, 54). También se han

55



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

encontrado figuritas de terracota greco-egipcias con manto sin pliegues y rostro
hieratico como los cucullati celtas que podrian identificarse con Harpocrates.
Ademas, Egger no considerd las esculturas de Occidente que no podian
relacionarse con el culto de Telesforo, ni con el del Mercurio galorromano que

también viste cucullus.

Deonna confiesa no tener una version propia del origen de Telesforo pero trata
de consensuar las interpretaciones de Egger y Kerenyi proponiendo una teoria
mixta que concilie las dos posturas. Asi, sugiere que el genius cucullatus era
indigena porque ya existia en la cultura celta y que luego fue asimilado como
Telesforo por los romanos debido a sus semejanzas. Al mismo tiempo, los genii
cucullati celtas serian la version greco-romana de los cucullati orientales
etruscos (Deonna 1955a, 66). O como sefiala Reinach, Telesforo arraigé en la

Galia porque ya existia entre los galos un personaje similar.

10. IMPORTANCIA DE FRIGIA EN EL ORIGEN DE TELESFORO

A pesar de que los cultos a genii cucullati y Telesforo se solapan en el tiempo y
en localizacion, la hipétesis de Egger tiene un grave inconveniente ya que, en
Galacia, nunca se han encontrado pruebas de genii cucullati celtas. Es decir, hay
un larguisimo periodo oscuro desde que los galatas se asientan en Anatolia en
232 a.C. hasta la aparicién de Telesforo en Pérgamo, en el siglo | d.C. Hasta
hace poco tiempo, ese vacio de testimonios impedia resolver el presunto origen

celta de Telesforo.

Hace unos afios se descubrieron algunas piezas arqueolégicas que sefialan a
Frigia —y no a Galacia- como el lugar donde pudo adaptarse el cucullatus celta,
adulto con bardocucullus, a una divinidad local, popular, infantil y con cucullus.
Frigia (Fig. 61) pudo ser el lugar donde se desarrolla el proceso de

transformacién del cucullatus celta en Telesforo (Colli 1997, 580).

56



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Asi pues, resulta interesante comentar las piezas arqueoldgicas que pudieran
aportar pistas de la importancia de Frigia en el origen de Telesforo. Una de ellas
se remonta al Senado Romano cuando en 204 a.C., durante la Segunda Guerra
Panica y obedeciendo a una profecia de los Libros Sibilinos y del Oraculo de
Delfos, enviaron embajadores a Pesinunte (Frigia) para traer a Roma la piedra
sagrada de Kubele (Cibeles) al Monte Palatino. Pues bien, en las excavaciones
del recinto sagrado del Templo de la Magna Mater Cibeles en el Palatino, se ha
encontrado una estela votiva con cuatro figuritas fragmentadas de barro, datadas
entre 204-111 a.C. Son figuritas que, por sus caracteristicas iconograficas,
pueden ser consideradas como la primera representaciéon de Telesforo en
Roma®® (Pensabene 1979, 87). Pudieron ser producidas en serie con matrices
importadas directamente de Pesinunte, junto con todo el material sacro
necesario para oficiar el culto a la Magna Mater, para difundir el culto del
cucullatus local frigio en Roma (Colli 1997, 581).

Otra prueba la constituye una figurita de &mbar de 3,3 cm que se encontraba en
un ajuar funerario femenino del gran timulo de Kocakizlar (Eskisehir), (Fig.62)
en la antigua Phrygia Epictetus, en la que se aprecia una iconografia que ha sido
identificada con Telesforo.6* La figurita se data entre | a.C. - | d.C. segln las
tres monedas que se encontraban junto a la figurita: una moneda acufiada en
Lugdunum y dos en Roma, del 58 a.C. y 15 d.C., respectivamente (Atasoy 1974,
pl. 52, 10). El &mbar era un producto de lujo ajeno a Anatolia por lo que, en mi
opinion, pudo ser un objeto de intercambio comercial procedente de Aquileia o
el Noricum donde se procesaba el &mbar bruto llegado del Baltico. En ese caso,
la figurita también podria ser un cucullatus galo y no necesariamente una figura

de Telesforo.

Resulta interesante una desgastada terracota, encontrada en Frigia-Lidia y
conservada en el Museo de las Civilizaciones de Anatolia de Ankara, donde se

representa un caballo y un jinete encapuchado (Fig.63) que mantienen las

60 Pensabene, Patrizio, Scavi del Palatino 2. Culti, architettura e decorazioni, 1-2, Roma 2014.
En Bonanome 2014, nota 33.
61 Haspels, E. 1971. The Highlands of Phrygia, Princeton, 302, fig.612.17.

57



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

cabezas a la misma altura; un detalle extrafio pues siempre se representa la
cabeza del jinete mucho més arriba que la del caballo. En algunas partes de
Anatolia, los dioses jinetes de ambito local eran bien conocidos y relacionados
con el dios solar. Se ha propuesto que este jinete encapuchado de Frigia-Lidia
estaria vinculado a Telesforo, bien porque un dios jinete local se hubiera
asimilado con Telesforo o, viceversa, que Telesforo se hubiera asimilado al jinete
local, ya que los lugares de culto del dios jinete y de Telesforo estaban muy
cercanos geograficamente. Telesforo no seria un personaje ctonico, sino solar
(Ehling 2005, 163, fig. 1).

En Frigia, la asociacion de Telesforo con diosas madre era frecuente, tal como
se observa en una pequefa estela de marmol descubierta en la zona limitrofe
entre Frigia y Pisidia, donde hay una localidad con el nombre de la diosa. Esta
datada hacia el siglo Ill d.C. y contiene un epigrafe de un pastor que dice:
“Alypos, hijo de Limnaios, para el patron, el rebafio y el perro, voto”. El relieve
representa a la diosa local Mater Malene (Fig.64) junto a una figura que podria
ser Telesforo por su aspecto infantil y los pies descalzos (Guarducci 1973, 365).
Sin embargo, Robert,52 que publicé el epigrafe, sostiene que el personaje
encapuchado es el propio pastor, basando su afirmacién en que Telesforo tiene
el mismo tamafo que la diosa, y que la dedicatoria no nombra especificamente
a Telesforo. Sin embargo, no parece normal que el oferente se represente a si
mismo en una estela. Por otra parte, en otro relieve votivo frigio hallado en
Yazilikaya (Fig.65) -junto a la que fuera capital hitita, Hattusa- se representa la
misma figura de Telesforo solo y encuadrado en un naiskos que indicaria que

era una divinidad.

Ehling presenta una estela frigia®® en la que se observa la iconografia de
Telesforo (Fig.66) y, afiade, que la vestimenta era usada en el interior de Anatolia
por pastores y campesinos, y es poco probable que tuviera origen celta por lo

gue considera que el dios seria de Anatolia; descartando la interpretacion de

62 Robert, L 1955, Dedica d’un berger, Hellenica 10, 28-33.
63 Th. Drew-Bear et alli, The Museum of Anatolian Civilizations. Phrygian Votive Steles, Ankara
1999, S. 38; S. 87-172 N. 70-241.

58



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Schwenn que consideraba que podrian ser durmientes del templo que llevaban
esa prenda (Ehling 2005, 160, fig. 8). En mi opinion, las dos figuras son muy
similares pero podria tratarse de Telesforo con una diosa madre.

Otra prueba de representacion con diosa madre lo constituyen las monedas de
Dionisoépolis (Frigia) —la actual Balchik en el Mar Negro- datadas hacia 218-222
d.C. En el anverso figura Julia Domna y en el reverso una variante de Deméter
con dos antorchas y Telesforo a sus pies (Fig.67). En otras monedas, ya
comentadas, de Hierapolis (Frigia) —la actual Pamukkale- Telesforo figura junto

a Higea, asimilada a la Magna Mater Cibeles.

Con esta hipotesis, Colli recoge la asimilacion en Frigia del genius cucullatus
galata a Telesforo y explica la llegada a Pérgamo, donde aparece por primera
vez con el nombre Telesforo. De esta forma, Telesforo seria el resultado del
encuentro de dos culturas: la tipologia derivaria del mundo celta mientras que

desde el punto de vista ontologico seria griego (Colli 1997, 580).

11. DISCUSION

En la introduccion se establecia como objetivo discernir la presunta relacion de
Telesforo con los genii cucullati celtas y proponer el origen y la ruta seguida por

Telesforo hasta su veneracion en Pérgamo, en el siglo | d.C.

En mi opinién, Telesforo tendria su precursor en una divinidad autéctona frigia y
no tendria ninguna relacién con los genii cucullati celtas, salvo que ambos
pudieran derivar de un mismo prototipo arcaico de los pueblos indoeuropeos.
Eso parece deducirse de los hallazgos arqueoldgicos y las representaciones
iconograficas de Telesforo y los cucullati celtas. En apoyo de la hipotesis de
Telesforo autoctono de Anatolia se proponen los siguientes puntos comentados

en el contenido del texto:

59



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

En la actualidad, la hip6tesis de una migracion etrusca desde el Mar Egeo
hasta el Mar Tirreno carece de consistencia, pues se considera que pudo
producirse un proceso de orientalizacion, y no una migracién. En mi opinion,
démones etruscos y cucullati celtas se habrian desarrollado de forma
independiente en Etruria y la Galia, respectivamente, ya que no hay pruebas

sélidas que avalen la asimilacion del demon etrusco en cucullatus galo.

El significado también parece ser diferente, pues mientras el demon etrusco
se asocia con la funcién de psicopompo, el cucullatus celta, tanto en la Galia
como en Britania, se relaciona, principalmente, con funciones de fertilidad y

proteccion.

La hipotesis de que Telesforo fuera llevado a Galacia con la migracién celta
del siglo Il a.C. resulta poco verosimil, ya que nunca se han encontrado

pruebas de la existencia de cucullati celtas en Galacia.

En ocasiones, los cucullati celtas se han relacionado con Telesforo por el
mero hecho de ser encapuchados. En el siglo pasado, muchos cucullati galos
fueron catalogados como Telesforo, pero solo serian representaciones
locales de genii cucullati galorromanos. Ciertamente, ambos visten una
prenda con capucha pero las vestimentas de los cucullati celtas —en monedas
de los Segusiavos y en las figuritas de Moulezan, Ginebra, Dijon, Sarzeau,
Trier, Rivery, etc., etc.- estdn muy alejadas de la invariable vestimenta que

porta Telesforo.

El culto a los genii cucullati celtas y a Telesforo griego se solapa en el tiempo
pero la representacién de adultos, con o sin barba, la actitud caminante y el
manto hasta la rodilla (bardocucullus) se identifica con la tipologia gala pero

no con la de Telesforo.

El precursor de Telesforo se habria desarrollado, de forma autéctona, en
Anatolia como un espiritu popular local, cuyas atribuciones y significados se

relacionarian con las necesidades basicas de las familias del campo:

60



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

proteccion de la salud, de la infancia, del ganado, de la casa v,
probablemente, como consecuencia de esa proteccion general, proteccion en

el transito de la muerte; aunque sin ser un dios de la muerte.

e Unas figuritas encontradas en las excavaciones del Templo de Cibeles en el
Palatino, datadas entre 204-111 a.C. y replicadas con matrices originales de
Pesinunte (Frigia), pueden ser consideradas, por sus caracteristicas
iconogréaficas, como el primer precedente de Telesforo en Roma. Por otra
parte, la figurita de Saldnica de la segunda mitad del siglo Il a.C. esta
considerada como la mas antigua de Telesforo. Se da la circunstancia de que
todas las representaciones posteriores emanadas desde Pérgamo, asi como
los relieves frigios del II-Ill d.C., mantienen siempre la misma iconografia.
Todo ello sugiere que ese ente divino frigio se veneraba con la misma

iconografia, tanto antes como después del surgimiento de Telesforo.

e Con el tiempo, esa divinidad frigia se iria difundiendo hacia territorio griego
donde, finalmente, tal como relatan Pausanias y Aristides, ese dios extranjero
seria incorporado en Pérgamo con el nombre de Telesforo, ultimo hijo de
Asclepio que se suma tan tardiamente al pantedn griego porque es de origen

extranjero.

e Hasta entonces, seria un dios frigio desconocido y la vestimenta era
totalmente ajena a la cultura griega pues no se conoce ninguna
representacion o descripcién en Grecia con anterioridad a la emergencia de

Telesforo en Pérgamo.

e Desde Pérgamo, Telesforo se extiende conservando las funciones que debia

tener su precursor frigio: proteccion de la salud, la casa y los nifios.

En definitiva, Telesforo tendria su origen en un precursor autdéctono de Frigia y

no estaria relacionado con los genii cucullati celtas.

61



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

12. CONCLUSIONES

Se extraen como conclusiones los puntos mas sobresalientes que se han

descrito y comentado en el texto:

Telesforo es un dios menor griego que surge a partir del siglo |1 d.C. en el
Asclepion de Pérgamo, y su culto se extiende por Asia Menor, Grecia,

Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia y Roma.

Telesforo se menciona por primera vez hacia 98-102 d.C. en el epigrafe de
una estela votiva que realiza un tesorero imperial de Pérgamo por la salud y
victoria de Trajano. A finales del siglo Il, se menciona como dios e hijo de
Asclepio, entrando a formar parte de la triada sanadora: Asclepio, Higea y

Telesforo.

Las escasas fuentes literarias que hablan de Telesforo son de Pausanias y
de Aristides, ambos del siglo Il, y menciones mas breves de Marino y
Damascio en el siglo V. Las primeras monedas con Telesforo se acufian en
Pérgamo en época de Adriano (117-138) y las ultimas son de Galieno (260-
268). Con el auge del Cristianismo cesa el culto a Telesforo. El ultimo
testimonio literario se encuentra en Damascio (450-538), para quien
Telesforo ya no esta investido de poderes sanadores sino de proteccién del

mundo fenomenoldgico.

La iconografia canonica de Telesforo permanece casi invariable en el tiempo
como un pequefio personaje, con aspecto de nifio y cara con apariencia
serena, bondadosa y sin movimiento. La posicion es de frente y de pie, con
los brazos cubiertos pegados al cuerpo o extendidos bajo el manto, salvo que
porte algun atributo (volumen, scrinium y capsa). Siempre viste un manto con

capucha, cucullus, que solo deja al descubierto la cara y los pies descalzos.

Etimologicamente, se ha interpretado el nombre Telesforo con el significado
de “el que completa la accion”, siendo ampliamente admitido, especialmente

entre investigadores médicos. Pero, lo cierto es que no hay ninguna prueba
62



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

fehaciente de que Telesforo tuviera esa funcion. Ademas, la palabra
Telesforo procede del griego antiguo y es un epiteto divino que ya se aplicaba
a otras divinidades; las primeras pruebas epigréficas de Telesforo consisten
en nombres teofdricos que se mencionan en inscripciones efébicas; Antigono
tuvo un general llamado Telesforo; en un epigrafe anterior a Telesforo se
nombra a un tal L. Cornelius Telesphorus, del deme Pentele. Por lo tanto, la
interpretacion etimoldgica de dios de la convalecencia no parece encajar con
la existencia previa de personas que llevaron ese nombre con anterioridad al

dios de Pérgamo.

Lo cierto es que Telesforo tenia un papel médico como subordinado de
Asclepio, y resulta mas verosimil que fuera un dios general de la salud, sin
otros adjetivos ni calificativos, ya que las fuentes clasicas recogen que él
mismo “cura por su propio don” y describen como prescribe remedios a los

enfermos.

Telesforo es venerado por las familias como protector de los nifios desde el
nacimiento hasta la muerte, cuando acompaiia al nifio en su altimo viaje. Sin
embargo, Telesforo no es un dios de la muerte, sino la personificacion de la

vida eterna que lleva al nifio al inframundo.

Una opinion muy extendida es que Telesforo no habia sido venerado en
Roma porque solo se conocen unas monedas de Caracalla acufiadas en 214
en las que figura Asclepio con Telesforo. Sin embargo, varios hallazgos de
estatuas y altares votivos probarian que el culto en Roma se produce con
anterioridad: Telesforo en Santa Cecilia in Trastevere, en la Abadia de S. Nilo
en Grottaferrata (160 d.C.) y en el mitreo Castra Peregrinorum (180 d.C.).

No se conoce la ruta seguida por el cucullatus celta hasta alcanzar la Galia.
El culto pudo haber llegado desde el Sur por Aquileia hasta desarrollarse
como deidad celta en el Noricum, o haber llegado desde el Este hasta la

confluencia de la ruta del &mbar con el Danubio.

63



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

e Desde el siglo Ill a.C. partieron grupos migratorios celtas desde la Galia
Bélgica hasta Britania, por lo que la influencia de la Galia en Britania fue muy
superior a la influencia de la Roma Clasica. Sin embargo se desconocen las
razones por las que los genii cucullati celtas se representan en triadas en

Britania y de forma individual en la Céltica Continental.

e Con la expansion de Telesforo, desde Pérgamo a otras regiones del Imperio
Romano, se producen las consiguientes interrelaciones con los pueblos
indigenasy, entre otros, se establece contacto con los cucullati celtas. Parece

ser que el contacto intercultural pudo ser mas intenso en el Noricum,

e El famoso hallazgo en Wabelsdorf (Carintia) de un altar, datado en el siglo Il
d.C., con dedicatoria a “genio cucullato” prueba que un cucullatus es
venerado como divinidad local, pero la epigrafia votiva no determina si se
trata de un culto grecorromano o de un cucullatus celta “romanizado”, aunque

esta Ultima opcion parece mas probable.

e No hay elementos suficientes para dilucidar si las figuritas de ambar,
procedente del Baltico y talladas en Aquileia y Noricum, son griegas o celtas.
Las formas de esas figuritas son muy groseras y no permiten distinguir los
detalles para diferenciarlas.

e El origen de Telesforo sigue siendo un punto muy debatido y no resuelto.
Para esta conclusién me remito al capitulo 11 por ser el objetivo establecido

en la Discusion.

La conclusién final es que Telesforo sigue siendo un personaje muy desconocido
y que deben abrirse nuevas lineas de investigacion para conocer mejor su

origen, culto y significado.

64



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

13. BIBLIOGRAFIA

Estudios de investigacion

ALBY, CARLOS, 2015. El paso de Asclepio a Cristo en la primera literatura
cristiana, Theologica Xaveriana, 179, pp.185-208.

ALDHOUSE-GREEN, MIRANDA, 2004. An Archaeology of Images: Iconology and
Cosmology in Iron Age and Roman Europe, Taylor & Francis Routledge, London.

ALDHOUSE-GREEN, MIRANDA, 2001. Alternative iconographies: Metaphors of
resistance in Romano-British cult-imagery, en Romanisation und Resistenz,
Akten des VII Internationalen Colloquiums Uber Probleme des
Provinzialromischen Kunstschaffens, Peter Noelke (Hrsg.), Verlag Philip von
Zabern, Mainz am Rhein, pp. 39-48.

ALFAYE, SiLvIA, 2011. Imagen vy ritual en la Céltica peninsular, Toxosoutos, A
Coruia.

ALFIERI TONINI, TERESA, 2012. Il Culto di Asclepio e Igea in Tracia: Il Caso
Singolare di Pautalia e Dintorni, Aristonothos.Scritti per || Mediterraneo Antico, 6,
pp. 219-229.

AMBROGI, ANNARENA; BONANOME, DANIELA, 2012. Altare votivo ad Asklepio,
Igea e Telesforo, en Addenda al catalogo delle sculture dellAbbazia di
Grotaferrata: tra scoperte e “riscoperte”, Lazio e Sabina 9, Edizioni Quasar,
Roma, pp. 243-253,

ANDRE, JACQUES, 1963. Un genius cucullatus inédit truvé & Sarzeau (Morbihan),
Ogam, vol. XV, n. 88/89, pp. 331-332.

ATAC, ADNAN ET ALLI, 2006. Asclepions in Turkey, Balkan Military Medical
Review, 9, pp. 82-84.

ATASOQY, SUMER, 1974. The Kocakizlar Tumulus in Eskisehir, Turkey, American
Journal of Archaeology, 78, 3, pp. 255-263, pl. 52, n° 10.

BOLLA, MARGHERITA, 2010. Lucerna figurata romana in bronzo da Montecchio
Maggiore, Studi e richerche, Associazione Amici del Museo, Montecchio
Maggiore (Vicenza), 17, pp. 51-69.

BONANOME, DANIELA, 2014. Telesforo e le divinita’ salutaria Grottaferrata:
indagine sul piccolo dio “cucullatus”, en [www.academia.edu], acc. 20.07.15.

65



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

BRUHL, ADRIEN, 1956. Asclépios et Télesphore sur un autel funéraire trouve prés
de la Via Aurelia, Mélanges d’archéologie et d’histoire, 68, pp. 127-138.

BURKERT, WALTER, 1931. The orientalizing revolution: Near Eastern influence
on Greek culture in the early archaic age, (Asclepius and Asgelatas), Harvard
University Press, 1995, Cambridge, MA.

CALVETTI, ANSELMO, 2000. "Geni «pileati» e «cucullati»", Rivista Studi
Demoetnoantropology, Lares, 66, 4, pp. 709-724.

CALVI, CARINA, 2004. | cucullati d’'ambra di Aquileia, en Studi di Archaeologia in
onore di Gustavo Traversari, ed. M. Fano Santi, Roma, pp. 173-177.

COLLI D., 1997. Telesforo, en Enciclopedia dell’ Arte Antica, (Il Supl.), pp. 580-
583.

CORTES, Jose MANUEL, 1995. Elio Aristides: un sofista griego en el Imperio
Romano, Ediciones Clasicas, Madrid.

D’AMBROSIO, LuiGl, 1992-1993. Il cucullus: Uomini e geni, Rivista Storica
dell’Antichita 22, pp. 179-237.

DARIER, GASTON, 1919. s.v. Telesphorus en Daremberg-Saglio, Dictionnaire des
Antiquités Grecques et Romaines, Hachette, Paris, 5, pp. 69-73.

DAVIDSON, HILDA ELLIS, 1989. Hooded Men in Celtic and Germanic Tradition,
Cosmos 5, pp. 105-124.

DEONNA, WALDEMAR, 1955A. “De Télesphore au ‘moine bourru’. Dieux, génies
et démons encapuchonnés”, Revue d’Etudes Latines, Collection Latomus 21,
Bruxelles.

DEONNA, WALDEMAR, 1955B. «Télesphore et le "genius cucullatus" celtique»,
Latomus, 14, pp. 43-74.

DEONNA, WALDEMAR, 1955c. “Divinité Gallo-Romaine au cucullus”. Ogam, VII,
4, n° 40, pp. 245-254.

DEYTS, SIMONE, 1993. Les genii cucullati de Pithiviers-le-Vieil (Loiret). Revue
Archéologique Loiret, 18, pp. 98-102.

DIMITROVA, NORA, 2002. Inscriptions and iconography in the monuments of the
Thracian rider, Hesperia, 71, pp. 209-229.

66



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

EGGER, RuDOLF, 1947. Der hilfreiche Kleine im Kapuzenmantel, Jahreshefte des
Osterreichischen Arch&ologischen Institute 37, pp. 90-111.

EGGER, RuboLF, 1932. Genius cucullatus, Wiener Praehistorische Zeitschrift 19,
pp. 311-323.

EHLING, KAy, 2005. Ein Reitender Telesphoros, Epigraphica Anatolica, 38, pp.
158-164.

EPSTEIN GULERMOVICH, ANGELIQUE 1994. Gods in the Hood, Proceedings of
the Harvard Celtic Colloquium, JSTOR, vol. 14, pp. 90-105.

FABBRI, LoORENzO, 2011. Hygieia minore, Rivista della Scuola di
Specializzazione in Archeologia LANX, 10, pp. 47-84.

FELLETTI MAJ, BIANCA, 1966. s.v. Telesphoros, en Enciclopedia dell’ Arte
Antica, VII, pp. 674-676.

FOUGERES, GUSTAVE, 1890. Télesphoros, Fouilles de Mantinée, Bulletin de
correspondance hellénique, Vol. 14, pp. 595-601.
GIL, Luis, 1969. Therapeia: la medicina popular en el mundo clasico, Ediciones

Guadarrama, Madrid.

GIGLIOLI, GiuLio QUIRINO, 1951. Un’ara del chiostro di S. Cecilia in Trastevere,
Archaeologia Classica, 3, 1, pp. 104-106; pp. 209-210, pl. XXII.

GOCEVA, ZLATOzARA, 1994. s.v. Asklepios (in Thracia), en Lexicon
Iconographicum Mythologiae Classicae LIMC I, 1, pp. 897-901; Il, 2, pp. 667-
669; Il, 2, p. 887.

GRAVES, ROBERT, 1985. Los mitos griegos. Alianza Editorial, Madrid.

GREEN, MIRANDA, 1998. God in Man's Image: Thoughts on the Genesis and
Affiliations of some Romano-British Cult-imagery, Britannia, vol. 29, no. 1, pp. 17-
30.

GREEN, MIRANDA. 1996. Arte Celta: Leyendo sus mensajes, trad. Pedro Piedras,
Editorial Akal, Madrid 2007.

GREEN, MIRANDA, 1989. Symbol and Image in Celtic Religious Art, Routledge,
London, 1992.

GREEN, MIRANDA, 1983. The Gods of Roman Britain, Shire, pp. 51-57.

67



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

GUARDUCCI, MARGHERITA, 1973. Telesforo in Anatolia, Rendiconti Accademia
Lincei 27, pp. 365-370, tab. I.

HART, GERALD, 1966. Ancient Coins and Medicine, Canadian Medical
Association Journal, 94, pp. 77-89.

HEICHELHEIM, FriTz, 1935. Genii cucullati, Archaeologia Aeliana (4) 12, pp.
187-194.

HERRERO, CARMEN, 2006. Caracalla, Asclepios y Telesforo, Nvmisma, 250, 56,
pp. 437-447.

HOLTZMANN, BERNARD, 1994. s.v. Asklepios, en Lexicon Iconographicum
Mythologiae Classicae LIMC II, 1, pp. 890-897.

HOWGEGO, CHRISTOPHER ET AL., 2005. Coinage and Identity in the Roman
Provinces, Oxford University Press.

JENKINS, FRANK, 1953. The genius cucullatus in Kent, Archaeologia Cantiana,
vol. LXVI, pp. 86-91.

JONES, CHRISTOPHER, 1978. Three foreigners in Attica, The Phoenix, pp. 231-
234.

KERENYI, KARL, 1948. Imagenes primigenias de la religion griega. I. EI médico
divino, Editorial Sexto Piso, 2009, Madrid.

KERENYI, KARL, 1933. Telesphorus. Zum Verstandnis etruskischer, griechischer
und keltisch-germanischen Damonengstalten, Egyetemes Philolgiai K6zlony 57,
7-8, pp. 3-11.

LEROUX, GASTON, 1919. s.v. Pallium, paenula cucullata, en Daremberg-Saglio,
Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, Hachette, Paris, vol. 4, p.
291.

LISSI CARONNA, ELISA. 1993. s.v. Castra Peregrina: mithraeum, Lexicon
Topographicum Urbis Romae |, p. 251.

LUTZENKIRCHEN, GuGLIELMO; LATTANZI, AGOSTINO, 1977. Telesforo, Rivista
di Storia della Medicina vol. 21, 2, pp. 219-226.

MAYR, KARL, 1941. Keltischer Heilgott auf spatgotischem Schnitzaltar, Archiv fur
Religionwissenschaft, XXXVII, pp. 354-368

68



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

MARCO SIMON, FRANCISCO, 2014. Cucullus, Ara, Sacerdos. Transicion ritual en
una imagen vascular de la Celtiberia, en Homenaje a Ricardo Olmos, Per
speculum in aenigmate, Miradas sobre la Antigledad, Anejos de Erytheia,
Estudios y textos 7, ACHH, pp. 445-451.

MARCO SIMON, FRANCISCO, 2006. Los celtas, Biblioteca de la Historia, Alba
Libros, Madrid.

MENNELLA, GIlovANNI, 1988. Telesphorus, servus officinator, Zeitschrift far
Papyrologie und Epigraphik, 72, pp. 137-138.

NAJDENOVA, VARBINKA, 1993. Les cultes religieux dans le village de Thrace
romaine, en A. Calbi et alii, L'epigrafia del villaggio, Faenza 1993, pp. 189-196.

NOLL, RuboLF, 1953. Telesphoros-Genius cucullatus: Zu Denkmalern von
Kaputzengottern, Beitrage zur élteren europaischen Kulturgeschichte: Festschrift
fur Rudolf Egger 2, pp. 184-197.

OHLEMUTZ, ERWIN, 1968. Die Kulte und Heiligtimer der Gétter in Pergamon,
Wissenschaftliche Buchgesellschatft.

PANOFKA, THEODOR, 1845. Asklepios und die Asklepiaden, Abhandlungen der
Kdniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 34, pp. 271-359.

PENN, RAYMOND GEORGE, 1994. Medicine on Ancient Greek and Roman Coins,
B.T. Batsford, London.

PENSABENE, PATRIZIO, 1979. La soteriologia dei culti orientali nell'impero
romano, en Atti del Colloquio Internazionale su la Soteriologia, pp. 68-108.

PEREA YEBENES, SABINO, 2006. El voto de un arcarius Moesiae a Telesforo de
Pérgamo por la salud y victoria de Trajano. Florentia iliberritana: Revista de
estudios de antigtiedad clasica, 17, pp. 169-190.

PEREA YEBENES, SABINO, 2002. Telesforo de Pérgamo como Genius
capsariorum valetudinarii en el ejército romano de época imperial, Scripta
Antigva: in honorem Angel Montenegro Duque y José Maria Blazquez Martinez,
12 Ed., pp. 527-532.

PEREA YEBENES, SABINO, 2001. Telesforo, el dios médico de Pérgamo, en
Entre Occidente y Oriente. Temas de Historia romana: aspectos religiosos, pp.
169-190.

PEREA YEBENES, SaBINO, 1997. El Genio Encapuchado de Pollentia, En El
MAN y Telesforo, El Dios-Médico de Pérgamo, Boletin del Museo Arqueoldgico
Nacional, 15, 1, pp. 129-134.

69


http://www.refworks.com/refworks2/?r=references|MainLayout::init
http://www.refworks.com/refworks2/?r=references|MainLayout::init

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

REINACH, SALOMON, 1901. Télesphore, Revue des Etudes Grecques, 14, 59-60,
pp. 343-349.

REINACH, SaLomoN, 1896. s.v. cucullus, cuculla, cucullio, cuculio, en
Daremberg-Saglio, Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, Hachette,
Paris, vol. 1C, 1919, pp. 1577-1579.

ROSCHER, WILHELM HEINRICH, 1886. s.v. Telesphoros, Ausfuhrliche Lexikon der
Griechischen und Romischen Mythologie, 5, pp. 310-328.

RUHFEL, HiLbA, 1994A. Statuettengruppe des Telesphoros mit Kind,
Archaeologischer Anzeiger, 1, pp. 62-67.

RUHFEL, HILDA, 19948. s.v. Telesphoros, Lexicon Iconographicum Mythologiae
Classicae LIMC, VI, 1, pp. 870-878; VII, 2, pp. 602-605; VII, 2, 804-805.

SCHENCK, LubwiG, 1888. De Telesforo Deo, Dissertatio inauguralis, Universitét
von Gottingen.

SHARPE, Heather, 2014. Bronze statuettes from the Athenian Agora: Evidence
for domestic cults in Roman Greece, Hesperia, 83, pp. 143-187,

TOYNBEE, JOCELYN, 1957. Genii cucullati in Roman Britain, Wetteren: Des
Presses de I'lmprimerie de Meester, Hommages a Waldemar Deonna. Latomus
28, pp. 456-469.

TURCHI, NicoLA, 1951. A proposito del culto di Telesforo a Roma, Sodalizio tra
studiosi dell’Arte, Colloqui del Sodalizio, II, 54, pp. 34-36.

VERKERK, DOROTHY, 1998. Genius cucullatus Exhibition. University of North
Carolina, en [http://www.unc.edu/~css/start.html], acc. 13.04.13.

WHATMOUGH, JosHUA, 1953. On the name of the Genius cucullatus, Ogam 5,
pp. 65-66.

WISEMAN, JAMES; MANO-ZISSI, DJORDJE, 1971. Excavations at Stobi 1970,
American Journal of Archaeology, Vol. 75, 4, pp. 395-411.

WROTH, WARWICK, 1882. Telesphoros. The Journal of Hellenic Studies, 3, pp.
283-300.

ZAFIR, MALIK, 1952. Essai sur I'explication allégorique d Asklepios, du serpent
et de Télesphore, Folia pharmaceutica, pp. 32-52.

70



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Autores clasicos

ARISTIDES, ELIO, 1989. Discursos sagrados, trad. y notas M2 C. Giner Soria,
Editorial Akal, Madrid.

ARISTIDES, ELIo, 1999. Discursos sagrados, trad. y notas Juan Manuel Cortés
Copete, Biblioteca Clasica Gredos, n° 262, vol. V. Madrid.

ARISTOFANES, Pluto, trad. y notas Luis Gil Fernandez, Biblioteca Clasica
Gredos, n° 408, Madrid.

CESAR, 1962. Guerre des Gaules, trad. y notas L. A. Constans, Les Belles

Lettres, Paris.

DION CASIO, 2004. Historia romana, libros I-XXXV, trad. y notas Domingo
Placido Suérez, Biblioteca Clasica Gredos, n° 325, Madrid.

DIONISIO DE HALICARNASO, 1984. Historia Antigua de Roma, libros I-lI, trad.
y notas Elvira Jiménez y Ester Sanchez, Biblioteca Clasica Gredos n° Gredos, n°
73, Madrid.

ESTRABON, 1992. Geografia, libros llI-IV, trad. y notas M2 José Meana y Félix
Pifiero Biblioteca Clasica Gredos, n° 169; 2001, libros VIII-X, trad. y notas Juan

José Torres Esbarranch, Biblioteca Clasica Gredos, n°® 289, Madrid.

HERODIANO, 1985. Historia del Imperio Romano después de Marco Aurelio,
trad. y notas Juan José Torres Esbarranch, Biblioteca Clasica Gredos, n° 80,
Madrid.

HOMERO, 2012. lliada, trad. y notas Javier Pérez, Abada Editores, Madrid.

JUSTINO, 1995. Epitome de las “Historias filipicas” de Pompeyo Trogo, trad. y
notas José Castro Sanchez, Biblioteca Clasica Gredos, n° 212, Madrid.

JUVENAL, 2002. Satiras, trad. y notas Salvador Villegas Guillén, Ediciones

Clasicas Madrid.

71



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

MARCIAL, 1996. Epigramas completos, trad. y notas Dulce Estefania, Letras

Universales, n° 146, Catedra, Madrid.

MARINUS, 2002. Proclus ou sur le bonheur, trad. y notas Saffrey-Segonds, Les

Belles Lettres, Paris.

PAUSANIAS, 1994. Descripcion de Grecia, libros I-Il, trad. y notas Maria Cruz

Herrero Ingelmo, Biblioteca Clasica Gredos, n® 196, Madrid.

PETRONIO, 1987. Satiricén, trad. y notas Pedro Rodriguez Santidrian, Clasicos
Alianza Editorial, Madrid.

PINDARO, 2002. Odas y fragmentos, trad. y notas Alfonso Ortega, Biblioteca
Clasica Gredos, Madrid.

PLINIO, 2002. Historia Natural, ed. y trad. Josefa Cantd, Isabel Gbmez, Susana

Gonzalez y Eusebia Tarrifio, Letras Universales, Catedra, Madrid.

PLINIO, 1998. Historia Natural, libros IlI-VI, trad. y notas Antonio Fontan et al.,
Biblioteca Clasica Gredos n° 250, Madrid.

PLUTARCO, 1989. Obras morales y de costumbres (Moralia), vol. 5, trad. y notas

Mercedes Lépez Salva, Biblioteca Clasica Gredos, n° 132, Madrid.

TITO LIVIO, 1993. Historia de Roma desde su fundacion, trad. y notas José
Antonio Villar Vidal, 24, 22, 32, 9, Gredos, Madrid.

Recursos en Internet

Academia
https://www.academia.edu/
Archivo Iconografico Fundacion LIMC
http://www.iconiclimc.ch/
Biblioteca Digital Europea
http://www.europeana.eu/portal/
Biblioteca Nacional Central de Roma

72



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

http://www.bncrm.librari.beniculturali.it/

Biblioteca Nacional de Francia
http://gallica.bnf.fr/

Catalogo de Documentacién Universitaria de Francia
http://www.sudoc.abes.fr/

Fototeca de Bienes Arqueoldgicos de Roma
http://fotosar.it/

Instituto Arqueolégico Aleman
http://zenon.dainst.org/

InterClassica
http://interclassica.um.es/

Internet Archive

https://archive.org/

JSTOR Busquedas
http://www.jstor.org/

Lexicon Iconogréfico LIMC Francia
http://www.limc-france.fr/bases

Manchester Metropolitan University
http://libguides.mmu.ac.uk/librarysearch

Mitologia Répida de Telesforo
http://en.inforapid.org/index.php?search=Telesphorus%20%28mythology
%29

Monedas de Asia Menor
http://asiaminorcoins.com/

Monedas Roman Imperial Coins
http://www.ancientcoins.ca/RIC/index.htm

Monedas en Wildwinds
http://www.wildwinds.com/coins/ric/

Museos Espafioles en Red
http://en.www.mcu.es/museos/MC/CERES/MuseosEspanoles.htmi

Revistas Cientificas Persée

http://lwww.persee.fr/web/revues/home/prescript/revue/antiq

73



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

14. ANEXO FIGURAS

Fig. 1. Relieve de Filipépolis (Plovdiv), II-1ll d.C.
Yaso, Panacea, Telesforo, Asclepio, Higea, Epione, Macadn y Podalirio
Museo Arqueolégico de Plovdiv, Bulgaria
LIMC 1994, VI, 2, p. 605, n° 84.

Fig. 2. Voto a Telesforo por la salud de Trajano, 98-102 d.C.
Habicht 1969, Die Inschriften des Asklepieions, Altertimer von Pergamon, VIII, 3, n. 125
Tomado de Perea 2006, p. 171.

74



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 3. AE16 Pérgamo, Adriano, | d.C., Pollionos magistrado
Anverso: PERGAMHNWN, Atenea con casco corintio
Reverso: EPI STR POLLIW, Telesforo
BMC 231

OCEAN

{adrian’s Wall

s THE ROMAN EMPIRE, 44 BCE-117 CE e

£ Y

N
> —
e -z \P‘_{,:
S, .,/ /
- ¥,
B Vg \o
&
z 2 0 250 500 miles
- ! 1 J
Ll T T
) " NS 0 250 500 kilometers
& o, BELGICA
%,
P &
~
\\_.L yoire *
GCAUL
ATLANTIC

PARTHIA

= Roads

D Roman empire to death of Caesar, 44 BCE
Sew#
D Roman empire to death of Augustus, 14 CE

- Roman empire to death of Trajan, 117 CE

"’o)g

Fig. 4. Principales hallazgos arqueologicos de Telesforo
Asia Menor, Grecia, Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia, Roma
Tomado de google maps

75




Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 5. AE21, Nicea, Bitinia, 138-161 d.C.
Anverso: Antonino Pio AVT KAI T AIA ANTQNEINOC

Reverso: Telesforo EITI® TEAE NIKAIEIC
Rec Gen 96

Fig. 6. Relieve con jinete tracio y Telesforo
Stobi, Macedonia Salutaria
Tomado de Bonanome 2014, fig. 25.

20; Reitender Kriegsmann auf Relief in Chiusi

Fig. 7. Relieve con Jinete encapuchado, Chiusi (Toscana)
Tomado de Egger 1947, p. 95.

76



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 8. Altar votivo de Telesforo, c. 180 d.C.
Santa Cecilia in Trastevere, Roma
Tomado de Giglioli, 1951, fig. XXII.

Fig. 9. Altar votivo de Telesforo, c. 160 d.C.
Abadia de Santa Maria de Grottaferrata, Roma
Tomada de Bonanome 2014, fig. 3.

77



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fro. .- AvreL siniscer
AVEC INSCRIPTION ET RELIEF

Fig. 10. Altar votivo bilingtie de Via Aurelia, Roma
Tomado de Bruhl 1956, pl. 1, 1.

Fig. 11. AE3 Constantinopolis, 326-330 d.C.
Anverso: CONSTANTI-NVS MAX AVG Busto del emperador
Reverso: SPES PUBLIC Labarum coronado por crismoén y clavado en serpiente
RIC Constantinople, VII, 19.

78



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 12. Diptico Gaddi en marfil, Roma, 400-410 d.C.
Tabla izquierda: Asclepio y Telesforo
Tabla derecha: Higea e Hipnos
National Museums and Galleries on Merseyside, Liverpool
www.liverpoolmuseums.org.uk

79



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 13. AE Pérgamo, Misia, 161-180 d.C.
Triada sanadora: Asclepio, Higea y Telesforo
www.asiaminorcoins.com

Fig. 14. Telesforo de la Gliptoteca de Munich, I-11 d.C.
LIMC VII, 2, p. 602, 14
Tomada de Bonanome 2014, fig. 35.

80



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 15. Telesforo del mitreo Castra peregrinorum, San Stefano Rotondo, Roma, II-111 d.C.
Tomado de Lissi Caronna 1986, fig. 36-37.

Fig. 16. Telesforo de Mantinea
Tomado de Fougéres 1890, p. 597.

81



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 17. Asclepio y Telesforo, 11 d.C.
Galeria Borghese, Roma
LIMC/ThesCRA: MID9025, SMID9227

Fig. 18. Asclepio y Telesforo, IlI-1V d.C.
Museo Arqueoldgico de Corinto
http://purplemotes.net by Douglas Galbi

82



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 19. Asclepio y Telesforo
Palacio Massimo alle Colonne, Roma
LIMC/ThesCRA: MID9026, SMID9228: Asklepios 383, Telesphoros 40.
http://mora.sns.it

Fig. 20. Asclepio y Telesforo, Africa proconsular, 1l d.C.
Museo del Bardo, Tunez
LIMC, Asklepios 280; Telesphoros 41.
http://www.limc-france.fr/objet/989

83



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Asklepios (in Thracia) 19

Fig. 21. Relieve votivo tracio a Silvanus con Asclepio, Higea y Telesforo
Santuario Glava Panega, Tracia II-Ill d.C.
Otro analogo de Augusta Trajana, Stara Zagora, Tracia, IGBulg, 112, 1669
Museo Arqueoldgico de Sofia
LIMC 1994, 11, 2, p. 668, n° 19.

Asklepios (in Thracia) 18

Fig. 22. Relieve tracio con Asclepio, Higea y Telesforo
Santuario Glava Panega, Tracia, -1l d.C.
Museo Arqueolégico de Sofia
IGBulg 11, 521
LIMC 1994, 1l, 2, p. 668, n° 18.

84



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Telesphoros 75

Fig. 23. Camafeo de 6nix con Asclepio, Higea y Telesforo
Ashmolean Museum, Oxford
LIMC 1994, VI, 2, p. 604, n° 75.

Fig. 24. Gema de pasta de vidrio con Asclepio, Higea y Telesforo
Museo Martin von Wagner, Universidad de Wiirzburg
LIMC 1994, VI, 2, p.604, n° 76.

Fig. 25. Gema de jaspe rojo con Asclepio y Telesforo
Museo August Kestner de Hannover
LIMC 1994, 1l, 2, p.651, n° 214,

85


javascript:window.close();
javascript:window.close();

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 26. Figurita en bronce de Telesforo, posible simulacrum del de Pérgamo
Excavaciones del Agora de Atenas, n° 2008.01.0070.
www.agathe.gr

Fig. 27. Medallon AE43 Pérgamo, M Caerelius Atalo, Estratega, 214 d.C.
Anverso: Busto del emperador con gorgoneion
[AVT KPAT] K MAPKOC AVP ANTWNEINOC
Reverso: Caracalla saludando de pie con cetro y Telesforo en pedestal
EPI CTPA M [KAIPEL ATTALOU] en exergo
BMC Misia 326 var.

86



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 28. Ruinas del Santuario de Asclepio en Pérgamo
Tomado de Bonanome 2014, fig. 32.

Freww e RS AT RR]

10

I

Fig. 29. Templo de Asclepio (9) y Templo de Telesforo (11)
Tomado de Bonanome 2014, fig. 33.

87



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

IG 2* 4531 (Deutsches Archiologisches Tristitt-Athen,
Neg. No. Astika 142)

Fig.30. Altar votivo de Agios Elias, Monte Pentélico, II-Ill d.C., IG 112, 4531
Deutsches Archéologisches Institut-Athen, Negativo n° Attika 142
Tomado de Jones 1978, p. 233.

Fig. 31. Piedra de Kassel, I1G 112, 5433.
Voto a Telesforo agradeciendo un buen parto de un nifio sano
Tomado de Bonanome 2014, fig. 51.

88



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Abb. 68 und 69. Marmor-Alabaster-Statuctte. Wiirzburg,
Martin-von-Wagner-Museum HA 1481

Fig. 32. Telesforo de Amorgos
Museo Martin von Wagner, Wiirzburg
Tomado de Rihfel 19944, p. 63.

Fig. 33. Telesforo de Anfipolis, Macedonia
Museo Arqueolégico de Kavala, Grecia
http://www.europeana.eu

89


http://www.tap.gr/tapadb/components/com_jshopping/files/img_products/full_c5fc33ee536414da8f5a110082adff95.jpg

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 34. Telesforo de Stobi, Macedonia
Tomado de Wiseman 1971, pl. 89, fig. 19.

Abb. 71 —73. Terrakottagruppe. Wiirzburg, Martin-von-Wagner-Museum H 5848

Fig. 35. Telesforo con nifio, Stobi, Macedonia
Museo Martin von Wagner, Wiirzburg
Tomado de Rihfel 1994a, p. 63.

90



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 36. Telesforo de Cicau, Dacia
Tomado de Bonanome 2014, fig. 16.

Fig. 37. AE Hierapolis, Frigia, 244-249 d.C.
Anverso: Apolo Lairbenos
Reverso: Higea y Telesforo

LIMC Ill, 2, p.382, 16
RPC 4, n. 9993; BMC Phrygia 236, 57.
Wwww.asiaminorcoins.com

91



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 38. Priapo de Rivery
Museo de Picardia, Amiens
www.wikipedia.org

Fig. 39. Lucerna itifdlica en bronce, Atenas
Museo del Agora, Atenas
Tomado de Bolla 2010, p. 57.

92


https://ancientarmitage.files.wordpress.com/2015/06/priapus-2.jpg

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 40. Lucerna itifdlica de Atenas
Museo del Agora, Atenas
Ruhfel 1994b, p. 871.

LIMC VII, 2, p. 602, 8.

Fig. 41. AE Medallon, Bizia, Tracia, 244-249 d.C.
Anverso: Filipo | el Arabe
Reverso: Asclepio, Telesforo, Apolo, omphalos, Higea
Encima, Tyche y Zeus
LIMC 1ll, 2, p. 388, 105.
BMC Thracia 89, 8

93



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 42. Telesforo sedente de la necropolis de Ostia
Vaglieri, 1911, en N.S., VIII, 86, fig. 7.
Tomado de Bonanome 2014, fig. 54.

Fig. 43. AR55 de la tribu celta Segusiavi, Lyon, 57-27 a.C.
Anverso: SEGVSIAV cabeza masculina con casco y lanza al hombro
Reverso: ARVS Hércules de pie con maza en su mano derecha; a su izquierda sobre su
hombro una pequefia figura sobre un pedestal, con manto y la cabeza desnuda.
Allen 1980, The coins of the Ancient Celts, n® 335.

94



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 44. Genius cucullatus de Moulezan, | a.C.
Museo de Antigiiedades de Nimes, Francia
Egger 1932, p. 314 y Verkerk 1998, p. 18.
www.wikipedia.org

Abb. 1. Altar aus Wabelsdor{

Fig. 45. Altar votivo de Wabelsdorf, Carintia
GENIO CVCVLLATO SA(CRVM)
C(AIVS ) IVVENTIVS SPERATVS ET CORNELIA SECVNDINA VSLM
Tomado de Egger 1932, p. 312.

95



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 46. Figurita de ambar de Aquileia (Aquilea)
Tomado de Calvi 2004, p. 177, 3.

Fig. 47. Figurita de ambar, Il d.C.
http://www.vroma.org

96



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

. Sp o Venkones
Caledonia

Fig. 48. Principales hallazgos de Genii cucullati
Muro de Adriano y Tribu Dobuni
Tomado de google maps

Fig.49. Muro de Adriano
Tomado de google maps

97



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

S5cm
[m— s s—

1889.130.1892.24

Fig. 50. Genii cucullati de Luguvalium (Carlisle)
Tullie House Museum, Carlisle, UK
www.treasuresofcumbria.org.uk

Ay L D

Fig. 51. Genii cucullati de Vercovicium (Housesteads), 220-229 d.C.
Housesteads Museum, UK

www.english-heritage.org.uk

98



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 52. Relieve de genii cucullati de perfil, Corinium (Cirencester), l11-IV d.C.
Corinium Museum, Cirencester, Gloucestershire, UK
www.commons.wikimedia.org

Fig. 53. Relieve de genii cucullati con diosa madre, Corinium (Cirencester), IV d.C.
Corinium Museum, Cirencester, Gloucestershire, UK
http://www.culture24.org.uk
www.wikipedia.org

99


https://www.google.es/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAcQjRxqFQoTCMXCts6upscCFQs-FAodVQMAhw&url=https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Genii_Cucullati,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg&ei=X7bMVYWXKov8UNWGgLgI&psig=AFQjCNG8SkPVDLI8uvmw_31_TwifCWyghA&ust=1439565473663062

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 54. Genius cucullatus de Cambolagnna (Birdoswald)
Tullie House Museum, Carlisle, UK

Fig, 1. [156]. Statuetie de Sarzeau (Morbihan).
Fig. 2. [157]. Statuette de Belné. Musée de Tournus.

Fig. 55. Genii cucullati de Sarzeau y de Belné
Tomado de André 1963, p. 332.

100



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Abb. 3
Cucullatus
aus Trier

Fig. 56. Genius cucullatus en bronce de Augusta Treverorum (Tréveris), II-111 d.C.
Tomado de Egger 1932, p. 314.

Abb. 3. Terrakottagruppe aus Kirlich. Vorder- und Hinterseite
Rheinisches Landesmuseum Bonn

Fig. 57. Grupo de Kaérlich
Rheinisches Landesmuseum, Bonn
Tomado de Noll 1953, p. 196.

101



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 58. Figurita en bronce de Asturica Augusta (Astorga)
Museo de Ledn
Alfayé 2011, p. 301.
www.celtiberia.net

Der hilfreiche Kleine im Kapuzenmantel

- = x.."d:liﬁm\:"z?::;;‘%rn:m.:ummxzr\-_w i
T A e 0

Vel
EA LRI04 0 0 M D 00 Y 0000 0 s 5 20t 190 1 e 5 67 P v ' @i pereons

R 17: Eteuskische Aschenurne im Louvre

39: Etruskische Aschenurne in Florenz

Fig. 59. Urnas funerarias etruscas, Il a.C.
Tomado de Egger 1947, p. 91-93.

102


http://www.google.es/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAcQjRxqFQoTCLzs2r-M6sYCFQS5FAod4BEM-A&url=http://brujeriadelcerco.blogspot.com/2014/07/los-misteriosos-seres-encapuchados.html&ei=iR2tVfyDLITyUuCjsMAP&psig=AFQjCNFMgXZGbattwU1dZpFt-c_2RsXNsw&ust=1437494395439283

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015

- SCITI - SARMATI
'l et //—/_

Taormnga
Siracuss S

Mar Mediterran

o —

SPEDIZIONT CELTICHE NEI BALCAN]
(Iil secolvea.C ) —~

=p 77 THC © Amomenticeatnb du Gahty

w  Eipanticat cekiehe & s Il secob aC
Asre & precedeste surduments (Ve IV acoloaC)

Fig. 60. Migraciones celtas, Ill a.C.
http://www.temporamagazine.com/los-galatas-celtas-en-el-mundo-helenistico-parte-i/

pPAPHLAGONIA

PONTUS

CAPPADOCIA

SYRIA

Bible History Online

Fig. 61. Asia Menor y territorios adyacentes, Imperio Romano
www.bible-history.com

103



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fic. 10. Amber
statuette

Fig. 62. Figurita de &mbar, Tumulo de Kocakizlar, Frigia
Tomado de Atasoy 1974, tab. 52, fig. 10.

Abb. 1

Fig. 63. Jinete encapuchado, Frigia-Lidia
Museo de las Civilizaciones de Anatolia, Ankara
Tomado de Ehling 2005, p. 163, fig. 1.

104



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Fig. 64. Estela votiva a Mater Malene con Telesforo, Frigia
Hughenin Collection
Tomada de Guarducci 1973, p. 371

2 yvativrelied vesn Midas Hals bel

FaciliRaya, Tarked

Fig. 65. Relieve votivo de Yazilikaya, Frigia
Tomado de Bonanome 2014, fig. 22b.

105



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacion con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Abb. 8

Fig. 66. ¢ Telesforo con diosa madre?
Museo de las Civilizaciones de Anatolia, Ankara
Tomado de Ehling 2005, p. 164, fig. 8.

Fig. 67. AE Dionisopolis, Frigia
Anverso: Julia Domna, IOVLIA DOMNA CEBACT
Reverso: Deméter con dos antorchas y Telesforo

DIONUSOPOLEITWN CARHS B ANEQHKEN
BMC 21

106



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

15. INDICE DE FIGURAS

1 Relieve de Filipopolis con la familia de Asclepio.

2 Voto del arcarius Hermes Pergameno por la salud de Trajano.

3 Primeras monedas de Pérgamo con Telesforo.

4 Mapa de hallazgos arqueoldgicos de Telesforo.

5 Moneda de Nicea (Bitinia) con Telesforo, como dios de Nicea.

6 Relieve con Jinete tracio y Telesforo.

7 Jinete encapuchado, Chiusi (Toscana).

8 Telesforo de Santa Cecilia en Trastevere, Roma.

9 Telesforo de la Abadia San Nilo en Grottaferrata, Roma.

10 Cipo funerario de Via Aurelia, Roma.

11 Moneda de Constantino en el declive de Asclepio.

12 Diptico Gaddi con la ultima representacion cronolégica de Telesforo.
13 Moneda con la triada sanadora Asclepio-Higea-Telesforo.

14  Telesforo de la Gliptoteca de Munich.

15  Telesforo del mitreo Castra peregrinorum, Roma.

16 Telesforo de Mantinea, Grecia.

17  Asclepio (tipo Giustini) con Telesforo, Galeria Borghese, Roma.

18  Asclepio (tipo Giustini) con Telesforo, Museo Arqueoldgico de Corinto.
19  Asclepio (tipo Pitti) con Telesforo, Palacio Massimo alle Colonne, Roma.
20  Asclepio (tipo Tunis) con Telesforo, Museo del Bardo, Tunez.

21 Relieve votivo tracio con Telesforo a la derecha.

22 Relieve votivo tracio con Telesforo arriba.

23 Camafeo de 6nix, Ashmolean Museum, Oxford.

24 Gema de pasta de vidrio, Museo Martin von Wagner, Wirzburg.

25 Gema de jaspe rojo, Museo August Kestner, Hannover.

26 Telesforo en bronce de Atenas, probable simulacrum del de Pérgamo.
27 Medallon conmemorativo de la visita de Caracalla a Pérgamo.

28 Ruinas del Santuario de Asclepio en Pérgamo.

107



29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46
47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Plano del Santuario de Asclepio en Pérgamo.

Estela votiva de Agios Elias atribuida a Aristides.

Piedra votiva de Kassel por un buen parto y nifio sano.
Telesforo de Amorgos, Museo Martin von Wagner, Wirzburg.
Telesforo de Anfipolis, Macedonia.

Telesforo de Stobi, Macedonia.

Telesforo acompafiando a nifio, Stobi, Macedonia.

Telesforo de Cicau, Dacia.

Moneda de Hierapolis con Apolo Lairbenos, Higea y Telesforo.
Priapo de Rivery, Museo de Picardia, Amiens.

Lucerna itifalica con capucha articulada.

Lucerna itifalica de presunto Telesforo, Atenas.

Medallon de Bicia (Tracia) con Telesforo y otras deidades.
Telesforo sedente de la necrépolis de Ostia.

Moneda de la tribu gala Segusiavi.

Genius cucullatus de Moulezan, Museo de Antigiiedades de Nimes.

Altar votivo a “Genio cucullato” de Wabelsdorf, Carintia.
Figurita de ambar de Aquilea.

Figurita de ambar.

Mapa de hallazgos de genii cucullati en Britania.

Mapa del Muro de Adriano

Genii cucullati de Carlisle, Tulie House Museum, Carlisle, UK.
Genii cucullati de Housesteads, Housesteads Museum, UK.

Genii cucullati de perfil de Cirencester, Corinium Museum, UK.

Genii cucullati con diosa madre de Cirencester, Corinium Museum, UK.

Genius cucullatus de Birdoswald, Tulie House Museum, Carlisle, UK.

Genius cucullatus de Sarzeau y Belné, Francia.
Genius cucullatus de Tréveris, Alemania.
Genii cucullati de Karlich, Alemania.

Genius cucullatus de Astorga, Museo de Ledn.

108



59
60
61
62
63
64
65
66
67

Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relacién con los genii cucullati celtas.
Trabajo Fin de Master. Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015.

Urnas etruscas con demon psicopompo, Il a.C.
Migracion celta siglo Il a.C.

Mapa de Asia Menor y territorios adyacentes.

Figurita de ambar de Kocakizlar, Frigia, I a.C. —1d.C.
Jinete encapuchado de Frigia-Lidia.

Estela votiva a Mater Malene con Telesforo.

Estela votiva de Yazilikaya, Frigia, 111 d.C.

Estela de Anatolia con Telesforo y diosa madre, II-11l d.C.

Moneda de Dionisépolis con Deméter y Telesforo.

109



