
[Escriba aquí] 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

EN TORNO AL DIOS TELESFORO Y SU PRESUNTA  

RELACIÓN CON LOS GENII CUCULLATI CELTAS 

 

 

 

Autor 

Ramón Arnal Calvo 

 

Director 

Francisco Marco Simón 

 

 

 

 

 

2015 

  

http://www.unizar.es/
http://fyl.unizar.es/


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

2 

 

 

RESUMEN: 

Telesforo, hijo tardío de Asclepio, sigue siendo un gran desconocido. En este 

Trabajo de Fin de Máster se ponen de manifiesto las investigaciones y distintas 

interpretaciones de la comunidad científica sobre su origen, contexto y 

significado en base a las fuentes escritas, iconográficas y monetales. Se analiza 

la presunta relación con los genii cucullati celtas y la importancia de Frigia en el 

origen de Telesforo de Pérgamo.  

 

PALABRAS CLAVE: 

Telesforo. Genii cucullati 

 

 

ABSTRACT: 

Telesphoros, late son of Asclepius, is still a great unknown. In this Final Master 

Work are revised the research and different interpretations of the scientific 

community on his origin, context and meaning based on written, coinage and 

iconographic sources. It is analyzed the presumed relationship with the Celtic 

genii cucullati and the importance of Phrygia in the origin of Telesphoros of 

Pergamum.  

 

KEY WORDS: 

Telesphoros. Genii cucullati 

 

 

 

 

Agradecimientos:  

Mi más sincero agradecimiento al Prof. Francisco Marco por confiar en mí y por 

ayudarme con toda su experiencia y conocimientos en la realización de este 

trabajo 

 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

3 

 

ÍNDICE 

            

                    Página 

 

1. INTRODUCCIÓN…………………………………………………………....        4 

 

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN……………………………………………....        5 

  

3. METODOLOGÍA Y FUENTES DE INFORMACIÓN..............................        8 

 

4. COMIENZO, EXPANSIÓN Y FIN DEL CULTO................................….       12 

 

5. MONUMENTOS Y REPRESENTACIÓN ICONOGRÁFICA..................      20 

 

6. EL CULTO A TELESFORO EN PÉRGAMO.........................................       26  

 

7. FUNCIONES Y SIGNIFICADOS DE TELESFORO...…………………..       31 

 

8. SOBRE LOS GENII CUCULLATI CELTAS............……………………..       41 

 

9. EL ORIGEN DE TELESFORO…………………………………………….       50 

 

10. IMPORTANCIA DE FRIGIA EN EL ORIGEN DE TELESFORO..........      56 

 

11. DISCUSIÓN................................………………………………………..       59 

 

12. CONCLUSIONES................................................................................      62 

 

13. BIBLIOGRAFÍA……………………………………………………………       65 

 

14. ANEXO FIGURAS…………………………………………………………      74 

 

15. ÍNDICE DE FIGURAS.........................................................................     107 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

4 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Telesforo, hijo de Asclepio, es un dios menor de la salud que surge en el siglo I 

d.C. en el Santuario de Asclepio en Pérgamo, y cuyo culto se constata desde el 

reinado de Adriano hasta el de Galieno. La representación iconográfica, muy 

estable a lo largo del tiempo, es la de un niño descalzo, de frente y de pie que 

viste un manto con capucha (cucullus). 

 

Las monedas y hallazgos arqueológicos nos permiten conocer su iconografía y 

la expansión geográfica por Asia Menor, Grecia, Macedonia, Tracia, Dacia, 

Panonia y Roma. Sin embargo, las escasas fuentes literarias y epigráficas 

aportan muy poco sobre su culto y significado. Por ello, Telesforo sigue siendo 

un gran desconocido que guarda numerosas incógnitas por resolver.  

 

El origen de Telesforo es una cuestión que todavía está en discusión. Se han 

propuesto hipótesis que  lo vinculan a los etruscos o a los celtas, especialmente 

a estos últimos. El culto a Telesforo y a los genii cucullati celtas se solapa en el 

tiempo y comparten algunos elementos iconográficos parecidos que indican un 

mismo origen indoeuropeo. Generalmente se acepta que el origen de Telesforo 

serían los genii cucullati llevados a Galacia con la migración gálata del III a.C. 

Pero esa hipótesis plantea serias dudas. Con el fin de profundizar en el asunto 

del origen, el trabajo se ocupa, en primer lugar, de estudiar dos campos muy 

amplios y diferenciados: el culto a Telesforo como dios greco-romano y el culto 

a los genii cucullati celtas en Galia y Britania. La complejidad del tema justifica, 

por sí solo, el interés para haber elegido a Telesforo como tema de estudio.  

 

Este Trabajo de Fin de Máster pretende exponer las investigaciones y las 

distintas interpretaciones de la comunidad científica sobre el origen, contexto, 

funciones y significado de Telesforo. El objetivo que se establece es discernir la 

supuesta relación con los genii cucullati celtas, y debatir el posible origen del 

precursor de Telesforo y la ruta seguida hasta su asimilación como dios griego 

de la salud. 

  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

5 

 

 

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN 

 

Los investigadores germánicos del siglo XIX fueron los que sentaron las bases 

del estudio de Telesforo. Panofka (1845), en su estudio Asklepios und die 

Asklepiaden, da a conocer el mundo de los santuarios de Asclepio y, aunque no 

trata en detalle la figura de Telesforo, sí pone de relieve la importancia de 

algunas monedas que muestran la veneración y la participación que tenía en la 

triada sanadora junto a Asclepio e Higea. Schenck (1888), en su De Telesforo 

Deo, Dissertatio Inauguralis  de la Universidad de Göttingen, presenta una serie 

de epígrafes que mencionan a Telesforo.   

 

Wroth (1882) es el autor de la primera monografía y tuvo la virtud de redescubrir 

la figura del pequeño dios griego, incitando al estudio y debate de los eruditos y, 

a pesar del tiempo transcurrido, sigue siendo un trabajo de obligada consulta. La 

monografía, bien estructurada y con excelentes notas aclaratorias, se basa en el 

estudio detallado de la numismática de Telesforo y desarrolla su contenido 

tratándolo, exclusivamente, como un dios menor griego. Roscher (1886) publica 

la voz Telesphoros en el Lexicon de Mitología Griega y Romana, describiendo 

representaciones iconográficas en monedas de Asia Menor y figuritas celtas que 

identifica con Telesforo. Por su parte, Reinach (1901) publica en el LIMC la voz 

cucullus, el elemento más característico y visible en todas las iconografías de 

Telesforo; más tarde, publica una nueva aportación sobre Télesphore en la que 

afirma que ni su nombre ni su origen son griegos, sino que proviene del norte y, 

más concretamente, de Tracia. Poco después, el francés Darier (1919) introduce 

la voz Telesphorus en el Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines. 

Durante los años siguientes, el debate académico sobre Telesforo se centra en 

su representación iconográfica y el significado religioso.  

 

Sin embargo, el revelador hallazgo, en 1931 en Wabelsdorf (Carintia), de dos 

altares votivos con la inscripción “genio cucullato” dio pie a identificar los espíritus 

encapuchados celtas con Telesforo griego. Al mismo tiempo, se reprodujo el 

interés por unas monedas de la tribu gala Segusiavi, datadas entre 57-27 a.C., 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

6 

 

en las que aparece Hércules y un pequeño personaje con manto y capucha 

recogida.  Ambos hechos, suscitan un gran interés por el estudio de la cultura 

celta y las interrelaciones con Grecia y Roma, y viceversa. La semejanza de las 

vestimentas de Telesforo y los genii cucullati celtas enciende un acalorado 

debate sobre el origen de Telesforo y comienzan a identificarse como Telesforo 

a las figuritas de genii cucullati celtas halladas en excavaciones de toda la 

Céltica.  

 

Egger (1932) defiende vehementemente la hipótesis del origen celta y sugiere 

que fue introducido en Asia Menor por los gálatas como una manifestación de un 

espíritu celta. Por su parte, Kerenyi (1933) replica defendiendo el origen greco-

asiático al exponer que el personaje pudo llegar a través de los etruscos en su 

migración desde Asia, pasando luego, a las tribus celtas de la Galia Cisalpina y 

a toda la Céltica, de tal forma que los bárbaros habrían conocido al genio 

encapuchado solamente en sus versiones griega, etrusca y romana.  

 

En pleno debate académico sobre el origen, Deonna (1955) publica la más 

completa y documentada monografía sobre Telesforo. El estudio hace un 

exhaustivo estudio de todos los puntos relacionados con Telesforo y otros 

cucullati, proponiendo numerosas aportaciones personales. Sin duda, es la 

mejor monografía hasta la fecha y sigue siendo la principal fuente de consulta y 

referencia para todos los investigadores que se interesan por la figura de 

Telesforo. 

 

Las excavaciones arqueológicas dan paso al conocimiento de los relieves de 

cucullati de Britania en tríadas y las figuritas individuales en la Galia. Toynbee 

(1957) publica una relación de encapuchados celtas presentando 15 relieves de 

la Britania romanizada. Green (1983) aborda en profundidad la cultura y religión 

en los territorios celtas bajo dominación romana. Davidson (1989) defiende el 

origen germánico de Telesforo. Epstein (1994) relaciona los cucullati con las 

sagas islandesas y nórdicas mientras que Verkerk (1998) progresa en el estudio 

de los espíritus celtas. Pueden consultarse listas de genii cucullati en Egger 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

7 

 

(1932), Heichelheim (1934), Noll (1953), Jenkins (1953), Toynbee (1957) y, más 

recientemente, Verkerk (1998) y Aldhouse-Green (2004). 

 

En cuanto a la faceta de Telesforo como dios del mundo greco-romano ha sido 

estudiado por Rühfel (1994b) en el LIMC, bajo s.v. Telesphorus, donde hace una 

excelente descripción de Telesforo griego, complementada con 30 imágenes 

muy aclaratorias de diferentes monumentos. Gočeva (1994), también en el LIMC 

bajo s.v. Asklepios (in Thracia), recoge aspectos del culto a Asclepio que, 

indirectamente, proporcionan cuestiones muy interesantes  para comprender la 

gran aceptación que tuvo Telesforo en Tracia. El culto  en Tracia se complementa  

con los trabajos de Ehling (2005) y Alfieri (2012) en los que aluden a la presencia 

de Telesforo en relieves que representan al jinete héroe tracio.  

 

Por otra parte, la vestimenta del cucullus y los personajes que la portan ha sido 

promovida a fondo por D’Ambrosio (1994) y Calvetti (2000). Otros investigadores 

italianos como Giglioli (1951), Felletti (1966), Lattanzi (1977) y Bonanome (2014) 

realizan aportaciones a la figura de Telesforo. Una explicación de la 

transformación en Anatolia del cucullatus celta en dios griego ha sido planteada 

por Colli (1997).  Bonanome (2014) publica un altar de Telesforo que había 

pasado desapercibido y aporta una hipótesis más específica del significado 

etimológico de la palabra Telesphoros. 

 

En España, Telesforo ha sido estudiado por Perea (1996-2001), publicando 

varios trabajos sobre distintos aspectos del dios de Pérgamo. En uno de ellos 

(2002), propone que Telesforo sea considerado como paradigma del culto de los 

capsarii, mientras que en otro (2006) analiza con detalle el voto de un tesorero 

imperial por ser el primer epígrafe en la que se menciona a Telesforo.  También 

hace mención a los hallazgos arqueológicos de unas figuritas descubiertas en la 

zona de Asturica Augusta (Astorga), que pudieran tener relación con Telesforo.  

 

  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

8 

 

3. METODOLOGÍA Y FUENTES DE INFORMACIÓN  

 

En primer lugar, se ha realizado una amplia búsqueda bibliográfica y documental, 

tanto de las referencias publicadas hasta nuestros días como de las fuentes 

literarias antiguas. Principalmente, se han utilizado los recursos de la Biblioteca 

de la Universidad de Zaragoza, a través del motor de búsqueda  Alcorze, que 

contienen unas cien bases de datos entre las que se incluyen ScienceDirect, 

Scopus, Dialnet, Web of Science, CSIC, etc. También ha sido de gran utilidad el 

Catálogo Roble que permite el acceso a los fondos de nuestra Biblioteca. Por 

otra parte, se han consultado directamente otras bases de datos como L’Année 

Philologique, Internet Archive, Academia, Persée, Gallica, Biasa, Google 

Académico, Interclassica, Europeana, Sudoc, etc. Se han consultado museos e 

instituciones que permiten acceder a un número reducido de obras online como 

es el caso del Museo del Louvre, British Museum, Fotosar, CERES, Metropolitan 

Museum, etc. Como gestor bibliográfico se ha utilizado Refworks y  se ha llevado 

un archivo propio que se actualizaba cada vez que se accedía a una nueva 

referencia. 

 

Como obras de consulta de términos latinos se ha hecho uso del Dictionnaire 

des Antiquités Grecques et Romaines, editado por Daremberg-Saglio. La 

búsqueda iconográfica es imprescindible en un trabajo que requiere identificar y 

comparar las representaciones de los genii cucullati y del dios Telesforo. Por ese 

motivo, este trabajo incluye un número muy elevado de figuras con el ánimo de 

ayudar al lector a seguir las explicaciones del texto. Para ello se han consultado 

diversas fuentes, especialmente el Lexicon Iconographicum Mythologiae 

Classicae LIMC en su versión impresa de 1994 y en su versión iconicarchive de 

Internet. Han sido muy útiles las imágenes y descripciones de diferentes 

personajes representados en todo tipo de monumentos arqueológicos. Una gran 

parte de las figuras se han tomado de los artículos de investigación de los 

autores reseñados en la bibliografía. No obstante, en los casos en que ha sido 

posible obtener, lícitamente, fotografías de mayor calidad, se han sustituido por 

las fotografías de los trabajos tomadas con escasos recursos técnicos. En cuanto 

a las  revisiones numismáticas, se han consultado obras básicas de referencia 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

9 

 

como los libros Howgego o Penn pero, principalmente, se ha accedido a diversos 

recursos de internet por estar más actualizados y con imágenes de mayor 

resolución. La identificación de las monedas se ha hecho, en general, a través 

del catálogo Roman Imperial Coins RIC.  

 

Como se ha indicado, las referencias de Telesforo en fuentes literarias son muy 

escasas y apenas informan sobre su culto y personalidad. Como fuentes 

primarias, se ha recurrido a Pausanias, Arístides, Marino y Damascio; así como 

a distintos autores clásicos que, generalmente de forma indirecta, mencionan 

aspectos de Asclepio o Telesforo que pueden ser relevantes. Concretamente, se 

han consultado pasajes de Aristófanes, César, Dion Casio, Dionisio de 

Halicarnaso, Estrabón, Herodiano, Justino, Juvenal, Marcial, Petronio, Plinio, 

Plutarco, Tito Livio... 

 

Pausanias escribe las primeras referencias de Telesforo -breves pero muy 

interesantes- en algunos pasajes de su Descripción de Grecia que permiten 

asociar al pequeño dios con el Santuario de Asclepio en Pérgamo, donde se 

documenta, por primera vez, el culto a Telesforo como dios sanador. Pero, sin 

duda, los comentarios más interesantes se encuentran en los Discursos 

Sagrados del sofista Elio Arístides (118-180 d.C.) que los escribe, a partir del 

170,  rememorando los dos años de estancia en el Asclepion de Pérgamo, donde 

le trataron con éxito su enfermedad. Su devoción por Asclepio es absoluta y la 

manifestará en todos sus comentarios y dedicatorias, describiendo, al mismo 

tiempo, aspectos muy interesantes de Telesforo y del proceso de la incubatio.  

Ya en el siglo V, Marino, en su Biografía de Proclo, y Damascio en su 

Dubitationes et Solutiones, dejan los últimos y breves comentarios sobre 

Telesforo.  

 

Afortunadamente, las fuentes epigráficas son más numerosas y proporcionan 

información valiosa para conocer el culto y significado de Telesforo. El origen de 

los epígrafes es muy variado aunque el mayor número son de carácter votivo y 

proceden de Grecia y Tracia. Algunos ya fueron recogidos por Schenk (1888) en 

De Telesphoro deo, donde deja una bella descripción de Telesforo basada en su 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

10 

 

interpretación etimológica.1 Evidentemente, el Corpus Inscriptiones Graecae IG, 

recopila los epígrafes que mencionan a Telesforo. Así, con el nombre Donaria 

Aesculapii Hygiae aliorum deorum medicorum, se recogen varios epígrafes que 

hacen referencia a Telesforo, la mayoría del siglo III d.C. Por su interés para 

datar el inicio del culto a Telesforo se conoce un epígrafe,2 del 98-102 d.C. en 

Pérgamo, que incluye la primera mención a Telesforo. Hacia finales del siglo II 

ya era venerado en la Grecia Continental e Insular como prueban numerosos 

epígrafes de Atenas (IG II, 2127, 2227, 4531, 4533s, 4541) y de Epidauro (IG IV, 

421, 472, 477, 559, 560-562, 564-565, 570), (Colli 1997, 582).  

 

El IG III,1,1159, de finales del siglo II d.C., menciona a Telesforo como hijo de 

Asclepio; el IG II, 2127.6, datada entre 190-200 d.C., permite deducir que, en esa 

época, ya se  veneraba a Telesforo en Roma; el IG II2, 4531 es un epígrafe 

grabado en un altar de Agios Elias, dedicado a los tres dioses de la salud; el IG 

II, 4533.27 identifica a Telesforo como compañero de Asclepio e Higea; el  IG II-

III2, 4533, del III d.C., es un Hymnus ad placandam pestilentiam conditum en el 

que se agradece a Telesforo por haber librado de la peste a los atenienses; el 

IG II2, 5433, contiene una dedicatoria por haber tenido un niño sano. 

 

Asclepio era muy conocido y venerado en Tracia por lo que su culto, y también 

el de Telesforo, están documentados en epígrafes de relieves votivos hallados 

en los santuarios tracios.  Los IGBulg II, 517 y IGBulg II, 521 de Glava Panega; 

o el IGBulg II2, 1669, análogo al de Karanovo en Stara Zagora. Hay algunos 

relieves con representación del jinete héroe tracio junto con Telesforo y otros, 

más numerosas, cuyo epígrafe asimila el jinete a Asclepio como en IGBulg IV, 

2134. Otros epígrafes interesantes se encuentran en relieves de Apulum (CIL III, 

979) y Potaissa, ambos en el norte de Tracia, y en Sarmizegetusa y en Aquincum 

                                                      

1 Schenk, Ludwig, 1888. «Telesphorus is est, qui summam perfectionem, qua ipse fioret, fert 
hominibus... Quo etiam factum esse judico ut ephebi Athenienses Romana aetate hunc demum 
sodalicii sui quasi praesidem reciperent, cum iis potissimum, qui in epheborum numerum recipi 
volebant, corporis et sanitatis illa perfectione opus esset, cui Telesphorus praeerat 
comparandae». 
2 Conze-Schuchardt, 1899, Athen. Mitt., 24, p. 170-1; Habicht 1969, Die Inschriften des 
Asklepieions, Altertümer von Pergamon, VIII, 3), n. 125. 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

11 

 

en Panonia. Con relación a los genii cucullati interesa destacar el altar votivo de 

Wabelsdorf que contiene un epígrafe dedicado a “genio cucullato”. 

 

Las fuentes arqueológicas son numerosas y de distintos tipos: grupos 

escultóricos, estelas, figuritas, monedas, gemas, etc.  Todo este material, que se 

describirá más adelante, permite conocer las características identificativas de 

Telesforo y las diferencias con los cucullati celtas. Algunas esculturas 

monumentales de Asclepio incorporan a Telesforo como una figura 

empequeñecida a sus pies. Las figuras en las que figura solo Telesforo en 

terracota son las más numerosas, aunque también las hay en piedra o bronce. 

Por descubrirse en un contexto histórico, son interesantes las estatuas o relieves 

de Telesforo que forman parte de altares votivos en Roma.  

 

En la glíptica se conocen varias piezas representando a Telesforo en gemas de  

jaspe rojo, ónix, ágata y pasta de vidrio. Finalmente cabe destacar un precioso 

díptico en marfil, conocido como Díptico Gaddi, que es la última representación 

cronológica de Telesforo. Curiosamente, la figura de Telesforo nunca aparece 

en vasijas decoradas.  

 

Entre las fuentes numismáticas, nos han llegado un buen número de tipos 

monetales que representan a Telesforo solo, o acompañado de Asclepio o Higea, 

o de ambos. Todas ellas se acuñaron desde Adriano a Galieno. Las monedas de 

Pérgamo son las más numerosas aunque también se conocen tipos de muchas 

ciudades de Asia Menor, Tracia y otros territorios del Imperio Romano. En Roma 

solo se emitieron dos tipos en época de Caracalla donde Telesforo figura 

acompañado de Asclepio. Las monedas con representaciones de Telesforo 

resultan importantísimas para la localización del culto, datación y mapa de la 

expansión geográfica por lo que se reseñan varias de ellas a lo largo del trabajo. 

 

Finalmente, debo destacar los numerosos artículos de investigación académica 

que he revisado y que, sin ellos, no habría sido posible la realización de este 

trabajo.  

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

12 

 

 

4. COMIENZO, EXPANSIÓN Y FIN DEL CULTO 

 

Puesto que Telesforo es considerado hijo de Asclepio, parece oportuno recordar 

algunos aspectos de su padre ya que, con mucha frecuencia, se los representa 

juntos.  

 

Asclepio es un dios de la mitología griega muy representado en fuentes 

iconográficas, y mencionado por los autores clásicos. Se considera que su 

precedente egipcio es Imhotep y que, posteriormente, a través del dios fenicio 

Eshmun de Sidón, derivó en una deidad híbrida Eshmun-Asclepio (Zâfir 1952, 

33). En monedas de Berytus (Beirut) se representa a este dios portando gorro 

frigio entre dos serpientes cornudas, o con una sola serpiente enroscada al 

bastón (Hart 1966, 87).  Ese pudo ser el modelo de transición de Fenicia a Grecia 

donde Asclepio tuvo una gran difusión a partir del IV a.C.  

 

Sin embargo, el precedente más antiguo podría encontrarse en Babilonia. El 

descubrimiento de tres estatuitas en bronce en el Santuario de Hera en Samos 

proporciona una importante prueba de la influencia que pudo ejercer 

Mesopotamia en Grecia, con relación a los démones de la enfermedad y los 

dioses de la curación. Los bronces representan a un hombre de pie en oración 

junto a un gran perro. Hallazgos similares en Mesopotamia y textos cuneiformes 

relacionarían esas figuras con la diosa babilonia de la salud, Gula de Isín, la gran 

Azugallatu –diosa de la sanación en la mitología acadia y babilónica-, 

representada junto a un perro sagrado que sería el mensajero y evocador de la 

sanación; el hallazgo de una serie de enterramientos de perros en su templo 

probaría que en su culto se sacrificaban esos animales. Por otra parte, en la 

estatua crisoelefantina de Asclepio en Epidauro, también se lo representa con 

un gran perro a su lado. Es más, solamente en Anafi, una isla de las Cícladas 

cerca de Tera, Apolo es venerado como Apolo Asgelatas y se celebra en su 

honor el festival Asgelaia. Burkert señala que la pronunciación de las palabras  

asgelatas/azugallatu sonarían igual que si omiten los morfemas variables –az (u) 

gallat (u), Asgelat (as)-, por lo que sugiere que en esa isla, Asgelatas invocaría 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

13 

 

a Azugallatu, y que Apolo Asgelatas sería una prueba de la asimilación de dioses 

carismáticos de la tradición de mesopotámica en la cultura griega arcaica 

(Burkert 1931, 79). Un significado similar podría darse a los bronces de Gula 

encontrados en Samos. También los orígenes de la incubatio se remontan más 

allá de la divinidad panhelénica y llegan hasta el Imperio Mesopotámico (Alby 

2015, 189). Parece ser que en el trasvase de elementos orientales 

mesopotámicos a Grecia estaría el verdadero origen de Asclepio. 

 

La primera fuente escrita que menciona a Asclepio es la Ilíada de Homero (VIII 

a.C.) donde nos habla de sus hijos Podalirio y Macaón, héroes que sanaron con 

prácticas médicas a los griegos heridos en Troya, aunque también practicaban 

la oniroterapia que tanta trascendencia alcanza en los ritos de la incubatio.3 

Hesíodo (VII a.C.) relata el mito de Asclepio, hijo de Apolo y de la mortal 

Corónide. Su esposa, Epione, personifica la amabilidad, y la palabra epios 

pudiera formar parte del propio sufijo de Asklepios, lo que atestigua su actitud 

bondadosa para con los que sufren; es por ello que recibe el epíteto de 

“incesantemente benévolo” (Graves 1985, 214). Píndaro4 (ca.518-ca.438 a.C.) 

alude a él como dios mitológico mientras que Aristófanes5 (444-385 a.C.) lo cita, 

en la comedia Pluto, en calidad de médico que sana a los pacientes que acuden 

a sus populares santuarios.  

 

El Santuario de Asclepio más antiguo es el de Trica (Tesalia), donde se 

celebraba un culto adaptado de la prehistoria religiosa, basado en oráculos y 

sanaciones a través de la incubatio. Desde allí se extendió por todo el 

Peloponeso, especialmente en Epidauro, y allí es donde se configura la 

iconografía y los símbolos que definen a Asclepio y su familia. A sus hijas se las 

                                                      

3 Pausanias III, 26, 9 y Estrabón, VI, 284. 
4 Píndaro, Odas Píticas, 474. “Querría que Quirón pudiese vivir… Tal como antaño era en vida y 
crio al amable maestro del alivio que el cuerpo fortalece, a Asclepio, al héroe que expulsa toda 
suerte de plagas”. “Apolo… con un sólo paso primero llegando, del cadáver (de Corónide) al niño 
sacó… Y al centauro magnesio lo llevó y encargó le enseñara curar a la gente las plagas que 
causan dolores sin cuento”. 
5 Aristófanes, Pluto, 630. “El amo ha tenido una grandísima suerte, o más bien el propio Pluto, 

pues en lugar de ciego, sus ojos se han abierto, sus pupilas se han iluminado, tras haber 

obtenido el favor de Asclepio el sanador”. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

14 

 

presenta como la personificación de conceptos médicos: Higea proporciona la 

conservación de la salud, Panacea representa los remedios, Aceso simboliza la 

curación, Egle personifica la belleza natural y Yaso encarna la recuperación. Un 

friso espectacular, hallado en la antigua Filipópolis (Plovdiv, Bulgaria) y datado 

hacia II-III d.C., representa a la familia de Asclepio (Fig.1).  

 

La primera fuente escrita de Telesforo, datada hacia 98-102 d.C., es un epígrafe6 

grabado en un pedestal cilíndrico de mármol (Fig.2) que se descubrió en las 

excavaciones cercanas al Santuario de Pérgamo, y que contiene una dedicatoria 

del arcarius (tesorero) Hermes Pergameno de Misia en la que invoca a Telesforo 

por la salud y la victoria de Trajano en estos términos: “Por la salud y la victoria 

del Emperador Nerva Trajano César Augusto Germánico, Hermes Pergameno, 

tesorero de Moesia Inferior del emperador, hace un voto a Telesforo: ¡Telesforo, 

Telesforo, Telesforo Salvador, sé favorable!”.  Perea (2006, 176,178), considera 

que Hermes sería un liberto imperial de Moesia Inferior, y no de Misia,  y que el 

voto estaría relacionado con la Primera Guerra Dácica7 que Trajano mantuvo 

contra Decébalo, quien intentó asesinar al emperador.  

 

Desde esa primera mención epigráfica en Pérgamo, la numismática permite 

trazar la expansión del culto a Telesforo por buena parte del Imperio Romano. 

La primera representación iconográfica se aprecia en monedas de Pérgamo, de 

época de Adriano (117-138), (Fig.3) mientras que la última corresponde al 

reinado de Galieno (260-268). Solamente en Pérgamo se conocen, al menos, 

quince tipos monetales de épocas de Adriano, Antonino Pio, Marco Aurelio, Lucio 

Vero, Cómodo, Caracalla, Geta y Galieno. A partir de Antonino Pio, Telesforo 

aparece, en algunas ocasiones, enmarcado en un edículo como dios griego. El 

inicio del culto a Telesforo en Pérgamo nunca se ha puesto en entredicho. Sin 

embargo, el descubrimiento de una figurita votiva de Telesforo en las 

excavaciones del Asclepion de Trica levanta ciertas dudas (Felletti 1966, 674). 

No obstante, esa figurita pudo haber sido llevada allí por algún devoto  

                                                      

6 Cfr. 2. 
7 Dion Casio, Historia de Roma, 68, 8. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

15 

 

 

Desde Pérgamo, el culto se extendió a otras regiones de Asia Menor donde se 

conocen monedas de ciudades de la propia Misia, de Bitinia, Panfilia, Pisidia, 

Cilicia, Capadocia, Licaonia, Frigia, Eólida, Jonia, Caria, Lidia, Licia; así como, 

de Lesbos, Samos, Atenas, Tesalia, Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia y Roma 

(Fig.4), (Darier 1919, 72). En todas las ciudades se veneraba a los tres dioses: 

Asclepio, Higea y Telesforo. Particularmente interesante es una moneda de 

cobre de Antonino Pio, de Nicea (Bitinia), en la que figura la inscripción “Telesforo 

dios de Nicea” (Fig.5),  lo que indica que era considerado dios de la ciudad y 

venerado, tanto o más, que en la propia Pérgamo.  En Macedonia, el culto estuvo 

muy extendido, a decir por las singulares figuritas de terracota encontradas en 

Stobi Paeoniae (Stobi), capital de la Macedonia Salutaria, o las halladas en 

Anfípolis (Macedonia). En Tracia, las monedas representando a Telesforo son 

numerosas y abarcan desde Marco Aurelio hasta Gordiano III, siendo acuñadas 

por primera vez en Pautalia y poco después en Nicópolis, Adrianópolis, Deultum, 

Bizia, Serdica, Trajanópolis, Filipópolis y Marcianópolis (Reinach 1901, 346).  

 

En la Tracia romana, Moesia Inferior, se conocen más de dos mil relieves 

procedentes de unos 350 enclaves arqueológicos. La influencia de los cultos 

griegos, especialmente en la parte occidental vecina de Grecia, tuvo un fuerte 

impacto y un manifiesto sincretismo religioso con las tradiciones y cultos locales 

La mayor parte de los epígrafes tracios se inscriben en relieves votivos, después 

en altares y, en menor número, en cipos o columnas. La lengua empleada es el 

griego pero no faltan las inscripciones en latín (Alfieri 2012, 222). Las más 

numerosas están dedicadas a Asclepio, acompañado frecuentemente de Higea 

y Telesforo; le siguen en número las dedicadas a Apolo y las que incluyen al 

jinete tracio. No obstante, si se consideran también los relieves anepigráficos, el 

orden varía, siendo el jinete tracio el más representado, seguido de Apolo y 

Asclepio (Najdenova 1993, 193). 

 

El jinete es un elemento arcaico común en Tracia, una divinidad suprema y 

omnipotente; un héroe de la mitología del que se desconoce su identidad y se 

representa en relieves, votivos o funerarios, ya sea frente a una mujer junto a un 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

16 

 

altar y serpiente enroscada, o bien cazando con lanza un jabalí o volviendo de 

caza portando un ciervo. En ocasiones, el mismo Asclepio, al igual que otros 

personajes mitológicos (Apolo, Júpiter...), se asimila al héroe tracio siendo 

representado como jinete junto a un epígrafe que menciona expresamente el 

nombre de Asclepio8  (Alfieri 2012, 221). La hipótesis más defendida para estos 

relieves es que el jinete es un modelo iconográfico convencional para un dios o 

un héroe y que son los epígrafes los que personalizan e identifican a la imagen 

sin nombre (Dimitrova 2002, 210). La tríada sanadora fue muy popular y 

venerada en los santuarios-balnearios tracios de Batkun, Glava Panega, Bitola y 

Pautalia.  

 

En los relieves, Telesforo puede representarse a la derecha de Asclepio, o entre 

Asclepio e Higea, o situado en alto entre sus cabezas (Gočeva 1994, 898). En 

dos relieves de Glava Panega y Bitola, respectivamente, se representa al jinete 

cabalgando hacia la derecha mientras Telesforo ocupa, en uno de ellos, una 

acrotera del frontón y, en el otro, se incluye en el campo del relieve (Fig.6).  

 

En otro relieve, probablemente etrusco, de Chiusi (Toscana) se representa a un 

jinete encapuchado (Fig.7) (Egger 1947, 95) portando la brida; un escudo 

suspendido detrás y la lanza en el suelo sugieren que se trata de un guerrero 

difunto (Deonna 1955a, 122).  En la iconografía religiosa del sudeste europeo, la 

capucha se asimila a un ser de otro mundo; el jinete tracio encapuchado indicaría 

una presencia funeraria invisible (Davidson 1989, 111). Conviene recordar que 

no se conoce ninguna iconografía de Telesforo a caballo. 

 

En Atenas, se puede constatar el culto a Telesforo a través de inscripciones que 

lo mencionan en himnos laudatorios. Uno de los más interesantes es el Hymnus 

ad placandam pestilentiam conditus,9 un epígrafe ateniense de principios del 

siglo III d.C. en el que se menciona a Asclepio, Higea y Telesforo. El epígrafe 

                                                      

8 IGBulg IV, 2134 
9 IG II-III, 4533; Kaibel, Epigrammata Graeca, nº 1027. 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

17 

 

consta de tres partes: un exordio dirigido a Asclepio, un himno a Higea y un 

himno a Telesforo. En este último, se ensalza al pequeño dios con un lenguaje 

de epítetos grandilocuentes en agradecimiento por haber traído a los atenienses 

el remedio para librarles de una peste. Ese hecho de salud pública pudo ser el 

inicio del culto a Telesforo en Atenas a partir del 200 d.C. ya que, hasta entonces, 

era un dios desconocido para los atenienses (Wroth 1882, 296). La intervención 

de Telesforo y la enorme repercusión que tuvo la peste hizo que su popularidad 

se trasladara a muchas ciudades a lo largo del siglo III d.C.  

 

La expansión de Telesforo en Roma era un asunto poco conocido, en las 

monografías de los primeros investigadores, debido a que sus estudios se 

basaban en la numismática. Ciertamente, la imagen de Telesforo en las 

monedas de la ciudad de Roma sólo se representa una vez, junto a Asclepio, en 

monedas de Caracalla que se acuñan tras su visita a Pérgamo. Se entiende así 

que, con tan exiguas pruebas, no cabía esperar que el culto estuviera extendido 

en Roma. Sin embargo, posteriormente se fueron acumulando nuevas pruebas 

que confirman que Telesforo fue venerado en Roma con anterioridad. 

 

Una de ellas es una escultura de culto de 62,5 cm encontrada en el mitreo Castra 

Peregrinorum, bajo la cripta de la iglesia de San Stefano Rotondo, que está 

datada hacia 180 d.C., una fecha muy posterior a la construcción del propio 

mitreo que era muy venerado por los legionarios (Lissi Caronna 1993, 251). Otra 

prueba es un altar cilíndrico de 57 cm de altura que se encuentra en Santa Cecilia 

in Trastevere (Fig.8) donde Telesforo está representado junto a dos serpientes 

barbudas y con cresta (machos), una a cada lado, junto a sendos timiaterios para 

colocar un huevo o quemar incienso distancia (Giglioli 1951, 104). Sin duda, el 

Glykon reafirma el carácter ctónico de Telesforo. El altar data de época de los 

Antoninos e inicialmente pudo estar en el santuario de la Isla Tiberina que se 

encuentra a muy corta. Otro altar votivo cilíndrico, de 115 cm de altura y con la 

figura de Telesforo, se encuentra en la Abadía de S. Nilo en Grottaferrata (Fig.9). 

Esta  datado en época de Marco Aurelio, posiblemente en fechas coincidentes 

con la peste de 165-166 que trajeron las legiones desde Partia, y que tuvo 

efectos duraderos y devastadores (Ambrogi-Bonanome 2012, 249-250). Se da 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

18 

 

la circunstancia de que anteriormente se habían documentado las figuras de 

Asclepio e Higea en ese mismo lugar de la Abadía, pero no así la del pequeño 

dios Telesforo que ha sido publicado recientemente por las dos investigadoras.  

 

Finalmente, Bruhl (1956, 127-134) documenta  un cipo o columna votiva de 128 

cm de altura, encontrada en la Vía Aurelia (Fig.10) y datada en II-III d.C., en la 

que su epígrafe revela que la numerosa colonia de griegos residentes en Roma 

eran devotos de Asclepio y Telesforo. En la inscripción bilingüe, latín y griego, 

se lee: “Titus Flavius Athenagoras Cornelianus a su maestro y muy buen amigo 

Titus Julius Theopompus Pius”.  En lo alto del monumento, un relieve representa 

a Asclepio y Telesforo junto a la capsa. En el lateral derecho figura una tabella 

pugilllaris de cera, y en el izquierdo dos volumina sin abrir; todo ello como 

atributos del dios sanador.   

 

Las representaciones y dedicatorias a Telesforo se reducen drásticamente a 

finales del siglo III con la implantación del Cristianismo. Apuleyo ya había definido 

al demon griego como "divina autoridad intermedia" que actúa entre el cielo y la 

tierra presidiendo todas las revelaciones, los milagros de los magos y los 

presagios de todo tipo; definición que se extiende a Asclepio. Los padres de la 

Iglesia utilizaron la metáfora de Cristo médico para reaccionar contra los dioses 

sanadores e instaron a confiar más en los milagros divinos de Cristo que en los 

demoníacos de los dioses paganos, surgiendo de esta manera el milagro en la 

téchne iatriké (Alby 2015, 186) con características diferentes a las de los sueños 

de incubatio.  

 

La concepción demonológica llegó al paroxismo al entender la enfermedad como 

castigo divino y, aunque esa concepción no era ajena al pensamiento pagano, 

se generalizó cuando los cristianos identificaron los dioses paganos con 

demonios, intensificando los rasgos negativos que estaban ausentes en los 

démones del paganismo, donde eran considerados, simplemente, dioses 

encolerizados. En la Antigüedad tardía cristiana, la religión terminó por 

reemplazar a la medicina, aunque no de una manera total. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

19 

 

Lactancio y Eusebio rechazan los cultos a Asclepio porque lo consideran el 

demonio que  evita la verdadera salvación eterna.  Justino,10 en su diálogo con 

el judío Trifón escrito a mediados del siglo II, ya hace una clara alusión a la 

rivalidad que supone Asclepio para el Cristianismo por su benevolencia y 

disposición a hacer el bien y sanar a los enfermos y, por eso, califica sus 

curaciones como imitaciones diabólicas y apropiaciones indebidas de las 

prerrogativas de Cristo anunciadas por los profetas. Y, tanto Justino como 

Clemente de Alejandría, recriminan a Asclepio por percibir retribución por sus 

servicios, tal como habían dicho Platón11 y Píndaro.12 En el mismo sentido, aún 

son más ácidas las críticas del latino Tertuliano13 que arremete contra Asclepio 

por su indecencia y avaricia de ganancias. Por eso, los cristianos que 

reemplazaron a las divinidades sanadoras paganas se llamaban a sí mismos 

anárgyroi, los no cobradores. Lo principal para ellos era propagar la superioridad 

de Cristo sobre Asclepio, recopilar pormenorizadamente los milagros, y 

promover en las iglesias cristianas la realización de gestos litúrgicos que 

sustituyan a los de los santuarios paganos (Alby 2015, 196-7).  

 

No es de extrañar que, con esos furibundos ataques a la autoridad de Asclepio 

(y, por ende, a Higea y Telesforo), el declive de la tríada sanadora se precipitara 

rápidamente. El adiós numismático se observa en una moneda de Constantino 

(Fig.11), emitida en Constantinópolis en el año 331, en la que el crismón cristiano 

se alza clavado sobre una serpiente con la cabeza hacia abajo; una impactante 

iconografía que se ha interpretado como el triunfo del Cristianismo sobre el 

demonio, o como símbolo de la destrucción del Santuario de Asclepio en Aegae 

(Aigai) que sucedió en ese mismo año (Hart 1966, 85). Desde luego ya no se 

emitieron más monedas con representaciones de la triada sanadora, ni siquiera 

                                                      

10 Justino, Diálogo con Trifón, 69, 3. “Asclepio resucita a los muertos y cura enfermedades, ¿no 

hay que decir también en estos casos que imita las profecías de Cristo?”. 
11 Platón, República III, 408b-c, 188.  
12 Píndaro, Pítica III, 55, 106. “También lo sedujo con magnífica paga, surgiendo oro en sus 

manos; pero con su mano el hijo de Crono, sacando el aliento de su pecho, lo lanzó 

rápidamente y un ardiente rayo le infligió la muerte”. 
13 Tertuliano, A los paganos II, 14, 9-14, 139. “Expuesto al nacer, fue alimentado 

indecentemente por una perra, y nadie puede negar que fue un hombre… su libídine y su 

reputada avaricia de ganancias, por la cual llevaba los vivos a la muerte, no los muertos de 

nuevo a la vida, con el engaño de una medicina muy cara”. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

20 

 

cuando llegó al poder el emperador Julián el Apóstata. A pesar de todo, el 

Santuario de Atenas todavía estaba en buen estado hacia mitad del siglo V14 

(Wroth 1882, 285-7) y seguía habiendo devotos de Asclepio y Telesforo, por lo 

que su culto pudo haber continuado hasta el siglo VI en que fue destruido el 

santuario.  

 

Cronológicamente, el último testimonio iconográfico es el Díptico Gaddi (Fig.12), 

una  obra en marfil en la que en una tabla figura Asclepio con Telesforo, mientras 

que en la otra se representa a Higea con Hipnos. El díptico, de autor anónimo y 

datado en torno al 400-410 d.C., es de factura romana y se asocia a la clase 

senatorial aristocrática. En cuanto al último testimonio literario se encuentra en 

la obra Dubitationes et Solutiones, 245, de Damascio, quien fue el último 

representante de la Escuela Neoplatónica de Atenas, antes de que fuera cerrada 

por Justiniano I en 529. En la obra, Asclepio ya no está investido de poderes 

sanadores sino que aparece revestido de un significado cósmico en la que 

representa el alma del Universo que garantiza la seguridad del cosmos. 

Telesforo tampoco tiene función sanadora ya que a los dioses menores se les 

ha asignado la función de proteger el mundo fenomenológico (Colli 1997, 582). 

Según Damascio, Telesforo es la encarnación de un ideal de perfección, al que 

tiende a través del contacto con esa parte del presente absoluto en lo finito.  

 

5. MONUMENTOS Y REPRESENTACIÓN ICONOGRÁFICA 

 

Las representaciones de Telesforo se pueden encontrar en grupos escultóricos, 

estatuas, relieves, figuritas, gemas y, sobre todo, en monedas. Los materiales 

pueden ser mármol, piedra, bronce, terracota, ámbar y piedras semipreciosas 

Telesforo puede figurar solo, acompañando a Asclepio, con Higea o con ambos 

a la vez, constituyendo la conocida tríada de divinidades sanadoras (Fig.13). La 

tríada egipcia formada por Serapis, Isis y Harpócrates (éste último, una forma de 

Horus niño) parece que dio lugar a la tríada griega Asclepio, Higea e Hipnos, si 

                                                      

14 Marinus, Proclus ou sur le bonheur, VII y XXIX.  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

21 

 

bien éste último fue sustituido por Telesforo, a pesar de que él nunca aparece 

con los atributos de Hypnos o Somnus (Egger 1947, 99). 

 

Se conocen pocas piezas arqueológicas en las que Telesforo aparece solo (el 

LIMC 1994 recoge 23). Entre las estatuas marmóreas de culto destacan las de 

la Gliptoteca de Múnich de 79,5 cm de altura (Fig. 14), la del mitreo Castra 

peregrinorum de 62,5 cm (Fig.15), la de Mantinea de 40 cm (Fig.16), la de Creta 

(actualmente en la Colección Carapanos), la del Museo Torlonia y la del Cabinet 

du Roi en la Biblioteca Nacional de Francia. Las figuritas pequeñas para ofertas 

votivas –casi siempre en terracota- son las más frecuentes. Entre otras, destacan 

las que se conservan en museos de Atenas, Salónica, Tasos, Stobi, Anfípolis, 

Würzburg y Leipzig. En Salónica se conserva la figurita más antigua con la 

iconografía de Telesforo15 que está datada en la segunda mitad del siglo II a.C. 

 

En compañía de Asclepio se conocen preciosos grupos escultóricos en mármol, 

de grandes dimensiones, en los que Telesforo aparece a los pies de Asclepio 

como una pequeña figura (el LIMC 1994 recoge 8 de estos grupos). Las 

esculturas de Asclepio se clasifican en distintas tipologías atendiendo a la 

iconografía que presentan: Giustini, Eleusis, Albani, Florencia, Este, Epidauro, 

Vélia, Pitti, Ampurias, Alejandría, Campana, Túnez y Museo Novo. Al tipo Giustini 

pertenece la estatua del Asclepion de Atenas de principios del siglo IV a.C., la 

estatua de la Galería Borghese del II d.C. (Fig.17) y la del Museo de Corinto 

(Fig.18). El tipo Pitti pudo ser el modelo de la estatua del santuario de Pérgamo 

y su estilo se aprecia en el grupo del Palacio Massimo alle Colonne en Roma 

(Fig.19) y, posiblemente, de esta tipología pudo ser la estatua del santuario de 

Asclepio fundado en 292 a.C. en la Isla Tiberina. El tipo Túnez, menos frecuente 

y de menores dimensiones, proviene de Cartago (Fig.20)  y de Hamman Gedidi. 

El tipo Florencia puede observarse en un relieve de Apulum donde Asclepio y 

Telesforo están enmarcados por dos figuras femeninas, seguramente de la 

familia de Asclepio, que alimentan serpientes con una pátera (Holtzmann 1994, 

895-897). Son también reseñables la estatua del Museo Británico, a la que le 

                                                      

15 Museo Arqueológico de Salónica, 11070. Rühfel 1994, LIMC 7,1, p. 872, n. 34 y p. 878.  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

22 

 

falta la cabeza de Telesforo; la del Museo de Cos, a la que le falta la cabeza de 

Asclepio; la de Esmirna y la de Sofía. En la escultura del Museo del Louvre, 

Telesforo lleva la capucha sobre los hombros y tras él se aprecian rollos 

(volumina) y la tablilla (scrinium) como atributos.  

 

La representación formando tríada  con Asclepio e Higea es muy frecuente y 

aparece en muchas monedas y relieves. Son especialmente numerosos los 

relieves de Tracia, de estilo Giustini, que están producidos en serie de formas 

rectangulares, frontones arqueados y dimensiones bastante uniformes (30-40 

cm de ancho por 20-30 cm de alto). Telesforo puede ocupar distintas posiciones, 

a la izquierda o a la derecha (Fig. 21), o incluso en la parte superior (Fig.22). Hay 

otro esquema iconográfico raro que se aprecia en los cinco grupos estatuarios 

conocidos del santuario de Batkun en el que Asclepio está sentado en el centro, 

en un trono con garras de león, mientras Higea y Telesforo se encuentran uno a 

cada lado (Colli 1997, 584). La representación menos frecuente es la de 

Telesforo solo con Higea, sin la presencia de Asclepio, como se observa en 

algunas monedas y en un grupo conservado en el Museo Nacional de Atenas 

(LIMC 1994, VII, 1, p. 875, 78).   

 

En la glíptica se conocen varias piezas con Telesforo: un camafeo de ónix 

representando a la tríada que se conservan en Oxford (Fig.23); un ónix de la 

Colección Berry de Indiana; un ágata conservada en el Museo Británico; una 

gema de pasta de vidrio con la tríada sanadora en el Museo de Würzburg (Fig.24) 

o una gema de jaspe rojo con las figuras de Asclepio y Telesforo que se conserva 

en el Museo de Hannover (Fig.25). 

 

También se conocen figuritas –que se comentarán más adelante- en las que se 

representa a Telesforo, acompañando a un niño, que se conservan en el Museo 

de Salónica, Museo Arqueológico de Stobi y Museo de Würzburg. Finalmente, y 

de forma excepcional, se conoce una figura con niño sedente, procedente de la 

necrópolis de Ostia, y otra figura con niño durmiente con una lámpara a sus 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

23 

 

pies.16 Aunque esta última se ha encontrado en un Asclepion, se ha puesto en 

duda la identificación con Telesforo ya que se interpreta como un niño esclavo 

esperando a su amo para iluminarle el camino; sería una obra de arte de Asia 

Menor (Felletti p. 675, fig. 792). 

 

La iconografía canónica de Telesforo permanece casi invariable en el tiempo. Se 

representa como un pequeño personaje con aspecto de niño, cara serena y 

bondadosa. La posición es de pie, mirando al frente y sin movimiento, con los 

brazos pegados al cuerpo. Invariablemente viste un manto con capucha, 

(cucullus), que sólo deja al descubierto la cara y los pies descalzos.  A veces los 

brazos cubiertos se extienden hacia delante como signo de benevolencia para 

con los fieles o se muestran  descubiertos si portan alguno de sus atributos. En 

raras ocasiones puede verse con la capucha recogida sobre la nuca.  

 

Durante las excavaciones del ágora de Atenas,17 se encontraron en un pozo dos 

grupos de estatuillas de bronce entre las que se encuentra una en la que  

Telesforo (Fig.26) permanece en su posición habitual sobre un pequeño 

pedestal. Esta iconografía fue muy difundida en figuritas y monedas y podría ser 

un simulacrum de la estatua que el dios tenía en su propio Telesphorion (Sharpe 

2014, 166). En Pérgamo se han hallado figuritas pequeñas pero nunca se han 

encontrado estatuas escultóricas. Y en el resto de Asia Menor solo se encuentran 

monedas pero no figuritas ni esculturas. 

 

El manto con capucha (cucullus) es el rasgo fundamental y consustancial en la 

iconografía de Telesforo por lo que conviene estudiarlo en detalle y compararlo 

con otras figuras encapuchadas. El pilleus y el bardocucullus no tienen relación 

con Telesforo, pero se deben conocer para evitar identificaciones erróneas.  

 

                                                      

16 Museo Nazionale Romano, nº 125587. 
17 Grandjouan, C. 1961. Terracottas and plastic lamps of the Roman Period, The Athenian 

Agora: results of excavations conducted by The American School of Classics Studies at Athens, 

Princeton. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

24 

 

Las vestimentas con capucha se utilizan en diferentes zonas geográficas, 

contextos y significados. Por esa razón, desde que comenzaron los estudios 

sobre Telesforo, ha habido una gran confusión y debate acerca de los portadores 

de la prenda y los significados que ello conlleva, ya que tanto Telesforo como los 

genii cucullati celtas y otros personajes -dioses, espíritus o demonios-, 

comparten el uso del cucullus.  Por todo ello, se debe ser muy riguroso a la hora 

de identificar como Telesforo a cualquier figura encapuchada y tampoco parece 

razonable su interpretación inmediata como un signo de celticidad, ni la 

sistemática identificación como genii cucullati (Alfayé 2011, 57). 

 

Efectivamente, el cucullus, cuculla, cucullio, cuculio, cocullus o paenula cucullata 

es una prenda muy común en todos aquellos viandantes, niños y adultos que 

van a la intemperie y deben protegerse de la lluvia y el frío como viajeros, 

campesinos, peregrinos, mesoneros, cazadores, soldados y pastores. Debajo 

del cucullus se podía llevar la ropa habitual. En realidad, la prenda se compone  

de un manto grueso, paenula, y una capucha, cucullus, dando lugar a la paenula 

cucullata. Aunque era una prenda de gente de condición inferior, también se 

utilizó por personas adineradas para otros menesteres. Juvenal alude al 

nocturnus cucullus, utilizado por hombres y mujeres ricos para ocultar su 

identidad y no ser reconocidos en situaciones comprometidas, tal  como hacían 

Mesalina,”sumere nocturnos meretrix Augusta cucullo”,18 o Marco Antonio 

cuando llega de noche capite involuto19 a casa de su mujer porque la quería 

sorprender, o cuando los emperadores Cómodo y Heliogábalo la utilizan en sus 

visitas a los burdeles (D'Ambrosio 1992-1993, 182-183). 

 

En latín, el cucullus no está documentado antes del siglo I d.C. por lo que no era 

una indumentaria tradicional romana sino bárbara (Marco 2014, 447, not. 14). 

También Juvenal20 afirma que el cucullus es una prenda gala, pues la alusión 

                                                      

18 Juvenal, Sat.6, 117. “Oye lo que tuvo que soportar Claudio. Cuando su esposa, augusta 

meretriz, observaba que se había dormido su marido, se escapaba en compañía de no más de 
una sierva, atreviéndose a vestir por la noche una capa con capucha y a preferir un catre a su 
lecho del Palatino”. 
19 Cicerón, Fil. 2, 31 
20 Juvenal, Sat. 8, 145. “¿Qué me importa que, en nocturno adulterio, ocultes tu cabeza 
escondiéndola con un capuchón santónico?” 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

25 

 

que hace al cucullus santonicus es una referencia a una indumentaria propia de 

la tribu de los santones, Santoni, pueblo galo que habitaba la actual región de 

Santoines en Aquitania, a orillas del río Garona. Marcial21 describe la prenda 

como bardocucullus gala en dos versos22 con dos epítetos; el segundo en forma 

satírica al considerar que es una prenda de gente paleta. Y añade que era una 

prenda muy frecuente en toda la Galia y solía cubrir de la cabeza a las rodillas 

(cuculio vulgaris o viatorius), indicando que a los galos les gustan de color rojo y 

a los romanos de colores oscuros (D’Ambrosio 1992, 207). Esa longitud de la 

prenda hasta las rodillas no se corresponde con la vestimenta de Telesforo que 

siempre se alarga, al menos, hasta las pantorrillas. 

 

La etimología de estas palabras ha sido estudiada para tratar de conocer el 

origen de los cucullati. Así, se ha señalado que el cucullus es una palabra celta 

que fue reduplicada al latín y, consecuentemente, se trata de una prenda gala 

(Whatmough 1953, 65). Según Reinach, Capitolino lo menciona como cuculli 

bardaici, nombre que recuerda a la tribu Bardaei de Iliria, por lo que afirma que 

el bardocucullus procede de Dalmacia desde donde se extendió por toda la 

Céltica (Reinach 1896, 1579).  También era frecuente entre los etruscos, y la 

palabra bardus, que, según Plauto, hacía mención a los tontos de remate era de 

origen etrusco (Kerenyi 1933, 7).  Actualmente hay un consenso general en 

considerar que el origen de la palabra cucullus es celta. Y, desde luego, la 

palabra genius es romana, pues ya existían numerosos espíritus romanos que 

protegían al individuo desde el nacimiento y, posteriormente, favorecían la 

fertilidad y fecundidad.  

 

El hecho de vestir una capucha puede transmitir mensajes muy diferentes como 

cobijo, anonimato, disfraz, ocultamiento, sumisión, reafirmación de identidad, 

aislamiento del entorno, amenaza frente a otros o, simplemente, aparentar ser 

más alto. El cucullus permite alterar la realidad y crear ilusiones engañosas 

                                                      

21 Marcial, Sat. I, 53, 5. “sic interpositus villo contaminat uncto urbica Lingonicus Tyrianthina 

bardocucullus” y “Gallia Santonico vestit te bardocucullo. Cercopithecorum paenula nuper erat” 
22 Id. 14, 128: “sic interpositus villo contaminat uncto urbica Lingonicus Tyrianthina 

bardocucullus” y “Gallia Santonico vestit te bardocucullo. Cercopithecorum paenula nuper erat” 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

26 

 

(Aldhouse-Green 2004, 50), por lo que todos esos mensajes tan variados han 

hecho que a Telesforo y a los cucullati celtas se les adjudiquen múltiples 

significados que, muchas veces, solamente se basan en su vestimenta.  

 

Por otra parte, el cucullus es una prenda que nunca fue conocida en Grecia ni 

en Asia Menor hasta la llegada de Telesforo (Egger 1947, 97). El cucullus no es 

vestimenta de dioses mayores griegos, sino de dioses menores como Telesforo,  

cuyo cucullus es grueso y casi desprovisto de pliegues; llega hasta debajo de las 

rodillas y deja visibles los pies descalzos. Si el manto cubre los pies o si va 

calzado, casi con toda seguridad, no se trataría de Telesforo. Por lo tanto, es un 

elemento imprescindible para distinguir a Telesforo de otros cucullati.  

 

En ocasiones se representa a Telesforo con algún atributo cerca de él o 

portándolo él mismo cuando sus brazos no están cubiertos. Los más frecuentes 

son el volumen, el scrinium, la capsa y el omphalos; libros, pergaminos y tablilla 

son atributos que representan la sabiduría; la caja alude a los remedios y votos 

por la salud y el huevo se identifica con el Oráculo de Delfos, cuyas profecías 

podrían tener un papel pronóstico en los templos de las divinidades sanadoras 

(Hart 1966, 81).  

 

6. EL CULTO A TELESFORO EN PÉRGAMO 

El culto a Asclepio alcanzó su apogeo bajo los sucesores de Filetero entre el 

283-133 a.C., siendo los principales santuarios los de Epidauro, Cos y Pérgamo. 

Durante la mayor expansión del culto se contabilizaron más de 320 santuarios 

(Giner Soria, 1989, 17) que, como cuenta Plutarco,23 se ubicaban cerca de un 

bosque sagrado con fuentes y aguas termales, en lugares altos y despejados, 

                                                      

23Plutarco, Moralia, Aetia romana, V, 94. “¿Por qué está el santuario de Esculapio fuera de la 
ciudad? ¿Acaso porque consideraban que la estancia fuera era más saludable que dentro de la 
ciudad? Pues los griegos también tienen los santuarios de Asclepio situados convenientemente 
en lugares limpios y altos. ¿O porque piensan que el dios invocado viene de Epidauro y en 
Epidauro el templo de Asclepio no está en la ciudad, sino a cierta distancia? ¿O porque, al 
descender la serpiente de la trirreme en la isla Tiberina y desaparecer, pensaron que el dios 
mismo les indicaba la ubicación?”. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

27 

 

siendo el de Trica,24 en Tesalia, el más antiguo.25 Sin embargo, esta afirmación 

se ha puesto en entredicho al comparar las acuñaciones monetarias. Las 

primeras monedas de Trica con Asclepio son de 400-344 a.C. y las de Epidauro 

de 370 a.C., pero las de Larisa son de 450-400 a.C. y, en consecuencia, son las 

primeras en representar a Asclepio, lo que sugiere que fue en Larisa (Tesalia) 

donde Asclepio y su santuario alcanzaron suficiente fama como para tener sus 

propias monedas (Hart 1966, 80). Desde luego, los santuarios de Trica y 

Epidauro existían con anterioridad pero Asclepio no tenía aún la suficiente 

entidad en ellos como para figurar en las monedas de esas ciudades.  

El culto a Asclepio en Pérgamo fue introducido en 350 a.C. por Archias en 

agradecimiento a los cuidados recibidos en el santuario de Epidauro, pero el 

Asclepion de Pérgamo no se documenta hasta 200 a.C. (Hart 1966, 83). Su fama 

se produce a partir del siglo II a.C. bajo dominación romana, después de que 

Átalo III legara el Reino a Roma en 133 a.C., constituyéndose en capital romana 

de Asia.  

 

Durante los quinientos años de existencia del santuario fueron venerados 

Asclepio, Hércules, Atenea, así como Dióniso, Deméter, Nike, Hermes y los 

emperadores deificados. El esplendor del santuario se produce en los siglos II-

III d.C. gracias a las donaciones de Domiciano, Trajano, Adriano y, 

especialmente, Caracalla (Perea 2001, 172). En efecto, durante la campaña en 

Germania para sofocar los levantamientos rebeldes de los alamanes, Caracalla 

contrae una enfermedad desconocida que le obliga a recibir tratamiento en 

algunos balnearios como el de Aurelia Aquensis (Baden-Baden). Herodiano26 

refiere que, al no mejorar, marchó apresuradamente hasta el santuario de 

Pérgamo para probar los remedios de Asclepio, aunque, al parecer, con escaso 

                                                      

24Estrabón, Geografía, IX, 5, 17. “Trica, donde se encuentra el templo de Asclepio más antiguo 
y famoso, confina con el país de los dólopes y con los lugares que bordean el Pindo”. 
25 Ibíd, VIII, 4, 4. “En el territorio de Gerena se puede ver el santuario de Asclepio Triceo, que es 
una filial (aphídryma) del que se encuentra en Trica de Tesalia”. 
26Herodiano, Historia del Imperio Romano después de Marco Aurelio, IV, 8, 3. “A continuación, 
después de atender también a diversos asuntos de las ciudades en la medida de lo posible, 
marchó apresuradamente hacia Pérgamo en Asia, deseoso de probar los remedios de Esculapio. 
Una vez allí, experimentó a su entera satisfacción el tratamiento de la incubación, y luego se fue 
a Ilión”. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

28 

 

éxito.27 Durante su estancia, Caracalla fue muy generoso con la ciudad, 

reconstruyendo varios templos y concediendo la tercera neocoría a la ciudad, 

situando a Pérgamo por encima de sus rivales, Éfeso y Esmirna. Uno de los 

templos reconstruidos fue el de Telesforo, que había sufrido un voraz incendio 

en época de Cómodo (Herrero 2006, 441-3). Para conmemorar la estancia del 

emperador Caracalla, se emitieron medallas conmemorativas; en una de ellas,  

Telesforo figura junto al emperador y una serpiente enroscada a un árbol, 

representando a Asclepio (Fig.27). 

 

La numismática de Pérgamo revela que las monedas de Asclepio28 se acuñaron 

desde Domiciano (81-96 d.C.) hasta Galieno (253-268 d.C.) y las de Telesforo 

desde Adriano hasta Galieno. El cese de las acuñaciones no se debe al auge del 

Cristianismo sino a problemas inflacionarios que conducen al cambio de la 

política imperial en materia de cecas, imponiendo una acuñación uniforme en 

todo el Imperio Oriental y suprimiendo los diseños y cecas locales. En época de 

Constantino, incluso antes de la adopción del Cristianismo, se representa el Sol 

Invictus en las monedas del Imperio, pero ya no se asocia a Apolo sino al culto 

mitraico oriental.  

 

En época romana, el santuario fue objeto de numerosas fases constructivas que 

aún se pueden observar en las ruinas del sitio arqueológico (Fig. 28)  y en su 

plano de distribución de dependencias (Fig. 29). Al santuario se accedía por una 

Vía Sacra de ochocientos metros cuyo último tramo estaba flanqueado por 

pórticos con columnas hasta alcanzar el propileo que daba acceso a un gran 

patio. El patio estaba delimitado, en tres de sus lados, por pórticos cubiertos y 

en él se abrían tres pozos para las abluciones rituales; se ofrecían sacrificios al 

dios y las personas que habían obtenido la ayuda divina debían hacer una 

donación.  

 

                                                      

27 Dion Casio, 77, 15: “Ningún dios le dio respuesta susceptible de llevarle a la curación, ya sea 

esta del cuerpo o del alma, aunque él haya venerado a los más ilustres (...) ni Apolo Gramnos, 

ni Asclepios, ni Serapis le vinieron en su ayuda”. 
28 Wroth, 1882, Numismatic Chronicle, vol. II, p. 1-51. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

29 

 

El santuario, propiamente dicho, estaba conformado por una sala destinada al 

culto imperial, un edificio con un propileo tetrástilo y el templo circular de Zeus 

Asclepio, de 24 m de diámetro, con siete nichos y una cúpula de casetones. El 

edificio fue construido hacia 150 a.C. por el cónsul y noble de Pérgamo Lucio 

Cuspio Pactumeyo Rufino, según el modelo del Panteón de Roma (Cortés 1995, 

59). Había una biblioteca y, sobre la ladera de una colina adyacente, un teatro 

romano con capacidad para 3.500 personas.  Inmediatamente al Sur se 

encuentra un edificio circular de 26 metros de diámetro, sostenido por pilares y 

cubierto por una bóveda. Una escalera monumental comunicaba la sala inferior 

circular con la planta superior, flanqueada por seis exedras destinadas a 

contener estatuas (Herrero 2006, 443). Este gran edificio, de uso incierto y mayor 

que el templo de Asclepio, albergaba la estatua dedicada a Telesforo en el 

Telesphorion, pero no parece probable que todo el edificio fuera el Templo de 

Telesforo como señalan algunos autores. Resulta más probable que fuera una 

gran sala de tratamientos o ábaton que se comunicaba por un corredor 

subterráneo de ochenta metros que los pacientes recorrían  en un rito de 

deambulatio hasta la fuente sagrada del patio donde realizaban los baños 

terapéuticos.  

 

El santuario tenía gran predicamento en todo el Imperio Romano y aún se 

acrecentó más cuando el célebre Galeno fue nombrado, entre 158-162 d. C., 

médico de los gladiadores de Pérgamo, su ciudad natal. La hidroterapia en las 

fuentes termales sagradas, el reposo, la fitoterapia y la incubatio eran los 

tratamientos aplicados en el santuario.  Pero según Atac, una inscripción en la 

puerta del santuario anunciaba que “Para la exaltación de todos los dioses, se 

prohíbe la entrada de la muerte a este recinto sagrado”, razón por la cual, los 

enfermos eran examinados a su llegada y no se les permitía la entrada si su 

estado era crítico (Atac 2006, 83).  

 

Los numerosos enfermos que acudían tenían la esperanza de que el dios médico 

les curara a través de un sueño sanador o incubatio. Los enfermos debían pasar 

una noche completa en el ábaton, donde eran visitados por el dios en sus 

manifestaciones oníricas a la espera de obtener una revelación divina con la que 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

30 

 

tratar la enfermedad. Sin embargo, los numina que acudían a visitar a los devotos 

para apiadarse del sufrimiento humano en la quietud nocturna, no eran grandes 

divinidades sino dioses de segundo rango, de aspecto bello y juvenil, que 

aparecían rodeados de un halo místico y que desaparecían de forma súbita 

(Darier 1919, 70).  Todo en el ritual es sobrio y popular, y Telesforo actúa de 

intermediario entre Asclepio y el enfermo; una especie de incubatio daemon que 

Telesforo eleva a la dignidad divina para obtener el mysterium therapeuticum 

(Lützenkirchen-Lattanzi 1977, 222). Lamentablemente, no se tiene constancia de 

las curaciones como sucede en el santuario de Epidauro, donde los iamata, 

relatos de las sanaciones milagrosas, se esculpían en piedra para conocimiento 

de los fieles. Se han conservado unas setenta de esas breves curaciones.  

 

El primer documento que describe la teofanía de Asclepio - actividades nocturnas 

que acaecían durante el sueño terapéutico- es un fragmento de Pluto de 

Aristófanes (450-338 a.C.) en el que dice que Pluto ha obtenido el favor de 

Asclepio el curador,29 tras una incubatio en el Asclepion. En un caso, el dios 

actúa como médico y aplica un emplasto en los ojos de un paciente pero en el 

caso de Pluto fue asistido por el mismo Asclepio, bajo la forma de serpientes, 

hasta curarle. No obstante, en ambos casos las curaciones eran entendidas 

como resultado de la intervención directa del dios y no de las drogas o remedios 

(Alby 2015, 189). Mucho más tarde, Arístides30 describe las curaciones en el 

Santuario de Pérgamo en un ambiente donde se mezcla un halo de misterio, 

racional y ceremonial, en el tratamiento de la incubatio.  

El sueño terapéutico se ha asociado a Hipnos/Somnus, el espíritu de los sueños,  

como parece intuirse en un voto31 de Rei (Riez en Provence) que dedican dos 

griegos a Asclepio. Ofrendan una figurita de Somnus en bronce que porta 

                                                      

29 Aristófanes, Pluto, 635-748. “Después de apagar las lámparas, el ministro del dios nos dijo que 
durmiéramos, advirtiéndonos que si alguien oía un ruido se mantuviera en silencio... Después 
aparece el dios escoltado por sus dos hijas y un esclavo. Va de cama en cama para examinar a 
los enfermos y mezcla ungüentos y jarabes… A continuación el dios dio un chasquido con la 
lengua y salieron del templo de un salto dos serpientes de descomunal tamaño…Las dos 
serpientes se introdujeron por debajo del velo de púrpura y le lamieron los párpados, según me 
pareció.” 
30 Sobre la vida de Elio Arístides: Behr, C.A., Aelius Arístides and the Sacred Tales, 1968. 
31 CIL XII, 354. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

31 

 

torques celtas de serpientes en las extremidades y un volumen, por lo que la 

imagen –que no es la del griego Hipnos porque no lleva alas- sería la del 

cucullatus celta análogo a Telesforo (Egger 1947, 99).  

En el culto a Asclepio todos sus elementos son sacros, y no técnicos, ya que 

sólo se operan milagros dado que los médicos no aparecen hasta el siglo II d.C. 

Un prestigioso médico como Galeno, que siente auténtica veneración por 

Asclepio, afirma que recibe consejos oníricos del tratamiento a aplicar a sus 

enfermos. De hecho, había una excelente relación entre sacerdotes y médicos, 

actuando conjuntamente para atender a los enfermos y vigilar las prescripciones 

sacras (Gil 1969, 356).  

Actualmente se considera que las causas psicosomáticas de muchas 

enfermedades, la esperanza de los que buscan remedio y la irradiación del lugar 

desempeñaron un papel decisivo en el éxito de las curaciones en el templo. Esa 

experiencia psíquica tenía tanto arraigo en el mundo pagano greco-romano que, 

cuando el cristianismo comienza a suplantar al paganismo, la Iglesia tuvo que 

adaptar sus ritos hacia difusas fronteras entre medicina, milagro y magia.  

 

7. FUNCIONES Y SIGNIFICADOS DE TELESFORO 

El culto a Telesforo era muy popular y estaba arraigado en las gentes más 

humildes y de baja condición social, como parece indicar la iconografía con el 

cucullus y los monumentos dedicados a él, preferentemente figuritas de poco 

valor, relieves hechos en serie, e inscripciones, a menudo, realizadas sobre 

piedras ya utilizadas (Colli 1997, 582).  

 

La función, el significado y el culto a Telesforo siguen siendo desconocidos pues 

no nos han llegado explicaciones  concretas, ni siquiera de autores de esa época, 

como Pausanias o Arístides. Y es precisamente esa falta de testimonios directos 

lo que ha propiciado la atribución de diferentes funciones y significados. En aras 

de una mayor síntesis, los significados que se atribuyen a Telesforo se pueden 

resumir en dos aspectos contrapuestos. Por una parte, las funciones que se 

relacionan con la vida como la salud, la curación y la fertilidad y, por otra, las 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

32 

 

funciones relacionadas con la muerte, los ritos funerarios o el tránsito al 

inframundo.  

 

Desde luego, lo que no cabe duda es que Telesforo era un dios sanador, hijo de 

Asclepio,32 que tenía un papel directamente relacionado con la salud. Por ese 

motivo, se le menciona en algunos epígrafes como Telesphoros Soter,33 el 

mismo epíteto de Salvador que se aplica a su padre (Colli 1997, 580) y, por lo 

mismo, forma parte de la tríada de dioses sanadores que ya está constituida a 

mediados del III d.C.34 Otra prueba evidente es el epígrafe de un voto hecho en 

Epidauro por un oferente - probablemente un sacerdote del Santuario de 

Epidauro, pero originario de Pautalia (Tracia) -que en la dedicatoria utiliza la 

epíclesis Pautaliotai,35 que se utilizaba en su ciudad para invocar conjuntamente 

a los tres dioses sanadores (Alfieri 2012, 225). 

 

El gran devoto Elio Arístides (117-181) comenta en sus Discursos sagrados que, 

en el Telesphorion36 y en el templo de Higea,37 se veneraban estatuas de 

Telesforo y que él mismo depositó una donación consistente en un trípode de 

plata con tres estatuas de Asclepio, Higea y Telesforo.38 Nuevamente demuestra 

su devoción cuando, tras regresar a Atenas, agradece su curación durante las 

Panateneas del 165-170 d.C. pronunciando el discurso Panathenaicus. Además, 

también se atribuye a Arístides una estela votiva del II-III d.C., encontrada en 

Agios Elias (Fig.30)  en el monte Pentélico, que está dedicada a los tres dioses 

de la salud39 (Jones 1978, 232). La profusión de estatuas de Telesforo en el 

santuario parece indicar que no era un mero acólito o ayudante de Asclepio sino 

                                                      

32 IG, III, 1, 1159, de finales del II d.C. 
33 Habicht 1969. Die Inschriften des Asklepieions, Altertümer von Pergamon, VIII 3), n. 126. 
34 IG II-III, 4533.27, del III d.C. 
35 IG IV2, 1, 477. 
36 Arístides, Disc. sagrados, IV, 46. “Y poco después de esto apareció un servidor de palacio junto 
al templo y estatua de Telesforo”.   
37 Ibíd., IV, 16. “Estábamos sentados en el templo de Higea, donde la estatua de Telesforo”. 
38 Ibíd., III, 21. ”Luego de esto, en consulta con otras personas sobre la dedicación, nos pareció 
bien, y también al sacerdote y a los neocoros (guardianes del templo), consagrarla en el templo 
de Zeus Asclepio, pues no hay lugar más bello que éste. Y así se cumplió la predicción del sueño. 
Está el trípode a la derecha del dios, tiene tres figuras de oro, una en cada pie, de Asclepio, 
Higea y Telesforo”. 
39 IG II 4531, del III d.C. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

33 

 

que era un personaje importante por sí mismo y que tenía una función sanadora, 

aunque desconocemos en qué consistía.  

 

Se ha debatido mucho la etimología del nombre y el comienzo de su utilización. 

Las primeras pruebas epigráficas de Telesforo consisten en nombres teofóricos 

que se mencionan en inscripciones efébicas (Sharpe 2014, 167). Sobre el inicio, 

no parece que el nombre fuera creado ex profeso para este dios pues hay 

constancia de que, al menos, se conoce un general de Antígono con ese nombre 

(Wroth 1882, 285) y, además, en otra inscripción anterior40 se nombra a un tal L. 

Cornelius Telesphorus, del deme Pentele (Jones 1978, 234, n. 71). La opinión 

más generalizada sobre la etimología del nombre Telesforo es considerarlo 

como la divinidad de la convalecencia, consistiendo su función sanadora en 

“completar” la labor terapéutica iniciada por Asclepio. Pero esa interpretación 

solamente se basa en especulaciones etimológicas -(Telesphoros; Τελεσφόρος): 

τελε (tele, lejano), τελος (telos, meta, propósito) φερω (phero, llevar, portador)- 

que se ha traducido como “el que lleva a buen fin”, “el que completa la acción 

(curación)”.  Esa función se ha querido reforzar con la idea de que Telesforo es 

un niño enfermo vestido con el manto de convaleciente, aunque no tendría 

mucho sentido que un niño enfermo fuera descalzo. El significado de divinidad 

de la convalecencia es el más extendido en la literatura científica pero no hay 

ninguna prueba fehaciente de que Telesforo tuviera esa función. Además, la 

existencia previa de personas que llevaron ese nombre tampoco encaja con esa 

interpretación.  

 

Esa interpretación ha tenido detractores desde el inicio de su estudio pues todo 

indica que, etimológicamente, la palabra Telesforo procede del griego antiguo y 

que es un epíteto divino. Además, el epíteto “el que completa la acción” también 

se aplica a otras divinidades como Gaia, Moira, Zeus, Dice o Selene (Roscher 

1886, 326). Más radical fue Reinach al proponer que Telesforo es una divinidad 

tracia que pasó a Grecia en época de los sucesores de Alejandro, y que 

Telesphoros, en apariencia un nombre griego, no tiene ninguno de los 

                                                      

40 IG II, 2208,24 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

34 

 

significados que se le han atribuido, sino que deriva de una alteración de una 

palabra bárbara de Tracia que fue helenizada, al igual que otras muchas 

palabras tracias que presentan el mismo sufijo - phoros, poris en Diliporis, 

Dindiporis, Daleporis y Ketriporis, o nombres de esclavas tracias con nombres 

romanizados como Lucipor, Marcipor o Quintipor- (Reinach 1901, 348). Desde 

luego, hoy en día, los investigadores aceptan plenamente el origen griego del 

nombre Telesforo.  

 

Una curiosa variante es la hipótesis de Bonanome basada en la iconografía y el 

significado etimológico del nombre Telesforo que lo vincula directamente con la 

gestación. Sostiene que la forma del verbo Τελεσφόρεω, en su forma activa, 

significa literalmente "para madurar la fruta," dándole una interpretación más 

amplia que la mera convalecencia pues parece sugerir un "buen desarrollo", “una 

maduración" que puede extrapolarse a la esfera de la procreación porque la 

protección que ofrece Telesforo es "llevar a buen término los frutos"; es decir, 

"llevar a buen fin el embarazo", favoreciendo el desarrollo de un feto sano hasta 

su plena madurez. En apoyo de este significado señala la inscripción, en la 

llamada Piedra de Kassel41 (Fig. 31), de un voto en el que se agradece a 

Telesforo por haber concedido a la madre un buen parto y un bebé sano. Pero 

no sólo se apoya en la etimología, sino también en  la propia iconografía de 

Telesforo, envuelto en el cucullus que deja ver sólo la cara, y que se asemeja, 

simbólicamente, a los restos de la membrana amniótica o camisa con la que 

nacen algunos bebés y que debe eliminarse inmediatamente para que el neonato 

pueda respirar. Presenta como ejemplo el Telesforo de Amorgos (Fig.32),  

conservado en el Museo de Würzburg, cuyo cuerpo es de fino mármol rosado y 

la cara de un blanco puro,  como corresponde a los colores de un recién nacido 

que todavía conserva la membrana amniótica (Bonanome 2014, 12-13). Esa 

membrana se conservaba seca como un talismán o amuleto mágico de fortuna 

para el niño que lo portaba (D’Ambrosio 1992, 214).  

 

                                                      

41 IG II2, 5433. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

35 

 

Lo cierto es que Telesforo tenía un papel médico como subordinado de Asclepio 

y resulta más verosímil que fuera un dios de la salud en general, sin otros 

adjetivos ni calificativos. Así parece entenderlo Arístides cuando alude a un 

enfermo que obtuvo un remedio para su enfermedad gracias al “don de 

Telesforo”; no se refiere a una simple acción de convalecencia sino a un remedio 

que lo cura. De la misma manera, cuando Telesforo se aparece a Proclo42 no lo 

hace para completar la cura como convaleciente, sino para curar con su divina 

presencia la enfermedad que parecía no tener remedio. Y cuando en Atenas fue 

honrado por haber concedido el remedio a los atenienses para librarles de la 

plaga, es el mismo “don de Telesforo” el que cura solo con su divina presencia 

(Wroth 1882, 297). De la misma forma, Aquesio de Epidauro, un dios anterior y 

similar a Telesforo, tampoco tenía una función específica de la convalecencia 

sino la función general de curar enfermedades, como dios de la salud.  

 

Noll documenta un altar de base escalonada encontrado en 1941 en Aquincum 

(Budapest), en el que se aprecia el hueco donde se encontraba la figura de 

Telesforo que se ha perdido. Szilágy data el altar hacia 120 d.C. en base al  

epígrafe de la dedicatoria en la que un ex-optione valetudinarii de la Legión IV 

Flavia ofrece un voto al dios Telesforo en los siguientes términos: “Telesphoro 

sacrum T(itus) Fl(avius) Priscus vet(eranus) leg(ionis) IIII Fl(avia) ex opt(ione) 

val(etudinarii) d(ono) d(edit)”, (Noll 1953, 187). Perea plantea una novedosa 

hipótesis con respecto a los capsarii,  soldados auxiliares de los médicos del 

campamento romano según la cual la capsa de Telesforo, que sirve para guardar 

remedios y recetas, podría ser una especie de botiquín similar al del capsarius 

militar –un auxiliar responsable de las funciones de farmacia o enfermería- que 

guarda y administra los medicamentos (Perea 2002, 528-9). Por ello, propone 

que Telesforo pueda ser considerado como paradigma del genius capsariorum 

venerado por los capsarii.  

 

A Telesforo se le asignan también significados relacionados con la protección de 

la infancia y el bienestar de la familia. Tendría un papel de dios curotrófico que 

                                                      

42 Marinus, Vitae Procli, 7. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

36 

 

nutre la vida y protege a los niños y a los efebos, abarcando desde el nacimiento 

hasta la muerte. Así parece desprenderse de  epígrafes de padres agradecidos 

que realizan ofrendas a Telesforo por haberles concedido buenos partos y niños 

sanos, y de figuritas votivas.  

 

En Macedonia se han encontrado figuritas policromadas y bien elaboradas, 

datadas hacia el siglo I d.C. Así, en la necrópolis de Anfípolis (Fig.33) y en 

tumbas de Stobi, las figuritas representan a Telesforo sobre una pequeña base 

con su iconografía canónica (Fig.34), (Wiseman 1971, 406).  En otro grupo de 

15 figuritas de Stobi, encontradas en tumbas de niños, Telesforo toma de la 

mano al niño (Fig.35) que permanece pegado a su derecha, o le coloca su mano 

sobre la cabeza en un acto de protección.  Aunque se encuentran en sepulturas, 

Telesforo no es un dios de la muerte, ni en Macedonia ni en ninguna otra región. 

Es un dios de la vida, bondadoso, ctónico y muy venerado por las familias; es la 

personificación de la vida eterna al acompañar al niño al inframundo (Rühfel 

1994b, 877). También se han hallado algunas figuritas en Dacia (Fig.36) y 

Panonia. 

 

En un sentido jurídico de protección de los niños se ha querido interpretar una 

interesante moneda de Hierápolis en Frigia (Fig.37), datada entre 138-192 d.C.,  

en cuyo anverso aparece Apolo Lairbenos como dios solar con su corona 

radiada, mientras en el reverso se presenta Higea asimilada a Cibeles, lo cual 

se aprecia  por su posición y por el kalathos en la cabeza, que se asemeja a la 

corona muralis; permanece sentada ofreciendo una pátera a la serpiente 

mientras Telesforo está a su espalda. En esta moneda, Telesforo está solo con 

Higea, sin Asclepio, y estaría representado por su función de protector de los 

niños. La presencia de Apolo, en su variedad Lairbenos, se explica sobre todo 

por ser garante del bienestar de los niños ya que ordena a sus progenitores la 

manumission de sus propios hijos. En este caso, no se trata de una liberación de 

la condición servil sino una emancipación en los casos de padres carentes de 

recursos económicos para mantenerlos (Fabbri 2011, 60). Esa misma 

percepción de protector de los niños se encuentra, contemporáneamente, en la 

Piedra Bollingen, un homenaje a Telesforo que Carl Jung hizo grabar en 1950 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

37 

 

en su residencia de verano con una inscripción en griego antiguo que dice: "El 

tiempo es un niño que juega a los dados. El reino es del niño. Este es Telesforo 

que vaga por las oscuras regiones del cosmos y de las profundidades brillando 

como una estrella. Indica el camino hacia las puertas del sol y a la tierra de los 

sueños" (Bonanome 2014,14). 

 

La función de protección de la fertilidad, fecundidad y donador de vida ya estaba 

presente en los cultos celtas y en figuritas fálicas de cucullati galos. A Telesforo 

se le asignaron muchas de esas funciones cuando se asociaban los cucullati 

galos con Telesforo, incluso si carecían de la iconografía propia de Telesforo. 

Las figuritas fálicas galas son personajes adultos vestidos con el manto corto 

(bardocucullus) que  al levantar la parte superior de la capucha se descubre un 

falo, tal como se aprecia en el Príapo de Rivery (Fig.38) o en lucernas galas con 

capucha articulada. Conviene recordar que, etimológicamente, se ha especulado 

con que la palabra cucullus tenga relación con cucutium y praeputium, ambas 

derivadas del celta (Whatmough 1953, 65). Un ejemplo de estos es la figura 

articulada de bronce que representa a un adulto con barba –la capucha se perdió 

y le añadieron un alambre para colgarla- que se encontró en Atenas (Fig.39), en 

un contexto que permite datarla a finales del siglo III (Bolla 2010, 60). En 

definitiva, la representación de adultos con barba, la actitud caminante y el manto 

hasta la rodilla se identifica con la tipología de un espíritu galo pero no con la 

iconografía de Telesforo griego.  

 

En las excavaciones del Ágora de Atenas y otros lugares, se han encontrado 

lucernas itifálicas con la iconografía de un supuesto Telesforo (Fig.40).  Se 

consideran objetos para uso funcional de la vida cotidiana -iluminar un pequeño 

altar doméstico o una tumba- con el sentido de regeneración que aporta el falo. 

Algo similar ocurre con las pequeñas figuritas antropomorfas con falo que eran 

utilizadas como talismán contra el fascinum (mal de ojo), que en el mundo 

antiguo era considerado como la principal causa de enfermedades y desgracias 

(Bolla 2010, 61). Un caso fálico del mundo griego que suscitó dudas se puede 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

38 

 

observar en una moneda de cobre de Samos43 con anverso de Trajano, y en 

cuyo reverso se representa a Asclepio e Higea con una figura entre ellos que 

aparenta ser Telesforo. Sin embargo, esa figura no viste el típico cucullus sino el 

lujoso atuendo de Atis (gorro frigio y una prenda abierta por el frente dejando ver 

el falo).  En este caso,  Wroth (1882, 297) considera que el grabador pudo haber 

confundido la poco conocida representación de Telesforo en Samos con la 

mucho mejor conocida de Atis. Las teorías fálicas con respecto a Telesforo son 

muy inconsistentes y se debe zanjar esa interpretación ya que no hay ninguna 

imagen fálica que pueda identificarse, sin ningún género de duda, con Telesforo 

(Deonna, 1955a, 53). 

 

Con cierta frecuencia, Telesforo está asociado a otros personajes mitológicos 

como Afrodita, Deméter, Júpiter, Fortuna, Venus, Zeus, etc. Por ejemplo, un 

medallón de Bizia (Tracia), (Fig.41) de Filipo el Árabe, presenta en su reverso 

una composición compleja que incluye a Asclepio, Apolo, Telesforo, el omphalos, 

Higea, y dos deidades situadas encima, identificadas como Zeus y Tyche. En 

otro medallón, también de Bizia, figuran Asclepio, Telesforo, Apolo, el omphalos, 

Higea, y encima, Fortuna y Júpiter (Roscher 1886, 320). 

 

Resulta muy interesante la relación de Telesforo con diosas madres, por su 

conexión con ritos de fertilidad y protección de la tierra y la familia. Así se observa 

en una moneda de Dionisópolis, con Telesforo y Deméter, o en otra de 

Hierápolis, ya comentada, donde Telesforo figura junto a Higea, asimilada a  

Cibeles.  Otro ejemplo sería el de la mencionada figura de terracota de la 

necrópolis de Ostia44 (Fig.42) representando, posiblemente, a Telesforo sedente 

en un zócalo y a cada lado dos pequeños altares; uno con una cabeza de cerdo 

y otro con espigas de trigo, símbolos y atributos del culto a Deméter como 

divinidad ctónica (Darier 1919, 72).  Otro caso más que se ha querido asociar 

con las funciones de fertilidad se presenta en monedas de Perperene (Misia) 

donde Telesforo aparece con un racimo de uvas, un símbolo claro de fertilidad 

                                                      

43Mionnet, vol. III, p. 297, n. 267 
44 Vaglieri, 1911, en N.S., VIII, 86, fig. 7. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

39 

 

pero que, en este caso, debe ser interpretado como el símbolo público de la 

ciudad, famosa por su vino, ya que en muchas monedas de la ciudad aparece el 

racimo de uvas sin estar representado Telesforo. 

 

A pesar de que Telesforo no es un demon funerario ni un dios de la muerte, 

Kerenyi (1933) le ha relacionado ritos funerarios y regeneración de la vida. 

Asclepio era considerado dios sanador de enfermedades terrenales y dios de 

promesa de inmortalidad, asociado a la serpiente ctónica o al gallo fúnebre. 

Sócrates, poco antes de morir, ordena sacrificar un gallo como ofrenda a 

Asclepio45 en su calidad de médico de almas porque “considera la vida como una 

enfermedad y la muerte como una curación” (Kerenyi 1933,1, 11). Con el mismo 

sentido, el cucullus derivaría de la vestimenta de los iniciados para el paso a otra 

dimensión vinculada al destino humano, a la prosperidad, a la vida, a la sanación 

a través del sueño y, también, al sueño eterno que lo relaciona con la muerte 

como remedio para la liberación terrenal (D’Ambrosio 1992-1993, 219).  

 

Para Kerenyi, todas las representaciones de encapuchados tienen relación con 

lo subterráneo y la ultratumba; es un demon de la muerte introducido por los 

etruscos. En este sentido, considera que Telesforo sería un espíritu fúnebre y su 

sueño sería el sueño eterno de la muerte, pues con el cucullus estaría investido 

de un velo de dios fúnebre; los pies descalzos serían símbolo ctónico y de duelo 

e intensifican el contacto con lo subterráneo, pues calzado solo sería un simple 

mortal; el volumen que porta no estaría relacionado con la sabiduría médica sino 

con el libro del destino final de la vida. Hipnos, de quien desciende Telesforo, 

sería hijo de la Noche y hermano de la Muerte, recordando de esta manera a las 

tablillas de los démones etruscos de la muerte. Con el mismo sentido, pone el 

ejemplo,  relacionado con la navegación, de un sepulcro de Aquincum del siglo 

II d.C. en el que se representa un dios vistiendo cucullus, junto a un Tritón y un 

dios fluvial con claro sentido funerario para conducir al Más allá (Kerenyi 1933, 

5).   

                                                      

45El sacrificio de un gallo parece tener su origen en el zoroastrismo pues se consideraba que el 
canto matutino del gallo prevenía de las enfermedades y los malos espíritus. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

40 

 

 

Las interpretaciones de inmortalidad y regeneración también se han relacionado 

con Telesforo por su supuesto antecedente celta, basándose en referencias 

clásicas, pues Estrabón46 escribe que también los druidas creían en esa 

renovación de la vida porque las almas son inmortales. Y una afirmación en el 

mismo sentido la describe César47 para justificar el valor de los galos, pues la 

creencia en la inmortalidad les impide tener miedo a la muerte. Por eso, el genius 

cucullatus sería el muerto que se representa, bajo la apariencia de un niño, como 

símbolo de regeneración en un nuevo cuerpo humano; el cucullus es atribuido a 

los seres del inframundo que se hacen invisibles. 

  

Una interpretación completamente diferente, expuesta por Gerhard y recogida 

por Wroth, considera que Telesforo sería el dios del amanecer por su analogía 

con Harpócrates, sol del amanecer y el silencio. Sin embargo, Alexánor, 

predecesor de Telesforo, no era venerado al salir el sol sino al ocaso, y tampoco 

hay constancia de que Evamerión de Titane fuera venerado al amanecer (Wroth 

1882, 296). Una vez más, se carece de elementos que corroboren esa función 

ya que no hay ninguna prueba que apoye la tesis de Telesforo como dios solar. 

 

Reinach considera errónea la interpretación etimológica de la palabra telos 

(traducida por lejanía) y le asigna el significado de misterio, especulando con que 

Telesforo es un dios de la medicina mágico-divina que se practica en el santuario 

de Pérgamo en el rito de la incubatio (Reinach 1901, 344). Arístides48  describe 

en uno de sus sueños que Asclepio le pide que ofrezca un trozo de su propio 

cuerpo por la salud de todo el cuerpo, pero le dice que también puede ofrecer a 

                                                      

46Estrabón, Geografía, IV, 4, 4. “Los druidas afirman que las almas son indestructibles, como 
indestructible es el universo, aunque llegará un día en que el fuego y el agua prevalecerán sobre 
todo”. 
47 César, La guerra de las Galias, VI, 14. “El punto esencial de su enseñanza (de los druidas), es 
que las almas no perecen nunca sino que después de la muerte pasan de un cuerpo a otro; 
piensan que esta creencia es el mejor estimulante del coraje, puesto que así ya no tienen miedo 
de la muerte”. 
48Arístides, Discursos sagrados, II, 27. “Debía también cortar un trozo de mi propio cuerpo, por 
la salud del cuerpo entero. Pero como era un acto penoso me lo perdonó; en su lugar dijo que 
me quitara el anillo que solía llevar y se lo ofreciera a Telesforo, pues hacerlo equivalía a darle 
mi dedo. Y que escribiera en el aro del anillo ‘oh, hijo de Crono’”. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

41 

 

Telesforo el anillo que lleva, pues eso equivale a darle el dedo; esa petición del 

anillo en lugar del dedo supondría un acto de magia sustitutiva.  

 

Otras interpretaciones que han tenido menor difusión son las que apuntan a que 

la posición de las manos ocultas sobre el vientre, una posición típica de los 

ventrílocuos, indicaría que Telesforo es un personaje oracular y religioso de la 

ventriloquía, la adivinación, las profecías y el diálogo con los difuntos (Mayr 1935, 

355). Otra extraña interpretación asimila la iconografía encapuchada de 

Telesforo a la forma antropomórfica de una ventosa en forma de campana, tal 

como se representa en algunas monedas de Asia Menor que tienen por emblema 

una ventosa y que habría sido sustituida por Telesforo. Evidentemente, estas 

hipótesis son muy inconsistentes y carecen de pruebas por lo que no deben 

tenerse en consideración (Deonna 1955b, 51). Las únicas funciones que parecen 

contrastadas son la salutaria y la de protección de la infancia. 

 

8. SOBRE LOS GENII CUCULLATI CELTAS 

 

La hipótesis de Egger, asignando el origen de Telesforo a la evolución de un 

genius cucullatus celta, es la que cuenta con mayor aceptación y por ello es 

necesario conocer el culto y contexto de los cucullati celtas para ver las 

diferencias y semejanzas con el dios griego Telesforo. La primera mención 

literaria a los celtas está en la Ora Maritima, datada hacia 600 a.C., que nos ha 

llegado gracias a Rufo Festo Avieno, autor latino del siglo IV d.C. El término 

céltico se refiere a gentes llamadas así por griegos y romanos, y lingüísticamente 

pertenecen a la familia indoeuropea, siendo identificados con la cultura de la 

Tène que se desarrolló a partir del 500 a.C. (Marco 2006, 13).  

 

Los genii cucullati son de inequívoco origen celta y se representan pequeños de 

estatura, con mantos gruesos y encapuchados. Los investigadores de la cultura 

celta han tratado de establecer un patrón estándar o imagen ortodoxa de los 

genii cucullati pero no resulta nada fácil, ya que las diferencias morfológicas e 

iconográficas son muy significativas en las distintas áreas geográficas celtas.  

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

42 

 

La mera circunstancia de que los cucullati celtas y Telesforo vistan cucullus ha 

propiciado un interés en relacionarlos entre sí. El cucullus no permite saber si se 

trata de un dios o de un mortal. Además, esa vestimenta es muy habitual tanto 

en adultos como en niños para protegerse del clima, sin carácter divino, por 

ejemplo, peregrinos o campesinos (Green 1989, 187). Si se aceptara que los 

genii cucullati fueron los precedentes de Telesforo (un niño), se deberían excluir 

todos los cucullati celtas representados como adultos y los de formas femeninas. 

Si se tiene en cuenta que a Telesforo siempre se le representa con un cucullus 

largo por debajo de la rodilla y con los pies descalzos visibles, se deberían excluir 

todos los cucullati calzados o que ocultan los pies, o los que visten bardocucullus 

corto hasta la rodilla 

 

Se han hallado relieves y estatuillas en piedra, bronce, terracota y ámbar que 

representan a este genius cucullatus, cuyo culto era muy popular en toda la 

Céltica. Algunos autores han publicado relaciones de cucullati celtas.49 No se 

conoce casi nada del culto a estos cucullati pero se consideran divinidades y 

espíritus menores de las gentes humildes, muy asequibles y relacionadas con la 

tierra, la agricultura, la curación y el hogar; en tumbas o en objetos cotidianos 

como lamparitas o recipientes (Epstein 1994, 90). A estos cucullati, 

característicos de la cultura celta en Britania y Galia, se les concede un carácter 

bueno y apacible como los personajes enanos con capucha que han llegado 

hasta nuestros días en las tradiciones y cuentos populares. El culto a los cucullati 

parece incluir elementos de fertilidad, curación, muerte y regeneración.  

 

La tribu de los Segusiavi (Segusiavos), un pueblo galo asentado en la 

confluencia del Ródano y el Saona, acuñó monedas50 (Fig.43), derivadas del 

denario romano del 47 a.C. y datadas entre 57-27 a.C., que se hallaron en un 

tesorillo en Feurs. En el reverso se representa a Hércules junto a un pequeño 

personaje con capucha sobre los hombros que no parece niño, ni se aprecia si 

                                                      

49 Pueden consultarse listas y descripciones de genii cucullati en Egger 1932, Heichelheim 

1934, Noll 1953, Jenkins 1953, Toynbee 1957 y, más recientemente, en Verkerk 1998 y 

Aldhouse-Green 2004. 
50 Allen, Derek 1980. The coins of the Ancient Celts, Edinburgh, p. 94. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

43 

 

va calzado o descalzo. Las monedas fueron utilizadas como prueba del origen 

celta de Telesforo y se sostuvo, por la semejanza iconográfica de los rasgos 

faciales, que el personaje de las monedas derivaba del llamado Telesforo de 

Moulezan (Fig. 44) en la Galia y del de Carlisle en Britania. Sin embargo, Wroth 

ya había descartado que ese personaje fuera Telesforo basándose en tres 

argumentos: en primer lugar, Telesforo nunca se representa asociado a Hércules 

ni a la inscripción ARVS del legendario Segusiavs Arvs; en segundo lugar, en 

algunas monedas, la figura del personaje aparece con la cabeza descubierta y 

en otras viste un manto muy ajustado y abierto por el medio, pero ni la cabeza 

descubierta ni ese tipo de manto son los habituales en las representaciones de 

Telesforo; finalmente, las monedas griegas con Telesforo no aparecen hasta el 

siglo I d.C., es decir, cien años más tarde que las monedas galas de los 

Segusiavi; por todo lo cual, considera que esa figura encapuchada de las 

monedas no es Telesforo sino un espíritu local celta (Wroth 1882, 287). Y lo 

mismo cabría decir del genius cucullatus de Moulezan al que, erróneamente, se 

le sigue llamando Telesforo a pesar de que carece del aspecto infantil y 

características del dios griego. 

 

El gran impulso al estudio de los genii cucullati celtas se produjo cuando se halló 

una inscripción que vincula directamente a un cucullatus como deidad. Se trata 

de dos altares votivos del II d.C., descubiertos en 1931 por Jantsch51 en un 

santuario  romano-celta en Wabelsdorf (Carintia), (Fig.45) en la antigua provincia 

romana de Noricum. Uno de los altares está muy fragmentado pero el otro se 

conserva intacto y aparece la representación de un dios encapuchado y un 

epígrafe votivo que dice “GENIO CVCVLLATO SA(CRVM) C(AIVS) IVVENTIVS 

SPERATVS ET CORNELIA SECVNDINA VSLM” (Egger 1932, 311). La 

expresión “genio cucullato” puede traducirse como “espíritu del lugar con 

capucha” o “deidad encapuchada” y es un nombre romanizado que nada nos 

indica sobre el genuino nombre celta de ese dios; se cree que genius cucullatus 

era el nombre genérico que se daba, en los territorios romano-celtas, a los dioses 

que visten cucullus, muy venerados en la Galia (Heichelheim 1935, 189). Tras el 

                                                      

51 Jantsch, F. 1931, Ein keltisch-römisches Heiligtum in Wabelsdorf, Carinthia, I, 13. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

44 

 

hallazgo del altar, hubo una inercia a catalogar a todos los cucullati celtas como 

Telesforo sin tener en cuenta que hay muchos personajes divinos que también 

se representan encapuchados como Epona, Harpócrates, Nehalennia, Príapo o 

Mercurio (D’Ambrosio 1992, 191). Por ejemplo, a veces, el Mercurio galorromano 

está representado vistiendo cucullus con capucha redonda, con los brazos 

ajustados al cuerpo, y sosteniendo una gran bolsa en su mano que, sin duda, lo 

viste en calidad de dios de los viajeros (Heichelheim 1935, 191). 

 

No se conoce la ruta seguida por el cucullatus hasta alcanzar la Galia, pero Noll 

sugiere estudiar conjuntamente los siguientes hallazgos arqueológicos. Un 

pequeño cucullatus de ámbar de 6,5 cm encontrado en un ajuar femenino en 

Scarbantia (Sopron), datado hacia la segunda mitad del siglo II d.C. Las figuritas 

de ámbar halladas en urnas cinerarias con ajuares femeninos en Aquileia 

(Aquilea), (Fig.46) que suelen estar agujereadas para llevarlas como colgantes 

con finalidad de servir de amuleto mágico y divino para facilitar el viaje a la otra 

vida (Fig.47).  Y el altar con el epígrafe a “genio cucullato”  que ya no parece 

estar tan aislado, pues esos tres hallazgos se encuentran en la misma zona 

geográfica. Considerados conjuntamente, sugiere que el cucullatus pudo haber 

llegado desde el Sur por Aquileia (Aquilea) y desarrollarse el culto al genius 

cucullatus celta en el Noricum, ya que la ciudad del Adriático fue un importante 

nudo de comunicaciones y jugó un papel fundamental en la romanización de la 

Galia (Noll 1953, 192-6). Aunque también pudo haber llegado desde el Este, a lo 

largo del Danubio, hasta la confluencia con la ruta del ámbar en Aquincum como 

parece indicar la orientalización de esa zona. Verkerk (1998, 4) sugiere que el 

genio cucullato podría ser una amalgama de creencias nativas celtas, romanas 

y griegas. La falta de detalles en esas pequeñas figuritas de ámbar no permite 

determinar, con cierta seguridad, si se trata de representaciones de genii 

cucullati galos o de Telesforo griego. 

 

Antes de la romanización, en Galia y Britania hubo formas iconográficas 

ancestrales de la Edad de Hierro que fueron evolucionando al ser absorbidas o 

alteradas según el gusto del periodo romano. La influencia de la Galia en la 

iconografía de Britania fue muy superior a la influencia de la Roma Clásica. Hacia 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

45 

 

600 a.C. ya se constatan en Gran Bretaña gentes de ascendencia hallstática que 

propiciaron intercambios comerciales y que nuevos grupos migratorios de la 

Galia Belga,  a finales del II a.C., contribuyeron al florecimiento de la cultura celta 

(Marco 2006, 78).  Por esa razón, el trasvase de influencias iconográficas no se 

originó solamente desde Grecia y Roma hacia Britania y Galia, sino que hubo 

una interrelación en ambas direcciones que no debe menospreciarse ni 

subestimarse (Green 1998, 27). Las divinidades encapuchadas se extendieron 

por toda la Céltica, desde Britania hasta las provincias del Danubio, y la 

interpretatio religiosa y la artística fueron al unísono permitiendo utilizar modelos 

griegos y romanos para interpretar viejos cultos prerromanos (D’Ambrosio 1992, 

212). En el encuentro de la religiosidad, los celtas aceptaron fácilmente los 

dioses romanos por tener un fondo común indoeuropeo.  

 

En Britania, los genii cucullati visten el sagum, también llamado birrus 

britannicus,  que está relacionado con gentes populares indígenas sometidas a 

los rigores de la intemperie -en el mosaico de la villa romana de Chedworth se 

representan las cuatro estaciones del año, y el invierno es representado por una 

figura con el sagum- (Epstein 1994, not. 10). Se ha sugerido que las 

representaciones de marcado carácter indígena desafían a los modelos romanos 

y podrían indicar una cierta rebeldía o resistencia al poder de Roma, proyectando 

expresiones religiosas alternativas a la romanización. Por ejemplo, en la región 

de los Cotswolds se conocen algunos tallistas de Aquae Sulis (Bath) y 

alrededores llamados Sulinus, Priscus y Searigillus que tallaron sus propios 

motivos y estilos inspirados en la Galia y en la memoria ancestral; por supuesto 

en un estilo muy apartado del mundo clásico (Green 2001, 47).   

 

En la Céltica Continental, los cucullati se representan de forma individual 

mientras que en Britania son representaciones en triadas, aunque hay un par de 

excepciones a esa característica. En contextos indoeuropeos, y sobre todo entre 

los celtas, los números tienen un poder implícito o una naturaleza divina. Así, el 

número tres parece tener un simbolismo especial; es el “superlativo absoluto” y 

puede tener efectos mágicos o apotropaicos para alejar el mal de ojo y los malos 

espíritus. Todo lo sagrado y sobrenatural viene asociado con el tres como si fuera 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

46 

 

una trinidad pagana. El simbolismo trinitario, triplicidad de una divinidad celta, 

representa la pujanza de la misma; es una repetición de intensidad para enfatizar 

el poder divino total (Marco 2006, 168). El número cinco, en forma de cuatro 

puntos cardinales y un punto central, representa la “totalidad” (Green 1983, 57).  

En todo caso, el significado de los números en la cultura celta no aclara las 

diferencias entre Britania (casi todos en triadas) y en la Céltica Continental (casi 

todos individuales) por lo que sería necesario profundizar en las causas de esa 

diferenciación. 

 

Se han encontrado algunas figuritas en santuarios de fuentes termales por lo que 

pudieron tener un significado relacionado con la salud ya que, en el pensamiento 

celta, los manantiales de agua se consideran entradas al mundo de las 

curaciones. Un claro ejemplo son los manantiales curativos de Bath, donde un 

relieve representa a los genii cucullati adoptando un papel subordinado en forma 

de pequeño tamaño en la base del relieve donde se representa a Mercurio y 

Rosmerta (Green 1989, 185).  Por eso se han equiparado, como Telesforo, a 

dioses niños de la salud, aunque las piezas halladas en Gran Bretaña no parecen 

tener conexión alguna con el culto a Asclepio y deben encuadrarse sólo como 

deidades de la mitología celta (Verkerk 1998, 2).   

 

Los cucullati en Britania (Fig.48) se han encontrado a lo largo del Muro de 

Adriano (Netherby, Castle Yard, Birdoswald); en los Cotswolds  (Wycomb, 

Whittington, Daglingworth, Bath, Cirencester); y en algunas excavaciones de 

Rushall Down, Londres y Colchester. Se representan en triadas, bien solos o 

portando frutas, panes, huevos u otros símbolos de fertilidad y, en ocasiones,  la 

tríada está junto a una diosa madre que permanece sentada. A veces, se 

representa la diosa madre sola pero portando en su regazo una tríada de frutos 

simbólicos (Green 2011, 44-45).  Las diosas madres también forman parte de la 

iconografía en la Galia, especialmente en la zona del Rin-Mosela. 

 

A lo largo del Muro de Adriano (Fig.49) se han encontrado cucullati en los 

antiguos campamentos de las tropas romanas. Casi todos corresponden a 

pequeños relieves votivos en piedra local de, aproximadamente, 20x25 cm. Así, 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

47 

 

en Castra Exploratorum (Netherby, Cumberland), donde estaba el campamento 

civil romano y en Luguvalium (Carlisle) (Fig.50) se hallaron relieves de los tres 

hombres de pie vistiendo bardocucullus que les tapa el brazo izquierdo pero que 

portan un objeto en sus diestras; tal vez un huevo como símbolo de fertilidad o 

inmortalidad. En Castle Yard, Cumberland se encontró otra tríada de cucullati 

aunque sólo se conservan dos personajes. En Vercovicium (Housesteads, 

Northumberland) (Fig.51) se descubrió un pequeño altar con un relieve de 

cucullati de sexo indefinido; la cara del dios central es masculina pero los otros 

dos pueden ser femeninos; también se ha apuntado que podrían ser todos 

masculinos y representar edades de la vida, un dios central mayor y dos jóvenes 

a su lado, un fenómeno que no es extraño y se repite con relieves de diosas 

madres (Green 1989, 185). Por las monedas halladas junto al altar podría 

datarse hacia 220-229 d.C. (Verkerk 1998, 7). Se ha especulado mucho con 

respecto al sexo de algunos cucullati porque, aunque generalmente son 

masculinos, hay ciertos casos ambiguos, como en este relieve, que han sido 

aceptados como femeninos (Heichelheim 1935, 187), mientras que otros autores 

consideran que todos los genii cucullati son masculinos (Toynbee 1957, 458).  

 

Otros hallazgos arqueológicos importantes se han encontrado al suroeste de 

Britania, en territorio de la tribu Dobuni en los Cotswolds, especialmente en 

Corinium Dobunnorum (Cirencester, Gloucestershire), donde estaba el 

campamento romano de época de Claudio. Se trata de una región muy 

romanizada que adaptó, en parte, los cánones del arte clásico. En este área se 

han encontrado algunos cucullati, en villas romanas rurales –en el pozo de Lower 

Slaughter se recuperaron varios relieves que, posiblemente, fueron arrojados 

para su destrucción-. En ocasiones, se asocian a una diosa madre, a veces 

Cuda, con funciones de prosperidad, o a dioses guerreros con poderes 

sanadores. En un pequeño relieve en bruto, apenas sin grabar -donde la 

ausencia es más significativa que la presencia- se aprecian tres figuras 

triangulares muy esquemáticas que caminan de perfil, lo cual constituye una rara 

excepción (Fig.52), (Aldhouse-Green 2004, 199). Un relieve descubierto en 

Daglingworth está esculpido en forma de casa y presenta a una diosa madre 

sentada que porta un objeto simbólico, junto a tres cucullati, de los cuales dos 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

48 

 

parece que portan espadas como protectores de la fertilidad y la enfermedad 

(Fig.53), (Verkerk 1998, 17). Sin embargo, hay quien no identifica espadas sino 

solo un leve movimiento del manto que deja visible la túnica (Deyts 1993, 100). 

En Camboglanna (Birdoswald), (Fig.54) se encontró una figura individual 

rechoncha que no deja visibles las piernas, y cuya identificación ofrece ciertas 

dudas.   

 

Por otra parte, en Regulbium (Reculver, Kent), se encontró un cucullatus de 

arcilla muy fragmentado, datado hacia finales del II d.C. Se aprecia que es un 

único individuo sujetando un rollo, en referencia al más allá o a la sabiduría del 

conocimiento médico. Lo reseñable de esta figura es que es el único cucullatus 

individual que se ha encontrado en Britania, y que está hecho con el mismo 

material y la misma técnica que los cucullati de la zona del Rin-Mosela en el 

limes romano entre Colonia, al norte, y Jagsthausen, al sur (Jenkins 1953, 89). 

Esa figura pudo haber sido llevada desde la Galia Belga a Britania.  

 

En la Galia se han descubierto figuritas individuales de cucullati en piedra, 

terracota, bronce, madera y ámbar; siempre con apariencia hierática, algunos 

descalzos y otros calzados. Como ejemplos cabe citar, entre otros, los de Troyes, 

Avignon, Mainz, Oedenburg,  Mayence, Rivery, Viena, Moulezan, Dijon, 

Sarzeau, Belné... (Fig.55) Suelen vestir bardocucullus  y portar un atributo. 

 

Sin embargo, la zona con más hallazgos es la Galia Belga en la confluencia de 

los ríos Rin y Mosela como los de Trier, Maguncia, Jagsthausen, Mainz, 

Heddernheim, Dhronecken, Wiesbaden, Moehn, Mannheim, Cologne, Leens... 

La mayoría se encuentran en cremaciones o como ofrendas votivas en templos. 

Solamente en un templo dedicado a Marte Lenus, en Augusta Treverorum 

(Tréveris), (Fig.56)  se descubrieron 23 cucullati de arcilla y, puesto que Lenus 

es un dios galo asociado a la salud, podrían tener un significado de protección 

de la salud; visten paenula y cucullus y, a veces, portan un rollo en su mano 

derecha o rollos con letras griegas o latinas con significado de sabiduría. Todos 

son individuales y siempre son deidades masculinas, con pelo o calvos, con o 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

49 

 

sin barba, de pie o sentados, gigantes o enanos y, con frecuencia, muestran falos 

o son lucernas de bronce donde el falo sirve para colocar la mecha.  

 

En la antigua Genava (Ginebra), a orillas del puerto lacustre donde vivieron los 

alóbroges, se encontró una enorme figura de roble, de tres metros y con cucullus, 

que podría representar una deidad del lago y la navegación; porta en su mano 

derecha lo que parece ser un huevo como símbolo de regeneración. La figura 

está datada hacia 80 a.C. y tendría su origen en un prototipo de la Edad de Hierro 

(Green 2011, 44). Solamente se conoce un ejemplo de tríada encontrado en 

Pithiviers-le-Vieil, en Loiret, con la representación de tres genii cucullati 

descalzos;  los de los extremos portan frutos y el del centro lleva lo que parece 

una cesta (Deyts 1993, 99). Otro caso único es un relieve de arcilla -hallado en 

Kärlich (Fig.57), en Mayen-Coblenza, y datado en el siglo I d.C.- en que aparece 

un grupo de cinco figuras de las que las tres de la fila de atrás forman una tríada 

de cucullati, aunque el grupo podría representar, simplemente, a una familia gala 

(Noll 1953, 196), (Jenkins 1953, 89). Se desconoce si todos los cucullati tienen 

significado religioso pero se sugiere que las divinidades nativas celtas con 

capucha en las regiones del Danubio, Galia y Britania, fueron asimiladas como 

cucullati romanos (Heichelheim 1935, 191).  

 

Autores como Behn, Forrer y Grenier defienden que algunos genii cucullati celtas 

(Besançon, Gotha y Nisme) forman parte del cristianismo primitivo por ir vestidos 

con largas túnicas y una esclavina que descansa tras la nuca. Se representan 

sentados en un sillón de hueso -algo habitual en representaciones celtas- y los 

brazos y la cabeza se pueden separar de sus huecos de inserción según las 

festividades cristianas. Sin embargo, esas figuritas no son de cultos cristianos 

sino pertenecientes a ritos paganos galorromanos (Deonna 1955c, 246).  

 

En España, la iconografía cerámica de la Celtiberia representa personajes que 

portan gorros cónicos que podrían ser sacerdos en el sentido latino del término 

como la persona que dispensa lo sagrado. Asimismo, en Numantia (Numancia), 

Osca (Huesca) o Turiaso (Tarazona) se han encontrado personajes con capa y 

capucha puntiaguda que recuerda al cucullus de los genii cucullati celtas 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

50 

 

encontrados a lo largo del Muro de Adriano y en los Cotswolds en el suroeste de 

Britania (Marco 2014, 447).  

 

Una pequeña figurita de bronce hallada en la antigua Pollentia,52 Mallorca, ha 

suscitado interpretaciones muy diversas. Desde ser considerado el Genio 

Mitraico Cautes a identificarlo con un genius cucullatus celta o al mismo 

Telesforo. Perea se manifiesta en desacuerdo con la identificación de esa figura 

como Telesforo. También menciona dos figuritas de bronce, conservadas en el 

Museo de León, procedentes de Asturica Augusta (Astorga) y de la ermita de 

San Miguel en Miñambres de Valduerna, respectivamente. Estas figuritas las 

identifica con Telesforo y considera que deben enmarcarse como testimonios de 

cultos orientales en el siglo II-III d.C. (Perea 2001, 186).  Sin embargo, en la 

figura de Astorga (Fig.58) no se aprecia la representación canónica de Telesforo, 

que permanece inmutable en el tiempo, ni se conoce ninguna iconografía de 

Telesforo portando ese enorme “cuenco”, ni se aprecia la desnudez de sus pies, 

por lo que suscita dudas para ser identificado como Telesforo.  

 

 

9. EL ORIGEN DE TELESFORO 

 

Telesforo se conoce a partir del siglo I d.C. en Pérgamo con una iconografía muy 

definida y un significado claro de divinidad salutaria vinculado a Asclepio e Higea.  

Por el contrario, los genii cucullati celtas son más antiguos y su localización 

abarca toda la Céltica. Ambas representaciones parecen tener un ancestro 

común pero no se ha podido demostrar. El origen y la posible vinculación entre 

ambos ha sido un asunto muy debatido en la literatura científica y ha generado 

diversas hipótesis que sitúan a Telesforo en culturas muy dispares: griega, tracia, 

etrusca, nórdica o celta. A pesar de que algunas parecen estar superadas, se 

mencionarán para tener una visión conjunta. 

 

                                                      

52 Pozo, S.F. 1989, Bronces romanos de Pollentia conservados en el MAN, Madrid, MAN 7, 73. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

51 

 

El origen griego se ha basado en el estudio de los monumentos y cultura 

grecorromana, y en los autores clásicos. Pausanias53 relata que Alexánor, nieto 

de Asclepio, construyó el Asclepion de Titane, y que Telesforo de Pérgamo era 

similar a Evamerión de Titane y a Aquesio de Epidauro.54  Una afirmación similar 

se puede leer en un epígrafe55 del siglo III d.C. que indica que “el dios venerado 

en Atenas como Telesforo fue venerado por los epidauros con el nombre de 

Aquesio”. Es decir, Asclepio  tenía un asistente niño identificado como Aquesio 

en Epidauro, como Evamerión en Titane y, posteriormente, como Telesforo en 

Pérgamo. Desde luego, hay puntos en común entre los tres. En un relieve del 

Asclepion de Epidauro, Aquesio se identifica como un niño con manto que vierte 

un vaso sobre la phiale de Asclepio que permanece sentado junto a Higea; y en 

igual composición aparece en una moneda de Perinto (Panofka 1845, 304, not. 

4). En otro grupo encontrado en las termas de Faustina en Mileto, el niño tiene 

en su mano izquierda una caja con los remedios de la misma forma que se 

representa a Telesforo con ese atributo (Wroth 1882, 285 y Deonna, 1955a, 50). 

En otra moneda de Pérgamo, Evamerión se identifica como un niño de pie, 

desnudo y con una antorcha junto a Asclepio, y entre los dos hay un pequeño 

cerdito que es asociado, a veces, con cucullatus (Panofka 1845, 295, pl. II, nº 4).  

 

Arístides alude a la prescripción de remedios por orden de Asclepio y también 

habla de Telesforo como dios de Pérgamo56 e indica que, incluso en Roma, 

Asclepio era tenido como de ascendencia pergamena, tal como lo refiere Marcial 

al hablar de deus pergameus.57 Y en una dedicatoria en Sarmizegetusa, capital 

dacia, se le nombra como Aesculapio Pergameno et Hygiae.58  Todos estos 

                                                      

53 Pausanias, Descripción de Grecia, 2, 11, 5. “Más tarde, cuando Alexánor, hijo de Macaón, hijo 
de Asclepio, llegó a esa región de Sición, construyó en Titane el Asclepion” 
54 Ibíd., 2, 11, 7. ”A Alexánor y a Evamerión  les hacen sacrificios; al primero como a un héroe 
después de ponerse el sol, y a Evamerión le ofrecen sacrificios como a un dios. Si es correcta 
mi suposición, a este Evamerión los de Pérgamo lo llaman Telesforo, de acuerdo con un oráculo, 
y los de Epidauro, Aquesio”. 
55Kaibel, Epigrammata Graeca, nº 1027, líneas 35-36.  
56 Arístides. Disc. sagrados, II, 10: “A continuación me dio medicinas a mí mismo, la primera de 
las cuales era, a lo que recuerdo, esencia de bálsamo; y dijo que era un obsequio de Telesforo, 
el pergamenense”. 
57 Marcial, IX 16, 2. 
58 CIL III, 1417a. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

52 

 

datos literarios y numismáticos han apoyado la hipótesis de Telesforo como dios 

griego, pergamenense. 

 

Sin embargo, Reinach se posiciona claramente en contra del origen griego de 

Telesforo ya que define como engañosa la interpretación etimológica del nombre 

Telesforo. Defiende que ese nombre no es nativo de Grecia sino de Tracia, 

donde su iconografía es muy común en las monedas y relieves, o bien de Iliria, 

de donde afirma que procede el bardocucullus. Además,  completa su 

argumentación reinterpretando el texto de Pausanias al afirmar que en Pérgamo 

sólo se adoptó el culto de un extranjero para cumplir con un oráculo (Reinach 

1901, 343). Lo cierto es que su teoría tracia no ha tenido apoyos y hoy en día 

está totalmente descartada.  

 

Kerenyi (1933) desarrolla la hipótesis del origen greco-asiático de este personaje 

encapuchado. La existencia de representaciones de espíritus encapuchados en 

ámbitos separados geográficamente por enormes distancias, sugiere la 

existencia arcaica de una estructura religiosa común de los pueblos 

indoeuropeos –cabe recordar que la noción de indoeuropeo es puramente 

lingüística pero que también se aplica a sus gentes-. Desde el Neolítico, en toda 

Eurasia, se extendieron cultos al señor de los animales y a los espíritus de los 

ancestros que, con el paso del tiempo, serían sustituidos por sacrificios que 

ofrecía la casta sacerdotal a una divinidad antropomorfa de la comunidad. Por 

supuesto, los videntes, curanderos y magos continuaron practicando los ritos 

populares que implicaban la intervención de espíritus evocadores de los difuntos. 

Se entendería así el origen indoeuropeo de un personaje encapuchado que 

habría llegado a Europa con la migración etrusca desde el Egeo hasta las costas 

del Tirreno entre los siglos VIII-VII a.C. Sin embargo, hay que dejar constancia 

de la debilidad de esta teoría pues, actualmente, se considera que no se habría 

producido una migración sino un largo periodo orientalizante. 

 

La hipótesis supone que el demon encapuchado de Etruria se habría extendido 

a las tribus celtas de la Galia Cisalpina y, desde allí, a toda la Céltica. Los galos 

habrían tenido contacto con los démones etruscos trabajando en las minas de 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

53 

 

Etruria o participando como mercenarios en el ejército etrusco (Egger 1947, 95). 

Esta teoría la avalaría el hecho de que los genii encapuchados más antiguos se 

representan en una serie de urnas etruscas del siglo II a.C. (Fig.59) donde se 

representa el viaje a la ultratumba de dos cónyuges subidos a un carro cubierto 

–un carpentum- tirado por bueyes y precedido por el numen que tutela el viaje; 

una figura de la estatura de un niño ataviado con manto con capucha y portando 

un martillo (Felleti 1966, 674). Con anterioridad, se conocen en Etruria 

representaciones de otros démones funerarios alados -portando hacha, martillo 

o maza- para proteger y custodiar al difunto. La representación de estos seres 

es muy frecuente en los monumentos funerarios a partir del siglo IV a.C. y 

algunos se parecen, por su aspecto exterior, a figuras similares de la mitología 

griega, pero los démones de la muerte no surgieron por influencia helénica, sino 

que ya estaban presentes en la religión etrusca desde los orígenes de su 

civilización.  

 

Los cabirii también han sido propuestos como posible origen de los cucullati, ya 

que se pudo producir un sincretismo con el culto a los penates en el mundo 

romano, y con el de los cabiros en el mundo griego; Telesforo pudo haber sido 

uno de los últimos cabiros de Pérgamo (Wroth 1882, 286). Los cabiros eran un 

grupo de deidades ctónicas cuyo culto se inicia en Samotracia y el Egeo, aunque 

su origen se sitúa en Frigia. Se representan con un manto corto apoyado en el 

hombro y el pilleus en la cabeza. Ya fuera de forma fortuita  o debido a un origen 

común, el pilleus podría ser el puente de unión con la representación de los genii 

cucullati celtas que pudieron estar influenciados por religiones mistéricas 

helénicas (Calvetti 2000, 710). Aparte del pilleus y el manto, el martillo es el 

atributo común. Hefesto, dios del fuego y los metales con raíces en Anatolia, 

parece tener una relación estrecha con los cabiros de la metalurgia como 

démones ctónicos representados por la serpiente o como favorecedores de la 

fecundidad. Precisamente, Asia Menor y Etruria fueron centros de expansión de 

la metalurgia y de esas regiones provienen las iconografías de los cabiros y de 

los genii alados o encapuchados y, todos ellos, se representan dotados de 

martillo o maza (Calvetti 2000, 718). Hay características comunes entre los genii 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

54 

 

cucullati y los cabiros pero, aunque se mantienen reminiscencias del culto, no 

hay similitudes con el Telesforo griego (Heichelheim 1935, 193). 

 

Davidson (1989) defiende la hipótesis del presunto origen germánico o 

septentrional del genius cucullatus y de Telesforo a través de la vestimenta y de 

las representaciones tradicionales contenidas en la narrativa germánica de las 

sagas islandesas, y el folclore de Inglaterra, Escocia e Irlanda.59 En las etnias 

nórdicas o germanas, los cucullati siempre aparecen con manto y capucha y se 

atribuye a las exigencias del clima nórdico. De hecho, Odín, venerado por los 

guerreros y depositario de artes mágicas relacionadas con el inframundo usa la 

capucha como parte de su vestimenta y se aparece a los mortales como un 

viandante con una capucha que esconde los ojos de los que carece pues, en la 

mitología germano-escandinava, una capa mágica de color oscuro confiere 

invulnerabilidad e invisibilidad (Davidson 1989, 111). Un significado parecido de 

ocultación a los demás habría trascendido en el velo de la novia, en el  velo de 

los dolientes en un funeral, en el de los penitentes o en los fantasmas. Los 

encapuchados serían espíritus guardianes que defienden la casa y los rebaños, 

procurando buenas cosechas y el bienestar de la familia. También se han 

interpretado como espíritus que facilitan los sueños proféticos y sanadores, o 

como acompañantes hacia el sueño eterno, ya que algunos cucullati germánicos 

mantienen un volumen en su mano como atributo funerario.  

 

Epstein cree posible alguna semejanza entre las representaciones de Dagda, 

dios principal de la mitología celta irlandesa, y el genius cucullatus. Dagda tiene 

muchas apariencias y es presentado como un soberano que incorpora clases 

sociales bajo su influencia, incluyendo a los populares cucullati que serían un 

aspecto más de la complejidad divina del dios (Epstein 1994, 97-98). Sin 

embargo, se manifiesta en desacuerdo con la división entre dioses mayores y 

menores en las tradiciones indoeuropeas nórdicas y, por ello, critica los prejuicios 

de quienes consideran a los cucullati como dioses menores de poca importancia, 

                                                      

59 En todo caso, estos folclores serían celtas y no germánicos.   



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

55 

 

ya que, en su opinión, merecen una mayor importancia en el sistema religioso 

celta.  

 

Mâlik (1952, 32) sugiere que Telesforo podría tener un oprigen asirio-hitita en 

base a la presunta semejanza con los dioses menores hititas, pequeños de 

estatura y con gorro frigio  Esta hipótesis no ha tenido comentarios posteriores.  

 

Egger (1932) defiende el origen celta de Telesforo y es, sin duda, la hipótesis 

que ha tenido mayor aceptación y debate. Telesforo habría sido introducido por 

los gálatas en su migración hasta Asia Menor (Fig.60). La migración celta, 

impulsada por Breno en torno al 280 a.C., partió desde Centroeuropa hacia los 

Balcanes, Macedonia y Grecia. No hubo una cohesión del grupo inicial sino que 

se separaron en varios subgrupos que siguieron diferentes rutas. El monarca 

helenístico Nicomedes I de Bitinia atrajo a un número importante de celtas, con 

sus mujeres e hijos, a Asia Menor –en concreto, las tribus de los tolistobogios, 

tectosages y trocmios–  con la intención de luchar por el trono contra su hermano 

y contra la vecina dinastía seléucida, permitiendo que se asentaran como aliados 

en 277 a.C. (Marco 2006, 76). Tras numerosas vicisitudes e incursiones por 

Jonia, Eolia y Licia, fueron finalmente vencidos por el rey seléucida Antíoco I 

Soter en 275 a.C., en la Batalla de los Elefantes. Finalmente, hacia 232 a.C. se 

asentaron en una región central de Anatolia que comprende la estepa central y 

la cadena de los montes Tauro, y pronto se conoció ese territorio como Galacia 

y a sus pobladores de origen celta, gálatas. Se establecieron allí durante varios 

siglos y conquistaron algunos territorios vecinos hasta que fueron anexionados 

al Imperio Romano en época de Augusto. Para Egger, esta emigración y 

asentamiento en Galacia le permite afirmar que Telesforo tiene origen en un 

genius cucullatus celta que, posteriormente, fue helenizado en Pérgamo. Sin 

embargo, la ausencia de cucullati celtas en Galacia hace dudar de esta hipótesis 

y la considero poco creíble. 

 

Ciertamente, se han encontrado terracotas representando a guerreros gálatas 

con manto y capucha en Asia Menor, Palestina y Egipto, pero de eso no se puede 

deducir que Telesforo tuviera origen gálata (Deonna 1955b, 54). También se han 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

56 

 

encontrado figuritas de terracota greco-egipcias con manto sin pliegues y rostro 

hierático como los cucullati celtas que podrían identificarse con Harpócrates. 

Además, Egger no consideró las esculturas de Occidente que no podían 

relacionarse con el culto de Telesforo, ni con el del Mercurio galorromano que 

también viste cucullus. 

 

Deonna confiesa no tener una versión propia del origen de Telesforo pero trata 

de consensuar las interpretaciones de Egger y Kerenyi proponiendo una teoría 

mixta que concilie las dos posturas. Así, sugiere que el genius cucullatus era 

indígena porque ya existía en la cultura celta y que luego fue asimilado como 

Telesforo por los romanos debido a sus semejanzas. Al mismo tiempo, los genii 

cucullati celtas serían la versión greco-romana de los cucullati orientales 

etruscos (Deonna 1955a, 66). O como señala Reinach, Telesforo arraigó en la 

Galia porque ya existía entre los galos un personaje similar.  

 

 

10. IMPORTANCIA DE FRIGIA EN EL ORIGEN DE TELESFORO 

 

A pesar de que los cultos a genii cucullati y Telesforo se solapan en el tiempo y 

en localización, la hipótesis de Egger tiene un grave inconveniente ya que, en 

Galacia, nunca se han encontrado pruebas de genii cucullati celtas. Es decir, hay 

un larguísimo periodo oscuro desde que los gálatas se asientan en Anatolia en 

232 a.C. hasta la aparición de Telesforo en Pérgamo, en el siglo I d.C. Hasta 

hace poco tiempo, ese vacío de testimonios impedía resolver el presunto origen 

celta de Telesforo.  

 

Hace unos años se descubrieron algunas piezas arqueológicas que señalan a 

Frigia –y no a Galacia- como el lugar donde pudo adaptarse el cucullatus celta, 

adulto con bardocucullus, a una divinidad local, popular, infantil y con cucullus. 

Frigia (Fig. 61) pudo ser el lugar donde se desarrolla el proceso de 

transformación del cucullatus celta en Telesforo (Colli 1997, 580). 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

57 

 

Así pues, resulta interesante comentar las piezas arqueológicas que pudieran 

aportar pistas de la importancia de Frigia en el origen de Telesforo. Una de ellas 

se remonta al Senado Romano cuando en 204 a.C., durante la Segunda Guerra 

Púnica y obedeciendo a una profecía de los Libros Sibilinos y del Oráculo de 

Delfos, enviaron embajadores a Pesinunte (Frigia) para traer a Roma la piedra 

sagrada de Kubele (Cibeles) al Monte Palatino. Pues bien, en las excavaciones 

del recinto sagrado del Templo de la Magna Mater Cibeles en el Palatino, se ha 

encontrado una estela votiva con cuatro figuritas fragmentadas de barro, datadas 

entre 204-111 a.C. Son figuritas que, por sus características iconográficas, 

pueden ser consideradas como la primera representación de Telesforo en 

Roma60 (Pensabene 1979, 87). Pudieron ser producidas en serie con matrices 

importadas directamente de Pesinunte, junto con todo el material sacro 

necesario para oficiar el culto a la Magna Mater, para difundir el culto del 

cucullatus local frigio en Roma (Colli 1997, 581).  

 

Otra prueba la constituye una figurita de ámbar de 3,3 cm que se encontraba en 

un ajuar funerario femenino del gran túmulo de Kocakizlar (Eskişehir), (Fig.62) 

en la antigua Phrygia Epictetus, en la que se aprecia una iconografía que ha sido 

identificada con Telesforo.61   La figurita se data entre I a.C. - I d.C. según las 

tres monedas que se encontraban junto a la figurita: una moneda acuñada en 

Lugdunum y dos en Roma, del 58 a.C. y 15 d.C., respectivamente (Atasoy 1974, 

pl. 52, 10). El ámbar era un producto de lujo ajeno a Anatolia por lo que, en mi 

opinión, pudo ser un objeto de intercambio comercial procedente de Aquileia o 

el Noricum donde se procesaba el ámbar bruto llegado del Báltico. En ese caso, 

la figurita también podría ser un cucullatus galo y no necesariamente una figura 

de Telesforo. 

 

Resulta interesante una desgastada terracota, encontrada en Frigia-Lidia y 

conservada en el Museo de las Civilizaciones de Anatolia de Ankara, donde se 

representa un caballo y un jinete encapuchado (Fig.63) que mantienen las 

                                                      

60 Pensabene, Patrizio, Scavi del Palatino 2. Culti, architettura e decorazioni, 1-2, Roma 2014. 

En Bonanome 2014, nota 33. 
61 Haspels, E. 1971. The Highlands of Phrygia, Princeton, 302, fig.612.17. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

58 

 

cabezas a la misma altura; un detalle extraño pues siempre se representa la 

cabeza del jinete mucho más arriba que la del caballo. En algunas partes de 

Anatolia, los dioses jinetes de ámbito local eran bien conocidos y relacionados 

con el dios solar. Se ha propuesto que este jinete encapuchado de Frigia-Lidia 

estaría vinculado a Telesforo, bien porque un dios jinete local se hubiera 

asimilado con Telesforo o, viceversa, que Telesforo se hubiera asimilado al jinete 

local, ya que los lugares de culto del dios jinete y de Telesforo estaban muy 

cercanos geográficamente. Telesforo no sería un personaje ctónico, sino solar 

(Ehling 2005, 163, fig. 1).  

 

En Frigia, la asociación de Telesforo con diosas madre era frecuente, tal como 

se observa en una pequeña estela de mármol descubierta en la zona limítrofe 

entre Frigia y Pisidia, donde hay una localidad con el nombre de la diosa. Está  

datada hacia  el siglo III d.C. y contiene un epígrafe de un pastor que dice: 

“Alypos, hijo de Limnaios, para el patrón, el rebaño y el perro, voto”. El relieve 

representa a la diosa local Mater Malene (Fig.64) junto a una figura que podría 

ser Telesforo por su aspecto infantil y los pies descalzos (Guarducci 1973, 365). 

Sin embargo, Robert,62 que publicó el epígrafe, sostiene que el personaje 

encapuchado es el propio pastor, basando su afirmación en que Telesforo tiene 

el mismo tamaño que la diosa, y que la dedicatoria no nombra específicamente 

a Telesforo. Sin embargo, no parece normal que el oferente se represente a sí 

mismo en una estela.  Por otra parte, en otro relieve votivo frigio hallado en 

Yazilikaya (Fig.65)  -junto a la que fuera capital hitita, Hattusa- se representa la 

misma figura de Telesforo solo y encuadrado en un naiskos que indicaría que 

era una divinidad.  

 

Ehling presenta una estela frigia63 en la que se observa la iconografía de 

Telesforo (Fig.66) y, añade, que la vestimenta era usada en el interior de Anatolia 

por pastores y campesinos, y es poco probable que tuviera origen celta por lo 

que considera que el dios sería de Anatolia; descartando la interpretación de  

                                                      

62 Robert, L 1955, Dedica d’un berger, Hellenica 10, 28-33. 
63 Th. Drew-Bear et alli, The Museum of Anatolian Civilizations. Phrygian Votive Steles, Ankara 

1999, S. 38; S. 87-172 N. 70-241. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

59 

 

Schwenn que consideraba que podrían ser durmientes del templo que llevaban 

esa prenda (Ehling 2005, 160, fig. 8).  En mi opinión, las dos figuras son muy 

similares pero podría tratarse de Telesforo con una diosa madre.   

 

Otra prueba de representación con diosa madre lo constituyen las monedas de 

Dionisópolis (Frigia) –la actual Balchik en el Mar Negro- datadas hacia 218-222 

d.C. En el anverso figura Julia Domna y en el reverso una variante de Deméter 

con dos antorchas y Telesforo a sus pies (Fig.67).  En otras monedas, ya 

comentadas, de Hierápolis (Frigia) –la actual Pamukkale- Telesforo figura junto 

a Higea, asimilada a la Magna Mater Cibeles.  

 

Con esta hipótesis, Colli recoge la asimilación en Frigia del genius cucullatus 

gálata a Telesforo y explica la llegada a Pérgamo, donde aparece por primera 

vez con el nombre Telesforo. De esta forma, Telesforo sería el resultado del 

encuentro de dos culturas: la tipología derivaría del mundo celta mientras que 

desde el punto de vista ontológico sería griego (Colli 1997, 580).  

 

 

11. DISCUSIÓN 

 

En la introducción se establecía como objetivo discernir la presunta relación de 

Telesforo con los genii cucullati celtas y proponer el origen y la ruta seguida por  

Telesforo hasta su veneración en Pérgamo, en el siglo I d.C. 

 

En mi opinión, Telesforo tendría su precursor en una divinidad autóctona frigia y 

no tendría ninguna relación con los genii cucullati celtas, salvo que ambos 

pudieran derivar de un mismo prototipo arcaico de los pueblos indoeuropeos. 

Eso parece deducirse de los hallazgos arqueológicos y las representaciones 

iconográficas de Telesforo y los cucullati celtas. En apoyo de la hipótesis de 

Telesforo autóctono de Anatolia se proponen los siguientes puntos comentados 

en el contenido del texto: 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

60 

 

 En la actualidad, la hipótesis de una migración etrusca desde el Mar Egeo 

hasta el Mar Tirreno carece de consistencia, pues se considera que pudo 

producirse un proceso de orientalización, y no una migración. En mi opinión, 

démones etruscos y cucullati celtas se habrían desarrollado de forma 

independiente en Etruria y la Galia, respectivamente, ya que no hay pruebas 

sólidas que avalen la asimilación del demon etrusco en cucullatus galo.  

 

 El significado también parece ser diferente, pues mientras el demon etrusco 

se asocia con la función de psicopompo,  el cucullatus celta, tanto en la Galia 

como en Britania, se relaciona, principalmente, con funciones de fertilidad y 

protección. 

 

 La hipótesis de que Telesforo fuera llevado a Galacia con la migración celta 

del siglo III a.C. resulta poco verosímil, ya que nunca se han encontrado 

pruebas de la existencia de cucullati celtas en Galacia.  

 

 En ocasiones, los cucullati celtas se han relacionado con Telesforo por el 

mero hecho de ser encapuchados. En el siglo pasado, muchos cucullati galos 

fueron catalogados como Telesforo, pero solo serían representaciones 

locales de genii cucullati galorromanos. Ciertamente, ambos visten una 

prenda con capucha pero las vestimentas de los cucullati celtas –en monedas 

de los Segusiavos y en las figuritas de Moulezan, Ginebra, Dijon, Sarzeau, 

Trier, Rivery, etc., etc.- están muy alejadas de la invariable vestimenta que 

porta Telesforo.  

 

 El culto a los genii cucullati celtas y a Telesforo griego se solapa en el tiempo 

pero la  representación de adultos, con o sin barba, la actitud caminante y el 

manto hasta la rodilla (bardocucullus) se identifica con la tipología gala pero 

no con la de Telesforo.   

 

 El precursor de Telesforo se habría desarrollado, de forma autóctona, en 

Anatolia como un espíritu popular local, cuyas atribuciones y significados se 

relacionarían con las necesidades básicas de las familias del campo: 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

61 

 

protección de la salud, de la infancia, del ganado, de la casa y, 

probablemente, como consecuencia de esa protección general, protección en 

el tránsito de la muerte; aunque sin ser un dios de la muerte.  

 

 Unas figuritas encontradas en las excavaciones del Templo de Cibeles en el 

Palatino, datadas entre 204-111 a.C. y replicadas con matrices originales de 

Pesinunte (Frigia), pueden ser consideradas, por sus características 

iconográficas, como el primer precedente de Telesforo en Roma. Por otra 

parte, la figurita de Salónica de la segunda mitad del siglo II a.C. está 

considerada como la más antigua de Telesforo. Se da la circunstancia de que 

todas las representaciones posteriores emanadas desde Pérgamo,  así como 

los  relieves frigios del II-III d.C., mantienen siempre la misma iconografía. 

Todo ello sugiere que ese ente divino frigio se veneraba con la misma 

iconografía, tanto antes como después del surgimiento de Telesforo.  

 

 Con el tiempo, esa divinidad frigia se iría difundiendo hacia territorio griego 

donde, finalmente, tal como relatan Pausanias y Arístides, ese dios extranjero 

sería incorporado en Pérgamo con el nombre de Telesforo, último hijo de 

Asclepio que se suma tan tardíamente al panteón griego porque es de origen 

extranjero.  

 

 Hasta entonces, sería un dios frigio desconocido y la vestimenta era 

totalmente ajena a la cultura griega pues no se conoce ninguna 

representación o descripción en Grecia con anterioridad a la emergencia de 

Telesforo en Pérgamo.  

 

 Desde Pérgamo, Telesforo se extiende  conservando las funciones que debía 

tener su precursor frigio: protección de la salud, la casa y los niños.  

 

En definitiva, Telesforo tendría su origen en un precursor autóctono de Frigia y 

no estaría relacionado con los genii cucullati celtas. 

 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

62 

 

12. CONCLUSIONES  

 

Se extraen como conclusiones los puntos más sobresalientes que se han 

descrito y comentado en el texto: 

 Telesforo es un dios menor griego que surge a partir del siglo I d.C. en el 

Asclepion de Pérgamo, y su culto se extiende por Asia Menor, Grecia, 

Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia y Roma. 

 

 Telesforo se menciona por primera vez hacia 98-102 d.C. en el epígrafe de 

una estela votiva que realiza un tesorero imperial de Pérgamo por la salud y 

victoria de Trajano. A finales del siglo II, se menciona como dios e hijo de 

Asclepio, entrando a formar parte de la tríada sanadora: Asclepio, Higea y 

Telesforo. 

 

 Las escasas fuentes literarias que hablan de Telesforo son de Pausanias y 

de Arístides, ambos del siglo II, y menciones más breves de Marino y 

Damascio en el siglo V. Las primeras monedas con Telesforo se acuñan en 

Pérgamo en época de Adriano (117-138) y las últimas son de Galieno (260-

268). Con el auge del Cristianismo cesa el culto a Telesforo. El último 

testimonio literario se encuentra en Damascio (450-538), para quien 

Telesforo ya no está investido de poderes sanadores sino de protección del 

mundo fenomenológico. 

 

 La iconografía canónica de Telesforo permanece casi invariable en el tiempo 

como un pequeño personaje, con aspecto de niño y cara con apariencia 

serena, bondadosa y sin movimiento. La posición es de frente y de pie, con 

los brazos cubiertos pegados al cuerpo o extendidos bajo el manto, salvo que 

porte algún atributo (volumen, scrinium y capsa). Siempre viste un manto con 

capucha, cucullus, que sólo deja al descubierto la cara y los pies descalzos.  

 

 Etimológicamente, se ha interpretado el nombre Telesforo con el significado 

de “el que completa la acción”, siendo ampliamente admitido, especialmente 

entre investigadores médicos. Pero, lo cierto es que no hay ninguna prueba 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

63 

 

fehaciente de que Telesforo tuviera esa función. Además, la palabra 

Telesforo procede del griego antiguo y es un epíteto divino que ya se aplicaba 

a otras divinidades; las primeras pruebas epigráficas de Telesforo consisten 

en nombres teofóricos que se mencionan en inscripciones efébicas; Antígono 

tuvo un general llamado Telesforo; en un epígrafe anterior a Telesforo se 

nombra a un tal L. Cornelius Telesphorus, del deme Pentele. Por lo tanto, la 

interpretación etimológica de dios de la convalecencia no parece encajar con 

la existencia previa de personas que llevaron ese nombre con anterioridad al 

dios de Pérgamo.  

 

 Lo cierto es que Telesforo tenía un papel médico como subordinado de 

Asclepio, y resulta más verosímil que fuera un dios general de la salud, sin 

otros adjetivos ni calificativos, ya que las fuentes clásicas recogen que él 

mismo “cura por su propio don” y describen cómo prescribe remedios a los 

enfermos. 

 

 Telesforo es venerado por las familias como protector de los niños desde el 

nacimiento hasta la muerte, cuando acompaña al niño en su último viaje. Sin 

embargo, Telesforo no es un dios de la muerte, sino la personificación de la 

vida eterna que lleva al niño al inframundo.  

 

 Una opinión muy extendida es que Telesforo no había sido venerado en 

Roma porque solo se conocen unas monedas de Caracalla acuñadas en 214 

en las que figura Asclepio con Telesforo. Sin embargo, varios hallazgos de 

estatuas y altares votivos probarían que el culto en Roma se produce con 

anterioridad: Telesforo en Santa Cecilia in Trastevere, en la Abadía de S. Nilo 

en Grottaferrata (160 d.C.) y en el mitreo Castra Peregrinorum (180 d.C.).  

 

 No se conoce la ruta seguida por el cucullatus  celta hasta alcanzar la Galia. 

El culto pudo haber llegado desde el Sur por Aquileia hasta desarrollarse 

como deidad celta en el Noricum, o haber llegado desde el Este hasta la 

confluencia de la ruta del ámbar con el Danubio.   

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

64 

 

 Desde el siglo III a.C. partieron grupos migratorios celtas desde la Galia 

Bélgica hasta Britania, por lo que la influencia de la Galia en Britania fue muy 

superior a la influencia de la Roma Clásica. Sin embargo se desconocen las 

razones por las que los genii cucullati celtas se representan en tríadas en 

Britania y de forma individual en la Céltica Continental. 

 

 Con la expansión de Telesforo, desde Pérgamo a otras regiones del Imperio 

Romano, se producen las consiguientes interrelaciones con los pueblos 

indígenas y, entre otros, se establece contacto con los cucullati celtas. Parece 

ser que el contacto intercultural pudo ser más intenso en el Noricum,  

 

 El famoso hallazgo en Wabelsdorf (Carintia) de un altar, datado en el siglo II 

d.C., con dedicatoria a “genio cucullato” prueba que un cucullatus es 

venerado como divinidad local, pero la epigrafía votiva no determina si se 

trata de un culto grecorromano o de un cucullatus celta “romanizado”, aunque 

esta última opción parece más probable.  

 

 No hay elementos suficientes para dilucidar si las figuritas de ámbar, 

procedente del Báltico y talladas en Aquileia y Noricum, son griegas o celtas. 

Las formas de esas figuritas son muy groseras y no permiten distinguir los 

detalles para diferenciarlas. 

 

 El origen de Telesforo sigue siendo un punto muy debatido y no resuelto. 

Para esta conclusión me remito al capítulo 11 por ser el objetivo establecido 

en la Discusión. 

 

La conclusión final es que Telesforo sigue siendo un personaje muy desconocido 

y que deben abrirse nuevas líneas de investigación para conocer mejor su 

origen, culto y significado. 

 

 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

65 

 

13. BIBLIOGRAFÍA 

Estudios de investigación 

ALBY, CARLOS, 2015. El paso de Asclepio a Cristo en la primera literatura 

cristiana, Theologica Xaveriana, 179, pp.185-208. 

ALDHOUSE-GREEN, MIRANDA, 2004. An Archaeology of Images: Iconology and 
Cosmology in Iron Age and Roman Europe, Taylor & Francis Routledge, London.  

ALDHOUSE-GREEN, MIRANDA, 2001. Alternative iconographies: Metaphors of 

resistance in Romano-British cult-imagery, en Romanisation und Resistenz, 

Akten des VII Internationalen Colloquiums über Probleme des 

Provinzialrömischen Kunstschaffens, Peter Noelke (Hrsg.), Verlag Philip von 

Zabern, Mainz am Rhein, pp. 39-48. 

ALFAYÉ, SILVIA, 2011. Imagen y ritual en la Céltica peninsular, Toxosoutos, A 

Coruña.  

 

ALFIERI TONINI, TERESA, 2012. Il Culto di Asclepio e Igea in Tracia: Il Caso 

Singolare di Pautalia e Dintorni, Aristonothos.Scritti per Il Mediterraneo Antico, 6, 

pp. 219-229.  

 

AMBROGI, ANNARENA; BONANOME, DANIELA, 2012. Altare votivo ad Asklepio, 

Igea e Telesforo, en Addenda al catalogo delle sculture dell’Abbazia di 

Grotaferrata: tra scoperte e “riscoperte”, Lazio e Sabina 9, Edizioni Quasar, 

Roma, pp. 243-253,  

 

ANDRÉ, JACQUES, 1963. Un genius cucullatus inédit truvé à Sarzeau (Morbihan), 

Ogam, vol. XV, n. 88/89, pp. 331-332. 

 
ATAC, ADNAN ET ALLI, 2006. Asclepions in Turkey, Balkan Military Medical 
Review, 9, pp. 82-84. 
 
ATASOY, SÜMER, 1974. The Kocakizlar Tumulus in Eskişehir, Turkey, American 
Journal of Archaeology, 78, 3, pp. 255-263, pl. 52, nº 10.  
 

BOLLA, MARGHERITA, 2010. Lucerna figurata romana in bronzo da Montecchio 

Maggiore, Studi e richerche, Associazione Amici del Museo, Montecchio 

Maggiore (Vicenza), 17, pp. 51-69.  

BONANOME, DANIELA, 2014. Telesforo e le divinita’ salutaria Grottaferrata: 

indagine sul piccolo dio “cucullatus”, en [www.academia.edu], acc. 20.07.15. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

66 

 

BRUHL, ADRIEN, 1956. Asclépios et Télesphore sur un autel funéraire trouvé près 

de la Via Aurelia, Mélanges d’archéologie et d’histoire, 68, pp. 127-138. 

 

BURKERT, WALTER, 1931. The orientalizing revolution: Near Eastern influence 

on Greek culture in the early archaic age, (Asclepius and Asgelatas), Harvard 

University Press, 1995, Cambridge, MA. 

 

CALVETTI, ANSELMO, 2000. "Geni «pileati» e «cucullati»", Rivista Studi 

Demoetnoantropology, Lares, 66, 4, pp. 709-724.  

 

CALVI, CARINA, 2004. I cucullati d’ambra di Aquileia, en Studi di Archaeologia in 

onore di Gustavo Traversari, ed. M. Fano Santi, Roma, pp. 173-177. 

 

COLLI D., 1997. Telesforo, en Enciclopedia dell’ Arte Antica, (II Supl.), pp. 580-

583.  

 

CORTÉS, JOSÉ MANUEL, 1995. Elio Aristides: un sofista griego en el Imperio 

Romano, Ediciones Clásicas, Madrid. 

 

D’AMBROSIO, LUIGI, 1992-1993. Il cucullus: Uomini e geni, Rivista Storica 

dell’Antichità 22, pp. 179-237.  

 

DARIER, GASTON, 1919. s.v. Telesphorus en Daremberg-Saglio, Dictionnaire des 

Antiquités Grecques et Romaines, Hachette, París, 5, pp. 69-73.  

DAVIDSON, HILDA ELLIS, 1989. Hooded Men in Celtic and Germanic Tradition, 

Cosmos 5, pp. 105-124.  

 

DEONNA, WALDEMAR, 1955A.  “De Télesphore au ‘moine bourru’.  Dieux, génies 

et démons encapuchonnés”, Revue d’Études Latines, Collection Latomus 21, 

Bruxelles.  

 

DEONNA, WALDEMAR, 1955B. «Télesphore et le "genius cucullatus" celtique», 

Latomus, 14, pp. 43-74.  

 

DEONNA, WALDEMAR, 1955C. “Divinité Gallo-Romaine au cucullus”. Ogam, VII, 

4, n° 40, pp. 245-254.  

 

DEYTS, SIMONE, 1993. Les genii cucullati de Pithiviers-le-Vieil (Loiret). Revue 

Archéologique Loiret, 18, pp. 98-102.  

 

DIMITROVA, NORA, 2002. Inscriptions and iconography in the monuments of the 

Thracian rider, Hesperia, 71, pp. 209-229. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

67 

 

EGGER, RUDOLF, 1947. Der hilfreiche Kleine im Kapuzenmantel, Jahreshefte des 

Österreichischen Archäologischen Institute 37, pp. 90-111.  

EGGER, RUDOLF, 1932. Genius cucullatus, Wiener Praehistorische Zeitschrift 19, 

pp. 311-323.  

 

EHLING, KAY, 2005. Ein Reitender Telesphoros, Epigraphica Anatolica, 38, pp. 

158-164.  

 

EPSTEIN GULERMOVICH, ANGELIQUE 1994. Gods in the Hood, Proceedings of 

the Harvard Celtic Colloquium, JSTOR, vol. 14, pp. 90-105.  

 

FABBRI, LORENZO, 2011. Hygieia minore, Rivista della Scuola di 

Specializzazione in Archeologia LANX, 10, pp. 47-84.  

FELLETTI MAJ, BIANCA, 1966. s.v. Telesphoros,  en Enciclopedia dell’ Arte 

Antica,  VII, pp. 674-676.  

FOUGÈRES, GUSTAVE, 1890. Télesphoros, Fouilles de Mantinée, Bulletin de 

correspondance hellénique, Vol. 14, pp. 595-601.  

 

GIL, LUIS, 1969. Therapeia: la medicina popular en el mundo clásico, Ediciones 

Guadarrama, Madrid. 

GIGLIOLI, GIULIO QUIRINO, 1951. Un’ara del chiostro di S. Cecilia in Trastevere, 

Archaeologia Classica, 3, 1, pp. 104-106; pp. 209-210, pl. XXII. 

GOČEVA, ZLATOZARA, 1994. s.v. Asklepios (in Thracia), en Lexicon 

Iconographicum Mythologiae Classicae LIMC II, 1, pp. 897-901; II, 2, pp. 667-

669; II, 2, p. 887. 

GRAVES, ROBERT, 1985. Los mitos griegos. Alianza Editorial, Madrid.  

GREEN, MIRANDA, 1998. God in Man's Image: Thoughts on the Genesis and 

Affiliations of some Romano-British Cult-imagery, Britannia, vol. 29, no. 1, pp. 17-

30.  

 

GREEN, MIRANDA. 1996. Arte Celta: Leyendo sus mensajes, trad. Pedro Piedras, 

Editorial Akal, Madrid 2007.  

 

GREEN, MIRANDA, 1989. Symbol and Image in Celtic Religious Art, Routledge, 

London, 1992. 

 

GREEN, MIRANDA, 1983. The Gods of Roman Britain, Shire, pp. 51-57.  

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

68 

 

GUARDUCCI, MARGHERITA, 1973. Telesforo in Anatolia, Rendiconti Accademia 

Lincei 27, pp. 365-370, tab. I.  

 

HART, GERALD, 1966. Ancient Coins and Medicine, Canadian Medical 

Association Journal, 94, pp. 77-89. 

 

HEICHELHEIM, FRITZ, 1935. Genii cucullati, Archaeologia Aeliana (4) 12, pp. 

187-194.  

 

HERRERO, CARMEN, 2006. Caracalla, Asclepios y Telesforo, Nvmisma, 250, 56, 

pp. 437-447.  

 

HOLTZMANN, BERNARD, 1994. s.v. Asklepios, en Lexicon Iconographicum 

Mythologiae Classicae LIMC II, 1, pp. 890-897. 

 

HOWGEGO, CHRISTOPHER ET AL., 2005. Coinage and Identity in the Roman 

Provinces, Oxford University Press.  

 

JENKINS, FRANK, 1953. The genius cucullatus in Kent, Archaeologia Cantiana, 

vol. LXVI, pp. 86-91. 

JONES, CHRISTOPHER, 1978. Three foreigners in Attica, The Phoenix, pp. 231-

234.  

KERENYI, KARL, 1948. Imágenes primigenias de la religión griega. I. El médico 

divino, Editorial Sexto Piso, 2009, Madrid. 

KERENYI, KARL, 1933. Telesphorus. Zum Verständnis etruskischer, griechischer 

und keltisch-germanischen Dämonengstalten, Egyetemes Philolgiai Közlöny 57, 

7-8, pp. 3-11.  

 

LEROUX, GASTON, 1919. s.v. Pallium, paenula cucullata, en Daremberg-Saglio, 

Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, Hachette, París, vol. 4, p. 

291.  

LISSI CARONNA, ELISA. 1993. s.v. Castra Peregrina: mithraeum, Lexicon 

Topographicum Urbis Romae I, p. 251. 

LUTZENKIRCHEN, GUGLIELMO; LATTANZI, AGOSTINO, 1977. Telesforo, Rivista 

di Storia della Medicina vol. 21, 2, pp. 219-226.  

MAYR, KARL, 1941. Keltischer Heilgott auf spätgotischem Schnitzaltar, Archiv für 

Religionwissenschaft, XXXVII, pp. 354-368 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

69 

 

MARCO SIMÓN, FRANCISCO, 2014. Cucullus, Ara, Sacerdos. Transición ritual en 

una imagen vascular de la Celtiberia, en Homenaje a Ricardo Olmos, Per 

speculum in aenigmate, Miradas sobre la Antigüedad, Anejos de Erytheia, 

Estudios y textos 7, ACHH, pp. 445-451. 

MARCO SIMÓN, FRANCISCO, 2006. Los celtas, Biblioteca de la Historia, Alba 

Libros, Madrid.  

MENNELLA, GIOVANNI, 1988. Telesphorus, servus officinator, Zeitschrift für 

Papyrologie und Epigraphik, 72, pp. 137-138.  

NAJDENOVA,  VARBINKA, 1993. Les cultes religieux dans le village de Thrace 

romaine, en A. Calbi et alii, L'epigrafia del villaggio, Faenza 1993, pp. 189-196. 

 

NOLL, RUDOLF, 1953. Telesphoros-Genius cucullatus: Zu Denkmälern von 

Kaputzengöttern, Beiträge zur älteren europäischen Kulturgeschichte: Festschrift 

für Rudolf Egger 2, pp. 184-197. 

 

OHLEMUTZ, ERWIN, 1968. Die Kulte und Heiligtümer der Götter in Pergamon, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
 

PANOFKA, THEODOR, 1845. Asklepios und die Asklepiaden, Abhandlungen der 

Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 34, pp. 271-359. 

PENN, RAYMOND GEORGE, 1994. Medicine on Ancient Greek and Roman Coins, 

B.T. Batsford, London. 

 

PENSABENE, PATRIZIO, 1979.  La soteriologia dei culti orientali nell`impero 

romano, en Atti del Colloquio Internazionale su la Soteriologia, pp. 68-108. 

 

PEREA YÉBENES, SABINO, 2006. El voto de un arcarius Moesiae a Telesforo de 

Pérgamo por la salud y victoria de Trajano. Florentia iliberritana: Revista de 

estudios de antigüedad clásica, 17, pp. 169-190.  

 

PEREA YÉBENES, SABINO, 2002. Telesforo de Pérgamo como Genius 

capsariorum valetudinarii en el ejército romano de época imperial, Scripta 

Antiqva: in honorem Ángel Montenegro Duque y José María Blázquez Martínez, 

1ª Ed., pp. 527-532.  

 

PEREA YÉBENES, SABINO, 2001. Telesforo, el dios médico de Pérgamo, en 

Entre Occidente y Oriente. Temas de Historia romana: aspectos religiosos, pp. 

169-190.  

PEREA YÉBENES, SABINO, 1997. El Genio Encapuchado de Pollentia, En El 

MAN y Telesforo, El Dios-Médico de Pérgamo, Boletín del Museo Arqueológico 

Nacional, 15, 1, pp. 129-134.  

http://www.refworks.com/refworks2/?r=references|MainLayout::init
http://www.refworks.com/refworks2/?r=references|MainLayout::init


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

70 

 

 

REINACH, SALOMON, 1901. Télesphore, Revue des Études Grecques, 14, 59-60, 

pp. 343-349.  

REINACH, SALOMON, 1896. s.v. cucullus, cuculla, cucullio, cuculio, en  

Daremberg-Saglio, Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, Hachette, 

París, vol. 1C, 1919, pp. 1577-1579.  

ROSCHER, WILHELM HEINRICH, 1886. s.v. Telesphoros, Ausführliche Lexikon der 

Griechischen und Römischen Mythologie, 5, pp. 310-328.  

RÜHFEL, HILDA, 1994A. Statuettengruppe des Telesphoros mit Kind, 

Archaeologischer Anzeiger, 1, pp. 62-67. 

RÜHFEL, HILDA, 1994B. s.v. Telesphoros, Lexicon Iconographicum Mythologiae 

Classicae LIMC, VII, 1, pp. 870-878; VII, 2, pp. 602-605; VII, 2, 804-805. 

SCHENCK, LUDWIG, 1888. De Telesforo Deo, Dissertatio inauguralis, Universität 

von Göttingen. 

SHARPE, Heather, 2014. Bronze statuettes from the Athenian Agora: Evidence 

for domestic cults in Roman Greece, Hesperia, 83, pp. 143-187,    

TOYNBEE, JOCELYN, 1957. Genii cucullati in Roman Britain, Wetteren: Des 

Presses de l’Imprimerie de Meester, Hommages à Waldemar Deonna. Latomus 

28, pp. 456-469. 

 

TURCHI, NICOLA, 1951. A proposito del culto di Telesforo a Roma, Sodalizio tra 

studiosi dell’Arte, Colloqui del Sodalizio, II, 54, pp. 34-36. 

 

VERKERK, DOROTHY, 1998. Genius cucullatus Exhibition. University of North 
Carolina, en [http://www.unc.edu/~css/start.html], acc. 13.04.13.  
 

WHATMOUGH, JOSHUA, 1953. On the name of the Genius cucullatus, Ogam 5, 

pp. 65-66.  

 

WISEMAN, JAMES; MANO-ZISSI, DJORDJE, 1971. Excavations at Stobi 1970, 
American Journal of Archaeology, Vol. 75, 4, pp. 395-411. 
 

WROTH, WARWICK, 1882. Telesphoros. The Journal of Hellenic Studies, 3, pp. 

283-300.  

 

ZÂFIR, MÂLIK, 1952. Essai sur l`explication allégorique d`Asklepios, du serpent 

et de Télesphore, Folia pharmaceutica, pp. 32-52.  

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

71 

 

Autores clásicos 

ARÍSTIDES, ELIO, 1989. Discursos sagrados, trad. y notas Mª C. Giner Soria, 

Editorial Akal, Madrid.  

ARÍSTIDES, ELIO, 1999. Discursos sagrados, trad. y notas Juan Manuel Cortés 

Copete, Biblioteca Clásica Gredos, nº 262, vol. V. Madrid. 

ARISTÓFANES, Pluto, trad. y notas Luis Gil Fernández, Biblioteca Clásica 

Gredos, nº 408, Madrid. 

CESAR, 1962. Guerre des Gaules, trad. y notas L. A. Constans, Les Belles 

Lettres, París.  

DION CASIO, 2004. Historia romana, libros I-XXXV, trad. y notas Domingo 

Plácido Suárez, Biblioteca Clásica Gredos, nº 325, Madrid.  

DIONISIO DE HALICARNASO, 1984. Historia Antigua de Roma, libros I-III,  trad. 

y notas Elvira Jiménez y Ester Sánchez, Biblioteca Clásica Gredos nº Gredos, nº 

73, Madrid.  

ESTRABÓN, 1992. Geografía, libros III-IV, trad. y notas  Mª José Meana y Félix 

Piñero Biblioteca Clásica Gredos, nº 169; 2001, libros VIII-X, trad. y notas Juan 

José Torres Esbarranch, Biblioteca Clásica Gredos, nº 289, Madrid. 

HERODIANO, 1985. Historia del Imperio Romano después de Marco Aurelio, 

trad. y notas Juan José Torres Esbarranch, Biblioteca Clásica Gredos, nº 80, 

Madrid.  

HOMERO, 2012. Ilíada, trad. y notas Javier Pérez, Abada Editores, Madrid. 

JUSTINO, 1995. Epítome de las “Historias filípicas” de Pompeyo Trogo, trad. y 

notas José Castro Sánchez, Biblioteca Clásica Gredos, nº 212, Madrid.  

JUVENAL, 2002. Sátiras, trad. y notas Salvador Villegas Guillén, Ediciones 

Clásicas Madrid.  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

72 

 

MARCIAL, 1996. Epigramas completos, trad. y notas Dulce Estefanía, Letras 

Universales, nº 146, Cátedra, Madrid.  

MARINUS, 2002. Proclus ou sur le bonheur, trad. y notas Saffrey-Segonds, Les 

Belles Lettres, Paris. 

PAUSANIAS, 1994. Descripción de Grecia, libros I-II, trad. y notas María Cruz 

Herrero Ingelmo, Biblioteca Clásica Gredos, nº 196, Madrid. 

 

PETRONIO, 1987. Satiricón, trad. y notas Pedro Rodríguez Santidrián, Clásicos 

Alianza Editorial, Madrid. 

 

PÍNDARO, 2002. Odas y fragmentos, trad. y notas Alfonso Ortega, Biblioteca 

Clásica Gredos, Madrid. 

PLINIO, 2002.  Historia Natural, ed. y trad. Josefa Cantó, Isabel Gómez, Susana 

González y Eusebia Tarriño, Letras Universales, Cátedra, Madrid. 

PLINIO, 1998. Historia Natural, libros III-VI, trad. y notas Antonio Fontán et al., 

Biblioteca Clásica Gredos nº 250, Madrid.  

PLUTARCO, 1989. Obras morales y de costumbres (Moralia), vol. 5, trad. y notas 

Mercedes López Salvá, Biblioteca Clásica Gredos, nº 132, Madrid.   

TITO LIVIO, 1993. Historia de Roma desde su fundación, trad. y notas José 

Antonio Villar Vidal, 24, 22, 32, 9, Gredos, Madrid.  

 

Recursos en Internet 

Academia 

https://www.academia.edu/ 

Archivo Iconográfico Fundación LIMC 

http://www.iconiclimc.ch/ 

Biblioteca Digital Europea 

http://www.europeana.eu/portal/ 

Biblioteca Nacional Central de Roma 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

73 

 

http://www.bncrm.librari.beniculturali.it/ 

Biblioteca Nacional de Francia 

http://gallica.bnf.fr/ 

Catálogo de Documentación Universitaria de Francia 

http://www.sudoc.abes.fr/ 

Fototeca de Bienes Arqueológicos de Roma 

http://fotosar.it/ 

Instituto Arqueológico Alemán 

http://zenon.dainst.org/ 

InterClassica 

http://interclassica.um.es/ 

Internet Archive 

https://archive.org/ 

JSTOR Búsquedas 

http://www.jstor.org/ 

Lexicón Iconográfico LIMC Francia 

http://www.limc-france.fr/bases 

Manchester Metropolitan University 

http://libguides.mmu.ac.uk/librarysearch 

Mitología Rápida de Telesforo 

http://en.inforapid.org/index.php?search=Telesphorus%20%28mythology

%29 

Monedas de Asia Menor 

http://asiaminorcoins.com/ 

Monedas Roman Imperial Coins 

http://www.ancientcoins.ca/RIC/index.htm 

Monedas en Wildwinds 

http://www.wildwinds.com/coins/ric/ 

Museos Españoles en Red 

http://en.www.mcu.es/museos/MC/CERES/MuseosEspanoles.html 

Revistas Científicas Persée 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/revue/antiq 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

74 

 

14. ANEXO FIGURAS 

 

 
 

Fig. 1. Relieve de Filipópolis (Plovdiv), II-III d.C. 
Yaso, Panacea, Telesforo, Asclepio, Higea, Epione, Macaón y Podalirio 

Museo Arqueológico de Plovdiv, Bulgaria 
LIMC 1994, VII, 2, p. 605, nº 84. 

 

 

 
 

Fig. 2. Voto a Telesforo por la salud de Trajano, 98-102 d.C. 
Habicht 1969, Die Inschriften des Asklepieions, Altertümer von Pergamon, VIII, 3, n. 125 

Tomado de Perea 2006, p. 171. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

75 

 

 
 
 

Fig. 3. AE16 Pérgamo, Adriano, I d.C., Pollionos magistrado 
Anverso: PERGAMHNWN, Atenea con casco corintio 

Reverso: EPI STR POLLIW, Telesforo 
BMC 231 

 

 

Fig. 4. Principales hallazgos arqueológicos de Telesforo 

Asia Menor, Grecia, Macedonia, Tracia, Dacia, Panonia, Roma 

Tomado de google maps 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

76 

 

 

Fig. 5. AE21, Nicea, Bitinia, 138-161 d.C. 

Anverso: Antonino Pio AVT C  

Reverso: TelesforoC 

Rec Gen 96 
 
 

 
 

Fig. 6. Relieve con jinete tracio y Telesforo 
Stobi, Macedonia Salutaria 

Tomado de Bonanome 2014, fig. 25. 
 

 
 

Fig. 7. Relieve con Jinete encapuchado, Chiusi (Toscana) 

Tomado de Egger 1947, p. 95. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

77 

 

 
 

Fig. 8. Altar votivo de Telesforo, c. 180 d.C. 
Santa Cecilia in Trastevere, Roma 
Tomado de Giglioli, 1951, fig. XXII. 

 
 

 
 

Fig. 9. Altar votivo de Telesforo, c. 160 d.C. 
Abadía de Santa María de Grottaferrata, Roma 

Tomada de Bonanome 2014, fig. 3. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

78 

 

 
 

 
 

Fig. 10. Altar votivo bilingüe de Via Aurelia, Roma 
Tomado de Bruhl 1956, pl. 1, 1. 

 
 
 
 

 
 

Fig. 11. AE3 Constantinopolis, 326-330 d.C. 
Anverso: CONSTANTI-NVS MAX AVG Busto del emperador 

Reverso: SPES PUBLIC Labarum coronado por crismón y clavado en serpiente 
RIC Constantinople, VII, 19.  

 
 

  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

79 

 

 

Fig. 12. Díptico Gaddi en marfil, Roma, 400-410 d.C. 
Tabla izquierda: Asclepio y Telesforo 

Tabla derecha: Higea e Hipnos  
National Museums and Galleries on Merseyside, Liverpool 

www.liverpoolmuseums.org.uk 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

80 

 

 

 
Fig. 13. AE Pérgamo, Misia, 161-180 d.C. 

Triada sanadora: Asclepio, Higea y Telesforo 
www.asiaminorcoins.com 

 
 
 

 
 

Fig. 14. Telesforo de la Gliptoteca de Múnich, I-II d.C. 
LIMC VII, 2, p. 602, 14 

Tomada de Bonanome 2014, fig. 35. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

81 

 

 
 

Fig. 15. Telesforo del mitreo Castra peregrinorum,  San Stefano Rotondo, Roma, II-III d.C. 
Tomado de Lissi Caronna 1986, fig. 36-37. 

 

 
 

Fig. 16. Telesforo de Mantinea 
Tomado de Fougères 1890, p. 597. 

 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

82 

 

 

 

 
Fig. 17. Asclepio y Telesforo, II d.C. 

Galeria Borghese, Roma 
LIMC/ThesCRA: MID9025, SMID9227 

 

 
 

Fig. 18. Asclepio y Telesforo, III-IV d.C. 
Museo Arqueológico de Corinto  

http://purplemotes.net by Douglas Galbi 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

83 

 

 
 

Fig. 19. Asclepio y Telesforo 
Palacio Massimo alle Colonne, Roma 

LIMC/ThesCRA: MID9026, SMID9228: Asklepios 383, Telesphoros 40. 
http://mora.sns.it 

 

 
 

Fig. 20. Asclepio y Telesforo, África proconsular, II d.C. 
Museo del Bardo, Túnez 

LIMC, Asklepios 280; Telesphoros 41. 
http://www.limc-france.fr/objet/989 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

84 

 

 
 

Fig. 21. Relieve votivo tracio a Silvanus con Asclepio, Higea y Telesforo 
Santuario Glava Panega, Tracia II-III d.C. 

Otro análogo de Augusta Trajana, Stara Zagora, Tracia, IGBulg, II2, 1669   
Museo Arqueológico de Sofía 
LIMC 1994, II, 2, p. 668, nº 19. 

 
 

 
 

Fig. 22. Relieve tracio con Asclepio, Higea y Telesforo 
Santuario Glava Panega, Tracia, II-III d.C. 

Museo Arqueológico de Sofía 
IGBulg II, 521 

LIMC 1994, II, 2, p. 668, nº 18. 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

85 

 

 

 
 
 

Fig. 23. Camafeo de ónix con Asclepio, Higea y Telesforo 
Ashmolean Museum, Oxford 

LIMC 1994, VII, 2, p. 604, nº 75. 
 
 

 
 

Fig. 24. Gema de pasta de vidrio con Asclepio, Higea y Telesforo 
Museo Martin von Wagner, Universidad de Würzburg 

LIMC 1994, VII, 2, p.604, nº 76. 
 
 

 
 

Fig. 25. Gema de jaspe rojo con Asclepio y Telesforo 
Museo August Kestner de Hannover 

LIMC 1994, II, 2, p.651, nº 214. 

javascript:window.close();
javascript:window.close();


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

86 

 

 

Fig. 26. Figurita en bronce de Telesforo, posible simulacrum del de Pérgamo 

Excavaciones del Ágora de Atenas, nº 2008.01.0070. 

www.agathe.gr 

 
 

 
 

Fig. 27. Medallón AE43 Pérgamo, M Caerelius Atalo, Estratega, 214 d.C. 

Anverso: Busto del emperador con gorgoneion 

 [AVT KPAT] K MAPKOC AVP ANTWNEINOC 

Reverso: Caracalla saludando de pie con cetro y Telesforo en pedestal 

EPI CTPA M [KAIPEL ATTALOU] en exergo 

BMC Misia 326 var. 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

87 

 

 

 
 

Fig. 28. Ruinas del Santuario de Asclepio en Pérgamo 
Tomado de Bonanome 2014, fig. 32. 

 

 
Fig. 29. Templo de Asclepio (9)  y Templo de Telesforo (11) 

Tomado de Bonanome 2014, fig. 33. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

88 

 

 
 

Fig.30. Altar votivo de Agios Elias, Monte Pentélico, II-III d.C., IG II2, 4531 
Deutsches Archäologisches Institut-Athen, Negativo nº Attika 142 

Tomado de Jones 1978, p. 233. 
 

 
 

Fig. 31. Piedra de Kassel, IG II2, 5433. 
Voto a Telesforo agradeciendo un buen parto de un niño sano 

Tomado de Bonanome 2014, fig. 51. 
  



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

89 

 

 
 

Fig. 32. Telesforo de Amorgos 
Museo Martin von Wagner, Würzburg 

Tomado de Rühfel 1994a, p. 63. 
 

 
 

Fig. 33. Telesforo de Anfípolis, Macedonia 
Museo Arqueológico de Kavala, Grecia 

http://www.europeana.eu 

http://www.tap.gr/tapadb/components/com_jshopping/files/img_products/full_c5fc33ee536414da8f5a110082adff95.jpg


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

90 

 

 
Fig. 34. Telesforo de Stobi, Macedonia 

Tomado de Wiseman 1971, pl. 89, fig. 19. 

 

 
 

Fig. 35. Telesforo con niño, Stobi, Macedonia 
Museo Martin von Wagner, Würzburg 

Tomado de Rühfel 1994a, p. 63. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

91 

 

 

 

Fig. 36. Telesforo de Cicau, Dacia 

Tomado de Bonanome 2014, fig. 16. 

 
 
 

 

 
Fig. 37. AE Hierápolis, Frigia, 244-249 d.C. 

Anverso: Apolo Lairbenos 
Reverso: Higea y Telesforo 

LIMC III, 2, p.382, 16 
RPC 4, n. 9993; BMC Phrygia 236, 57. 

www.asiaminorcoins.com 
 
 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

92 

 

 

Fig. 38. Príapo de Rivery 
 Museo de Picardía, Amiens 

www.wikipedia.org 
 
 

 
 

Fig. 39. Lucerna itifálica en bronce, Atenas 
Museo del Ágora, Atenas 

Tomado de Bolla 2010, p. 57. 
 

https://ancientarmitage.files.wordpress.com/2015/06/priapus-2.jpg


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

93 

 

 
 

Fig. 40. Lucerna itifálica de Atenas  
Museo del Ágora, Atenas 

Rühfel 1994b, p. 871. 
LIMC VII, 2, p. 602, 8.  

 
 
 

 

 
Fig. 41. AE Medallón, Bizia, Tracia, 244-249 d.C. 

Anverso: Filipo I el Árabe  
Reverso: Asclepio, Telesforo, Apolo, omphalos, Higea 

Encima, Tyche y Zeus 
LIMC III, 2, p. 388, 105.  

BMC Thracia 89, 8 
 
 
 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

94 

 

 
 

Fig. 42. Telesforo sedente de la necrópolis de Ostia 
Vaglieri, 1911, en N.S., VIII, 86, fig. 7. 
Tomado de Bonanome 2014, fig. 54. 

 
 
 

 

 
 

Fig. 43. AR55 de la tribu celta Segusiavi, Lyon, 57-27 a.C. 
Anverso: SEGVSIAV cabeza masculina con casco y lanza al hombro 

Reverso: ARVS Hércules de pie con maza en su mano derecha; a su izquierda sobre su 
hombro una pequeña figura sobre un pedestal, con manto y la cabeza desnuda. 

Allen 1980, The coins of the Ancient Celts, nº 335. 
 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

95 

 

 
 

Fig. 44. Genius cucullatus de Moulezan, I a.C. 
Museo de Antigüedades de Nîmes, Francia 
Egger 1932, p. 314 y Verkerk 1998, p. 18. 

www.wikipedia.org 

Fig. 45. Altar votivo de Wabelsdorf, Carintia 
GENIO CVCVLLATO SA(CRVM) 

C(AIVS ) IVVENTIVS SPERATVS ET CORNELIA SECVNDINA VSLM 
Tomado de Egger 1932, p. 312. 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

96 

 

 
Fig. 46. Figurita de ámbar de Aquileia (Aquilea) 

Tomado de Calvi 2004, p. 177, 3. 
 

 
 

Fig. 47. Figurita de ámbar, II d.C. 
http://www.vroma.org  

 
 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

97 

 

 

Fig. 48. Principales hallazgos de Genii cucullati 

Muro de Adriano y Tribu Dobuni 

Tomado de google maps  

 

 

Fig.49.  Muro de Adriano 

Tomado de google maps  

 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

98 

 

 

Fig. 50. Genii cucullati de Luguvalium (Carlisle) 

Tullie House Museum, Carlisle, UK 

www.treasuresofcumbria.org.uk 

 

 

Fig. 51. Genii cucullati de Vercovicium (Housesteads), 220-229 d.C. 
Housesteads Museum, UK 

www.english-heritage.org.uk 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

99 

 

 
 

 

Fig. 52. Relieve de genii cucullati de perfil, Corinium (Cirencester), III-IV d.C. 
Corinium Museum, Cirencester, Gloucestershire, UK 

www.commons.wikimedia.org 

 

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fig. 53. Relieve de genii cucullati con diosa madre, Corinium (Cirencester), IV d.C. 
Corinium Museum, Cirencester, Gloucestershire, UK 

http://www.culture24.org.uk 
www.wikipedia.org 

https://www.google.es/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAcQjRxqFQoTCMXCts6upscCFQs-FAodVQMAhw&url=https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Genii_Cucullati,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg&ei=X7bMVYWXKov8UNWGgLgI&psig=AFQjCNG8SkPVDLI8uvmw_31_TwifCWyghA&ust=1439565473663062


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

100 

 

 
Fig. 54. Genius cucullatus de Cambolagnna (Birdoswald) 

Tullie House Museum, Carlisle, UK 
 
 

 
Fig. 55. Genii cucullati de Sarzeau y de Belné 

Tomado de André 1963, p. 332. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

101 

 

 
Fig. 56. Genius cucullatus en bronce de Augusta Treverorum (Tréveris), II-III d.C. 

Tomado de Egger 1932, p. 314. 
 

 

 
Fig. 57. Grupo de Kärlich 

Rheinisches Landesmuseum, Bonn 
Tomado de Noll 1953, p. 196. 

 
 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

102 

 

 
 

Fig. 58. Figurita en bronce de Asturica Augusta (Astorga) 
Museo de León 

Alfayé 2011, p. 301. 
www.celtiberia.net 

 

 

Fig. 59. Urnas funerarias etruscas, II a.C. 

Tomado de Egger 1947, p. 91-93. 

http://www.google.es/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0CAcQjRxqFQoTCLzs2r-M6sYCFQS5FAod4BEM-A&url=http://brujeriadelcerco.blogspot.com/2014/07/los-misteriosos-seres-encapuchados.html&ei=iR2tVfyDLITyUuCjsMAP&psig=AFQjCNFMgXZGbattwU1dZpFt-c_2RsXNsw&ust=1437494395439283


Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

103 

 

 
Fig. 60. Migraciones celtas, III a.C. 

http://www.temporamagazine.com/los-galatas-celtas-en-el-mundo-helenistico-parte-i/ 
 
 

 
 

Fig. 61. Asia Menor y territorios adyacentes, Imperio Romano 
www.bible-history.com 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

104 

 

 
 

Fig. 62. Figurita de ámbar, Túmulo de Kocakizlar, Frigia 
Tomado de Atasoy 1974, tab. 52, fig. 10. 

 

 
 

Fig. 63. Jinete encapuchado, Frigia-Lidia 
Museo de las Civilizaciones de Anatolia, Ankara 

Tomado de Ehling 2005, p. 163, fig. 1. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

105 

 

 
 

Fig. 64. Estela votiva a Mater Malene con Telesforo, Frigia 
Hughenin Collection 

Tomada de Guarducci 1973, p. 371 
 

 
 

Fig. 65. Relieve votivo de Yazilikaya, Frigia 
Tomado de Bonanome 2014, fig. 22b. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

106 

 

 
 

 
 
 

Fig. 66. ¿Telesforo con diosa madre? 
Museo de las Civilizaciones de Anatolia, Ankara 

Tomado de Ehling 2005, p. 164, fig. 8. 
 
 
 

 
Fig. 67. AE Dionisópolis, Frigia  

Anverso: Julia Domna, IOVLIA DOMNA CEBACT 
Reverso: Deméter con dos antorchas y Telesforo 

DIONUSOPOLEITWN CARHS B ANEQHKEN 
BMC 21 

 
 

 

 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

107 

 

15. ÍNDICE DE FIGURAS 

 

1 Relieve de Filipópolis con la familia de Asclepio. 

2 Voto del arcarius Hermes Pergameno por la salud de Trajano. 

3 Primeras monedas de Pérgamo con Telesforo. 

4 Mapa de hallazgos arqueológicos de Telesforo. 

5 Moneda de Nicea (Bitinia) con Telesforo, como dios de Nicea. 

6 Relieve con Jinete tracio y Telesforo. 

7 Jinete encapuchado, Chiusi (Toscana). 

8 Telesforo de Santa Cecilia en Trastevere, Roma. 

9 Telesforo de la Abadía San Nilo en Grottaferrata, Roma. 

10 Cipo funerario de Vía Aurelia, Roma. 

11 Moneda de Constantino en el declive de Asclepio. 

12 Díptico Gaddi con la última representación cronológica de Telesforo. 

13 Moneda con la tríada sanadora Asclepio-Higea-Telesforo. 

14 Telesforo de la Gliptoteca de Múnich. 

15 Telesforo del mitreo Castra peregrinorum, Roma. 

16 Telesforo de Mantinea, Grecia. 

17 Asclepio (tipo Giustini) con Telesforo, Galería Borghese, Roma. 

18 Asclepio (tipo Giustini) con Telesforo, Museo Arqueológico de Corinto.  

19 Asclepio (tipo Pitti) con Telesforo, Palacio Massimo alle Colonne, Roma.  

20 Asclepio (tipo Tunis) con Telesforo, Museo del Bardo, Túnez. 

21 Relieve votivo tracio con Telesforo a la derecha. 

22 Relieve votivo tracio con Telesforo arriba. 

23 Camafeo de ónix, Ashmolean Museum, Oxford. 

24 Gema de pasta de vidrio, Museo Martin von Wagner, Würzburg. 

25 Gema de jaspe rojo, Museo August Kestner, Hannover. 

26 Telesforo en bronce de Atenas, probable simulacrum del de Pérgamo. 

27 Medallón conmemorativo de la visita de Caracalla a Pérgamo. 

28 Ruinas del Santuario de Asclepio en Pérgamo. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

108 

 

29  Plano del Santuario de Asclepio en Pérgamo. 

30 Estela votiva de Agios Elias atribuida a Arístides. 

31 Piedra votiva de Kassel por un buen parto y niño sano. 

32 Telesforo de Amorgos, Museo Martin von Wagner, Würzburg. 

33 Telesforo de Anfípolis, Macedonia. 

34 Telesforo de Stobi, Macedonia. 

35 Telesforo acompañando a niño, Stobi, Macedonia. 

36 Telesforo de Cicau, Dacia. 

37 Moneda de Hierápolis con Apolo Lairbenos, Higea y Telesforo. 

38 Príapo de Rivery, Museo de Picardía, Amiens. 

39 Lucerna itifálica con capucha articulada. 

40 Lucerna itifálica de presunto Telesforo, Atenas. 

41 Medallón de Bicia (Tracia) con Telesforo y otras deidades. 

42 Telesforo sedente de la necrópolis de Ostia. 

43 Moneda de la tribu gala Segusiavi. 

44 Genius cucullatus de Moulezan, Museo de Antigüedades de Nîmes. 

45 Altar votivo a “Genio cucullato” de Wabelsdorf, Carintia. 

46 Figurita de ámbar de Aquilea. 

47 Figurita de ámbar. 

48 Mapa de hallazgos de genii cucullati en Britania. 

49 Mapa del Muro de Adriano 

50 Genii cucullati de Carlisle, Tulie House Museum, Carlisle, UK.  

51 Genii cucullati de Housesteads, Housesteads Museum, UK. 

52 Genii cucullati de perfil de Cirencester, Corinium Museum, UK. 

53 Genii cucullati con diosa madre de Cirencester, Corinium Museum, UK. 

54 Genius cucullatus de Birdoswald, Tulie House Museum, Carlisle, UK. 

55 Genius cucullatus de Sarzeau y Belné, Francia. 

56 Genius cucullatus de Tréveris, Alemania. 

57 Genii cucullati de Kärlich, Alemania. 

58 Genius cucullatus de Astorga, Museo de León. 



Arnal, R. En torno al dios Telesforo y su presunta relación con los genii cucullati celtas.                    

Trabajo Fin de Máster. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza. 2015. 

109 

 

59 Urnas etruscas con demon psicopompo, II a.C. 

60 Migración celta siglo III a.C. 

61 Mapa de Asia Menor y territorios adyacentes. 

62 Figurita de ámbar de Kocakizlar, Frigia, I a.C. – I d.C. 

63  Jinete encapuchado de Frigia-Lidia. 

64 Estela votiva a Mater Malene con Telesforo. 

65 Estela votiva de Yazilikaya, Frigia, III d.C. 

66  Estela de Anatolia con Telesforo y diosa madre, II-III d.C. 

67 Moneda de Dionisópolis con Deméter y Telesforo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


