s Universidad
1801  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

La Filosofia del Encuentro

Autor/es

Guillermo Lairla Gonzalez

Director/es

Luisa Paz Rodriguez Suarez

Facultad de Filosofia y Letras/ Grado en Filosofia

ARo 2015

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

INDICE

INTRODUCCION. ... Pg.2
EL MATERIALISMO DEL ENCUENTRO............ooiiiiiiiiiiiiiiiiie e, Pg.5
LA FILOSOFIA DEL ENCUENTRO EN EL MATERIALISMO DE
DIDEROT . ... .ottt Pg. 10
LA FILOSOFIA DEL ENCUENTRO A LA LUZ DEL PENSAMIENTO DE
BERGSON: INTELIGENCIA Y DURACION............ooiiiiiiiieiiiiiie e Pg. 17
EL SER-EN-EL-MUNDO DE LA FENOMENOLOGIA: LA FACTICIDAD DEL
ENCUENTRO COMO “GENESIS DEL SENTIDO”............coiiiiiiiiiieeiinnnnn, Pg.25
CONCLUSION ...t Pg. 29
BIBLIOGRAFIA ... .cooiiiiiii e, Pg.33



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

INTRODUCCION

El término filosofia del encuentro es introducido por Althusser en su ensayo La
corriente subterranea del materialismo del encuentro. En este texto Althusser defiende
la tesis de que existe una tradicion materialista que ha permanecido soterrada en la
historia de la filosofia, cuyo trayecto puede sefialarse desde Epicuro y se extiende hasta
pensadores como Maquiavelo, Spinoza, Hobbes, Rousseau, Marx, Heidegger o Derrida.
La exposicion de esta linea historica de autores no sera objeto del presente trabajo; nos
vamos a limitar —con respecto al texto de Althusser— a hablar de las tesis
fundamentales que extrae de Epicuro y que sentaran las bases de esta filosofia del
encuentro. A esta corriente Althusser la denomina “materialismo del encuentro”;
aunque— como se vera— hace uso del término “materialismo” dandole un cierto
caracter provisional, y, por ello, nos serd util para el desarrollo de esta disertacion
considerar que no se trata propiamente de un materialismo o, al menos, que el término

como tal resultara superado en el propio desarrollo de esta filosofia.

Althusser define el “materialismo del encuentro” como un materialismo “de lo
aleatorio y de la contingencia”', que se opone al materialismo de la tradicion
racionalista que— segun Althusser— resulta un materialismo teleoldgico y de la
necesidad: “una forma transformada y encubierta de idealismo.” > Esta corriente
constituye un rechazo a cualquier concepcion teleoldgica, a cualquier filosofia de la

esencia, de la Razon y del Origen como categorias trascendentales. El “materialismo del

1ALTHUSSER, L., “La corriente subterranea del materialismo del encuentro”, en Para un materialismo
aleatorio, (ed.) Pedro Fernandez Lira, Arena Libros, Madrid, 2002, p. 32.
2 .

Ibidem.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

encuentro” postula una realidad que se constituye en el encuentro de contingencias,
antes que cualquier razon y antes que cualquier causa. Althusser pretende llevar la
filosofia hacia el pensamiento de la propia contingencia a través de la cual se
determinan los avatares del devenir, llevandola a la inmanencia del encuentro mismo, en
el que se instauran un Sentido y una Razén que, desde la filosofia del encuentro, se
alumbran ya como un instante del devenir y no como categorias trascendentales. Desde
una perspectiva de este tipo se niega la posibilidad filoséfica de un Todo dado como
principio trascendental u ontologico y, si ha de pensarse algo asi como una “totalidad”,
tan solo se toma en consideracion como caracter de un devenir— de una sucesion de
encuentros, de cambios— que se colma a si mismo en cada instante, en una apertura de
Sentido.

De lo que se va a tratar aqui es de exponer primeramente las ideas
fundamentales del “materialismo del encuentro” (filosofia del encuentro) que Althusser
reivindica para, posteriormente, iluminar estas mismas bases dentro del pensamiento de

varios autores o momentos de la filosofia.

El primer autor al que se va a hacer referencia— siguiendo un orden
cronoldgico— va a ser Diderot. Contrastando las ideas propuestas por Althusser con su
particular materialismo mecanicista, en el que se concibe el mundo como una naturaleza
material, sensible, en la que todo constituye “momentos” de un despliegue necesario® de
azares, Yy en la que no existe, de modo alguno, plan ni Razo6n hacia la que se encaminen
los hechos. En segundo lugar, se revisara la critica que Bergson realiza sobre la
inteligencia como herramienta torpemente dedicada a “mal comprender” la esencia del
devenir, y la idea bergsoniana de la duracion como un devenir de cambio incesante e
imprevisible de novedades, de diferenciacion, en el que cada momento constituye una
apertura— o0 actualizacion— de una realidad plena cuya diferenciacién resulta de
caracter ontoldgico, esto es: un devenir en el que, a través de la facticidad— de la
diferenciacion— se produce una apertura del Ser hacia este mismo devenir, hacia la
duracion. Finalmente, y en relacion a esta “apertura” del Ser que se mencionaba— Yy

que también mencionard Althusser— se hard un pequefio repaso sobre la nocién

3 . . / . . ., . . . ,

Se vera mas adelante en qué sentido para la filosofia del encuentro la idea de la contingencia no sdlo
no resulta incompatible con un cierto “fatalismo”, sino que contingencia y necesidad serdn dos
caracteres del devenir de esta filosofia.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

fenomenoldgica de ser-en-el-mundo como apertura ontoldgica de un Sentido, de un

mundo, en la facticidad, esto es: en el encuentro.

Como se ha advertido al principio de esta breve introduccion, el término
“materialismo” resulta inevitable en la parte que concierne a la exposicion directa de las
ideas del texto de Althusser. Sin embargo, de cuantos autores se han anunciado en el
parrafo anterior— considerando a Heidegger y Merleau-Ponty en lo que concierne a la
fenomenologia— tan sélo a Diderot le corresponde la asignacién inequivoca de
materialista. Por esto, ya que Althusser se muestra cauto en la asignacion del término—
aunque tome la inspiracion directamente del materialismo antiguo— y ya que utiliza
también el término de “filosofia del encuentro”, convendra tener presente que en

cualquier caso se trata de esto: de una filosofia del encuentro.

Vamos entonces, a continuacion, a exponer las tesis fundamentales de esta
corriente que Althusser reivindica en su ensayo La corriente subterrdnea del

materialismo del encuentro.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

EL MATERIALISMO DEL ENCUENTRO

Althusser comienza el texto hablando de la imagen epicurea de la lluvia de
atomos que en el vacio se precipitan sin encontrarse, en caidas paralelas. Esta lluvia
paralela describe en el atomismo de Epicuro el estado previo a la formacién del mundo.
Los 4tomos que en el vacio se precipitan sufren una desviacion (clinamen?) durante su
caida que ocasiona encuentros entre ellos, de los cuales algunos toman consistencia y
surgen, entonces, agrupaciones, amasijos de materia, y, en ultima instancia, las cosas del
mundo y el mundo mismo. En esta breve descripcion se enumeran los cuatro
elementos— simbdlicos— fundamentales del materialismo del encuentro: la lluvia (el

paralelismo, el vacio), la desviacion, el encuentro y la toma de consistencia.

Althusser extrae algunas tesis fundamentales de dos aspectos de esta lluvia
epicurea: el vacio y la desviacion (o clinamen). Del primero de estos aspectos, es decir,
del hecho de que antes de la formacion del mundo preexistiera un vacio en el que los
atomos— en definitiva: los elementos del encuentro— caian en trayectorias paralelas,
considera que se puede extraer ya una tesis fundamental del atomismo de Epicuro. Esta
primera tesis afirma la inexistencia de un sentido anterior, 0 a priori; esto es, la no-
anterioridad del sentido. De esta idea Althusser recoge la importante implicacién de
gue no puede, entonces, haber existido ninguna Razon ni Causa antes de la formacién
del mundo— antes de la formacion de aquello que alberga, precisamente, la idea de
Causa y la propia Razén. EI mundo queda como un hecho consumado en el que se
instaura el reino de la Razon y el Sentido una vez consumado el hecho, y la
consumacion es el efecto de una contingencia, lo que nos lleva al segundo aspecto: la
desviacion (clinamen). De la desviacién extrae Althusser una tesis importante sobre la
contingencia: “Que el origen de todo mundo, y con ello de toda realidad y todo sentido,
sea debido a una desviacién, que la Desviacion y no la Razon o la Causa sea el origen

> De ello se extrae el

del mundo, da una idea del atrevimiento de la tesis de Epicuro.
hecho de la inexistencia previa de nada y de la propia contingencia de su “venir a ser”,
0, como Althusser lo llama, su “toma de consistencia”. Los atomos que se precipitan en

el vacio no tienen todavia méas que una existencia ilusoria o potencial, es solo a partir

*El concepto se encuentra en Lucrecio, como recuperador del epicureismo, pero no aparece
directamente en los fragmentos que se conservan de Epicuro. Cfr. ALTHUSSER, L., “La corriente
subterranea del materialismo del encuentro”, en Para un materialismo aleatorio, (ed.) Pedro Fernandez
Lira, Arena Libros, Madrid, 2002, p. 33.

> Ibid. p.33.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

del encuentro que se produce en sus desviaciones y su toma de consistencia® que vienen
a tener una existencia real, factica. Y en esta toma de consistencia, en este hecho que se
consuma, se instaura— dice Althusser— el reino de la Razén y del Fin, del Sentido y de

la Causa.

Las ideas del vacio epicureo y la desviacion constituyen para Althusser una tesis
sobre la contingencia del origen y, en definitiva, sobre la contingencia de la propia
facticidad. El vacio en el que se suponen las trayectorias paralelas de los elementos del
encuentro no seria del todo una nada respecto del encuentro y la toma de consistencia, Si
no fuera una desviacién, una contingencia, lo que da lugar al encuentro; esto es, si en
lugar de una desviacion infinitesimal (indeterminada, ya que no hay determinaciones
antes de la toma de consistencia) tuviéramos en el origen del encuentro un motivo, una
razon o una causa, seria esta razon lo que habria en lugar de un vacio. No es el aspecto
fisico del vacio lo que le interesa a Althusser, sino su aspecto ontoldgico: nada del ser
que resulta en el encuentro se encontrdé jamas en los prolegdémenos de su toma de
consistencia, y los elementos del encuentro no tienen mas que una existencia previa
ilusoria que se alumbra sélo a posteriori cuando el hecho se consuma. Sobre este
aspecto de la nada ontoldgica previa al ser que resulta y sobre la determinacion de la
posibilidad previa de este ser que resulta volveremos cuando hablemos de Bergson.

En definitiva, la filosofia del encuentro constituye un profundo rechazo a
cualquier esencialismo, cualquier finalismo; un rechazo, incluso, a la Razén y al Origen
como objetos transcendentales de la filosofia. EI Origen, la Razén, el Sentido, como
enunciados fundamentales de la filosofia quedan desplazados a la inmanencia del
encuentro y la toma de consistencia. “No hay comienzo— dice Althusser— porque
nunca ha existido nada antes que cualquier cosa.”’” Y con esto no se refiere Althusser a
que nada en el mundo haya tenido jamas su vez primera, sino que, doquiera que la
tuviera, no puede pensarse esto como un origen teleoldgico, racional, que responde a un
fin; el factum que es el hecho del venir a ser de cualquier cosa— su toma de
consistencia— deberia ser pensado, mas que como un origen, como la facticidad de una
contingencia®. Cuando Althusser dice que “nunca ha existido nada antes que cualquier

cosa” quiere decir que el encuentro que tiene lugar y toma consistencia no ha sido jamas

6 . , . . ,

El encuentro bien podria no tomar consistencia y, por ende, no dar lugar a nada, o a un efimero.
7 .

Ibid. p. 55.
8 . . . .

El clinamen ilustra esta contingencia.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

precedido por nada mas que por el “paralelismo” de los elementos que lo conforman; es
decir, ninguno de los elementos del encuentro podria tener una pre-existencia como tal,
ya que solo se determinan como elementos del encuentro— como parte de un orden—

cuando el hecho se consuma’.

“Y todo encuentro es aleatorio en sus efectos, dado que nada en los
elementos del encuentro perfila, antes de este encuentro mismo, los contornos y las
determinaciones del ser que saldrd del él. [...]JEsto significa que ninguna
determinacion del ser resultado de la toma de consistencia del encuentro estaba
perfilada, ni siquiera esbozada, en el ser de los elementos que concurren en el
encuentro, sino que, por el contrario, toda determinacion de estos elementos no es

asignable mas que en la mirada atrds del resultado sobre su devenir, en su

recurrencia.”*®

En el lugar del Origen y la Razdn se sitia una contingencia transcendental del
Sentido del mundo, de la Razén de los hechos. Althusser considera que Heidegger
rechaza, del mismo modo, toda cuestion sobre el origen al restaurar una contingencia
transcendental del mundo en el que somos arrojados, y el cual remite a una apertura del
ser (ex -sistere; “estar fuera de”) mas alla de la cual nada puede ser buscado. Una
apertura, un ser-en-el-mundo que ordena cualquier sentido posible. Sobre la idea
fenomenoldgica del ser-en-el-mundo volveremos en el ultimo apartado, pero lo que
interesa remarcar ahora es que en el encuentro se forja un sentido, un mundo cuya
trascendencia no puede remontarse méas alld del hecho del encuentro, ya que el
encuentro mismo constituye una apertura del ser a sus determinaciones mismas. Esta
apertura del ser, este ser-en-el-mundo significa que la propia trascendencia del ser se

constituye en la facticidad, en la sucesién de encuentros que se hacen y se deshacen.

No existe propiamente un thelos en la facticidad. La realidad, nuestra historia, no
recorre ningun camino, sino que ella misma lo dibuja en la nada a través de un
desarrollo de contingentes en el que la propia Razon y el propio Sentido no son mas que
un encuentro igualmente contingente. Este mundo no tiene, para Althusser, propiamente
una historia, sino que esta en ella. No existe un sentido de la historia, pero si existe un

sentido en la historia, que nace en el desarrollo de una secuencia de contingentes.

*Enel siguiente apartado se retomara esta idea cuando se hable de Diderot y la maxima: Rerum novus
nascitur ordo.
% 1bid. p. 60.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

Ciertamente este mundo no se nos presenta como un sinsentido, y esto es porque
adquiere sentidos, porque los encuentros, en sus tomas de consistencia, adquieren un
sentido, pero so6lo a posteriori, es decir, que ninguno de sus elementos portaba ya ni este
sentido ni una parte siquiera. Por eso dice Althusser que cualquier determinacion del ser
que resulta, cualquier idea de causa, solamente puede referirse cuando se dirige la
mirada hacia lo ya resultado, a lo que se ha fijado ya como determinacién. Pero cuando
el encuentro toma consistencia, se constituyen las determinaciones y, en definitiva, un
orden. Como dice Althusser: “[...] es un hecho que tenemos que vérnoslas con este
mundo y no con otro, [...]”*". Y este mundo se nos aparece como sujeto a “leyes”, o,
mejor dicho, como sujeto a una cierta regularidad. De este regularidad aparente surge en
nosotros la tendencia a refugiarnos— por mera conveniencia— en el examen de las
regularidades y en la repeticion de las formas'*; sin embargo, la regularidad del hecho
que se ha consumado descansa en una inestabilidad radical: el encuentro puede
revocarse en cualquier momento sin atenerse a ninguna razon, ni a ninguna regularidad

de las que nacieron con él.

Como hemos visto en el parrafo anterior, una vez consumado el encuentro, es
un hecho que el encuentro se ha producido de determinada manera y no de otra; esto es,
una vez consumado el hecho se determina como necesario de una vez para todas. De
esta manera, la contingencia no se basa aqui en la nulidad de lo necesario, sino que este
devenir de encuentros contingentes constituye un devenir necesario a la vez que
contingente; y es que lo necesario no es otra cosa que aquello que es sin poder ser de
otra manera, aunque haya resultado tal por una contingencia. Como dice Althusser:
“[...] hay que pensar la necesidad como devenir-necesario del encuentro de

contingentes.”*> Lo que no podria existir nunca es una necesidad a priori.

“/En qué se convierte- dice Althusser- en estas circunstancias la filosofia?””** En
una filosofia del vacio; el materialismo del encuentro hace un “vacio filosofico”. La
filosofia ya no puede ser el pensamiento fundamental sobre aquellas categorias
trascendentales de Razon, de Fin o de Sentido; sino que, esta vez, el Unico objeto
trascendental que la filosofia puede darse legitimamente es, precisamente, el vacio, la

nada, en definitiva: la contingencia. Esta filosofia es aquella que piensa el hecho de la

11 .
Ibid. p. 61.
2 Sobre esta tendencia volveremos mas abajo, cuando hablemos de Bergson.
13 .
Ibid. p. 60.
YIbid. p. 34.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

contingencia de todo cuanto es y de todo cuanto pudiera adquirir un sentido. No se trata
de negar que exista la razon como tal, ni de negar que exista un sentido enunciable para

las cosas, sino que se trata de desvelar el trasfondo contingente sobre el que descansan.

En definitiva, podemos decir ya que la principal tesis— y la que mas nos
interesa extraer— de la “filosofia del encuentro” es que la realidad se constituye en un
devenir de encuentros de contingentes, cada uno de los cuales no podria portar a priori
ni un solo rasgo de la toma de consistencia— cuya determinacion ocurre solo a
posteriori— y que, por lo tanto, no puede considerarse filos6ficamente ninguna
anterioridad del Sentido de la realidad. Althusser niega la posibilidad filosofica de la
Causa a priori y, por tanto, de la razon del Origen. La filosofia transcendental se

encuentra, entonces, con el vacio epiclreo: con una ausencia de Razon.



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

LA FILOSOFIA DEL ENCUENTRO EN EL MATERIALISMO DE
DIDEROT

Muchas de las ideas que Althusser pone de relieve en su enunciacion de este
“materialismo del encuentro” pueden encontrarse- y de eso Se trata en este apartado- en
el desarrollo filoséfico del particular materialismo de Denis Diderot. La imagen de la
lluvia de atomos, la idea de la desviacion (clinamen), el encuentro entre los atomos que
conforman el mundo y sus desencuentros son ideas que Diderot conocia bien de primera
mano, ya que él mismo se encargd de revisar la traduccion que del De Rerum Natura
hizo Logrange antes de que fuera publicada en 1769. Asi, la inspiracién epiclrea que
recoge Althusser para el “materialismo del encuentro”, se hace patente en Diderot y en
su particular filosofia, que muestra, como veremos, profundas semejanzas con la

filosofia que reivindica Althusser.

Por otra parte, las ideas que aqui vamos a recoger de Diderot se encuentran
mayormente expresadas en tres de sus obras, todas ellas obras literarias que, aunque
son, sin duda, filoséficas, expresan su filosofia a través de narraciones y conversaciones
ficticias cuya riqueza literaria hace, en ocasiones, que sus palabras resulten
insustituibles por una simple explicacion. La mejor exposicion de su materialismo
mecanicista la constituye la obra de El sueiio de D’Alembert, en la cual se desarrolla
todo un diadlogo imaginado entre varios personajes reales: el propio Diderot,
D’Alembert, Bordeu y Mademoiselle De 1’Espinasse. La mayor parte del didlogo
consiste en el delirio o ensofaciéon en que queda sumido D’Alembert tras conversar
sobre el mundo, en términos filoséficos, con Diderot- ensofiacion que sirve al propio
Diderot, como autor, para hacer decir a D’Alembert cosas que quiza él nunca diria. De
I’Espinasse juega el papel de una credulidad racional, cuerda y mesurada que debe ser
persuadida por aquellas ideas que, pareciendo ensofiaciones 0 quimeras, resultan ser
mas cabales que su propia cordura; Bordeu serd quien medie, a través del razonamiento,
a favor de los “disparates” que aturden a D’Alembert y que ha tomado directamente de
su conversacion con el filésofo (Diderot). Aunque en esta obra se recogen
practicamente la totalidad de las ideas que vamos a desarrollar, en Carta sobre los
ciegos para uso de los que ven se pueden apreciar ideas semejantes. Finalmente, en
Jacques el fatalista, a través del personaje central de Jacques, Diderot expresa un

fatalismo en torno a la idea de necesidad y determinacion de las causas que recuerda a la

10



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

idea de la determinacion a posteriori que ya hemos mencionado con Althusser, asi

como la idea de un “devenir-necesario” de contingentes.

*k*k

Diderot desarrolla un materialismo de los cuerpos sensibles, en el que concibe
que hasta el ultimo punto de materia que se halla en el mundo siente y padece. Por este
mismo motivo, un agregado de materia sensible es, precisamente, un ser sensible. No
hay mayor causa para el hombre, no es esta vez una suerte de ens cogitans cuya esencia
es la misma transcendencia del cogito, sino que para Diderot el hombre y su conciencia
estan hechos de la misma “pasta” que compone hasta el Ultimo dtomo de materia. En el
articulo “Hobbes” de la Encyclopédie dice Diderot: “pienso, luego la materia puede
pensar.”™ Diderot, con su filosofia, se deshace de la idea de una Razén trascendental: si
hay una Razdn, si hay algo asi como un cogito, solo puede ser desde la inmanencia—y,

como veremos, la inmanencia respecto de un mundo sujeto a revoluciones.

En el materialismo de Diderot el encuentro se produce entre &tomos que no son
otra cosa que materia sensible, y la vida no consiste en una complejidad mayor: tan sélo
en agrupaciones que adquieren, a través del encuentro, una sensibilidad comin que se
pierde cuando el agregado se disuelve, de nuevo, en particulas sensibles que habréan de

volver a agruparse.

“Y aquel— dice Diderot— que expusiera a la Academia el progreso de la
formacion de un hombre o de un animal no emplearia mas que agentes materiales,
cuyos efectos sucesivos serian un ser inerte, un ser que siente, un ser que piensa, un
ser que resuelve el problema de la precesion de los equinocios, un ser sublime, un
ser maravilloso, un ser que envejece, que languidece, que muere, un ser disuelto y

devuelto a la tierra vegetal.”*®

Diderot utiliza la alegoria de un enjambre de abejas que llega a componer un
individuo Unico, y compara el mundo con un gran panal. Alguien que no hubiera visto
componerse al enjambre juzgaria— dice Diderot— que se trata de un ser con cientos de
cabezas y millares de alas y patas, cuando, en realidad, es un individuo compuesto por

partes que se componen cada una de un Unico par de patas, un Unico par de alas, y una

' Citado por Javier Moscoso en “Los suefios de la razén: Diderot entre les lumiéres y les ténébres” en:
DIDEROT, D., El suefio de D’Alembert, Compaiiia Literaria, Madrid, 1996, p. 22.
1e DIDEROT, D., El suefio de D’Alembert, Compaiiia Literaria, Madrid, 1996, p. 110.

11



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

sola cabeza'’. Es decir, que alguien que no asiste al encuentro observara las partes como
subsumidas bajo la légica del todo que, tras el encuentro, parecen formar, como si las
partes hubieran sido desde siempre partes del todo; pero lo cierto es que no hay mas que
el encuentro de individuos, a-tomos, que sélo tras el encuentro pueden ser tomados

como partes.

Las ideas epicUreas de una nada previa y de una sucesiva union de “partes”
encuentran, nuevamente, expresion en el planteamiento materialista de Diderot: “Nada
al principio— dice D’Alembert en la conversacion— después un punto viviente... A
ese punto viviente se le une otro, y otro mas; y por esas uniones sucesivas resulta un ser,
uno; pues yo soy uno, de eso no sabria dudar.”*®*He aqui, entonces, el fendmeno de la
[luvia epicurea. Un ser sensible tiene lugar a partir de un agregado de materia sensible—
de un encuentro y una toma de consistencia—, a esta sensibilidad comdn le es propia la
organizacion de la memoria y asi es como, por la ligazon de la historia en que se
convierte su propia vida, este amasijo de materia sensible desarrolla una conciencia® de
si, siendo capaz, en definitiva, de pensar. Tiene lugar entonces un momento de delirio:
“Hay un momento de delirio— dice Diderot— en el que el clavecin sensible ha pensado
que él era el unico clavecin que hubiera en el mundo y que toda la armonia del universo
pasaba por é1.”?° El clavecin sensible no es mas que una alegoria que Diderot emplea en
la conversacion para mostrar la tendencia humana a medir todo a su imagen, y mostrar
cémo todo ser, cual fuera el cuerpo que adoptara esta misma sensibilidad, desarrollaria
la misma tendencia. Asi nace el sofisma del efimero: “Es el de un ser pasajero— dice
Diderot— que cree en la inmutabilidad de las cosas.”*' Sofisma que Diderot ilustra
maravillosamente recurriendo a la rosa de Fontenelle, segun la cual los jardineros

habian de ser inmortales, pues jamas habia visto morir a uno.

Frente al sofisma del ser efimero que juzga inmutables las cosas que no cambian
en su fugaz lapso de tiempo, Diderot apuesta por un mundo en continua transformacion:
un mundo cuyas formas no permanecen demasiado tiempo sin desfigurarse en formas

completamente distintas.

Y Cfr. Ibid. p. 149.

'8 Ibid. p. 144.

' para Diderot la conciencia se encuentra en el centro comun de todas las sensaciones. Cfr. Ibid. p. 241.
% 1bid. p. 129.

Y Ibid. p. 169.

12



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

“;Qué es ese mundo sefior Holmes? Un compuesto sujeto a revoluciones
que indican todas ellas una constante tendencia a la destruccion; una répida
sucesion de seres que se siguen entre si, se empujan y desaparecen, una simetria
pasajera, un orden momentaneo. Os reprochaba hace un momento que estimabais

la perfeccidn de las cosas por vuestra capacidad, y os podia acusar ahora de medir

su duracion por la de vuestros dias.”*

Diderot nos habla, en otro momento, de la gota de agua de Needham??, en la que
todo sucede en un abrir y cerrar de 0jos, en la que los diminutos animaculos se suceden
y se transforman, y la compara con el mundo, en el que el mismo fendmeno
simplemente dura un poco mas. En el mundo todo comienza y acaba sin cesar, un orden
se disuelve y deja paso a otro orden que quizad no dure mas de un instante— tal vez no
tome consistencia—, 0 quiza lo suficiente para que un ser inteligente y efimero se haga
a él. Rerum novus nascitur ordo. Tal es el principio eterno para Diderot: el nacimiento
de las cosas trae consigo un nuevo orden; y tal es la condicion de este mundo para
Diderot: un mundo que cambia a merced de los azares, en el que habita una sucesion de
formas de las cuales solo algunas perseveran y todas terminan pasando. “;Quién sabe—
dice D’Alembert— si ese bipedo deforme, que no mide més de cuatro pies, que se llama
hombre incluso en la vecindad del polo, pero que no tardaria en perder su nombre si

llegara a deformarse todavia un poco mas, no es la imagen de una especie que pasa?”**

Y en medio de tanto cambio existe, sin embargo, para nosotros la apariencia de
un mundo estable, regido por leyes que se pueden examinar y cuyo conocimiento nos
dota, no sélo de capacidad interpretativa, sino que de una cierta capacidad proyectiva
también. Pero esto sélo es el efecto de una pequefia perspectiva: la de un ser que vive
por un instante en comparacion con la eternidad de los tiempos. “A través de todas las
vicisitudes— se pregunta D’Alembert— que he soportado en el transcurso de mi

duracion, sin tener quizas ahora ni una molécula de las que traje al nacer, ;cOmo es que

2 El fragmento es una parte de la conversacion entre dos personajes, Saunderson- ciego de nacimiento
y gedmetra- y el ministro Gervas Holmes, que Diderot narra en Carta sobre los ciegos para uso de los
que ven. Saunderson recibe, en su lecho de muerte, la visita del ministro y conversan sobre los posibles
origenes del mundo. DIDEROT, D., Carta sobre los ciegos para uso de los que ven, en Carta sobre los
ciegos seguido de Carta sobre los sordomudos, Pre-Textos, Letras Diferentes, Valencia, 2002, p. 46.

% John Needham fue un bidlogo inglés del siglo XVIII que se dedicé a estudiar, a través del microscopio,
la generacion y descomposicion de los organismos vivos. Realizé un famoso experimento en 1748 segun
el cual creyé poder demostrar la generacidn espontanea de animaculos contenidos en liquido
fermentado. Cfr. “Needham, John Turberville” en: Diccionario enciclopédico Salvat Universal, XV, Salvat
Editores, Barcelona, 1981, p. 85.

2 DIDEROT, D., El suefio de D’Alembert, Compaiiia Literaria, Madrid, 1996, p. 166.

13



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

sigo siendo yo para los otros y para mi?”>> Bordeu le contesta que es asi por la
memoria, pero también por la lentitud de las vicisitudes— una lentitud relativa a nuestra
existencia, se entiende. E igual que uno se identifica a si mismo a través de la lentitud
de las vicisitudes, identifica al mundo, de manera suficientemente reconocible, a través
de las mismas vicisitudes. Pero si las vicisitudes sucedieran en un abrir y cerrar de 0jos,
como suceden para nosotros en la gota de agua de Needham, el cambio de unas formas
a otras se nos presentaria como la destruccion de unas y el nacimiento de otras, nada
parecido a un proceso de cambio sobre una misma identidad, ni siquiera sobre un
mismo sentido u orden. “Si hubierais pasado en un abrir y cerrar de ojos— dice
Bordeu— de la juventud a la decrepitud, habriais sido arrojado en este mundo como en
el primer momento de vuestro nacimiento; no hubierais sido vos mismo ni para vos ni

. . 2
para otros que tampoco hubieran sido ellos para vos.”*®

En definitiva, Diderot nos muestra un mundo que se ensaya a Si mismo a traves
de una infinidad de momentos, a través de una infinidad de efimeros cuyo orden perece
con ellos, y no reserva para la existencia humana un momento privilegiado: la Razon, el
Sentido, no podrian se categorias trascendentales; sélo un ser que siente y que, a través
de su duracion en las vicisitudes, termina pensando. No hay una Razén en el mundo, tan
solo el momento de la razdn. No hay un thelos en este mundo de materia sensible, s6lo
agrupaciones, encuentros, que dan lugar a formas que perduran y perecen en nuevas
formas. Sin embargo, como cuando Althusser decia que “es un hecho que tenemos que
vérnoslas con este mundo y no con otro”, Diderot concibe una necesidad de las formas
que acaecen en el devenir azaroso: una vez que suceden las cosas no podrian resultar de
otra manera, y se iluminan por siempre como resultado necesario de una concatenacion

de causas contingentes.

“Creia— dice Diderot sobre Jaques el fatalista— que un hombre se
encaminaba tan necesariamente a la gloria 0 a la ignominia como una bola que
tuviera conciencia de si misma seguiria la pendiente de una montafia; y que, si nos
fuera posible conocer el encadenamiento de las causas y los efectos que

constituyen la vida de un hombre desde el momento de su nacimiento hasta su

> Ibid. p. 228.
*®Ibid. p. 228.

14



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

Gltimo suspiro, nos quedariamos convencidos de que no ha hecho sino lo que era

necesario hacer.””’

El fatalismo de Diderot no es en absoluto un determinismo teleol6gico; aunque
el personaje de Jacques el fatalista no pare de repetir que “todo lo que nos ocurre de

bueno y de malo aqui abajo estaba escrito ahi arriba”*®

, no refiere con eso a otra cosa
que lo que acabamos de leer: cuando los azares acaecen adquieren una determinacion,
una significancia en un mundo determinado y entonces, solo después del
acontecimiento, podria parecer que todo trascurre a lo largo de un devenir preformado;
sin embargo, siempre estamos en el instante de después, siempre miramos desde alguna
determinacion. Cuanto sucede en el desarrollo de lo que tiene lugar resultaria una
evidencia—segun dice Diderot en la Gltima cita— para un observador omnisciente que
dirigiera su mirada hacia todo lo pasado, incluido el instante anterior a su mirada. De
nuevo la idea— que ya vimos con Althusser— de que cualquier determinacion de los
hechos solo es tal a posteriori, pero que, sin embargo, hunca podria no ser tal. No existe
un sentido de las cosas previo a ellas mismas— rerum novus nascitur ordo— sino que
tiene lugar junto a ellas, y, en tanto que tal, aquellas cosas siempre habran de ser
contingentes. He aqui el desarrollo de los acontecimientos del mundo como el

despliegue de un azar necesario®.

Diderot considera que asegurar que algo es y podria haber sido de otro modo no
es nada distinto a asegurar que algo es y que no es ese algo mismo. De esta forma
resuelve bajo una simple méxima toda cuestion moral y, en definitiva, la cuestion de la
libertad: Operari sequitur esse. Para Diderot la voluntad nace siempre de algin motivo
interior que se fundamenta en alguna reminiscencia, alguna impresion presente o, quiza,
alguna proyeccion sobre el porvenir. Y asi, todo cuanto hacemos no resulta ser para
Diderot otra cosa que el efecto necesario de la causa Unica que SOmMOS NOSOtros
mismos— efecto, a su vez, de innumerables causas—, puesto que es uno mismo el que
actua, de lo contrario habria que suponer que es otro el que actta. El problema de la

libertad no es tal para Diderot, simplemente enuncia este particular fatalismo en el que

2 DIDEROT, D., Jacques el fatalista, Gredos, Biblioteca Universal, Madrid, 2002, p. 225.

% Ibid. p. 57.

*® No obstante, cabria sefialar un pequeiio matiz que se encuentra en la nocién “fatalista” que tiene
Diderot de la necesidad y que no podria sefialarse en Althusser al respecto de lo mismo: Diderot
explicita su comprensidon mecanicista del devenir cuando, como hemos visto, enuncia que bajo el
conocimiento de todas las causas, hasta la mas leve, el desarrollo del devenir adquiriria por si mismo su
propia explicacidn, hallando en ésta misma la justificacion de su caracter necesario.

15



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

las causas se engloban en una totalidad mecanicista cuyos avatares resultan siempre
necesarios, igual que lo resultaria hasta el dltimo engranaje de la maquinaria mas
compleja. Del mismo modo, elimina Diderot cualquier cuestion de transcendencia sobre

la moral.

“[Sobre el autoestima, la deshonra, el remordimiento] Puerilidades— dice
Diderot a través de la voz de Bordeu— fundadas sobre la ignorancia y la vanidad

de un ser que se imputa a si mismo el mérito o el demérito de un instante

necesario.”*

Ni en el fatalismo de Diderot, ni en su mecanicismo, cabria ver una concepcion
teleoldgica, pues, aunque para él cada instante resulte necesario, no hay un proyecto ni
una razon hacia la que se encamine el mundo; la necesidad de cada instante puede
determinarse Unicamente en razon de la concatenacion de sus causas, esto es, siempre a
posteriori. EI materialismo de Diderot comprende el mundo como una totalidad
mecanicista, pero este mecanicismo no privilegia ninguna determinacion. Podria decirse
que, en términos ontoldgicos, valdria lo mismo para Diderot un mundo que se forma y
perece al instante siguiente que otro que perdurase por siglos, pues ninguno de los dos
trazaria nunca ningun plan preformado ni esencia trascendental alguna: ambos
resultarian igualmente contingentes e igualmente necesarios. Y la complejidad de los
procesos, y de las cosas del mundo, que podria llevarnos a pensar en términos
teleoldgicos responde tan sdlo al hecho de la infinidad de causas que se encadenan de
lejos; de aqui nace el sofisma del efimero. El orden que nace en el mundo no responde a
una determinacion previa, sino a una sucesion de azares, de contingencias, que aparecen
y se desvanecen sin cesar hasta que dan con una forma que consiste el instante

suficiente para que un ser proclame el nacimiento de este orden.

“Cuantos mundos estropeados, fallidos, se han disipado, se reforman y se
disipan tal vez a cada instante, en espacios distantes, donde yo no toco nada y
donde vos no veis, pero donde el movimiento continlla y continuara cambiando
amasijos de materia hasta que hayan obtenido algun apafio en el que puedan

perseverar.”!

30 DIDEROT, D., El suefio de D’Alembert, Compafiia Literaria, Madrid, 1996, p. 254.

*' De nuevo otro fragmento de la conversacidén entre Saunderson y el ministro Gervas Holmes. Habla
Saunderson. DIDEROT, D., Carta sobre los ciegos para uso de los que ven, en Carta sobre los ciegos
sequido de Carta sobre los sordomudos, Pre-Textos, Letras Diferentes, Valencia, 2002, p. 46.

16



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

LA FILOSOFIA DEL ENCUENTRO A LA LUZ DEL PENSAMIENTO
DE BERGSON: INTELIGENCIA'Y DURACION

Con Diderot y con Althusser se ha hablado de una perspectiva “materialista”.
Althusser— y ya se ha advertido desde el principio— le asigna al término
“materialismo” un caracter provisional, como una mera solucién al problema
terminologico de lo que, en definitiva, es esta filosofia del encuentro que reivindica. Sin
duda, en Diderot el calificativo es menos confuso. Pero al pasar a hablar de Bergson,
convendria aclarar que no se le pretende incluir en algo asi como una corriente
materialista®®. Sin embargo, como se verd, en el desarrollo de algunas de las ideas
filosoficas de Bergson se encuentran semejanzas con esta “inspiracion” althusseriana de

la filosofia del encuentro.

En Bergson nos encontramos con una concepcion filosofica de la vida como
devenir que trascurre a través del cambio y que, ademas, resulta esencialmente
imprevisible a cada instante. Bergson describe la vida como un flujo de evolucién
creadora que transcurre a través de un cambio incesante de formas nuevas e
imprevisibles; un devenir cuya naturaleza misma es el cambio. Se trata de una
concepcion filosofica que se deshace de cualquier Razon, Sentido o Plan trascendente
respecto de lo que es el propio devenir; es decir, se trata de una perspectiva que afirma
la dispersion, la creacion radical de novedad, frente a un orden teleoldgico, finalista o

mecanicista.

El cambio se define, para Bergson, como la esencia del devenir, como el modo
en que acontece la facticidad. Nada de lo que acontece permanece estable en formas
semejantes ni por un instante, y, asi, las formas- dice Bergson- no resultan ser mas que
la instantanea tomada sobre la duracion, y los estados no resultan ser mas que
tendencias. ¢ Quién o qué se encarga entonces— ya que el mundo se nos muestra como
compuesto por formas y estados— de tomar esta instantdnea de la realidad? La

inteligencia— nos dice Bergson.

Asi pues, la primera tesis de Bergson que nos interesa exponer es la que sigue:

“La inteligencia se caracteriza por una natural incomprension de la vida.”*?

32 si algun calificativo “taxonémico” se le pudiera poner a Bergson, quizd fuera el de “vitalista”. Pero
para nosotros lo mas util es prescindir, de momento, de estos “titulos” filosoficos.
3 BERGSON, H., La evolucidn creadora, Espasa-Calpe, Coleccion Austral, Madrid, 1973, p. 152.

17



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

“Nuestra inteligencia se subleva contra esa idea de la originalidad y la
imprevision absoluta de las formas. Nuestra inteligencia, tal y como la ha
modelado la evolucién, tiene como funcion esencial esclarecer nuestra conducta,
preparar nuestra accion sobre las cosas, prever, para una situacion dada, los
acontecimientos favorables o desfavorables que surgirdn o se derivaran de ella.
Aisla, pues, nuestra inteligencia, instintivamente, en cada situacion, lo que se

parece a lo ya conocido; busca lo igual a fin de poder aplicar su principio de que lo

mismo produce lo mismo.””**

De este modo la inteligencia resulta ciega ante la esencia de la vida, que es el
puro devenir, cuyas formas cambian sin cesar dando lugar a una continua novedad.
Nada de cuanto se despliega en el devenir podria predecirse jamas, y esto es de lo que la
propia inteligencia se defiende; es en este sentido que se caracteriza por una “natural
incomprension de la vida”. La inteligencia y, por tanto, la percepcion, estdn enfocadas
hacia la accion, a una perfecta insercion de nuestro cuerpo en el medio material, 0—
como dice Bergson— “a pensar la materia”®®. Asi, nuestra inteligencia no alcanza a
abarcar la verdadera naturaleza de la vida y las categorias que comunmente utiliza
nuestro pensamiento no podrian aplicarse exactamente a las cosas de la vida. En
definitiva, la inteligencia recompone una imagen simbolica de la realidad, sustituyendo
lo real por el simbolo. La inteligencia se afana en comprender la experiencia como una
sucesion de inmovilidades, como una sucesion de estados discontinuos, que pueden
comprenderse y examinarse en términos de lo ya conocido, y de la que cabe esperar un
cierto grado de previsibilidad. Pero la fijeza que se afana en componer la inteligencia no
resulta ser mas que una conjuncion efimera de movilidades, pues aquello que de veras

es consustancial al mundo y duradero en él es, precisamente, el cambio.

La inteligencia, al analizar la realidad en términos de lo “mismo”, cae en el error
crucial de razonar en términos de “mas” y de “menos”. Bergson se muestra critico con
el planteamiento comin que suele considerarse respecto del no-ser, el desorden o lo
posible. Esto es, Bergson critica las formas de negatividad como fuentes de falsos
problemas. El planteamiento erroneo es pensar que el ser viene a llenar un vacio de no-
ser, 0 que el orden suprime un desorden, incluso que lo real constituye la determinacion

de lo posible. La ilusion que aqui se desarrolla consiste en considerar que el ser y el

*Ibid. p. 38.
> Ibid. p.9.

18



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

orden se preceden a si mismos y al acto que los constituye, considerando que todo nace
de un acto de realizacion de un elemento preformado. Asi, lo que precede al acto es una
negatividad respecto de lo que origina el acto, oponiendo a lo real y al orden algo asi
como una “nada”. De esta manera, la idea de la nada nace de aplicar la l6gica de un
orden a otro orden de naturaleza absolutamente distinta que, en términos de diferencias
de grado— aquellas diferencias que se comprenden dentro de un mismo orden— se
define como nulidad absoluta. En oposicién a este planteamiento, Bergson niega que
pueda hablarse de orden y desorden, y afirma que, mas bien, se trata de Ordenes
distintos que se suprimen?®. El error consiste en ver diferencias de grado donde sélo hay
diferencias de naturaleza, que no pueden implicar nada negativo. En la negatividad
todas las diferencias se funden en una generalidad, en la idea homogénea de un ser o de
un orden, asi, lo que no participa de esta homogeneidad no se admite en sus propios
términos, en su propia naturaleza (en su propia diferencia), sino que se define como
negatividad (en términos de diferencias de grado). Para Bergson la negacion siempre
implica abstracciones demasiado generales que pasarian por alto las diferencias
sustanciales, y en este sentido puede entenderse también una critica a la idea del
desarrollo dialéctico, el cual, como hemos visto, Althusser rechaza como idealismo
encubierto y al cual Bergson acusa de utilizar conceptos demasiado amplios “cual
vestidos que quedan muy holgados™?’. La filosofia del encuentro se basa en la primacia
de la positividad frente a la negatividad, lo que en Bergson se traduce como la primacia

de las diferencias de naturaleza frente a las diferencias de grado.

En definitiva, la negatividad viene de considerar bajo un mismo orden aquello
que lo ha precedido y que se muestra ahora como posible y pensable a priori. Para la
inteligencia las cosas se le aparecen como pensables de antemano, y su posibilidad se le
muestra como preexistente. Pero Bergson considera que mas bien sucede lo contrario, es
decir, que las cosas no resultan pensables mas que a posteriori y que su posibilidad
nunca las podria preceder. Para Bergson lo posible no es mas que “el espejismo de lo
presente en lo pasado.”® Lo posible es la imagen del presente que se arroja sobre el

pasado sélo una vez que se ha producido; e, igualmente, la “nada” que precede al acto

*® Recordemos la maxima que se ha mentado respecto de Diderot: Rerum nuvos nascitur ordo.

3 DELEUZE, G., El bergsonismo, Catedra, Teorema, Madrid, 1987, p. 43.

38 BERGSON, H., Memoria y Vida, (ed.) Gilles Deleuze, Alianza Editorial, El Libro de Bolsillo, Madrid, 1977,
p. 32.

19



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

que origina la realidad que viene a llenar esta “nada”, es tan solo la imagen que de un

orden— o una realidad— se arroja sobre lo pasado.

“A medida que la realidad se crea— dice Bergson—, imprevisible y nueva,
su imagen se refleja tras ella en el pasado indefinido; de este modo encontramos
que fue posible siempre, pero sélo en este momento preciso comienza a haberlo

sido siempre: por eso yo decia que su posibilidad, que no precede a su realidad, la

habra precedido una vez que la realidad aparece.”’

De esta forma, mirando hacia lo pasado, desde lo que ya ha acaecido, se puede
sefialar una direccion, se puede hablar en términos de “mas” y de “menos”, se puede
hablar de un sentido de la marcha, y se puede hablar del proceso como si fuera tal con
arreglo a un fin o un orden; pero sélo cuando aquello que ahora parece haber sido
siempre el fin resulta que es. Por tanto, nunca existio realmente una direccion
determinada a priori, y nunca podria haberse adivinado. No existié nunca un Origen
antes del acto mismo de constitucion. Es el acto mismo el que marca el camino, y no
marca otro que su propio camino. “La vida— dice Bergson— es esencialmente una
corriente lanzada a través de la materia, que saca de ésta lo que puede. Hablando con

propiedad, no hubo nunca proyecto ni plan.”*

Y ya que la vida no opera sin
direcciones, se podria decir que hay “finalidad”— como dice Deleuze al respecto— en
el transcurso de lo real (o que “es un hecho que tenemos que vérnoslas con este mundo
y no con otro”, como decia Althusser), pero no hay algo asi como un “fin” que
supondria tales direcciones hechas y preexistentes; las direcciones son hechas a la par

del acto que las recorre.

Bergson critica el finalismo y el mecanicismo porque ambos suponen la realidad
como una tendencia hacia la realizaciéon de un plan. El desarrollo de esta realizacion se
supone como un proceso con partes, marcado por diferenciaciones de grado, de forma
que cada momento del devenir se considera como una parte de un proceso que se
subsume bajo la logica, o bajo el orden, de un determinado plan desde siempre, 0 para
siempre, trazado. Sin embargo, para Bergson, el proceso carece de partes, pues en el
proceso real s6lo hay diferencias de naturaleza. Un proceso considerado bajo diferencias

de grado, como constituido por partes, adopta la forma de un plan, y por eso puede

39 .
Ibid.
4 BERGSON, H., La evolucidn creadora, Espasa-Calpe, Coleccion Austral, Madrid, 1973, p. 235.

20



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

resultarnos— como dice Bergson— tan maravilloso el origen de una estructura

compleja como, por ejemplo, la del ojo.

“En el fondo de nuestra extraneza se halla siempre la idea de que habria
podido realizarse tan solo una parte de ese orden, de que su realizacion completa es
una especie de don. Ese don creen los finalistas que lo dispensa de una sola vez la
causa final; los mecanicistas, en cambio, creen obtenerlo poco a poco, por obra de

la seleccion natural. [...] En realidad, la causa es mas o menos intensa, pero solo

puede producir su efecto en bloque, de una manera acabada.”*!

Como diria Diderot: el ojo podria ser la imagen de un érgano, de una estructura
que pasa. El resultado total se presta como tal, como acabado, en el instante en que toma
consistencia su orden propio, pero no es mas que un orden que pasa. Para Bergson algo
asi como un Todo no podria estar nunca dado, sino que, si hay un Todo, se actualiza a
cada momento, es decir, se trataria de un Todo instantaneo que no puede prolongarse en
el instante siguiente, “sino que— explica Deleuze— moriria para renacer al instante
siguiente, en un pestafico o escalofrio que siempre comienza de nuevo.”*’ Deleuze
considera que el tema constante del bergsonismo es la confusion que nace de la
asimilacion de las diferencias de naturaleza a las diferencias de grado y que nos hace
creer que todo esta dado, aunque sea de derecho, “aunque so6lo sea bajo la mirada de un

Dios.”®

En oposicion— aunque quizda no sea demasiado acertado hablar de
“oposicion”— a la imagen de la realidad que se forja nuestra inteligencia, Bergson
introduce el concepto de la duracién como tejido mismo de la realidad, que se define
como un devenir de cambio continuo. Deleuze sefiala dos caracteres fundamentales de
la duracion bergsoniana: continuidad y heterogeneidad— ademas de que la define como
condicion de la experiencia. La duracion es, entonces, una multiplicidad de diferencias
de naturaleza, pero, ademas de mdltiple, la duracién es un continuum que carece de
partes. La continuidad como principio fundamental de la duracién no deberia
confundirse con una suerte de argumento dialéctico, ya que hemos visto que Bergson
rechaza la negatividad y ésta constituye un momento fundamental del despliegue

dialéctico. La duracion constituye una serie continua porque el momento siguiente

41 .

Ibid. p. 96.
2 DELEUZE, G., El bergsonismo, Catedra, Teorema, Madrid, 1987, p. 91.
43 .

Ibid. p. 110.

21



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

contiene siempre el precedente, pero no al modo de la dialéctica, como asimilado en una
sintesis que seria el momento siguiente, sino como reanudado: comenzado de nuevo,
actualizado. En esta idea de la duracion como multiplicidad indivisible, o continua,
puede entenderse la idea del Todo que renace a cada instante y que se ha mencionado en
el parrafo anterior. En la duracion hay multiplicidad, pero no hay partes, porque hay tan
solo diferencias de naturaleza (de orden), siendo cada una de ellas el punto en el que
muere y renace la totalidad de la duracion.

Esta concepcion bergsoniana del tiempo, la duracion, resulta distinta— es maés,
radicalmente distinta— a cualquier concepcion lineal del tiempo que nos haga pensar en
una teleologia, o en el despliegue de un Unico proceso constituido por partes que
expresan, cada una de ellas, un caracter determinado de un mismo orden. La relacién
entre pasado y presente resulta aqui bien distinta. En la duracion, sin el pasado el
presente no pasaria. “El pasado y el presente— explica Deleuze— no designan dos
momentos sucesivos, sino dos elementos que coexisten: uno, que es el presente que no
cesa de pasar; el otro, que es el pasado y que no cesa de ser, pero mediante el cual todos

44
los presentes pasan.”

Que lo presente sélo pasa mediante lo pasado quiere decir que lo
pasado s6lo se prolonga actualizandose en lo presente, y se actualiza diferenciandose:
creando novedad. En Bergson el impulso vital es una evolucion creadora que designa la
incesante actualizacion de lo pasado en lineas divergentes de diferenciacion. El pasado
no es un tiempo fosilizado que quedaria atras para el recuerdo arqueolédgico, 0 como
cimiento abandonado de un presente que contintia constituyéndose, sino que viene cada
vez, actualizado, en el instante presente, presentando— valga la redundancia— una
diferenciacion radical. Esto es lo que quiere decir que la duracién, o el devenir en
definitiva, constituya un Todo continuo que muere y nace, con todo su pasado, en cada

presente.

**k*k

Bergson rechaza los métodos tradicionales de la filosofia, que considera
inapropiados, ya que se aplica para la especulacion una forma de pensar que esta
enfocada a la accion: la inteligencia. Bergson realiza toda una critica de la inteligencia a
la que considera torpemente capacitada para comprender el verdadero movimiento de la

realidad y sitla en ella la fuente de todos los malos entendidos de la filosofia. Es decir,

* Ibid. p. 59.

22



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

para Bergson el error no es resolutivo, sino de planteamiento. En oposicion a la
inteligencia, que dirige su acto comprensor hacia la materia, sitia Bergson a la
intuicién, cuyo acto comprensor se dirige, siempre por empatia, hacia la vida, hacia la
duracion. Pero entre ambos términos no existe una relacion de radical dicotomia, ni de
exclusion tampoco, sino que existe, mas bien, una relacion de complementariedad. “Hay
cosas— dice Bergson— que sélo la inteligencia es capaz de buscar, pero que, por si
misma, no hallaria jaméas. Esas cosas s6lo las hallaria el instinto; pero éste nunca las
buscara.”*® Asi pues, Bergson reivindica una nueva forma de conocimiento— en
definitiva, una nueva forma de hacer metafisica— para la que inteligencia e intuicién
trabajen conjuntamente. Este conocimiento— dice Bergson— “si es posible, sera
practicamente inutil, no extendera su imperio sobre la naturaleza, incluso se opondra a
ciertas aspiraciones naturales de la inteligencia; pero si ese conocimiento se lograse,
seria la realidad misma lo que él abarcaria en un definitivo abrazo.”* La filosofia tiene
que ser, para Bergson, un esfuerzo por que la inteligencia se violente a si misma, por ir
contra la inclinacion natural de la inteligencia. Esto es, un esfuerzo por superar la
experiencia misma; llegando a decir, incluso, que la filosofia tiene que ser un esfuerzo

por superar la condicion humana.

En definitiva, interesa aqui quedarnos con la imagen bergsoniana de un devenir
que se despliega en una continua creaciéon de novedades, en una continua
diferenciacion. Un devenir que, ademas, se despliega como un continuum en el que no
podrian separarse partes, estadios, que nos hagan pensar el transcurso como una
determinacion de un proceso prefigurado (finalismo) o que podria haberse prefigurado
antes de su constitucion (mecanicismo). Que los hechos trascurran a través de una
diferenciacion radical (de naturaleza) significa que los hechos resultan contingentes en
tanto que no podria haber existido nunca para ellos una pre-determinacién lineal, esto
es, resultan radicalmente imprevisibles porque nunca fueron posibles mas que a
posteriori, cuando el Todo de la duracion se ha actualizado. Se trata de oponer esta
perspectiva de la duracion a aquella otra, propia de la inteligencia— como dice
Bergson— en la que la realidad viene a transcurrir a lo largo de estados que se suceden
de forma lineal, como colmando su propia ausencia dentro de un mismo orden. Es desde

esta perspectiva desde la que nos interesa pensar el devenir como el despliegue de una

45 BERGSON, H., La evolucidn creadora, Espasa-Calpe, Coleccion Austral, Madrid, 1973, p. 141.
46 .
Ibid. p. 297.

23



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

contingencia que no NS vamos a representar como una mera expresion de posibilidad—
ya hemos visto en qué términos define Bergson lo posible—, sino como una expresion
de inmanencia en el propio devenir, esto es, una expresion de la totalidad que se

actualiza a cada instante en tanto que dura.

24



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

EL SER-EN-EL-MUNDO DE LA FENOMENOLOGIA: LA
FACTICIDAD DEL ENCUENTRO COMO “GENESIS DEL SENTIDO”

Un problema fundamental para la fenomenologia es comprender como es

47 un mundo. Esta filosofia— o método filos6fico— se interesa

posible “experienciar
por la conciencia en tanto que descubridora de un mundo. Merleau-Ponty define la
fenomenologia como una “filosofia que re-sitla las esencias dentro de la existencia y no
cree que pueda comprenderse al hombre y al mundo més que a partir de su
facticidad.”*® Asf pues, el primer gran rechazo de la fenomenologia es hacia la idea de
la realidad como dada por si misma. Husserl considera que existe una cierta “actitud
natural” realista, que consiste en considerar la realidad como situada en un exterior,
esperando a ser descubierta. A este respecto considera un primer paso en el método
fenomenolodgico: poner en suspension esta “actitud natural”, de caracter dogmatico,
hacia lo real. En esto consiste la epojé fenomenoldgica*, en una suspension— no un
escepticismo— de una actitud dogmatica hacia la realidad que toma siempre al mundo
por supuesto. Para la fenomenologia, la experiencia no se constituye en una actitud
puramente receptiva, sino que consiste en un proceso de determinacion de algo asi como
un mundo; lo que no hace referencia a ninguna “creacién” de un mundo, sino al proceso
que hace posible la manifestacion de los objetos™. Y asi, introduce Husserl el segundo
paso en el método fenomenoldgico: la reduccién fenomenolégica, que desplaza el
interés fundamental sobre “qué” son las cosas hacia el “cémo” aparecen en la
experiencia. La fenomenologia constituye una perspectiva filoséfica que se dirige hacia
la experiencia, hacia una conciencia que se encuentra siempre en situacién. La nocion
de intencionalidad de la conciencia significa en fenomenologia que la conciencia
siempre es conciencia de algo, que la conciencia siempre se dirige hacia algo y, en

definitiva, hacia un mundo.

¥ “Experienciar” es un neologismo que la traductora utiliza para traducir el verbo inglés to experience en
lugar de “experimentar” para evitar una asimilacion semantica hacia el término “experimento”.
GALLAGHER, S. & ZAHAVI, D., La mente fenomenoldgica, (trad. Marta Jorba), Alianza Editorial, Madrid,
2013.

8 MERLEAU-PONTY, M., Fenomenologia de la percepcion, Ediciones Peninsula, Serie Universitaria,
Barcelona, 1975, p. 7.

9 cfr. GALLAGHER, S. & ZAHAVI, D., La mente fenomenoldgica, Alianza Editorial, Madrid, 2013, p. 50.

*% Como dice Merleau-Ponty: “La realidad esta por describir, no por construir o constituir.” MERLEAU-
PONTY, M., Fenomenologia de la percepcion, Ediciones Peninsula, Serie Universitaria, Barcelona, 1975,
p. 10.

>t Cfr. GALLAGHER, S. & ZAHAVI, D., La mente fenomenoldgica, Alianza Editorial, Madrid, 2013, pp. 48-
56.

25



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

Esta preocupacion por el modo en cdmo se experiencia— se vive— un mundo
adquiere una importancia central en el pensamiento de dos de los autores fundamentales
de la fenomenologia: Heidegger y Merleau-Ponty. Heidegger introduce la idea de ser-

en-el-mundo, idea que retomara Merleau-Ponty y que continuara expandiendo.

En Heidegger nos encontramos con una concepcion del Ser como horizonte de
significado desde el que todo ente comparece, desde el que, en definitiva, se determina
el ser de todo ente. Esta comprension del Ser por la que todos los entes le son ya algo se
fundamenta en el propio ser-en-el-mundo que es constitutivo del ser del Dasein>. Este
ser-en-el-mundo constituye la posibilidad de todo “estar frente a algo”; en definitiva, se
podria decir que antes de captarme a mi mismo, estoy en el mundo: percibo un mundo
como una totalidad de significado. EI Dasein es apertura a un mundo que siempre es
significativo. Es original al Dasein la comprension de un “mundo”, que no quiere decir
que venga a comprender un mundo ya dado de una vez para todas como una totalidad de
entes que consisten en si mismos, sino que el Dasein constituye una apertura a un
mundo que comporta un horizonte de significado. El Ser resulta inseparable de la
experiencia de un mundo, igual que el mundo resulta inseparable de esta propia
experiencia. Ser-en-el-mundo significa, de nuevo, que nada est4 dado de una vez para

todas.

Este ser-en-el-mundo significa que el Ser esta siempre en situacion, en y con un
mundo que acontece, y para que pudiéramos hablar de un Todo trascendental dado de
una vez para todas— de algo asi como una Razén trascendental, incluso— tendriamos
que cesar de estar situados y dejar de acontecer. Como dice Merleau-Ponty: “Estamos
siempre en la plenitud, en el ser, como un rostro, siquiera en reposo, siquiera muerto,
estd siempre condenado a expresar algo (hay muertos asombrados, tranquilos,

discretos), y como el silencio es atiin una modalidad del mundo sonoro.”*

Las articulaciones del mundo son las mismas que las de nuestra propia
existencia y se dibujan a través del movimiento de transcendencia del sujeto; por eso,
uno mismo resulta inseparable de una vision del mundo. Asi, para Merleau-Ponty, la

imagen del mundo como objeto (ob-jectum) resulta un planteamiento equivocado y un

32 Cfr. HEIDEGGER, M., Ser y Tiempo, Editorial Trotta, Coleccion Estructuras y Procesos, Madrid, 2014,
pp. 76-78.

>3 MERLEAU-PONTY, M., Fenomenologia de la percepcion, Ediciones Peninsula, Serie Universitaria,
Barcelona, 1975, p. 459.

26



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

obstaculo para comprender la subjetividad misma como una vision del mundo.
Igualmente para Heidegger el Ser-en-el-mundo (In-der-Welt-Sein) no designa de
ninguna manera una relacion de sujeto-objeto, sino la estructura misma de la existencia.
“El sujeto de la sensacion— dice Merleau-Ponty— no es ni un pensador que nota una
cualidad, ni un medio inerte por ella afectado o modificado; es una potencia que co-nace
(co-noce) a un cierto medio de existencia o se sincroniza con é1.”°* La percepcion de la
cosa Y, en definitiva, la percepcion del mundo no resulta una relacion sujeto-objeto en la
que una subjetividad es afectada por un objeto, sino que es un modo determinado de
existencia en y con el mundo; una “comunién”— como dice Merleau-Ponty—. No
obstante, no hay que ver aqui una suerte de idealismo en oposicién a cualquier realismo,
sino que Merleau-Ponty intenta en todo momento de su Fenomenologia trazar un
camino entre ambos; esto es, no se sustituye la certeza del mundo por la certeza del
pensamiento del mundo o la significacion que yo me hago de él, sino que se descubre
mi propio pensamiento, inajenable, en situacién, descubriéndome siempre como ser-

del-mundo.

Ser-en-el-mundo significa que la propia subjetividad— como diria Merleau-
Ponty, o el Ser, como diria Heidegger— se constituye a cada momento en la facticidad
y viceversa. En definitiva, se trata de extraer aqui, de esta perspectiva fenomenoldgica
del ser-en-el-mundo, la idea de que el sentido acontece en nuestra propia existencia, o,
en otras palabras, la idea de que nuestra propia existencia es un acontecer de significado
en el que la experiencia— y con ella el mundo— adquiere un orden y un sentido. Y,
ademas, el Ser siempre acontece, es el acontecer mismo— ya sefial6 Heidegger que el
tiempo es el marco de comprensién del Ser—, y es el acontecer de y con un mundo, una

realidad, que significa y re-significa.

Al comienzo, cuando habldbamos de la filosofia del encuentro, veiamos el
rechazo filosofico a pensar el Origen como Razon, y veiamos cémo Althusser afirmaba
que la Razon nace, o se instaura, tras el acto de toma de consistencia de un mundo o, en
definitiva, de una determinada realidad. Merleau-Ponty, igualmente, rechaza la idea de
una Razoén transcendente respecto del mundo, de la experiencia®. La racionalidad nace

de perspectivas que se recortan, en un sentido que aparece en la conexion de las

> Ibid. p. 227.
> Merleau-Ponty expresa esta idea de forma precisa en pocas palabras: “Nada me hard comprender
jamas lo que podria ser una nebulosa no vista por nadie.” Ibid. p. 440.

27



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

experiencias cuyo centro, o nudo de su relacion, somos nosotros mismos. No puede

situarse, entonces, la racionalidad en un lugar a parte, como un absoluto transcendental.

“En un acontecimiento considerado de cerca— dice Merleau-Ponty—, en el
momento de ser vivido, todo parece moverse al azar: la ambicion de fulano, aquel
encuentro favorable, una circunstancia local parecen haber sido decisivas. Pero los
azares se compensan con el resultado de que esta polvareda de hechos se

aglomeran, esbozan una manera de tomar posicion frente a la situacion humana, un

acontecimiento de contornos definidos y del que se puede hablar.”*

Estos “azares” 0 accidentes se asimilan para convertirse en razon, para adquirir
una significacién. Los azares, las contingencias, los encuentros, se aglomeran y
constituyen un ser-en-el-mundo. Hay una “génesis del sentido” (Sinngenesis)— como
dice Husserl®’. La racionalidad no es una “incégnita” que se dibuja en una existencia
separada del mundo, sino que asistimos a ella en cada momento, como conexién de
nuestras propias experiencias, como ser-en-el-mundo. No obstante, esta “génesis del
sentido” no se produce como resultado de un proceso, como aglomeracion de partes
que, en suma, constituyen una unidad de sentido, sino que es ella misma esta apertura
ontoldgica del ser-en-el-mundo que, como veiamos antes con Merleau-Ponty, opera
siempre desde la plenitud del Ser: desde la plenitud de la experiencia de un mundo, de

un Unico instante. En palabras de Merleau-Ponty:

“Asi como, ya lo vimos, cuando doy vueltas alrededor de un objeto, no obtengo
una serie de puntos de vista perspectivisticos que luego coordino por medio de la
idea de un solo geometral, no hay méas que un poco de movido en la cosa que, de si,
atraviesa el tiempo, igualmente, no soy una serie de actos psiquicos, ni tampoco un
Yo central que los congrega en una unidad sintética, sino una sola experiencia
inseparable de si misma, una sola cohesion de vida, una sola temporalidad que se

explicita a partir de su nacimiento y la confirma en cada presente.”®

Esta “experiencia inseparable de si misma” es la apertura ontologica del Ser
hacia un mundo, apertura— instante inagotable— en la que se ordena todo sentido
posible, todas las razones. Como veiamos con Althusser, mas alla de esta apertura no

hay mas que una ausencia de Sentido y de Razon.

*® Ibid. p.18.
>’ Cfr. Ibidem.
*% Ibid. p. 416.

28



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

CONCLUSION

La filosofia del encuentro constituye un rechazo a la idea de una Razén
trascendente al propio devenir y resitla cualquier expresion de razon o sentido en la
inmanencia del devenir, de la facticidad. Althusser, con su reivindicacion de la corriente
del materialismo del encuentro, se opone a la tradicién en la que triunfa una perspectiva
que “identifica la filosofia con una funcion del logos encargada de pensar la
anterioridad del sentido sobre toda realidad.”>® En oposicion a esta perspectiva, la
filosofia del encuentro considera que la realidad, su sentido, se constituye sélo a lo
largo, en el recorrido, de una facticidad absolutamente contingente. Como veiamos al
comienzo, Althusser extrae del materialismo de Epicuro dos tesis fundamentales: la no-
anterioridad del sentido (representada por el vacio) y la contingencia de la facticidad
(representada por la desviacion). Se puede decir que la tesis— ontoldgica—
fundamental de la filosofia del encuentro es que la realidad se constituye en el
encuentro contingente de elementos cuya existencia previa, anterior al encuentro, sélo
puede suponerse virtual, ilusoria— y sélo a posteriori— y que, por lo tanto, no puede

considerarse la anterioridad de un Sentido previo al hecho de la propia constitucion.

Como hemos visto, cuando Diderot decia “pienso, luego la materia puede
pensar” rechaza de un solo golpe cualquier idea de Razoén como categoria trascendente
y “fija” la nocién del pensamiento, del logos, al &mbito de su materialismo, en el que se
describe un mundo- o una realidad- sujeto a revoluciones, en el que las formas toman
consistencia y se disuelven en un movimiento que— como diria Althusser— “es del
orden del juego de dados.”® No hay un Orden que gobierne la facticidad de los
encuentros que constituyen la realidad en sus distintas formas, sino una sucesién de
ordenes que vienen a ser con la constitucion del hecho. La filosofia del encuentro niega
que exista un Orden o un Todo, en provecho de la multiplicidad del Sentido. Diderot
expresaba esta idea con la m&xima: Rerum novus nascitur ordo. La apuesta de Bergson
por las diferencias de naturaleza, es también una apuesta filoséfica por la multiplicidad
del Sentido. En definitiva, una apertura de Sentido que acontece, que “dura”— como
diria Bergson— y que es un ser-en-el-mundo: una trascendencia del Ser que se dirige

hacia un mundo que s6lo en la facticidad, en la experiencia, adquiere un significado.

> ALTHUSSER, L., “La corriente subterranea del materialismo del encuentro”, en Para un materialismo
aleatorio, (ed.) Pedro Fernandez Lira, Arena Libros, Madrid, 2002, pp. 32-33.
60 .

Ibid. p. 39.

29



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

La idea del vacio por el que se interesa Althusser hay que tomarla— como ya se
ha advertido al comienzo— desde una perspectiva ontolégica: como un vacio previo
respecto del Ser que resulta tras el encuentro. Cuando un encuentro toma consistencia
se constituye una realidad, es decir, se constituye una atmosfera de sentido, y decir que
a esta toma de consistencia le precedia un vacio en el que los elementos tan sélo tenian
una existencia virtual o figurada, es decir que el sentido que nace de la toma de
consistencia no habia existido nunca ni como posible, porque nada del orden anterior
podia atisbar en su momento presente nada del sentido que nace con el nuevo orden
(Rerum novus nascitur ordo); en tanto que tal, constituye un vacio respecto del nuevo
orden o sentido. Sélo desde lo presente se puede decir que éste siempre fue posible,
cuando se esta ya en su propia atmosfera de sentido. Que lo presente, o el orden de lo
presente no estaba nunca contenido ni determinado en lo que antes era presente, o en el
orden anterior, ilustra aquella idea bergsoniana que veiamos de una totalidad que se
actualiza en cada momento; esto es, una totalidad constituida por diferencias de
naturaleza. Pero, bien es cierto que Bergson rechaza la idea de la “nada” que nace de
considerar al Ser respecto de su no-Ser, como si el acto viniera a llenar su propia
ausencia; sin embargo, el rechazo de Bergson es el mismo que el de Althusser: ambos
rechazan la negatividad que viene de considerar la pre-existencia de un hecho— su
posibilidad— bajo un mismo orden, bajo diferencias de grado, sin tomar en
consideracién que el hecho se consuma en una diferenciacion de naturaleza, en el
nacimiento de un nuevo orden— como diria Diderot—, siempre de caracter positivo. El
encuentro es— podemos decir ahora— la forma en que es el mundo como totalidad de
todos los entes que son; es decir, el encuentro es el modo en que se despliega a cada
momento el devenir en una forma nueva cuya duracion es su propio cambio, y, asi, el
encuentro es a cada momento la “nada” respecto del siguiente encuentro que, ademas,
no debe entenderse como un momento siguiente, sino como el todo que, en tanto que
es, ha sido siempre desde su presente. Para Bergson ¢l encuentro no seria una ‘“nada”
respecto del momento siguiente porque considera que el pasado— que contiene para él
siempre un caracter ontolégico— se actualiza a cada momento en la duracion, y lo hace
diferencidndose, creando diferencias de naturaleza. Althusser no habla de “diferencias
de naturaleza” y, por eso, habla de un vacio, de una “nada”, pero utiliza esta idea para
ilustrar lo mismo que Bergson: que el devenir trascurre en el cambio, en una
diferenciacion radical en virtud de la cual no se podria enunciar jamas la anterioridad

del sentido de la realidad que se constituye con el encuentro y la toma de consistencia,

30



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

es decir, con la consumacion del hecho. Para Althusser “no hay toma de consistencia
mas que bajo la sorpresa”®, Bergson expresa lo mismo en su idea de una realidad que

se crea imprevisiblemente.

La idea de la contingencia queda bien expresada en el caracter imprevisible que
Bergson otorga a la constitucion de la realidad. Cada momento, cada encuentro, resulta
contingente— aunque necesario, como ya se ha dicho— porque en la toma de
consistencia se constituye un orden, una totalidad— como veiamos con Bergson—, o
una “experiencia inseparable de si misma”— como veiamos con Merleau-Ponty— que
no podria tener nunca una determinacion previa, ya que todas las determinaciones se
hacen con él y se deshacen con su revocacion. En el encuentro, en la toma de
consistencia, hay un ser-en-el-mundo, una adquisicion de sentido, que acontece a la par
del acto y que constituye la apertura del Ser a un sentido, o un orden, que nace también
a la par, y cuya contingencia expresa unicamente este “a la par” del sentido que elimina

de una vez las ideas de Razon, Origen o Fin como principio trascendental.

“/Es posible— dice Althusser— una critica méas radical de cualquier
filosofia en su pretension de decir la verdad sobre las cosas? ¢Es posible una forma
mas sorprendente de decir que el objeto por excelencia de la filosofia es la nada (le

néant), la nada (le rien), o el vacio?”®

Althusser sefiala como consecuencia de esta filosofia del encuentro que el Unico
objeto que podria darse legitimamente la filosofia es el vacio, la nada, que constituye,
en definitiva, la ausencia de la Razén, la anterioridad del Sentido, el Origen, o el Fin,
como grandes problemas de la filosofia. Esto no quiere decir que a la filosofia no le
quede nada que pensar, que se agote en la propia contingencia de los hechos, o que deba
pensar, literalmente, en lo inefable, sino que debe partir ahora desde esta ausencia. Una
ausencia que no se define como negatividad, porque se trata de una ausencia absoluta,
ontologica. Generalmente, cuando se habla de una ausencia, suele haber en ésta una
ligera proyeccion de aquello que se declara ausente (negativamente)— como en el
problema del “no-ser”, o la posibilidad a priori que veiamos con Bergson—, pero en
este caso la ausencia es absoluta y ontoldgica porque el Ser, su propia trascendencia,

queda anclado en el devenir, dejando una profunda ausencia mas alla del mismo (mas

* Ibid. p. 63.
® Ibid. p. 40.

31



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

alla del encuentro) hacia la que debe dirigirse la propia filosofia sin esperar encontrar en

ella un solo rasgo reconocible.

32



Guillermo Lairla La Filosofia del Encuentro

BIBLIOGRAFIA
FUENTES

ALTHUSSER, L., “La corriente subterranea del materialismo del encuentro”, en
Para un materialismo aleatorio, (ed.) Pedro Fernandez Lira, Arena Libros, Madrid,
2002.

BERGSON, H., La evolucion creadora, Espasa-Calpe, Coleccion Austral,
Madrid, 1973.

-, Memoria y Vida, (ed.) Gilles Deleuze, Alianza Editorial, El Libro de Bolsillo,
Madrid, 1977.

DIDEROT, D., El suerio de D’Alembert, Compafiia Literaria, Madrid, 1996.
-, Jacques el fatalista, Gredos, Biblioteca Universal, Madrid, 2002.

-, Carta sobre los ciegos para uso de los que ven, en Carta sobre los ciegos

seguido de Carta sobre los sordomudos, Pre-Textos, Letras Diferentes, Valencia, 2002.

MERLEAU-PONTY, M., Fenomenologia de la percepcion, Ediciones

Peninsula, Serie Universitaria, Barcelona, 1975.

HEIDEGGER, M., Ser y Tiempo, Editorial Trotta, Coleccién Estructuras y
Procesos, Madrid, 2014.

BIBLIOGRAFIA CRITICA
DELEUZE, G., El bergsonismo, Céatedra, Teorema, Madrid, 1987.

GALLAGHER, S. & ZAHAVI, D., La mente fenomenoldgica, Alianza Editorial,
Madrid, 2013

RODRIGUEZ GARCIA, R., Heidegger y la crisis de la época moderna, Cincel,
Madrid, 1987.

33



