Trabajo Fin de Grado

Locos y simples de Cristo en tres piezas dramaticas
del Siglo de Oro

Autor/es

Ana Buisac Liarte

Director/es

José Aragueés Aldaz

Facultad de Filosofia y Letras / Filologia Hispanica
2016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Resumen: Anadlisis de tres comedias &ureas vinculadas por su tratamiento de un
motivo de larga ascendencia en la literatura hagiografica: el tema de los locos y simples
de Cristo. Se estudian dos piezas debidas a Lope de Vega (Los locos por el cielo y El
serafin humano) y una tercera atribuida al Fénix, pero de autoria desconocida (El truhan
del cielo o loco santo). El trabajo incluye un andlisis de las fuentes de cada una de las
piezas y un estudio del tratamiento individual que las mismas llevan a cabo del tema de

la locura sagrada, a la luz de la tradicion hagiogréafica y literaria.



INDICE:

Presentacion. ...........ooiiiiiiii it e
Capitulo 1. Los locos y simples de Cristo: historia de un motivo...............
Capitulo 2. Los locos por el Cielo......... ...
Capitulo 3. El serafin humano. ..o
Capitulo 4. El truhan del cielo 0 100 Santo...............cccvvivviiiieieieienn
CONCIUSIONES. ...ttt et eeas

YN 110 (01 T TSR

Bibliografia...........oouiiiii

13

25

45

58

60

70



Presentacion

En el presente trabajo se analizaran tres obras dramaticas del siglo de Oro
vinculadas por la presencia de un motivo comun: el de los locos y simples de Cristo.
Dos de ellas se deben a la pluma de Lope de Vega: Los locos por el cielo y El serafin
humano. La tercera (El truhan del cielo o loco santo) fue en ocasiones atribuida al
Fenix, aunque su autoria es incierta. Nuestra intencion es doble. Por un lado, parecia
oportuno comenzar estudiando las fuentes de esos dramas, en algun caso desconocidas,
para apreciar el punto de partida argumental de los mismos, y comprender el nivel de
recreacion de la materia hagiografica que los mismos presentan. En segundo lugar, y
siempre a partir de ese primer andlisis, se ha estudiado la relectura particular que cada

una de las tres obras ofrecen del tema de la locura por Cristo y de la santa estulticia.

La trayectoria de ese tema en la literatura religiosa europea, desde el periodo
bizantino hasta el siglo XVIII, fue analizada brillantemente por Saward. Existen otros
estudios mas especificos acerca de los enigmas que rodean a esa tradicion, como el
debido a Jorge Osorio, y no faltan algunas aproximaciones a los «locos divinos» en
algunos estudios generales sobre la locura, como el de Laura Borras, centrado en la
literatura medieval, o, desde una perspectiva mas ambiciosa, el bien conocido de Michel
Foucault. Sin embargo, no parece que se haya estudiado todavia la vigencia del tema de
la locura sagrada en nuestra literatura del Siglo de Oro®. El presente estudio no pretende
ser otra cosa que un modesto punto de partida para ulteriores andlisis sobre el asunto,

cuyo influjo en nuestras letras fue, seguramente, méas fecundo de lo que se supone.

En este sentido, parecia necesario elegir un género especifico para iniciar el
rastreo de esa presencia: el de la comedia de santos. Las razones parecen evidentes. Por
un lado, la comedia de santos fue un refugio de la hagiografia mas extravagante
(legendaria o novelesca), situada muchas veces en los margenes simbdlicos del santoral:
santos arrepentidos tras una vida licenciosa, santos incestuosos, o, finalmente, santos

locos (aunque los estudios consagrados a ese género concreto parezcan haber obviado la

' Véanse, de modo respectivo, Foucault (1972), Saward (1983), Borras (1999), Osorio (2003).

4



presencia de esta Gltima figura en los textos).” De modo mas general, la locura tiene una
presencia constante en el teatro del Siglo de Oro. Los dramaturgos fueron seducidos por
la fecundidad dramética de esa figura del loco sagrado, que se presta especialmente a
ese juego de simetrias, espejos e inversiones sobre los que se fundamenta el teatro
aureo. La presencia del tema permite, en efecto, un constante juego entre apariencia y
realidad (algunos de los locos son reales, y otros, sencillamente, fingidos), y facilita la
presencia del disfraz sobre las tablas, tan grata al publico del corral de comedias. El
tema de la locura sagrada se proyecta también sobre otras dualidades, claves en el
argumento habitual de la comedia. Asi, la oposicién entre la obediencia y la
desobediencia (obediencia ciega del loco sagrado a las érdenes de los superiores, que es
rechazo, a su vez, de todas las convenciones y obligaciones sociales 0 mundanas). O,
por qué no, la dualidad entre inteligencia y estulticia, la inversion de ambas realidades
en un mundo al revés donde el loco simple que es denostado por los demas acaba
descubriendo la estupidez que se esconde tras el comportamiento soberbio de los que le
rodean, constituyéndose en guia de su «desengafio». Y, por supuesto, la oposicion entre
la risa y la seriedad, donde el santo que es objeto de burla termina riéndose del entorno
que le rodea al desvelar el sentido irracional que preside el comportamiento de los

hombres mundanos.

La escritura de las dos piezas de Lope de Vega que nos van a ocupar en estas
paginas (Los locos por el cielo y El serafin humano, como deciamos) debe interpretarse
a la luz de esa fecundidad dramaética del tema de la locura por Cristo, y, por supuesto, de
la querencia general del autor por las figuras del bobo y del loco -sagrado o no- como
eje de muchas de sus piezas.’ Y, seguramente, esa querencia podria justificar en parte
aquella vieja atribucion de la tercera obra (EIl truhan del cielo o loco santo) a la pluma

del Fénix.

El trabajo consagra, asi pues, un capitulo a cada una de las obras mencionados, a
los que precede un primer capitulo dedicado a explorar los origenes del motivo de la
locura sagrada en las letras hagiograficas. A todo ello se afiadiran tres anexos, con los
correspondientes resumenes de los argumentos de las tres piezas consideradas, que tan

solo pretenden facilitar la lectura de estas paginas.

2 \éanse, por ejemplo, los estudios de Garasa (1960), Aragone Terni (1971), Dassbach (1997) y Aparicio
Maydeu (1993).

% Para una primera aproximacién al asunto, véanse Vigier (1983), Thacker (2004, 2009), Roso Diaz
(2007), Atienza (2009) y Saez (2013).



Capitulol. Los locos y simples de Cristo: historia de un motivo

La tradicion de la locura por Cristo tiene su origen en el comienzo de la era
cristiana. A partir de ahi se ha ido conformando histéricamente viajando por diferentes
territorios y culturas hasta llegar a su fijacion literaria en la dramaturgia aurea. Es
preciso advertir una serie de diferencias fundamentales: en primer lugar, parece
necesario establecer una distincion entre locos y simples de Cristo. La locura por Cristo
es una locura, muchas veces fingida*, nacida de un amor superior, al cual se accede por
medio de la devocidn, sin atender a razones humanas y cuestionando las leyes de la
inteligencia mundana. Por otro lado, los simples de Cristo se caracterizan por carecer de
un entendimiento razonable, son personajes limitados, sencillos o bobos que presentan
un comportamiento infantil y una bondad ingenua. Por medio de la simpleza también
pueden alcanzar la santidad, se asemejan a lo que Saward denomina le saint idiot> (que
alcanza la sabiduria divina por la gracia de Dios), es decir, a los «simples de espiritu».°
En segundo lugar hay que diferenciar la locura médica o natural de la locura mistica o
sobrenatural. En el primer caso se trata de una demencia mental a causa de una
limitacion psiquica, que obedece a criterios estrictamente fisicos,” mientras que la
locura mistica o sobrenatural tiene que ver con un designio divino y unos dones
privilegiados provenientes del mismo Dios, 0 en el caso opuesto, por una fuerza oscura
que seria la posesién demoniaca. Y por Gltimo es preciso establecer una distincién entre
locos reales y locos fingidos: los locos reales se corresponderian con los locos que
padecen una deficiencia mental que les impide alcanzar una salud mental estable,
aunque también se incluye la locura sobrenatural donde entrarian tanto los arrebatados
por el amor divino como los poseidos por una fuerza mayor. Los locos fingidos simulan
locura para alcanzar un fin, en este caso religioso, y esconden tras su simulacién una
sabia cordura, que por medio de la verdadera inteligencia que es la divina, revela los

verdaderos misterios de la fe.

* para Saward, la locura sagrada es, por definicion, una locura fingida. Pero es sin duda el aspecto més
controvertido de su analisis, dada la existencia de santos solitarios, cuyo fingimiento careceria de sentido.
Al respecto, véase Gil (2007: 73).

®1983: 189.

® Borras (1999: 268).

" Borras (1999: 158).



Por lo demaés, la santa locura puede ser confundida con una deficiencia mental o
con la locura provocada por la posesion del demonio.? Dicha confusion es la que hace
que los locos por Cristo sean objeto de burlas en la sociedad, sufran humillacion,
menosprecio, insultos y persecucién. El santo presenta una vida doble, como sefiala
Saward, publica y privada, pues «sur scéne» (dans las rues, en plein jour), c’est un
imbécile ; «en privéy (dans les églises, la nuit), ¢’est un homme de priére®. A veces
precisa de un medio para no revelar su verdadera identidad, es por ello que muchas
veces utilizan el disfraz para hacer mas patente la simulacién de la locura. Como explica
Jorge Osorio en relacion con esos locos fingidos:

Es preciso no olvidar que los textos siempre hablan de que simulan locura, es decir,

estan disfrazados, construyen un personaje. Desaparecen de un espacio publico

para reaparecer en un espacio negado. Cuestionan las identidades. Borran las

diferencias de sexo (;hombres o mujeres?) y las del logos (¢sabios o locos?)™

Tras estas advertencias se puede entender el paradigma de la santa locura, que
encuentra su origen y sus principios, como sefialan Laura Borras y John Saward, en la
primera carta de San Pablo a los Corintios™. San Pablo es, en efecto, le premier a avoir
parlé de «folie pour 'amour du Christy, et il évoque constamment les themes de la
sainte folie.® Esta locura proviene de una sabiduria divina que se encuentra en
contraposicion con la sabiduria del mundo, la cual desemboca en idolatria. En esta carta
se explica la idea primordial: los que confian en la inteligencia divina son considerados
locos por el mundo, sin embargo la realidad es que la inteligencia divina, que abarca
conocimientos que van mas alla de la razén humana, es la verdadera.™® De esta dualidad
proviene la confusion que ofrece la posibilidad de invertir los roles de los locos y de los
cuerdos, siendo los verdaderos locos los hombres que se mantienen en un modo de
pensamiento meramente humano. Como explica Saward:

Voici donc la premiére opposition: la sagesse de Dieu contre celle du monde. La

deuxieme en découle: s il existe une distinction nécessaire entre la sagesse égoiste

du monde et la sagesse divine centrée sur la Croix, il doit avoir aussi une
opposition, parmi les chrétiens, entre ceux qui sont séduits par le ponde au point

® Saward (1983: 43).
°1983: 43.

°2003: 12

111999: 272-273.

12 1083: 16.

Y Cor 1:18-25.



d’ajuster I’Evangelie a la sagesse de celui-Ci et ceux qui se fient & la seule sagesse
de Dieu.

A partir de tales presupuestos toma forma la figura de los locos por el amor de
Cristo. Esta dualidad de locuras e inteligencias debe ponerse en relacion con el topico
de la locura del mundo del que hablard mas adelante Erasmo: todo el mundo esta loco, a
diferencia de los que lo parecen que son los verdaderos sabios. Por tanto, tras la locura

por la cruz se esconde la verdadera sabiduria.

El loco santo tiene rasgos que provienen de la tradicion griega, donde el loco
posee un don profético que le permite conocer y proclamar a través de su locura un
discurso verdadero acerca de la realidad divina. Sin embargo el loco manifiesta una
conducta extrafia, pues rechaza las normas que impone la sociedad y por ello sufre las
burlas y el menosprecio de los hombres: le message des prophétes était invariablement
accueilli par la dérision et le mépris du peuple; [...] la folie est une accusation
commune contre ceux qui proclament la dérangeante vérite. A pesar de la transmision

de un mensaje verdadero, se convierte en un loco furioso a los ojos del mundo. *°

En el Oriente cristiano los locos por el amor de Cristo estan llamados a obedecer

las ensefianzas del apostol.'®

Se caracterizan por sentirse hijos de Dios porque, como
indica Saward, le but de [’Incarnation rédemptrice était de rendre aux hommes leur
dignité de fils adoptifs. Esto implica en los cristianos asumir una obligacion bésica: la
de imitar el amor que sentia Cristo hacia su padre Dios:

Le Fils éternel n’est pas venu seulement pour manifester son amour, afin que nous

Uimitons. 1l s’est fait homme, a souffert, est mort et ressuscité précisément pour

nous faire partager la vie d’amour trinitaire et nous permettre, comme fils dans le

Fils, de connaitre et d’aimer Dieu come Pére et notre prochain comme frere. [...]

Ainsi, par la puissance du Saint-Esprit, notre charité humaine est appelée a

ressembler un peu a la folle générosité du Fils incarné, un amour qui ne connait
pas de limite et qui attire méme nos ennemis dans son orbite.*’

Esta relacion de filiacion se complementa en los locos divinos con una actitud de
infancia espiritual: les fils et les filles adoptifs de Dieu ont précisément des coeurs
d’enfant, manifestent une disponibilit¢é d’enfant et une confiance illimitée. Esta

condicion infantil se caracteriza por la inocencia y bondad desinteresada. El espiritu de

*1983: 19

15 Saward (1983: 15-16).

16 Donde seran releavantes los locos rusos (39 y siguientes): «/’Eglise russe maintint la tradition de la
folie pour /’amour du Christ plus longtemps et avec plus d’enthousiasme que les Grecs ; en tout, trente-
six fous russes ont été canonisés (Saward, 1983: 39).

7 Saward (1983: 22-24).



la locura por el amor de Cristo consiste, como sefiala Saward, en imiter en Fils incarné
de Dieu, renoncer a notre volonté propre, embraser la folie de l’enfance et la croix d’un
amour généreux, vivre comme les petits enfants confiants de Dieu et confondre ainse les

sages de ce monde.*®

Como se ha sefalado, los cristianos estan llamados a imitar a Cristo humillado
asumiendo todas las consecuencias que ello conlleva: c’est leur désir de s identifier au
Christ crucufie, de participer a sa pauvreté, aux moqueries dont il a été [’objet, a son
humiliation, & sa nudité et & son abnégation».'® Se identifican con Cristo y por él
renuncian a todo, es decir, el loco se despega de las lineas familiares, de los intereses
econdémicos y de la politica, y de este modo lleva una vida de pobreza absoluta y de
pureza interior, es por ello que, como sefiala Saward, los santos locos son ascetas,
renunciando a todo placer. Ademas, una caracteristica primordial es la humildad pues,
como Cristo, ils aspirent a devenir les «petits» chers au Christ, les derniers de tous, les
moindres, les oubliés, les méprisés, pour vaincre I’orgueil, renoncer a eux-mémes et ne
vivre que pour le Seigneur; la folie, pour eux, est le dernier ou le plus haut degré de
["humilité. Por ello, la santidad del loco se manifiesta en la identificacion y la solidariad
con los més apartados de la sociedad®, se convierten en seres marginados adoptando
una nueva forma de vida al margen de las leyes que guian el mundo. Ademas, la santa
locura les imprime una obediencia incondicional, al igual que obedeci6 Cristo a Dios,
por tanto deben de ser fieles a la Iglesia sin reparos, defendiendo su fe cristiana hasta la
muerte e incluso aceptarla como un encuentro de amor con el padre Dios. Es por ello
que cuando la Iglesia es perseguida la vocacion del cristiano conlleva morir por su fe y

convertirse en martir.

La santa locura, como sefiala Saward, observa una estrecha relacion historica con
el monaquismo, nacido en los desiertos de Egipto del siglo IV. El monje ha de tener la
necesidad de ser simple, de abandonar la voluntad propia para cumplir las leyes divinas
e ignorar la sabiduria del mundo. Esto se pone inmediatamente en relacién con las
caracteristicas de la tradicion oriental. Necesariamente, el monacato del siglo IV supone
una contracultura, como indica Saward, un movimiento de protesta contra las

estructuras de la Iglesia. El loco que forma parte de esta contracultura tiene una misién

181983: 26.
19 Saward (1983: 42).
20 Saward (1983: 48).



afiadida le corresponde un papel de intermediario entre la sociedad y Dios: sa vocation
semble consister a rappeler a ses fréres leur rappel a ne pas se conformer a la sagesse
du monde. Por este motivo algunos monjes decidieron integrarse en la sociedad, y
fingiendo locura en la ciudad se comportarian de una forma escandalosa, como
vagabundos, desafiando las normas sociales. La locura simulada en la ciudad forma
parte de la tradicion espiritual bizantina, como indica Osorio, «en Bizancio aparecen
luego los “locos de ciudad”: la “locura” se asume por algunos monjes o cristianos
comunes como un modo de aislarse de la poblacion. Es una forma de hermetismo, ya no
asentada en el desierto, sino en la ciudad. La locura los aisla mas eficazmente que una
celda».?* La tradicién monacal de la locura por Cristo llega hasta Occidente, donde
destaca la Irlanda cristiana primitiva por el predominio de los monasterios y la practica
de un extremo ascetismo por parte de los llamados hommes sauvages.?’ Los monjes
irlandeses para deshacerse de todo contacto humano se iban del convento y convertian
parte de su vida en un constante viaje, el fin de esta peregrinacion era aproximarse a
Dios en la soledad. El deseo del loco santo es identificarse con Cristo y la peregrinacion
es una forma de imitar a Cristo humillado y de unirse a EI El monje irlandés se
sumergia en una vida miserable para imitar a Cristo, por consecuencia era tomado como
un loco, como sefala Saward:
La constante association des moines avec les fous, les Iépreux, les déshérités
entretenait un sentiment de marginalité monastique, une résistance fervente a la
sagesse du monde. C’est, aprés tout, ce que nous avons isolé comme ['un des
éléments clefs de la folie orientale, et c’est peut-€tre ce sentiment général, plut6t

qu’une catégorie hagiographique parfaitement étanche de «saint fou», qui est le
plus caractéristique du christianisme irlandais primitif. 23

Los monjes irlandeses, célebres por su simpatia hacia los pobres, los leprosos y
los locos, se identificaban con los marginados de la sociedad en quienes veian reflejados
la figura Cristo. Esta actitud sumada a una vida de peregrinacion convierte a los monjes
errantes en vagabonds pour ['amour du Christ. No hay que olvidar la espiritualidad
alegre con la que viven los monjes ascéticos: les fous irlandais irradient la paix et la
joie pascales; les plus grands ascétes irlandais son légers, gais, de bonne humeur, que
sera una caracteristica general de la santa locura. Como sefiala de nuevo Saward, dans
sa profonde charité, le saint est ami de tous, libre d’orgueil pharisien et de froideur, il

partage donc, par réfraction, un peu de la gaité inconsciente du fou. Le fou, qui ne

2 Osorio (2013: 12).
22 Saward (1983: 52-56).
2 Saward (1983: 67-72).

10



prétend pas étre saint, partage aussi, de la méme facon, la splendeur du saint. Sumando
todas estas caracteristicas que se resumen en el deseo de de imitar a Cristo, vivir en su
amor y alcanzar la santidad, encontramos en este humilde vagabundo caracteristicas
idénticas a los locos cristianos de Oriente. La vida austera y solitaria que llevaban los
monjes en los monasterios continta en los eremitas, los cuales en el siglo XI eran
considerados como locos por su extremo ascetismo y la privacidad de sus vidas
contemplativas. La santidad de la vida de estos eremitas radica de nuevo en la imitacién

de la vida de Cristo.?*

Este modo de vida que conduce a la santa locura sera adoptado por distintas
ordenes religiosas que germinaran en el siglo XI. La orden cartuja creada por san Bruno
mantenia la vida eremitica comme développement d’une joie exubérate dans le
Seigneur, proclamation de 1’Evagelie de la bonne humeur, délectation dans la sainte
folie. La alegria del evangelio y la permisién de la risa de la orden cartuja sera también
propio de otras érdenes como la franciscana. Los cistercienses son conocidos como les
bouffons de Dieu.” Imitan la actitud de su fundador, Bernardo de Claraval, quien se
consideraba un pecador mas y se llama loco a si mismo. Como otros locos por Cristo,
denuncia los peligros del orgullo disfrazado de humildad, y cree que la humillacion es la
Unica via para alcanzarla, ademéas utiliza un lenguaje en contra de si mismo, se
autoinsulta. Los cistercienses ademas manifiesan una contracultura religiosa, sont
devenus «marginauxy pour rappeler 1’Eglise et le monachisme a leur véritable
intériorite, & leurs racines et & leurs sources.?® El medio para alcanzar la cruz en la que
basan sus vidas serd la locura y el extremismo. Los cistercienses, en correspondencia
con la hagiografia oriental, encuentran la unién con Cristo en la pobreza, simpleza,
ignorancia y marginacion voluntaria, y tienen cuatro figuras de perfeccion cuyas
caracteristicas tratan de imitar. En primer lugar la figura del nifio, que se define por su
inocencia, que serd basica para entrar en el reino de Dios: les themes de [’enfance et de
la folie sont liés a la simplicitée, a [’humilité, |’'«ignorance savance», por ello se
relaciona directamente con los simples por el amor de Cristo. En segundo lugar,
intimamente ligada a la espiritualidad infantil, estd la figura del idiota, le «rustre»
illettré, dont les connaissances spirituelles surpassent le savoir livresque des savants.

En tercer lugar se encuentra el indigente, en relacion directa con la pobreza ya que la

24 Saward (1983: 81).
% Saward (1983: 89).
% Saward (1983: 93).

11



folie pour [’amour du Christ est une sorte de d’possesion, l’abanon de la sagesse
terrestre. Y por Ultimo, la figura del enfermizo, que permite la union con los
sufrimientos de la Cruz: les puissances de [’enfer ont été vaincues par ['impuissance du
Dieu incarné sur la croix, qui n’a pas voulu se sauver [ui-méme, mais a accepte en
silence les calomnies et les insultes des puissants. Aprender a aceptar la debilidad y el
sufrimiento era una préctica que los cistercienses llevaban a cabo en su vida
comunitaria. Para alcanzar una vida santa estos monjes asimilaban su vida a estas cuatro
figuras y por ello asumian que iban a ser tomados por locos por la sabiduria del mundo.
En los locos por Cristo se repetira constantemente esta idea: Pour les mondains, le
Chreétien est un fou, pour ceux qui ont choisi la sagesse divine, c¢’est le mondai qui [ est,

y los cistercienses conocian perfectamente el razonamiento de esta premisa.”’

En el siglo XIlII la tradicion de la santa locura toma forma en la religiosidad
franciscana. La orden franciscana, partiendo del ejemplo de san Francisco, persigue una
identificacion total con Cristo crucificado. La predicacion del cristianismo muchas
veces se lleva a cabo de maniére insensée ou excentrique pour illustrer quelque vérite
évangélique, lo cual convierte a los frailes en santos locos, conocedores de la sabiduria
divina. Como sefiala Saward, la literatura franciscana hace eco de nuevo de I’Evangile
de la bonne humeur? utilizando continuamente términos que se relacionan con la
perfecta alegria. La orden franciscana se caracteriza también por la humildad que
persiguen los monjes por el camino de la humillacion, por la caridad y el acercamiento a
los marginados de la sociedad, la practica de una pobreza extrema, y por manifestar una
sumisién y una esclavitud ante Dios gque conlleva una confianza ciega y una obediencia

absoluta.

La Edad de Oro de la locura ocupa los siglos X1l y XIV, coincidiendo con la
escolastica. En el siglo XVI hay un momento de transicion y el loco perderé en buena
medida su prestigio sagrado. Pero en la centuria siguiente la religion concedera u lugar a
la bufoneria. Toda clase de locura, tanto la religiosa como la profana, la natural como la
fingida, se enfrentaran a la sabiduria del mundo, y solo los locos y simples de Cristo en
su posesion del entendimiento divino podran juzgar el engaiio bajo el que vive el
hombre mundano. Es decir, constituirdn dos figuras esenciales en el ejercicio del

«desengafio» barroco.

%7 Saward (1983: 97, 99, 103, 106, 110).
%8 Saward (1983: 127).

12



Capitulo 2. Los locos por el cielo

La tradicion de los locos de amor por Cristo llega a las comedias hagiogréaficas
de Lope de Vega y toma la figura del loco santo como protagonista, que es la que
particularmente se analizara en el trabajo. En las comedias de santos hay que diferenciar
fundamentalmente dos tipos de locos: los que por una deficiencia mental padecen una
locura verdadera y los locos fingidos. Los locos por el amor de Cristo son locos
fingidos, utilizan la libertad y la autoridad de la que goza la locura para potenciar su
poder de transmisién de las verdades divinas y los misterios de la fe. EI loco santo posee
una sabiduria divina que solo es posible comprender gracias a la fe y el entendimiento
divino. Esta sabiduria celestial es considerada locura por la sabiduria del mundo, que se
limita a un entendimiento puramente humano. Por contra, la sabiduria divina revela la
verdadera posicion de la locura, situada en realidad bajo el manto de la sabiduria
mundana, la cual no alcanza el verdadero conocimiento y esta condenada a ser una
sabiduria inferior. En este sentido, Lope utiliza el topico de la locura del mundo, una
valoracion erasmiana que considera que en la mente confusa del loco esta la verdadera
sabiduria, pues los consejos del loco reflejan la cordura y el loco es guia, como

deciamos, de verdad y de desengafio®®.

El loco fingido es el personaje mas interesante de la comedia Los locos por el
cielo que se tratard de analizar en este capitulo. Esta obra dramatica es una de las
comedias de Lope que se pueden fechar, segin Morley y Bruerton, antes de 1603, ya
que fue representada en Lima en 1604. Pudo ser escrita en un intervalo de afos entre
1598 y 1603.%°

La comedia esta ambientada en el siglo Il en Nicomedia, una época donde la
persecucién de los cristianos era masiva, favoreciendo la aparicion de martires en la
iglesia cristiana, como indica Saward: quand 1’Eglise est persécutée, son opposition au
monde est brutalement révelée et le martyre, le don de prophétie et la sainte folie son la
vocation de tous les fidéles.®" Este aspecto también es sefialado por Dassbach: «las

2 Thacker (2009: 178).
%0 1968: 84,249.
%1 1983: 47.

13



persecuciones a las que se somete al convertido reflejan la heroica lucha a la que este se
enfrenta en ciertas épocas del cristianismo» (1997: 38). Lope de Vega sitla en este
ambiente conflictivo su comedia sobre martires, y aprovecha un tema profano como es
el de la idolatria del pueblo romano para mostrar en cierto sentido su oposicion y
contraste con la santidad de los martires, llevada al extremo de la locura. Carla Gola
sefiala que la commistione tra sacro e profano é una delle carateristiche sempre
presenti nelle comedias de santos. Questo &€ uno dei motivi per cui questo genere
letterario fu oggetto di aspre critiche da parte degli scrittori moralisti dei secoli XVI e
XVI1.%? Sin embargo en este caso Lope esta adaptando su historia a la realidad histérica

del siglo I11.

El dramaturgo tomo como fuente la tercera parte del Flos Sanctorum de Alonso
de Villegas, donde se encuentra las historia de los martires Domna, Indes y otros. Carla
Gola aporta una segunda posibilidad, y es la lectura por parte de Lope no del texto de
Villegas, sino de la fuente latina de este Gltimo: el De probatis sanctorum historiis de
Lorenzo Surio, publicado en 1575, en Colonia®®. En este sentido, es cierto que la
compilacion hagiografica de Surio gozé de una gran popularidad. Pero una lectura
detenida de la comedia no muestra, a nuestro entender, ninguna deuda especifica con
esa obra latina, toda vez que todos los detalles procedentes de la tradicién hagiografica
que aparecen en la pieza dramatica se encuentran en la version de Alonso de Villegas.
El propio Villegas, por lo demas, reconoceria su deuda con el texto de Surio: «una
maravillosa historia que escribe Simeon Metaphraste en que se refieren los martirios de
Indes, Glicerio y Domna, con otros veinte mil martires de Nicomedia: refiérela fray
Laurencio Surio, y es en esta manera». De este modo alude a su vez la referencia de la

que parte la historia.>*

A primera vista la dramatizacion de Lope es considerablemente fiel a su fuente,
los sucesos son los mismos y no omite ni aflade nada nuevo. EI cambio mas
significativo tiene que ver con el matiz dramatico que adoptan los personajes de la obra
respecto a su comportamiento. En este sentido, los hechos descritos sufren minimos
cambios con el fin de aportar mas poder dramatico, por ejemplo Dona se convierte
gracias a la lectura del Libro de los hechos de los apdstoles y Lope afiade que esa

lectura, ademas de aparecer milagrosamente, es concretamente de las Epistolas de san

%2 1990: 351.
**1990: 537.
% Villegas (Flos: 47r).

14



Pablo. No parece causalidad que el misterioso libro haga referencia al primer loco por
Cristo, asi desde el principio el autor pone en relacion la obra con la tradicion de la
santa locura. El siguiente cambio respecto a la fuente se encuentra en el personaje de
Indes, que en el Flos Sanctorum es un eunuco, mientras que en la obra de Lope se
presenta como un caballero con el fin de asemejarlo més a la posicién social de Dona,
de este modo se convierte en el «galan a lo divino de Santa Domna»®, es decir, el
personaje establece una relacion intima con la protagosinta que no se presenta en el Flos
sancotrum y que le otorga un papel méas desarrollado en la comedia. Como sefiala Carla
Gola, Lope otorga a Indes el papel de coprotagonista en la comedia, mientras que en el
texto latino es un personaje secundario.® El caballero sera el acompafiante de la martir,
seguird sus pasos guiados por un amor santo y loco, y ademés seguird enamorado de
ella también después de la conversién, aunque se tratara de un amor diferente, un amor
que aboga por la santidad y la castidad voluntaria:
DoNA La castidad ya jurada
por el voto de los dos,

gue es tan agradable a Dios,
me tiene en tu amor prendada

Como sefiala la misma autora, non si tratta di un amore comune, ma di un
sentimiento che da passione puramente fisca evolve, in seguito alla conversione dei due
giovani, in amore casto e puro,®’ es decir, el amor humano se deja de lado y se ama con

un corazon divino.

Quiza la modificacion mas importante con respecto a la fuente es el lugar
privilegiado que se reserva en la obra dramatica al episodio de la locura fingida, ademas

de incluir la participacion de Indes en este fingimiento, como sefiala Loépez Martinez:

La gran aportacién del Fénix es atribuir al episodio de la locura fingida una
importancia central que no tiene el Flos Sanctorum, acaso por el dominio pleno de
sus recursos y efectos tras casi diez afios de volver ocasionalmente a ella,
extendiendo ademas, este motivo al personaje san Indes para formar una pareja de
falsos locos como los de las otras comedias.®®

% L6pez Martinez (2014: 76).
%%1990: 358.

$71990: 358.

*%2014: 76.

15



La protagonista también sufre modificaciones minimas en su construccién como
personaje en la comedia de Lope, como sefiala Lopez Martinez: «también transformara

la locura furiosa de Dona, segun el texto de Villegas, en una locura mucho mas sutil
incluso que la que ha desarrollado en sus anteriores comedias pues consistir en una
aplicacion grandilocuente del recurso del disparate y del “engafiar con la verdad”»™,
esta transformacion se corresponde con la caracterizacion de los locos por el amor de
Cristo, cuya locura fingida revela un conocimiento profundo de las leyes divinas. En el
Flos Sanctorum Dona se finge loca para salir de palacio de una forma extravagante
«volvia los 0jos y se heria, escupia y daba voces: ya reia, ya lloraba, sin guardar término
ni orden»*, por el contrario en la comedia, junto con Indes, ambos personajes son
tomados por locos por el uso de un discurso trascendente y una retorica que revela los
misterios de la fe cristiana, los cuales son interpretados por el mayordomo como
grandes locuras. Esto recuerda al mensaje de san Pablo como padre de los locos por
Cristo: las verdades son tomadas como locuras por los iddlatras. La locuacidad a la hora
de revelar las verdades es una de las caracteristicas de los locos lopescos, como
recuerda Roso Diaz: «EIl loco habla demasiado, dice barbaridades, grita, se muestra
violento con el lenguaje, declara la verdad, expone también sus ideas de forma
aparentemente ilogica; todo ello le ayuda a la consecucién de sus objetivos».*
Continuando con Dona, otro cambio respecto a la fuente es la descripcion de su muerte,
En el Flos Sanctorum es descubierta por Maximiliano y degollada mientras oraba. Sin

embargo, como apunta Carla Gola:

In locos por el cielo Dona non viene decapitata, bruciata o gettta in mare come tutti
gli altri cristiani, ma muore abbraciata alla croce, simbolo del martirio e della
redenzione questa morte gloriosa contribuisce all’esaltazione del personaggio e
constituisce il degno finale dell’opera. La morte violenta della protagonista non
debe trarre in inganno il lettore, che sa come nella spiritualita cristiana il martirio e
momento di gioia, in quanto garanzia del passaggio alla felicita perpetua.*’

Lope modifica este suceso por otro que ofrece mas juego dramatico. La muerte de
Dona en la comedia parece méas bien un suicidio a lo divino, pues descubre su identidad
ante sus enemigos y afirma su locura de amor por Cristo, asi cumple con el deseo de dar

a conocer su fe aun sabiendo que eso le llevara a la muerte.

%92014: 77.

“0 (Flos: 48r).

* Roso Diaz (2007: 429).
*21990: 539.

16



Por ultimo, otra aportacion del dramaturgo es la suma de un nuevo personaje que
no estd en la fuente latina: Camilo. Afiade este personaje porque, segun Gola, il
gracioso & elemento indispensabile per la struttura e la tonalita della commedia.*® En la
mayoria de las comedias de Lope aparece un personaje secundario que aporta a la trama
un elemento comico, sin embargo en este caso, al tratarse draméaticamente temas serios
como la persecucion o la muerte, no parece demasiado relevante la intervencion de este
personaje gracioso. Mas bien, la locura y su constante recurrencia afiaden ya por su

parte una concepcion cémica de la historia de los martires.

Lope conocia bien la tradicion de los locos por el amor de Cristo y baso su comedia
en esta locura que se descubre especialmente en Dona, la protagonista de la historia, y
en su compafero, Indes. Ambos personajes se presentan como servidores de
Maximiliano y adoradores de los dioses romanos, pero se convertiran al cristianismo
para cambiar drasticamente el sentido de sus vidas, como sefiala Dassbach, «los
convertidos son pecadores que se arrepienten de sus pecados, cambian su vida y después
exhiben un comportamiento santo, o bien paganos o infieles que se convierten al
cristianismo y alcanzan la santidad». Dona, sacerdotisa de los dioses romanos, gracias a
una voz misteriosa que le anuncia que «Cristo vive» empieza a cuestionarse la identidad
del verdadero Dios. En este camino de conversion se encuentra milagrosamente con el
Libro de las Epistolas de san Pablo, y gracias a Agapes y a la lectura del ap6stol decide
bautizarse. Se trata de una conversién meditada que atraviesa un periodo de duda y
vacilacion, Dassbach la denomina una «conversion reflexiva» porque «supone un
voluntario esfuerzo por parte del individuo por encontrar a Dios. En todas las
conversiones reflexivas, el proceso se inicia por la curiosidad que despierta la lectura de
un cierto texto. Esta lectura hace que el individuo se plantee cuestiones acerca de cual es
la verdadera religion». La misma autora apunta como se desenlaza este proceso de
conversion, ya que al final «ocurre algun tipo de interaccién sobrenatural»,** es decir,
interviene un fenémeno divino para ayudar a convencer al personaje de que la decision
que ha tomado es la correcta. Dona ya convencida hace un primer acto de fe individual

Yy Se reconoce cristiana:

DonA Gran tiempo me ha tenido amor humano
en su intricada red preso el sentido,
gue, como vanas leyes he seguido,

*1990: 359.
4 1997: 37, 39,39.

17



también era mi amor incierto y vano.
Mas ya que el tiempo mal perdido gano,
que todo fue sin Dios tiempo perdido,
salgo del centro del eterno olvido

asida al clavo de su santa mano.

No puede ser que tantos dioses haya,
que si en numero exceden a los hombres
estaran apretados en el cielo.

Si Amor es dellos, que con ellos vaya,
gue yo niego sus leyes y sus nombres,

y adoro a Cristo, redemptor del suelo. *

Como indica Stoll, the description of her movement from «amor humano» to «amor
divino» presents a major poetic motif of the period used here dramatically a lo divino
as an integral part of the religious theme of the play.”® Esta primera conversion
desencadena el viaje al cristianismo de multitud de personajes, y ligada a la de Dona se
encuentra la conversion de Indes. El caballero no atraviesa un periodo de vacilacién
como la sacerdotisa, se trata de una conversion diferente ya que al visualizar el milagro
de la paloma sobre Dona cree en Cristo inmediatamente, y desea instruirse y bautizarse

en la fe cristiana:

INDES [...]
iAy cielos! ;Qué es esto?

[..]

iCierto es Dios, muera Apolo, viva Cristo! */

Estos personajes representaran una pareja de locos por el amor de Cristo, y sin
renegar de su amor conyugal, comienzan a mostrar signos propios de la tradicion de la
santa locura, como es la toma del voto de castidad y pureza o el deseo de vivir en
pobreza. Pero sobre todo la locura se manifiesta cuando Indes insta a Dona a que se
finjan locos para huir del palacio. De esta forma, en la parte central de la comedia
irrumpe el motivo principal de la obra: la locura simulada, caracteristica de los locos por

Cristo:

DonA (Para librarnos mejor
deste barbaro traidor
Indes me ha dado un consejo,
gue en las discreciones viejo,
hijo de su casto amor.
Dice que los dos fijamos

** Lope (Locos: 338-339).
#°1994: 234,
*" Lope (Locos: 347).

18



gue de cosas que nos dan
VeNenosas que comamos,
en el agua o en el pan
locos sin remedio estamos,
y que viéndonos asi
podremos salir de aqui,
donde hagamos penitencia
y deste palacio ausencia,
duro infierno para mi.
Fuera desde devaneo

mas llano camino veo,
dulce Cristo, de ir tras vos,
gue para seguir a Dios,

es el palacio rodeo.*®

Esta simulacién tiene un objetivo, el de escapar de sus prisioneros y salir de
palacio, lo cual no encaja del todo con la tradicion de los locos de Cristo que se prestan
a la humillacion. Con todo, lo que pretenden es divulgar su amor por Dios, es decir,
imitar a Cristo y llevar estos ideales evangélicos al extremo. En sus parlamentos se
aprecia, como sefiala Carla Gola, como el elemento biblico centrado en citas del
Antiguo Testamento esta siempre presente en su lenguaje*, pero lo utilizan bajo la
apariencia de equivocos que «no son otra cosa que conceptos, episodios o dogmas de la
fe cristiana»™, y por ello son considerados locos por los idolatras que les retienen

presos:

DonA Eso sera en ignorancia
que a la razén a tropella,
como Padre y Hijo es,
y Espiritu procedente,
una esencia solamente,
también son personas tres,
y uno indivisiblemente.
Corre el sol y resplandece
y da a la tierra calor,
y el fuego también ofrece
luz, movimiento y fervor,
que asi Agustin lo encarece;
pues divide el sol y el fuego;
y podras lo mismo luego
del Uno y Trino que adoro.

LICINO Loca esta. **

*8 ope (Locos: 358)
#21990: 360.

%0 |_6pez Martinez (2014: 77)
5! Lope (Locos: 360-361).

19



Parece que el loco desvaria cuando en realidad esté revelando verdades divinas,
lo que parece una sinrazon es el verdadero conocimiento, del cual carece la sociedad
pagana que es la que realmente vive engafiada. Carla Gola lo interpreta como una
ficcion engafiosa: si trata di una finzione che pero, paradossalmente, presenta due
aspetti contrastanti: da un lato & simulazione di uno stato di confusione mentale,
dall’altro non é finzione, perché la locura consiste nell enunciazione, in maniera si
disordinata e paradossale ma pur sempre corretta, dei principali misteri della religione
cristiana.®® La locura fingida es una ficcién porque los personajes interpretan un papel
de locos delante de sus opresores. Como indica J. S&ez: «Esta traza fingida se adapta
bien a la comedia nueva porque el juego con las apariencias, con los diferentes niveles
de percepcion de la realidad permite construir y complicar el enredo».® La obra se
adentra asi en un juego de espejos, en la inversién de verdades y mentiras, y en la
confusion entre la locura y la cordura. Doroteo relaciona la locura de los futuros
martires con una enfermedad mental, pues no es capaz de diferenciar la locura clinica de
la locura simulada. Cuando el mayordomo les pregunta por la causa de su desvario le
responden que el responsable es Dios, por ello el cristianismo se entiende en la obra
como una especie de enfermedad, una plaga que se extiende y enfurece a los dioses
romanos. Por este motivo Doroteo les envia junto al obispo, a quien le confia el

hallazgo de una cura para su locura:

DOROTEO De tu ley han enfermado,
gue ser pestilencia creo,
y no les he hallado cura.
Quiero ver si por ventura
entiendes su enfermedad. >

La idolatria de este personaje le impide comprender el amor a Dios por el que se
mueven estos cristianos y captar el mensaje religioso que transmiten, sus creencias
paganas le obligan a atribuir la escena a un delirio mental. De nuevo la inteligencia
divina es locura para el mundo. Sin embargo, cuando son entregados al obispo Cirilo
para que este les encuentre una cura, si que son reconocidos como fingidores al
demostrar su conocimiento religioso. Para que se pueda dar esta confusion, tanto la
retorica como la actitud fisica de los santos locos han de ser idénticas a la de un loco de

verdad. La diferencia radica en que los primeros emiten un discurso verdadero bajo la

52 (1990: 362).
%32013: 274.
> Lope(Locos: 370).

20



apariencia de una locura disparatada. Lopez Martinez también observa que tanto la
locura simulada como la clinica deben tener los mismos rasgos draméticos: «tanto en las
comedias que representan la locura verdadera [...] como la fingida los recursos
histrionicos deben ser, en esencia, los mismos: un cierto tipo de gestualidad, de
entonacion, unas formas discursivas concretas».>® En este caso la locura fingida solo
puede ser reconocida por aquellos que comprenden la voluntad y el entendimiento
divino. En este sentido se puede hablar de la metateatralidad de los locos fingidos, que
hacen teatro dentro del teatro. Lépez Martinez sefiala que este fingimiento se acerca al
concepto de metateatralidad sin la necesidad de tener el apoyo externo del disfraz,
aunque es cierto que méas adelante Dona recurrira a este sustento.”® En definitiva esta
doble identidad que manifiestan los locos santos es un engafio, ya que «el personaje
mantendra la misma identidad sin cambiar de nombre, seran los mismos estando locos y

cuerdos»”’.

Los locos se caracterizan por gozar de una permisividad extraordinaria a la hora
de tratar al resto de personajes, como sefiala Tanker, «La apariencia exterior de la locura
no solo les da proteccion sino que también le permite al loco (fingido) crear un espacio
al margen de la sociedad desde el que puede criticar a los poderosos y conspirar contra
sus enemigos»™°. Entre otros ejemplos se observa la osadia de Dona a la hora de
dirigirse a los hombres que la tienen secuestrada, con un comportamiento singular y un

lenguaje violento, criticando e insultando:

DONA Este necio esta admirado
de que Dios es invisible.
Mira, tonto, que Dios sea
trino, y que el angel criase [...]

DoNA iFuera, perros fariseos!

DoONA iCallad, villanos blasfemos,
gue esas cosas milagrosas
por la fe las conocemos!

No veis vuestro loco abismo,
que a Jupiter no reserva,
pues decis con barbarismo
que pari6 a Baco y Minerva

de la frente y muslo él mismo™

%5 2014: 65.

% 2014: 56.

57 2014: 56.

58 2009: 181.

%9 Lope (Locos: 364,367,368-369).

21



En estos fragmentos se aprecia como la protagonista transmite con autoridad un
mensaje divino que sus interlocutores analizan como un estado de locura absoluta, ya no
solo por el cuerpo del mensaje que no comprenden, sino por la libertad con la que Dona
lanza sus palabras. Este atrevimiento podria despertar la furia de los enemigos, sin
embargo al provenir de un loco esté justificado, es decir, la locura aporta ese grado de
proteccion que queda reflejado cuando finalmente logran salir de palacio. En el Gltimo
fragmento sefialado, se aprecia cdmo Dona, fingiendose loca, llama locos a sus
contrarios y les critica su absurda creencia en los dioses romanos. Por tanto la voz del
loco establece también una contracultura, una critica a las autoridades y a sus creencias

paganas.

En su fingimiento, Indes se apodera de otro rasgo interesante de los santos locos,
el poder de profetizar y adivinar el futuro. El convertido vaticina que Doroteo sera
cristiano en algiin momento:

INDES Mira, amigo Doroteo;

Cuando Esteban padecia
aquel famoso apedreo,
guardaba del que lo hacia
las capas, Pablo, el hebreo,
y después Dios le toco

de suerte gque fue un gran santo,
y asa espero verte yo.%

En Los locos por el cielo la locura por Cristo se manifiesta no solo en el
fingimiento de la locura, sino en una obediencia por amor hasta la muerte que convierte
a los personajes en martires.®* Por ejemplo, Glicerio, sacerdote, no niega a Cristo como
su Dios frente a Maximiliano, aun sabiendo que su atrevimiento le llevara a la tortura 'y
a una muerte violenta. Cuando finalmente muere, Doroteo ve como expira su alma y se
convierte al cristianismo, asi se cumple la profecia de Indes. La conversion de Doroteo
es inmediata al presenciar este milagro, a pesar de haber tenido previas oportunidades.
Carla Gola aclara esta cuestion: Doroteo, innamorato di Domna ed autore di spietate
persecuzioni contro i cristiani. La sua conversione improvvisa e quasi miracolosa
ricorda quella di Saulo ed & cio che gli permette di pasarse dalla parte dei ‘buoni’, di

coloro, ciog, che affrontano il martirio pur di non rinnegare la propria fede. ¢

% |_ope (Locos: 369).
%1 Dassbach (1997: 54).
621990: 352.

22



La locura por Cristo se manifiesta en un amor hasta el limite, hasta dar la vida y
morir por la fe. La muerte no se recibe de una forma trégica, sino como un encuentro
feliz con el padre amado. Se interpreta como el regreso temprano al paraiso, como
demuestra el sacerdote Glicerio quien esta contento porque puede morir por Cristo,
morir por amor y encontrarse con su Padre. En el caso ya advertido de Dona ocurre algo
semejante, cuando niega a los dioses romanos y adora a Cristo es consciente de las
consecuencias. A pesar de que la protagonista huia de la muerte, con el fingimiento de
la locura y mas tarde por medio de distintos disfraces, nunca lo hacia por su propia
voluntad, sino porque seguia el consejo de otros sabios cristianos, demostrando su
capacidad de obediencia, como sefiala Morrison: It can be noted that Dona is receptive
to truth, willing to seek and follow the true God. She is obedient to those older in the
faith, particulary Teéfila and Antimo.®® EI motivo del disfraz da un aire carnavalesco a
la comedia. Como indica Stoll, an important tool in staging in the corral theatre, and
an excellent vehicle for metatheater, was the «vestuario».®* De nuevo nos encontramos
con el metateatro, representado siempre por los locos santos. Dona adopta multiples
disfraces con el fin de huir de la muerte adoptando una identidad pasajera alternativa
que le permita no ser reconocida. ® Sin embargo esta serie de peripecias para no ser
capturada las lleva a cabo por consejo bien de Indes, de Antimo o de Tedfila, y su
obediencia a la Iglesia le obliga a cumplir con lo acometido. Finalmente al descubrir el
cuerpo de sus tres amados cristianos y deseando convertirse en martir, revela su
identidad y es asesinada. EI comportamiento de Dona llama la atencion frente a los
otros personajes porque manifiesta una actitud casi suicida, busca la muerte por amor de
Dios y se entrega a ella con un ultimo acto de fe. Lo que parece un final tragico para la
sacerdotisa cristiana es en realidad, en la mentalidad de los santos locos, una gracia

sagrada concebida como el principio de una unién indisoluble con Dios.

La interpretacion de esta obediencia hasta la muerte se manifiesta de manera mas

clara en la representacion teatral del misterio del Nacimiento en la iglesia de

% 2000: 124.

®1994: 233.

% En la comedia para el primer disfraz se recurre un motivo popular en el teatro barroco, la mujer vestida
de hombre, y mas tarde aparecera vestida de villano. El disfraz varonil viene usato a lo divino, nel senso
che il traestimiento della sant ha principalmente lo scopo di suscitare rispetto, ammirazione e pensieri
virtuosi nel pubblico, sicuramente colpito e reso piu attento dalle bellezze della fancciulla, che I’abito
maschile mette generosamente in evidenza (Carla Gola, 1990: 350).

23



Nicomedia®®, donde miles de cristianos son quemados vivos por orden de Maximiliano,
al no querer renunciar a su fe y adorar a los dioses romanos. Se trata de un martirio
colectivo, un grupo numeroso de cristianos prefiere morir por amor a Cristo que salvar
su vida negando su fe. Los cristianos tienen en comin que «desean morir y expresan
jubilo cuando se les somete a torturas y se les sentencia a la muerte. A menudo perciben
el martirio como un gran honor y como un acto glorioso. Para ellos, es un privilegio el
padecer los mismos sufrimientos que Cristo».®” Se ratifica la actitud general que
presentan los santos locos a la hora de recibir la muerte, todos se sienten dichosos de
morir por Cristo. En definitiva, en esta comedia encontramos una colectividad de

personajes que estan locos por el amor de Cristo.

Como se ha sefialado, la comedia Los locos por el cielo se centra en la locura
fingida de los martires, la persecucion a los cristianos y la conversion al cristianismo de
algunos iddlatras. Los martires de esta comedia son locos de amor por Cristo que
representan un movimiento contracultural, una protesta contra las creencias iddlatras de
su tiempo. Los locos santos son en realidad personajes totalmente cuerdos, que estan
bajo la potestad divina y se hacen pasar por locos confundiéndose con enfermos
mentales para predicar el misterio de la fe, engafiando con la verdad. Su fingimiento es
una falsa locura, sin embargo existe en ellos una locura mayor, una locura de amor que

a los ojos de Cristo es la verdadera sabiduria.

% De nuevo aparece la metateatralidad en la obra, esta vez se trata de la representacion de un misterio en
una iglesia donde los personajes se disfrazan e interpretan diferentes personajes biblicos.
%7 Dassbach (1997: 53).

24



Capitulo 3. El serafin humano

Segun Morley y Bruerton, El serafin humano es una comedia auténtica de Lope,
gracias al dato histérico de que «la compafiia de Morales celebrd el 4 de octubre de
1614 la representacion de una comedia sobre San Francisco de Alba de Tornes» y
guiandose por las condiciones formales de la comedia, se supone que pudo ser escrita
entre 1610 y 1615, concretamente entre 1610 y 1612.%

Las fuentes que Lope consultd para la elaboracion de esta obra dramatica son
fundamentalmente la Vida de san Francisco de Asis de Celano, Las florecillas de san
Francisco y la Vida de Fray Junipero. La primera parte de la obra se centra en la vida y
la transformacion de san Francisco hasta la creacion de la orden franciscana, y en la
segunda parte irrumpe la figura de Fray Junipero, cuyos episodios se corresponden
fielmente a la mayoria de los capitulos de su Vida, aunque alternando el orden y con una

nueva distribucion.

La comedia se abre con una escena mundana donde aparece Francisco junto con
Octavio, ambos gentilhombres y galanes, que se dirigen a entablar conversacion con un
grupo de mujeres. Se trata del momento anterior a la transformacion de Francisco desde
una vida mundana a una vida santa y cristiana, pues antes de su conversion, Francisco
fue «criado en orgullo mundano por sus padres desde los primeros afios, imit6 largo
tiempo su descuidada vida y costumbres y los superé en vanidad y arrogancia».®® En la
comedia, desde el primer momento se subraya la diferencia entre ambos personajes
galanes, como sefiala Cazal: «aparece claramente la sabiduria y la futura orientacion
espiritual de Francisco, quien medita sobre lo perecedero de la belleza femenil» (130).”
Francisco se sumerge en reflexiones filosoficas que anuncian la proximidad de su
conversion reflexiva al cristianismo, que desembocara en auténtica locura por amor a
Dios, mientras que Octavio lleva la iniciativa en la interaccion con las damas. Un
requisito imprescindible para alcanzar la santidad cristiana tiene que ver con el voto de

la castidad, y Francisco, momentos antes de su conversion, habia concertado una cita

% 1968: 394.
% Celano (Vida de San Francisco: 286).
7° 2005a: 130.

25



con Celia. La eleccion de abrir la obra con el encuentro con estas mujeres y la
solicitacién amorosa pretende, en primer lugar, mostrar en escena un juego muy teatral
que, como indica Cazal, «se construye de modo muy contrastivo sobre un ambiente
celestinesco»; y en segundo lugar, pretende sefialar el contraste de la vida juvenil de
Francisco con su desenlace: «Lope crea pues un entorno humano hecho a la medida para
recalcar las conocidas virtudes de Francisco (pureza y desdén de las riquezas), mediante
estas mujeres inmorales y codiciosas, codicia desarrollada en eco caricaturesco en la
figura del viejo Escudero, personaje tan pedigiiefio como sus damas».”* Por tanto, el
primer obstaculo que se encuentra Francisco en el camino es, como indica Cazal, «una
mujer de comportamientos muy audaces que solicita amorosamente a un (futuro) santo
poco inclinado hacia el amor pero, sin embargo, no totalmente insensible, y que esté a
punto de caer en lo irremediable cuando una intervencion divina providencial lo pone
definitivamente a salvo de estos enredos pecaminosos».’? Esta escena no esta exenta de
humor gracias al ambiente celestinesco y a la aparicién del escudero de las damas, que
encarna la figura dramatica del gracioso en la primera parte de la obra. Este personaje se
encuentra en un estado jerarquico inferior al de los galanes, pero su condicién de
gracioso le permite invertir esta relacion de fuerzas”™ empleando su habilidad oratoria.
En este sentido, reproduce la autoridad del loco, es el escudero el que controla la
conversacion, y lleva «la iniciativa de los intercambios»,”* pues consigue que Francisco
le obedezca y le dé todo el dinero que lleva encima. Al final se han invertido los papeles
jerarquicos entre el escudero y el galan, lo cual se refleja incluso en «un uso inmoderado
de las formulas de referencia y de las precauciones oratorias mas ampulosas [...] en las
que a veces se puede percibir un matiz de insolencia e incluso una parodia del sistema

de referencia»”°.

Tras este episodio comienza la conversion de san Francisco, se aprecia un
cambio en su comportamiento que llama la atencion desde el principio de la obra con la
reflexion sobre lo efimero de la belleza. En este momento intervendra la divina
Providencia para impedir el encuentro con Celia: Francisco se vera asolado por una
enfermedad -que no locura-, que le ayudara a no caer en pecado y le abrira el camino

hacia la fe y la salvacion. Es decir, la enfermedad «no solo provoca una toma de

" Cazal (2005a: 130,131).
72 2005a: (127-128).
3 Coll (2005: 215).
" Coll (2005: 216).
7> Coll (2005: 216).

26



conciencia espiritual del personaje, sino que lo salva de la caida moral»."® Lope,
envileciendo a la mujer con su caracterizacion, hace que esta represente la tentacion vy,
en consecuencia, al demonio; de esta forma reduce el episodio a una disputa
trascendental donde «la lucha se hace [...] entre la mujer diabolizada, y el poder
divino».”” De nuevo la enfermedad de Francisco remite a un hecho real, que le permitié
«reflexionar de muy distinto modo al que solfa»,” aunque en la comedia se elimina el
suefio posterior de Francisco y su conversion se reduce simplemente a la oportunidad de
reflexion que le brinda la enfermedad. Ya recuperado, y gratificando que su salud es un
regalo que Dios le ha ofrecido, recuerda su amor por Cristo y se gloria en él,

arrepintiéndose del tiempo perdido en vanas acciones mundanas:

FRANCISCO Sefior, yo os debo a vos la salud mia

[...]
mi vida, gran Sefior, me molestaba,
que de un béarbaro inculto pareci

[...]

Oh Francisco dormido y olvidado,

ya es tiempo que te acuerdes y recuerdes,

acuérdate y recuerda, y no se pierda

un hombre, un alma de quien Dios se acuerda. 7

Francisco experimenta una metamorfosis donde cobra relevancia el encuentro

con dos personajes recurrentes en las comedia de santos de Lope de Vega: el loco y el
pobre. En primer lugar aparece el loco, por quien Francisco siente pena, manifiesta
desde el principio un sentimiento de cierta humildad hacia un personaje marginado de la
sociedad. La reaccion del futuro santo varia en su encuentro con el loco, como sefiala

Coll:

Francisco intenta evitar a toda costa el dialogo con un elemento percibido como
peligroso o perturbador. Asi lo expresa con explicitos y autoritarios imperativos. Al
principio estos imperativos se acompafian de fraternales apelativos que tienden a
situar al loco al mismo nivel que al galan y de otras precauciones oratorias, como
las repetidas muestras de simpatia y compasion. &

Este es el primer personaje que representa la locura en la obra. Podria
caracterizarse como un loco por el amor de Cristo, aunque por su breve papel en la obra

es dificil saber con exactitud si es un loco fingido o un loco de verdad. Sin embargo, sus

’® Cazal (2005a: 131).

"7 Cazal (2005a: 138).
781945: 288.

¥ Lope (Serafin: 75r-75v).
802005: 216-217.

27



palabras de alabanza a Dios y su sabiduria divina apuntan a que podria considerarse
como un santo loco anénimo:
Loco Oh Francisco, aqui estais vos
no os adoro como a Dios,

gue en efecto no podemos:
Pero como a su traslado.

Se trata, como sefiala Borras, de un foll profeta, ['il-luminat, el foll que,
paradoxalment, es savi, perqué es Deu qui parla per la seva boca.®? Es decir, tiene el
poder de vaticinar el destino de san Francisco y su encuentro con Dios gracias a una
especie de don divino. Sin embargo, no es tomado en serio por la sociedad, que
considera a este tipo de locos como personas degradadas que dicen estupideces:

Loco Y como os podéis echar,

pues 0s quiere visitar
cierto Principe que os ama. ®

En segundo lugar, ya pasada la enfermedad, se encuentra con otro hombre, que
representa en la obra otra caracteristica elemental de los locos por Cristo: la pobreza.
Francisco, igual que con el loco, «se esfuerza por deshacerse de los indicios
tradicionales de la jerarquia secular»®, y esto queda reflejado, segin Coll, tanto en el
comportamiento verbal como en el trato que le ofrece al pobre.® Este personaje aparece
desesperado por no poseer nada y Francisco se ofrece a intercambiar con él su

vestimenta. Asi el futuro santo queda vestido de pobre.

El loco y el pobre representan en una jerarquia social un grupo marginado y
olvidado. La santidad de los franciscanos se caracterizard por la humildad y la
identificacion con estos grupos. La pobreza seré representativa de la orden franciscana,
como dice san Francisco en las Florecillas: «roguemos a Dios que nos haga amar de
todo corazon el tesoro de la santa pobreza, tan noble, que tiene por servidor al mismo
Dios»,%® y como aparece en la fuente de su vida: «juzgaba las mayores riquezas de la

tierra despreciable basura, y, ambicionado méas excelso honor, se abraz6 de corazén con

81 Se observa desde el comienzo la relacién de identificacion de san Francisco con la figura de Cristo
(Lope, Serafin: 73r).

82 (1999: 157-158).

8 Lope (Serafin: 73v).

8 Coll (2005: 217).

8 Coll (2005: 217).

% Florecillas: 126.

28



la santa pobreza».®” Como sefiala Saward: la folie pour I"amour du Christ est une sorte
de dépossession, [’abandon de la sagesse terrestre pour lui, et elle est ainsi intimement
liée & la pauvreté.®® Esta nueva imagen exterior de Francisco refleja también un cambio
interior: se ha convertido en un pobre de espiritu, y su vez en un loco para la sociedad,
debido al escandalo que supone el hecho de intercambiar la vestimenta con un pobre y

manifestarse en publico vestido de indigente.

Octavio, Feliciano y Pedro comentan la extrafia conducta de san Francisco. Su
padre considera ese comportamiento insélito como una enfermedad, aparece un primer
simil entre enfermedad mental y locura:

FELICIANO Sefior,

ya somos su basilisco;
mas que el amigo mayor
estima una cueva, O risco.

En estas se esconde y vive
desde aquella enfermedad

PEDRO Temo de razon le prive
la tristeza y soledad;
ni trata, cuenta, ni escribe
Pues cierto que es para él,
gue no para mi, la hacienda,
que yo trabajo por é1.¥
El loco por Cristo se ha convertido en un ser marginado, que no entra en
contacto con la sociedad, y ademas vive en cuevas, puede parecer un salvaje o constante
peregrino. Francisco es considerado un enfermo, un loco incapaz de heredar la hacienda
que le corresponde, lo cual en un principio causa inquietud a sus amigos y a su padre,
aunque mas tarde todo ello evolucionara en rechazo y enfado. Francisco es un loco
paseandose por un espacio mundano, «aparece el rasgo mas sintomatico de la exclusion,
a saber, la no comunicacién».*® Sus amigos le rechazan hasta tal punto que evitan la
comunicacion con él. Aqui Lope adapt6 un tanto su fuente, donde las represarias que
toman contra el santo son excesivas: «viéronle los que de tiempo le conocian, v,
comparando lo presente con lo pasado, comenzaron a reprocharle ignominiosamente, y

creyendole demente y loco rematado, arrojaban sobre él las piedras y el lodo de las

87 Celano (Vida de San Francisco: 421).
% 1983: 103.

% ope (Serafin: 76r).

% Coll (2005: 218).

29



calles».®® Los locos por el amor de Cristo son por definicion rechazados y excluidos de
la sociedad. La transformacion de Francisco llega al extremo cuando Octavio no le
reconoce hasta que Feliciano le revela su identidad, y al creerlo loco le aconseja que lo
dejen solo. Estos personajes representan la vanidad del mundo, no son capaces de ver el
verdadero fin de los actos de Francisco, no encuentran el sentido a su comportamiento y
piensan que ha perdido el juicio, cuando en realidad se encamina hacia la santidad. Esto
recuerda de nuevo al topico de la locura del mundo, los locos son los que no saben
servir a Dios. Igual que el santo fue encerrado en vida®, en la comedia Pedro,
avergonzado de su hijo y preocupado por su hacienda, encierra a su hijo en la carcel,
donde es maltratado ya no por parte de la sociedad, sino por su propio padre, que

incluso se plantea darle muerte.

Los locos de amor por Cristo desean seguir e imitar al hijo de Dios en su vida y
pasion, tratan de parecerse a El para estar en comunion con el cielo en vida y muerte.
Saward hace referencia a la analogia existente entre la locura franciscana y la locura
oriental: toutes deux, en effet, tendent a [’obéissance aux commandements du Seigneur
sans compromis ni conformisme et au partage, aussi profond que possible, des
souffrances du Christ crucifié.”* También Laura Borras sefiala que en el pensament
ortodox oriental, la follia es un aspecte mes d 'una tradicié d arrels profundes: la figura
de Crist humiliat. Es per amor a Crist que aquest folls pateixen el menyspreu, el
vituperi i la persecucié terrenal.** En consecuencia, el cristiano tiene como fin la
imitacion de la vida de Cristo y la locura es el medio para llevar a cabo este proyecto,
como hace san Francisco, quien imita a Cristo en la pobreza absoluta, la humildad, la
obediencia y la oracion. Por ello en la comedia Francisco se presta a este sufrimiento
con la misma actitud que en la fuente (La vida de san Francisco, de Celano), donde se
escribe que «estaba resuelto a sufrir con alegria por amor de Jests todos los males».*
De nuevo entra el loco anénimo en escena, el loco misterioso de la comedia que revela

la premisa basica para amar a Cristo:

% Celano (Vida de San Francisco: 293).

% «Permaneciese el servidor de Dios encerrado en la céarcel de su propia casa» (Celano, Vida de san
Francisco: 294).

% 1983: 125.

*41999: 277.

% Celano (Vida de San Francisco: 295).

30



Loco [...]
Oh Francisco ten paciencia
imita bien a quien sabes.”®

La reclusion en prision es un simil de la pasion de Cristo cuando fue entregado
por Judas. Seguidamente, en la visita de su madre, se revela el misterio de su
nacimiento: san Francisco nacié en un pesebre al igual que Cristo. Esta similitud
simbolica situa al futuro santo en intima unién con Cristo e incluso en un cierto grado
de igualdad con Dios. Francisco desea ser rechazado, desea sufrir por amor e imitar a
Jesucristo hasta la muerte:

FRANCISCO:  [...]

Ay, ensefiadme a quereros,
para que aprenda, mi Dios,

a sentir algo con vos
de vuestros tormentos fieros

[...]
Denme aqui mil bofetones,
Mil cafiazos, mil azotes.”’

El rechazo de la sociedad llega por tanto al entorno familiar. Pedro mira a su hijo
con desprecio y le deshereda, confirmado la falta de sentido de este. Se dirige hacia él
menospreciandole, como a un loco insensato por ser incapaz de heredar su hacienda,
manifestando un comportamiento lleno de desprecio y de ira®® que contrasta con el de
Francisco, que se muestra humilde y recibe «el aura de superioridad que rodea a los
mértires: la autoridad paterna peligra frente a esta forma de autoridad moral».”
Finalmente Pedro reniega de su hijo en presencia del obispo’®, y el loco por Cristo
reniega a su vez de su progenitor. Definitivamente Francisco ha roto todos los hilos que
le unian al mundo y se entrega ciegamente a Dios, a quien proclama como Unico padre
verdadero:

PEDRO No es mi hijo, esto decid
por la ciudad, Lucio y Fabio.

FRANCISCO  No importa, que padre tengo,

% | ope (Serafin: 78v).

% Lope (Serafin: 78v-79r).

% La actitud del padre en la comedia no dista de su comportamiento en la fuente de la vida de san
Francisco, donde se sefiala que «sin consideracion y sin respeto de cualquier clase, cual lobo feroz contra
mansa ovejuela, mirandole con torvo rostro, arrastrandole de manera indigna y deshonrosa [...]» (Celano,
Vida de San Francisco: 293).

% Coll (2005: 219).

1% De nuevo Lope dramatiza un episodio de la vida del santo: «Conddjole después ante el Obispo de la
ciudad, para que en su presencia renunciase a su herencia» (Celano, Vida de san Francisco: 295).

31



y gano a Dios en el cambio.'®

Este hecho también es importante, pues los locos por el amor de Cristo se
caracterizan por considerarse hijos adoptivos de Dios'%. En este punto critico de la
comedia, Francisco ya ha alcanzado su disponibilidad absoluta para Dios y ha
establecido las pautas principales que caracterizaran la orden franciscana: amour a la
pauvreté, argent jetée a terre, dépouillement vestimentaire, reniement du pére.®® En la
creacion de este personaje, «ademas de la santidad, el dramaturgo se sirve de una serie
de conceptos teoldgicos, como son la conversién, la salvacion, el libre albedrio y la
predestinacion, la gracia y otras ensefianzas doctrinales, cuyo conocimiento ha de
tenerse en cuenta para poder entender las implicaciones del concepto de santidad
dramatizado».'® De este modo Francisco queda relegado de la sociedad, se ha
despegado de toda atadura mundana y preparado para iniciarse en el camino de la

santidad.

Un rasgo que definira a ese loco por el amor de Cristo serd la obediencia
absoluta, una estricta ley franciscana que tiene gran importancia en el desarrollo de esta
comedia: «Decia el Padre santisimo a sus frailes: “cumplid el mandato a la primera
palabra, sin esperar a que se 0s diga por segunda vez, y no pretextéis ni juzguéis como
imposible lo preceptuado, porque aun cuando yo os mandase algo superior a vuestras
fuerzas, os las darfa la santa obediencia”.’® La primera aparicién del Nifio Jesus en la
obra tiene lugar en estas inmediaciones. El Nifio le ordena que luche por él. Francisco
interpreta este mensaje como una llamada a formar parte de la guerra de Jerusalén frente
a Persia y Babilonia. Aparece Francisco vestido de soldado, es el segundo disfraz que
adopta después de intercambiar sus vestidos con el pobre. Pero de nuevo la voz divina
le ordenara que abandone esa guerra porque tiene que lidiar una mayor, tiene que
reparar la iglesia de san Damian'® que se estd cayendo. En este momento Francisco
confirma su locura por Dios y literalmente sostiene los muros de la iglesia con sus

brazos.

10 ope (Serafin: 79v).

192 Referencias a Saward en la introduccion.

193 Aranda (2000: 95).

104 Dassbach (1997: 45).

105 Celano (Vida de San Francisco: 838).

106 Recuerda a la primera obra de san Francisco: «Volviendo, pues, al lugar donde, segtn quedad dicho,
habia sido antiguamente edificada una iglesia menor en honor de San Damian, con la ayuda del Altisimo
la restauro en poco tiempo» (Celano, Vida de San Francisco: 297).

32



Los locos, para sufrir las humillaciones por las que pasé Cristo, se situaban en
lugares publicos del centro urbano con el deseo de ser despreciados por la gente,
maltratados e insultados, y poder de este modo compartir los sufrimientos del camino
hacia la cruz. El loco se sitla en la sociedad sin formar parte de ella, desafiando las
normas publicas, comportandose como un vagabundo, aqui radica la santidad del loco.
En las Florecillas, el hermano Bernardo protagoniza un episodio de este tipo:

Y los chiquillos, al verlo con un habito raido y basto, le hacian muchas burlas y

muchas injurias, como se hacen a un loco; y el hermano Bernardo lo soportaba

todo con paciencia y alegremente por amor a Cristo. Incluso para que pudieran

escarnecerlo mas, se situd intencionadamente en la plaza de la ciudad; de modo que

habiéndose sentado alli, se le juntaron alrededor muchos chiquillos y hombres, y

habia quien le tiraba de la capucha hacia atras y quien hacia delante, quien le

arrojaba polvo y piedras, quien lo empujaba por un lado o por otro; y el hermano

Bernardo, sin perder los modales o la paciencia, con el rostro alegre, no se quejaba
ni se descomponia.’”’

San Francisco en su locura aparece en la ciudad perseguido por unos muchachos
que le tiran piedras y le gritan «guarda el loco».'® Se trata de una escena similar en la
que el santo se denomina a si mismo loco y donde insta a los nifios a que le apedreen.
Se anula de nuevo la comunicacion, donde la sociedad deshumaniza al elemento extrafio
y no percibe la posibilidad de entablar didlogo con él, por ello los muchachos se dirigen
a Francisco como si fuera un ser inferior e incluso un animal. El hecho de que Francisco
se excluya a sf mismo de la conversacion «puede servir para autoelevarse»'%®, siguiendo
la cita cristiana «los Gltimos seran los primeros». En este episodio, san Francisco se
asimila a san Sime6n Salos «el loco» del siglo VI*'?, el primero venerado como un loco
de Cristo, se va a la ciudad donde crea un escandalo con una locura que en realidad es
simulada, y al igual que él, san Francisco esta simulado locura. De nuevo se aprecia el
caracter metateatral del loco, que lleva una doble vida: a los ojos de la sociedad es un

loco que se humilla y en soledad se encuentra con Dios en la oracién.

A partir del acto 11, Francisco ya ha tomado el habito de fraile y crea la primera
Regla de su orden.'! La comedia abandonara el ambiente profano para situarse en un

contexto sagrado que se relaciona directamente con el monacato. Méas adelante fundara

97 Florecillas: 104.

1981 ope (Serafin: 78r).

109 Coll (2005: 218).

19 saward (1983: 36).

111 Se trata de una dramatizacion modificada, pues en la fuente san Francisco va a Roma a hablar con el
papa Inocencio Il e insiste en su formacion (Celano, Vida de San Francisco: 305), mientras que en la
comedia en Papa tiene una vision de san Francisco mediante la cual es capaz de reconocer su humildad
incluso antes de su llegada, anunciada previamente por dos frailes.

33



la segunda Regla que nace con Santa Clara, quien desea imitar a san Francisco y tomar
a Dios por esposo y al santo por casamentero. Para amar a Dios sobre todas las cosas e
identificarse en vida con El, toma el hébito, y también es considerada una loca por la
sociedad. Mas adelante se fundara la tercera Regla laica de los franciscanos, y de este
modo, se conforma la religiosidad franciscana como una de las ramas de la tradicion de

los locos por el amor de Cristo.

La tradicion de la santa locura, como sefiala Saward, est presque toujours en
relation historique étroite avec le monachisme, en fait, on pourrait presque dire que
[’histoire de la folie pour [’amour du Christ n’est autre que celle du monachisme vu
sous un angle particulier.** Los monjes abandonan la voluntad propia para seguir
solamente el camino divino, ignorando la sabiduria del mundo. El desierto, como en la
locura monastica oriental, se convierte en lugar de combates espirituales contra el
demonio, lo cual relaciona directamente las tentaciones a las que se somete san
Francisco con las sufridas por Cristo. San Francisco se retira a rezar, y como Cristo en
el desierto, es tentado por el Demonio y la Carne, lo cual aumenta su lucha interior,
finalmente vencida. Como sefiala Dassbach, «las tentaciones que sufre el convertido son
resultado de los ataques de un ain mas poderoso enemigo, esto es, el demonio [...]
suponen una lucha tremenda y hace el camino hacia la santidad extremadamente dificil
de seguir». De este modo, se complica el proceso de acercamiento a Dios, se oscurece la
santidad del personaje y, a nivel teatral, «se logra crear tension e interés dramaticos». **
En el episodio en el que Francisco es tentado por el Demonio y la Carne, el santo
modela con barro figura por figura una familia artificial, se imagina como podria haber
sido su vida si hubiera elegido otro camino. Tras haber ofendido a Dios por considerar
aquello un mal pensamiento reacciona de forma violenta y para hacer penitencia decide
castigarse, como sefiala Maria Aranda, en se flagellant sans égards, abondamment
arrosée de son sang.'** Fray Ledn observa a san Francisco y duda de su virginidad,
requisito indispensable para realizar el voto de castidad y poder alcanzar la santidad.
Los santos locos se caracterizan por su ascetismo,**® rechazan los placeres del mundo y
para ello adoptan unos métodos extremos. Al final, la pureza de san Francisco se

confirma. La siguiente tentacion tiene lugar también en un momento en el que se retira a

112 1983: 27.

113 1997: 38.

114 2000: 96-97.

115 Saward (1983: 48).

34



rezar en soledad y aparecen tres demonios. Fray Gil observa esta tentacion y cuando
termina se encuentra con san Francisco, quien le pide por la santa obediencia que le
pisotee el pecho. Se trata de un episodio comico que retrata de nuevo el deseo de los
santos locos de situarse en un nivel infimo, de ser los Gltimos, los pisoteados, al igual
que lo fue Cristo, el hijo de Dios. En las Florecillas el santo ordena al hermano
Bernardo que le pise el cuello y la boca mientras le dice injurias y a cambio este le pide
que le reproche siempre sus defectos.**® En la comedia este papel se traspasa a fray Gil.
Este gesto es propio de la espiritualidad franciscana, como afirma Maria Aranda: la
sainteté franciscaine implique un évolution a rebours, car grandir dans la foi, c’est
devenir de plus en plus petit, de plus en plus innocent. En termes d’espace mental,
I’enfance de I’humanité est essentiellement paysanne et rupestre.'’’” Este deseo de
inferioridad es el que hace que san Francisco se abra también a todo tipo de criaturas y
se sitle a su mismo nivel, que es otra caracteristica de su locura por Dios. En este
episodio Francisco desea ser pisoteado y se muestra la autoridad que otorga al monje el
voto de la obediencia, asi como la humildad franciscana. Como sefiala Dassbach:

Puesto que uno de los fines de la obediencia es el de cultivar la humildad, y una de
las cualidades esenciales de cualquier santo es la humildad, Lope ha llegado a
extremos a fin de conseguir dramatizar la humildad de Francisco, a veces hasta el
punto de exageracion. Como se ilustra en sus rezos, Francisco se ve a si mismo
como una criatura inferior, un simple rustico. Experimenta un sentimiento de
hermandad con todas las criaturas inferiores de Dios, tales como plantas, animales
y objetos inanimados. Nunca se enorgullece de los actos buenos que realiza, ni
siquiera de sus milagros™®

La humildad del santo es tan extrema como lo es en la fuente de su biografia (la
Vida de San Francisco, de Tomas de Celano), donde se sefiala que «en su concepto él
no era mas que un despreciable pecador, siendo el modelo y espejo de toda santidad.
Cuido de cimentarse en la humildad para poner el fundamento ensefiado por Jesucristo
[...] Este favorito de Dios no se conocia ser el superior, sino por esta hermosisima perla,
pues habia llegado a ser el minimo entre los Menores».**® San Francisco es admirado
por todos los frailes por su infinita humildad:

GIL Ay humildad tan alta! ay tal ejemplo!

gue se humille a mis pies! Que echarse intente
donde le pise! oh cielo, en quien contemplo

118 Elorecillas: 96.

117:2000: 99.

118 1997: 17.

119 Celano (Vida de San Francisco: 470).

35



tan altas maravillas! La columna

un barbaro pisé de vuestro templo:
decidme, que humildad, si pudo alguna,
ha igualado a Francisco? El cielo abierto
parece que me dice, que ninguna.*?°

El Demonio y la Carne vuelven a aparecer para tentar a san Francisco, y este
para evitarlo se arroja a unas zarzas donde parece que muere, prefiere el sufrimiento
fisico antes que perder el alma, de nuevo se trata del extremo ascetismo de los monjes.
La unidn de san Francisco con Dios y su identificacion con Cristo es absoluta, va desde

su nacimiento hasta la muerte. En una ultima instancia se le aparece un serafin

121

crucificado y san Francisco recibe los estigmas de Cristo™", comparte con él

verdaderamente el sufrimiento de la cruz y le agradece el honor de poder ser participe

de ese milagro:

SERAFIN Aplica
tus pies, Francisco, a mis pies,
y tus manos a las mias,
Tu costado a mi costado,
porgue mis llagas te imprima,
para que en el cuerpo sientas
las que en el alma sentjas.'?

La locura por la cruz propia de los locos de amor se extenderd a toda la orden
franciscana, cuyos frailes para lograr la union con Dios demostraran una gran humildad,

desearan ser tratados como los peores, como se indica en las Florecillas:

Puesto que el santo Francisco y sus compafieros eran llamados y elegidos por Dios
para llevar en el corazon y en sus actos la cruz de Cristo y para predicarla con sus
bocas, parecian y eran hombres crucificados, tato por la austeridad de su atuendo y
de su vida como por sus obras y acciones; y por eso preferia soportar vergiienzas y
oprobios por amor a Cristo que recibir honores mundanos, reverencias 0 vanas
alabanzas; ates bien se alegraban por las injurias y se entristecian por los honores.
Y asi iban por el mundo como peregrinos y extranjeros, no llevando consigo mas
que a Cristo crucificado'®

El deseo de imitar a Cristo en el extremo lleva a caracterizar a los franciscanos
sobre todo por su identificacion con los mendigos, los leprosos y los despreciados por la
humanidad.*** En las Florecillas esta identificacion se corresponde con la perfecta

alegria que los monjes franciscanos desean poseer, la cual se encuentra en «el vencerse

1201 ope (Serafin: 87r).

121 | ope toma la historia de la aparicion del serafin y los estigmas de san Francisco de la fuente de su
vida: «Aparicion del serafin en forma humana crucificado» (Celano, Vida de San Francisco: 347).
1221 ope (Serafin: 95v).

123 Florecillas: 103.

124 Saward (1983: 125).

36



a si mismo y soportar de buen grado por amor a Cristo penas, injurias, oprobios e
incomodidades».** La comunién con Cristo en su sufrimiento ha de proporcionar
alegria al monje, y la predicacion del Evangelio se lleva a cabo de este modo a través
del ejemplo. La perfecta alegria y su predicacion, segun Saward, provienen ya de una
tradicion anterior que recogen los franciscanos: «el evangelio del buen humor».'?®
Francisco queria calificarse de juglar de Cristo: Francois consacra le divertissement au
service de Dieu,’*’ y en referencia a este aspecto en la biografia de Tomas de Celano se
sefiala el poder de esta alegria: «la alegria espiritual era un remedio segurisimo contra
mil asechanzas y astucias del enemigo».'?® Este papel de juglar de Dios, de divertir a lo
divino, se identifica mas con el gracioso y simple de Cristo como se analizard a

continuacion.

En el segundo acto de la comedia aparece otro personaje fundamental: fray
Junipero, que desempefia el papel dramético del gracioso. Al comienzo de la obra este
rol es interpretado por el escudero, gue le pide dinero a Francisco hasta que al final este
le paga una vestimenta completa, pero se trata de un gracioso a nivel profano. En este
sentido el escudero se opone a la figura del galan, como sefiala Aragone Terni:

Il gracioso, controfigura del galéan in chiave di basso comico, puo esserlo anche
guando anziché un galdn abbiamo un santo, o qualcuno che si dispone a
diventarlo. Nella comedia profana il gracioso —solitamente un servo (o serva), uno
scudiero, un soldato- & uso riflettere e deformare nello specchio concavo della
propria ‘graciosidad’ le esperienze, soprattutto sentimentali, del suo signore.
Analogamente nel teatro agiografico pud accadere che egli si avventuri, dietro le
virtuose orme padronali, sul cammino della santita. Zoppicante, maldestro, con
resipiscenze, incertezze e nostalgie mondane, & molto se arrivera a meta strada.'®
De este modo en la obra aparecen dos personajes comicos opuestos: uno profano
y otro divino que sera fray Junipero: Nel Serafin humano si affaccia all’inizio lo
scudiero di due giovani fanciulle, Celia e Silvia, che spilla fior di ‘guili’ al giovane,
gagliardo e spendereccio Francesco di Bernardone. Piu avanti seranno le facezie di fra
Ginepro a riportare il sorriso sulle labbra degli astanti.”*® La tradicién de los santos
locos se despliega también en este personaje bajo la figura de un simple. Se trata de un

fraile que acomparia a san Francisco, quien descubre, bajo esa figura, una humildad

2Florecillas: 114.

1261983 127.

127 Saward (1983: 130).

128 Celano (Vida de San Francisco: 462).
1291971: 182.

130 Aragone Terni (1971: 190).

37



especial y una locura extrema por las leyes divinas, llevadas al limite de la estupidez.
Esta figura se advierte desde el monacato de Oriente, como advierte Saward, donde
existe una categoria de simples e iletrados: le saint idiot est un rustre illettré doué de
grands dons spirituels.®* En este caso, se trata de un personaje simple iluminado por
Dios que actua fundamentalmente con una mentalidad infantil, con una santa inocencia.
Como estudia Saward, dentro de las figuras que imitaban los cistercienses se encontraba
la del nifio, que se traslada aqui al fraile simple: la sainte folie et [’enfance spirituelle
sont les signes d’une vie entierement convertie au Christ et non conforme au monde %
Y ligada a la infancia espiritual estd el santo idiota, le «rustre» illettré, dont les
connaissances spirituelles surpassent le savoir livresque des savants.*** El simple es
considerado por unos como un loco, por los deméas como un hombre celestial.**
Francisco reconoce en €l la virtud de un gran hombre de Dios y el resto de monjes lo
consideran en la comedia un «letrado del cielo». De nuevo aparece una figura que
contrapone la sabiduria divina y la locura del mundo:
GIL [...] y un Letrado

del cielo, y simple en la tierra,

Fray Junipero llamado,

gue por atender a Dios,

en quien siempre esta estudiando,

no hay nifio tan inocente
de sus padres en los brazos.**

La figura del simple de Cristo ejerce un papel secundario pero muy relevante en la
comedia, ya que se convierte en el personaje dramatico del gracioso a lo divino. La voz
del loco tiene continuidad en la elaboracion de fray Junipero. Como sefiala Thacker, «se
vislumbra en la figura del gracioso el papel del loco del teatro temprano de Lope: no
solo se oyen a través de su voz los comentarios iconoclastas de estos, sino también las
verdades que a veces desvelan, y aun las estrategias de los cuerdos locos». **Ademés
de la voz, también adquiere otros rasgos caracteristicos del loco, «el gracioso de Lope
de Vega, satirico, comico, iconoclasta, absurdo a veces, hereda del loco una parte de su

autoridad tradicional y asi desempefia un papel imprescindible y poderoso en el teatro

131 1983: 29.

132 1983: 98.

133 1983: 99.

134 Cazal (2005b: 316).
135 | ope (Serafin: 81r).
1% 2009: 186.

38



de la época»,™*" es decir, la potestad del loco santo de transmitir verdades bajo la
apariencia de engafios y locuras se extiende a la figura del gracioso a lo divino. El
gracioso, ademés de heredar la voz del loco y aportar comicidad, se relaciona con el
santo de una forma especial. El santo loco por el amor de Cristo, va acompafiado por el
gracioso que «es de particular interés por ser no solo fuente de humor sino por ofrecer
un contraste entre la perfeccion del santo y las debilidades humanas del resto de
mortales».*® En El serafin humano, se ven paralelismos entre los actos de san Francisco
y fray Junipero; Junipero en un nivel inferior imita a san Francisco aportando un toque
burlesco a la obra. La funcion del gracioso tiene un papel as a contrast, in his
mediocrity, to the saintliness of the protagonist.’*® De hecho, «en las comedias de
santos, el gracioso es un asiduo acompafiante del santo en su camino hacia la
santidad»**. Junipero es por tanto una parodia del santo en la comedia, «el doble
burlesco de san Francisco».**" Ademéas, Roy Norton sefiala un rasgo interesante acerca
de la relacion del gracioso con el santo: Lope burls the conventional division of roles
between the santo and the gracioso, ensefiar y deleitar, respectively.'** Es decir, el
gracioso no solo conforma una parodia de la vida del santo, sino que también se borran
las fronteras entre la funcién de ambos personajes, puesto que el gracioso también

adopta un papel moralizante de desengafio. En otras palabras, Lope

invites the spectator to find religious inspiration not only in the santo, but also in

the unaffected goodness that, at times, does show through the comic personae of

these humble graciosos. One function of these graciosos is, it seems to me, to

provide a model for the successful resolution of very ordinary, inner tension

between the worldly and the spiritual self **

Los paralelismos entre la vida de san Francisco y la de fray Junipero figuran ya en
la fuente, pero seran reforzados por Lope en la comedia. Como recuerda Cazal,
«también se desnudaba Francisco ante los minores para recibir humillaciones, también
sirvio Francisco de cocinero en un monasterio, también regalaba su hébito a los pobres,
también fue aficionado en su juventud a las artes de juglar, como Junipero, a quien santa

Clara solia llamar egregius dei joculator».'** En ocasiones, incluso, la accién de ambos

37 Thacker (2009: 187).
138 Dassbach (1997: 145).
139 Roy Norton (2012: 21).
40 Dassbach (1997: 145).
141 Cazal (2005b: 315).
122012: 21-22.

%3 Norton (2012: 22).

144 2005b: 321.

39



personajes se desarrolla a la par: por ejemplo, cuando san Francisco sufre los estigmas
divinos fray Junipero esté siendo llevado a la horca. Este episodio, como sefiala Cazal
«es introduccién, en tono burlesco, del gozo mistico con el cual Francisco, en la escena

siguiente, va a recibir los dolorosos estigmas divinos».'*°

Fray Junipero, por su condicion de gracioso, aporta risa y comicidad a la obra
dramatica, e incluso provoca la risa a san Francisco que se divierte con las ocurrencias y
desvarios del fraile y exclama «jQué gracioso!» **®. Desde el principio adquiere este rol
de gracioso, 0 bobo comico, que cristaliza en la comedia en la figura del simple por el
amor de Cristo. Se caracteriza por un comportamiento extravagante, unas ideas
extremas que no atienden a leyes razonables. Al fin y al cabo, lo que le define es la
simpleza. Una de las caracteristicas principales de este personaje gracioso a lo divino es
la gestualidad y la expresion verbal, su forma de expresarse revela inmediatamente
efectos comicos con sus largos parlamentos que divierten al espectador y que a su vez
tienen un trasfondo que remite al amor por Cristo. Como sefiala Cazal, «hiperkinesia,
logorrea, ingenuidad, puerilidad, simpleza e inocencia configuran densamente la
caracterizacion de Junipero como personaje de bobo simple, rasgos combinados con

expresiones mltiples de su extrema devocién». */

El rasgo esencial de Junipero, que le diferencia del resto de personajes graciosos
es que el motor de sus actos no es otro sino el amor por Cristo, o, como ha sefialado
Cazal, su «extrema devocion»**®. Esto le hace entender las leyes divinas y obedecer los
misterios de la fe de un modo infantil, sin un razonamiento previo y sin reparos, con una
confianza absoluta, una bondad ingenua, y por medio de actos semejantes a travesuras.
Esto es lo que da comicidad al personaje, lo que le hace parecer bobo y le mueve a
realizar actos absurdos. Maria Aranda destaca esta diferencia: «a grandes rasgos es la
version hagiografica del gracioso, pero con diferencias apreciables, en tanto que el viene
de una comunidad monaéstica ya poblada de criaturas menores e inocentes, el padre es

reducido a un estado mas minoritario, el de bobox. 4

145 2005h; 327.

1461 ope (Serafin: 83v).
147 2005h: 323.

148 2005h: 323.
1492000: 98.

40



150 «en vez de alternar escenas de la vida del santo con escenas de

En esta obra
intrigas profanas secundarias, como suele ocurrir con las piezas hagiogréaficas lopescas,
el dramaturgo organizé la estructura sobre la alternancia entre escenas de la vida del
santo y escenas de la vida comunitaria».’®* Gracias a Junipero la obra ofrece un
acercamiento al interior de la vida comunitaria franciscana, donde se lleva una vida

austera basada en la oracion, la contemplacion, el ayuno y los trabajos comunitarios.

Lope desarrolla en la obra una serie de peripecias tomadas de la Vida del
hermano Junipero, que hacen del monasterio un espectaculo cdmico, aunque, como
sefiala Cazal acerca de la dramatizacion del simple, «la leyenda de Junipero hace de €l
un gracioso, en el estilo de los graciosos rusticos del teatro del siglo XVI, o bobos
simples, tendencia que el propio Lope reforzara atribuyéndole a su personaje rasgos
sacados de la tradicion teatral y no de las fuentes».*®* Es decir, Lope fortalece
expresivamente la caracterizacion del fraile acrecentando su espiritu infantil, deseo de
servicio y caridad, humildad... llevandolo a un extremo de locura que otorga comicidad

al personaje.

Para comenzar con la primera hazafia del simple en la comedia es preciso
sefialar, como hace Cazal, que «Lope mantiene una constante caracterizacion del
personaje, que como todo bobo simple, manifiesta una especial adiccion a los temas de
la comida».™® Fray Junipero, en su mentalidad simplista, transforma esta aprehension
en una oportunidad para acercar al fraile a la oracion, cocinar tendra un fin puramente
religioso. EI dramaturgo toma como fuente para este episodio el capitulo X de la Vida
del hermano Junipero™*, donde el personaje prepara comida para quince dias, y del
mismo modo lo traslada a la comedia, aunque con algunas variaciones: en la fuente le
encargan gque se haga cargo de la cocina mientras estdn ausentes, por contra en la
comedia es el Guardian quien le ordena que guise para comer, y el razonamiento del
simple de Cristo se basa en obtener mas tiempo para prestar atencion a Dios en oracion,
olvidando las necesidades del cuerpo:

JUNIPERO Por que coman, que es razon,
de una vez por treinta dias,

150 pyede apreciarse la diferencia en este aspecto con la siguiente obra donde se analizara la figura del
gracioso protagonizada de nuevo por fray Junipero.

51 Cazal (2005b: 319).

152 2005h: 320-321.

153 2005h: 324.

154 Vida del hermano Junipero: 268.

41



sin que las panzas vacias
los quiten de la oracién.

[..]

Fuera ocupaciones vanas,
hoy comer por tres semanas
y otras tres en oracion.'>

De esta forma el bobo a lo divino se comporta en la comedia de un modo
claramente diferenciado de los graciosos de corte, pues su intencion no es la de comer o
beber, sino que persigue un fin puramente religioso: ganar tiempo para estar con Dios,

lo cual refleja la santa simplicidad del fraile.

El siguiente episodio proviene del capitulo | de la misma fuente'*®, donde fray
Junipero por peticién de un enfermo le corta una pata a un cerdo. La pata resulta ser
robada y esto causa ira en el labrador, sin embargo la mente simple del fraile no
comprende por qué se enoja y huye para entregarle la comida al enfermo.

JUNIPERO Mirad mi humildad, Sefior,

Que con un pie que he cortado

Pienso en los que habéis lavado
De un hombre que os fue traidor.*’

El labrador va al monasterio en busca de una explicacién y habla con san
Francisco, quien le pregunta a Junipero por lo sucedido. La respuesta del fraile,

rebosante de humildad, simpleza y caridad, conmueve a los monjes presentes:

JUNIPERO Si esta enfermo fray Simon,
Flaco, perdido, amarillo,
Y que no puede comer,
Y dijo que comeria
Un pie de puerco: ¢que habia
Fray Junipero de hacer?
¢Cortarse el suyo? En verdad,
Que aungue lo say, no lo hiciera,
Que él gue no le comiera.

FRANCISCO:  Ello ha sido caridad.*™®

Lope dramatiza también los episodios IV y V de la Vida del hermano
Junipero.’®® En su humildad, fray Junipero predica la pobreza llevada también hasta el

extremo: dando todo lo que tiene, e incluso lo que no le pertenece. En esta ocasion,

155 |_ope (Serafin: 88r).

156 vida del hermano Junipero: 251.

57| ope (Serafin: 90r).

158 |_ope (Serafin: 90v).

159 vida del hermano Junipero: 260-264.

42



ofrece su habito y se queda desnudo, y da a los pobres también las campanillas del altar
de la capilla del monasterio:
GUARDIAN ¢Qué esto Junipero pase?
¢Hasta el habito ha de dar?
¢mas que hago maravillas,

si ha dado las campanillas
gue adornan el altar?

JUNIPERO si el sacristan me dej6
por irse a comer, ¢qué quiere?

GUARDIAN ¢qué dira quien esto oyere?
¢es bueno que sepa yo,
que los frailes guardan de él
cuanto tienen?

JUNIPERO Soy ladron.

GUARDIAN No es ladron, mas no es razoén,
ni vive vergiienza en é1.'%

Sin embargo, por el voto de la santa obediencia el Guardian le ordena que no dé
su habito ni nada de la capilla nunca maés. El fraile, de corazon sencillo, recibe esta
orden como un gran problema:

JUNIPERO En no dejandome dar,
Pienso que me vuelva loco.'®

Pero se las ingenia para poder seguir dando su habito a los pobres, advirtiéndoles
que él no puede ofrecerlo, pero si se lo pueden quitar. La gran humildad que solo puede
estar en la mente de un simple o de un loco por el amor de Cristo, hace que el Demonio
quiera deshacerse de él. Por ello, disfrazado de caminante, convence a Nicolas de que
mate a fray Junipero, pues ha despertado en la ciudad una sublevacion contra él. El
fraile es capturado y condenado a muerte. Este episodio lo toma el dramaturgo de la
misma fuente del capitulo 111, pero afiade un cambio fundamental, como sefiala Cazal:
«Junipero que en la fuente mostraba solo una gran paciencia frente al dolor, en la pieza
se rie de los tormentos padecidos».'®® El personaje se considera pecador y merecedor de

muchas injurias y acepta la muerte riéndose pareciendo un loco:

SOLDADO ¢ Qué te ries, miserable?

1601 ope (Serafin: 92r).

161 | ope(Serafin: 92r).

162 vida del hermano Junipero: 255-260.
193 2005h: 327.

43



JUNIPERO ¢No me tengo que reir?

HORACIO Pues llévante a dar tormento,
¢y muestras este contento? **4

Con una gran simplicidad, acepta la muerte y convierte un acto tragico en
motivo de risa, ya que incluso en los tormentos fisicos el personaje se rie. De nuevo es
marca de su condicion de gracioso y a la vez de santa locura. Como sefiala Maria
Aranda: le bobo supplicié rit comme un bienhereux sous [’effet de la toruture.*®® La
condena a la horca es concebida por el fraile como una bendicion, pues va a reunirse
con su sefior en el cielo, por ello se rie y lo agradece. Llegados a este punto se
manifiesta el caracter extremo de la locura por el amor de Cristo. Finalmente es visto

por fray Ledn y resuelta la confusion lo dejan en libertad.

Ademas, en la comedia Lope de Vega incluye a tres discipulos de san Francisco
que también tienen relevancia en algunos aspectos, estos son fray Ledn, fray Bernardo y
fray Gil. No hay que dejar de lado la funcion que tiene el elemento sobrenatural y su
espectacularidad en la obra que, segin Dassbach «es requisito esencial para poder
establecer la filiacion hagiografica de la comedia».'®® En este sentido la figura mas
interesante en relacién con los locos por el amor de Cristo es fray Gil y el éxtasis que
sufre tras escuchar la palabra «paraiso». Este fraile se eleva y capta «el misterio divino a
través del éxtasis»,'®” asunto que el dramaturgo extrae de nuevo de las Florecillas,
donde se dice que algun fraile «fue arrebatado hasta el tercer Cielo, como san Pablo, y
éste fue el hermano Egidio [...]; alguno volaba, gracias a la sutiliza de su inteligencia,

hasta la luz de la divina sabiduria». 8

En definitiva, El serafin humano se inserta en la tradicion de los locos y simples
del amor por Cristo que Lope de Vega dramatiza por medio del santo protagonista y la
figura del gracioso respectivamente. En el siguiente capitulo se analizara otra comedia
donde también aparecera fray Junipero, quien ejercera de nuevo el rol del gracioso con

matices mas especificos, adquiriendo ademas el papel de protagonista.

1641 ope (Serafin: 94v).
165 2000: 100.

166 1997: 85.

167 Osorio (2003: 6).
188 Elorecillas: 88-89.

44



Capitulo 4. El truhan del cielo o loco santo

No esté clara la autoria de El truhan el cielo o loco santo, aunque la obra se ha
atribuido con frecuencia a Lope de Vega. Morley y Bruerton consideran que «es muy
poco probable que Lope tuviese algo que ver con esta obra», y se oponen a lo que opina
Menéndez Pelayo, diciendo: «Si, como dice Menéndez Pelayo, el estilo muestra que es
de Lope, el verso prueba con certeza que no lo es». Afiade otra prueba y es que Lope,
como supuesto autor de esta comedia, promete al final del acto 111 una segunda parte, y
sefiala que «Fajardo, hablando de una comedia titulada solo El loco santo,
equivocadamente pensé que era la segunda parte de El cuerdo loco»™®. En otras
palabras, la ausencia de la continuacion de la segunda parte de la obra dramatica indica
que probablemente Lope no es el verdadero autor. En cuanto a las fuentes que el autor
desconocido consultd para la creacion de esta comedia, se encuentran de nuevo las
Florecillas de san Francisco, Vida del hermano Junipero y la Vida de san Francisco de
Asis. Teniendo en cuenta este aspecto, por su relacion con el tema de los locos por
Cristo y por el claro paralelo teméatico que mantiene con El serafin humano, es de
especial interés incluir esta comedia en un andlisis del tema que nos ocupa en este

trabajo.

Una diferencia esencial existe entre esta comedia y la anterior: la figura de fray
Junipero es la que domina la escena en EIl truhan del cielo y loco santo, con el rol de
gracioso a lo divino pero también de protagonista esencial de su argumento. Las
caracteristicas que le definen como un simple por el amor de Cristo son muy similares a
las de El serafin humano: simpleza, humildad, puerilidad, caridad... Aragone Terni
incluye esta comedia en el grupo llamado «apologético y devoto» (apologetiche e
devozionali) y advierte que el protagonista es fray Junipero: il protagonista del
Truhan...-fra Ginepro, il pazzerello di Dio che i Floretti hanno reso universalmente
famoso- non ci é presentato come un santo vero e proprio, ma come un esempio di
amore, di entusiasmo, di semplicita francescani. Nella commedia intervengono santi

famosi, come Francesco d’Assisi e Antonio da Lisbona, ma il loro ruolo e

169 1968: 569, 569, 569.

45



secondario.’”® El protagonismo de fray Junipero contradice la naturaleza dramatica del
personaje dramatico del gracioso, que es por lo general un personaje secundario en las
comedias. Sin embargo, no se trata exclusivamente de un personaje encargado de crear
hilaridad en el ambiente dramatico, sino que representa la figura del simple por amor de
Cristo, es decir, tiene un papel fundamental en la obra porque tiene varias facetas: de
gracioso, de bufon, de gracioso y de simple. El autor escoge centrar el sentido de su
obra alrededor de las virtudes del simple y hacer que sea esencial en el desarrollo de la

trama.

En contraposicién con El serafin humano, esta comedia despliega dos tematicas,
una religiosa y otra profana. Ambas se complementan y se entrelazan para alcanzar un
final coman. El elemento profano se pone en contraposicién con la teméatica mistica que
sigue la comedia de santos. Sin embargo, como indica EIma Dassbach,

Pese al caracter religioso de las comedias de santos, estas forman parte de la

programacion regular de los teatros comerciales, junto con las demas comedias

seculares, con las que tenian que competir en valor dramético y entretenimiento. El
dramaturgo del Siglo de Oro era especialmente consciente de que el publico iba al

teatro a entretenerse y de aqui que su principal proposito al escribir comedias fuese
dar gusto a ese pablico.*™

En este sentido, Aragone Terni también hace referencia a la importancia de la
demanda del publico a la hora de construir una obra dramatica:

Le commedie de santos, dicevo, erano nella maggior parte condizionate da

determinate circostanze (canonizzaazioni, beatificazioni, anniversari ecc.) e

veniano a costituire, mi sembra, la piu mercantile delle forme drammatiche e, al

tempo stesso, la pit ingrata per gli autori, specie quando si trattava piuttosto che
di offerta, di domanda'"

El autor crea intencionadamente en EIl truhan del cielo o loco santo un cuadro
cémico que acerca la obra a su publico. Este acercamiento lo consigue, como sefiala de
nuevo Dassbach, con «una trama secundaria de caracter profano, personajes comicos y
temas seculares»,*’® es decir, alternando las relaciones amorosas de Casandra con las

aventuras de la orden franciscana; asi es posible dar mas juego dramatico a la historia y

170 1971: 84, 84.
171 1997: 126.
172 1971: 56.

173 1997: 126.

46



a su vez complacer al publico aureo. La mezcla de lo sagrado y lo profano no paso
desapercibida para la critica moralista del Siglo de Oro. Como sefiala Roy Norton in
spite of the ostensibly religious character of the saints’ plays, many of these
conservative critics considered the kind composed by Lope de Vega to be, at best,
indecorous and, at worst, sacrilegious. Es decir, la reaccion ante este conjunto de
teméticas aparentemente contrarias posiciono a la critica en contra del dramaturgo, y

este tipo de comedias se entendieron como una corrupcién moral.*™

La trama amorosa esta estrechamente unida al tema de la honra, y la pérdida de la
honra conlleva una serie de conflictos que se lidian hasta la muerte. Camilo siente que
ha perdido la honra por la bofetada que le ha dado Nicolas al haberle negado la mano de
su hija. Se desata la ira de Nicolas, que enamorado de Casandra quiere matar a su
prometido, Alejandro. En medio de esta tension aparece san Francisco alegando el
olvido de Dios que manifiesta la actitud de esos hombres, al no ser suficientes las
palabras del santo ocurre un milagro, Celio es tragado por la tierra. Entonces Nicolas y
Alejandro despiertan de su soberbia y alabando el extrafio suceso y la humildad de san
Francisco se retiran con buenos propdsitos. El santo ha servido de mediador entre Dios
y la sociedad, ha conseguido apaciguar gracias al poder de Dios una situacidn extrema,
a la vez que ha despertado a dos almas que se guiaban por los celos. Esta intervencion
es un rasgo que se corresponde con la espiritualidad bizantina: «el monje y el santo
gjercen su rol de mediador, desde sus espacios monasticos o desde las aldeas donde
viven, hacia toda la sociedad, la que reconoce y valora su misién»'". El santo se sita
en una posicion dominante frente a la sociedad. La relacion entre el santo y la divinidad
queda pues establecida en este doble ambito social y religioso. A partir de aqui las

historias se hacen més independientes.

Entra en escena fray Junipero, quien en esta comedia ademas de poseer el rol del
gracioso adquiere un matiz diferente: el de bufén. Los episodios que protagoniza este
personaje son muy similares a la pieza dramatica anterior, pero en este caso se hace mas
hincapié en su funcion de bufén, de personaje que hace reir y divierte tanto a los
personajes de la obra como al mismo publico. Laura Borras define el bufon de corte

como

174 9012: 19,19.
175 Osorio (2003: 4).

47



un personatge tradicional que encarna la follia des d’un punt de vista professional,
arborant tots els emblemes i totes les marques que en permeten el reconeixement
immediat. Es un personatge que diu bajanades perqué la seva missié és divertir.
Exerceix el seu ofici del foll articulant un discurs que s escapa al control de la raé.
Viu al costat d’un personatge de tanta rellevancia dins la cort com és el rei o el
princep i, per tant, és coneixedor del que passa entre bastidors. Es fa passar per
un estlpid, er un ignorant, i, tanmateix, com a professional del divertiment, or
permetre’s el luxe de dir coses veritables sota [’aparenga de follies. Té una posicio
privilegiada, en aquest sentit, ja que la irresponsabilitat que se desprén de la seva
manera de fer li confereix una llibertat absoluta per ironitzar o mostrar-se insolent
amb els habitant de la cort. Les seves paraules inquieten i fascinen, son
I’escenificacié teatral de fets reals o pensaments personals.'™

Esta designacion asemeja a fray Junipero a la figura tradicional del bufén de corte,
pero llevado a un plano religioso. El papel de truhan que desarrolla y que lo relaciona
con los bufones de corte no extrafia tanto en esta comedia, pues hay una continua
relacién entre lo sagrado y lo profano. En este caso se asimilan las caracteristicas de un
personaje tradicional méas bien profano a una figura divina propia de la literatura
hagiografica. De esta mezcla de valores surge el truhan del cielo, el bufén del castillo de
Dios. En el acto | de la comedia, san Francisco define las caracteristicas principales que
fray Junipero va a manifestar en esta comedia:

FRANCISCO A risa me ha provocado;
grande es su simplicidad:
bien puede ser del palacio

de Dios truhan, que esto todo
espiritu esta brotando.*"”

En su entendimiento infantil, el gracioso se caracteriza por «su incapacidad de
comprender la magnitud de lo que tienen ante sus ojos. Milagros, visiones,

conversaciones y todo el mosaico de motivos tipicamente hagiogréficos se tifien de una

8

subita cotidianidad al ser interpretados desde parametros mundanos»'’®. Por ello

Junipero, desempefiando su funcion de bufon de Dios, trata de alegrar y divertir

cantando al Nifio Jesus:

JUNIPERO [...]
De vuestro palacio soy
el truhan y el chocarrero,
y hoy, que hay convidados, quiero,
pues a vuestra mesa estoy,
entreteneros cantando:
vaya de gusto y locura,
que ya le esta a mi ventura

1791999: 145,
Y71 ope (Truhan: vv. 694-698).
178 Fernandez Rodriguez (2013: 191).

48



un instrumento brindando.*”

La mision clara de fray Junipero es la de divertir incluso a nivel divino, ya que
san Francisco se rie de su ignorancia, admirado por la humildad y el amor del fraile.
Esta posicion de bufén le reduce a lo mas infimo de la jerarquia social. Sin embargo,
como bufén sagrado se produce una inversion: él es quien gracias a su simpleza se
acerca mas a los angeles del cielo, e incluso es admirado al final del acto 111 por Antonio
de Padua, quien también sirve de mediador con la sociedad y que en su sabiduria
envidia lo que hace el cielo con los santos simples:

FRAY ANTONIO ¢Quién no envidia lo que el cielo
hace con los simples santos? **°

Por su condicién de gracioso Junipero hereda la voz del loco, y como €l puede
transmitir un mensaje verdadero bajo la apariencia de un engafio®. Fray Junipero
conoce el evangelio y la fe verdadera, pero es tomado por loco por su impostura y su
extrema humildad. Al igual que Francisco pero sin el reconocimiento de la sociedad, el
simple de Cristo puede apaciguar la ira de los personajes e impedir un enfrentamiento.
Por ejemplo, cuando Camilo es agredido por Nicolas, Junipero interviene y evita un
conflicto mayor:

JUNIPERO [...]

Véayanse, hermanos valientes,
que aqui no hay que matar ya'®?

Los enemigos se separan e incluso Nicolds se va arrepentido por su
despropdsito. También Junipero ofrece parlamentos que, aungque ignorados por estos

personajes, reflejan la sabiduria divina del santo simple:

JUNIPERO: [...]
iMalos duelos le dé Dios
a quien esas necedades
del honor puso en la vida,
gue del sabio es entendida
vanidad de vanidades!
Y aprended a perdonar
con la cruz del mismo Dios:
noramala para vos,

9| ope (Truhan: vv. 943-950).
1801 ope (Truhan: vv. 1048-1049).
181 \/éase capitulo 3.

182 |_ope (Truhan: vv. 385-386).

49



si a Dios queréis agradar,

gue en tantos ejemplos muestra
a su pueblo esta verdad,

y entended que la humildad,
del cielo es llave maestra.’®®

La condicion de simple establece en su mente relaciones tan humildes,
ignorantes e inocentes, asemejando su actitud a un comportamiento infantil, e incluso
acercandolo en algunos episodios a la figura del loco. Junipero, en efecto, manifiesta un
comportamiento insolito que roza los limites de la sinrazén y aproxima la simpleza a la
locura. Dicha locura a los ojos del mundo se manifiesta con un comportamiento
extravagante que rompe las normas sociales establecidas, como el hecho de ir desnudo
por la calle, que le pone en relacién directa con los enfermos mentales. Es decir, la
locura del fraile puede ser percibida como un problema clinico. EI comportamiento
excéntrico del fraile llega a extremos de la locura y de la autohumillacién, se pasea
desnudo insultdndose a si mismo y llamandose loco mientras se rien de €l:

iGuarda el loco, guarda el loco!
ijAl loco, al loco, muchachos!

JUNIPERO Yo soy el loco, venid;
dadme azotes, dadme palos;
haya pepinos y piedra
menuda; tiradme barro;
que los locos por la pena
son cuerdos.*®

Este episodio se corresponde con el capitulo VIII de la Vida del hermano
Junipero (266). El fin de este escandalo es el deseo de humillacion, de ser tratado como
un loco por los nifios y ser objeto de burla de la sociedad. Todos se rien de él, cuando,
en realidad, la humillacion y la paciencia es lo que le proporciona la santa humildad por
la cual se caracteriza. En este sentido se pone en relacion directa con la figura de los
simples por el amor de Cristo, pues su comportamiento tiene un fin meramente
trascendental: humillarse para asemejar su sufrimiento al de Cristo en la Cruz. Solo los
gue comprenden la naturaleza de la inteligencia divina, como san Francisco, sabran ver
en él el acto de humildad y de amor a Dios, pues incluso cuando Junipero trata de

justificar su comportamiento humillandose de nuevo, el santo reconoce sus intenciones,

183 |_ope (Truhan: vv. 412-424).
184 |_ope (Truhan: vv. 600-607).

50



su humillad y amor hacia el Cielo, y por ello le considera no como un loco, sino como
un simple:
JUNIPERO [...]
si me ha tenido por hombre
de juicio, se ha engafiado,
porque siempre he sido un tonto

[...]

Pues ¢qué quiere? Soy un asno
FRANCISCO A lo menos es un simple.'®

Su deseo de humillacion aparece también en otras escenas, dando un eco
secundario que aporta ese grado de comicidad presente en la obra. Esto se aprecia por
ejemplo en el contraste moral entre la ira de Camilo cuando recibe la bofetada de
Nicolas que le llena de tanta ira y deshonra, y la voz de Junipero que desea encontrarse
con una bofetada:

JUNIPERO: Y tiene muy linda mano

en dar bofetadas, jhola!
gue hacéis sonar martinetes;
aqui estan mis dos mofletes:

dadme dos, dadme una sola,
dadme un pufiete, un sopapo*®

No cabe olvidar que el rol de gracioso a lo divino casi exige un episodio
relacionado con la comida, en este caso condicionada por la anulacion: el ayuno.
Recordando los métodos ascéticos de la orden franciscana, los frailes llevaban un
estricto régimen de abstinencia que les suponia privarse de ciertas comidas y ayunar
ciertos dias. Fray Junipero, en su simplicidad, ayuna constantemente para intentar
«imponerse a su propia naturaleza»'® e incluso con gran humildad regala los panes que

consigue mendigando a los pobres:

FrANCISCO:  (No ha comido?

JUNIPERO: De eso estoy, padre, mas harto,
que como comi ateayer
en el refectorio santo,
estoy que no quepo en mi.

FRANCISCO:  jDos dias han pasado
sin comer!

185 |_ope (Truhan: wv. 625-627, 636-637).
186 |_ope (Truhan: vv. 268-273).
187 Fernandez Rodriguez (2013: 196).

51



JUNIPERO: ¢ES poco?

FRANCISCO: No;

antes me ha causado espanto.’®

Como se ha estudiado en la anterior comedia, la profesion de la pobreza es una de
las reglas de la orden franciscana. Los hermanos no pueden llevar dinero encima y
viven de su trabajo y la caridad de los creyentes. Ademas, este personaje desarrolla un
rasgo intimamente ligado a la pobreza caracteristica de la orden franciscana, la
mendicidad. En consecuencia, se corresponde con el tipo de santo que Elma Dassbach

denomina «mendicante»:

El primer paso para el mendicante es separarse del mundo exterior, lo cual lleva a
cabo dejando a su familia y/o ocupacion para ingresar en una orden. Segundo, los
mendicantes hacen voto de pobreza, lo que requiere que la persona se deshaga de
su riqueza, prometa no acumular ninguna otra en el futuro y viva una vida austera y
sencilla. Tercero, los mendicantes hacen voto de castidad, lo que supone un
rechazo de cualquier tipo de sexualidad [...] Cuarto, los mendicantes hacen voto de
obediencia. La persona promete obedecer cuantas leyes haya en la orden y el deseo
de sus superiores. A través del voto de obediencia el mendicante aprende el
significado de la disciplina y, a su vez, adquiere la fortaleza necesaria para
practicar la penitencia. La obediencia también sefiala humildad. Por ultimo, los
mendicantes se comprometen a dedicarse a alguna actividad religiosa mundana.*®

Junipero se dedica a servir a Dios en este sentido y camina por las calles de
Viterbo para recolectar limosna. Su identificacion y convivencia con los pobres y

marginados de la sociedad le lleva incluso a dar la limosna que ha conseguido:

FRANCISCO: Y ¢qué limosna ha juntado?

JUNIPERO: Veinte panes tenia juntos,
mas hanseme ido llegando
tantos pobres, que ninguno
en el arguena ha quedado.

FRANCISCO:  Pues, ¢qué ha de hacer el convento?

JUNIPERO: Dios lo dard, que es muy largo,
y pues da ciento por uno,
por veinte, padre, esta claro
que nos ha de dar dos mil.*®*

Junipero deposita en Dios y en la Providencia una confianza absoluta vy,

reconociendo su bondad y generosidad, hace un calculo de lo que de El recibiran que

188 |_ope (Truhan: vv. 658-664).
1891997 15.
99| ope (Truhan: vv. 700-709).

52



solo cabe en la mente humilde de un simple por amor de Dios. Su humildad se refleja de
nuevo en dos episodios tomados de los capitulos IV y V de Vida del hermano
Junipero,*®* donde ofrece su habito a los pobres y regala la capilla del monasterio. A
diferencia de lo que ocurre en El serafin humano, en este caso las donaciones de
Junipero van a parar a las manos de Morcén, un ladron soberbio que por medio de
varios disfraces se hace pasar por pobre o peregrino'® y se aprovecha de la humildad
del fraile. Junipero no ignora el engafio del ladron, pero por amor a Dios no le negara
sus peticiones. Morcén parece ser en la obra el contrario de Junipero, el antagonista del
santo simple, ya que es un personaje negativo que no sabrd entender ni valorar la
humildad del fraile, no recapacitara y acabara siendo en realidad el engafiado por no
querer aprender de la sabiduria divina.

La simplicidad de fray Junipero también supone un contraste con la santidad de
san Francisco. De nuevo se escenifica una situacion paralela entre ambos personajes,
donde el fraile representa el doble burlesco del santo. En esta ocasion los personajes
estan de peregrinacion por Cuaresma hacia el monte de Alvernia y se disponen a cruzar
un rio. En su ayuda acude Morcén, quien fingiendo que padece enfermedades de pecho
y no puede mojarse los pies le pide al hermano Junipero que le lleve en sus hombros,
quien accede de muy buen grado. A su vez aparece de pastor el Nifio JesUs, que espera
que alguien le lleve en hombros también para cruzar la orilla. De este modo Junipero
carga sobre sus hombros al ladrén y san Francisco al mismo Dios, se crea por tanto un
paralelo comico entre ambos personajes. Pero fray Junipero que lleva las normas de la
orden franciscana hasta el limite, recuerda que tiene prohibido estar en posesién de
dinero, y al soportar en los hombros a Morcon quien si lleva dinero encima se da cuenta
de que esta desobedeciendo su promesa:

JUNIPERO Pues, hermano, nuestra Regla,

gue nunca traigamos manda

una blanca con nosotros,
y no puedo quebrantarla:

perdone.
MORCON ¢Qué quiere hacer?
JUNIPERO Dejarle, hermano, en el agua;

gue no he de hacer de Francisco

191 vida del hermano Junipero: 260-264.
192 para confundir identidades aparece de nuevo el motivo del disfraz, que revela el caracter metateatral
de la obra.

53



ofensa a la Regla santa;
no viene muy hondo el rio:
adios. '

Mientras san Francisco esta viviendo una experiencia mistica y sobrenatural,
fray Junipero arroja a las aguas a un ladron porque lleva dinero para evitar quebrantar la
ley de la santa obediencia de la orden franciscana. Se trata de un razonamiento de nuevo
infantil, pues lleva las normas de la orden a un extremo muy inocente. Morcon se llena
de ira y jura vengarse. El engafiado ha dado una leccion humilde, y el que trataba de

engafiar haciéndose pasar por un enfermo ha terminado siendo burlado.

La humildad de fray Junipero y su inmenso e incondicionado amor por Dios no
pasa desapercibido por el Demonio, quien para tentarle trata de poner en su mente
malos pensamientos:

DEMONIO: iHumilde soberbio, parta,

gue con locos fingimientos
estas engafiando al mundo!

JUNIPERO: iOh, bellaco, ya te entiendo!
mira, no hay cosa ninguna
mala gue yo no haya hecho,

y confieso a Dios que soy
el mas mal hombre del suelo.™®*

Junipero vence los tormentos del Demonio otra vez con el método de la
autohumillacion, se reconoce culpable de todos los males y el demonio huye espantado
de tanta humildad.

Otro tipo de locura es la causada par la possession démoniaque, une folie «pour
[’amour de Satany. En esta comedia el personaje de Silvia obedece a las condiciones del
foll posseit, el que es castigat amb la perdua de la ra6 i expia alguna culpa terrible, i al
qual s’intenta curar mitjancant la religid, practicant-li exorcismes per alliberar-lo del
dimoni o dels mals esperits que se n’han apoderat. ** Dos labradores llevan a la fuerza
a Silvia al convento para que san Francisco le haga un exorcismo. La locura de la
endemoniada se entiende como una enfermedad del alma, Lauro y Salicio buscan una
cura por parte de san Francisco:

LAURO: Esta doncella
padre fray Francisco, amparo

13| ope (Truhan: vv. 907-916).
1941 ope (Truhan: vv. 81-88).
195 Saward (1983: 44).

54



de Viterbo, remediad,

pues contra su enfermedad,
gue os da Dios poder es claro;
de su espiritu cruel

que la aflige, en vos espera

el remedio.'*

Los intentos de san Francisco son indtiles, el Demonio quiere luchar contra los
cristianos y sus valores, pero san Francisco conoce bien los miedos del Demonio:
FRANCISCO:  No me admira
gue aborrezcas la humildad,

inventor de la maldad
y padre de la mentira.*®’

Por ello, al ver que no sale del cuerpo, el santo le amenaza con llamar a fray
Junipero, y el Demonio, espantado, huye de un fraile simple:
SILVIA: De sus humildes locuras

huyendo al infierno voy;
que no lo puedo esperar.*®®

El autor de la obra dramatica toma como fuente de esta escena el capitulo 11 de
la Vida,'*® donde se narra cémo san Francisco llamaba siempre al hermano Junipero
para que espantara a los demonios con su santa humildad. El episodio de la comedia
finalmente resulta comico y gracioso porque el Demonio, un personaje con poder, huye
del personaje méas sencillo de la obra. A causa de las limitaciones que el hermano
Junipero pone en el camino del Demonio, este decide librarse de él dandole muerte por
medio de otro personaje: Nicolas. Este episodio de nuevo encuentra su fuente en el

capitulo 111 de Vida,?®

y tiene un gran parecido al anteriormente estudiado en El serafin
humano. Fray Junipero, preso por Nicolas, reconoce ante él que si no fuera por Dios
todo lo haria mal y que si Dios le dejara incluso mataria, esta osadia que exhibe al
dirigirse a Nicolas recuerda a «la figura del loco palaciego con licencia para criticar,
intimamente ligada al loco inocente de Erasmo».?®* Finalmente es condenado a muerte y
la acepta humildemente:

JUNIPERO [...]
por otros muchos delitos

19| ope (Truhan: vv. 312-318).

Y971 ope (Truhan: vv. 409-412).

198 | ope (Truhan: 459-461).

199 vida del hermano Junipero: 254.
290 v/ida del hermano Junipero: 255.
201 Thacker (2004: 1721).

55



morir merezco ahorcado

[.]
mandadme, hermano, ahorcar;
que por merced os lo pido.*?

La actitud que presenta Junipero ante la muerte destaca por su alegria y por su
deseo de morir. Esta es una de las caracteristicas mas interesantes de los simples por el
amor de Cristo, no tienen miedo a la muerte y lo que es mas, la aceptan con alegria e
incluso parece que la deseen para alcanzar el encuentro con su padre del cielo. Este
simple por amor a Cristo encuentra en la muerte una oportunidad para reunirse antes
con Dios. Incluso cuando es reconocido por Fray Antonio y se descubre el error, desea
seguir el camino de la muerte:

JUNIPERO: [...]

y voy alegre, por cierto,
porque por aqui imagino

gue atajaré para el cielo
muy gran camino.

[...]

Deje, padre,

que me ahorquen, ya que tengo
junta tanta gente honrada;

que sera hacer burla de ellos.”®

En la horca fray Junipero va a ser el centro de atencion. Parece que el simple gracioso
va a morir, lo cual supone una victoria para el Demonio, sin embargo, en su mentalidad
de loco por amor de Cristo, va a conseguir burlarse del Demonio y de toda la gente,
serén ellos los que no podrén vislumbrar el ascenso al cielo que implica la muerte del
fraile. De esta forma en la comedia «el maligno queda ridiculizado»
humoristicamente.’®* Esta aceptacion de la muerte con alegria es la maxima expresion
de amor de los cristianos y lo que los convierte en martires de Dios. Pero fray Junipero
en la comedia no llegard a ser un martir, pues al descubrirse la confusion se salva de la
horca y vuele al convento. Aparece de nuevo el antagonista del fraile, Morcon, quien en
esta ocasion hard de verdugo y tendrd la oportunidad de obtener la venganza que
deseaba en el rio. Este personaje prepara su propia condena al no aprender de las
lecciones implicitas de la vida de fray Junipero y no querer acercarse a Dios, considera

todas sus premisas como tonterias, en especial la humildad y la pobreza:

MORCON: [...]

202 | ope (Truhan: vv. 786-787, 790-791).
203 |_ope (Truhan: vv. 944-946, 952-955).
204 Fernandez Rodriguez (2013: 190).

56



pues el ser pobre es estado
el mas vil de todo el suelo.

JUNIPERO: Sabr& mal aprovecharse
De ser pobre. 2®

Otro rasgo que sefiala el papel central del santo simple es que en torno a él giran
las apariciones sobrenaturales, no como ocurre en El serafin humano. En resumen, es
considerado un personaje estupido e ignorante que desconoce las normas
convencionales de la sociedad y se comporta de una forma extravagante y distinta al
resto de la poblacién. Ademas, es fuente de comicidad, el encargado de hacer de bufén a
la vez que representa el papel del gracioso en la obra, su funcidn es tanto la de hacer reir
y divertir al publico como la de transmitir el mensaje divino a través de su ejemplo. En
El truhan san Francisco se muestra un poco desplazado y no se aprecian bien sus
hazafas religiosas, sin embargo este espacio es cubierto por fray Junipero, que tiene una
presencia crucial y es un personaje fundamental en la comedia, tanto que el titulo refleja
su posicion en la trama. Alrededor de él gira el tema de los simples de amor por Cristo y

especializa gracias a su simpleza en el rango de bufdn de la jerarquia celestial.

205 |_ope (Truhan: vv.965-968).

57



6. Conclusiones

En estas obras dramaticas del Siglo de Oro se puede percibir la influencia de la
tradicion de la santa locura de una manera bien diversa. En Los locos por el cielo la
simulacion de la locura es un medio para transmitir las premisas de la fe cristiana, las
cuales entran en contraposicion con la idolatria del imperio romano que califica estas
verdades como un delirio mental. La santa locura se confunde con la locura clinica y por
ello los protagonistas son tomados por locos. La espiritualidad que guia las almas de
estos cristianos se sustenta bajo un amor incondicional hacia Dios y un deseo profundo
de unirse a él. Ambientada la comedia en una época de confrontaciones religiosas, los
cristianos son perseguidos y por ello se ven en una encrucijada cuando tienen que elegir
entre su fe o la vida. Aqui radica la verdadera locura de amor por Cristo, pues los
personajes deciden entregar su vida antes que renunciar a Dios. En esta obra el elemento
comico es escaso, debido al tratamiento de un tema serio como es la certeza y la

proximidad de una muerte tragica.

Por su parte, el tratamiento del tema que nos ocupa en El serafin humano y en El truhan
del cielo o loco santo es bastante proximo. En estas comedias aparece, ademas de la
figura del loco, la correspondiente al segundo modelo de la tradicién de la estulticia
sagrada: el simple de Cristo. EIl personaje que por su mayor presencia en escena
representa fundamentalmente la locura por el amor de Cristo es san Francisco, que en El
serafin posee el papel de protagonista y en El truhan se muestra ya como un modelo de
referencia para los demas frailes. En la primera obra se aprecia mas esta tradicion
gracias a su conversion, que ofrece un contraste entre su vida de galan y su vida de
santo. Ademas, el periodo de trasformacion de Francisco permite resaltar las
caracteristicas del loco santo que el personaje va adquiriendo y que generalizara la
orden franciscana. Al dejar atras los engafios que le mantenian atado a su vida mundana,
pasa a considerarse un loco por el amor de Cristo y a estar en posesion de la sabiduria
divina, lo cual es incomprensible a ojos de la sociedad que termina rechazandole. De
este modo el loco queda relegado del mundo y se somete a una vida basada en la
imitacion del Cristo humillado, tanto en la pobreza como en la obediencia o la

humildad. La santidad del loco es invisible a los ojos del mundo, que confia en un

58



entendimiento limitado, al ser puramente humano, por ello los santos son tomados por
locos en ciertos aspectos de su comportamiento. Sin embargo, en El truhan, cuando san
Francisco ya ha creado su orden y posee cierta autoridad frente a la sociedad sirve de
mediador en los conflictos a los que esta se somete, es decir, su sabiduria y santidad ya

esta reconocida y aceptada por ciertos personajes.

La figura del simple por el amor de Cristo, por su parte, esta representada por fray
Junipero, quien ademas obtiene el rol de gracioso y es fuente de comicidad en ambas
comedias. El simple se diferencia del loco en que no alcanza un entendimiento
razonable y por ello en cierto sentido es un personaje limitado, su conducta se asemeja
mucho a la de un nifio, que en su inocencia, quiere hacer todo lo que el Padre guste, en
este caso servirse a la humillacién para imitar a Cristo y compartir el peso de la cruz.
Fray Junipero se caracteriza por llevar todas las premisas de la orden franciscana al
extremo en el que son formuladas: manifiesta un deseo de pobreza, caridad, humildad,
humillacién, obediencia extremas. Por otra parte, su rol de gracioso hace que herede la
voz del loco y por ello en ocasiones habla con sabiduria, es un iluminado de Dios que a
pesar de su comportamiento conoce las verdades divinas y las predica con devocién. En
El truhan adquiere ademas de su papel de simple y gracioso el de bufon. La comicidad
en estas obras va de la mano de este personaje, que con su simpleza por Cristo no
obedece las leyes de un entendimiento razonable, sino que se guia por los designios

divinos, los cuales muchas veces revelan ensefianzas implicitas al resto de personajes.

59



7. Anexos

Resumen del argumento de Los locos por el cielo:
Acto |

La obra transcurre en Nicomedia, cuyo emperador, Maximiliano, esta
preocupado por la furia que muestran los dioses romanos, a la que atribuye la rebelion
de los béarbaros africanos. Buscando el origen del mal y aconsejado por Doroteo, el
mayordomo, ordena matar a Cirilo, el obispo cristiano, a quien considera culpable de la
ira de los dioses por adorar a otro dios. Maximiliano llama a la sacerdotisa Dona, a
quien ha criado en su palacio, y le pide que ruegue socorro a los dioses. Dona invoca a
Apolo y pregunta el por que de la ira del cielo, a lo que una voz le responde «Cristo
vive». Maximiliano finalmente acusa al cristianismo del mal que sufre su imperio, y
sale a combatir el ejército barbaro africano con la promesa de que tras su victoria

aniquilara a todos los cristianos.

Dona queda confundida porque desconoce el origen de esa voz y se cuestiona su
identidad, si es Jupiter o Cristo. Esa noche al irse a dormir se le aparece un angel con el
libro de las Epistolas de san Pablo que le dice que descubra quién es Cristo y le
entregue a él su alma. La sacerdotisa despierta dudando si ha sido un suefio 0 una
aparicion verdadera, pero encuentra el libro escrito en lengua romana y lo lee. Llega
Indes, el caballero enamorado de Dona, y celoso al verla tan triste, creyendo que lo esta
por otro hombre, y se va enfadado. Dona se da cuenta de que ha estado presa del amor
humano, niega a los dioses romanos y adora a Cristo. La sacerdotisa acude a Agapes,
una dama de palacio muy lectora, y le pregunta si conoce a san Pablo, esta le dice que es
un famoso cristiano y le confiesa su fe cristiana. Dona, convencida, le dice que quiere
recibir el bautismo y esa misma noche salen en busca de Cirilo sin saber que a

escondidas, Indes les sigue y les espia muerto de celos.

Mientras tanto, Cirilo le comenta a Agapio, el diacono, la extrafia desaparicion de su
libro de san Pablo por un viento misterioso. Llegan Dona y Agapes y le cuentan lo

ocurrido y el deseo de Dona de convertirse al cristianismo. Indes, furioso, grita que ha

60



encontrado a los cristianos ocultos, y descubre a Dona bautizandose, pero al presenciar
la maravilla de una paloma sobre Dona se convierte repentinamente y decide bautizarse
él también. Desafortunadamente Doroteo se entera de su deslealtad y traicién a los
dioses romanos, por lo que los encierra condenandoles a tres dias sin comer, pero se
presentan unos angeles con una mesa con alimentos; Doroteo presencia la aparicion

mientras se pregunta qué sera aquel extrafio suceso.
Acto Il

Doroteo se encuentra frustrado por el comportamiento de Dona, a quien adora y
ama. Indes idea un plan para escapar del arresto, y le propone a Dona que se figan locos
para poder salir de palacio. Con un comportamiento disparatado y una retdrica religiosa
que Doroteo y sus hombres no comprenden, pasan por locos, y Doroteo envia a Dona
con Cirilo, creyendo que quien le quito el entendimiento se lo puede devolver. Doroteo
acusa a Indes de la pérdida de sentido de Dona, y este le responde que eso solo lo puede
hacer Dios. Dona e Indes se enfrentan a sus enemigos con la conviccién de que son los
otros los locos, pues no comprenden el misterio de la fe, y su la vez hacen muestra de
generosidad y de pobreza despreciando vestidos y diamantes, e insultan a sus contrarios
contandoles la historia de los cristianos. Doroteo recibe la noticia de que han dado
muerte a Cirilo y de que Antimo es su sucesor, y envia a Dona con el nuevo obispo,
ordenandole a este que la devuelva curada de esa enfermedad. Antimo les pregunta por
sus nombres, y Dona e Indes le responden con Dona nobis pacem y In Dei nomine
amen respectivamente, Antimo comprende que son cristianos y de ahi ese fingimiento,

Antimo se compromete con su curacion y se los lleva.

Horacio informa a Doroteo de que Maximiliano vuelve victorioso de la batalla
contra los barbaros y que ha prometido matar a todo cristiano para dar gloria a Jupiter,
pero repentinamente comienza una terrible tempestad y una voz en el cielo grita: «jsolo
Dios es Cristo y Sefior del cielo y tierra romanos!». En la tempestad muere mucha
gente, Maximiliano manda llamar a su sacerdotisa y cuando Doroteo le explica lo
ocurrido el emperador ordena buscar a Dona. Glicerio, un sacerdote que ora con mas
gente en un templo se enfrenta a Maximiliano y le revela la verdad sobre la tormenta, no
es Jupiter quien esta airado sino Cristo por la idolatria cometida, y por este atrevimiento

Glicerio es condenado a muerte.

61



Antimo se retira a una cueva para librarse del tirano del imperio y confia el cuidado de
Dona a la monja Ted6fila. Doroteo ataca el monasterio y exige que entreguen a Dona, y
esta aconsejada por Teofila se viste de hombre para huir y se esconde en el monte. Al no
encontrarla ejecutan a las monjas y queman el monasterio, pero a Tedfila se le impone
otro castigo, y cuando Camilo pretende deshonrarla aparece un angel que le deja cielo y

da libertad a Tedfila.

Doroteo se presenta ante Maximiliano sin Dona pero con Indes como prisionero. El
emperador, desconfiando del fingimiento de la locura de Indes, le muestra a Glicerio
empalado y ven como muere. Doroteo observa como el alma del sacerdote se eleva
milagrosamente hacia el cielo y por ello se convierte al cristianismo. Maximiliano

encuentra en ellos una verdadera locura y los condena a muerte.
Acto 111

La accion se traslada a una capilla donde se va a representar el nacimiento de
Cristo, la gente se sienta en la iglesia para contemplar la interpretacion y comentar el
misterio. Maximiliano llega con la intencion de matar a los cristianos que se hallen
dentro de la iglesia si no adoran a Jupiter como Dios. Dentro se lastiman pero deciden

morir por Cristo. Maximiliano hace arder la iglesia y mueren todos.

Dona en habito de hombre por el monte encuentra una cueva, entra y descubre el
escondite de Antimo. Este le cuenta lo sucedido a Indes y la conversion de Doroteo al
ver subir el alma de Glicerio. Antimo le confia a Dona una carta para que se la entregue
a Indes. Tiempo después Antimo es descubierto por Camilo y le dan muerte. Dona,
disfrazada de villano se dirige a la prisién para entregarle la carta a su esposo, lo
encuentra casi muerto y le entrega la carta, y al llegar Maximiliano finge que le han
robado y amenazado y se va. Maximiliano manda matar a Antimo, a Doroteo y a Indes

y que los echen al mar.

La accion se traslada a la orilla del mar donde cuatro pescadores intentan sin
resultado sacar la red. Llega Dona y estos, creyendo que es un hombre, dejan que les
ayude. Dona tira las redes en nombre de Cristo y lo consiguen, pero en la red se
encuentran los tres cuerpos de Indes, Antimo y Doroteo. Dona los reconoce y se
lamenta. Aparece un angel en lo alto que la consuela. Dona muestra a los marineros los

cuerpos de los tres martires y sale en busca de la muerte. Salen Atilio, Camilo y méas

62



guardias, Dona se manifiesta y les confiesa su fe cristiana, se pone a rezar y Atilio la

mata y llevan su cuerpo ante el emperador.

Resumen del argumento de El serafin humano:
Acto |

La obra se abre con una conversacion in medias res entre Octavio y Francisco,
gentilhombres y galanes, mientras observan a tres damas que inspiran en este ultimo
una serie de pensamientos filosoficos acerca de lo efimero de la belleza. Celia, Silvia 'y
Camila entablan sutilmente conversacion con los galanes y Celia logra concertar una
cita a solas con Francisco, entretanto, el escudero de las damas consigue vilmente que le
este dé todo el dinero que lleva encima. Aparece en escena un loco, que aunque
ignorado, profetiza el futuro del santo, quien a continuacion se enfrenta a una
enfermedad que le impide asistir a su cita con Celia, lo cual le ofrece la oportunidad
perfecta para reflexionar y convertirse al cristianismo. En su soledad se encuentra con
un pobre, desesperado por la pérdida de toda su hacienda, y con un gesto de humildad

se ofrece a intercambiar con él su vestimenta.

La accion se traslada a una sala de armas se encuentra un Nifio que se dirige a
San Francisco, y sefialandole unas joyas le muestra la recompensa de aquellos que
sirven a los demas sirviéndole asi también a El. Asi es como Francisco decide ir a la
guerra. Aparecen dos capitanes y soldados con las cruces rojas que van a la guerra de
Jerusalén frente a Persia y Babilonia.

Mientras tanto, Octavio y a Feliciano comentan la extrafia conducta de
Francisco, creyéndolo enfermo. Entra en escena Pedro Bernardo, padre de Francisco,
estd buscando a su hijo, temiendo por la herencia de su hacienda, y les pregunta sobre su
paradero desde que contrajo aquella enfermedad. Mas tarde, Octavio se encuentra con
Francisco ignorando que es él, ya que viste de soldado y se muestra decidido a morir
por el gran Principe y Sefior, cuando finalmente le reconoce le invita a que vaya a
buscar a su padre. Feliciano, tras observar el espectaculo aconseja a Octavio que se
alejen de él. Francisco queda en soledad y se manifiesta una voz divina que le ordena

abandonar la guerra para lidiar una mayor. Situado en el templo de san Damian,

63



Francisco confiesa su locura por amor a Dios, y obedeciendo los deseos de la voz se
centra en la reparacion de la iglesia que se estd derrumbando. El futuro santo ofrece
dinero al cura de san Damian para reparar la iglesia antes de renunciar a su herencia,
pero el cura lo rechaza por temor a su padre. Salen el sacristan y Pedro, este ultimo

confirmando la falta de sentido de su hijo, mostrandole su desprecio y desheredandole.

La accion se traslada a un centro urbano donde san Francisco, totalmente transformado,
es perseguido por unos muchachos que le gritan «jguarda el loco!», momento en el que
es descubierto por su padre. Se produce una violenta ruptura familiar por parte de Pedro,
quien sintiéndose deshonrado toma a su hijo por traidor y se encarga de que termine en
la cércel. En la pelea aparece de nuevo la figura del loco, que compara la pasion de
Cristo con el encierro del santo. Cumpliendo la desdichada condena, Francisco es
visitado por su madre, quien le revela el secreto de su santo nacimiento: naci6 en un
pesebre a imagen y semejanza de Cristo. Finalmente, Pedro lleno de ira y calificando a
su hijo por un loco incapaz de heredar la hacienda, le lleva ante el obispo para renunciar
a esta y para romper por completo la relacion filial. La respuesta de san Francisco esta
llena de humildad, entrega todo lo que posee y toma a Dios por Unico padre.

Acto 11

El pontifice suefia con una iglesia que se cae y un hombre en habito de fraile
completamente entregado a la restauracion de una iglesia. Aparecen en escena Fray Gil
y Fray Bernardo que anuncian la llegada de Francisco, que es recibido por el Pontifice e
invitado a quedarse en Roma. Francisco rechaza esta invitacion para seguir el camino de
la podredumbre y tras la previa peticidn, el Papa le concede crear la primera Regla de
los franciscanos. Entretanto santa Clara proclama ante Silvestre y Julio su amor a
Cristo, tomando por esposo a Dios y a san Francisco por casamentero. Fray Leon, fray
Gil y fray Bernardo celebran la confirmacion de la Regla cuando aparece san Francisco
subido en un carro de fuego. Entra en escena fray Junipero, quien de primeras ve en

Francisco una imagen de Cristo.

Francisco se va a rezar con fray Ledn, pero se aleja para llorar en soledad. Entonces
aparece el Demonio y la Carne y le tientan a imaginar la felicidad de un matrimonio y
una familia. Francisco modela siete bultos creando una familia artificial, y fray Ledn,
que le espia, duda de la castidad del santo. Milagrosamente aparece san Francisco

rodeado de rosas, lo cual confirma su virginidad. A continuacion Francisco crea la

64



segunda Regla de la orden franciscana cuando Clara toma el habito, por lo cual también
es considerada como una loca. De nuevo el santo se retira para rezar y es tentado por
tres demonios que le amenazan con la muerte, pero san Francisco la acepta pues el
cuerpo es su enemigo. Después de eso pide a fray Gil que le pise el pecho a modo de

penitencia, y este se asombra de la gran humildad que refleja Francisco.

Mientras tanto, fray Junipero a quien le ordenan cocinar, guisa toda la comida del
convento, para que asi los monjes coman en abundancia y puedan disponer de més dias

sin comer para dedicarse plenamente a la oracion.

Por ultimo aparece santo Domingo, quien milagrosamente se conoce con san Francisco.
Domingo le revela la vision que ha tenido: la anunciacién de Maria a Cristo de que

tendra dos serafines.
Acto 111

San Francisco ha vuelto de sembrar la fe de Cristo y crear templos en Espafia, Francia,
Italia y Persia. Aparece un labrador furioso duefio de unos cerdos y le cuenta al santo
que fray Junipero le cortd un pie uno de su cerdos y sali6 huyendo. Francisco le pide
una explicacion a Junipero y este le explica que lo hizo para darselo a fray Simoén que
estaba enfermo y se lo pidi6. Aun asombrado por la inocencia del fraile, Francisco le
ordena pedir perdon al labrador, quien recibe las disculpas vy, al ver tanta humildad y
caridad en él no solo le perdona sino que le regala el puerco entero. Mas tarde fray
Junipero contempla la transformacion que sufre fray Gil tras escuchar la palabra
“paraiso”, observa como se eleva y entra en éxtasis mientras envidia su santidad.
Después se encuentra con un pobre y le ofrece su habito para que se vista. Cuando el
guardian ve que ha regalado su habito junto con las campanillas de la capilla le ordena

en virtud de la obediencia que no regale nada mas.

Aparece Francisco hablando con fray Ledén de la creacion de la tercera Regla de la
orden franciscana. Se presenta en escena un angel que le transmite a Francisco la alegria
y aceptacion de Dios de todas las érdenes. En contraposicion aparecen el Demonio y la
Carne que tientan de nuevo a san Francisco y este se arroja a unas zarzas donde parece

que muere, y de su sangre brotan rosas que glorifican su santidad.

La accion se traslada a Viterbo, entra en escena Nicolas y sus soldados. EI Demonio,

que quiere matar a fray Junipero, se presenta ante Nicolas disfrazado de un pobre

65



caminante y le hace creer que hay una sublevacion de todo el pueblo contra él y que el
culpable puede ser alguien que vista vaya pidiendo limosna. Fray Junipero se encuentra
con un pobre que le pide limosna, pero le dice que lo Unico que lleva es el hébito y
debido a la obediencia prometida no puede darselo, sin embargo le aconseja al pobre
que se lo quite a la fuerza, y asi sucede. Asi el fraile, vestido de pobre, es descubierto
por Nicolas quien reconociendo en €l la descripcion del Demonio se lo lleva preso y le
condena a muerte. Fray Junipero acepta su destino comicamente. Mientras tanto san
Francisco esta orando cuando se le aparece un serafin que le eleva hasta su altura y le
imprime las llagas de Cristo. Fray Ledn ve como llevan a un hombre para ahorcarlo y
reconoce a fray Junipero, y aclarando el malentendido el fraile es liberado. El acto se
cierra con la entrega del puerco del labrador y con san Francisco echado en un éarbol que
le sale del pecho mientras un angel profetiza la prosperidad de las tres drdenes

franciscanas.

Resumen del argumento El truhan del cielo o loco santo:
Acto |

La accion se desarrolla en Viterbo. Alejandro va a casarse con Casandra, hija de
Camilo, y Nicolas se muere de celos. Este Gltimo se dirige a casa de Camilo a pedirle la
mano de su hija, Camilo le reconoce, pues fue muy amigo de su padre, sin embargo no
puede darle lo que le pide porque Alejandro es su sobrino y tiene un compromiso con él,
ademas asi su hija conservara su hacienda y su apellido. Tras la negativa Nicolas entra
en un arrebato de ira y le da una bofetada a Camilo, quien se siente traicionado. En este
momento entra el fraile franciscano Fray Junipero, quien viendo como reparten
bofetadas ruega que le caiga alguna a él. Finalmente queda Camilo con sed de
venganza, mientras que Nicolas se va arrepentido por su insensatez. Casandra descubre
a su padre llorando, deshonrado por la bofetada, y esta promete vengar su honra. Por las
calles se escuchan ruidos y gritos de Nicolas y su gente que buscan la muerte de
Alejandro, este rodeado de una multitud que trata de matarle, es salvado por la
intervencion de San Francisco, quien recuerda que existe un Dios que tendra en cuenta
sus actos. En esta discusion ocurre algo insolito: el criado de Nicolas, Celio, es tragado
por la tierra, y todos quedan aterrados. Nicolas se arrodilla ante san Francisco, quien le
ordena que se encierre en su castillo y se guarde de Alejandro y de Camilo. Alejandro

66



agradecido y sorprendido por la humildad del santo se retira. A continuacion sale
Casandra con la espada y su padre tras ella y se encuentran con San Francisco quien les

notifica la resolucién del duelo. Casandra reconoce en san Francisco un retrato de Dios.

Junipero es perseguido por unos nifios que le gritan llaméandole loco por las
calles cuando es descubierto por san Francisco, quien primero se espanta y luego
reconoce en el fraile una simpleza muy humilde. Le pregunta si tiene limosna y este
responde que tenia pero que le pidieron tantos pobres que no le ha quedado nada,
también le cuenta que no come y tiene mortificaciones de risa, tras lo cual Francisco se
rie y le dice que él podria ser el truhan de la casa de Dios. Queda Junipero solo y
aparece Morcén, un ladrén que se hace pasar por pobre para aprovecharse del fraile, y le
pide limosna, Junipero le da una capilla; después llega una mujer pobre pidiendo y le da
una manga; de nuevo Morcon disfrazado de cojo y le da una navaja para que le corte la
otra maga; finalmente se le aparece una peregrina bellisima que le pide algo para tapar
al Nifio que lleva en brazos, se trata de la aparicion de la Virgen. Francisco descubre a

fray Junipero y le ordena no dar més su hébito.
Acto 11

Junipero esta recolectando dinero para la maya de la virgen cuando aparece
Camilo, y Junipero trata de apaciguar la ira de este para con Nicolds. EI Demonio,
vestido de galan, al ver el poder que tiene el fraile, se aparece y le dice que con sus
fingimientos engafia al mundo, Junipero se humilla y el Demonio al no poder con tanta
humildad se va. Entra Morcon vestido de soldado y le pide limosna a Junipero de
nuevo, pero no puede darle porque es para la maya, le pide entonces el habito, pero
tampoco puede por obediencia a san Francisco por lo que Morcon se va con las manos
vacias y sabiéndose descubierto por el fraile. EI Nifio se le aparece a fray Junipero
recompensandole con un habito estrellado, fray Junipero se lo pone del revés para que

no vean las estrellas.

Entran en escena los labradores Salicio y Lauro trayendo a Silvia endemoniada
deseando que san Francisco pueda curarla. Abre la porteria Morcon vestido de fraile y
estos le cuentan que Silvia al desobedecer a sus padres quedd endemoniada, Morcon es
descubierto por el Demonio y lo echan del convento. Llega san Francisco y al ver que
no es capaz de expulsar al demonio del cuerpo de la mujer manda avisar a fray Junipero

cuando el Demonio al recibir la amenaza amenaza sale huyendo. Francisco se dirige a

67



Morcon preguntandole de donde ha sacado el habito, y este le dice que se lo quito a fray
Junipero porque este le dijo que era la Unica manera, con lo que Francisco se cuestiona

de dénde habra sacado el nuevo habito el fraile

Entretanto, Casandra conversa con Alejandro acerca de su casamiento, pero este
dice que no quiere casarse porque debe mantener su honor y Nicolas algin dia querra
venganza. Camilo esta de camino y antes de que llegue Alejandro se va. El padre de
Casandra entra y esta le dice que para mantener su honor prefiere casarse con Nicolas,
lo que hace que Camilo airado la acuse de villana y de loca.

Morcon vestido de peregrino escucha que vienen frailes por el camino, son
Junipero y Francisco que se van al monte de Alvernia por Cuaresma. El ladron se dirige
a ellos y les dice que espera a alguien que le pueda ayudar a cruzar el rio, Junipero se
ofrece voluntario para llevarlo sobre él; al mismo tiempo aparece un Nifio que pide lo
mismo y san Francisco se ofrece a llevarlo sobre sus hombros. Mientras cruzan las
aguas, fray Junipero arroja al agua a Morcéon porque lleva dinero encima y su Regla no
se lo permite. El Nifio, en agradecimiento les invita a comer a su cabafia, y se descubre
una mesa con los misterios de la Pasién; fray Junipero canta diciendo que es el truhan

de su palacio.
Acto 111

Se descubre una escena dramatica donde aparece san Francisco con los estigmas
debajo del Nifio Jesus, Junipero le descubre y se arrodilla ante la maravilla. Al finalizar

Francisco le anuncia la necesidad de caminar de vuelta a Asis.

Mientras tanto, Camilo deja de culpar a su hija por querer casarse con el
enemigo, sin embargo, esta le dice que no hara nada que no sea de su agrado, y que ha
decidido no casarse puesto que cree que a €l aun le queda larga vida por delante. Entra
Aurelio, el criado, y le anuncia a Camilo la llegada de un fray Antonio de Padua que va
predicando la religiéon franciscana. Casandra queda sola, y da con ella una famosa
alcahueta, Narcisa, quien presentdndose como una humilde labradora le entrega una
nota de parte de Nicolas, quien no la ha olvidado, Casandra queda confundida. A esto le
sigue un infortunio, pues Alejandro encuentra y lee el papel de Nicolas, causa por la que
Casandra y Alejandro discuten, y esta le dice que le quiere pero no mas alla del

parentesco que les une. Alejandro decidido a tomar venganza, pretende pedirle la mano

68



al padre para mas tarde abandonarla, pero este le notifica que su hija ya tiene otro

duefio.

En Viterbo estan fray Antonio y Nicolas, orgullosos de que con el casamiento se
terminaran los bandos en su ciudad. Narcisa le entrega a Nicolas la respuesta de
Casandra. Aparece el Demonio vestido de caballero, que sin decir su nombre le avisa a
Nicolas de que viene un hombre que aunque aparentemente es un simple, viene a
matarlo. Nicolas desconfia del caballero y manda encerrarle, aun teniendo en cuenta su
aviso, pero el Demonio desaparece de la cércel. Aparece Junipero pidiendo limosna, y
Nicolas reconociendo en él la descripcion que el Demonio le habia dado manda
encerrarle, le obliga a confesar a qué ha venido, y Junipero dice que si pudiera le
mataria en nombre de Dios, con esta confesion mandan ahorcarlo. Nicolé&s piensa que
es una sublevacion de Camilo, Casandra y Alejandro, pero como ve que Camilo y su
hija van a hacerle una visita, se siente confundido. Alejandro por otra parte, vestido de
villano, va decidido a tomar venganza de Nicolas, pero le sigue fray Antonio, quien le
apacigua y le hace cambiar de decision, Alejandro se retira porque las palabras del fraile
le han tocado el corazon. Seguidamente aparece un labrador que avisa a fray Antonio de
que hay un hombre que va a ser sacrificado injustamente y le pide que le socorra. En ese
momento, Morcon como verdugo, lleva a fray Junipero a la horca, quien va muy
contento y alegre de morir. Pero Nicolas le libera dandose cuenta que era obra del

infierno asesinar al santo simple y Junipero se va en busca de un habito.

Aparece san Francisco en una tramoya Yy el Nifio Jesus, este Gltimo le ordena a
Junipero que siga a san Antonio tras la ausencia de san Francisco, quien aparece
crucificado. Asi queda previsto el casamiento entre Casandra y Nicolas, y Junipero
vuelve al convento con San Antonio, quien envidia lo que hace el cielo con los santos
simples. Se cierra el acto prometiendo hacer la segunda parte del simple del cielo y del
truhan del palacio de Dios.

69



7. Bibliografia

Bibliografia primaria:

Andnimo, Florecillas de san Francisco / Vida del hermano Junipero, ed. R. Santerbas,
Madrid, Catedra, 2008.

Andnima (atribuida a Lope de Vega), El truhan del cielo o loco santo, copia manuscrita

de la Biblioteca Palatina de Parma. Accesible en: <http://www.cervantesvirtual.com/

obra-visor-din/el-truhan-del-cielo-y-loco-santo--0/html/fee8c0d8-82b1-11df-acc7-
002185ce6064 2.html#l 1 > [dltima consulta: 14-7-2016]

Vega, Lope de, Los locos por el cielo, ed. E. Bassegoda, en Comedias de Lope de Vega,
parte VIII, vol. 1, Lérida, Milenio, 2009, pp. 305-427.

Vega, Lope de, El serafin humano, en Parte XIX y la mejor parte de las comedias de
Lope de Vega Carpio, Madrid, Juan Gonzélez, 1624. Accesible en:

<http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/5680/1/el-serafin-humano-comedia-famosa-

de-lope-de-vega-carpio> [Ultima consulta: 14-7-2016].

Celano, Tomas de, Vida de San Francisco de Asis, en AA.VV., San Francisco de Asis.
Sus escritos. Las Florecillas. Biografias del santo, ed. J. R. de Ledesma y L. Gémez
Canedo, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1945, pp. 285-513.

Villegas, Alonso de, Flos Sanctorum. Tercera Parte. Historia General en que se
escriben las vidas de sanctos extravagantes, Toledo, Juan y Pedro Rodriguez, 1588
[Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia, R-34800].

Bibliografia secundaria:

Aragone Terni, Elisa, Studio sulle “Comedias de santos” di Lope de Vega, Mesina-
Florencia, Casa Editrice D’Anna, 1971.

70


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor-din/el-truhan-del-cielo-y-loco-santo--0/html/fee8c0d8-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html#I_1_
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor-din/el-truhan-del-cielo-y-loco-santo--0/html/fee8c0d8-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html#I_1_
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor-din/el-truhan-del-cielo-y-loco-santo--0/html/fee8c0d8-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html#I_1_
http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/5680/1/el-serafin-humano-comedia-famosa-de-lope-de-vega-carpio
http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/5680/1/el-serafin-humano-comedia-famosa-de-lope-de-vega-carpio

Aparicio Maydeu, Javier (1993), «A propdsito de la comedia hagiografica barroca», en
Estado actual de los estudios sobre el Siglo de Oro, ed. M. Garcia Martin, Salamanca,
Universidad, pp. 141-151.

Aranda, Maria (2000), «El serafin humano: Biographie d’une doublure», Cahiers du
GRIAS, 8, pp. 91-108.

Atienza, Belén (2009), El loco en el espejo: locura y melancolia en la Espafia de Lope

de Vega. Amsterdam / New York, Rodopi.
Borras, Laura (1999), Més enlla de la rao, Barcelona, Quaderns Crema.

Cazal, Francoise (2005a), «El santo frente a la solicitacibn amorosa en tres pieas de
Lope de Vega (El santo negro Rosambuco, El Serafin humano, Barlan y Josafa)», en
Pratiques hagiographiques dans 1’Espagne du Moyen Age et du Siécle d’Or, ed. F.
Cazal, C.Chauchadis y C. Herzig, Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 127-
138.

------ --(2005b), «Un gracioso de comedia de santos: fray Junipero en El
serafin humano de Lope de Vega», en Pratiques hagiographiques dans [’Espagne du
Moyen Age et du Siécle d’Or, ed. F. Cazal, C.Chauchadis y C. Herzig, Toulouse,
Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 315-328.

Coll Sansalvador, Andreu (2005), «De galan inadaptado a santo: las relaciones
jerarquicas del santo con su entorno humano en El srafin humano de Lope de Vega»,
en Pratiques hagiographiques dans 1’Espagne du Moyen Age et du Siécle d’Or, ed. F.
Cazal, C.Chauchadis y C. Herzig, Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 213-
219.

Dassbach, Dalma (1997), La comedia hagiogréafica del Siglo de Oro espafiol: Lope de
Vega, Tirso de Molina y Calderon de la Barca, Nueva York, Peter Lang (Iberica).

Fernandez Rodriguez, Natalia (2013), «Comicidad y devocion: la risa festiva en la
comedia hagiogréafica de Lope de Vega», Hipogrifo, 1.1, pp. 185-199. Disponible en:
<https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4901142> [dltima consulta: 10-09-
2016]

Foucault, Michel (1972), Histoire de la folie a [’dge classique, 2%d, Gallimard, Paris.

71


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4901142

Gola, Carla (1990), «Lope de Vega: «Los locos por el cielo»», Il confronto letterario,
14, pp.347-363.

Garasa, D.L. (1960), Santos en escena, Bahia Blanca, Universidad Nacional del Sur

(Cuadernos del Sur).
Gil, Daniel, Escritos sobre Locura y Cultura, Montevideo, Trilce, 2007.

Lopez Martinez, José Enrique (2014), «Locos y bobos fingidos: otra forma de
representar (sin disfraz) e el teatro de Lope de Vega», Atalanta; Revista de las Letras

Barrocas, 2, pp. 53-95.

Morley, S. Griswold y Bruerton, Courtney (1968), Cronologia de las comedias de Lope
de Vega, trad. Maria Rosa Cartes, Madrid, Gredos.

Morrison, Robert, R. (2000), Lope de Vega and the «Comedia de santos», Nueva York,
Peter Lang (lberica).

Norton, Roy (2012), «In praise of Folly: Reconsidering the Functions of Lope de
Vega’s Saints’ Play Graciosos», Bulletin of the Comediantes, 64, pp. 19-34.

Osorio, Jorge (2003), «Utopias de sabiduria y santa locura: Ensayo sobre la mistica
cristiana de raiz bizantina y primitiva», Polis, 6, pp. 1-18. Accesible en:
<https://polis.revues.org/6712#text> [ultima consulta: 12-09-2016]

Roso Diaz, José (2007) «EI enredo de los locos en las comedias de Lope de Vega», en
Locos, figurones y quijotes en el teatro de los Siglos de Oro, ed. G. Vega Garcia-
Luengos y R. Gonzélez Cafial, Almargo, UCLM, pp.425-440.

Séez, Adrian J. (2013), «Locos y bobos: dos mascaras fingidas en el teatro de Lope de

Vega (con un excurso calderoniano), eHumanista, 24, pp. 271-289.

Saward, John (1983), Dieu a la folie. Histoire des saints fous pour le Christ. Trad.

Marie Tadié, Paris, Seuil.

Stoll, Anita K. (1994), «Staging, Metadrama and Religionn in Lope’s Los locos por el
cielo», Neophilologous, 78, pp. 233-241.

Thacker, Jonathan (2009), «La autoridad de la figura del loco en las coemdias de Lope

de Vega», en Autoridad y poder en el Siglo de Oro, ed. Ignacio Arellano, Christoph

72



Strosetzki y Edwin Williamson, Madrid, Frankfurt: Iberoamericam Vervuert, pp.175-
188.

------ --- (2004), «La locura en las obras draméticas tempranas de Lope de
Vega», en Actas del VI Congreso de Asociacién Internacional Siglo de Oro, Burgos-La
Rioja, 15-19 junio 2002, ed. Francisco Dominguez Matito y Maria Luisa Lobato,
Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert, 2, pp.1717-1725.

Vigier, Francoise (1983), «Folie et exclusion dans les comedias de Lope de Vega» en
Les problémes de ’exclusion en Espagne (XVIe, XVIle siecles) : idéologie et discours.
Colloque International (Sobonne, 13-15 mai 1982), ed. Agustin Redondo, Paris,
Université de la Sorbonne Nouvelle-Paris, 3, pp. 239-255.

73



