
 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

La parodia del amor cortés en La Celestina 

 

The parody of courtly love in La Celestina 

 

Autor/es 

Celia Nieto García 

 

Director/es 

Juan Carlos Ara Torralba 

 

FACULTAD DE EDUCACIÓN 

2017 

 

 

 



1 
 

Índice 

Resumen ..................................................................................................................................... 3 

1. Introducción ........................................................................................................................ 4 

2. Estado de la Cuestión ......................................................................................................... 6 

3. El amor cortés ................................................................................................................... 17 

3.1 Los orígenes del amor cortés ................................................................................................ 17 

3.2 Elementos del amor cortés .................................................................................................... 18 

3.2.1 El enamorado cortés ...................................................................................................... 18 

3.2.2 La dama ......................................................................................................................... 19 

3.2.3 El amor .......................................................................................................................... 19 

3.2.4 Otros elementos............................................................................................................. 20 

4. La parodia del amor cortés en La Celestina ..................................................................... 22 

4.1 La parodia en Calisto, el enamorado cortés .......................................................................... 24 

4.1.1 Habilidades personales .................................................................................................. 24 

4.1.2 Comportamiento............................................................................................................ 25 

4.1.3 La nobleza de Calisto .................................................................................................... 28 

4.1.4 El secreto de su amor .................................................................................................... 28 

4.1.5 El deseo del galardón .................................................................................................... 29 

4.1.6 El amor hereos .............................................................................................................. 30 

4.1.7 La muerte de Calisto ..................................................................................................... 31 

4.2 La parodia en Melibea, la dama ............................................................................................ 32 

4.2.1 Características físicas y de personalidad ....................................................................... 32 

4.2.2 La nobleza ..................................................................................................................... 35 

4.2.3 La superioridad de la Dama .......................................................................................... 36 

4.3 La parodia del amor cortés .................................................................................................... 38 

4.3.1 El amor que ennoblece .................................................................................................. 38 

4.3.2 El amor como servicio-vasallaje ................................................................................... 39 

4.3.3 El amor como culto ....................................................................................................... 39 

4.3.4 El comportamiento de los criados ................................................................................. 40 

4.3.5 El matrimonio ............................................................................................................... 42 

4.4 Otros elementos .................................................................................................................... 43 

4.4.1 La intermediaria ............................................................................................................ 43 

4.4.2 La magia ........................................................................................................................ 44 

4.4.3 El lugar del amor ........................................................................................................... 46 



2 
 

5. Conclusión ........................................................................................................................ 49 

5.1 La opinión de la crítica.......................................................................................................... 49 

5.2 El concepto de “amor cortés” ................................................................................................ 50 

5.3 Valoración personal .............................................................................................................. 51 

6. Bibliografía ....................................................................................................................... 53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Resumen 

El siguiente Trabajo Fin de Grado analiza la parodia del concepto del amor cortés en 

La Celestina. Tras la revisión de las principales aportaciones de la crítica en referencia a este 

tema, se analiza cómo los elementos clave del amor cortés aparecen parodiados en esta obra. 

El apartado de análisis se ilustra con fragmentos representativos de la obra.  

Palabras clave: La Celestina, Amor cortés, Parodia, Literatura medieval, 

Tragicomedia, Fernando de Rojas, crítica literaria. 

 The following paper aims to analyze the parody of the concept of courtly love in La 

Celestina. After the literature review, it is analyzed how the main elements of courtly love are 

parodied in this literary work. The analysis chapter is illustrated with the most representative 

dialogues.  

 

Keywords: La Celestina, Courtly Love, Parody, Medieval Literature, Tragicomedy, 

Fernando de Rojas, Literature Review. 

  



4 
 

1. Introducción 

 

El presente trabajo, titulado “La parodia del amor cortés en La Celestina”, tiene como 

objetivo ofrecer un análisis de la parodia del concepto medieval del amor cortés en la obra de 

Fernando de Rojas. Dicho análisis parte de las consideraciones de la crítica con respecto a 

este tema para, a lo largo del mismo, ir elaborando una teoría propia. El análisis se justifica 

en todo momento con fragmentos extraídos de la propia obra.  

La elección de este tema está fundamentada, principalmente, en el gusto personal por esta 

obra, que pude leer en mi etapa de instituto y de la que guardaba un buen recuerdo. Se trata 

de un clásico en la literatura medieval española y, por ello, considero clave conocerlo a 

fondo. Es una obra de lectura entretenida y asequible que trata el tema del amor, un tema 

universal con el que cualquier persona de cualquier época puede sentirse identificado.  

Dentro de mi formación considero que el análisis de esta obra me ha permitido acercarme 

y  completar algo más mi formación literaria.  

Encuentro que la Literatura es esencial para la formación tanto académica como personal 

y vital del individuo. Por ello, introducirla en la educación desde una etapa temprana fomenta 

en el alumno la adquisición de la competencia en comprensión lectora, el desarrollo del 

pensamiento crítico, la formación en valores o la apreciación del patrimonio artístico y 

cultural.  

El componente paródico constituye un elemento clave en la obra. La parodia permite 

reflejar, de una manera crítica, los usos y costumbres de las sociedades. En este caso, La 

Celestina nos acerca a la sociedad medieval con su concepción del amor, de la religión y de 

las clases sociales. Así, a través de una obra literaria entendemos mejor una época concreta y 

de dónde provienen algunas de nuestras concepciones heredadas.  



5 
 

Han sido muy diversos los autores que han analizado y comentado la parodia del amor 

cortés en La Celestina. Tras recopilar estas ideas, pretendo ofrecer mi punto de vista acerca 

del carácter paródico de los diversos elementos que aparecen en la misma.  

En cuanto a la estructura del trabajo conviene señalar que en primer lugar realizo un 

imprescindible estado de la cuestión donde expongo lo que se ha dicho sobre la parodia del 

amor cortés en La Celestina. En segundo lugar explico qué es el amor cortés, sus orígenes y 

elementos característicos. En tercer lugar analizo los elementos del amor cortés parodiados 

teniendo en cuenta los elementos anteriormente citados. En cuarto y último lugar expongo las 

conclusiones y la bibliografía.  

 

  



6 
 

2. Estado de la Cuestión 

El amor cortés, tema central en La Celestina, es un tópico literario que fue muy popular 

en Europa durante la Edad Media.  En el próximo apartado aparece desarrollado este tópico 

con sus principales rasgos. A modo de síntesis anticipatoria, el tópico del amor cortés 

consiste en la idealización de la amada por parte de su enamorado en una relación paralela a 

la relación de vasallaje entre el señor (figura de la amada) y su vasallo (el enamorado cortés). 

La Celestina desarrolla en su argumento una parodia de este tópico literario. Es diversa la 

crítica que ha estudiado esta cuestión, aunque existe disparidad de opiniones en la concepción 

de los elementos paródicos en ésta. 

En este apartado  expongo  lo que ha analizado la crítica literaria sobre la parodia del 

amor cortés en La Celestina. Para su desarrollo he tomado como base la obra Una nueva 

mirada a la parodia de la novela sentimental en La Celestina, de Yolanda Iglesias, así como 

el análisis de diversos autores citados en dicha obra (Alan Deyermond, John Devlin, June 

Hall Martin, Dorothy Severin, Maria Eugenia Lacarra y Peter Russell). Asimismo, incluyo 

aportaciones de Marcelino V. Amasuno, Nieves Baranda, Alfredo J. Sosa Velasco y Andrea 

Valenzuela.  Las aportaciones de cada autor se presentan por orden cronológico editorial.  

Así, Alan Deyermond (1999) considera que Rojas pretendía “criticar el amor cortés, ya 

que su parodia del amante cortesano en Calisto no es benévola en ningún caso” 

(Deyermond:312). Deyermond opina que Rojas pudo leerse el libro o tener influencias del 

libro  De amore de Andreas Capellanus (una suerte de manual de seducción de la época) ya 

que algunos de los diálogos que aparecen en el primer acto de La Celestina son muy similares 

a fragmentos concretos de la obra de Capellanus. Según Deyermond (1999) las intenciones de 

Rojas van más allá de la propia parodia y parecen presentar un componente moralizante que 

señala los “efectos destructivos de las pasiones”. 



7 
 

Por su parte, John Devlin (1971), encuentra una analogía entre la parodia de los libros de 

caballerías que hace Cervantes en El Quijote con la parodia del amor cortés de Rojas en La 

Celestina. Este autor encuentra la parodia del amor cortés en la conducta de Calisto y de los 

criados. Melibea es descrita como “grosera e irrespetuosa” por lo que parece probable que 

Rojas tuviera intención de parodiarla. Devlin señala que tanto el lenguaje utilizado por 

Calisto al utilizar la blasfemia para seducir a Melibea como el hecho de pedir ayuda a 

Celestina para conseguir el acto sexual con ella lo alejan del  prototipo de enamorado cortés.  

En cuanto a los criados, Devlin considera que estos reflejan la parodia a través de  las mofas 

y comentarios groseros hacia sus amos. También observa parodia en el hecho de que los 

mismos actúen de idéntica forma a Calisto (su señor) hacia sus amadas, dada su baja 

condición social. Asimismo, existe parodia en la huida prevista de los criados si fracasa el 

encuentro de Calisto y Melibea, y al considerar la relación de Calisto y Melibea como un 

negocio. De acuerdo con Devlin, Rojas sería un cristiano converso y el propósito de esta obra 

es criticar la hipocresía en la religión.  

June Hall Martin (2001), tiempo después que Deyermond y Devlin, consideró que La 

Celestina presentaba influencias del poema de amor cortés El Roman de la Rose. También, al 

igual que Deyermond, supone que La Celestina sigue de forma incorrecta el manual de 

Andreas Capellanus. Martin se cuestiona si hay que entender a Calisto como un buen amante 

cortés o si se trata de una parodia, inclinándose más hacia la segunda opción. Aunque Calisto 

pertenezca a la nobleza, la forma de dirigirse a su amada no es la adecuada. Martin señala que 

los actos de Calisto no seguirían los preceptos del buen amante cortés, puesto que usa la 

blasfemia, se mueve mejor en el entorno de los criados que con Melibea,  no hace el servicio 

a la dama como debería, al ser impaciente y desobedecer “cruelmente las peticiones de 

Melibea, vaya o no vaya en serio” (Martin:524) y tras sus palabras esconde su ardiente deseo 

sexual. En definitiva, el personaje de Calisto oculta bajo una fachada de erudito cortés un 



8 
 

deseo vulgar y carnal alejado del amor puro que trata  de demostrar. Es decir, donde reside la 

parodia es en el deseo de Calisto de aparentar lo que no es. En cuanto a la figura de Melibea, 

Martin le atribuye la ingenuidad de la amada cortesana imperfecta, pero no resulta tan 

afectada por el elemento paródico. En referencia a los criados, Martin señala que el hecho de 

que los criados utilicen el lenguaje culto para hablar de amor, tal como hace su amo Calisto, 

provoca cierta devaluación de este lenguaje, que es propio de la nobleza, Martin señala que 

“la convención se haya convertido en una fórmula, una lengua para cualquier tipo de amor” 

(Martin: 2001: 524). También puntualiza que existe un paralelismo entre  las relaciones de 

los amantes corteses y  la de los criados con sus enamoradas, hecho asimismo paródico. Para 

Martin, la parodia tiene un carácter moralizador y didáctico, pues querría transmitir que el 

“sexo por sí mismo es una fuente de  felicidad frívola e insustancial” (Martin: 524).  

Para Dorothy Severin (2000), La Celestina  constituye además una parodia de la obra  

Cárcel de Amor de Diego de San Pedro, la cual se encontraría en la estantería de la biblioteca 

de Rojas. Para Severin, Calisto es un típico loco de amor cuyos criados se burlan de él y 

actúa como un necio. Severin observa la parodia comparando a Calisto con el personaje 

protagonista de la Cárcel de amor, Leriano. Las diferencias más notorias entre  uno y otro 

residen en la presencia de un intermediario entre los enamorados (figura de la alcahueta 

Celestina), en el carácter de la muerte (una trágica y otra cómica) y las conversaciones sobre 

la mujer. El hecho de que Calisto confíe su secreto a una alcahueta corrompe el secretismo 

característico del amor cortés. Además, mientras que en Cárcel de amor, el autor es quien 

muestra el mal estado psicológico del protagonista, en La Celestina son los criados quienes lo 

retratan como “un amante insomne y atormentado” (Severin: 31). 

Según Severin, después de la muerte de Celestina y sus criados, y después de su primera 

relación sexual, “Calisto parece evolucionar y de ser un personaje meramente paródico se 

convierte en una figura más seria e interesante” (Severin: 30). Así pues, ya no continuaría la 



9 
 

parodia. Por otro lado, Severin muestra a  Melibea como un personaje trágico, no se muestra 

parodiada. Melibea es un “retrato bastante convincente de una joven que se enamora hasta el 

punto de la perdición” (Severin: 34). Considera que el hechizo de Celestina a Melibea 

provoca que la voluntad de Melibea quede anulada, eximiéndola de toda responsabilidad. En 

cuanto a los criados, Severin pone de relieve que existe un paralelismo entre las relaciones de 

los criados y la de Calisto y Melibea. También señala las mofas de las criadas hacia Melibea 

en torno a su belleza. En opinión de Severin, el objetivo de la obra está relacionado con el 

entretenimiento. La parodia es el elemento que “terminó con su antecedente literario, la 

novela sentimental, ya que ésta no tardó mucho tiempo en desaparecer” (Severin: 38). 

La investigadora María Eugenia Lacarra (1989) considera que la parodia en La Celestina 

afecta a todo el género sentimental y más concretamente al amor que “desarrollan los 

personajes principales de Cárcel de amor, como dice Severin” (Lacarra: 13). Según Lacarra, 

Calisto carece de cortesía, control, paciencia y presenta cambios de humor impropios de un 

amante cortés ideal. Considera que la obsesión amorosa de los amantes corteses, en Calisto se 

disfraza de lujuria “con una retórica cortesana mal aprendida”. Opina que Calisto es un 

personaje paródico durante toda la obra puesto que su muerte es “deshonrosa e indigna” ya 

que cae desde una escalera en el único intento de ser valiente a la hora de salvar a sus criados 

cuando no estaban en peligro. En cuanto a la figura de Melibea, Lacarra la considera como 

personaje paródico, a diferencia de otros autores. Para Lacarra, Melibea es una “joven 

coqueta”, “apasionada” y “buena conocedora del lenguaje codificado del amor cortés, pero 

cuyas reglas no sigue” (Lacarra:13). Lacarra señala que Melibea flirtea con Calisto desde el 

principio, puesto que le incita con sus preguntas y su manera de hablar es apasionada, no es 

discreta ni modesta como debería esperarse de la enamorada cortés. “La impaciencia, el 

sarcasmo y la furia tampoco hacen de Melibea un modelo de cortesía” (Lacarra: 15). La 

autora señala que Melibea conoce desde el principio el motivo de la visita de Celestina. 



10 
 

Aunque Melibea se enfada cuando Celestina le nombra a Calisto, esto sería una tapadera 

puesto que no echa a Celestina, incluso le da el cordón para el dolor de muelas de Calisto y 

permite que vuelva a su casa al día siguiente. Asimismo, el hecho de que Calisto pague a 

Celestina, hace pensar a la autora si hay paralelismo entre Melibea y las prostitutas. Melibea 

también está centrada en la obtención de placer. En cuanto a los criados, Lacarra pone de 

relieve que el hecho de que, tanto la nobleza como los criados utilicen el lenguaje cortés, es 

cómico. En referencia al uso de la parodia, opina que con La Celestina Rojas pretendía 

ridiculizar la literatura sentimental y advertir de los peligros de este tipo de amor. 

Por su lado, el investigador americano Russell (1991) subraya ciertos rasgos del amor 

cortés parodiado. En relación con Calisto, considera que es una figura paródica  puesto que 

sus conductas no concuerdan con su léxico, carece de la paciencia del amante cortés ideal y 

no guarda el secreto de su amor. Además la divinización de Melibea queda parodiada cuando 

Calisto se pone en contacto con Celestina. Por otro lado, Melibea no sería un personaje 

paródico total. Russell considera que el trato cruel  y de rechazo hacia Calisto al principio de 

la obra es propio de las damas cortesanas, pero luego aparecería la parodia desde que 

Celestina cautiva a Melibea y ésta actúa de forma propiamente romántica con Calisto. Para 

Russell, el propósito de La Celestina no tendría un carácter moralizante. El hecho de que los 

lectores quisieran que se extendiese “el proceso de deleite de los amantes” hace dudar del 

efecto moralizante. 

Tiempo después de Russell, Amasuno (2000) insistió en el comentario de la parodia en la 

pasión amorosa de Calisto. El autor entiende que la enfermedad del amor (amor hereos) de 

Calisto es en realidad “agudizada lujuria”. También señala las incongruencias de Calisto con 

respeto al perfecto enamorado cortés, como son el hecho de acudir a un lugar no público 

(huerto de Melibea), no guardar el secreto y no respetar el ritual de conquista para conseguir 

el galardón.  



11 
 

Amasuno hace referencias a autores que han hablado sobre la perspectiva médica del 

amor hereos para mostrar la parodia. En los diálogos entre Calisto y Sempronio aparecen 

referencias al  carácter paródico del tratamiento terapéutico de esta supuesta enfermedad.  

Amasuno considera también que Sempronio realiza el papel de curador pero solo le 

interesa obtener provecho de la situación. Galeno (médico griego influyente en la Edad 

Media) recomendaba que el enfermo tuviera conversaciones con allegados y que los criados 

no corroborasen las fantasías y le guiasen por el buen camino. En cambio, Sempronio lo 

conduce a Celestina y busca obtener provecho de ello. Además sus consejos encierran cierta 

misoginia hacia la figura de Melibea y resultan ineficaces para la curación de Calisto porque 

lo que éste padece es una “agudizada lujuria”. 

En este sentido, Amasuno señala que Sempronio y Calisto padecen la misma enfermedad. 

El hecho de que criado y noble compartan este mal hace que se degrade el ritual cortés. 

Nieves Baranda (2001) afirma que el primer acto de La Celestina “se podría encontrar en 

la comedia humanística, pero sin duda, en los cancioneros y sobre todo en la novela 

sentimental” (Baranda:322). La autora cree que existe una “distancia amplia” entre los 

códigos del amor cortés y las actitudes de Calisto y Melibea. Las transgresiones que cita son: 

[…] no se comporta según los códigos del amor cortés en la primera entrevista con 

Melibea; a pesar de que debe mantener el secreto con los criados y acepta recurrir a 

Celestina, a pesar del aparente idealismo de Melibea, lo que busca es la satisfacción 

sexual, su cambios de humor, faltas de decoro en el trato(dirigirse a Celestina como si 

fuera una dama, por ejemplo) y obsesión amorosa, lo muestran como un bobo, 

condición que subrayan los comentarios de los criados, el bajar atolondradamente la 

escala, da el fin apropiado para el personaje” (322). 



12 
 

En referencia a Melibea, está de acuerdo con Lacarra en que Melibea es la “antítesis 

de la heroína de la novela sentimental y un personaje que, en su ceguera por el ridículo 

Calisto, nos hace difícil considerarla trágica” (Baranda:323). Por tanto, tanto Melibea como 

Calisto no se pueden considerar héroes de  la novela sentimental. 

Baranda afirma que ese tipo de amor idealizado en un mundo donde aparecen 

personajes como alcahuetas, criados y prostitutas provoca la risa del lector e indica que en un 

mundo real este amor lleva al desastre. 

Por su parte, Sosa Velasco (2003) pone de relieve la parodia a través de una 

comparación del lugar del amor tradicional (locus amoenus) con el de La Celestina (huerto de 

Melibea). Sosa describe el locus amoenus tradicional como lugar cerrado, secreto, amurallado 

e inaccesible. Es un lugar perfecto “para que la historia de amor sea la única protagonista 

entre dos enamorados, Solamente los personajes malvados como, por ejemplo, la serpiente en 

el paraíso terrenal, son capaces de violentar este espacio” (Sosa Velasco:134). En cambio en 

el huerto de Melibea, Calisto consigue entrar a un lugar “en donde no es bien recibido” 

trepando por sus paredes, y mantener una relación sexual con Melibea. Sosa considera que en 

Rojas este hecho “va sentando las bases para una parodia de los mismos principios que rigen 

la existencia del huerto como lugar idealizado y símbolo de perfección” (Sosa Velasco:134). 

Sosa también señala como parodia las actitudes contradictorias de Melibea en el 

huerto. Considera que Melibea no siempre sigue el código del amor cortés  propio de una 

doncella. Un ejemplo sería  la “supuesta defensa a favor de su virginidad para luego 

entregarse a Calisto” (Sosa Velasco:135), o culpabilizar a Calisto más adelante de la pérdida 

de ésta, así como la invitación a entrar al huerto en posteriores ocasiones. En relación con 

Calisto, comenta que su descontrolada pasión y exhibicionismo (ya que no le importa que 



13 
 

Lucrecia, la criada, sea testigo de su relación sexual)  es impropio de las normas del amor 

cortés y de la moral judeocristiana, las cuales solo permitirían el cortejo. 

Al entender de Sosa, el huerto de Melibea representa, por un lado, una crítica al amor 

cortés y al tipo de literatura que se estaba escribiendo hasta la época y, por otro, una crítica a 

los conceptos morales y religiosos, al comportamiento de la mujer y al significado de la 

virginidad y la honra. 

La investigadora Yolanda Iglesias (2009) expone que “la parodia no se limita a los 

elementos típicos del amor cortés sino que va más allá al parodiarse la novela sentimental” 

(Iglesias: 9). Iglesias enfatiza particularmente los elementos de las novelas sentimentales 

Siervo de amor de Juan Rodríguez del Padrón, Tractado de amores de Arnalte y Lucenda y 

Cárcel de amor de Diego de San Pedro, Grisel  y Mirabella y Grimalte y Gradissa de Juan 

Flores, para posteriormente compararlos con los de La Celestina. La autora considera que 

estas novelas son “reveladoras” para el autor en el hecho de hacer parodia. Además, 

considera que existe la parodia a lo largo de toda la obra y que el propósito de la obra es 

meramente de entretenimiento. 

Iglesias enumera varios elementos paródicos. En primer lugar, la autora observa que, 

a diferencia de la novela sentimental, en La Celestina no es un narrador neutro quien retrata a 

los amantes sino que son los propios personajes quienes se retratan a través de sus diálogos. 

Así, pueden advertirse en sus palabras burlas, caricaturas, fórmulas de cortejo aprendidas de 

memoria, que pondrían en cuestión la nobleza de los amantes. Iglesias observa también que 

los amantes no actúan de manera cortés y la gente que los rodea no son personas “de 

confianza” en asuntos de amor, al contrario de lo que sucede en la novela sentimental. En 

segundo lugar, Iglesias señala que Calisto no se ennoblece porque no posee virtudes de 

amante cortés como Leriano, el protagonista de la Cárcel de Amor. Por ejemplo, usa 



14 
 

deficientemente el lenguaje cortés, es imprudente al comentar su amor con personas no 

fiables, no posee talento musical, etc. En tercer lugar, se expone el problema del matrimonio: 

en el amor cortés “se excluye como desenlace el matrimonio” (94) pero en La Celestina los 

padres de Melibea desean casarla creyendo que su hija conserva la pureza (nada más lejos). 

Por tanto, el planteamiento del matrimonio resulta irónico. En cuarto lugar,  Iglesias 

argumenta que Calisto solo está interesado en consumar el acto sexual con Melibea “a 

diferencia de los amantes de la novela sentimental, cuyo principal deseo era conquistar el 

corazón de su amada” (Iglesias:96). En referencia a Melibea, ésta se suicida por “no poder 

gozar más de su amante” (Iglesias:98). En quinto lugar, la autora observa parodia en el amor 

malogrado (muerte), como se advierte en el hecho de que Centurio, el matón contratado por 

las criadas, no tenga intención de matar a Calisto y vaya poniendo excusas. Además, la 

muerte accidental de Calisto por la escalera en el único momento en que intenta mostrar 

valentía, así como el lamento del padre de Melibea propio de las madres en la novela 

sentimental, perfilan el carácter irónico del amor malogrado. En sexto lugar se parodia la 

divinización de Melibea. Según la autora, Calisto se “comporta como si fuese más devoto de 

Celestina que de Melibea” (Iglesias: 100). Además las burlas de las criadas provocan que ésta 

sea ridiculizada. Por último, Iglesias comenta el comportamiento impropio del servicio de 

Calisto hacia Melibea así como el hecho de no guardar el secreto y comentárselo a sus 

criados. 

Andrea Valenzuela (2011) observa la parodia del amor cortés enmarcada en un 

proceso de transición histórica y sociocultural. La publicación de esta obra surge en un 

momento de paso de la Edad Media al Renacimiento, por lo que el autor puede estar 

pretendiendo tomar distancia y alejarse con respecto a la etapa anterior. Aquí es donde la 

parodia posibilita ese alejamiento con respecto a las tradiciones anteriores como el amor 

cortés.  



15 
 

Valenzuela se refiere a la obsesión amorosa de Calisto como elemento paródico. La 

autora comenta la obra de Solomon, para quien “el lector moderno percibe las penas que 

vemos sufrir a este enamorado como meras hipérboles de convenciones literarias moribundas. 

Sin embargo, advierte que el lector contemporáneo a Rojas podía fácilmente identificarlas 

como síntomas físicos de una genuina enfermedad”. Como ejemplos Calisto enfermo de 

amor, Solomon señala  “encerrarse a cantar y llorar o pedirle a Sempronio que “tañ[a] 

y cant[e] la más triste canción que sepa[s]”, buscar la oscuridad, dormir durante el día y velar 

toda la noche, olvidarse del mundo”. Según Solomon, el hecho de que quienes rodean a 

Calisto no se impliquen ni le ayuden a tratar su enfermedad e incluso se dediquen a alentar 

sus deseos constituye un elemento de parodia. 

La autora está de acuerdo en que la supuesta enfermedad de Calisto (amor hereos) no 

se puede considerar “seria” puesto que “llama la atención que el comportamiento de Calisto, 

particularmente su inventiva verbal, esté en todo momento representado como algo patético, 

chistoso, ridículo, exagerado, redundante y absurdo”. El uso de las hipérboles y fórmulas 

aprendidas de amor cortés no resulta adecuado para tratar con una dama noble de las 

características de Melibea.  

Valenzuela menciona que “lo que otorga sentido a estas parodias es el hecho de que 

surgen a partir de juegos con el lenguaje de la obra que dan vuelta algunas convenciones 

heredadas.” La autora habla de las contradicciones de Calisto señalando “por un lado su amor 

galante por Melibea y por el otro su afán por quitarle a esa dama las plumas lo antes posible. 

[…]. Y la separación entre “ambos” personajes se traduce en parodia, ambigüedad y, en 

definitiva, una tragicomedia.” 

Valenzuela pone de relieve el sentido filosófico del cuerpo y alma de la época 

medieval a través de lo que opina que Agamben. Este autor muestra que Calisto usaba el “joi 



16 
 

de amor” (el juego cortés) pero éste solo desea el cuerpo de Melibea, haciendo caso omiso de 

las peticiones de prudencia de ésta. También señala que las burlas de Sempronio son meras 

ironías. 

Por último, y para terminar nuestro recorrido bibliográfico, conviene señalar que 

Valenzuela fundamenta también su argumentación en la clásica monografía de Stephen 

Gilman, “La Celestina”: Arte y estructura (1974), autor que ya consideraba que los usos 

retóricos hacia Melibea como fórmulas del amor cortés eran carentes de significado.  



17 
 

3. El amor cortés 

Dado que este trabajo analiza la parodia del amor cortés en La Celestina, he considerado 

necesario incluir un capítulo referente al amor cortés en la literatura española. En este 

apartado se describen los orígenes y los elementos clave del amor cortés para, en el siguiente 

capítulo, ofrecer un análisis pormenorizado de cómo estos elementos son parodiados en La 

Celestina. 

Para la elaboración del siguiente apartado me he basado en diferentes fuentes sobre la 

Historia de la literatura española y el amor cortés que aparecen referenciados en el apartado 

final de Bibliografía. 

3.1 Los orígenes del amor cortés 

Según el Diccionario de Términos Literarios de Estébanez Calderón, el amor cortés 

surge en Provenza en el siglo XII en el marco de la poesía lírica. Los trovadores son quienes 

inician esta corriente literaria. Era una poesía cantada en la Corte denominada cansó y en su 

contenido temático aparece formulado un original concepto del amor: el amor cortés. Así 

pues, este tópico literario se enmarca en una sociedad y una cultura feudales puesto que el 

amor cortés refleja en su esquema de valores una relación de vasallaje.  

El amor cortés se concibe como un culto de vasallaje de un poeta hacia su dama. Así, el 

poeta le presta un servicio con obediencia y sumisión.  Mientras que en la lírica provenzal se 

da el motivo del adulterio ya que la dama es casada, en la lírica castellana desaparece este 

motivo puesto que la dama es una doncella, tal y como se verá más adelante en la figura de 

Melibea.  

En general, este amor permanece en la esfera de lo espiritual, es decir, no siempre se 

mantiene relación física entre el poeta y la dama. Es característico el valor de la casta 



18 
 

contención.  En ocasiones la dama rechaza al enamorado, mientras que en otras lo acoge con 

agrado e incluso lo puede hacer partícipe de su intimidad.   

La lírica provenzal se introduce en España a través de tres focos: Cataluña, Castilla y el 

núcleo gallego-portugués. 

El legado de esta lírica es de una gran trascendencia para la literatura europea posterior. 

Sobre todo en la concepción del amor. Dicho concepto como pasión que dignifica y eleva al 

ser humano o el solidario de la sublimación de la mujer (tan frecuentes en la literatura 

medieval) se relacionan con este legado del amor cortés. 

A continuación se ofrece una caracterización de los tres elementos principales del amor 

cortés en el siglo XV: el amante, la dama y la concepción del amor. 

3.2 Elementos del amor cortés 

3.2.1 El enamorado cortés 

Bermúdez Vivas (1982)  recopila las siguientes características del enamorado cortés: 

 Presenta una apariencia externa refinada y caballerosa. Es “lozano, delgado y algo 

pálido”. Es joven y no suele pasar de los cuarenta años. 

 Sus principales virtudes son la franqueza, la mesura y la liberalidad. 

 Pertenece a la nobleza.  

 Sabe montar a caballo, cazar, cantar, tocar instrumentos como la flauta, el láud y la 

vihuela, bailar y conversar. 

 Es un ardiente amador, pero esto debe quedar en  el “secreto de su intimidad” y debido a 

ello, el enamorado se llena de tristezas y presenta un aspecto demacrado. El amor lo 

convierte en poeta y vierte en forma lírica sus suspiros, su llanto y sus problemas de 

amor. 



19 
 

 Bulle el deseo. Pretende desesperadamente el favor de su dama, asemejándose a un 

vasallo que aspira a conseguir el galardón y la atención de su señora.  En ocasiones, la 

amada lo desdeña, por tanto ese galardón se convierte en algo difícil de conseguir que 

aumenta su estado de insatisfacción.  Al amante lo mueve el deseo de lograr la unión con 

la dama bien sea afectiva o bien completa, carnal. Presenta constantemente una lucha 

interna entre razón-pasión provocada por el temor al rechazo de la dama o por no querer 

mancillar su honor.  

 Puede incluso llegar a enfermar de amor de forma poética. La enfermedad del amor 

estaba contemplada en los tratados de medicina medieval y requería una serie de 

tratamientos, más bien de tipo simbólico. En algunos casos el amante pone fin a su vida 

como elemento definitivo liberador de su angustia.  

3.2.2 La dama 

Las características de la dama según Bermúdez Vivas (1982) son: 

 Es tenida por modelo de perfección física y moral.  

 Sus valores morales más destacados son: castidad, mesura, cordura, honestidad y 

discreción. 

 También debe pertenecer a la nobleza. 

 La superioridad de la dama se manifiesta  con  cierta crueldad hacia al amante,  pues sus 

valores le impiden acceder a su deseo. Por ello la dama se muestra distante, potenciando 

el deseo desesperado del amante.  

Sin embargo, Pedraza y Rodríguez (1984) consideran que la dama de la literatura 

castellana es “piadosa y compasiva”. 

3.2.3 El amor  

Según Bermúdez Vivas (1982) el amor cortés se entiende de la siguiente manera: 



20 
 

 El amor como fuerza potenciadora que provoca cambios tanto en el aspecto físico como 

en los valores morales. Se creía que el amor procuraba lozanía, embellecimiento y 

juventud.  

 El amor como servicio del amante se relaciona con la acción de servir, ser fiel y sufrir por 

amor. Estas acciones suponían el camino hacia la perfección moral. El amor como 

vasallaje otorga al amante  su importancia social y sentido histórico. 

 El amor como culto se entiende como una religión del amor. La dama es divinizada  y el 

enamorado se dirige a ella haciendo uso de símbolos próximos a la religión cristiana. 

Matamoro (2014) también destaca que el amor es involuntario y por tanto los amantes no 

son responsables de sus actos. Además, más que amarse el uno al otro, lo que estos aman es 

el amor. Son propios de las historias de amor cortés la magia, los símbolos y emblemas 

propios de las sectas esotéricas, que contribuirían a ese enamoramiento involuntario. 

Matamoro añade: “el amante ama a la dama pero su aspiración no es amarla porque no tiene 

proyectos a cumplir con ella. El objeto real del amor está más allá de la dama y es 

indefinido”. (Matamoro: 53) 

Por su parte, Deyermond (1999) señala: “Es un amor frustrado, ya sea por la 

imposibilidad de la consumación o porque el desastre sigue inmediatamente a la 

consumación.”(Deyermond:43) 

3.2.4 Otros elementos 

Ana Mª Rodado Ruiz (2000) comenta que pueden aparecer personajes secundarios. En la 

literatura característica del amor cortés es frecuente que aparezcan personajes como el Dios 

del Amor, el mensajero o la madre de la dama, que actúa como confidente.  



21 
 

Alan Deyermond (1999) hace referencia al matrimonio: “Aun cuando no se excluye el 

matrimonio, no se alude frecuentemente a él, sin que esto quiera significar que el amor es 

siempre adúltero (Deyermond: 43).  

Pedraza y Rodríguez (1984) señalan, respecto al espacio, que “la acción se desarrolla en 

lugares remotos y extravagantes” (803). El jardín cobra especial relevancia en la literatura de 

amor cortés y refleja el tópico del locus amoenus. En los apartados siguientes se explican con 

detenimiento las características y función de este espacio en La Celestina.  

 

  



22 
 

4. La parodia del amor cortés en La Celestina 

En este apartado se presenta un análisis de la parodia del amor cortés en La Celestina 

centrado en los principales elementos de la obra, como son el enamorado cortés (figura de 

Calisto), la amada (Melibea), el tratamiento del amor y otros elementos influyentes como la 

figura del intermediario, la magia y el espacio.  

Para el desarrollo del mismo se parte del análisis realizado por diversos autores, ya 

contemplado en el apartado referente al estado de la cuestión. La parodia en los diferentes 

elementos aparece ilustrada y justificada con extractos literales del propio texto.  

Así, en toda ocasión se utilizará como texto de referencia la edición de La Celestina de 

Clásicos Castalia, magnífica y rigurosa edición crítica a cargo del especialista Peter E. 

Russell (2001). Usaremos la abreviatura LC en cada momento en que citemos fragmentos de 

la obra de Rojas. 

Antes de comenzar con el análisis propiamente dicho, es conveniente advertir o definir 

qué cosa sea la parodia: según el Diccionario de Términos Literarios de Estébanez Calderón, 

se denomina parodia a “la imitación irónica o burlesca de personajes (deformación 

caricaturesca de un rasgo físico o moral), de conductas sociales (farsa satírica y 

desmitificadora) o de textos literarios preexistente con el objetivo de conseguir un efecto 

cómico”.  

La parodia como recurso de efecto cómico se remonta a la literatura de la Antigua Grecia. 

Continúa en la Edad Media en obras religiosas y en el Renacimiento con un espíritu 

carnavalesco (como puede verse en la célebre Gargantúa y Pantagruel de F. Rabelais).  



23 
 

Autores como Cervantes, Lope de Vega o Quevedo se sirven de la parodia con un 

objetivo satírico y transformador, mientras que en otros autores, como Valle Inclán, se utiliza 

lo grotesco con un objetivo meramente humorístico. 

Utilizada como sátira social, la parodia posibilita la desmitificación de conductas, de 

instituciones, de jerarquías, de creencias y de valores establecidos. 

Como pudo comprobarse en el apartado referente al estado de la cuestión, la crítica ha 

presentado opiniones diversas respecto a la naturaleza del carácter paródico de La Celestina. 

Por un lado existen autores que defienden el carácter moralizante de la obra y la consideran 

crítica hacia ciertos valores de la época (Deyermond, Devlin, Martin, Sosa Velasco). Por otro 

lado, existen los autores que únicamente perciben un objetivo humorístico y de 

entretenimiento. Además la crítica ha observado en ocasiones una pretensión de parodiar al 

género de la literatura sentimental de la época.  

Nicasio Salvador Miguel (1982) aborda la cuestión desde un enfoque con el que, 

personalmente, coincido: 

La Celestina adquiere una mayor amplitud, pues en ella se expone el deseo de 

implantar un orden nuevo y la obligación de huir de una serie de hechos que 

disgustaban a Rojas como hombre de su tiempo: la supremacía de la nobleza de 

sangre, la desigualdad social y el orden social injusto, la corrupción del clero, los 

falsos conceptos sobre la religión y el honor, y la literatización de la vida. (Salvador: 

282) 

En mi opinión, Rojas en La Celestina realiza una descripción de la realidad social de 

su tiempo con ciertos matices críticos y sirviéndose de los recursos del humor y del 



24 
 

entretenimiento. Veamos cuáles son en los diferentes elementos que conformaban el tópico 

del amor cortés. 

4.1 La parodia en Calisto, el enamorado cortés 

4.1.1 Habilidades personales 

A grandes rasgos, Calisto es el opuesto al prototipo del enamorado cortés. Sus 

características de personalidad y sus maneras caricaturizan en cierto modo al enamorado 

culto, refinado, instruido y respetuoso hacia la dama.  

Una de las cualidades de los amantes corteses son sus dotes artísticas, de las cuales 

Calisto carece: 

CALISTO. Dame acá el laúd 

SEMPRONIO. Señor, vesle aquí. 

CALISTO. ¿Quál dolor puede ser tal, que se iguale con mi mal? 

SEMPRONIO. “¡Destemplado está esse laúd! (233)
1
 

Dorothy Severin (2000) comenta que Celestina exagera las dotes musicales de Calisto 

para impresionar a Melibea: “siendo este nascido no alabaran a Orfeo” (LC: 336). Del 

mismo, Yolanda Iglesias (2009) observa que los criados se burlan de sus dotes musicales y 

poéticas:  

PÁRMENO. (Aparte. Afuera). Escucha, escucha, Sempronio; trovando está nuestro amo. 

SEMPRONIO. (Aparte. Afuera). ¡Oh hideputa, él trobador! El gran Antípater Sidonio, el gran poeta 

Ovidio, los quales de improviso se le venía las razones metrificadas a la boca, ¡sí, sí, desos es! ¡Trobará 

el diablo! Está devaneando entre sueños (LC:408-409) 

Por último, al comienzo de la obra Calisto entra el huerto de Melibea persiguiendo a 

un halcón que se entiende que se le ha escapado: 

                                                           
1
 Como hemos señalado anteriormente, seguimos la edición de Russell, Peter, La Celestina. Comedia o 

tragicomedia de Calisto y Melibea.3ª ed. (revisada).Fernando de Rojas. Madrid: Castalia, 2001 (Primera 

edición: 1990). Todas las citas de este apartado están tomadas de esta obra que, en adelante, será referida como 

“LC”.  



25 
 

Entrando Calisto [en] una huerta empós de un falcón suyo, falló ý a Melibea, de cuyo amor preso 

començóle de hablar. (LC:225) 

Así, se deduce que no es buen cazador, como debería ser el perfecto enamorado 

cortés. Russell expone en sus anotaciones a la edición que el halcón era símbolo de la pasión 

desenfrenada del hombre y que, además, en España, perder un halcón se consideraba mal 

augurio. 

4.1.2 Comportamiento 

Puede decirse que el comportamiento de Calisto oscila entre los siguientes rasgos: 

ridículo y tonto, hereje, irrespetuoso y vulgar, descontrolado en el terreno sexual y 

egocéntrico.  

Deyermond (1999) afirma que la manera que tiene Calisto de dirigirse a Melibea es 

extravagante y exagerada. Pueden verse estos rasgos en el siguiente fragmento: 

 CALISTO. En esto veo, Melibea, la grandeza de Dios. 

MELIBEA. ¿En qué, Calisto? 

CALISTO. En dar poder a natura que de tan perfeta hermosura te dotasse y fazer a mí, imérito, 

tanta merced que verte alcançasse, y en tan conveniente lugar que mi secreto dolor 

manifestarte pudiesse. (LC:226) 

 

Según el manual de Capellanus, el buen amante cortés era discreto y prudente. Calisto 

olvida estos modales y desde el primer momento se lanza a la conquista no disimulada de 

Melibea. 

Devlin (1971) resalta que, después de la consumación, el comportamiento de Calisto 

es irrespetuoso, vulgar y de auténtico exhibicionismo sexual. Del mismo modo, para Martin 

(2001), Calisto no emplea los modales del amante cortés por la forma directa e insultante en 

que se dirige a Melibea. Por su parte, Lacarra (1989) habla de la falta de cortesía y de control 

de este personaje: 



26 
 

MELIBEA.  Apártate allá, Lucrecia 

CALISTO.  ¿Por qué, mi señora? Bien me huelgo que estén semejantes testigos de mi gloria. 

(LC:515) 

Para Devlin (1971), Calisto es un tonto débil y egocéntrico, hipócrita religioso y nada 

altruista. Yolanda Iglesias (2009) atribuye a Calisto los rasgos de insolente y egoísta, como 

cuando le paga a Celestina como si Melibea fuera mercancía. También la autora advierte que 

éste se siente superior al resto por el hecho de amar a Melibea: 

CALISTO.[…] de la muerte de mis criados se ha seguido. ¿Qué hize? ¿En qué me detuve? ¿Cómo me 

pude soffrir que no me mostré luego presente, como hombre injuriado, vengador, sobervio y accelerado 

de la manifiesta injusticia que me fue hecha?[…]  Y puesto caso que assí no fuesse, puesto caso que no 

echasse lo pasado a la mejor parte, acuérdate, Calisto, del gran gozo pasado, acuérdate de tu señora y tu 

bien todo; y pues tu vida no tienes en nada por su servicio, no has de tener[en mucho] las muertes de 

otros, pues ningún dolor ygualará con el rescibido plazer. (LC:520-526) 

 

Se observa también en Calisto una actitud de herejía. En cuanto a su religión se 

declara “melibeo” y Severin (2000) destaca su manera herética de hablar por estar loco de 

amor: 

SEMPRONIO. ¿Tú no eres christiano? 

CALISTO. Yo melibeo soy y a Melibea adoro y en Melibea creo y a Melibea amo. (LC:235) 

- 

CALISTO. ¿Qué burlo? Por Dios la creo, por Dios la confiesso, y no creo que ay otro soberano en el 

cielo, aunque entre nosotros mora. (LC:237) 

- 

SEMPRONO. Ríome que no pensava que havía peor invención de pecado que en Sodoma. 

CALISTO. ¿Cómo? 

SEMPRONIO. Porque aquéllos procuraron abominable uso con los ángeles no conoscidos, y tú con el 

que confiessas ser Dios. (LC:238) 

 

 

Calisto resulta ridículo y paródico, como apuntan Martin o Russell. Este hecho se 

refleja en las contradicciones entre sus palabras y sus actos, así como en los cambios de 

lenguaje, en los que pasa rápidamente del léxico cortés al vulgar y viceversa. Lacarra (1989) 



27 
 

lo  advierte en el hecho de dirigirse a la alcahueta Celestina utilizando un lenguaje cortés, 

mientras que a sus criados se dirige en un lenguaje vulgar e insultante: 

CALISTO. Yré como aquél contra quien solamente la adversa fortuna pone su estudio con odio cruel. 

(LC:228) 

[Cena 2.ª]  

CALISTO. ¡Sempronio, Sempronio, Sempronio! ¿Dónde está este maldito? (LC:229) 

- 

CALISTO. ¡Pármeno! 

PÁRMENO. ¿Señor? 

CALISTO. ¿No oyes, maldito sordo? (LC:254) 

- 

 

CALISTO. ¿Qué hazes, llave de mi vida? ¡Abre! ¡O Pármeno, ya la veo!¡Sano soy, vivo só! ¡Miras qué 

reverenda persona, qué acatamiento! Por la mayor parte por la philosomía es conocida la virtud interior. 

¡O vejez virtuosa! ¡O virtud envejecida! ¡O gloriosa esperança de mi desseado fin! ¡O fin de mi 

deleytosa esperança! ¡O salud de mi passión, reparo de mi tormento, regeneración mía, vivificación de 

mi vida, resurrección de mi muerte! Deseo llegar a ti, cobdicio besar essas manos llenas de remedio. La 

indignidad de mi persona lo embarga. Dende aquí adoro la tierra que huellas y en reverencia tuya [la] 

beso (LC:266-267) 

Respecto a este saludo con que Calisto recibe a Celestina, Russell (1991) indica lo 

siguiente: 

[…] la hipérbole loca con que Calisto saluda a Celestina, aún a él le repugna la idea de 

tener que cumplir con su precipitada oferta de besar las manos de la vieja alcahueta; 

sale de su apuro pretendiendo que sería un acto de excesiva familiaridad; besar la 

tierra era acción tradicional mediante la cual el vasallo se humillaba ante su señor. 

Aquí tiene doble sentido: Calisto, aun en su locura, siente que besar la sucia tierra es 

preferible a besarle las manos a Celestina. (267) 



28 
 

4.1.3 La nobleza de Calisto 

Por las descripciones y diálogos que aparecen a lo largo de la obra puede deducirse 

que Calisto pertenece a la nobleza, no así Melibea: “Calisto fue de noble linaje, de claro 

ingenio, de gentil disposición, de linda criança, dotado de muchas gracias, de estado 

mediano” (LC: 223). Al respecto de este pasaje, Russel indica que la expresión de estado 

mediano debería entenderse como “bastante bien dotado de los bienes mundanos”.  

Yolanda Iglesias apunta que Sempronio, en referencia a Calisto, destaca que éste es 

un gentilhombre de clara sangre “a quien la natura dotó de los mejores bienes que tuvo […] y 

allende desto, fortuna […] en tal cuantidad que los bienes que [tiene] de dentro con los de 

fuera resplandecen (Iglesias: 77) 

Calisto, por tanto, puede pertenecer a la nobleza, pero en La Celestina este hecho 

aparece parodiado, ya que sus actos no corresponden con el comportamiento ideal del amante 

cortés. A este respecto, Iglesias señala lo siguiente: 

No quiero decir con esto que Calisto y Melibea no pertenezcan a la nobleza pues a lo 

largo de la obra pueden verse numerosos indicios de su linaje y riqueza, pero hay que 

analizar con cautela la información que los personajes nos dan. No obstante, aunque 

parezca que Calisto y Melibea cuentan con similar linaje al de los amantes corteses de 

la novela sentimental, nada tienen que ver […]. Los amantes de Rojas son, en 

realidad, anticorteses, ya que sus acciones, decisiones y la ralea de gente que les rodea 

son […] una parodia del amor cortés” (Iglesias: 78) 

4.1.4 El secreto de su amor 

Son muchos los autores que han hecho hincapié en la revelación del secreto de su 

amor por parte de Calisto, como hecho que contraria el manual del perfecto enamorado 

cortés. El perfecto enamorado cortés debe mantener en secreto el amor que siente por la dama 



29 
 

con prudencia y discreción. En cambio, Calisto no solo no lo oculta sino que lo comparte con 

las personas de su alrededor las cuales, en la mayoría de ocasiones, no resultan buenos 

confidentes e incluso hablan y traman a sus espaldas. Así, el amor y la locura de Calisto se 

vuelven por todos conocidos.  

En la siguiente cita se observa como Pármeno, antes de ser seducido por las promesas 

de Celestina, intenta convencer a Calisto de que no confíe en Sempronio y Celestina, puesto 

que fingen cuando han notado que Calisto iba a abrirles la puerta.  

CALISTO. Pármeno, detente. ¡Ce! Escucha qué hablan estos. Veamos en qué vivimos.  

CELESTINA. (Afuera) No me congoxes ni me importunes; que sobrecargar el cuidado es aguijar el 

animal congojoxo. Assí sientes la pena de tu amo Calisto, que parece que tú eres él y él tú, y que los 

tormentos son en un mismo sujeto. Pues cree que yo no vine acá por dexar este pleyto indeciso o 

morir[é] en la demanda. 

CALISTO. ¡O notable muger! ¡O bienes mundanos indignos de ser poseýdos de tan alto coraçón! ¡O 

fiel y verdadero Sempronio! ¿Has visto, mi Pármeno?  ¿Oýste? ¿Tengo razón? ¿Qué me dizes, rincón 

de mi secreto y consejo y alma mía? 

PÁRMENO.  Protestando mi innocencia en la primera sospecha y cumpliendo con la fidelidad, porque 

te me concediste, hablaré. Óyeme, y el afecto no te ensorde ni la esperança del deleyte te ciegue. 

Tiémplate e no te apresures; que muchos con codicia de dar en el fiel, yerran el blanco. Aunque soy 

moço, cosas he visto asaz, y el seso ybla vista de las muchas cosas demuestran la experiencia. De verte 

o de oýrte descender por la escalera, parlan lo que éstos fingidamente han dicho, en cuyas falsas 

palabras pones el fin de tu deseo. (LC:265-266) 

 

4.1.5 El deseo del galardón 

La crítica considera que el amor por el que se ve afectado Calisto no es el amor puro 

característico del amor cortés (amor hereos), sino que se trata únicamente de deseo físico, 

sexual. En los propios diálogos y conversaciones se adivina la verdadera intención de Calisto 

hacia Melibea. Así, mientras que el clásico enamorado cortés asume que en su idealización 

platónica el galardón de la dama es casi inalcanzable, Calisto pretende obtener ese galardón, 

desde el primer momento, en forma de entrega sexual por parte de Melibea: 



30 
 

SEMPRONIO. […] Ella es imperfeta, por el qual defeto desea y apetece a ti y a otro menor que tú. ¿No 

has leýdo el filósofo do dice “Assí como la materia apetece a la forma, así la mujer al varón?” 

CALISTO. ¡Oh triste!; y ¿quándo veré yo esso entre mí y Melibea?” (LC:247-248) 

 

Devlin (1971) observa que Calisto acude a la Iglesia con el objetivo de pedir que 

Celestina tenga suerte con Melibea y así poder realizar su deseo pecaminoso:  

CALISTO:   Agora lo creo, que tañen a missa. Daca mis ropas; yré a la Madalena. Rogaré a  Dios 

aderece a Celestina y ponga en coraçón a Melibea mi remedio o dé fin en breve a mis tristes días. 

(LC:409) 

 

Para Martin (2001), el deseo de Calisto es cada vez más grosero. Las palabras de 

Calisto no son sinceras en ningún momento y disfraza su deseo físico con retórica excesiva: 

CALISTO. ¡O angélica imagen!¡O preciosa perla ante quien el mundo es feo! ¡O mi señora y mi gloria! 

En mis brazos te tengo y no lo creo! Mora en mi persona tanta turbación de plazer, que me haze no 

sentir todo el gozo que poseo” (LC: 514) 

 

Lo que Calisto siente no es el amor hereos sino, en palabras de Amasuno (2000), 

“agudizada lujuria”. Sin embargo, en el momento en que éste consigue lo que deseaba 

(satisfacer su deseo sexual con Melibea), parece perder interés en ella, según observa Iglesias 

(Iglesias: 98). En cambio Russell, en su Introducción a la edición que utilizamos (LC: 80), 

observa que, tras perder momentáneamente el interés sexual y recuperar la cordura, pronto 

reaparece este deseo, que acaba venciendo.  

4.1.6 El amor hereos 

Como se ha visto anteriormente, la idea del amor hereos aparece parodiada en la 

figura de Calisto. El amor hereos es la enfermedad de amor, que estaba descrita en los 

manuales de Medicina de la época, por la cual el enamorado enloquecía y enfermaba de 

amor. Valenzuela (2011) señala, entre los síntomas de Calisto, los siguientes: “encerrarse a 

cantar y llorar o pedirle a Sempronio que “tañ[a] y cant[e] la más triste canción que sepa[s], 



31 
 

buscar la oscuridad, dormir durante el día y velar toda la noche, olvidarse del mundo”
2
. En 

este sentido, Calisto sí parece presentar los síntomas asociados al amor hereos. Sin embargo, 

sus posteriores conductas dejan ver que lo que se esconde en realidad detrás de su 

sufrimiento, es mero deseo sexual. Es en ese sentido donde se observa la parodia del amor 

hereos.  

Para Lacarra (1989), Calisto es ridículo y mal amante. Pretende “disfrazar su lujuria 

con una retórica cortesana mal aprendida”, como se ha visto en ejemplos anteriores. Además, 

la autora hace referencia a la convicción interna de Calisto de que su historia con Melibea va 

a ser exitosa tras la entrevista. Este hecho contradice los sentimientos del perfecto enamorado 

cortés, quien asumía la imposibilidad de culminar su historia con su enamorada.  

4.1.7 La muerte de Calisto 

Iglesias señala que las muertes de Calisto y Melibea son paródicas porque no son 

trágicas y heroicas como las de los personajes de las novelas sentimentales: “La  muerte de 

Calisto es una parodia pues las circunstancias de su muerte no son trágicas sino anti heroicas 

y hasta cómicas” (Iglesias: 2009) 

Russell e Iglesias reflejan como paródicos el hecho de que Centurio, el matón 

contratado por las criadas, no tiene intención de matar a Calisto y va poniendo excusas a las 

criadas: 

AREÚSA.  Hermana, no seamos nosotras lastimeras. Haga lo que quisiere, mátele como se le antojare. 

Llore Melibea como tú has hecho. Dexémosle. Centurio, da buena cuenta de lo encomendado. De 

qualquier muerte holgaremos. Mira que no se escape sin alguna paga de su yerro. 

CENTURIO. Perdónele Dios, si por pies no se me va. Muy alegre quedo, señora mía, que se ha 

ofrecido caso, aunque pequeño, en que conozcas lo que yo sé hazer por tu amor.(LC:569) 

                                                           
2
 http://www.lehman.cuny.edu/ciberletras/v25/valenzuela.html 



32 
 

- 

CENTURIO. (Solo)[...]Quiero ennbiar a llamar a Traso el coxo y a sus dos compañeros, y dezirles que, 

porque yo estoy ocupado esta noche en otro negocio, vaya a dar un repiquete de broquel a manera de 

levada para oxear unos garçones, que me fue encomendado, que todo esto es passos seguros, y donde 

no conseguirán ningún daño, más de fazerlos huyr y bolverse a dormir.(LC:570-571) 

Tanto Lacarra (1989) como Iglesias (2009) consideran que la muerte accidental de 

Calisto por la escalera es el único momento en el que éste intenta mostrar valentía para salvar 

a los criados. Resulta paródico porque los criados no estaban en peligro: 

CALISTO.  Déxame, por Dios, señora, que puesta está el escala. 

MELIBEA.  ¡O desdichada yo! Y ¿cómo vas tan rezio y con tanta priessa y desarmado, a meterte entre 

quien no conosces? Lucrecia, ven presto acá, que es ydo Calisto a un ruydo. Echémosle sus coraças por 

la pared, que se quedan acá. 

TRISTÁN. (Afuera) Tente, señor; no baxes, que ydos son; que no era [sino] Traso el coxo y otros 

vellacos que passavan bozeando, que se torna Sosia. Tente, tente, señor, con las manos al escala. 

CALISTO. ¡Oh, válame santa María! ¡Muerto soy! ¡Confessión!(LC: 586) 

- 

TRISTÁN.   ¡O mi señor y mi bien muerto! ¡O mi señor y nuestra honrra despeñado! ¡O triste muerte 

sin confessión! Coge, Sosia, essos sesos de essos cantos; júntalos con la cabeça del desdichado amo 

nuestro. ¡O día de aziago! ¡O arrebatado fin! (LC: 587-588) 

Por último, Iglesias señala que las muertes de los protagonistas se ven eclipsadas por las 

muertes de otros personajes secundarios y así la de Calisto no resulta ser una muerte heroica 

ni aparece ensalzada, como sí ocurre en la novela sentimental.  

4.2 La parodia en Melibea, la dama 

4.2.1 Características físicas y de personalidad 

Según la mayoría de investigadores, Melibea no estaría considerada como figura 

paródica o al menos no tan paródica como la de Calisto. 



33 
 

Uno de los rasgos básicos de una dama cortés es su gran belleza física, pero también 

sus rasgos de personalidad. Martin señala que en el amor cortés “los hombres se acercan a las 

damas alabándolas primero por su belleza, pero en la misma medida por su sabiduría, 

prudencia o virtud” (Martin: 481). En La Celestina, a Calisto no le atrae la personalidad de 

Melibea, sino únicamente su belleza. En el siguiente ejemplo además puede observarse la 

burla del criado Sempronio hacia los rasgos físicos de ésta. Martin señala que la descripción 

que Calisto hace de Melibea parece aprendida de los manuales del enamorado cortés: 

 

CALISTO. Comienço por los cabellos. ¿Vees tú las madexas del oro delgado que hilan en Arabia? Más 

lindos son y no resplandecen menos. Su longura hasta el postrero assiento de sus pies; después, 

crinados y atados con la delgada cuerda, como ella se los pone, no ha más menester para convertir los 

hombres en piedras. 

SEMPRONIO. (Aparte) ¡Más en asnos! 

CALISTO. ¿Qué dizes? 

SEMPRONIO.  Dixe que essos tales no serían cerdas de asno. 

CALISTO. ¡Veed qué torpe, y qué comparación! 

SEMPRONIO.(Aparte).  ¿Tú cuerdo? 

CALISTO.  Los ojos verdes, rasgados; las pestañas, luengas; las cejas delgadas y alçadas: la nariz, 

mediana; la boca pequeña; los dientes, menudos y blancos; los labios, colorados y gros[s]ezuelos; el 

torno del rostro, poco más luengo que redondo, el pecho, alto; la redondeza y forma de las pequeñas 

tetas, ¿quién te la podrá figurar? ¡que se despereza el hombre cuando las mira!;la tez lisa, lustrosa; el 

cuerpo suyo escurece la nieve, la color mezclada, qual ella la escogió para sí. 

SEMPRONIO. (Aparte) ¡En sus trece está el necio! 

CALISTO. Las manos pequeñas en mediana manera, de dulce carne acompañadas los dedos luengos, 

las uñas en ellas largas y coloradas, que parescen rubíes entre perlas. Aquella proporción, que ver yo no 

pude, sin duda, por el bulto de fuera, juzgo incomparablemente ser mejor que la que Paris juzgó entre 

las tres deesas. 

SEMPRONIO. ¿Has dicho? 

CALISTO.  Quan brevemente pude. (LC: 246-247) 

Tanto Devlin (1971) como Iglesias (2009) señalan la forma irrespetuosa de las criadas 

Elicia y Areúsa de referirse a los rasgos físicos de Melibea, haciendo que su belleza quede 

ridiculizada. En la novela sentimental, esto sería impensable:  



34 
 

AREUSA: Las riquezas las hazen a éstas hermosas y ser alabadas, que no las gracias de su cuerpo.Que, 

assí goze de mí, unas tetas tiene, para ser donzella, como si tres vezes hoviesse parido; no parecen sino 

dos grandes calabaças. El vientre, no se le [he] visto, pero, juzgando por lo otro, creo que lo tiene tan 

floxo como vieja de cincuenta años. No sé qué se ha visto Calisto, por qué dexa de amar a otras que 

más ligeramente podría haver y con quien más él holgasse, sino que el gusto dañado muchas vezes 

juzga por dulce lo amargo. (LC: 422) 

 

 

Tanto Martin (2001) como Severin (2000) no consideran que exista parodia en la figura de 

Melibea. Indican que sus rasgos de personalidad sí corresponden con los de la dama cortés, 

ya que ésta se muestra compasiva: 

MELIBEA.  Tanto afirmas tu ignorancia que me hazes creerlo que puede ser. Quiero, pues, en tu 

dubdosa desculpa tener la sentencia en peso y no disponer de tu demanda al sabor de ligera 

interpretación. No tengas en mucho ni te maravilles de mi passado sentimiento, porque concurrieron 

dos cosas en tu habla, que qualquiera dellas era bastante para me sacar de seso: nombrarme esse tu 

caballero, que conmigo se atrevió a hablar, y también pedirme palabra sin más causa. Que no se podía 

sospechar sino daño para mi honra. Pero, pues todo viene de buena parte, de lo passado aya perdón; que 

en alguna manera es aliviado mi coraçón viendo que es obra pía y santa sanar los passionados y 

enfermos.(LC:334) 

 

Para Martin, Melibea sí que se muestra demasiado sincera e ingenua cuando una dama 

cortés debe demostrar discreción:  

MELIBEA. ¡ Por Dios, sin más dilatar me digas quién es esse doliente que de mal tan perplexo se 

siente, que su passión y remedio salen de una mesma fuente.(LC:328) 

 

Lacarra (1989) considera a Melibea una dama coqueta y apasionada, conocedora del 

lenguaje cortés pero cuyas reglas no sigue. Esto puede observarse en su impaciencia, 

sarcasmo y furia, modales que no son ejemplo de cortesía. Esa impaciencia e indiscreción, 

señala la autora que se muestran cuando ésta habla con Celestina. En el ejemplo siguiente se 

observa que Melibea no trata de detener las provocaciones de Celestina, sino que la anima a 

seguir contándole sobre lo que trama:  



35 
 

MELIBEA: Vieja honrrada, no te entiendo, si más no declaras tu demanda. Por una parte me alteras y 

provocas a enojo; por otra me mueves a compasión.[…] Assí que no cesses tu petición por empacho ni 

por temor (LC: 326) 

A continuación, se observa la furia de Melibea cuando Celestina nombra a Calisto. 

Sin embargo, después le pide a la vieja que continúe hablando, lo que muestra la impaciencia 

de la dama: 

CELESTINA. Bien ternás, señora, noticia en esta cibdad de un caballero mancebo, gentilhombre de 

clara sangre, que llaman Calisto… 

MELIBEA. ¡Ya, ya, ya! Buena vieja, no me digas más; no pases adelante. ¿Ésse es el doliente por 

quien has fecho tantas premissas en tu demanda?, ¿por quien has venido a buscar la muerte para ti, por 

quien has dado tan d[a]ñosos passos, desvergonçada barvuda? ¿Qué siente esse perdido, que con tanta 

passión vienes? ¡De locura será su mal! ¿Qué te parece? Si me fallaras sin sospecha desse loco, ¡con 

qué palabras me entravas? No se dize en vano que el más empecible miembro del mal hombre o muger 

es la lengua. ¡Quemada seas, alcahueta, falsa, hechicera, enemiga de onestad, causadora de secretos 

yerros! ¡Jesú, Jesú! ¡Quítamela, Lucrecia, de delante, que me fino, que no me ha dejado gota de sangre 

en el cuerpo! Bien se lo merece, esto y más, quien a estas tales da oýdos. Por cierto, si no mirasse a mi 

honestidad, y por no publicar su osadía desse atrevido, yo te fiziera, malvada, que tu razón y vida 

acabaran en un tiempo. (LC:328-329) 

Sosa Velasco (2003) observa parodia en el hecho de que Melibea contradice en 

ocasiones sus modales de dama cortés, alternando entre el comportamiento discreto esperable 

y muestras explícitas de su deseo. Para Russell (1991) la parodia comienza desde el momento 

en que Melibea se enamora. En el apartado de la superioridad de la dama profundizo sobre 

este aspecto. 

4.2.2 La nobleza  

Al comienzo de la obra aparecen referencias a la posible nobleza de Melibea: 

Fue preso en el amor de Melibea, muger moza, muy generosa, de alta y sereníssima sangre, sublimad[a] 

en próspero estado, una sola heredera a su padre Pleberio, y de su madre Alisa muy amada (LC: 223) 



36 
 

Sin embargo, Lacarra y Cacho (2012) señalan que “la confesión final de Pleberio lo 

aproxima a la imagen de un gran mercader o del comerciante rico”(LC:605), por lo que 

Melibea no pertenecería a la nobleza, sino que sería hija de un burgués: 

PLEBERIO:¡O duro coraón de padre! ¿Cómo no te quiebras de dolor, que ya quedas sin tu amada 

heredera? ¿Para quién edifiqué torres? ¿Para quién adquirí honrras? ¿Para quién planté árboles? ¿Para 

quién fabriqué navíos? ¡O tierra dura!, ¿cómo me sostienes? ¿Adónde hallará abrigo mi desconsolada 

vegez? ¡O fortuna variable, ministra y mayordoma de los temporales bienes!, ¿por qué no executaste tu 

cruel ira, tus mudables ondas, en aquello que a ti es subjeto? ¿Por qué no destruyste mi patrimonio? 

¿Por qué no quemaste mi morada? ¿Por qué no asolaste mis grandes heredamientos? Dexárasme 

aquella florida planta, en quien tú poder no tenías; diérasme, Fortuna flutuosa, triste la mocedad con 

vegez alegre, no pervirtieras la orden.(LC:609-610) 

4.2.3 La superioridad de la Dama 

En el amor cortés la dama se caracteriza por mostrar superioridad y distancia hacia su 

enamorado, una actitud sin compasión hacia el caballero que la pretende. En La Celestina, la 

figura de Melibea representa este rol para algunos autores, sin embargo otros consideran este 

aspecto con matices o directamente lo ven parodiado. 

Russell (1991) observa en Melibea este rasgo de superioridad y desdén hacia Calisto. 

El autor considera que, a partir del momento en que Melibea se enamora, este rasgo se diluye 

y comienza la parodia. Así, ya no es amor cortés sino puro enamoramiento, que iguala a 

ambos amantes.  

Martin (2001) advierte que, en el primer acto, Melibea se muestra cruel y descortés, 

por lo que parece seguir las normas del amor cortés: 

MELIBEA.  ¿Por grand premio tienes esto, Calisto? 

CALISTO.  Téngolo por tanto, en verdad, que si Dios me diesse en el cielo la silla sobre sus sanctos, 

no lo terníaa por tanta felicidad 

MELIBEA. Pues aun más ygual galardón te daré yo si perseveras.(LC:227) 

 



37 
 

Para Lacarra (1989), Melibea conoce las reglas corteses pero en realidad desea 

entregarse al flirteo, por tanto muestra su superioridad disfrazada. Sosa Velasco (2003) 

muestra variados ejemplos de esta superioridad fingida. En el siguiente diálogo se observa a 

una Melibea enamorada con locura: 

MELIBEA: Es tu sierva, es tu cativa, es la que más tu vida que la suya estima (LC: 513) 

A continuación se advierte cómo Melibea inicia un alegato a favor de su virginidad, para 

después acabar entregándose a Calisto: 

MELIBEA.  Guarte, señor, de dañar lo que con todos tesoros del mundo no se restaura (LC: 514) 

- 

MELIBEA. ¿No quieres que me arrime al dulce puerto a descansar de mis passados trabajos?» (LC: 

515)  

- 

MELIBEA. ¡Bástete, pues ya soy tuya, gozar de lo esterior, desto que es propio fruto de amadores; no 

me quieras robar el mayor don que la natura me ha dado! Cata que del buen pastor es propio tresquillar 

sus ovejas y ganado, pero no destruyrlo y estragarlo (LC: 515) 

 

Melibea invita a Calisto a pasar las noches con ella, haciendo que caiga una vez más 

la máscara de dama cortés: 

MELIBEA. Señor, por Dios, pues ya todo queda por ti, pues ya soy tu dueña, pues ya no puedes negar 

mi amor, no me niegues tu vista de día passando por mi puerta. De noche donde tú ordenares sea tu 

venida por este secreto lugar, a la mesma hora.(LC:518) 

Tras la consumación del acto sexual y tras reconocer el “breve deleite”, Melibea 

muestra un “supuesto” sentimiento de culpa y de remordimiento. De nuevo se observa una 

frialdad fingida, ya que ésta deseaba el goce tanto como Calisto: 

MELIBEA. (Aparte.Adentro) ¡O mi vida y mi señor! ¿Cómo has quesido que pierda el nombre y 

corona de virgen por tan breve deleyte? ¡O pecadora de [ti], mi madre, si de tal cosa fueses sabidora, 

cómo tomarías de grado tu muerte y me la darías a mí por fuerça! ¡Cómo serías cruel verdugo de tu 

propia sangre! ¡Cómo sería yo fin quexosa de tus días! ¡O mi padre honrrado, cómo he dañado tu fama 



38 
 

y dado causa y lugar a quebrantar tu casa! ¡O traydora de mí! ¿Cómo no miré primero el gran yerro que  

seguía de tu entrada, el gran peligro que esperaba? (LC: 516) 

 

4.3 La parodia del amor cortés 

4.3.1 El amor que ennoblece 

El amor cortés potencia en el amante virtudes al amar a la dama. Sin embargo, en La 

Celestina, Calisto presenta una serie de rasgos que parodian el ennoblecimiento causado por 

el amor. Iglesias apunta que el amor de Calisto a Melibea no lo ennoblece: “a pesar del 

lenguaje cortés que utiliza para manifestar lo que siente, rápidamente cambia el tono y se 

expresa de forma violenta y vulgar” (Iglesias: 91): 

MELIBEA. (…) ¿Cómo mandas a mi lengua hablar y no a tus manos que estén quedas? (…) Dexa estar 

mis ropas en su lugar, y si quieres ver si es el hábito de encima de seda o de paño ¿para qué me tocas en 

la camisa?, pues cierto es de lienço. Holguemos y burlemos de otros mil modos que yo te mostraré; no 

me destroces ni maltrates como sueles. ¿Qué provecho te trae dañar mis vestiduras? 

CALISTO. Señora, el que quiere comer el ave, quita primero las plumas. 

LUCRECIA. (Mala landre me mate si más lo escucho; ¿vida es esta? Que me esté yo deshaziendo de 

dentera y ella esquivándose por que la rueguen. Ya, ya, apaziguado es el ruydo; no ovieron menester 

despartidores; pero también me lo haría yo si estos necios de sus criados me fablassen entre día, pero 

esperan que los tengo que yr a buscar). (LC: 323-324) 

Además de su lenguaje vulgar, Calisto además presenta otros rasgos que parodian el 

ennoblecimiento: es arrogante, egoísta, impaciente, imprudente, hereje e incluso muestra su 

superioridad por amar a Melibea.  

El hecho de que Sempronio, siendo de nivel social inferior, también ame a Melibea 

contribuye asimismo a este tono paródico, como destaca Iglesias (2009).  

Calisto es el personaje principal que aglutina la parodia del ennoblecimiento del amor, 

aunque Melibea, según autores como Lacarra (1989), presenta estos mismos rasgos. 



39 
 

Asimismo, la actitud de los criados también contribuye a esta degradación del sentimiento 

amoroso cortés. 

4.3.2 El amor como servicio-vasallaje 

Iglesias (2009) analiza el paralelismo entre la relación de Calisto y Melibea con una 

relación de vasallaje. La autora considera que la verdadera sierva es Melibea, pues Calisto 

actúa según su deseo y voluntad. De este modo, la relación clásica de amor cortés 

(enamorado como siervo y dama como señora) aparece invertida. Calisto en realidad no 

pretendería servir a Melibea, tiene muy poca humildad y solo busca conseguir su propio 

gozo. Melibea, en cambio, es la que consiente a Calisto a pesar de sus impertinencias y su 

comportamiento descortés. Calisto no agasaja a Melibea con regalos, ni le escribe cartas ni 

poemas, a pesar de los consejos de Pármeno: 

 PÁRMENO. Digo, señor, que irían mejor empleadas tus franquezas en presentes y servicios a Melibea, 

que no en dar dineros a aquella que yo me conozco, y lo que peor es, hacerte su cativo (LC: 88) 

Sin embargo, Russell (1991) indica que Calisto está completamente desprovisto de 

paciencia, rasgo esencial en un siervo cortés. El servicio requiere de constancia en el tiempo 

y Calisto, desde el primer momento, actúa de forma impulsiva y brusca.  

4.3.3 El amor como culto 

En el amor cortés el amor es considerado casi una religión a la que el enamorado rinde 

culto. Así, la amada se equipara con la figura de Dios y el amante es su siervo. En La 

Celestina, Calisto se declara fiel seguidor de la religión de amor que siente hacia Melibea, 

llegando a declararse “melibeo”: 

 SEMPRONIO. ¿Tú no eres christiano? 

CALISTO. Yo melibeo soy y a Melibea adoro y en Melibea creo y a Melibea amo (LC: 235) 



40 
 

Sin embargo, la parodia reside en el hecho de que éste, en realidad, no demuestra un 

culto sincero. La crítica ha observado distintos elementos paródicos en la consideración del 

amor como culto. 

Para Devlin (1971), Calisto alaba la belleza de Melibea pero esta declaración está 

teñida de blasfemia. 

En opinión de Martin (2001), la veneración a Melibea es poco sincera a pesar de sus 

palabras, puesto que Calisto debería obedecer todo lo que dice su amada y sin embargo 

desobedece. 

Por su parte, tanto Russel (1991) como Iglesias (2009) indican que la divinización es 

parodiada al ponerla en manos de una alcahueta. Iglesias además observa que Calisto solo 

tiene intención de acudir a la iglesia para pedir la consumación de su amor con Melibea: 

CALISTO: Agora lo creo, que tañen a misa. Daca mis ropas. Iré a la Madalena; rogaré a Dios aderece a 

Celestina y ponga en corazón a Melibea mi remedio o de fin en breve a mis tristes días. (LC:409) 

 

4.3.4 El comportamiento de los criados 

Los criados de Calisto y de Melibea son elementos de parodia en dos sentidos. Por un 

lado, como cómplices y consejeros de la historia de amor entre sus amos y, por otro, como 

enamorados mismos de sus amadas en una relación paralela a la de sus amos. En el amor 

cortés el enamorado nunca confiesa su amor, mientras que en La Celestina, Calisto lo revela 

a sus criados, personas que no demuestran ninguna confianza. Además, el amor cortés 

únicamente se da entre nobles y aquí los criados y sus amadas imitan la relación de sus amos, 

siendo éstos personajes de baja condición social.  



41 
 

Devlin (1971) y Severin (2000) hacen referencia a la burla de sus amos por parte de 

los criados. Así, se observa que los criados se mofan de Calisto tanto en los apartes como en 

sus comentarios. También las criadas de Melibea se burlan de ella: 

SEMPRONIO. (Aparte) No me engaño yo, que loco este mi amo. 

CALISTO. ¿Qué estás murmurando, Sempronio? 

SEMPRONIO. No digo nada (LC: 233) 

- 

 

ELICEA:[…]Aquella hermosura por una moneda se compra de la tienda. Por cierto, que conozco yo en 

la calle donde ella vive quatro donzellas en quién Dios más repartió su gracia que no en Melibea, que si 

algo tiene de hermosura es por buenos atavíos que trae.(LC:421) 

Severin (2000), Iglesias (2009) y Amasuno (2000) afirman que Sempronio también 

ama a Melibea: 

 SEMPRONIO: Pues dime lo que pasó con aquilla gentil dozella; dime alguna palabra de su boca ; que 

por Dios, así perno por sabella como a mi amo penaría. 

CELESTINA:¡ Calla loco, alterásete  la complessión! Yo lo veo en ti que querrías más estar al sabor 

que al olor de este negocio. 

- 

 SEMPRONIO: Tía, señora,a todos nos sabe bien, comiendo y hablando; porque después no havrá 

tiempo para entender en los amores deste perdido de nuestro amo y de aquella graciosa y gentil 

Melibea (LC:420) 

En cuanto al paralelismo en la relación amorosa de los amos y la de los criados con 

sus amadas, Devlin (1971) indica que las relaciones de Pármeno y Areúsa están al mismo 

nivel que las de Calisto. Lacarra (1989) indica que Sempronio utiliza el lenguaje cortesano 

para dirigirse a su amada Elicia. Martin (2001) encuentra un paralelismo entre el mal de amor 

de Melibea y el de Areúsa y destaca el hecho de que Celestina medie también en los amores 

entre criados. Severin (2000) muestra también este paralelismo a través de las albadas que 

cita Deyermond. 

 PÁRMENO: ¿Amanece o qué es esto, que tanta claridad está en está en esta cámara? 



42 
 

AREÚSA: ¿Qué amanescer? Duerme, señor, que aun agora nos acostamos. No he yo pegado bien los 

ojos, ¿ya avía ser de día? 

- 

CALISTO: Ya quiere amanecer, ¿qué es esto? No [me] pareçe que ha una hora que estamos aquí y da 

el relox las tres.  

4.3.5 El matrimonio 

El matrimonio en la literatura cortés no se llega a efectuar entre los amantes. En La 

Celestina, Calisto y Melibea no contraen matrimonio, solo disfrutan del amor. Sin embargo, 

los padres de Melibea sí mencionan la idea de buscarle esposo a Melibea, aunque no permiten 

que ésta lo elija libremente. Así, mientras en el amor cortés el matrimonio se ve impedido por 

una firme oposición familiar, en La Celestina no se da esta oposición. 

En este sentido, el investigador Russell expone que: 

La idea del matrimonio como solución a los problemas de los amantes cortesanos 

estaba totalmente excluida. Puesto que era principio de derecho que la mujer casada 

pasaba a estar bajo el dominio legal del marido, resultaba imposible mantener, 

después del matrimonio, la doctrina del vasallaje del hombre con la mujer que era la 

base del amor cortés. […] El autor de una parodia del amor cortés, pues, no tenía 

razón alguna para justificar el desinterés de los amantes celestinescos en una solución 

matrimonial. (Russell:58) 

Iglesias comenta que “este tema está expresado en tono irónico [...] Los amantes no 

quieren casarse a la vez que los padres comienzan a desesperarse por casar a su hija” 

(Iglesias: 96)  

A continuación se observa cómo Pleberio y Alisa, los padres de Melibea, hablan de 

casar a su hija con un pretendiente que ellos mismos escojan: 



43 
 

PLEBERIO. Pues, ¿qué te parece, señora muger? ¿Devemos hablarlo a nuestra hija, devemos darle 

parte de tantos como me la piden, para que de su voluntad venga, para que diga quál le agrada? Pues en 

esto las leyes dan libertad a los hombres y mujeres, aunque estén so el paterno poder, para elegir. 

(LC:550) 

4.4 Otros elementos 

4.4.1 La intermediaria 

En el amor cortés, las figuras intermediarias tienen una reputación de Dios del amor, o 

de figuras de confianza. No obstante, la Celestina como la define Lacarra es una “vieja 

barbuda, hechicera, astuta, sagaz en cuanto maldades” (Lacarra:47). El hecho de que esta 

figura, una alcahueta de baja condición social, sea la intermediaria entre el amor de Calisto y 

Melibea, degrada y parodia esta forma de amor. Celestina no es discreta y utiliza la 

hechicería para conseguir un beneficio económico.  

El siguiente diálogo se observa a Pármeno hablando de Celestina de manera 

degradante: 

PÁRMENO. Si pasa por los perros, aquello suena su ladrido; si está cerca las aves, otra cosa no cantan; 

si cerca los ganados, balando lo pregonan; si cerca las bestias, rebuznando dicen “¡puta vieja!”. Las 

ranas de los charcos otra cosa no suelen mentar. Si va entre los herreros, aquello dizen sus martillos. 

Carpinteros y armeros, herradores, caldereros, arcadores, todo oficio de instrumento forma en el ayre su 

nombre. Cantanla los carpinteros, péynanla los peinadores, [texenla los] texedores; labradores en las 

huertas, en las aradas, en las viñas, en las segadas con ella passan el afán cotidiano. Al perder en los 

tableros, luego suenan sus loores. Todas cosas que son fazen, adoquiera que ella está, el tal nombre 

representa[n]. ¡O qué comedor de huevos asados era su marido! ¿Qué quieres más? Sino [que] si una 

piedra topa con otra luego suena “¡puta vieja!”. (LC: 256) 

Iglesias (2009) señala que Celestina es cobarde y solicita ayuda al diablo para que su 

plan salga bien: 

CELESTINA. Yo, Celestina, tu más conocida cliéntula, te conjuro por la virtud y fuerça destas 

vermejas letras; por la sangre de aquella noturna ave con que están escriptas; por la gravedad de 



44 
 

aquestos nombres y signos que en este papel se contienen, por la áspera ponçoña de las bívoras de que 

este azeyte fue fecho, con el qual unto este hilado: vengas sin tardança a obesdecer mi voluntad 

(LC:308-309) 

4.4.2 La magia 

La magia tiene una importante presencia en la literatura de amor cortés ya que, como 

indica Matamoro (2014), este amor está provocado por la intervención de elementos mágicos, 

resultando ser un enamoramiento involuntario. El componente mágico en La Celestina está 

principalmente representado en la philocaptio, el cordón hechizado que Celestina entrega a 

Melibea. La posición de la crítica respecto al peso de la magia en esta obra se polariza en dos 

vertientes. Por un lado, se encuentran los autores que consideran la magia como elemento 

esencial en la obra y, por otro, están quienes la entienden como un aspecto de menor 

relevancia. 

Como expone Cebollada (2014): 

La crítica ha adoptado dos posiciones completamente antitéticas con respecto al tema de la 

magia en La Celestina: por un lado, una serie de críticos se decantan por defender a capa y 

espada que la magia es tema integral en La Celestina. Entre estos, encabezados por Peter. E 

Russell, encontramos a Vian Herrero, Botta, Deyermond, Mac. E Barrick, Armijo o Sevilla. 

Por otro lado, investigadores liderados por María Rosa Lida Malkiel, como Menéndez Pelayo, 

Américo Castro o Garrosa Resina defienden la posibilidad de que el papel que ocupa la magia 

en la obra sea secundario. 

Cebollada se decanta por la segunda opción, basándose en la carta de Rojas dirigida a 

un amigo anónimo que aparece al comienzo de la obra en la que éste hace alusión a una falsa 

magia: 

Vi no sólo ser dulce en su principal ystoria o fición toda junta, pero aún de algunas sus particularidades 

salían delectables fontezicas de filosophía; de otr[a]s agradables donayres; de otr[a]s, avisos y consejos 

contra lisonjeros y malos sirvientes y falsas mugeres hechizeras (LC:201). 



45 
 

La misma autora además entiende que Melibea ya conocía a Calisto de antemano y, 

probablemente, ya se había fijado en él. Teniendo esto en cuenta, la magia perdería poder 

puesto que la atracción ya habría surgido previamente de manera natural: 

MELIBEA. ¿En que Calisto? (LC: 226) 

- 

MELIBEA. […][como]de ingenio de tal hombre como tú haver de salir para se perder en la virtud de 

tal mujer como yo. (LC: 228) 

 

Cebollada, citando a Elena Armijo, señala que el autor, con la magia, «buscaba 

transmitir las costumbres de su época y prevenir contra la hechicería» (Armijo: 170). La 

autora no se atreve, sin embargo, a confirmar que Rojas creyera en la hechicería y la temiera; 

de hecho, en la obra Pármeno habla de la hechicería de Celestina y considera que todo es 

fingido: 

PÁRMENO. Venían a ella muchos hombres y mugeres, y a unos demandava el pan do mordían, a otros 

de su ropa, a otros, de sus cabellos; a otros, pintava en la palma letras con açafrán; a otros con 

bermellón; a otros dava unos coraçones de cera llenos de agujas quebradas, y otras cosas en barro y en 

plomo hechas, muy espantables al ver. Pintaba figuras, dezía palabras en tierra. ¿Quién te podrá dezir 

lo que esta vieja fazía? Y todo era burla y mentira. (LC: 262-263) 

 

No obstante, Cebollada señala que “el proceso que Celestina lleva a cabo para 

conseguir que Melibea se enamore de Calisto tiene grandes repercusiones en la salud de 

Melibea, a quien convierte en víctima del hereos” (Cebollada:24). Podría considerarse que 

esto está causado más por la labia y la palabrería de Celestina que por la magia. A 

continuación se observa cómo Melibea sufre de la enfermedad del amor: 

MELIBEA. Madre mía, que me comen este coraçón serpientes dentro de mi cuerpo. (LC: 441) 

- 

 



46 
 

MELIBEA. Mi mal es de coraçón, la ysquierda teta es su aposentamiento; tiende sus rayos a todas 

partes [...] túrbame la cara, quítame el comer, no puedo dormir, ningún género de risa querría ver (LC: 

443-444) 

Cebollada (2014) concluye que no se puede afirmar con seguridad que Rojas creyera 

o no creyera en la magia, ni asegurar qué peso tiene ésta en La Celestina. Sin embargo, 

parece evidente que el autor deseaba reflejar la sociedad de su época, una sociedad en la que 

la Inquisición estaba presente y la brujería era perseguida. Por tanto, la philocaptio es un 

elemento fundamental en la trama, pero eso no significa que sea la causante total del amor 

entre Calisto y Melibea.  

4.4.3 El lugar del amor 

En la literatura medieval, existe un espacio reservado para el amor de los amantes, el 

denominado locus amoenus o “lugar ameno”.  Estébanez Calderón, en su Diccionario de 

términos literarios, define de la siguiente manera el locus amoenus: 

El  “lugar ameno” es uno de los tópicos heredados de la literatura clásica, 

especialmente cultivado en la medieval y renacentista y que, en diversas formas, ha 

estado presente en la literatura posterior. Se trata de un bello y umbrío paraje en el que 

no pueden faltar, como elementos esenciales, uno o varios árboles, un prado y una 

fuente o arroyo, a los que pueden unirse el canto de las aves, la brisa refrescante del 

verano y la presencia de flores, regalando los sentidos con su perfume y diversificado 

cromatismo […]. En la Edad Media abundan descripciones de este tipo, en las que se 

insertan nuevos elementos: los frutos de los árboles, las abejas con su miel, la vid y el 

vino, etc. Por otra parte, se adopta, en algunos casos, el tópico del “locus amoenus” en 

la descripción del bíblico paraíso terrenal.  

En La Celestina, este locus amoenus aparece representado en la huerta de Melibea. Es 

allí donde Calisto conoce a Melibea cuando entra por primera vez persiguiendo a un halcón, 



47 
 

donde posteriormente irá a visitarla, donde los amantes consuman el acto sexual y, 

finalmente, donde ocurren las trágicas muertes. Por tanto, la huerta de Melibea es uno de los 

espacios esenciales de la obra, que comienza ajustándose a la definición de locus amoenus, 

para después degradarse debido al acto sexual y a las muertes que en ella tienen lugar.  

Tomando la definición de la Real Academia Española de la Lengua, se entiende por 

‘huerta’:“Terreno de mayor extensión que el huerto, destinado al cultivo de legumbres y árbol

es frutales.” Basándonos en esta definición de la RAE, una huerta no es un lugar 

especialmente idílico para el amor, no es aquel jardín, lugar remoto y exuberante propicio 

para un locus amoenus.  En este sentido, puede existir cierta parodia, ya que la huerta de 

Melibea se encuentra cerca de las tenerías, donde ejercen Celestina y las prostitutas. Algunos 

autores, como el propio Russell (1991) consideran que el huerto de Melibea se encontraba 

justo en este lugar.  

Sosa Velasco (2003) se fija en los muros que rodean y protegen la huerta como 

símbolo de la ascensión de Calisto para lograr la intimidad deseada con su amada: 

Si el huerto se había presentado hasta entonces como un lugar cerrado, amurallado e 

inaccesible, el de Melibea consigue ser profanado por la presencia de Calisto, que 

trepa por sus paredes para entrar en él, y viola la intimidad y privacidad que sus muros 

en principio protegen. Si el hecho de que sea un lugar cerrado es precisamente para 

guardar y preservar tanto la riqueza y la belleza presentes allí como la vida de quienes 

lo habitan, desde personas hasta flores y frutos, Calisto logra vencer el obstáculo para 

hacerse con lo supuestamente inalcanzable y hermoso que hay en el huerto: Melibea. 

(133) 

Este hecho puede relacionarse con la posterior caída de la escalera de Calisto, lo que 

simbolizaría el fracaso final de su intento por conquistar a Melibea. En última instancia, en 



48 
 

esta suerte de locus amoenus acaba ocurriendo la tragedia. Calisto cae y Melibea se suicida 

lanzándose desde la torre. Todo el ascenso desarrollado a lo largo de la obra acaba resultando 

en una estrepitosa y trágica caída.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

5. Conclusión 

Las conclusiones del análisis llevado a cabo en este trabajo se presentan a continuación 

divididas en tres apartados: sobre las consideraciones de la crítica, sobre el concepto de amor 

cortés y sobre la parodia del amor cortés en La Celestina según mi opinión personal.  

5.1  La opinión de la crítica 

La crítica se centra principalmente en el análisis de las figuras de Calisto y Melibea. En 

menor medida, se analizan otros personajes de su entorno como los criados, Celestina o los 

padres de Melibea. En cuanto a Melibea, no todos los autores la consideran un personaje 

paródico. Además existe una parte de la crítica
3
 (como Aguirre, Ottis entre otros) que 

tampoco considera paródico a Calisto.  

Existe diversidad de opiniones en cuanto a la extensión de la parodia en la obra. Para 

algunos autores (Severin, Russell) la parodia se extiende únicamente hasta el momento en 

que Calisto logra la unión sexual con Melibea. Para otros (Lacarra, Iglesias), la parodia se 

extiende de principio a fin de la obra.  

También existe diversidad de opiniones de la crítica con respecto al propósito de la obra. 

Están los que defienden que Rojas pretendía introducir un componente moralizante y los que 

no advierten este propósito moral. Para estos últimos, la obra presenta meramente una 

función de entretenimiento y diversión, así como de crítica literaria a la novela sentimental. 

Por último, otros autores contemplan todos los propósitos citados.  

Los autores consultados analizan la parodia en diferentes componentes concretos de la 

obra: la declaración de amor inicial, la muerte, el comportamiento de los amantes, el deseo 

sexual, la actitud de los criados y de los padres de Melibea, el ambiente y el lenguaje. Así, no 

                                                           
3
 Como bien resume Yolanda Iglesias en su obra panorámica de 2009. 



50 
 

todos los autores presentan opiniones unánimes sobre la naturaleza de la parodia en estos 

componentes.  

La primera declaración de Calisto a Melibea fue considerada paródica por primera vez 

por Deyermond y el resto de autores coinciden con él. Según la crítica, se trata de una 

declaración que viola todas las normas del perfecto amor cortés. Respecto a la muerte, 

algunos autores como Lacarra, Iglesias o Sosa Velasco observan en ésta un elemento 

paródico mientras que otros no lo advierten. El comportamiento de los amantes es paródico 

para algunos autores, pero sin embargo esta idea es puesta en cuestión por otros, que no ven a 

Melibea como un personaje azotado por la parodia (sería una buena dama cortés). Las 

personas de las que los amantes se rodean presentan una mala reputación y los autores que 

analizan estas figuras coinciden en ello. El ambiente de la historia aparece parodiado en el 

sentido de que se contrapone al ambiente idílico propio de la novela sentimental. La crítica 

considera que el ambiente reflejado por Rojas (sociedad de prostitutas, criados egoístas…) es 

un ambiente muy cotidiano y por ello resulta más cercano al lector de la época. En cuanto al 

lenguaje, prácticamente toda la crítica coincide en el hecho de considerarlo paródico debido a 

la peculiar mezcla entre lenguaje cortés y vulgar, y a la artificiosidad del lenguaje cortés en 

boca de los enamorados.  

La Celestina constituye por sí misma una nueva forma literaria. Crítica con la novela 

sentimental anterior, puede considerarse como molde genérico, entre la novela y la comedia 

humanística, de transición entre la Edad Media y el Renacimiento. Han hablado de ello 

autores como Sosa Velasco, Iglesias y Valenzuela. 

5.2 El concepto de “amor cortés” 

Puede concluirse que existen opiniones con diferentes matices acerca del tratamiento del 

amor cortés en esta obra. Mientras que para algunos autores dicho concepto —original de la 



51 
 

novela sentimental— se habría trasladado con fidelidad en esta novela, otros autores 

encuentran en La Celestina una alteración del concepto inicial que lo convierte en elemento 

paródico. Así, el concepto de amor cortés resulta paródico para una parte de la crítica, pero 

no para todos los autores. 

El lenguaje cruel y despiadado es, para algunos autores (Russell), natural e inherente a la 

dama cortés; sin embargo, para otros autores (Lacarra) esta forma de expresión no es propia 

de esta figura. Así, cuando Melibea al inicio trata de manera descortés a Calisto, algunos 

autores observan fidelidad al concepto de amor cortés, pero otros observan parodia.  

Existen una serie de elementos propios del amor cortés mencionados siempre por todos 

los autores. Sin embargo, otros elementos que podrían parecer algo secundarios también han 

sido advertidos por la crítica como elementos parodiados en esta obra, como podrían ser la 

magia, el lugar y la figura del intermediario.  

La crítica observa algunas diferencias en el concepto de amor cortés presente en la 

literatura castellana frente al mismo concepto en otros países europeos.  

5.3 Valoración personal 

La parodia en La Celestina, en mi opinión, afecta a todos los personajes de la obra. 

Considero que la misma se extiende durante toda la obra y entiendo su propósito con una 

doble función crítica y de entretenimiento. A través de una historia con componente cómico y 

de diversión, el autor pretendería reflejar la realidad de la sociedad de su época. 

Observo parodia en prácticamente la totalidad de componentes que ha analizado la crítica 

y destaco, como elementos de parodia en los que la crítica no ha incidido en profundidad, la 

magia, el intermediario y el espacio del amor. Un análisis pormenorizado de estos 

componentes podría dar lugar a trabajos posteriores.  



52 
 

Me ha llamado la atención la enorme diversidad de opiniones de la crítica respecto a los 

elementos contemplados y el hecho de que no se haya llegado a una teoría unánime. No 

considero esta circunstancia un aspecto negativo, más bien al contrario. En mi opinión este 

hecho da muestra de la enorme riqueza de las obras literarias y de su amplitud de 

posibilidades de interpretación por parte de cada lector. Así, esta diversidad contribuye a 

consolidar una aproximación compleja, llena de matices y, por tanto, más real de la obra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

6. Bibliografía 

AGUIRRE, J.M. (1962) Calisto y Melibea, amantes cortesanos. Zaragoza: Almenara. 

AMASUNO, MARCELINO V. (2000), “Parodia y Patología en La Celestina: El binomio Calisto-

Sempronio”, en Actas del VIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de 

Literatura Medieval, ed. M. Freixas, S. Iriso y L. Fernández, Santander: Consejería de 

Cultura del Gobierno de Cantabria-Año Jubilar Lebaniego-Asociación Hispánica de 

Literatura Medieval, vol- 1, págs. 153-174 

BARANDA, NIEVES. (2001). La prosa y teatro medievales. Madrid: Universidad Nacional de 

Educación a Distancia. 

 

BERMÚDEZ VIVAS, ALEJANDRO. (1982). En VV.AA. Historia de la literatura española. 

Volumen I. De los inicios al renacimiento. Barcelona: Orbis, S.A, págs. 185-233. 

 

CAPELLANUS. ANDREAS. (1990), De amore. Tratado sobre el amor, ed. Inés Creixell Vidal-

Quadras, Barcelona: Sirmio. 

 

CEBOLLADA GIL, VERÓNICA. (2014). De amores y “philocapti”o: influencias entre “La 

Celestina”, el “Primaleón” y la “Tragicomedia de don Duardos”. Trabajo Fin de Grado, 

Universidad de Zaragoza. 

 

DEVLIN, JOHN. (1971). “The Celestina”: a Parody of Courtly Love. Toward a Realistic 

Interpretation of “ Tragicomedia de Calisto y Melibea”. Madrid: Anaya. 

 

DEYERMOND, ALAN D. (1999). Historia de la literatura española. La Edad Media. 18ªed.Vol 

1.Trad. Luis Alonso López. Barcelona: Ariel [traducción del original en inglés de 1971]. 

ESTÉBANEZ CALDERÓN, DEMETRIO (1996). Diccionario de términos literarios. Madrid: 

Alianza. 

GILMAN, STEPHEN, (1974). “La Celestina: Arte y estructura. Madrid: Taurus, 1974. 

IGLESIAS, YOLANDA. (2009). Una nueva mirada a la parodia de la novela sentimental en “La 

Celestina”, Madrid: Iberoamericana; Frankfurt am Main: Vervuert. 

 

LACARRA, MARÍA EUGENIA. (1989). “La parodia de la ficción sentimental en La 

Celestina”.Celestinesca 13, págs. 11-30. 

 

LACARRA, Mª J. Y CACHO BLECUA, J.M. (2012). Historia de la literatura española. vol 1. 

Entre oralidad y escritura. La Edad Media, Barcelona: Crítica. 

 

MARTIN MCCASH, JUNE HALL. (2001).”Calisto y la parodia del amante cortés”, en Estudios 

sobre la “Celestina”, trad. Isabel Morán García, ed. Santiago López Ríos. Madrid: Clásicos y 

Críticos [artículo originalmente publicado en 1972]. 

 

MATAMORO, BLAS. (2014). El amor en la literatura: de Eva a Colette: razón y locuras 

amorosas, Madrid: Fórcola Ediciones. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=497880
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=497880
https://roble.unizar.es/search~S1*spi?/aEst%7bu00E9%7dbanez+Calder%7bu00F3%7dn%2C+Demetrio/aestebanez+calderon+demetrio/-3,-1,0,B/browse


54 
 

 

PEDRAZA JIMÉNEZ, FELIPE B., Y RODRÍGUEZ CÁCERES, MILAGROS. (1984). 

Manual de literatura española. Vol. 1, Edad Media. Tafalla: Cenlit. 

PEREZ PRIEGO, MIGUEL ÁNGEL (2010), Literatura española medieval (el siglo XV). Madrid: 

Editorial Universitaria Ramón Arcés, DL. 

 

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2014). Diccionario de la Lengua Española. (23ºed).Consultado 

en http://www.rae.es/ 

RODADO RUIZ, ANA M. (2000). "Tristura conmigo va": Fundamentos de amor cortés. Cuenca 

: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Castilla-La Mancha. 

RUSSELL, PETER, (2001). Editor, Fernando de Rojas, La Celestina. Comedia o tragicomedia 

de Calisto y Melibea. 3ª ed. (revisada). Madrid: Castalia. [Primera edición:1990]. 

SALVADOR MIGUEL, NICASIO. (1982). En Historia de la literatura española. Volumen I. De 

los inicios al renacimiento. Barcelona: Orbis, S.A, págs. 234-283. 

SEVERIN, DOROTHY SHERMAN, (2000). Editora, Fernando de Rojas, La Celestina. 9ªed. Trad. 

Maria Luisa Cerrón. Notas en colaboración con Maite Cabello. Madrid: Cátedra [Primera 

edición:1987]. 

SOSA VELASCO, ALFREDO J. (2003). “El huerto de Melibea: Parodia y subversión de un topos 

medieval”, Celestinesca, vol. 27, Nº 1-2, págs 125-148. 

 

VALENZUELA, ANDREA. (2011). “’ Melibeo só’: La parodia como bisagra histórica en La 

Celestina”. CiberLetras, 25 [http://www.lehman.cuny.edu/ciberletras/v25/valenzuela.html] 

[Última visita: 22 de mayo de 2017]. 

 

VV.AA. (1982). Historia de la literatura española. Volumen I. De los inicios al 

renacimiento. Barcelona: Orbis, S.A, págs. 185-285. 

VV.AA. (2000). El jardín de Melibea : [catálogo de la exposición], Monasterio de San Juan, 

Burgos, 18 de abril - 20 de junio de 2000, Madrid: Sociedad Estatal para la Conmemoración 

de los Centenarios de Felipe II y Carlos V. 

 

http://www.rae.es/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=278
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/163595

