«2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

¢llustracion contra llustracion?
Aproximacion a los principales proyectos de cambio
social, politico y moral ilustrados

Enlightenment vs Enlightenment?
An Approach to the Main Enlightened Projects of
Social, Political and Moral Change

Autor

Javier Guerrero Pallarés

Director

Jesus Gascon Pérez

Facultad de Filosofia y Letras
2018

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Indice

RESUMEN.....ce ettt e e e s e e e nnn e 2
I [ 011 10T [FTood o] o SRS 3
2. Materialismo Y CritiCa SOCIAl........cccoveriiiiiiieiee s 8
3. NUevas Propuestas MOFAIES..........cccooiiiiiriiiieieie e 24
4. Aplicacion de l1as ideas HUSTradas ..........coceoeeriniieiine i 42
ST ©70] 0 Tod U1 o] 1= L SRRSO 60
6.  BIblOgrafia.......cccceiieiieii s 62
T AANEXO ittt b e e et re e nnn e 67



Resumen

De un tiempo a esta parte, ha surgido una nueva interpretacion sobre la llustracion,
cuyo principal valedor, Jonathan Israel, defiende su division entre dos grupos: los
radicales y los moderados. Los primeros habrian buscado la transformacién social a
través de una nueva moral basada en la razon, mientras que los segundos, baluartes de la
tradicion, habrian apoyado al statu quo. El presente trabajo estudia los principales
proyectos de cambio social, politico y moral ilustrados para, tras analizar sus diferencias
y coincidencias, evaluar la idoneidad de dicha division, todo ello sin perder de vista el

desafio politico cuyas propuestas supusieron para el Antiguo Régimen.

Palabras clave: llustracién, radicales, moderados, sociedad, politica, moral.

In recent times, a new interpretation concerning the Enlightenment has emerged,
whose main defender, Jonathan Israel, argues for its division into two groups: the
radicals and the moderates. The former would have sought social transformation
through a new morality based on reason, while the latter, bulwarks of tradition, would
have supported the status quo. This paper studies the main enlightened projects for
social, political and moral change, analyses their differences and coincidences, and
finally assesses the suitability of the already stated division, all without forgetting the

political challenge whose proposals posed to the Ancien Régime.

Keywords: Enlightenment, radicals, moderates, society, politics, moral.



1.Introduccion

Parece indudable que la llustracion, como fendmeno intelectual y cultural que
precedi6 al ciclo revolucionario liberal que acabé con el Antiguo Régimen mediante la
Revolucion de las Trece Colonias y la Revolucion francesa, ha tenido una tremenda
importancia para el desarrollo historico. Sin embargo, a pesar de la cantidad de estudios
dedicados a ella, todavia hoy no existe un consenso sobre su naturaleza o su
significacion. El origen de este debate historiografico data de 1783, cuando el tedlogo y
pedagogo Friedrich Zollner formuld una pregunta publicada en el Berlinische
Monatsschrift: ;Qué es llustracion? A pesar de la utilizacion de diferentes términos en
apariencia sinénimos —ya que en todos ellos encontramos la idea de luz— para referirse a
la llustracion (Enlightenment, Aufklarung, Lumieres, Illuminismo, Oplysning), las

visiones que se tuvieron sobre la misma fueron extremadamente variadas:

Moses Mendelssohn, el gran filésofo judio, lo consideraba la parte tedrica de la
educacion (siendo la cultura la parte «objetiva»). Para Karl Leonhard Reinhold,
que fue francmason y durante algin tiempo novicio jesuita, se trataba del proceso
mediante el cual «los hombres capaces de racionalidad se convierten en hombres
racionales». Para el jurista prusiano Ernst Ferdinand Klein, mas prosaico,
significaba libertad de prensa (a veces, en un acto de voluntarismo, quiso imaginar
gue Federico el Grande, rey de Prusia, la aprobaria). Para el te6logo radical Carl
Friedrich Bahrdt consistia en «el derecho mas importante, mas sagrado y mas

. ;. 1
invulnerable del hombre... a pensar por si mismo».

Sin embargo, esta interpretacion de la llustracion, que «se configuraba como un
problematico dilema de opciones que afectaban al plano de la ética, a la politica, por
supuesto, a la escatologia y, en general, a la filosofia»?, no ha sido recuperada hasta
hace relativamente poco tiempo. En La filosofia de la Ilustracion (1932), considerada
como la mejor sintesis de este movimiento, Ernst Cassirer rompe con esta linea de
pensamiento al dejar de lado los detalles de cada pensador y su doctrina para detenerse

en las ideas principales que conformaron la filosofia ilustrada y que determinaron su

! PAGDEN, 2015, p. 38.
2 MANTECON MOVELLAN, 2009, p. 97.



vison de la naturaleza, de la historia, de la sociedad, de la religion y del arte. El filosofo

concluye que

Si se sigue este camino se verd que la filosofia de la llustracion, que suele
presentarse todavia como una mezcolanza ecléctica de los motivos intelectuales
mas heterogéneos, esta, por el contrario, dominada por unos cuantos pensamientos

capitales que nos la presentan como un bloque firmemente articulado.’

Ademas, segun Outram, Cassirer definié el periodo como circunscrito a dos grandes
fildsofos, Leibniz y Kant, delimitando el periodo entre dos movimientos filosoficos, y por
tanto dotando a la llustracion de un componente apolitico. Sus opiniones se reprodujeron en
la otra gran sintesis posterior a la Segunda Guerra Mundial, los dos volimenes de Peter
Gay, The rise of modern paganism y The science of Freedom, innovando al integrar en su
discurso a las colonias norteamericanas de Inglaterra. La obra de Gay domind todo el
decenio de 1960, pero, posteriormente, se abrieron nuevas lineas de investigacién: por un
lado, obras como The Ibero-American Enlightenment (1971) de A. Owen Aldridge o The
Enlightenment in America (1976) de H.F. May destacaban una imagen mas completa de la
llustracion fuera de Europa, mientras que otras se interesaban por su base social, como es el
caso del estudio de Robert Darnton en The Business of Enlightenment. A publishing history
of the Encyclopédie (1987).* Esta dinamica del estudio social de la llustracion ha continuado
desde entonces con obras como EI hombre de la llustracion (1995), editado por Vovelle, en
el que cada uno de los autores participantes estudian una categoria social, del soldado al
religioso, pasando por el hombre de letras, el cientifico o el noble, o la Historia social de la
llustracion (2001) de Munck, que investiga la difusion de las ideas ilustradas entre el

publico en general.

Recientemente, sin embargo, ha surgido una nueva interpretacion de la llustracién,
cuyo mayor exponente es Israel. Alvarez Junco, en una resefia en la que analiza a este autor,

afirma que

Frente a la tendencia dominante en las Ultimas décadas a ver la llustracion como
una multitud compleja de manifestaciones sin denominador comdn, nuestro autor
intenta definirla de manera unitaria. Vuelve con ello al clasico planteamiento de

Ernst Cassirer [...]. Frente a estudios recientes que distinguian la Ilustracion

® CASSIRER, 1943, p. 13.
* OUTRAM, 2009, pp. 11-14.



francesa, alemana, norteamericana 0 escocesa, Israel solo acepta dos variantes

dentro del movimiento global: la Ilustracién moderada y la radical.’
En palabras de Israel:

Mas alla de cierto nivel, hubo y pudo haber s6lo dos Ilustraciones: por una parte,
una llustracién moderada (dos sustancias), que postulaba un equilibrio entre la
razén y la tradicion y apoyaba ampliamente el statu quo; por otra, una llustracion
radical (una sustancia) que fundia cuerpo y mente en uno, reducia Dios y la
naturaleza a la misma cosa, excluia todos los milagros y espiritus separados de los
cuerpos, invocaba la razén como Unica guia de la vida humana y arrojaba la

tradicion por la borda.®

De este modo, mientras que los moderados (Montesquieu, Voltaire, Hume,
Rousseau, Ferguson...), temerosos ante el cambio social, se aliaron con el poder
establecido, los radicales (Diderot, D’Holbach, Helvétius, Paine...), seguidores
intelectuales de Spinoza, «primera gran figura de la lustracién radical»,” persiguieron el
cambio social hasta el punto de que actualmente son reconocidos, segun Israel, como
«la corriente de pensamiento (y en Gltimo término de accion politica) que desempefio el
papel principal en poner los cimientos de los valores y los ideales igualitarios y
democraticos del mundo moderno».® Otros autores como Blom, Bermudo u Onfray,
parecen coincidir en buena medida con la division ideoldgica que hace Israel. El
primero de ellos, por ejemplo, llega a describir la Revolucién francesa como una

«revolucion robada», y es que los razonamientos de los radicales eran

demasiado revolucionarios para los propios revolucionarios, a quienes no les
interesaba en absoluto marcar el comienzo de una sociedad de iguales, de base
filosofica, en la que se alentaba a todos los ciudadanos a que vivieran felices y en
pacifica armonia con la naturaleza. Lo que los revolucionarios querian era el poder,
y como todos los partidarios del igualitarismo ideolégico violento, creian
firmemente en la necesidad de una estricta cadena de mando. Hombres como
Raynal, D'Holbach y Diderot, que habian cuestionado toda clase de autoridad y

coercién politicas, no tenfan lugar en los planes de la nueva republica.’

® ALVAREZ JUNCO, 2012-2013.
® ISRAEL, 2015, p. 28.

" Ibidem, p. 16.

& Ibidem, p. 7.

°BLOM, 2012, p. 394.



De modo que, durante la fase del Terror, los jacobinos persiguieron el legado
intelectual de los radicales y se volvieron hacia Rousseau, quien les dotd de una «fe
religiosa inquebrantable que unia la vida individual a un propésito trascendente y justificaba
el recurso a una brutalidad aun mayor, y un culto de los sentimientos sanos que emancipaba

la fe en los valores y las metas de la Revolucion a partir del analisis filosofico».'°

Onfray, por su parte, habla igualmente en términos de «Luces radicales» y de «Luces
palidas», pero dejando fuera de los primeros a autores como Diderot o Condorcet. Para él,
«ser radical es coger las cosas por la raiz. ;Donde estan las raices? En el llamado siglo de
Voltaire son muchas, pero las principales parecen ser el cristianismo y la monarquia», por
lo que los rasgos radicales giran en torno a «cuatro continentes radicalmente nuevos: el
ateismo, el materialismo, el hedonismo y la revolucién».! De este modo, para el filésofo

francés, los protagonistas de este movimiento serian:

Jean Meslier, cura ateo y anarquista; La Mettrie, médico fil6sofo, partidario tragico
del arte de gozar; Helvecio, recaudador de impuestos apasionado por la justicia
social; D’Holbach, bar6n materialista defensor de una etocracia; Sade, marqués

disoluto.*?

Para Israel, sin embargo, la pertenencia a la llustracion radical no se basaba en la

defensa de alguno de los items propuestos por Onfray, ya que, segun él,

Muchos «ateos» y escépticos totales —incluidos Thomas Hobbes (1709-1751),
Hume y el marqués de Sade (1740-1814)- no eran en absoluto «radicales» en el
sentido del término aqui utilizado, pues no basaban la moralidad sélo en el
principio de la razon o en el principio de la igualdad, o ligaban su concepcion de

progreso a la igualdad y a la democracia.*®

En cualquier caso, esta interpretacion de la Ilustracion ha sido duramente criticada
desde el mundo académico. Pagden, en su prologo a la edicidn espafiola de La llustracion y
por que sigue siendo importante para nosotros, advierte sobre el peligro de caer en el
mismo error que historiadores modernos que oponen una imaginaria llustracion radical a
otra supuestamente moderada,'* citando expresamente la obra de Israel, a la que también

critica Thomson, quien, si bien valora su esfuerzo por salir del cuadro geografico

% |bidem, p. 396.

1 ONFRAY, 2010, p. 37.
2 |hidem, p. 41.

B ISRAEL, 2015, p. 29.

Y PAGDEN, 2015, p. 259.



tradicional de estudio de la llustracion, es reticente a aceptar su propuesta ya que «tout
ici est en effet mis au service d'une these relativement simpliste et inlassablement
répétée: a savoir que les Lumiéres “radicales”, fondées sur une philosophie coherente
dont l'inspirateur fut Spinoza, étaient fondamentalement opposées aux Lumieres
“modérées” qui, elles, suivaient Locke, Newton, et Voltaire».® Pefia Echevarria, a su
vez, tras analizar el pensamiento de D’Holbach, sostiene que estuvo «seguramente mas
interesado en una reforma intelectual y social que en la innovacion politica radical», ya
que adopta una «posiciéon rupturista en el plano de la ideologia, mas que en el
propiamente politico».*® Alvarez Junco, por su parte, sefiala que, aunque el
planteamiento de Israel es atractivo, ya que interpreta coherentemente una vasta etapa
de la historia europea atreviéndose a tratar un gran nimero de temas y situaciones «sin
aportar grandes novedades, pero sin decir desatinos», su problema radica en que «sus
conclusiones son simplificadoras: ni el panorama ilustrado se dividia solo en radicales y

moderados, ni el radicalismo constitufa un tnico bloque».*’

Parece que el objetivo politico del heterogéneo grupo de pensadores que conocemos
como llustracion fue, en préacticamente todos los casos, la mejora de la existencia
humana entendida como la propagacion de la felicidad a todos los individuos o, al
menos, al mayor nimero posible de ellos. Esto, en la sociedad del Antiguo Régimen,
dividida jerarquicamente en funcién del nacimiento, con privilegios de clase amparados
en la religion y la tradicion, en la que la escasa educacion recibida por el grueso de la
poblacion fue impartida por la Iglesia y utilizada como control social, y en la que los
sistemas politicos denegaron la participacion a la gran mayoria de las personas,
unicamente pudo plantearse desde la idea de cambio, provocando numerosas tensiones

con el poder.

Sin embargo, estas propuestas de transformacion social no fueron en absoluto
uniformes, ya que mientras que algunos autores propusieron tibias reformas que
pusieran fin a los excesos mas sangrantes perpetrados por las clases privilegiadas, otros
plantearon, por ejemplo, una serie de cambios sustancialmente mas radicales, derivados
de la aplicacion de una nueva moral procedente de una vision ontoldgica diferente del

mundo que, a su vez, propugnaba una modificacion en el ordenamiento politico de la

> THOMSON, 2014, p. 259.
1 PENA ECHEVARRIA, 2018, p. 39.
' ALVAREZ JUNCO, 2012-2013.



sociedad. Con este trabajo se pretende, por tanto, contrastar las ideas de los principales
filésofos ilustrados con el objetivo de establecer si es pertinente o no adjudicarles las
etiquetas de radicales y moderados, todo ello sin perder de vista el conflicto generado

tanto entre estos autores como entre ellos y los poderes establecidos.

Por este motivo, se ha decidido dividir el trabajo en tres epigrafes que analicen, de
forma general, algunas de estas propuestas que atentaban directamente contra el statu
quo del Antiguo Régimen. En primer lugar se analizaran dos vertientes materialistas, la
de D’Holbach y Diderot y la de Helvétius, y la vision atea y la critica a la religion
positiva de los dos primeros autores para, a continuacion, mostrar sus puntos en comun
y diferencias con el grueso de la llustracion. Posteriormente se analizaran las nuevas
propuestas morales ofrecidas por algunos de los autores seleccionados; y, por ultimo, se
expondran las formas de gobierno ideales que propusieron, resaltando que colectivos
oprimidos, como los esclavos negros o las mujeres, quedaron fuera de las supuestas
mejoras que debian suponer los cambios ilustrados. Para llevar a cabo esta tarea, se han
seleccionado a algunos de los principales autores supuestamente moderados
(Montesquieu, Voltaire, Hume, Smith, Rousseau) y radicales (Diderot, D’Holbach,
Helvétius), de quienes se han estudiado sus obras filoséficas y literarias mas
representativas. A estos, se han afiadido tres ilustrados algo posteriores, Paine,
Condorcet y Wollstonecraft, relacionados con los temas tratados en el Gltimo punto del
trabajo. La seleccién de obras de estos autores se ha complementado con algunos
ensayos Y articulos sobre la lustracion, todos ellos consultados a través del fondo de la
Biblioteca Maria Moliner o de diferentes repositorios digitales como Dialnet, Gallica,

Wikisource y Google Books.

2.Materialismo v critica social

Como apunta Blom, las investigaciones filosoficas de Descartes permitieron
distinguir entre dos sustancias completamente diferentes, la materia y el alma, lo que
introdujo una concepcion del mundo dualista, esencialmente platonica. Esta nueva

vision ontoldgica encajo a la perfeccion con los intereses de los tedlogos ya que una



sustancia espiritual, radicalmente diferente de la material, podia frenar las injerencias
del progreso cientifico —desarrollado durante el siglo XVII gracias a figuras como
Bacon, Locke o Bayle— en el campo de la metafisica.'® Esta reconciliacion entre el
empirismo imperante y la idea de Dios, desarrollada por el filosofo francés, y su
consiguiente vision ontologica del mundo, fue, asimismo, aceptada de forma
practicamente unanime en la siguiente centuria, aunque, como veremos, algunos de los

autores aqui estudiados propusieron el materialismo como alternativa.

De todos ellos, el mas importante fue, sin duda, el baron D’Holbach, cuya propuesta
filoséfica se encuentra recogida en el Sistema de la naturaleza (1770). Su pensamiento
parte de la idea de que la infelicidad y la esclavitud en la que vive sumida la humanidad
se deben a una falsa representacion del mundo y de las personas, esto es, a una vision
dualista que, al confiar en nociones como Dios o alma, desprestigia y limita la
importancia de la materia, de la naturaleza y, por tanto, del empirismo y de la ciencia.

De este modo, inicia su argumentario con la consideracion de que

Es, pues, a la fisica y a la experiencia a donde debe recurrir el hombre en todas
sus investigaciones: a ellas debe consultar en su religién y en su moral, en su
legislacién y en su gobierno politico, en las ciencias y en las artes, en sus placeres y
en sus penas. La naturaleza actla segun leyes simples, uniformes e invariables
cuyo conocimiento hace posible la experiencia. Mediante nuestros sentidos
estamos ligados a la naturaleza universal, podemos someterla a la experiencia y
descubrir sus secretos. Apenas dejamos la experiencia caemos en el vacio, donde

nos extravia nuestra imaginacion.*®

Puesto que la experiencia es el Unico modo en el que el ser humano es capaz de
basar cualquier aspecto de su vida social y personal, el baron considera necesario
desterrar de la realidad sustancias inaprehensibles como el alma. Para él, todo lo que
compone el universo, incluido el ser humano, estad formado por materia y movimiento,
siendo fuertemente influenciado en este segundo punto por John Toland®. El siguiente

pasaje expresa con claridad esta vision del mundo:

El universo, este vasto conglomerado de todo lo que existe, no nos ofrece en

todas partes sino materia y movimiento: su conjunto nos muestra sélo una cadena

'8 BLOM, 2012, pp. 121-124.
¥ HOLBACH, 2008b, p. 31.
% | URBE, 1992, p. 54.



inmensa e ininterrumpida de causas y efectos. Algunas de estas causas nos son
conocidas, porque afectan de manera inmediata a nuestros sentidos; otras nos son
desconocidas, porque no actGan sobre nosotros sino por efectos a menudo
demasiado alejados de sus causas primeras [...]. Asi pues, el hombre es un todo
que resulta de las combinaciones de ciertas materias dotadas de propiedades
particulares, cuya disposicién se denomina organizacion y cuya esencia es sentir,

pensar y actuar.”

El ser humano, por tanto, queda al mismo nivel que el resto de organismos que
pueblan la Tierra, y su Unica diferencia radica en la diferente composicion y
organizacion de las materias que lo constituyen. Esta desigualdad es, a su vez, la que
determina el comportamiento de todos los elementos presentes en la naturaleza, incluso

de las especies y de los individuos:

Cada ser tiene, pues, leyes del movimiento propias y actla constantemente de
acuerdo con ellas, a menos gque una causa mas fuerte interrumpa su accién. Asi, el
fuego deja de quemar materias combustibles tan pronto como se utiliza agua para
impedir su accidn. Asi, el ser sensible deja de perseguir el placer tan pronto como

teme que éste pueda resultarle dafiino.?

Al plantear una realidad en la que todo puede explicarse mediante el andlisis de los
movimientos, ya sean estos internos o externos, de los diferentes tipos de materia —lo
que no es sino un intento de aplicar las leyes newtonianas del movimiento al conjunto
de la naturaleza—, D’Holbach espera poder desterrar cualquier creencia en seres y
substancias trascendentes que son, ademas, las que legitiman el orden social. Como €l
mismo plantea, si por naturaleza entendemos «un amasijo de materias muertas
desprovistas de toda propiedad, puramente pasivas», es l16gico que la humanidad busque
el origen de estos movimientos —muchos de ellos facilmente perceptibles— en alguna
entidad o cualidad sobrenatural. Sin embargo, si por naturaleza entendiésemos lo que

realmente es,

Un todo cuyas diversas partes tienen diferentes propiedades, que después actlian
segun estas propiedades, que estadn en accion y reaccion perpetuas entre si. Que
pesan y gravitan alrededor de un centro comun, mientras que otras se alejan y van

hacia la circunferencia, que se atraen y se repelen, que se unen y se separan, que

2! HOLBACH, 2008b, pp. 34-35.
2 Ibidem, p. 40.

10



por sus choques y aproximaciones continuas producen y descomponen todos los
cuerpos que vemos, entonces nada nos obligara a recurrir a fuerzas sobrenaturales
para darnos cuenta de la formacion de las cosas y de los fendmenos que
observamos.”®

El problema de su propuesta materialista es que, debido a las limitaciones del
conocimiento cientifico de su tiempo, D’Holbach se ve obligado a utilizar algunos
argumentos que, actualmente, han sido superados. Esto es lo que sucede cuando intenta
explicar el origen no divino de la materia y de su movimiento, algo fundamental para

dar validez al conjunto de su pensamiento:

Todo el mundo esta de acuerdo en que la materia no puede de ningin modo
aniquilarse completamente o dejar de existir. Ahora bien, ¢cémo es concebible que
lo que no puede dejar de existir haya comenzado a existir? Entonces, cuando
pregunten de donde ha venido la materia, diremos que ha existido siempre. Si nos
preguntan de dénde ha venido el movimiento de la materia, responderemos del
mismo modo, que ha debido de moverse durante toda la eternidad dado que el
movimiento es una consecuencia necesaria de su existencia, de su esencia y de sus

propiedades primitivas.?*

Junto al pensamiento de D’Holbach podemos situar el del «gran maestro del ala
progresista»®> de la Republica de las Letras, el ecléctico Diderot. Tanto Bermudo como
Blom consideran probable que, debido a la amistad que ambos fil6sofos se profesaban,
asi como a su coincidencia ideoldgica, colaborasen en la redaccién de las obras del

barén. En opinion de Bermudo:

La relacion con Diderot constituye un gran problema a la hora de acotar el
pensamiento del bardn. Filos6ficamente, Diderot era una cabeza mucho mas
madura. Al comenzar la segunda mitad del siglo ya habia escrito sus Pensées
philosophiques (1746) y su Lettre sur les aveugles (1749), madurando su
materialismo ateo desde posiciones originales deistas. Diderot ya era el filsofo
materialista, es decir, le philosophe. Y esta filosofia materialista [...] debié de

influir poderosamente en Holbach, quien tenia una actitud receptiva a tal filosofia

2 Ibidem, p. 44.
 Ibidem, pp. 44-45.
% BERMUDO, 2008, p. 594.

11



por su talante ideoldgico. La relacion era tan estrecha que es dificil separar el

pensamiento de cada uno.?®

De este modo, podemos sospechar que los anteriores pasajes de D’Holbach eran, en
buena medida, suscritos por Diderot, a quien, debido al encarcelamiento que sufri¢ tras
la publicacion de la Lettre sur les aveugles (1749), se le impidid volver a publicar obras
de carécter filoséfico so pena de volver a prision a perpetuidad. Debido al omnipresente
miedo a ser represaliado, el fondo de su pensamiento debe ser rastreado en novelas
como, por ejemplo, El paseo del escéptico (1747). En ella, el fildsofo plasma la idea que
vimos en la obra del bardn de que la materia es sempiterna. En mitad de una discusion
entre Athéos, personaje que representa a la filosofia atea, y un vendado, habitante del
camino de los espinos (es decir, un creyente), el primero replica al segundo: «Si la
materia es eterna, si el movimiento la ha dispuesto y le ha impreso originariamente
todas las formas que la conservan, segin vemos, ;para qué necesito a vuestro

soberano?».%’

De forma similar, en Le réve de D'Alembert (1769) podemos localizar pasajes en los
que parecen estar presentes ideas que D’Holbach expresé en su Sistema de la naturaleza.
Encontramos, por ejemplo, la insistencia en la importancia del movimiento de la materia, v,
por tanto, de la potencialidad de cambio de la misma, hasta el punto de que, en la novela,
Diderot le muestra a su amigo D’Alembert como transformar una sensibilidad inerte, propia

de la tierra, la piedra o el agua, en otra activa, caracteristica de los seres vivos:

Lorsqgue le bloc de marbre est réduit en poudre impalpable, je méle cette poudre a
I'numus ou terre végétale; je les pétris bien ensemble; j'arrose le mélange, je le
laisse putréfier un an, deux ans, un siécle, le temps ne me fait rien. Lorsque le tout
s'est transformé en une matiére a peu prés homogéne, en humus, savez-vous ce que
je fais? [...] J'y séme des pois, des feves, des choux, d'autres plantes 1€égumineuses.

Les plantes se nourrissent de la terre, et je me nourris des plantes.?

De este modo demuestra como el movimiento inherente a la materia, al modificar su
propia organizacion, puede llegar a transformar un tipo de sustancia inerte en otra viva,
lo que refuerza la idea expresada por el baron de que el universo estd compuesto de

diversas materias cuya Unica diferencia radica en su propia estructura interna. Por si

% Ibidem, pp. 595-596.
" DIDEROT, 2016, p. 58.
% DIDEROT, 1875b, p. 108.

12



fuera poco, y aunque se trate de un proceso infinitamente mas lento, Diderot considera
que este movimiento puede llegar incluso a modificar especies animales o vegetales en
su conjunto, exhibiendo un darwinismo avant la lettre heredado del pensamiento de
Buffon:

Si la question de la priorité de I'oeuf sur la poule ou de la poule sur I'ceuf vous
embarrasse, c'est que vous supposez que les animaux ont été originairement ce
qu'ils sont a présent. Quelle folie! On ne sait non plus ce qu'ils ont été qu'on ne sait
ce qu'ils deviendront. Le vermisseau imperceptible qui s'agite dans la fange,
s'achemine peut-étre a I'état de grand animal; I'animal énorme, qui nous épouvante
par sa grandeur, s'achemine peut-étre a I'état de vermisseau, est peut-étre une

production particuliére momentanée de cette planéte.?

Esta visién del mundo debia, necesariamente, negar la existencia de cualquier tipo
de divinidad creadora. Incluso los elementos supuestamente milagrosos estan
necesariamente regidos por las leyes naturales, y Unicamente los percibimos como tales

por desconocer los mecanismos de la naturaleza. De este modo, D’Holbach plantea que

El orden y el desorden de la naturaleza no existen. Hallamos orden en todo lo que
es conforme a nuestro ser y desorden en todo lo que es contrario. Sin embargo,
todo esta en orden en una naturaleza en la que las partes no pueden apartarse jamas
de las reglas ciertas y necesarias que derivan de la esencia que han recibido [...].
De esto se deduce que en la naturaleza no puede haber monstruos ni prodigios ni

maravillas ni milagros.*

Sin embargo, el ser humano se ha situado siempre en el centro del universo,
relacionando todo elemento visible con su propia condicién, atribuyendo facultades
similares a las suyas a cualquier fendmeno cuyo modo de actuar mantenga ciertos
puntos de contacto con el de su especie. De este modo, al no ver a su alrededor mas que
a seres con comportamientos diferentes, pero creer, sin embargo, «encontrar en la
naturaleza un orden analogo a sus propias ideas, y proyectos conformes a los suyos» se
permitio imaginar «una causa inteligente a su manera y le atribuyd el orden que creyd
ver y los proyectos que él mismo tenia».** Asi es como, segun el barén, surgieron las

diferentes divinidades que pueblan la tierra y, una vez que se abrié la puerta a este tipo

% Ibidem, p. 110.
% HOLBACH, 2008b, p. 68.
*! Ibidem, p. 72.

13



de creencias irracionales, se permitio la proliferacion de multitud de religiones que,
tratando de los temas mas importantes para el ser humano —su felicidad y su
inmortalidad—, no han hecho sino esclavizarlo y limitar su capacidad de raciocinio. En
El cristianismo al descubierto (1761), D’Holbach se afané en criticar las incongruencias
de esta creencia revelada, cuya peculiar manera de alcanzar el conocimiento le suscité la
siguiente reflexion: «una revelacion que fuese verdadera, viniese de un Dios justo y
bueno, y fuese necesaria para todos los hombres, deberia ser lo bastante clara como para
ser entendida por todo el género humano»; y se pregunta, irénicamente, «;No es
asombroso que lo que deberia servir como guia para todos los hombres no sea
comprendido por ninguno de ellos? ¢;No es cruel que lo mas importante para ellos sea lo
menos conocido?». Y es que, al fin y al cabo, en una religiéon todo son «misterios,
tinieblas, [e] incertidumbres».®®> Es precisamente este halo de oscurantismo que

envuelve a todas las religiones el que denunciaba el baron:

La fe prohibe la duda y el examen, priva al hombre de la facultad de ejercer su
razén y de la libertad de pensar [...]. Por todo ello, se ve que la fe es una virtud
inventada por hombres que temian las luces de la razon, que quisieron engafiar a
sus semejantes para someterlos a su propia autoridad y que trataron de degradarlos
con el fin de ejercer su poder sobre ellos [...] Esta virtud no puede sino resultar
funesta para el resto de los hombres, a quienes ensefia a menospreciar la razon, que
los distingue de los animales, y es la Gnica que puede guiarlos de manera certera en

este mundo.*

Por si fuera poco, muchas de estas religiones han establecido, desde practicamente
su origen, una alianza con el poder que ha resultado fatal para la humanidad. Gracias a

esta simbiosis, el cristianismo, por ejemplo

Transformé siempre en déspotas y tiranos a los soberanos que lo favorecieron,
los representd como divinidades sobre la tierra, hizo respetar sus caprichos como si
fueran voluntad del mismo cielo, y les entregd los pueblos como rebafios de
esclavos de los que podian disponer a su gusto. Como contrapartida a su celo por la

religion, el cristianismo perdoné frecuentemente a los monarcas méas perversos las

¥ HOLBACH, 20084, p. 45.
% Ibidem, pp. 96-97.

14



injusticias, violencias y crimenes y pidié a las naciones soportar en silencio los

golpes de su ira, en lugar de protegerlas, so pena de irritar al Altisimo.*

Este sometimiento de la poblacion por el poder y la religion se ha logrado llevar,
segin D’Holbach, incluso a los dmbitos mas privados del individuo. Gracias a la
creacion de conceptos como el pecado, la culpa o la condenacion del placer fisico, y al
control de la educacion, se ha sometido a tortura a la conciencia de la poblacién, en un

proceso que va de la cuna a la sepultura:

Apenas sale del vientre de su madre, su sacerdote lo bautiza por dinero bajo el
pretexto de lavar una supuesta mancha original, le reconcilia con un Dios al que
todavia no ha podido ofender y, con la ayuda de palabras y encantamientos, los
arranca del dominio del demonio. Desde su mas tierna infancia, su educacién es
confiada habitualmente a sacerdotes cuyo principal objetivo es inculcarle, desde
bien temprano, los prejuicios necesarios para sus designios. Le inspiran terrores
gue se multiplicaran a lo largo de su vida, lo instruyen en las fabulas de una
religion maravillosa, en sus dogmas insensatos y en sus misterios incomprensibles.
En suma, forman un cristiano supersticioso, nunca hacen de él un ciudadano util o

un hombre ilustrado.*®

Teniendo en cuenta la critica a la sociedad de su tiempo inherente a este discurso, es
sencillo comprender por qué el barén publicé ambas obras bajo seudénimo, ya que la
mera publicacion sin autorizacién de este tipo de obras, 0 su posesion, podian conllevar
serias penas que iban desde «una simbolica rotura y quema de libros, tarea asignada al
verdugo de Paris, hasta unas cuantas semanas en la Bastilla 0 una agotadora temporada
en las galeras de la armada francesa (casi una sentencia de muerte), pasando por la

tortura y ejecucién publicas».

Por este motivo en Le réve de D ’Alembert, Diderot intentd esquivar a la censura y
sus consecuencias haciendo salir de la boca de un D’Alembert delirante todas sus
propuestas mas radicales. Estas ideas son las que fuerzan la conversacion entre su amiga
Julie de Lespinasse, que se encuentra cuidandole, y el médico Bordeu. En este pasaje,
Diderot niega la existencia de entidades trascendentes asimilables a Dios partiendo de

una explicacion que da el médico a la mujer. El galeno demuestra a esta la manera en

* Ibidem, p. 119.
% Ibidem, p. 112.
% BLOM, 2012, p. 33.

15



que las sensaciones y estimulos que recoge el cuerpo humano son relacionados y
respondidos en la cabeza, mas concretamente en las meninges (aunque actualmente
sabemos que Unicamente desempefian una funcién estructural y protectora del sistema
nervioso central). Para ello, utiliza la metafora de una arafia situada en el centro de una
telarafa, a la que le llegan todas las vibraciones de cada hebra, que serian las diferentes
extremidades sensibles del cuerpo. Ante esta analogia, prosiguen su conversacion de la

siguiente forma:

MADEMOISELLE DE L'ESPINASSE.
Et qui est-ce qui vous a dit que ce monde n'avait pas aussi ses
méninges, ou qu'il ne réside pas dans quelque recoin de I'espace

une grosse ou petite araignée dont les fils s'étendent a tout?

BORDEU.

Personne, moins encore si elle n'a pas été ou si elle ne sera pas.

MADEMOISELLE DE L'ESPINASSE.

Comment cette espéece de Dieu-la. ..

BORDEU

La seule qui se congoive...

MADEMOISELLE DE L'ESPINASSE.

Pourrait avoir été, ou venir et passer?

BORDEU.
Sans doute; mais puisqu'il serait matiére dans l'univers, portion

de l'univers, sujet a vicissitudes, il vieillirait, il mourrait.*’

Como puede apreciarse, utilizando una ontologia materialista, con la que hasta un
ser asimilable a lo que se entiende por divino estaria compuesto por materia, y que, por
tanto, acabaria por morir, Diderot cuestiona la absurdidad de la creencia en seres
sempiternos y omnipotentes. Por otra parte, en El paseo del escéptico, el filosofo critica
los mismos abusos de la religion que D’Holbach, aunque en términos diferentes, ya que
utiliza la metéafora de la avenida de los espinos. Con esta, pretende llevar a cabo una

sutil critica a todas las naciones que se mantienen estrictamente subordinadas a la

¥ DIDEROT, 1875b, pp. 142-143.
16



religion cristiana. EI imperio que describe gracias a esta imagen esta gobernado por un
soberano sobre el que hay unanimidad en cuanto al nombre, pero no en cuanto a su
existencia. De hecho, «nadie lo ha visto, y aquellos de sus favoritos que pretenden haber
mantenido conversaciones con él han hablado de una manera tan oscura, le han
atribuido contradicciones tan extrafias», que han llevado a sus habitantes a destrozarse
unos a otros para hacer prevalecer sus opiniones.® Bajo este emperador, al que «se le
supone infinitamente sabio, ilustrado y lleno de ternura», se posiciona una ingente
cantidad de subditos, los soldados del imperio. Su indumentaria se compone de «una
venda [en los 0jos] y una ropa o casaca blanca», siendo portar ambas prendas su Unico
deber. El problema es que esta venda, que representa la fe, «se vuelve mas gruesa o mas
fina con el uso. En unos casos se convierte en un pafilo muy grueso y en otros en una
gasa ligera, siempre a punto de desgarrarse».* El traje [la pureza], por su parte, se
mancha facilmente, sobre todo cuando la persona que lo lleva acude, con nocturnidad y
alevosia, al camino de las flores, alegoria de la vida mundana y de los placeres
sensuales. El soberano, a su vez, tiene un virrey [el Papa] a quien llevan en palanquin

por miedo a que se desgarre sus finos pies, y que

Se proclama educadamente el mas humilde servidor de todo el mundo, pero
acepta pacientemente que sus ayudantes sostengan gue todo el mundo es su esclavo
y, a fuerza de repetirlo, han llegado a hacérselo creer a los imbéciles y, en

consecuencia, a mucha gente.*

El Papa controla a «muchos matadores [principes], a los que ha azotado como si
fueran nifios» y gracias a los cuales posee un enorme sefiorio «cuyo comercio principal
consiste en pergamino [las bulas] y jabén [las absoluciones o dispensas]».** Diderot
continua su critica en los mismos términos, haciendo referencia a otros grupos dentro de
la jerarquia cristiana entre los que destacan los jesuitas, «que atemorizaban a los
viajeros con la excelente blancura de la ropa que consideraban necesaria», afirmando
gue «el jabdn del virrey y los gobernantes no valia nada, que habia que obtenerlo, sin
lugar a dudas, de las tiendas del soberano y empaparlo en lagrimas» y que, por si no
fuera suficiente con las espinas del camino en que habitaban, «lo llenaron de trampas y

de enredos que lo hicieron impracticable». Ante la dificultad de seguir transitando esta

* DIDEROT, 2016, p. 20.
* Ibidem, p. 22.

“® Ibidem, pp. 26-27.

! Ibidem, p.27.

17



senda, los viajeros estuvieron tentados de cruzar a la de las flores o a la de los castafos
[punto de encuentro de los filésofos], pero entonces, el batallon negro [los agentes de la
Inquisicidn], «invent6 unas zapatillas de pluma y unos guantes de terciopelo [los
jansenistas]. Este chanchullo previno una desercion general».** Como puede apreciarse,
Diderot plasma en este pasaje una critica a la dominacion que ejerce la Iglesia sobre la
poblacion, amparada tanto en el poder de los principes como en mecanismos inventados
como la fe o la pureza. Ademaés, plantea como alternativas a este modelo de sociedad,
por un lado, las actitudes libertinas, tremendamente extendidas en su época, y a las que
critica, y por otro, la Republica de las Letras, punto de encuentro de las diversas ramas

filosoficas cuyo objetivo es el cambio social y politico.

El materialismo —y su consecuente critica en torno a la religion— estudiado hasta el
momento no fue la Unica alternativa propuesta en el siglo XVIII al dualismo imperante.
Otro modelo seria el de Helvétius, el cual, como se vera a continuacion, fue denostado
por D’Holbach y Diderot. Segun Scotto, a partir de Le réve de D'Alembert se produce en
el pensamiento de su autor una evolucion desde un cierto fatalismo materialista hasta
una vision en la que otorga mayor importancia a la organizacion interna del individuo, y
es que, puesto que ninguna persona es completamente idéntica a otra, sus pensamientos
se deben tanto a los estimulos que recibe del entorno como a su peculiar estructura
bioldgica. Por este motivo, en La Reéfutation d'Helvétius, rechazara la vision que su
amigo tiene del ser humano como una suerte de materia prima sobre la que Unicamente
acttan condicionantes externos como la educacion, modelando un sujeto que no es mas
que producto del medio social y politico en el que vive. En opinién de Scotto, Diderot ve
esta postura excesivamente mecanica, reafirmando «la importancia del sujeto, del individuo
como centro de iniciativas, con capacidad de una gran diversidad de respuestas ante los

estimulos externos».*®

Tal y como recoge Bermudo, Belaval «ha caracterizado la filosofia de Helvétius como
un “materialismo psicologico” de corte cartesiano, distinguiéndolo del “materialismo
fisiologico” de La Mettrie y del “materialismo fisico” de Holbach y Diderot».** La etiqueta
de psicoldgica atribuida a la ontologia de Helvétius parece acertada ya que, como continla
Bermudo, debemos leer su obra en base a la tension de tres elementos. En primer lugar un

materialismo de la materia, heredado de Descartes y Fontenelle que le permite reducir la

“2 Ibidem, p. 31.
* SCOTTO, 2014, p. 114.
“ BERMUDO, 2012, p. 503.

18



conciencia a meras causas fisicas, gracias al «simple juego de la transmision del
movimiento». En segundo lugar, un sensualismo empirico y, por ultimo, un «materialismo
sociologico, por no decir histérico, que le lleva a acentuar la dependencia del espiritu
respecto de la ley y la educacion, de la estructura social y las costumbres». El segundo
punto es clave para entender sus diferencias con el tindem D’Holbach-Diderot, pues con él,
Helvétius se aproxima a la teoria del hombre estatua de Condillac, estableciendo que el ser
humano es conformado Unicamente por sus sentidos, ya que, como expresa al principio de
Del espiritu (1758), en el hombre «todo se reduce a sentir».* Por el contrario, los otros dos
fildsofos consideran que la sensacion surge, sencillamente, a partir de un tipo concreto de
organizacion de la materia, con lo que existen unos limites determinados por esta que el ser
humano nunca podra rebasar por mas que se modifiquen todos los elementos de los que
provengan sus estimulos. Teniendo en cuenta esto, parece normal que el materialismo de
Helvétius, tan laxo debido a que parece crear un nuevo nivel ontoldgico en la sensacion, no

sea visto como tal por algunos autores como Onfray, quien se pregunta:

¢Por qué convertir en una obra materialista y atea este libro [Del espiritu] que
prescinde de Dios, si, pero que no esta contra Dios? [...] Materialista, eructan a
coro el jansenista, el papa Clemente XIlII, el rey y los profesores de la Sorbona;
materialista, repite Althusser, el caiman marxista-leninista de la rue d’Ulm. Pero

Helvecio rechazaba tanto el ateismo como el materialismo...*°

Independientemente de como cataloguemos a nivel ontol6gico el pensamiento de
Helvétius, en lo que respecta al ateismo, Onfray parece estar en lo correcto. En Del
espiritu no he logrado encontrar apenas referencias a la idea de Dios, salvo en las
innumerables citas, mas o menos histdricas, que pueblan la obra, o cuando se refiere a
las divinidades de otros pueblos. Al contrario que en el caso de D’Holbach y Diderot,
no parece existir en el de Helvétius una intencion de criticar la creencia religiosa en si
misma. Unicamente he localizado una frase en la que el fildsofo muestra una vision
negativa de la moral religiosa imperante en su tiempo, que no de la idea de Dios o de la

religion en si:

Dirijase la mirada hacia el norte, el sur, oriente y occidente; por todas partes
vemos el cuchillo sagrado de la religion levantado sobre los pechos de mujeres,
nifios y viejos; y la Tierra, humeante por la sangre de las victimas inmoladas a los

falsos dioses o al Ser supremo, ofrece por todas partes la extensa, repugnante y

* HELVETIUS, 2012, p. 15.
“¢ ONFRAY, 2010, pp. 175-176.

19



horrible masacre de la intolerancia. Ahora bien, ¢;qué hombre virtuoso, qué
cristiano, si su alma tierna esta llena de la divina uncién que se desprende de las
maximas del Evangelio, si es sensible a las quejas de los desgraciados y alguna vez
ha secado sus lagrimas, no sentird ante ese espectdculo compasion por la
humanidad y no tratard de fundar la rectitud no sobre principios tan respetables
como los de la religién sino sobre otros principios de los que sea menos facil

abusar, como son los motivos del interés personal?*’

Este pasaje, que, aunque habla de falsos dioses, lo hace contraponiéndolos a un Ser
supremo, que, aunque resalta los excesos de la religién, lo hace considerando sus
principios «tan respetables», no demuestra en absoluto la radicalidad que vimos con el
caso de D’Holbach y Diderot. Cabria preguntarse si estas licencias pudieron deberse a
algun tipo de temor a la censura y sus repercusiones. Sin embargo, debido a que
Helvétius no recurri6 al anonimato ni a ningtn seudénimo a la hora de publicar su obra,
esto no parece probable. Este error de célculo pas6, de hecho, una elevada factura al

filésofo, ya que, como sentencia Bermudo,

Del espiritu, sin duda un libro audaz, peligroso sin duda para el conservadurismo,
sin duda critico, con esa critica eficaz por estar hecha sin violencia pero con fina
ironia, con elegancia y amenidad, con la sonrisa de quien se siente seguro, pasé a
ser un libro revolucionario, un peligro para el Rey, el Papa, la Nobleza y el Clero,
es decir, para el orden del poder hegemonico. Jesuitas y jansenistas, guardianes de
la conciencia social, supieron ver al enemigo comun por encima de las luchas entre
ellos: lo declararon enemigo de la religion y, como el enemigo de la religién del

principe es enemigo del principe, también enemigo del Rey.*®

Las consecuencias, que, gracias a lo bien posicionado socialmente que estuvo el
filésofo, no fueron fatales, pasaron por una doble retractacion —en la Gltima de las cuales
se vio forzado a decir que «todo lo que no es conforme con su espiritu [del cristianismo]
no puede serlo con la verdad»—y a la pérdida de su cargo en la corte,* maitre d’hétel de

la reina Maria Leczinska.>

En cualquier caso, el resto de autores analizados, salvo Condorcet —en cuya

seleccion de obras, al tener una finalidad mas politica que filoséfica, no abunda sobre

" HELVETIUS, 2012, p. 142.

“ BERMUDO, 2012, pp. 489-490.
** Ibidem, p. 496.

% Ibidem, p. 485.

20



tematicas ontoldgicas—, rechazan las posturas materialistas, profesando la vision dualista
tan extendida durante el Antiguo Régimen. Esta coincidencia entre sus valores
personales y los de la sociedad que querian cambiar es la que hace que en sus escritos
apenas aparezcan defensas sobre este tema. ;Qué necesidad podian tener de argumentar
en favor de algo en lo que practicamente todo el mundo estaba de acuerdo? Lo que si
hicieron algunos fue criticar estas nuevas visiones de la realidad. Un ejemplo lo
encontramos en Voltaire, quien, como afirma Virolle, vio los sistemas materialistas

como una amenaza para todo lo que habia conseguido:

Il a eu peur, certes, de représailles policieres contre 1’ensemble du parti
philosophique, juste au moment ou la tolérance lui semblait faire des progres
immenses, si «les gens en place» lisaient ces ouvrages; peur pour ses entreprises de
Ferney; peur pour un certain ordre social auquel il tenait, et dans lequel Dieu était
nécessaire pour éviter «un univers de confusion et d’horreur»; peur pour ses

certitudes intimes.™

Su critica, sin embargo, se limité a un menosprecio de las obras materialistas, y no a
una argumentacién con base filosofica, como podemos observar en la refutacion que el
patriarca de las Luces llevo a cabo contra el Sistema de la naturaleza, a la que catalogd
de «petite physique écourtée, aussi mesquine dans ses principes que pitoyable dans ses
conséquences».>? Para entender esto parece interesante la explicacion del contexto
histérico que ofrece Bermudo, quien afirma que la linea de demarcacién que dividia al
partido filoséfico de la Francia del siglo XVIII estaba trazada por los temas del
materialismo y el ateismo. Obras como la del bar6n atacaban directamente y con dureza
filoséfica las posiciones de Voltaire, aunque lo hicieran sin citarle. Ademas, a este, le
preocupé mucho «la reaccion del clero y el poder. Teme que surja una reaccion
perjudicial para la filosofia, que paguen todos por unos pocos. Tal radicalismo no lo
cree una tactica acertada. Hay que Ilamar al orden a la proliferacion de estas filosofias
insensatas que no saben lo que se puede y debe decir en cada lugar y momento».>
Segun el filésofo espafiol, la correspondencia de Voltaire muestra que obras como el

Sistema provocaron

Un fuerte impacto en el orden institucional y en el sector de los fil6sofos,

radicalizando la crisis politica y, al mismo tiempo, despejando al grupo

1 VIROLLE, 1979, pp. 65-66.
%2 bidem, p. 65.
¥ BERMUDO, 2008, p. 631.

21



materialista, individualizandolo y situandolo de forma definitiva en propugnador de
la reforma institucional y social. Los deistas ilustrados se ven enfrentados a sus
propios limites. Su coqueteo con el poder y su transigencia con el clero quedan
definitivamente situados como alianza factica, aunque haya buena fe, con la
reproduccion de las condiciones de la miseria del hombre. Voltaire mismo se ve
obligado a vacilar. Unas veces reconoce los méritos de la obra [...], y otras sus

limitaciones y su inoportunidad.>

Da la impresion de que la critica de Voltaire se debié més a un calculo politico que
a un desacuerdo con la postura filosofica materialista. Si bien es cierto que nunca podria
llegar a aceptar el ateismo —conocida es su frase «si Dios no existiera, seria necesario
inventarlo»>—, segtin Virolle, Voltaire acab6 por reconciliarse con los naturalistas como
Buffon y, en sus tres Gltimos afios de vida, mostro una actitud mas conciliadora con los
materialistas. De hecho, seria en 1775, cuando Turgot estuvo en el poder —y con él, el
partido enciclopedista— cuando «derriere les rituelles accusations de fatras et de
charlatanisme a 1’adresse des matérialistes, on croit apercevoir une volonté de réduire
I’écart entre les deux systémes de pensée».”® De similar opinién es Bermudo, quien
afirma que, a pesar de que Voltaire se alined con la ciencia mas progresista del
momento —lo que sin duda favorecié una naturalizacion de la divinidad, Ilevandole
hacia el deismo, como a buena parte de los ilustrados—, nunca pudo aceptar el
materialismo ateo, pero si admitié «su ataque a la religion, al menos en sus formas
positivas», asi como «el analisis de la alianza histérica entre la religion y el poder
politico, que habia hecho de aquélla un instrumento constante e irrenunciable de la

tirania».>’

Otro ejemplo de critica a las visiones materialistas lo podemos encontrar en
Rousseau. Este peculiar filésofo tampoco rechaz6 su creencia en la divinidad: «Todas
las sutilezas de la metafisica no me haran dudar de la inmortalidad del alma ni un solo
momento; la siento, creo en ella, la quiero, la espero, y la defenderé hasta mi ultimo
aliento».*® Sin embargo, al contrario que Voltaire, el ginebrino critic con vehemencia
las artes, las ciencias y el progreso en general, lo que explica que su propuesta religiosa

deista, como veremos mas adelante, tienda hacia el naturalismo:

> Ibidem, pp. 631-632.

% DIEZ DEL RIO, 2011, p. 525.
* VIROLLE, 1979, p. 67.

* BERMUDO, 2008, p. 632.

¥ BLOM, 2012, p. 175.

22



L'astronomie est née de la superstition; I'éloquence, de I'ambition, de la haine, de
la flatterie, du mensonge; la géométrie, de l'avarice; la physique, d'une vaine
curiosité; toutes, et la morale méme, de I'orgueil humain. Les sciences et les arts
doivent donc leur naissance & nos vices: nous serions moins en doute sur leurs

avantages, s'ils la devoient [sic] a nos vertus.”

En la profesion de fe del vicario saboyano —incluida en Emilio, o De la educacion
(1762) —, texto que no es sino la plasmacién del propio credo de Rousseau®,

encontramos diversas criticas a los presupuestos materialistas de D’Holbach y Diderot:

El mundo no es, por tanto, un gran animal que se mueve por si mismo; existe
alguna causa de sus movimientos extrafia a €él, que yo no percibo; pero la
persuasion interior me hace tan sensible esa causa que no puedo ver girar el sol sin
imaginar una fuerza que lo empuja, o, si la tierra gira, creo sentir una mano que la
hace girar [...]. Las primeras causas del movimiento no estin en la materia; ésta
recibe el movimiento y lo comunica, pero no lo produce [...]. En una palabra, todo
movimiento gque no es producido por otro sélo puede venir de un acto espontaneo,
voluntario; los cuerpos inanimados sélo actdan por el movimiento, y no hay

verdadera accion sin voluntad. He ahi mi primer principio.*

Sin embargo, al igual que el resto de filosofos que hemos visto, Rousseau también
es critico con la religion positiva de su época, motivo por el que pretende recuperar la
idea de religidn civica de los antiguos, que, segun Ginzo Fernandez, «tenia a sus 0jos el
valor de una alternativa legitima del recurso a la religion frente a su instrumentalizacion
abusiva, que so6lo sabia hablar a los poderosos de sus “derechos”, mientras que a los
humildes no hacia mas que recordarles sus “deberes™».%> Ademas, uno de los rasgos que
definen su visién de la verdadera religion es su armonia con la naturaleza, lo que le aleja

del cristianismo, instalandole en

Esa tercera via religiosa que le es peculiar, aproximandose mas unas veces a la
tradicion naturalista de su siglo y otras a la tradicion cristiana en su profundidad
[...]. Elabora una teodicea que disculpa a Dios, pero también al hombre natural en
la medida en que el mal viene de fuera. La naturaleza idealizada, fuente de

sencillez y de bondad, ya no deja espacio para ese «barbaro dogma» que seria el

% ROUSSEAU, 1852, p. 470.

% GINZO FERNANDEZ, 1993, p 253.
' ROUSSEAU, 1998, pp. 407-408.

62 GINZO FERNANDEZ, 1993, p. 248.

23



pecado original, ni tampoco, en general, para el concepto de sobrenaturaleza, tan

esencial en la tradicion cristiana.®®

Aunque de forma superficial, he intentado mostrar como, a pesar de la discrepancia
ontoldgica entre los autores, existe una coincidencia en lo referente a la critica social
—en este caso en relacion con los abusos de la religion—, que planted un cierto clima de
conflictividad entre los defensores del statu quo y los ilustrados. Y es que, como ya se
dijo anteriormente, pretendieron reformar la sociedad con el objetivo de extender la
felicidad al mayor nimero de personas posible, con independencia de la formula que
propusiesen para tal efecto. Por ello, a la censura que tangencialmente se ha mostrado
para el caso de los autores materialistas, se sumo la que sufrieron estos autores menos
radicales que no pretendian socavar los pilares fundamentales del pensamiento del
Antiguo Régimen. Esta censura no impidid, sin embargo, que buena parte de sus textos
llegasen al publico, como ha demostrado Darnton. Aunque trabajando con fuentes
particulares —debido a la escasez de las mismas—, ha puesto de manifiesto que, como
puede apreciarse en el anexo 1, las obras de algunos de los autores aqui estudiados,
aunque prohibidas, estuvieron entre las mas vendidas, destacando las de Voltaire y
D’Holbach.

3.Nuevas propuestas morales

En cualquier caso, el afan transformador en busca de la felicidad humana de los
ilustrados debe rastrearse y relacionarse con las nuevas teorias morales que estos autores

propusieron con el objetivo de sentar las bases a nuevos modelos de sociedad.

Una de estas propuestas fue la de D’Holbach y Diderot, la cual esta intimamente
ligada con su materialismo biol6gico y con su intento de aplicar el método cientifico a

todas las facetas de la vida humana;

La moral es la ciencia de las relaciones existentes entre los espiritus, las

voluntades y las acciones de los hombres, al igual que la geometria es la ciencia de

% Ibidem, p. 255.
24



las relaciones existentes entre los cuerpos [...]. Si en el mundo moral, al igual que
en el fisico, una causa cuya accidn no esta alterada es seguida necesariamente por
su efecto, entonces una educacion razonable y fundada sobre la verdad de leyes
sabias, los principios honrados inspirados a la juventud, los ejemplos virtuosos, las
recompensas concedidas al mérito y las buenas acciones, la vergienza, el
desprecio, los castigos rigurosos impuestos al vicio y el crimen, serdn causas que
actlen necesariamente sobre las voluntades de los hombres y determinen a la

mayoria de ellos a poner de manifiesto sus virtudes.**

Ademas, como vimos, Diderot insiste en la importancia del individuo como centro
de iniciativas, hasta el punto de que la moral, que no es revelada, depende de sus
caracteristicas y de como percibe la realidad. Como expresa en la Lettre sur les

aveugles, llevandolo al extremo:

[...] que la morale des aveugles est différente de la nétre! Que celle d'un sourd
différerait encore de celle d'un aveugle, et qu'un étre qui aurait un sens plus que

nous trouverait notre morale imparfaite, pour ne rien dire de pis!®®

En el caso de seres humanos con idénticos sentidos, D’Holbach considera que «la
diversidad que se encuentra entre los individuos de la especie humana introduce entre
ellos la desigualdad», ya que si todos los hombres naciesen con las mismas capacidades,
nunca dependerian unos de otros. Esta disparidad es, por tanto, la que nos «obliga a la
feliz necesidad de asociarnos» de tal modo que «el débil esta obligado a ponerse bajo la
salvaguarda del mas fuerte. Ella [la desigualdad] es la que obliga a éste a recurrir a la
ilustracion, al talento y a la industria del mas débil cuando los considera Utiles para
si».%® Estas diferencias son, a su vez, las que determinan la capacidad de razonar, ya que
esta no es sino «nuestra naturaleza modificada por la experiencia, el juicio y la
reflexion», de modo que, aunque «todos disponen al nacer de 6rganos capaces de ser
conmovidos o acumular experiencias», en el caso de muchos «sus experiencias son
falsas, sus ideas confusas y mal asociadas, y sus juicios erréneos», llenandose sus
cerebros de «sistemas viciosos que influyen necesariamente sobre la conducta y

perturban continuamente la razén».®” De este modo, ataca una vez mas a los sistemas

% HOLBACH, 2008b, pp. 164-165.
% DIDEROT, 1875a, p. 289.

% HOLBACH, 2008b, p. 106.

%7 Ibidem, p. 113.

25



religiosos cuya moral trastoca la correcta relacion entre los seres humanos. Para el

baroén,

La distincién entre el bien y el mal, el vicio y la virtud, [...] no esta fundada en
convenciones entre los hombres y menos ain en las voluntades quiméricas de un
ser sobrenatural, sino en las relaciones eternas e invariables existentes entre los
seres de la especie humana que viven en sociedad y que existirdn mientras exista el
hombre y la sociedad. Asi, la virtud es lo verdadera y constantemente (til para los
seres de la especie humana que viven en sociedad, y el vicio es lo dafiino para ellos.
Las mayores virtudes son las que les procuran las ventajas mas grandes y
duraderas. Los mayores vicios son los que mas perturban su tendencia a la felicidad
y al orden necesario para la sociedad. EI hombre virtuoso es aquel cuyas acciones
tienden constantemente al bienestar de sus semejantes, el hombre vicioso es aquel
cuya conducta tiende a la desgracia de aquellos con quienes vive, de lo que

también deriva, en general, su propia desgracia.®®

La moral de estos autores mezcla las ideas de lo que pasara a llamarse utilitarismo
con grandes dosis de epicureismo. El ser humano, como animal que es, se rige por
pulsiones naturales que le fuerzan a perseguir el placer y a huir del dolor. Sin embargo,
al verse obligado a vivir en sociedad debido a sus debilidades, debe compaginar su
basqueda de bienestar personal con la del resto de personas que le rodean, ayudandose
mutuamente. Como interpreta Bermudo, este pacto social es constantemente renovado:
«el hombre asumird sus deberes sociales, asumira el pacto, si con ello consigue su
irrenunciable objetivo de felicidad. Si no se dan las condiciones favorables, el hombre
se apartard, se aislara o se enfrentaré a los otros».*® Sin embargo, esto no lleva al barén

a aprobar el uso de la violencia en caso de rebelion, ya que, como él mismo sentencia:

No permitas que esta madre comun [la sociedad], tuya y de tus conciudadanos,
caiga en manos de la tirania porque entonces no seria para ti sino una prision. Si tu
injusta patria te niega la felicidad, si permite que te opriman al estar sometida a un

poder injusto, aléjate de ella en silencio, no la perturbes nunca.”

De este modo, aunque su moral cuestiona todos los valores del Antiguo Régimen en
el que la felicidad de la gran mayoria estd supeditada a la de una minoria que,

auspiciados por su nacimiento y legitimados por la religién, dicen tener tal prebenda,

% Ibidem, pp. 114-115.
% BERMUDO, 2008, p. 635.
" HOLBACH, 2008b, pp. 514-515.

26



D’Holbach no incita a la revolucioén, aunque comprenda que por no seguirse las leyes
naturales del comportamiento humano se pueda llegar a ella: «Las desgracias de los
pueblos son causa de las revoluciones; amargados por la desgracia, los espiritus entran

en ebullicién y el derrocamiento de los imperios es una consecuencia necesaria».”

Otro punto en el que rompe con la sociedad de su tiempo es con la idea de libertad.
Mientras que la religion, al crear los conceptos de culpa y pecado, tuvo que fomentar la
idea del libre albedrio para hacer al individuo responsable de sus acciones, el baron,
determinado a aplicar la fisica en todo lo relativo al ser humano, la niega con
rotundidad. Para é€l, la voluntad puede explicarse a nivel mecanico, pues la eleccién no
representa mas que la idea o pasién que creemos nos acerca mas a alcanzar nuestra

felicidad. Como él mismo argumenta:

La eleccion no prueba en absoluto la libertad del hombre; éste delibera sélo
cuando no sabe todavia cual elegir entre los varios objetos que le afectan [...]. Para
que el hombre pudiese actuar libremente, seria necesario que pudiese querer o
elegir algo sin motivos o pudiese impedir que estos motivos actuaran sobre su
voluntad [...]. Se ha creido que éramos libres porque teniamos una voluntad y el
poder de elegir, pero no se ha prestado atencion al hecho de que nuestra voluntad
es movida por causas independientes de nosotros, inherentes a nuestro organismo o

que derivan de la naturaleza de los seres que nos afectan.’

Esta negacion de la libertad individual fue magistralmente expresada por Diderot en
Jacques el fatalista (1796) durante un didlogo entre el protagonista y su amo:

EL AMO.— Pero me parece que siento en el interior de mi mismo que soy libre,

como siento que pienso.

JACQUES.— Mi capitan decia: «Si, ahora que no queréis nada, pero quered

arrojaros de vuestro caballo».
EL AMO.— Bueno, me arrojaria.

JACQUES.— ¢Alegremente, sin repugnancia, sin esfuerzo, como [sic] cuando os

apetece apearos a la puerta de una hosteria?

™ Ibidem, p. 250.
" Ibidem, pp. 155-156.

27



EL AMO.— No del todo. Pero ¢qué importa con tal de que me precipite y que

demuestre que soy libre?

JACQUES.— Mi capitan decia: «jCémo! ¢No veis que sin mi contradiccion no os
habria jaméas venido a la mente la idea de desnucaros? Soy pues yo quien 0s coge
por el pie y os precipita fuera de la silla. Si vuestra caida demuestra algo, no es que
sois libre, sino que estais loco». Mi capitan decia también que el goce de una
libertad que pudiera ejercerse sin motivo seria la verdadera caracteristica de un

maniaco.

EL AMO.— Esto es demasiado dificil para mi, pero, a pesar de tu capitan y de ti, yo

seqguiré creyendo que quiero cuando quiero.

JACQUES.— Pero si sois y si habéis sido siempre duefio de querer, ;por qué no
queréis ahora enamoraros de una mona y no habéis dejado de amar a Agathe todas
las veces que habéis querido? Mi amo, pasamos las tres cuartas partes de nuestra

vida queriendo, y no haciendo.”

El fatalismo inherente a esta negacion del libre albedrio parece plantear que el
individuo que actGa incorrectamente no es culpable, ya que, al estar bioldgica y
socialmente determinado, su accion es completamente necesaria, de donde se puede
deducir que no se tiene derecho a reprochar o castigar al criminal. Sin embargo, tal y
como lo interpreta Bermudo, la postura del barén es la siguiente:

Cierto, desde el sistema materialista no tenemos derecho a irritarnos contra el
otro, a llamarlo culpable, a pedirle responsabilidades... Todo ello sélo tiene sentido
desde la ficcion del sujeto. Pero podemos, y estamos necesariamente abocados a
ello, aplicarle una pena, como quitamos de en medio un objeto fisico que nos
molesta. El tema es atractivo al suponer la pena no como castigo al culpable, sino
como un mecanismo de defensa social: se elimina un enemigo vy, al tiempo, se

potencian pasiones de sociabilidad.™

En definitiva, la propuesta moral de D’Holbach y Diderot, basada en el utilitarismo,
el epicureismo y la aplicacion de la fisica sobre las relaciones humanas, pretende
desterrar la moral cristiana sobre la que se asientan los fundamentos del Antiguo

Régimen. Y, aunque como se ha mostrado, no propugnaban la revolucion violenta,

" DIDEROT, 2002, pp. 352-353.
* BERMUDO, 2008, p. 579.

28



frases como la siguiente, extraida del Sistema de la naturaleza, tuvieron que incomodar

sobremanera a las autoridades:

Los derechos del hombre sobre su semejante s6lo pueden fundarse en la felicidad
que le procura o le permite esperar; sin esto, el poder que ejerce sobre él seria una
violencia, una usurpacion, una manifiesta tirania; toda autoridad legitima se funda
Gnicamente en la facultad de hacernos felices. Ningin mortal recibe de la
naturaleza el derecho de mandar sobre otro, sino que se lo acordamos
voluntariamente a aquél del que esperamos nuestro bienestar. EI gobierno es el
derecho a mandar sobre todos conferido al soberano en beneficio de los
gobernados. Los soberanos son los defensores y guardianes de la persona, de los
bienes y de la libertad de sus subditos, y sélo asi consienten éstos en obedecer; el
gobierno pasa a ser un bandidaje cuando se sirve de las fuerzas que le han sido

confiadas para hacer desgraciada a la sociedad.”

Helvétius, por su parte, propuso un sistema moral que, si bien se basaba igualmente
en el utilitarismo y el epicureismo, al derivar de su peculiar vision ontoldgica, se
diferenci6 del de D’Holbach y Diderot. Al igual que sus colegas, parte de la idea de que
«en cualquier época y cualquier lugar, tanto en materia de moral como de espiritu, el
interés personal es el que dicta el juicio de los individuos y el interés general el que
dicta el de las naciones».” Desde su punto de vista, en los seres humanos existe un
componente narcisista que actia como base de nuestra felicidad, y es que «es seguro
que cada uno tiene de si forzosamente la idea mas elevada y que, por tanto, no estima en
los demés otra cosa que su propia imagen y semejanza».’” Tal y como lo interpreta

Bermudo:

En la componente utilitarista del amor de si Helvétius es tan radical como
Hobbes, si bien éste generaliza las pasiones y uniformiza méas los objetos de las
pasiones que Helvétius, quien por su relativizacion histérica da mas variedad a
unas y otros. En cambio, en la acentuacion de la componente narcisista Helvétius
parece acercarse mas a Spinoza, para quien el «perseverar en el ser» no es tan sélo
seguir siendo, sino seguir siendo lo que se es: no es solo vivir, sino vivir de tal o
cual manera. Ademaés, también como Hobbes y Spinoza, una y otra componente se
condensan en el «deseo de estima, en el deseo de reconocimiento, que es poder vy,

por tanto, garantia de sobrevivencia, pero que también es narcisismo, vanidad,

> HOLBACH, 2008b, p. 243.
"® HELVETIUS, 2012, pp. 38-39.
" Ibidem, p. 50.

29



placer. [...] Si es asi, viene a decir, si los hombres se mueven por su interés y por
su deseo de estima publica, el gobernante, el legislador que quiera actuar

sabiamente debe conocerlo y actuar consecuentemente.”

Basandose en esta necesidad de amor de si, a lo largo del Discurso Il de Del
espiritu, Helvétius ofrece a este legislador las cuatro armas basicas para dirigir la vida
social: la recompensa, el castigo, la gloria y la infamia. Como continta Bermudo, las
dos primeras estan directamente relacionadas con la componente utilitarista del amor de
si, mientras que las dos Ultimas lo estan con la narcisista. Con estas herramientas, el
soberano puede encaminarse hacia la obtencion del bien publico que, como ya se
expres6 mas arriba, es la maximizacion de la felicidad. Esta, a su vez, no debe ser
entendida como la satisfaccion de las necesidades, como lo seria para Hobbes. Segln
Bermudo, «a nivel individual se consigue maximizar el placer a base de, primero, tener
grandes e intensas pasiones, Yy, segundo, satisfacerlas», mientras que «a nivel del
legislador, encargado de la moral, es decir, de la felicidad, [...] se consigue dirigiendo
esas pasiones, generando unas, potenciando otras, contrarrestando éstas, disuadiendo
aquéllas... todo con el uso de la recompensa y el castigo, distribuyendo la gloria y la
infamia».”® Hasta aqui no parecen existir grandes diferencias con la propuesta moral de
D’Holbach y Diderot, aunque la formula de Helvétius posea un componente mas
psicoldgico. Sin embargo, las diferencias surgen, en primer lugar, con la incorporacién
de un relativismo historico y socioldgico a lo anteriormente expuesto. En palabras de

Helvétius:

Examinese a los hombres y se vera que no hay crimen gue no sea colocado entre
las acciones honradas por las sociedades a las que ese crimen es (til; ni accion (til

al publico que no sea reprobada por alguna sociedad particular a la que esta misma

accion resulta perjudicial 2

Al contrario que los otros dos fil6sofos, quienes a pesar de las diferencias bioldgicas
de los seres humanos, trataron de encontrar leyes ciertas y naturales que rigieran el
comportamiento de cualquier grupo y en cualquier tiempo, Helvétius plantea que lo

percibido como util puede variar entre grupos humanos y contextos histéricos. Por otro

® BERMUDO, 2012, pp. 505-506.
™ Ibidem, p. 508.
% HELVETIUS, 2012, p. 40.

30



lado, todo lo expuesto hasta el momento se supedita a otra idea que alejé todavia mas

ambas propuestas. Segin Helvétius,

[...] entre hombres bien formados, dotados de todos sus sentidos y en cuyo
organismo no se aprecia ningun defecto, la naturaleza ha establecido, sin embargo,
tantas diferencias y tanta desigualdad en las disposiciones de su espiritu que unos
estan organizados para ser esttpidos y otros para ser hombres de espiritu.®*

En opinion de Bermudo, para Helvétius el espiritu no es un don natural, mas bien, al
contrario, es efecto de la educacién y de la ley, del medio social, Unica via para hacer

posible la utopia:

Si el espiritu tuviera su raiz en la estructura organica, en la organizacion, en un
esquema de inteligibilidad mecanicista, se llegaria inevitablemente al pesimismo:
el espiritu es efecto de unas leyes sobre las que es imposible intervenir [...]. En
cambio, si el hombre es efecto de lo social, en la medida en que lo social es un

producto de los hombres, la esperanza es posible: transformar lo social.®?

La clave estd en la educacion, pero no entendida simplemente como «lo que se
recibe en los mismos lugares y por los mismos maestros» sino «comprendiendo todo lo
que, en general, contribuye a nuestra instruccion», incluyendo no Unicamente lo
ensefiado por los preceptores, sino también «la forma de gobierno bajo la que vive, a sus
amigos, a sus amantes, a las personas que le rodean, a sus lecturas y, finalmente, al azar,
es decir, esa multitud de sucesos cuyo encadenamiento y causas no nos permite percibir
nuestra ignoranciax». Esta significacion le permite afirmar que «nadie recibe la misma
educacién».® Por tanto, el mero cambio de esta educacién, capitaneado por el legislador
en base al conocimiento de la naturaleza humana —es decir, las necesidades narcisistas—,

puede, para Helvétius, permitir la transformacion social.

Para Bermudo, Del espiritu fue un libro clave ya que los defensores de una
conciencia social cada vez mas anacrénica percibieron nitidamente «la amenaza de un
pensamiento que no sélo les condenaba y amenazaba, sino que descubria el verdadero
juego de las pasiones e intereses que su ideologia se preocupaba de ocultar y cubrir».
Por otra parte, quienes pretendieron elaborar la conciencia moderna que la sociedad

burguesa necesitaba para darse unidad y legitimidad, «asumieron de puertas afuera Del

& Ibidem, p. 151.
8 BERMUDO, 2012, p. 509.
8 HELVETIUS, 2012, p. 152.

31



espiritu como simbolo del nuevo espiritu, pero de puertas adentro mostraban su
suspicacia». Y es que un discurso que planteaba que «el hombre s6lo puede amar lo
universal, la ley, si ésta satisface su insaciable y natural ansia de placer» no encajaba
con una época que «aspiraba a instaurar el sujeto moral y juridico, epistemoldgico y
econdmico, libre y responsable, racional... y por ello amante de los valores

universales».3*

Otro grupo de autores que ofrecieron una nueva propuesta de moral fueron los
pertenecientes a la llustracién escocesa, entre los que destacan David Hume y Adam
Smith. Para Hume, «constituye la moralidad un tema que nos interesa sobre todo lo
demés»,® motivo por el que se propone hallar su origen epistemoldgico. Segdn recoge
Martinez Pison de Cavero, Hume considera que «la moral suscita las pasiones y
produce o impide las acciones. Pero la razén es de suyo absolutamente impotente en
este caso particular. Luego las reglas de moralidad no son conclusiones de nuestra
raz6n».2® Por lo que, en palabras del escocés: «La hipétesis que nosotros adoptamos es
sencilla. Mantiene que la moralidad se determina mediante el sentimiento. Define a la
virtud como cualquier accion o cualidad mental que ofrece al espectador el sentimiento
placentero de aprobacién; y al vicio como lo contrario».®” De este modo, Hume
considera que algunas virtudes personales y todas las sociales se aprueban porque nos
agradan al sentirlas como Utiles.2® Asi pues, para el caso de la justicia, la méas importante

de las virtudes sociales, el filésofo argumenta que

[...] las reglas de equidad o justicia dependen completamente del estado y
condicion particulares en que se encuentran colocados los hombres; y deben su
origen y existencia a esa utilidad que obtiene la comunidad de su observancia

estricta y constante.®

Esta virtud tiene, sin embargo, una caracteristica especial. Hume parte de la
suposicion de que la naturaleza hubiera concedido al ser humano una abundancia tal
que, sin incertidumbre o esfuerzo, cualquiera se encontrase sus necesidades

completamente satisfechas. En tal situacion:

# BERMUDO, 2012, pp. 498-499.

% HUME apud NEGRO, 1976, p. 32.

% MARTINEZ PISON DE CAVERO, 2010, p. 136.
8 HUME, 2007, p. 419.

% Ibidem, p. 341.

8 Ibidem, p. 310.

32



Parece evidente que en un estado tan feliz florecerian todas las demas virtudes
sociales y se multiplicarian por diez; pero nunca se habria sofiado ni una sola vez
con la prudente y celosa virtud de la justicia. ¢Para qué hacer un reparto de bienes
cuando todo el mundo tiene ya mas que suficiente? [...] En una situacion de este
tipo, al ser la justicia completamente indtil, constituiria un ceremonial vano, y

resultaria imposible que tuviera un lugar en el catalogo de las virtudes.*

Lo mismo sucederia en una sociedad que, aunque con los mismos problemas a la
hora de satisfacer las necesidades que existen en la realidad, hubiera desarrollado gran
afecto y generosidad para con las personas, ya que no seria necesario obligar a nadie a
dispensar un bien que, naturalmente, estarian dispuestos a realizar. Pero, como
interpreta Negro, la idea universal de justicia aparece «como una necesidad vital, para
orientar y regular la propiedad».”* De este modo, Hume libera la idea de justicia tanto
del «componente intelectualista de origen griego-estoico» como del «trascendentalismo
cristiano», retornando a una cierta vision similar a la de la «concepcion romana del ius:
es justo lo que es derecho y, por consiguiente, la regla de Derecho no existe por ser
justa, sino como una suerte de convencion relativa a la utilidad comun, que se determina
més por la voluntad (la imaginacién), que por la razén».*> Ademas, como recoge Negro,

Hume llega a la siguiente conclusion:

Nada mas sorprendente para quienes consideran con mirada filoséfica los asuntos
humanos [...] que la facilidad con que los muchos son gobernados por los pocos, y
la implicita sumisién con que los hombres resignan sus sentimientos y pasiones
ante los gobernantes. Si nos preguntamos por qué medios se produce este milagro,
hallaremos que, puesto que la fuerza esta siempre del lado de los gobernados,
guienes gobiernan no pueden apoyarse sino en la opinién. La opinion es, por tanto,
el tnico fundamento del Gobierno, alcanzando esta maxima tanto a los Gobiernos

més despoticos y militares como a los més populares y libres.”

Para Negro, Hume se encuentra aqui proximo a Hobbes, con la Gnica diferencia de
que, segun el escocés, los individuos han decidido darse como soberano al Derecho, y,
de este modo, el fin del Gobierno nunca sera la libertad, sino su «perfeccion, como una

consecuencia derivada del ejercicio de la justicia, bajo la forma de libertad personal y

% Ibidem, p. 306.

8 NEGRO, 1976, pp 51-52.
% Ibidem, p. 51.

% Ibidem, p. 53.

33



seguridad de los individuos garantizada por la regla de Derechox». Esto, siempre segun
Negro, equivale a admitir que el libre albedrio es una entidad ficticia, ataque que Hume
argumentara desde la Historia.”* De este modo, la justicia se convertiria en el resultado
de la oposicion dialéctica entre el ansia de libertad y la necesaria autoridad que preserve

la sociedad. Como analiza Hume:

[...] en todos los Gobiernos se da una perpetua lucha intestina abierta o secreta,
entre autoridad y libertad, y en esta competencia ninguna de las dos puede
prevalecer de modo absoluto. Todo Gobierno ha de hacer necesariamente un gran
sacrificio de libertad; pero la autoridad que limita la libertad no puede nunca, ni

quizéa debe, llegar a ser en ninguna constitucion, total e incontrolable.”

Esta parece ser la clave, ya que para Negro, la clase social mas interesada en un
régimen justo y equitativo es la clase media, es decir, la burguesia, grupo que durante el
siglo XVIII trat6 de lograr un espacio de representacion politica. Esta doctrina del juste

milieu se explica por el hecho de que

Hume no cree en el progreso, sino en que la inteligencia humana, aunque
limitada, es capaz, no obstante, de acuerdo con lo que ensefia la Historia, de
mejorar la condicién de la especie. Y justamente su filosofia tiene una secreta
intencion: ilustrar sobre la conducta humana razonable para que la Humanidad no

pierda el estado de civilizacion alcanzado y, en lo posible lo perfeccione.®

La base de esta propuesta moral fundada en el sentimiento y la utilidad social es
similar a la de Smith. El padre de la economia moderna sentdé su teoria moral en una
adaptacion del concepto de simpatia de Hume, para el que seria «una cierta disposicion

de la naturaleza a sentir lo que otro esta sintiendo», de tal modo que

Nos propone un procedimiento técnico por el cual la observacion de gestos o
signos que denuncian pasiones 0 sentimientos ajenos se convierten en pasiones o
sentimientos de quien los contempla. El proceso de la conversion afecta, en
realidad, a una transferencia del placer o dolor existente en otro. HUME pretende

convencernos de que al simpatizar con estas sensaciones se produce un cambio en

* Ibidem, p. 54.
% Ibidem, pp. 57-58.
% Ibidem, p. 61.

34



el que permanece la misma violencia e intensidad y que, asi, se viene a

experimentar un sentimiento similar al transmitido.*’

Smith parte de la idea de que «por mas egoista que se pueda suponer al hombre,
existen evidentemente en su naturaleza algunos principios que le hacen interesarse por
la suerte de otros, y hacen que la felicidad de éstos le resulte necesaria, aunque no
derive de ella nada mas que el placer de contemplarla».®® Y, puesto que como ser
sociable por naturaleza, no puede vivir aislado, es fundamental descubrir los rudimentos
de su convivencia. Es en este contexto relacional donde surge la simpatia, que seria
«una disposicion a preocuparse emocionalmente el uno del otro» lo que «juega un rol
decisivo en la formacién y justificacion de los juicios morales»,* y es que segun el
propio Smith «cualquiera sea la pasion que un objeto promueve en la persona en
cuestion, ante la concepcidn de la situacion brota una emocion analoga en el pecho de
todo espectador atento».’® Esta correspondencia se da gracias a la experiencia del
individuo, obtenida a través de nuestros sentidos y, sobre todo, de la imaginacién, con la
que nos proyectamos «al lugar del otro y nos formamos una idea de lo que él esta

sintiendo».%

En opinion de Darat Guerra, la teoria moral de Smith estd estrechamente
relacionada con la transformacién moral intrinseca al cambio de la sociedad: «de una de
agricultores, a una de comerciantes, una transformacion de la virtud que se desplaza de
la excelencia civica a la busqueda de la justicia, entendida como la satisfaccion de las
necesidades basicas, aun al costo de la desigualdad».'® Smith intenta analizar la

incipiente sociedad capitalista haciendo uso de su teoria de la simpatia:

Como los seres humanos estan dispuestos a simpatizar mas completamente con
nuestra dicha que con nuestro pesar, hacemos ostentacion de nuestra riqueza y
ocultamos nuestra pobreza [...]. En realidad, es fundamentalmente en
consideracion a esos sentimientos de los demas que perseguimos la riqueza y
eludimos la pobreza. Porque ;qué objetivo tienen los afanes y agitaciones de este
mundo? ;Cual es el fin de la avaricia y la ambicién, de la persecucion de riquezas,

de poder, de preeminencia? ¢Es porque han de satisfacerse las necesidades

% MARTINEZ PISON DE CAVERO, 2010, p. 148.
% SMITH, 1997, p. 49.

® HERNANDEZ BUSSE, 2015, p. 115.

10 SMITH, 1997, p. 51.

11 \VALCARCE, 2010, p. 278

12 DARAT GUERRA, 2016, p. 15.

35



naturales? El salario del mas modesto trabajador alcanzaria [...]. Todos los
beneficios que podemos plantearnos derivar de él son el ser observados, atendidos,
considerados con simpatia, complacencia y aprobacién. Lo que nos interesa es la
vanidad, no el sosiego o el placer. Pero la vanidad siempre se funda en la creencia

de que somos objeto de atencion y aprobacion.'®®

De este modo, es mediante esta natural busqueda simpatica con el resto de personas
—en la que somos guiados por el Autor de la Naturaleza— como damos origen a la
sociedad comercial, la Gnica en la que la felicidad es posible.'®* Segun Darat Guerra y
Herndndez Busse, es aqui donde cabe integrar su metafora de la mano invisible, no
como la justificacion de la deseabilidad de un mercado nada intervenido, sino como

herramienta epistemoldgica que explique la distribucion. En palabras de Smith:

El producto de la tierra mantiene en todos los tiempos practicamente el nimero
de habitantes que es capaz de mantener. Los ricos solo seleccionan del conjunto lo
que es mas precioso y agradable. Ellos consumen apenas mas que los pobres, y a
pesar de su natural egoismo y avaricia, aunque s6lo buscan su propia conveniencia,
aunque el unico fin que se proponen es la satisfaccion de sus propios vanos e
insaciables deseos, dividen con los pobres el fruto de todas sus propiedades. Una
mano invisible los conduce a realizar casi la misma distribucion de las cosas
necesarias para la vida que habria tenido lugar si la tierra hubiese sido dividida en
porciones iguales entre todos sus habitantes, y asi sin pretenderlo, sin saberlo,
promueven el interés de la sociedad y aportan medios para la multiplicacién de la
especie [...]. En lo que constituye la genuina felicidad de la vida humana [los
menos aventajados] no estan en ningun sentido por debajo de quienes parecerian

ser tan superiores a ellos.'*

Y es que para Smith, todos los sectores de la sociedad se hallan en las mismas
condiciones para alcanzar el verdadero fin de la humanidad, la felicidad. De este modo,
y segun lo interpreta Hernandez Busse, el gobierno debe obrar en esta misma direccion:
«la constitucion solo tiene valor en la medida en que promueva la felicidad de aquellos
que vivan bajo ella. Pero esto no significa favorecer sélo a la mayoria, sino a cada
ciudadano. La constitucion debe adaptarse a la gente, y no al revés. En eso, ricos y

pobres estan al mismo “nivel” y por tanto, si bien hay jerarquias sociales, no hay

13 SMITH, 1997, pp. 123-124.
1% DARAT GUERRA, 2016, p. 15.
15 SMITH, 1997, pp. 332-333.

36



injusticia. Tampoco hay libertades desiguales».'® Este es el principal punto que hace
que, para todos los autores consultados al respecto, Smith se salga de la tonica
utilitarista diferenciandose del resto de filésofos del siglo XVIII.

El Gltimo grupo de autores que van a ser analizados en este apartado corresponde a
los més representativos de la denominada Ilustracion moderada francesa: Montesquieu,
Voltaire y Rousseau. En ninguna de las dos obras seleccionadas del primero de ellos
aparecen claras referencias a una teoria moral, pero si pueden rastrearse ideas
relacionadas con conceptos como el de libertad. En este sentido, para Montesquieu: «la
libertad es el derecho de hacer todo lo que las leyes permiten; y si un ciudadano pudiera
hacer lo que ellas prohiben, ya no habria mas libertad»; el problema deriva de que «todo
hombre que tiene poder se ve impulsado a abusar de él, y llega hasta donde encuentra
limites [...]. Para que no se pueda abusar del poder, es necesario que por la disposicion
de las cosas, el poder detenga al poder».*”” Y esto puede lograrse gracias a la division de

poderes, que segun Bok, implica que

The legislative power alone should have the power to tax, since it can then
deprive the executive of funding if the latter attemps to impose its will arbitrarily.
Likewise, the executive power should have the right to veto acts of the legislature,
and the legislature should be composed of two houses. Each of which can prevent
acts of the other from becoming law. The judiciary should be independant of both
the legislature and the executive, and should restrict itself to applying the laws to

particular cases in a fixed and consistent manner.'%

Las leyes, ademas, deben respetar la libertad afectando Unicamente a lo que pueda
amenazar el orden y la seguridad, de tal modo que «cualquier pena que no derive de la
necesidad es tiranica. La ley no es un puro acto de poder; las cosas que por su naturaleza

resultan indiferentes no son de su competencia».'%°

Sin embargo, Montesquieu considera que la geografia y el clima afectan a los
temperamentos, las costumbres y las formas de gobierno de los grupos humanos: «si es
verdad que el caracter de los espiritus y las pasiones del corazdn son extremadamente

distintos en los diversos climas, las leyes deben relacionarse tanto con la diferencia de

1% HERNANDEZ BUSSE, 2015, p. 126.
7 MONTESQUIEU. 2007, pp. 203-204.
1% BOK, 2003.

1% MONTESQUIEU, 2007, p. 385.

37



esas pasiones como con los caracteres».*® Aunque «he is not a determinist, and does

111

not believe that these influences are irresistibles», el filosofo explica que

En los climas del norte, se encontraran pueblos que tienen pocos vicios, bastantes
virtudes, mucha sinceridad y franqueza. Al acercarse a los paises del mediodia, uno
creeria alejarse de la moral misma; pasiones mas vivas multiplicaran los crimenes;
cada uno tratard de tomar sobre los demas todas las ventajas que puedan favorecer
esas mismas pasiones. En los paises templados, se veran pueblos inconstantes en
sus maneras, incluso en sus vicios y en sus virtudes, el clima no tiene alli una

calidad bastante determinada para fijarlos por si mismos.'*

De este modo, llega incluso a relacionar situaciones juridicas como la esclavitud —
de la que opina que «no es buena por naturaleza»—* con el clima, y es que «hay paises
en los que el calor enerva el cuerpo y debilita tanto el valor, que los hombres se ven
impulsados a un deber penoso mas que por el temor al castigo; en estos lugares la
esclavitud choca menos a la razén; y como el amo es tan cobarde en relacién con su
principe como su esclavo lo es con respecto a él, la esclavitud civil estd también
acompafiada por la esclavitud politica».*** En cualquier caso, en opinién de autores
como Darat Guerra, el objetivo de Montesquieu, al igual que el de Hume o Smith, es
hacer una defensa de la sociedad comercial y burguesa que, por aquel entonces, se

estaba «empezando a formar».'*

Voltaire, al igual que Montesquieu, tampoco plasmo en su obra una teoria moral tan
clara como las que se han podido ver para los autores precedentes. Tras la publicacién
de sus Lettres philosophiques (1734), que causaron «a sensation that subsequently
triggered a rapid and overwhelming response of the part of the French authorities» y que
«was publicly burned by the royal hangman several months after is release»,'® el
filosofo empezd —aungue nunca llegd a terminar— una obra en la que exploro la libertad
humana en términos filosoficos, el Traité de metaphysique. En este texto, el
pensamiento de Voltaire se encontré a medio camino entre «the strict determinism of

rationalist materialists» y el «trascendent spiritualism and voluntarism of contemporary

19 Ipidem, p. 289.

1 BOK, 2003.

12 MONTESQUIEU, 2007, p. 292.
3 |bidem, p. 306.

4 |bidem, p. 312.

5 DARAT GUERRA, 2016, p. 13.
16 SHANK, 2009.

38



Christian natural theologicians».**’ Para él, el ser humano no es una méaquina de materia
en movimiento, aunque si es un ser regido por las inexorables leyes de la naturaleza.
Existe, segun Voltaire, un libre albedrio que nos permite elegir entre buenas y malas
acciones en funcion de nuestra capacidad de raciocinio. Como expresé Cassirer, para

Voltaire

Los que sostienen que todo es bueno no son mas que charlatanes. Confiésese que
el mal existe, y no afiadamos a todos los horrores de nuestra existencia el celo
absurdo de negarlos [...] El mal moral es indiscutible, pero su justificacion consiste
en ser inevitable para la naturaleza de los hombres, porque sin flaquezas nuestra
vida estaria condenada al estancamiento, ya que sus impulsos mas fuertes nacen de
nuestros instintos y pasiones, es decir, desde el punto de vista ético, de nuestros
defectos.™®

Esto es, en buena medida, lo que el patriarca de las Luces tratd de plasmar en
Céandido o el optimismo (1759), obra que pretende refutar las tesis de la Teodicea de
Leibniz. Y es que el protagonista que da nombre a la novela, tras presenciar y padecer
todo tipo de desgracias perpetradas tanto por hombres como por la naturaleza, se llega a
preguntar: «Si éste es el mejor de los mundos posibles, ;como son los otros?».** Sin
embargo, al final de su periplo se encuentra con un derviche turco de quien extrae la que
pasa a ser la méxima de su vida, la necesidad de «cultivar nuestro huerto»."?® Segin
Pérez Rivas, lo que subyace en esta alegoria es la idea de que el ser humano «debe vivir
de lo que cultiva, pues solamente el trabajo puede alejarnos de lo nocivo: del vicio, el
aburrimiento y la necesidad. El trabajo, en estos términos, puede avivar el optimismo no
mediante argumentos metafisicos o especulaciones quiméricas, sino mediante la
actividad».®! Y es que, segin Shank, Voltaire, en la querella del lujo iniciada por La
fabula de las abejas de Mandeville, celebr6 la forma de vida hedonista como una fuerza
positiva para la sociedad, resaltando la importancia que la adquisicion material y el

comercio han tenido para el progreso de la civilizacién.'*?

Parece que, en conjunto, todas las propuestas morales analizadas aqui compartian

varias ideas aunque propusieran diferentes vias para alcanzarlas. Todos los autores

7 |bidem.

18 CASSIRER, 1943, pp. 169-170.
19 \VOLTAIRE, 2001, p. 48.

120 hidem, p. 167.

121 PEREZ RIVAS, 2013, pp. 46-47.
122 SHANK, 2009.

39



creen en la perfectibilidad humana asi como en el progreso material, cientifico y
artistico, principal motor del desarrollo de la civilizacion. Defienden, por tanto, las
nuevas dindmicas econdmicas protocapitalistas, la sociedad mercantil y las ideas
burguesas de propiedad y justicia que derivan de las anteriores. Asi mismo, todos
consideran que el objetivo del ser humano es alcanzar la felicidad, por lo que, salvo
Smith —que va mas alld—, aceptan que la funcion de la sociedad es garantizérsela al
mayor nimero posible de personas. Aparentemente, su principal discrepancia se sitla en
torno al concepto del libre albedrio, pues mientras para algunos toda accion esta
determinada por nuestra composicion bioldgica (D’Holbach/Diderot), nuestra sensacion
(Helvétius) o nuestro sentimiento (Hume), para otros, la capacidad de eleccion sigue
existiendo y, en ultima instancia, permite a los hombres escoger entre hacer el bien o el

mal.

Rousseau, sin embargo, discrepa de estas coincidencias. Como ya se mostré mas
arriba, en su primer discurso, condend a todas las artes y las ciencias, ya que partio de la
idea de que «le besoin éleva les trones; les sciences et les arts les ont affermis», y es que
«avant que I’art elt fagonné nos maniéres et appris a nos passions a parler un langage
apprété, nos meeurs étoient [sic] rustiques, mais naturelles».** Pocos afios después, en
su segundo discurso, ataco la nocion de la perfectibilidad humana al partir de la idea de
un estado de pura naturaleza en el que los individuos se encuentran dispersos entre los
animales, vagando por los bosques y careciendo de industria, palabra, domicilio o

necesidad de relacion con el préjimo. A nivel moral:

Les hommes dans cet état n‘ayant entre eux aucune sorte de relation morale, ni de
devoirs connus, ne pouvaient étre ni bons ni méchants, et n'avaient ni vices ni
vertus, a moins que, prenant ces mots dans un sens physique, on n'appelle vices
dans l'individu les qualités qui peuvent nuire & sa propre conservation, et vertus

celles qui peuvent y contribuer.***

A pesar de esta amoralidad, reconoce la existencia de una virtud natural «d'autant
plus universelle et d'autant plus utile a I'nomme qu'elle précede en lui l'usage de toute
réflexion, et si naturelle que les bétes mémes en donnent quelquefois des signes

sensibles».'® Se trata de la piedad, elemento que ni siquiera las costumbres mas

12 ROUSSEAU, 1852, p. 465.
124 ROUSSEAU, 2011, p. 35.
125 |bidem, p. 37.

40



depravadas —como las de las grandes ciudades de su época— han logrado destruir del
todo. Junto a esta bondad natural, el filésofo niega la desigualdad entre los hombres:
«Un homme pourra bien s'emparer des fruits qu'un autre a cueillis, du gibier qu'il a tué,
de I'antre qui lui servait I'asile; mais comment viendra-t-il jamais a bout de s'en faire
obéir, et quelles pourront étre les chaines de la dépendance parmi les hommes qui ne

possédent rien?».12°

Lo que permite explicar, segin Rousseau, la degeneracion que ha sufrido la especie
humana desde este estado primigenio hasta su época es la diferencia existente entre el

amour de soi-méme y el amour propre:

L’amour de soi-méme est un sentiment naturel qui porte tout animal a veiller a sa
propre conservation et qui, dirigé dans ’homme par la raison et modifié par la
pitié, produit I’humanité et la vertu. L’amour-propre n’est qu’un sentiment relatif,
factice et né dans la société, qui porte chaque individu a faire plus de cas de soi que
de tout autre, qui inspire aux hommes tous les maux qu’ils se font mutuellement et

qui est la véritable source de 1’honneur.*?’

El primero es un amor inherente a nuestra existencia, en armonia con la naturaleza
y, por tanto, con Dios. El segundo surge de las relaciones sociales, en concreto, de la

necesidad de estima puablica:

Celui qui chantait ou dansait le mieux; le plus beau, le plus fort, le plus adroit ou
le plus éloguent devint le plus considéré, et ce fut la le premier pas, vers l'inégalité,
et vers le vice en méme temps: de ces premiéres préférences naquirent d'un coté la

vanité et le mépris, de l'autre la honte et I'envie.'®

De este modo, es el amour-propre el que, con el paso del tiempo, ha ido
pervirtiendo las relaciones humanas hasta llegar a un punto de no retorno. En opinion de
Fetscher, «no existe posibilidad de retroceso, pero si la hay de avance; el avance hacia
la ética de la virtud, que mantiene bajo control al amour propre».*?° Para Béjar, por su
parte, la alienacion aparece en la obra de Rousseau como un peligro constante y
universal que amenaza a la humanidad pero que, por mucho que corrompa al hombre,

no puede pervertir su naturaleza virtuosa. Dada la imposibilidad de retornar al pristino

125 |hidem, p. 42.
27 hidem, p. 91.
128 |hidem, p. 48.
2 FETSCHER, 1979, p. 18.

41



estado natural debido a que «la nature humaine ne rétrograde pas et jamais on ne

130
el

remonte vers les temps d'innocence et d'égalité quand une fois on s'en est éloigné»,
objetivo filosofico del ginebrino pasa por una reforma de la sociedad en tres frentes:
«asi desarrolla en Emilio un nuevo modelo de educacion, en La nueva Eloisa un
planteamiento original de convivencia domestica y en El contrato social una sociedad

basada en premisas radicalmente democraticas».'*!

4.Aplicacion de las ideas ilustradas

Finalmente, una vez analizados los presupuestos ontoldgicos de los autores, asi
como sus propuestas morales, es el momento de centrar nuestra atencién en la forma en
que, segun estos fildésofos, debia materializarse lo anteriormente expuesto, lo que puede

ayudar a apreciar el grado de desafio que plantearon al poder establecido.

Como pudo observarse para el caso de D’Holbach y, en principio, Diderot, parten
de la idea de que, una vez comprendidos los mecanismos naturales que rigen a la
maquina humana —es decir, su necesaria busqueda de placer y su rechazo del dolor-y
eliminadas las ideas que atacan directamente a estas dinamicas —verbigracia algunos
conceptos religiosos como el pecado— se puede alcanzar una moral que logre acercar la
felicidad, si no a todos, al mayor nimero posible de personas. Esto deberia sustanciarse
sustanciarse en un pacto social continuamente renovado siempre y cuando el individuo
alcanzase su felicidad. En opinion de Bermudo, «Holbach, hay que decirlo con claridad,
no veia otra alternativa politica que un monarca ilustrado que abandonara la religion y
se aliara con la filosofia y que, siguiendo a ésta, llevara a cabo la realizacion de la razén
en el orden social, es decir, construyera un orden social basado en el orden natural».**?
Como prosigue el filésofo, D’Holbach identifico como pasiones antisociales la
supersticiodn religiosa y la ignorancia, no la propiedad privada, como hizo Morelly en el
Code de la nature. Esto es lo que explica que la vision reformadora del bardn no pase

por el orden econdémico, sino por el de las costumbres. Por este motivo, el filosofo

130 ROUSSEAU apud REVAULT D'ALLONES, 1978, p. 588.
B BEJAR, 1982, p. 71.
132 BERMUDO, 2008, p. 636.

42



espafol afirma que D’Holbach no fue ni republicano ni demoécrata (al menos en el
sentido que tomo en la pequefia burguesia del XIX), al igual que Diderot, aunque este
ultimo, en su vejez, y tras malas experiencias con soberanos ilustrados —significativo es
el caso de la zarina Catalina Il-, sufriese cierto desencanto que le llevase a pensar que,
«si habia que elegir entre déspotas, era preferible el tirano al ilustrado, ya que asi el
pueblo no perderia su deseo de libertad».*** En este punto coinciden otros autores, como
Scotto, quien considera que Diderot,

Si empieza denunciando solo los abusos de poder, progresivamente empieza a
poner en cuestion la legitimidad de cualquier monarca, sea este un tirano o0 un
“hombre de letras”, como muestran las Paginas contra un tirano (1771), un ataque

a Federico |1, prototipo de déspota benevolente y mecenas de muchos ilustrados.***

A nivel econémico, como se plantedé mas arriba, D’Holbach cree que la desigualdad
no solo es natural, sino justa y necesaria para el desarrollo de la sociedad. Tal y como lo
interpreta Israel, el baron nunca pretendio llevar a cabo ningdn tipo de nivelacion o de
imposicion de la igualdad econdmica, lo que estableceria inevitablemente «una nueva
forma de tirania», sino «derribar la jerarquia existente del orden social y atacar el
enorme desequilibrio en la distribucién de la riqueza».**> Bermudo coincide con la
apreciacion del historiador ya que, para él, D’Holbach no va mas alla de «explicitar la
necesidad social de corregir las grandes diferencias de riqueza, procurar trabajo a todos»
y, en definitiva, «acabar con los privilegios, con el parasitismo y con la acumulacién de

136

propiedad».

A pesar de esto, su radicalismo puede ser rastreado, segun el filésofo espafiol, en su
formulacién de la libertad, sin mas limites que el derecho de los demaés: «Libertad de
creencia, de prensa, de expresion, de accion social... aqui Holbach no pone limites». ™’
En este sentido, parece que, como ya se propuso anteriormente, D’Holbach pretende
legitimar los derechos bésicos de las sociedades liberales capitalistas decimononicas.

Como él mismo plantea:

Para ser justas, las leyes deben tener como objetivo invariable el interés general

de la sociedad, es decir, deben asegurar al mayor nimero posible de ciudadanos los

133 |bidem, p. 636.

B34 5COTTO, 2014, p. 116.

35 |ISRAEL, 2015, p. 91.

13 BERMUDO, 2008, pp. 636-637.
57 |bidem, p. 637.

43



beneficios por los cuales se han asociado. Estos beneficios son la libertad, la
propiedad y la seguridad. La libertad es la facultad de hacer todo lo que no
perjudica a la felicidad de los semejantes para conseguir la propia felicidad [...]. La
propiedad es la facultad de gozar de los beneficios que el trabajo y la laboriosidad
han procurado a cada miembro de la sociedad. La seguridad es la certidumbre que
debe tener cada miembro de poder gozar de su persona y sus bienes bajo la
proteccion de las leyes mientras observe fielmente sus compromisos con la

sociedad.'®®

En el caso de Helvétius, es dificil rastrear en Del espiritu referencias claras a la
forma de gobierno propuesta. Sin embargo, el legislador que, como ya se expreso, ha de

ser el garante de la felicidad de la sociedad es, en opinion de Bermudo, el monarca:

Cuando Helvétius entregd un ejemplar a la familia real —estaba obligado por su
amistad y por cortesia; ademas, estaba seguro, ingenuamente seguro—, dificilmente
podia imaginar la reaccién que provocaria y que trastocaria radicalmente su vida.
El delfin se sinti6 terriblemente ofendido por las ideas del texto. El delfin no era
tan estlpido. /No habia teorizado Helvétius que el interés rige todas las pasiones?
Aquel libro iba contra sus intereses: era una demoledora critica de la degeneracién
y los vicios del ancien régime. Pero si era lo bastante estlpido para ver sélo esto,
para no detectar que la oferta de Helvétius no iba contra él sino a favor de él: le
ofrecia ser un soberano mas poderoso y estimado a cambio de que tomara en su
mano la reforma institucional y social. El libro no iba contra el rey, iba contra el
antiguo régimen, contra los amigos del rey. El libro pedia al rey que hiciera suya la
bandera de los filésofos, que llevara a cabo la revolucion que estos proponian. No
lo quiso hacer, 0 no pudo, o no lo entendi6. ;Qué mas da? Helvétius pagd con 13
afios de tristeza y fracaso, muy amortiguados por su posicién, su rica vida familiar,
sus amigos y sus estudios; el rey pagaria un precio mas duro: 20 afios de

supervivencia de la monarquia a cambio de la guillotina y la revolucién.™*

De modo que, en principio, parece que los tres materialistas, a pesar de sus
diferencias, buscaban una reforma social considerablemente radical (en el sentido de
que pretendieron atacar las raices del Antiguo Régimen) de la mano del monarca, a
través del contractualismo, y con el objetivo de fundamentar la nueva sociedad liberal y

mercantil que habria de llegar.

38 HOLBACH, 2008b, pp. 119-120.
139 BERMUDO, 2012, p. 494.

44



Hume, por el contrario, se desligd de la tradicion heredada de Hobbes y critico
abiertamente el pacto social por considerarlo como algo ficticio. Segun Martinez Pisén
de Cavero, en el siglo XVIII se adopto la vision lockeana del pacto social legitimado
por el consentimiento expreso y el consentimiento tacito. El primero implicaria la
sumision del individuo al soberano pues, al aceptar expresamente el formar parte de la
sociedad, se convertia, necesariamente, en subdito. El segundo, mucho mas

problemaético, implicaria que

Todas aquellas personas que tienen bienes o el disfrute de una parte cualquiera en
los dominios territoriales de un gobierno, otorgan con ello su consentimiento tacito
y se obligan a obedecer desde ese momento las leyes de tal gobierno mientras sigan
disfrutando de esos bienes y posesiones, y eso en las mismas condiciones que todos

los demas subditos.*

Hume critica estos presupuestos desde la Historia, pues al considerar que todo
gobierno es una construccién humana cuyo origen es conocido por esta disciplina, opina
que no ha podido producirse la formulacién de ningin pacto social. EI consentimiento,
por tanto, «debid ser “imperfecto” y, en ningin momento, pudo servir de fundamento a

“una administracién regular’».*** En definitiva, Hume cuestiona el

Escaso valor tedrico que tiene para el contractualismo afirmar que «nacer» 0
«habitar» en un pais implica un consentimiento al gobierno establecido. La
cuestion que subyace a estos supuestos consiste en que, si se postula que una
promesa es el origen del poder politico y fundamento de la obligacion politica
resulta dificilmente creible que el hecho de nacer o habitar en un lugar implique un
acto de consentimiento. Se supone que para que el consentimiento valga éste debe

ser voluntario y debe existir alguna alternativa posible.'*

Como recoge Negro, Hume fundamenta los tipos de gobiernos en la costumbre:

El hébito [...] no tarda en consolidar lo que han creado imperfectamente los
demas principios de la naturaleza humana: entonces los hombres, hechos a la
obediencia, no piensan ya en apartarse del camino seguido por ellos y sus

antepasados, y en el que los mantienen tantos motivos apremiantes y palmarios.**®

10| OCKE apud MARTINEZ PISON DE CAVERO, 2010, p. 243.
Y |bidem, p. 244.

2 |hidem, p. 247.

3 HUME apud NEGRO, 1976, p. 72.

45



De este modo, el escepticismo gnoseologico del escocés puede ser aplicado tambiéen
al &mbito de la politica. Puesto que la realidad esta llena de matices y los valores que
regulan el comportamiento humano son imposibles de prever, «todo depende, en
definitiva, del estado de opinién, del modo de sentir mas comin».*** Esto no quiere
decir, sin embargo, que Hume no tuviera preferencias personales, al contrario: «no se
puede negar que una forma de gobierno es mejor que otra, independientemente de las
costumbres y del caracter de los hombres».**> En opinién de Negro, el escocés se
inclino por las formulas de gobierno mixtas, como la inglesa, y es que, segin Hume «la
razon de que las leyes nos den tal libertad, parece ser nuestra forma mixta de gobierno,

no del todo monérquica ni enteramente republicana».*® Para el fil6sofo espafiol, Hume

Es un republicano que no cree por ahora realizable su ideal. Contemplando el
estado de la civilizacion en Europa, piensa que, de hecho, en las Monarquias
absolutas existe cierta libertad, puesto que hay cierta justicia, la cual se manifiesta
en las maneras civilizadas, aunque aquella no constituya su principio. Y en
Inglaterra, pais sin duda libre, aunque la Monarquia no estd todavia plenamente
consolidada hay asimismo cierta justicia. Todos los regimenes pueden ser
legitimos, incluso el despotico que, a diferencia de Montesquieu, que borra la

distincion, no confunde con la tirania. Ello depende del nivel de civilizacion de la

sociedad que se trate.""’

En definitiva, para Hume, el mejor gobierno es el del Estado de derecho, pues
afirma que «toda la vasta maquina del Gobierno no tiene en ultima instancia otro objeto
0 proposito que administrar justicia; o, en otras palabras, servir de soporte a los

jueces».*#®

Smith, por su parte, coincide en buena medida con las valoraciones de su
compatriota. Aunque en la Teoria de los sentimientos morales (1759) no parece
plantearse como objetivo el proponer un modelo de estructura politica ideal, aporta,
como se mostré anteriormente, una idea fundamental para entender su pensamiento, la
simpatia. Este concepto, por extrafio que parezca, nunca es mencionado en la Riqueza

de las naciones, lo que segun Darat Guerra se explica porque ha sido desplazado por las

Y Ibidem, p. 74.
5 |bidem, p. 74.
1% |bidem, p. 73.
Y7 |bidem, p. 74.
8 |bidem, p. 75.

46



virtudes de la prudencia y la justicia.**® En la Teoria, Smith estudia el comportamiento
del individuo con otros seres humanos con los que lleva a cabo una interaccion directa
aunque sean desconocidos. Esto, sin embargo, es algo imposible en una sociedad
comercial, ya que en muchas ocasiones los intercambios se produciran, por ejemplo, a
través de terceras personas, por lo que la simpatia, indispensable para nuestras
relaciones sociales, podria quedarse corta. De este modo, en un mundo globalizado
repleto de extrafios, «serd [sic] la virtud artificial de la justicia y la virtud inferior de la
prudencia las que sirvan mejor al fin de garantizar la cohesién de la sociedad
comercial».*® De este modo, tal y como recoge Patifio Rojas, Smith establece en la

Riqueza tres tareas bésicas para el Estado:

El soberano unicamente tiene tres deberes para cumplir, (...) defender la
sociedad contra la violencia e invasion de otras sociedades independientes (...);
proteger en lo posible a cada uno de los miembros de la sociedad de la violencia y

de la opresion de que pudiera ser victima por parte de otros individuos de la misma

sociedad... (y)... erigir y mantener ciertas obras y establecimientos publicos...""

El segundo punto es el que nos interesa, ya que es el que se refiere a las sacrosantas
garantias en cuestiones de seguridad, libertad y propiedad que todo individuo debe
poseer. De este modo, abogando por un Estado de derecho como Hume, Smith entronca
a su vez con los autores materialistas anteriormente estudiados en la defensa de los

principales derechos de las sociedades liberales.

Por su parte, Montesquieu y Voltaire criticaron los abusos del Antiguo Régimen. El
primero de ellos, en sus Lettres persanes (1721), critica el gobierno absoluto de Luis
XIV, quien es descrito por Rica, uno de los dos persas que viaja a Europa, en los
siguientes términos: «D’ailleurs ce roi est un grand magicien: il exerce son empire sur
I’esprit méme de ses sujets; il les fait penser comme il veut», aunque sus poderes nada
tienen que ver con los de «un autre magicien plus fort que lui, qui n’est pas moins
maitre de son esprit qu’il I’est lui-méme de celui des autres. Ce magicien s’appelle le
pape».’>? Pero el ataque no va dirigido contra el Rey Sol, sino contra toda la institucion

monarquica francesa en general:

Y9 DARAT GUERRA, 2016, p. 19.

50 Ibidem, pp. 19-20.

L SMITH apud PATINO ROJAS, 2008, pp. 317-318.
152 MONTESQUIEU, 1828, p. 41.

47



Il en est des manieres et de la facon de vivre commes des modes: les Francais
changent de meeurs selon 1’age de leur roi. Le monarque pourrait méme parvenir a
rendre la nation grave, s’il I’avait entrepris. Le prince imprime le caractére de son
esprit a la Cour, la Cour a la Ville, la Ville, aux provinces. L’ame du souverain est

un moule qui donne la forme & toutes les autres.™

Es por este motivo por el que el filésofo arremete a su vez contra los ministros del

monarca, a los que llega a culpar de las malas acciones de estos:

Je ne sais comment il arrive qu’il n’y a presque jamais de prince si méchant que
son ministre ne le soit encore davantage. S’il fait quelque action mauvaise, elle a
presque toujours été suggérée; de maniere que I’ambition des princes n’est jamais

si dangereuse que la bassesse d’ame de ses conseillers.”*

Voltaire, por el contrario, en lugar de criticar a la monarquia atacandola

directamente, lo hace alabando el sistema politico inglés en sus Lettres philosophiques:

La Nation Anglaife elt la feule de la terre, qui [0it parvenue a régler le pouvoir
des Rois en leurs réfiftant, & qui d’efforts en efforts ait enfin établi ce
Gouvernement fage, ou le Prince tout puiffant pour faire du bien, a les mains liées
pour faire le mal, ou les Seigneurs font Grands fans infolence & fans Vaffaux, & ou

le peuple partage le gouvernement fans confufion.'*

Sin embargo, como plantean Berge y Brathen, «Voltaire est également connu pour
sa prédilection pour le despotisme éclairé ou le roi gouverne “par la grace de la raison”
et non pas “par la grace de Dieu”». Responden a esta contradiccion en el pensamiento
volteriano alegando que en 1734 —afio de la publicacion en francés de las Lettres
philosophiques— «Voltaire n’a pas encore formé un doctrine permanente [...]. Il est
alors raisonnable de dire que Voltaire (en 1734) envisageait comme souhaitable une
évolution du pouvoir dans le sens anglais: la monarchie parlementaire».**® De hecho, tal
y como lo recogen, Voltaire expresd en su Dictionnaire philosophique la idea de que
«les hommes sont tres rarement dignes de se gouverner eux-mémes», lo que, para ellas,
demuestra una tremenda desconfianza en el pueblo. Concluyen, por tanto que, para el

filosofo,

153 |bidem, p. 134.

54 Ibidem, p. 170.

15 VVOLTAIRE, 1734, p. 67.

15 BERGE; BRATHEN, 2016, p. 32.

48



Les Anglais sont mieux éduqués que les Francais grace a leur liberté. Cette
liberté a fait que leur connaissance des institutions est meilleure que celle de leus
homologues Frangais, et par conséquent ils sont capables de participer au pouvoir
dans une monarchie parlementaire [...]. Les Lettres philosophiques donnent des

. . . N . : A 157
conseils aux Francais de suivre le modele anglais lorsqu’ils seront préts.

Por su parte, Montesquieu hace decir a Usbek: «j’ai souvent recherché quel était le
gouvernement le plus conforme a la raison. Il m’a semblé que le plus parfait est celui
qui va a sont but a moins de frais; de sorte que celui qui conduit les hommes de la
maniére qui convient le plus & leur penchant et & leur inclination est le plus parfait».*®
En Del espiritu de las leyes (1748) parece expresar su preferencia por la monarquia, ya
que afirma que en ella, «las leyes ocupan el lugar de todas las virtudes, de las que no se
tiene ninguna necesidad».**® Poco més adelante, sugiere que este sistema politico es

incluso el mas natural, ya que se sustenta en el honor:

La ambicién es perniciosa en una republica, pero tiene buenos efectos en una
monarquia; da vida a este gobierno; y en él se tiene la ventaja de que no es
peligrosa, porque puede existir sin ser reprimida. Me dirdn que es como en el
sistema del universo, donde hay una fuerza que sin cesar aleja todos los cuerpos del
centro, y una fuerza de gravedad que los devuelve a él. EI honor mueve todas las
partes del cuerpo politico; las relaciona por su sola accion; y cada uno va al bien

comUn creyendo ir a sus intereses particulares.™®

El problema viene dado porque, como expresa en las Lettres persanes, la monarquia
es «un état violent, qui dégénere toujours en despotisme ou en république: la puissance
ne peut jamais étre ¢galement partagée entre le peuple et le prince; 1’équilibre est trop
difficile a garder. Il faut que le pouvoir diminue d’un c6té pendant qu’il augmente de

Iautrex», ™ lo que conduce, inevitablemente, a la ya mencionada divisién de poderes.

Rousseau, por el contrario, constituye una excepcion a la norma que se ha podido
apreciar hasta el momento. Para muchos autores, como es el caso de la mencionada
Béjar, el ginebrino plasmé en EIl contrato social (1762) una propuesta politica de corte

democratico. Sin embargo, su lectura, en paralelo al resto de su obra, parece plantear

7 |bidem, p. 33.

18 MONTESQUIEU, 1828, p. 110.
19 MONTESQUIEU, 2007, p. 53.
1% |hidem, p. 55.

11 MONTESQUIEU, 1828, p. 137.

49



algo muy diferente. Este ensayo politico arranca con la idea de que «el hombre ha nacido
libre y, sin embargo, por todas partes se encuentra encadenado».'®® Ese estado de libertad se
sustentaba en la familia, considerada como la més antigua de las sociedades y la Unica
natural, identificAndose en ella al padre con los jefes y a los hijos con el pueblo. Para el
filésofo, la clave sobre como se pudo pasar de este estado natural al actual, en el que la
libertad ya no existe, recaeria no en el anlisis de por qué un pueblo elige a su soberano,
sino en como el pueblo se constituye como tal, verdadero fundamento de la sociedad,
introduciendo el concepto de pacto social. Segun este acuerdo, cada individuo enajena
completamente sus derechos en favor de la humanidad, credndose una persona publica
que «tomaba en otro tiempo el nombre de ciudad y toma ahora el de republica o de
cuerpo politico, que es llamado por sus miembros Estado, cuando es pasivo; soberano,

cuando es activo».'®

Este cuerpo, compuesto por todos los particulares, conforma la voluntad general,
concepto que no representa la mera suma de las voluntades individuales, sino que
encarna un consenso moralmente inspirado de forma unanime, de modo que nunca iria
en contra del particular al buscar el bien comdn, pero que no puede formularse en
sentido contrario, es decir, con los subditos respecto del Estado o el soberano, ya que,
como individuos, pueden discrepar de la voluntad general. Para este supuesto, se
contempla que «quienquiera se niegue a obedecer la voluntad general serd obligado a ello
por todo el cuerpo»,'®* forzandole a ser libre. Lo que Rousseau se propone, desde mi punto
de vista, es la creacion de una utopia politica basada en la virtud evitando todas las pasiones

que, segun su segundo discurso, surgieron de la vida en sociedad.

Algo similar ocurre en su propuesta de vida cotidiana plasmada en la Nueva Eloisa

(1761). Como argumenta Villaverde Rico:

Su oposicion a la técnica, a la division del trabajo, a la relacion salarial, a la
produccion para el mercado, su proscripcion de toda méaquina capaz de abreviar el
trabajo humano, fueron consideradas hasta tal punto regresivas que Diderot se nego
a publicar su articulo Discours sur I'économie politique, escrito para la

Enciclopedia [sic]."®

162 ROUSSEAU, 2004, p. 38.

153 |bidem, p. 49.

154 |bidem, p. 51.

185 VVILLAVERDE RICO, 1987, p. 248.

50



Lo que el filésofo nos plantea en la descripcion de la idilica vida de Clarens es una
defensa de una sociedad jerarquica y desigual, aunque no la del Antiguo Régimen. La
base de todo el sistema es, como en el Contrato, la virtud, en este caso de los sefiores,
Julia y su esposo Wolmar, quienes logran que en la casa reine «el desahogo, la libertad,
la alegria en medio del orden y la exactitud».'®® En lugar de utilizar métodos coercitivos
para hacerse obedecer, Julia utiliza el afecto para lograr que sus subordinados se
desvivan por llevar a cabo todos sus deseos, hasta el punto de que «al menor gesto por
su parte, lo dejan todo y acuden volando; basta una mirada suya para que se esmeren en
lo que estan haciendo».*®” Aunque en un primer momento pudiera parecer que el afecto
que se desarrolla entre amos vy sirvientes es verdadero, pues los Wolmar dicen tratar a
sus subordinados como si de familiares se tratara, la hipocresia que subyace a esta

actitud queda mucho mas claramente reflejada en el siguiente pasaje:

En la republica se escoge a los ciudadanos por sus costumbres, sus principios, sus
virtudes, pero ¢cdmo contener a unos sirvientes, a Unos mercenarios, aparte de por
la fuerza y el apremio? Todo el arte del amo reside en esconder ese ordeno y
mando tras una apariencia de placer o interés, de suerte que crean que quieren

hacer lo que se les esta forzando a ejecutar.'®®
En el Emilio, sucede algo parecido, pues el preceptor del nifio aconseja lo siguiente:

Tomad un camino opuesto con vuestro alumno; que siempre crea él ser el
maestro, y que siempre lo seais vos. No hay sometimiento tan perfecto como el que

conserva la apariencia de la libertad; de este modo se cautiva la voluntad misma.'*®

Y esta es, en mi opinidn, la clave del asunto, la creencia en que se es libre. Segun

Moulin:

Pour Rousseau, héritier des stoiciens, il existe un ordre de la nature, au sein
duquel I’homme doit trouver sa place, et la liberté consiste en une adéquation de la
volonté du sujet 4 la vollonté universelle [...]. Il faut non seulement trouver la
place que la providence nous assigne dans le cosmos, mais aussi la vouloir. C’est

librement que se font tous les contrats.*

16 ROUSSEAU, 2013, p. 818.
157 Ibidem, p. 707.

1%8 |hidem, p. 719.

19 ROUSSEAU, 1998, p. 168.
0 MOULIN, 2001, p. 17.

o1



De este modo, tanto los habitantes de Clarens como el individuo en El contrato,
deben no solo asumir su lugar en el mundo, sino quererlo, ya que de este modo su falta
de libertad se camufla con su supuesta voluntad. La gran diferencia del proyecto politico
rousseauniano con respecto a los del resto de filésofos estudiados es que, mientras que
estos ultimos basan su teoria politica en una moral alejada de la divinidad y defendiendo
derechos y libertades propios de una sociedad comercial —y por tanto, incluidos dentro
del amour-propre—, el ginebrino plantea una huida hacia delante en la que el individuo
debe sacrificar toda pasion y atisbo de progreso en el altar de la virtud y del Ser

supremao.

Con todo lo visto anteriormente, podria parecer que, salvo Rousseau, el resto de
filésofos admiraron el sistema de gobierno mixto inglés. Hume y Smith destacaron sus
ventajas, Montesquieu y Voltaire lo usaron como espejo gracias al que criticar los
abusos del despotismo de la monarquia francesa. Y, en el caso de los materialistas,
aunque no se tratase del despotismo ilustrado que deseaban, al limitar el poder de los
agentes del Antiguo Régimen, podriamos inferir que lo contemplasen como una

alternativa valida para Francia. Sin embargo, como expresa Bermudo,

Todos los ilustrados —y las Cartas filosoficas de Voltaire son la mejor expresion—
habian caido en el ritual de tomar a Inglaterra como baremo para su critica al orden
sociopolitico francés. Inglaterra era embellecida como ejemplo de progreso,
equilibrio, tolerancia, flexibilidad, racionalidad, moderacion...; Inglaterra era la
alternativa a Francia. Holbach, que contaba con buenos amigos americanos como
Franklin y que veia con buenos ojos las aspiraciones independientes de los
insurgentes norteamericanos, pudo ver la otra cara del modelo inglés [...]; vio alli
un terrible poder del clero, [...]; vio la opulencia de la burguesia comerciante; Vio
que los suntuosos colegios s6lo acogian a los ricos; vio cdmo la corte parlamentaria
gjercia su dominio tan absolutamente como la tirania [...]; vio la miseria de los

asalariados hacinados en las areas manufactureras; vio las cacicadas electorales.!’™

Esta injusticia, maquillada de libertad, es la que critico Thomas Paine en Common
Sense (1776), ensayo con el que presentd una argumentacién contra el dominio colonial
britdnico con razonamientos como el siguiente: «Absolute governments (tho’ the
disgrace of human nature) have this advantage with them, that they are simple; if the

people suffer, they know the head from which their suffering springs, know likewise the

"L BERMUDO, 2008, pp. 605-606.
52



remedy». Por el contrario, «the constitution of England is so exceedingly complex, that
the nation may suffer for years together without being able to discover in which part the
fault lies».'"? De este modo, para el revolucionario, la constitucién inglesa se compone
de «two ancient tyrannies» —los restos de la tirania monarquica, personificada en el rey,
y los de la aristocratica, encarnada en los lores— combinadas con «new republican
materials», representados por los comunes, de cuya virtud depende la libertad de
Inglaterra.*™ El fildsofo estadounidense defendia, por tanto, un nuevo tipo de gobierno
de corte republicano para su nacién, arengando a sus conciudadanos para que lucharan

por el que, segun Paine, seria el primer pais libre en el mundo:

O ye that love mankind! Ye that dare oppose, not only the tyranny, but the tyrant,
stand forth! Every spot of the old world is over-run with opression. Freedom hath
been hunted round the globe. Asia, and Africa, have long expelled her. — Europe
regards her like a stranger, and England hath given her warning to depart. O!

receive the fugitive, and prepare in time an asylum for mankind.*™

Este espiritu universalista se encuentra presente en otra de sus grandes obras, Los
derechos del hombre (1791), respuesta a las duras criticas expresadas por Burke en
Reflexiones sobre la Revolucién francesa. Asi pues, como opina Hitchens, Paine
pretendid con este ensayo «casar las ideas de las revoluciones americana y francesa» y
«difundir estas ideas en Gran Bretafia».!” Por este motivo, el filésofo estadounidense
afirmé que en el mundo prevalecen dos tipos de gobierno, uno basado en la eleccion y
la representacion, la republica, y otro hereditario, la monarquia. Siguiendo una légica

fuertemente ilustrada, proclamo que

Estas dos formas [de gobierno] distintas y contrarias se elevan sobre las dos
bases distintas y contrarias de la Razon y la Ignorancia. Como el ejercicio del
Gobierno requiere talentos y capacidades y como los talentos y las capacidades no
se obtienen por herencia, es evidente que el Gobierno hereditario exige al hombre
una creencia que su razén no puede suscribir, y que solo puede establecerse
manteniéndole en la ignorancia. De aqui que mientras mas ignorante sea un pais, se

encuentra mejor preparado para esta clase de Gobierno. Por el contrario, en una

12 pAINE, 1982, p. 68.

13 |bidem, pp. 68-69.

7% |bidem, p. 100.

S HITCHENS, 2016, p. 34.

53



Republica bien constituida, el Gobierno no requiere que el hombre crea nada mas

alla de los limites que su razon le impone.'™

Con la siguiente argumentacion, que recuerda fuertemente a Kant,*’”’ Paine afirmé
que hasta el momento, las revoluciones fueron «poco mas que simples cambios de
personas o alteraciones de las circunstancias locales», pero que el resultado de la
norteamericana y la francesa es «una renovacion del orden natural de las cosas, un
sistema de principios tan universal, como la verdad y la existencia del hombre, que
combina la felicidad moral y politica con la prosperidad nacional».!”® Esta concepcién

le permitié concluir, esperanzado, que

Nunca se ofrecid tan gran oportunidad para Inglaterra y para toda Europa como
la que han producido las dos Revoluciones de Norteamérica y Francia. Por la
primera, la libertad tiene un campeo6n nacional en el mundo occidental; por la
segunda, en Europa. Cuando otra Nacion se una a Francia, el despotismo y el mal
Gobierno apenas si osaran manifestarse. Para emplear una expresion vulgar, el
hierro se estd calentando en toda Europa. Los injuriados alemanes y los
esclavizados espafioles, los rusos y los polacos comienzan a pensar. La época
presente merecerd, en lo sucesivo, llamarse la Edad de la Razon, y la actual

generacion se mostrara ante el futuro como el Adan de un nuevo mundo.'”

El problema para cualquiera que se acerque a todos estos textos desde la actualidad
es que el aparente universalismo expresado por estos filosofos no afectd, al menos en la
practica, a humerosos grupos oprimidos, como los negros esclavizados o las mujeres.
Respecto del primero, parece que a dia de hoy continda existiendo un debate
historiografico sobre si los ilustrados lucharon contra esta execrable practica o si, por el
contrario, la legitimaron gracias a un discurso racista. Asi, por citar algunos ejemplos,
autores como Blom afirman que «Diderot pensaba que la esclavitud era uno de los
grandes males de su época, una conviccién que en parte echaba sus raices en la creencia
de que ningtn individuo y ninguna sociedad tenfan derecho a gobernar sobre otras»,*®

y remite a la voz de I'Encyclopédie —escrita por el incansable colaborador de Diderot, el

® PAINE, 1986, p. 129.

7 Kant afirmé en ¢Qué es llustracion? que «mediante una revolucién acaso se logre derrocar el
despotismo personal y acabar con la opresion econdmica o politica, pero nunca se consigue la verdadera
reforma de la manera de pensar; sino que, nuevos prejuicios, en lugar de los antiguos, serviran de riendas
para conducir al gran tropel». KANT, 2009, p. 250.

8 PAINE, 1986, p. 133.

79 |bidem, p. 249.

180 BL.OM, 2012, p. 370.

54



caballero de Jaucourt— «Trata de negros», en la que efectivamente se dice que «cet achat
de negres, pour les réduire en esclavage, est un négoce qui viole la religion, la morale,
les lois naturelles, & tous les droits de la nature humaine».'®" Por su parte, Israel
sostiene que «la abolicion de la esclavitud estaba en lo mas alto de la lista de
aspiraciones radicales en Estados Unidos, pero el fracaso de la Revolucion en
emancipar a los esclavos impresion6 a Paine, Rush y otros sélo como su defecto méas

evidente. 2

Por el contrario, Deveau recoge que Voltaire, en su Essai sur les meeurs, llega a
«affirmer qu’apres tout les Noirs n’ont que ce qu’ils méritent puisqu’ils se vendent eux
et, ajoute-t-il, prouvent par la leur infériorité par rapport aux Blancs», sosteniendo que
similares ideas pueden rastrearse en «L’Encyclopédie au travers des articles sur
I’esclavage, I’Afrique, les colonies, le sucre...», aunque admite que «du jour ou
Condorcet clase les Noirs dans 1’enfance de ’histoire, il affirme leur pleine humanité et

éradique tout racisme».*® Por su parte, Onfray plantea la siguiente critica:

Diderot, muy sagaz acerca de los pueblos del confin de la tierra en el Suplemento
al viaje de Bougainville, pero un poco menos elocuente cuando se refiere a los
beneficios de su capital invertido en la trata de negros... La misma observacion
cabe con respecto a un Condorcet que condena la esclavitud en Reflexiones sobre
la esclavitud de los negros, pero solicita una moratoria de ochenta afios (!)
[Condorcet estima, en realidad, setenta afios] para no perjudicar a los

. . 184
propietarios... 8

La cuestion es complicada. Debido a las limitaciones del trabajo no puedo
profundizar demasiado, pero considero que, a la hora de analizar este aspecto del
pensamiento ilustrado, hay que tener en cuenta dos cuestiones. Por un lado la dimension
biologicista de su pensamiento, que lleva a querer catalogar todo lo existente en el
mundo, incluso la diversidad humana, lo que puede generar discursos que,
efectivamente, parecen racistas en la actualidad. Pero a esto, hay que contraponer la
firme creencia en el progreso de la humanidad y en su liberacion y adquisicion de

derechos gracias a la educacion y la razén y a través del cambio social, que es desde

181 JAUCOURT, 1751.

182 |ISRAEL, 2015, p. 48.

18 DEVEAU, 2001, p. 58.

184 ONFRAY, 2010, pp. 22-23.

55



donde, creo, debe leerse la obra de Condorcet citada por Onfray. Al principio de su

obra, el ilustrado proclama que

Reducir a un ser humano a la esclavitud, comprarlo, venderlo, mantenerlo en
condicion de siervo son auténticos delitos, delitos peores que el robo [...]. O no
existe ninguna moral o hay que estar de acuerdo en este principio: si la opinion
publica no condena este tipo de delito, si la ley de un pais lo tolera, ni la opinion ni
la ley pueden cambiar la naturaleza de las acciones, e incluso si esta opinion fuera

la de todos los hombres, y el género humano reunido hubiera sostenido

unénimemente esta ley, el delito continuarfa siendo siempre un delito.'®

Cierto es que las medidas que propone para acabar con la esclavitud son graduales,
defendiendo, por ejemplo, que los negros menores de quince afos al aplicarse la ley
mantuvieran su estatus legal hasta los cuarenta, mientras que los mayores de dicha edad
podrian elegir a los cincuenta si continuar junto a Su amo 0 ingresar en una institucion
pablica. En ambos casos, el duefio deberia suministrarles el alimento de por vida y, para
evitar posibles malos tratos, propone otra disposicion legal por la que se hagan visitas
médicas cada dos meses de tal forma que, si se observasen abusos en algun esclavo, este
seria liberado inmediatamente. Condorcet calcula que, de este modo, no quedaria
ningun esclavo negro en las colonias setenta afios después de la aplicacion de la ley.
Como recoge Griffo, para el filésofo, la combinacion de la inercia conservadora y de los
prejuicios que los esclavistas han sabido difundir «“seria suficiente para prolongar
durante varios siglos la esclavitud de los negros”. Por el contrario, un cambio gradual,
en el que “la liberacion se hiciera s6lo poco a poco”, proporcionaria a 10S propietarios
de las plantaciones “el tiempo para cambiar sin demasiado esfuerzo el modo de cultivo”,
y al gobierno la posibilidad “de cambiar el sistema de administracion y la legislacion de
las colonias”». Se trata, por tanto, de una posicion «no moderada, sino al contrario
gradualista, consciente del hecho de que toda innovacién afecta a costumbres
arraigadas, y animada por la conviccion de que se necesita actuar con firmeza, pero sin

prisas innecesarias».'®’

Respecto del género femenino, Puleo sostiene que «el discurso que la Iustracion

mantiene sobre las mujeres se mueve en una ambiguedad fundamental [...] provocada

185 CONDORCET, 2017, p. 13.
18 |bidem, pp. 43-46
87 GRIFFO, 2017, p. 87.

56



por una oscilacion entre explicaciones culturalistas y justificaciones biologicistas de la
diferencia genérica».’® De este modo, por ejemplo, en tres articulos sobre la mujer en
I'Encyclopédie, encontramos diferentes puntos de vista (contradicciéon derivada de la

diversidad de autores que participaron en ella):

El primero [«Mujer segin el Derecho natural»] contrapone el derecho natural al
derecho positivo para defender la posibilidad de contratos de matrimonio
especiales que permitan a ciertas mujeres conservar la autoridad. El segundo
[«Mujer segun la antropologia»], después de exponer las teorias de los anatomistas
de la época fieles a la idea de Hipocrates y Galeno de que los érganos femeninos de
la reproduccién no eran sino 6rganos masculinos que no habian logrado
desarrollarse totalmente, pasa a sugerir que esta concepcion es uno mas de los
prejuicios acerca de la inferioridad de las mujeres. Mientras que los dos primeros
articulos presentan algunos rasgos feministas, el tercero [«Mujer segin la Moral»]

comparte el ideal de la mujer doméstica de Rousseau.'®®

El ginebrino expresé claramente su opinion sobre la mujer en Emilio, donde

proclama que

Una vez se ha demostrado que el hombre y la mujer no estan ni deben estar
constituidos igual, ni de caracter ni de temperamento, se sigue que no deben tener
la misma educacion. Segun las direcciones de la naturaleza deben obrar de
consuno, pero no deben hacer las mismas cosas; el fin de los trabajos es comun,

pero los trabajos son diferentes, y por consiguiente los gustos que los dirigen.™®

La clave del asunto, al menos para los ilustrados, fue la formacion, ya que, como
afirma Puleo, «la fe en la educacion como fuerza transformadora de la sociedad y de las
relaciones entre los sexos es el leit motiv de los textos que hemos recogido de la pluma
de D’Alembert, Madame d’Epinay, D’Holbach y Condorcet».’®* De modo que, al
contrario que Rousseau, un buen nimero de ilustrados buscaron una mayor igualdad
entre los generos gracias a la pedagogia. Condorcet, por ejemplo, en una de sus
numerosas obras en las que trata este problema, explica que las diferencias entre los
ciudadanos y los derechos de que disfrutan se originan por tres causas principales: «la

desigualdad de la riqueza, la desigualdad de estado entre aquel cuyos medios de

188 PULEO, 1993, p. 14.

189 |bidem, p. 36.

1% ROUSSEAU, 1998, p. 542.
B PULEO, 1993, p. 22.

57



subsistencia se transmiten a su familia y aquel para quien esos medios dependen de la
duracion de su vida [...] y, por Gltimo, la desigualdad de instruccién».'*? Poco despusés,

afirma que

Entre los progresos del espiritu humano mas importantes para la felicidad
general, debemos contar la total destruccion de los prejuicios que han establecido
entre los dos sexos una desigualdad de derechos, funesta incluso para el sexo al
cual favorece. En vano se buscarian motivos de justificacion en las diferencias de
su organizacion fisica, en la diferencia que quisiera encontrarse entre sus
capacidades intelectuales, entre sus sensibilidades morales. Esa desigualdad no ha
tenido mas origen que el abuso de la fuerza, y ha sido indtil que luego se haya
tratado de excusarla con sofismas. Mostraremos hasta qué punto la destruccion de
los usos autorizados por ese prejuicio, de las leyes que ha dictado, puede contribuir
a [...] favorecer los progresos de la instruccion, y, sobre todo, a hacerla
verdaderamente general, ya fuese porque se extenderia a los dos sexos con mayor
igualdad, ya fuese porque no puede hacerse general, ni siquiera para los hombres,
sin el concurso de las madres de familia. Este homenaje demasiado tardio, rendido
finalmente a la equidad y al buen sentido, ¢no secaria una fuente demasiado

fecunda de injusticias, de crueldades y de crimenes [...]?"%

Por su parte, una de las madres del feminismo inglés, Mary Wollstonecraft, insiste,
igualmente, en la importancia de una educacion més igualitaria para acabar con la
discriminacion de su género. Partiendo de la ilustrada premisa de que «lo que le da al
hombre la superioridad sobre el reino animal» es «la Raz6n» y que la cualidad que
«sitlia a un ser por encima de otro» es «la Virtud»,'** la filésofa critica, durante toda la

obra, que a las mujeres se les diga, desde su infancia, que

Para conquistar la proteccion del hombre no necesitan més que un cierto
conocimiento de la debilidad, en otras palabras: astucia y un temperamento décil,
una aparente obediencia y un cuidado meticuloso en adoptar un comportamiento

pueril. Y ademas, ser hermosas [...]."*°

Esta ausencia de formacion, que impide el cultivo de las cualidades racionales de la

mujer, ha sido recomendada, segun Wollstonecraft, por «todos» los escritores que se

192 CONDORCET, 1980, p. 230.

193 |bidem, pp. 241-242.

19 WOLLSTONECRAFT, 1977, p. 37.
1% |bidem, pp. 49-50.

58



han interesado por la educacién femenina,'®® lo que ha provocado que, aunque ella
misma reconozca la «inferioridad de la mujer en el actual estado de las cosas», se haya
acrecentado dicha «inferioridad hasta el punto de que las mujeres se han situado casi por
debajo del nivel de las criaturas racionales».**’ Lo que la filésofa se propone en cada
uno de los capitulos, como interpreta Arauz Mercado, es abogar por «el fortalecimiento
del raciocinio femenino, sacar a las mujeres de la oscuridad o por lo menos, alejarlas de
desempefiar el papel de juguetes obedientes y tiranizados como hijas, hermanas, esposas
y madres», para, en definitiva, no considerarlas como «esclavas coquetas, comparieras
dulces y obedientes para cuando los hombres quieran relajarse».'*® De este modo, la

ilustrada concluye alegando que

Al defender los derechos que las mujeres debieran pretender poseer en comun
con los hombres, no he pretendido atenuar sus faltas; sino probar que son la
consecuencia natural de su educacion y de su situacion en la sociedad. Si es asi, es
razonable suponer que cambiaran su carécter, y corregiran sus vicios y locuras

cuando se les permita ser libres en el sentido fisico, moral y civil.**

Un afio antes de la publicacién de la obra de Wollstonecraft, Olympe de Gouges
redactd la Declaracién de los derechos de la mujer y de la ciudadana, parafraseando el
texto original masculino, con la que lo dotd del universalismo que las ideas ilustradas
preconizaban. Su muerte —guillotinada tras la publicacion de un panfleto en el que
defendia un plebiscito nacional para elegir entre gobierno republicano, federacion o

monarquia— fue

Un simbolo de la suerte corrida por el movimiento feminista surgido de la
Revolucién y de sus ideales de igualdad y libertad. EI mismo afio de su muerte
[1793] son prohibidos los clubes y sociedades populares de mujeres. La igualdad
revela sus limites, uno de ellos es el género-sexo. El Gnico derecho que el gobierno
revolucionario otorgara a esta defensora de las ideas de igualdad entre los sexos
sera el reconocido en el articulo X de su Declaracion, el de subir al cadalso como

los hombres.?®

1% |bidem, p. 54.

Y7 |bidem, p. 75.

1% ARAUZ MERCADO, 2015, p. 81.
19 WOLLSTONECRAFT, 1977, p. 279.
20 pyLEO, 1993, p. 154.

59



5.Conclusiones

Tras analizar el pensamiento de algunos de los autores ilustrados mas influyentes,
podemos inferir que todos ellos pretendieron conducir a la humanidad hacia la felicidad,
independientemente del método que considerasen oportuno para tal efecto. En este
sentido, a pesar de las numerosas discrepancias que existieron entre ellos, preconizaron
la destruccién del Antiguo Régimen, o al menos su reforma, ya fuera proponiendo el
despotismo ilustrado, el estado de Derecho o una utopia basada en la virtud y en la fe.
Ademas, salvo Rousseau, apoyaron, en su conjunto, los derechos inherentes a los
sistemas liberales de libertad, propiedad y seguridad, sentando las bases intelectuales
para los sistemas democraticos actuales. Parece, por tanto, necesario matizar la etiqueta
de radicales. Si bien algunos filésofos como Diderot, D’Holbach o Helvétius pudieron
serlo més que otros, fue en el sentido que propone Onfray, es decir, el de atacar los
pilares fundamentales del Antiguo Régimen con mayor vehemencia. Asimismo, la
complejidad tedrica que ha podido apreciarse hace que la division entre radicales y
moderados se quede corta, ya que existieron discrepancias entre los autores de cada
grupo, asi como acercamientos entre ambos bandos, como ha podido observarse para el
caso de Voltaire. Les unieron, igualmente, los conflictos generados con los poderes
establecidos a los que criticaron, siendo todos ellos, en buena medida, censurados,
perseguidos o encarcelados. Incluso respecto de los grupos oprimidos aqui analizados
—los esclavos negros y las mujeres—, pueden apreciarse diferentes posicionamientos.
Tampoco parece nada claro que el ciclo revolucionario de finales del XVIII,
especialmente en el caso francés, se originase unicamente a partir del legado intelectual
de los radicales. Aunque en su momento, Mornet cuestioné la influencia de la

llustracion en su conjunto en este episodio:

C'est une spéculation vaine de se demander ce qu'il serait devenu de la France et
de la Révolution si Montesquieu, Voltaire, Diderot, Rousseau n'avaient rien écrit.
Mais il semble bien que les mouvements de I'opinion, moins intenses seulement,

moins enthousiastes, moins rapides, n‘auraient pas été trés différents.”*

21 MORNET, 1954, p. 476.
60



Actualmente se han destacado las limitaciones de su andlisis, como finalizar la
investigacion en el afio 1780 o dejar de lado la literatura clandestina,®® obviando el
principal método de difusion de estas obras tras su prohibicion. De modo que parece
I6gico pensar que tuvo que ser la produccion ilustrada en su conjunto la que, criticando
los abusos del Antiguo Régimen, legitim6 los procesos revolucionarios. Sus
protagonistas, sin embargo, tomaron sus ideas readaptandolas segun sus intereses, como
demostré Barny para el caso de Rousseau, invocado por todos los partidos durante la
Revolucién francesa.®® Debido a todo lo expresado, parece que el estudio de la
llustracion podra aprovecharse de la vision de académicos como Israel, que la han
dotado de caracteristicas politicas mucho mas definidas, pero evitando caer en el
aparente reduccionismo que emplea este autor. Se deberia, por tanto, valorar este
fendmeno como un todo con una serie de objetivos transformadores comunes pero, a la

vez, recalcar la heterogeneidad del pensamiento de los individuos que los formulaban.

22 DARNTON, 2008, p. 13.
203 BARNY, 1974, p. 65.

61



6.Bibliografia

ALVAREZ JUNCO, José. 2012-2013, «Rousseau y la llustracion», Revista de libros, n°
184.

ARAUZ MERCADO, Diana. 2015, Mary Wollstonecraft y su Vindicacion de los derechos
de la mujer, 1792 (Educacion, politica y filosofia en el siglo XVIII), Zacatecas,

Universidad Auténoma de Zacatecas.

BARNY, Roger. 1974, «Jean-Jacques Rousseau dans la Révolution», Dix-huitiéme Siécle,
n°6, pp. 59-98.

BEJAR, Helena. 1982, «Rousseau: Opinion publica y Voluntad General», Revista Espafiola
de Investigaciones Socioldgicas, n® 18, pp. 69-84.

BERGE, Kristin Skeimo; BRATHEN, Sara Helena. 2016, «Critique de la politique et de la
religion dans les Lettres persanes et les Lettres philosophiques. Une lecture

comparative», Universitetet | Oslo.

BERMUDO, José Manuel. «Epilogo». En HOLBACH, Paul Henry Thiry D’. 2008, Sistema

de la naturaleza, Pamplona, Laetoli, pp. 591-677.
—. «Epilogo». En HELVETIUS. 2012, Del espiritu, Pamplona, Laetoli, pp. 483-562.

BLOM, Philipp. 2012, Gente peligrosa. El radicalismo olvidado de la llustracion europea,

Barcelona, Anagrama.

BOK, Hilary. 2003, «Baron de Montesquieu, Charles-Louis de Secondat», Metaphysics
Research Lab, Stanford University,
[<https://plato.stanford.edu/entries/montesquieu/> Ultima consulta: agosto 2018].

CASSIRER, Ernst. 1943, Filosofia de la llustracion, México D.F., Fondo de Cultura

Econdémica.

CONDORCET. 1980, Bosquejo de un cuadro historico de los progresos del espiritu

humano, Madrid, Editora Nacional.

62



—. 2017, Reflexiones sobre la esclavitud de los negros, Pamplona, Laetoli.

DARAT GUERRA, Nicole. 2016, «Adam Smith y la vocacion comercial de la simpatia.
Una propuesta de analisis», Aufklarung, vol. 3, n® 2, pp. 11-28.

DARNTON, Robert. 2008, Los best sellers prohibidos en Francia antes de la revolucién,
Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdémica de Argentina.

DEVEAU, Jean-Pierre. 2001, «La traite négriere atlantique», Dix-huitiéme Siecle, n° 33, pp.
49-61.

DIDEROT, Dénis. 1875a, (Euvres completes de Diderot (Vol. 1), Paris, J. Assézat et M.
Tourneux.
[<https://fr.wikisource.org/wiki/Lettre_sur_les_aveugles %C3%A0_I1%E2%80%99usag
e_de_ceux_qui_voient> Ultima consulta: julio 2018]

—. 1875b, (Euvres complétes de Diderot (Vol. 1I), Paris, Garnier fréeres.
[<http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k23389h> Ultima consulta: julio 2018]

—. 2002, Jacques el fatalista, Madrid, Gredos.
—. 2016, El paseo del escéptico, Pamplona, Laetoli.

DIEZ DEL RIO, Isaias. 2011, «La religién en Voltaire», Anuario Juridico y Econémico
Escurialense, XLIV, pp. 519-536.

FETSCHER, Iring. 1979, «Filosofia moral y politica en J.J. Rousseau», Revista de Estudios
Politicos, n° 8, pp. 7-32.

GINZO FERNANDEZ, Arsenio. 1993, «La religion civil y el pensamiento politico de
Rousseau», Revista de Estudios Politicos (Nueva Epoca), n® 79, pp. 247-282.

GRIFFO, Maurizio. «Epilogo». En CONDORCET. 2017, Reflexiones sobre la esclavitud
de los negros, Pamplona, Laetoli, pp. 75-100.

HELVETIUS. 2012, Del espiritu, Pamplona, Laetoli.

HERNANDEZ BUSSE, Francisca Sofia. 2015, «Desmitificando a Adam Smith: una
revision a partir de John Rawls», Ars Boni Et Aequi, vol. 11, n° 2, pp. 105-130.

63



HITCHENS, Christopher. 2016, Los derechos del hombre de Thomas Paine, Barcelona,
Penguin Random House Grupo Editorial.

HOLBACH, Paul Henry Thiry D’. 2008a, El cristianismo al descubierto, Pamplona,
Laetoli.

—. 2008b, Sistema de la naturaleza, Pamplona, Laetoli.

HUME, David. 2007, Investigacion sobre el conocimiento humano. Investigacion sobre los
principios de la moral, Madrid, Tecnos.

ISRAEL, Jonathan. 2015, Una revolucién de la mente. La llustracion radical y los origenes

intelectuales de la democracia moderna, Pamplona, Laetoli.

JAUCOURT. 1751, «Traite», Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts
et des métiers,
[<https://fr.wikisource.org/wiki/L%E2%80%99Encyclop%C3%A9die/lre_%C3%A9dit
ion/TRAITE> Ultima consulta: agosto 2018].

KANT, Emmanuel. 2009, «;Qué es la llustracion?», Foro de Educacion, n°® 11, pp. 249-
254. [<https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3171408.pdf> Ultima consulta:
agosto 2018].

LURBE, Pierre. 1992, «Matiere, nature, mouvement chez D’Holbach et Toland», Dix-
huitieme Siecle, n° 24, pp. 53-62.

MANTECON MOVELLAN, Tomas Antonio. 2009, «Civilizacion y brutalizacion del
crimen en una Espaiia de lustracion», en: GARCIA HURTADO, Manuel-Reyes
(coord.), La vida cotidiana en la Espafia del siglo XVIII, Madrid, Silex, pp. 95-124.

MARTINEZ PISON DE CAVERO, José. 2010, La filosofia juridico politica de Hume, La

Rioja, Universidad de La Rioja.
MONTESQUIEU. 1828, Lettres persanes, Paris, Baudouin fréres.
—. 2007, Del espiritu de las leyes, Buenos Aires, Editorial Losada.

MORNET, Daniel. 1954, Les origines intellectuelles de la Révolution francaise 1715-1787,

Paris, Librarie Armand Colin.

64



MOULIN, Fabrice. 2001, «Les trois formes du contrat dans La nouvelle Héloise»,

L’information littéraire, Vol. 53, pp. 13-21.

NEGRO, Dalmacio. 1976, «La filosofia liberal de David Hume», Revista de Estudios
Politicos, n° 210, pp. 31-79.

ONFRAY, Michel. 2010, Los ultras de las Luces. Contrahistoria de la filosofia, IV,

Barcelona, Anagrama.
OUTRAM, Dorinda. 2009, La llustracion, México, Siglo XXI.

PAGDEN, Anthony. 2015, La llustracion y por qué sigue siendo importante para nosotros,
Madrid, Alianza Editorial.

PAINE, Thomas. 1982, Common Sense, Nuena York, Penguin American Library.
—. 1986, Los derechos del hombre, México D.F., Fondo de Cultura Econdmica.

PATINO ROJAS, Jorge Enrique. 2008, «La idea de una sociedad bien gobernada en Adam
Smith», Derecho y Realidad, n° 12, pp. 315-328.

PENA ECHEVARRIA, Javier. 2018, «La teoria politica de D’Holbach y sus presupuestos
filosoficos», Revista de Estudios Politicos, n°® 179, pp. 13-41.

PEREZ RIVAS, Diego Alfredo. 2013, «Los 6ptimos y no tan buenos recursos filosofico-

literarios del Candido de Voltaire», Intus Legere Filosofia, vol. 7, n° 2, pp. 35-49.

PULEO, Alicia H. (editora). 1993, La llustracion olvidada. La polémica de los sexos en el

siglo XVIII, Barcelona, Anthropos.

REVAULT D’ALLONES, Myriam. 1978, «Rousseau et le Jacobinisme: pédagogie et
politique», Annales historiques de la Révolution francaise, n® 234, pp. 584-607.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. 1852, (Euvres complétes (Tomo 1), Paris, Bibliotheque national
de France. [<http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k206990x> Ultima consulta: agosto
2018]

—. 1998, Emilio, o De la educacion, Madrid, Alianza Editorial.

—. 2004, El contrato social, Madrid, Itsmo.

65



—. 2011, Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes (1754),
[<https://philosophie.cegeptr.qc.ca/wp-content/documents/Discours-sur-
lin%C3%A9galit%C3%A9-1754.pdf.> Ultima consulta: agosto 2018].

—. 2013, La nueva Eloisa, Madrid, Catedra.

SCOTTO BENITO, Pablo. 2014, «Naturaleza humana y politica en Denis Diderot»,

Oximora. Revista internacional de ética politica, n° 5, pp. 106-128.

SHANK, J. B. 2009, «Voltaire», Metaphysics Research Lab, Stanford University,

[<https://plato.stanford.edu/entries/voltaire/> Ultima consulta: agosto 2018].
SMITH, Adam. 1997, La teoria de los sentimientos morales, Madrid, Alianza Editorial.

THOMSON, Ann. 2014, «Diderot, I'Encyclopédie et les lumieres radicales», Recherches sur
Diderot et sur I'Encyclopédie, n° 49, pp. 259-264.

VALCARCE, Andrea. 2010, «El utilitarismo y la teoria moral de Adam Smith», Revista
empresa y humanismo, vol. 13, n°1, pp. 269-296.

VILLAVERDE RICO, Maria José. 1987, «Un conservador en el Siglo de las Luces: Jean-
Jacques Rousseau», Revista de Estudios Politicos, n° 58, pp. 243-266.

VIROLLE, Roland. 1979, «Voltaire et les matérialistes d’apres ses derniers contes», Dix-
huitieme Siecle, n® 11, pp. 63-74.

VOLTAIRE. 1734,  Lettres  philosophiques, = Amsterdam,  Livre  d’or,
[<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k72251b/f4.image> Ultima consulta: agosto
2018].

—. 2001, Candido o el optimismo, Madrid, Espasa Calpe.

WOLLSTONECRAFT, Mary. 1977, Vindicacion de los derechos de la mujer, Madrid,
Editorial Debate.

66



1.

Anexo

1. Voltaire, Frangois-Marie Arouet de 3545
2. Holbach, Paul-Henri-Dietrich Thiry, bar6on de (y otros 2903
colaboradores)
3. Pidansat de Mairobert, Mathieu Francois (y otros colaboradores) 2425
4. Mercier, Louis-Sébastien 2199
5. Théveneau de Morande, Charles 1360
6. Linguet, Simon-Nicolas-Henri 1038
7. Du Laurens, Henri-Joseph 866
8. Raynal, Guillaume-Thomas-Francois 620
9. Rousseau, Jean-Jacques 505
10. Helvétius, Claude-Adrien 486
11. Coquereau, Jean-Baptiste-Louis 477
12. Argens, Jean Baptsite de Boyer, marqués de 457
13. Fougeret de Monbron, Charles-Louis 409
14. Restif de la Bretonne, Nicolas-Edmé 371
15. Bérage/Koeppen, Karl-Friederich 321
16. Mirabeau, Honoré-Gabriel Riqueti, conde de 312
17. Aretino, Pietro Bacci 261
18. Pauw, Cornelius de 235
19. Milot (o Millot) 223
20. Goudar, Ange 214
21. Lanjuinais, Joseph 210
22. Moufle d’ Angerville, Barthélemy-Frangois-Joseph 198
23. Rochette de la Moliere, Charles-Jacques-Louis-Auguste 197

Tabla 1: Autores por el nimero de libros pedidos. Fuente: DARNTON, 2008, p. 112.

67




