LA IGLESIA ALTOARAGONESA EN LA PLENA EDAD MEDIA:

SIGLOS X-XII.

ABAJO MARTIN ALBERTO.

MASTER EN INVESTIGACION Y ESTUDIOS AVANZADOS EN HISTORIA.

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA.

CURSO 2011-2012.



INDICE GENERAL PAG.

PROEMIO: LA SOCIEDAD ESTAMENTAL. 3
1.-TERMINOS, CONCEPTOS Y PALABRAS CLAVE. 4
2.-INTRODUCCION. 8
3.-CONTEXTO HISTORICO: ARAGON. 10

3.1.-EL PODER REAL PROTECTOR DEL PODER ECLESIASTICO.

3.2.- IGLESIA E IDEOLOGIA. LA CIUDAD DE DIOS.

4.-IGLESIAY CULTURA. LA MENTALIDAD RELIGIOSA. 15
4.1.-EL TIEMPO DE LA IGLESIA; EL ANO MIL.

4.2.- LA BENEDICTIZACION. EL ORDO CLUNIACENSIS.

4.2.1.- COMENTARIOS A LA REGLA DE SAN BENITO: LA JERARQUIA
MONASTICA.

4.2.2.-LA ABADIA DE CLUNY Y LA ESCRITURA CAROLINA.

4.3.-REGLA DE SAN AGUSTIN. CANONIGOS REGULARES.

5.-CLERO REGULAR, EL MONACATO ALTOARAGONES. 20
5.1.-SAN PEDRO DE SIRESA. LUZ DE OCCIDENTE.

5.2.-SAN JUAN DE LA PENA. LA REFORMA DE CLUNY.

5.2.1.-LA ESCUELA MONACAL DE SAN JUAN DE LA PENA.
5.2.2.-SANTUARIOS Y OTROS MONASTERIOS MENORES.

5.2.3.-LA REFORMA GREGORIANA. LA INSTAURACION DEL RITO ROMANO.
5.3.-LA CANONICA DE MONTEARAGON.

5.4-MONASTERIO FEMENINO DE SANTA CRUZ DE LA SEROS.

6.-CLERO SECULAR. LA CATEDRAL DE SAN PEDRO DE JACA. 28
61.-EL OBISPADO DE SAN ADRIAN DE SASAU.

6.2.-EL OBISPADO EN JACA.

6.2.1.-LA CONTROVERTIDA SUCESION DEL OBISPO SANCHO EN 1074.

6.2.2.-EL INFANTE GARCIA, OBISPO DE JACA Y PAMPLONA.



6.2.3.-LA SUCESION DEL OBISPO GARCIA 1.
6.3.-LA CATEDRAL DE SAN PEDRO DE JACA.
6.3.1.-EL CABILDO CATEDRALICIO.
6.3.2.-LAS ESCUELAS CATEDRALICIAS.
6.3.3.-LA CASA DE LA LIMOSNA.

6.4.-EL SUPUESTO CONCILIO DE JACA.

6.5.-EL TRASLADO DE LA SEDE EPISCOPAL A HUESCA.

6.6.-DISPUTA ENTRE EL OBISPO DE JACA-HUESCA Y LA ABADIA DE

MONTEARAGON. CONCORDIA DE CALASANZ (1098).

6.7.-EL OBISPO ESTEBAN.

7.-EL NACIMIENTO DE LAS PARROQUIAS.

8.-ORDENES MENDICANTES (NO MONACATO).
9.-CISTERCIENSES.

10.-EL ESPIRITU CRUZADO DE ALFONSO 1.

11.- EL CAMINO DE SANTIAGO Y LA ASISTENCIA AL PEREGRINO.
11.1.- EL CAMINO DE SANTIAGO EN EL VIEJO ARAGON.
11.2.-LA ASISTENCIA A LOS PEREGRINOS.

11.3.-EL HOSPITAL DE SANTA CRISTINA DE SOMPORT.
11.3.1.-LAS COFRADIAS DE LA ORDEN DE SANTA CRISTINA.

11.4.-JACA, BURGO DEL LA RUTA JACOBEA.

11.4.1-1IGLESIAS DE SAN ESTEBAN, SAN MARCOS, SAN ANDRES DE JACA.

11.4.2-EL BURGONOVO DE JACA. EL HOSPITAL DE SAN JUAN BAUTISTA.
11.4.3-EL HOSPITAL DEL ESPIRITU SANTO EN JACA.

12.-CONCLUSION.

13.-CRONOLOGIA.

14.-BIBLIOGRAFIA GENERAL Y ESPECIFICA.

15.-ANEXOS.

40
41
41
42

44

53
58
60

63



LA SOCIEDAD ESTAMENTAL.

El orden eclesiastico compone un solo cuerpo. Pero la sociedad estad dividida en tres
ordenes. Aparte del orden eclesiastico, la ley reconoce otras dos condiciones: el noble y el siervo,
que no se rigen por las mismas leyes. Los nobles son los guerreros, los protectores de las iglesias.
Defienden a todo el pueblo, a grandes y pequefios, y al mismo tiempo a ellos mismos. La otra clase
es la de los siervos. Estos desgraciados no poseen nada por ellos, pero los hombres libres no pueden
valerse sin ellos. Asi, pues, la ciudad de Dios que es tenida por una, en realidad es triple. Unos
rezan, otros luchan, otros trabajan. Los tres 6rdenes coexisten juntos y no sufririan una separacion.
Los servicios de cada uno de estos tres drdenes permite los trabajos de los otros dos. Y cada uno a
su vez presta apoyo a los demas. Mientras esta ley ha estado en vigor el mundo ha estado en paz.
Pero ahora las leyes se debilitan y la paz desaparece. Cambian las costumbres de los hombres y
cambia también la divisién de la sociedad. ALDALBERONIS (998)

Timpano de la entrada principal de la Catedral de Jaca. Foto del autor.



1.-TERMINOS, CONCEPTOS Y PALABRAS CLAVE.
1.-ADOPCIONISMO.

Herejia que consideraba a la naturaleza humana de Jesucristo como hijo
adoptivo de Dios. Data su origen en el condado de Urgel y propagado por el monje
Felix, se la relaciono con el propdsito de explicar a los cristianos nuevos, convertidos
del Islam el misterio de la Santisima Trinidad. En el pirineo estuvo muy extendida.

2.-CRUZADA.

Expediciones militares contra los musulmanes bajo la proteccion,
reconocimiento y legitimacion del Papa. Este consideraba como algo sagrado la lucha
contra el Islam. “Dios lo quiere” era el lema de los cruzados. En Aragon en 1064 se
proclam6 la cruzada contra Barbastro, en poder de los musulmanes, acudiendo
caballeros de la cristiandad occidental, destacando caballeros franceses. A la cruzada de
Barbastro se la considera como la precursora de las posteriores cruzadas a Tierra Santa.

3.-DIEZMO.

Impuesto que gravaba la totalidad de la produccion. Consistia en la entrega a la
Iglesia de la décima parte de los frutos obtenidos y de la produccién agricola e
industrial. Los parrocos en sus parroquias eran los encargados de recogerlas a los
laboratores.

4.-ENCASTILLAMIENTO.

Debido a la inseguridad tras la caida del poder romano, la sociedad medieval
reclama proteccidon. Esta proteccion se la daran los bellatores y en las huellas
arqueoldgicas certifican la construccion de numerosos castillos y el amurallamiento de
las ciudades que caracteriza a la Edad Media.

5.- ESTAMENTO.

Define a un grupo social integrado por individuos que poseen el mismo estatuto
juridico, diferenciandose del resto por sus privilegios. La sociedad medieval estaba
dividida en tres estamentos: Los bellatores, responsables de la defensa militar de la
sociedad; los oratores, encargados de la asistencia espiritual y de la beneficencia,
formaban el estamento eclesiastico; los laboratores, encargados del sustento material
del resto de los estamentos, constituia el resto de la sociedad, sin ningan privilegio.

6.-FEUDALISMO.

Su aparicion a fines del siglo X y principios del XI, se relaciona con el proceso
de desintegracién de la sociedad gentilicia de los valles y la caida en dependencia del
campesinado libre empobrecido buscando proteccion del poderoso enriquecido con las
parias musulmanas. Esta evolucion social, con el tiempo dara origen a un conjunto de

4



reglas e instituciones juridicas que crearan obligaciones de obediencia y servicio entre
aristocratas.

Se trata ademas de una relacion contractual de la Corona con los nobles vasallos
mediante la cual el Rey les entrega tierras y rentas a cambio de auxilio para luchar
contra los enemigos de la corona. Estas tierras llevaban adscritas los campesinos que las
cultivaban y las atendian. Los nobles sefiores de las tierras ejercian también el sefiorio
jurisdiccional.

El establecimiento del sistema feudal no se hubiera podido realizar sin el
contexto de la reconquista y del espiritu de frontera que alimentaba las guerras. Esto
imprimia una gran movilidad en todos los &mbitos de la sociedad evolucionando hacia
la sociedad estamental.

7.-HOSPITALIDAD.
Asistencia de las necesidades de los peregrinos dandoles también hospedaje.
8.-LINAJE.

La escuela de los Annales lo define asi: Vasta parentela en cuyo seno acaba por
abrigarse y alienarse el hombre feudal, pero que, al mismo tiempo, si se trata de un
noble, constituyen el medio y la expresion de su poder.

Carlos Laliena Corbera, hace referencia a un conjunto de “relaciones” que se
articulan alrededor de un nucleo central, un eje familiar definido por la filiacion
unilineal.

9.-MILENARISMO.

Creencia por la cual Cristo reinaria en la tierra durante mil afios antes del Juicio
Final apocaliptico. EIl fin del mundo segun los milenaristas tendria lugar el afio 1033 de
la Encarnacion de Cristo. Los milenaristas sostenian que todo lo malo que ocurria en el
Mundo era una prueba temporal el cual segun la concepcion lineal Agustinista,
concluiria en un plazo predecible con el triunfo de Cristo.

La Iglesia se opuso al pesimismo del milenarismo optando por un optimismo
reflejado en el crecimiento de la sociedad feudal y el conformismo social'. Los
historiadores de la época apenas prestaron atencion a esta creencia arraigando en
movimientos sociales disidentes y heréticos.

! Francisco Ruiz Gémez, Introduccion a la historia medieval, P4g.198.



10.- MOVIMIENTO DE LA “PAZ DE DIOS”.

Movimiento eclesiastico nacido en Agquitania con el objetivo de legitimar el
sistema feudal promoviendo la defensa del mantenimiento del orden y la paz social. Asi
se aseguraba la continuidad de la colonizacion monastica amenazadas por la nobleza.
Los monjes cluniacenses desde la Borgofia encabezaran este movimiento que a partir
del siglo XI se convertird en “Tregua de Dios” racionalizando el uso de la violencia o
“guerra justa”. Serd el antecedente de la justificacion de la “Guerra Santa” o “Cruzada
en defensa de la Cristiandad”.

11.-NICOLAISMO O CLEROGAMIA.

Hacer los clérigos vida marital, asi como transmitir a sus hijos los beneficios
eclesiasticos.

12.-PEREGRINO.

La definicion tomada de las siete partidas de Alfonso X dice: “Peregrino, tanto
quiere decir como hombre extrafio que va a visitar El sepulcro Santo de Jerusalén y los
otros Santos Lugares en que nuestro Sefior Jesucristo nacid, vivié y tomd muerte y
pasion por los pecadores, 0 que andan en peregrinaje a Santiago de Compostela o0 a San
Salvador de Oviedo”.

13.-PRIMICIAS.

Primeros frutos obtenidos de la tierra o de los animales que se debian entregar a
la iglesia en cumplimiento de una tradicién Mosaica del Antiguo Testamento.

14.-REGIMEN DE PARIAS.

Régimen econémico o pacto mediante el cual se compensaba pecuniariamente a
una de las partes en conflicto a cambio de no agresion. A partir del siglo XI, las
economias tributarias musulmanas se iran debilitando y al contrario; los reinos
cristianos emergentes se fortalecerdn gracias a los pagos en oro de los tributarios
musulmanes. Esto afectard mas a Catalufia que a Navarra y Aragon.

15.-SENORIO.

Delegacion por parte de un monarca de una serie de competencias:
jurisdiccionales, administrativas, fiscales y de orden puablico, que pasaban a ser
detentadas por los titulares de un dominio territorial. Asi un territorio podia ser de
Realengo, de Abadengo o Aristocratico sefiorial.

16.-TEOCRACIA.

Régimen basado en la teoria que defiende la supremacia de la autoridad religiosa
sobre la civil incluso en los asuntos temporales.



17.-SIMONIA.

Tratar de obtener prebendas o beneficios eclesiasticos a cambio de dinero. Por
ejemplo la compraventa de cargos eclesiasticos.

18.- VISITA PASTORAL.

Visita que hacia el obispo periddicamente a las iglesias y a los fieles de su
didcesis. La finalidad de estas visitas, era la de mantener el orden en las iglesias,
reformar y corregir las costumbres de los feligreses. Era también un acto administrativo
que generaba una serie de documentos que para nosotros son fuente escrita de primer
orden. EIl obispo en la visita predicaba el evangelio, confirma a los nifios, ordena
clérigos y administraba el sacramento de la penitencia. Las visitas pastorales estan
atestiguadas desde el Siglo IV y el primer concilio que tenemos noticias fue el de
Tarragona en el afio 516. A lo largo del Siglo XIII se produjo una renovacion de la
préctica de la visita pastoral.

19.-LAS HORAS CANONICAS.
Se adaptaban a la luz solar segun las estaciones.
Maitines: Las tres de la noche.
Laudes: Entre las cinco y las seis de la mafiana, concluyendo al amanecer.
Prima: Sobre las siete de la mafiana; poco antes de la aurora.
Tercia. Las nueve de la mafiana.
Sexta. Mediodia. Era normalmente la hora de la comida.
Nona. Las tres de la tarde.

Visperas. Al ponerse el sol, en invierno sobre las cinco de la tarde. La regla prescribe
cenar antes de que oscurezca.

Completas. Al anochecer. En invierno sobre las siete de la tarde. Silencio y observarlo.



2.-INTRODUCCION.

Cuando se habla de la Edad Media al publico de hoy lo primero que le viene a la
cabeza es la idea de un monarca perteneciente a un linaje; con unos sefiores feudales en
torno suyo que hacen la guerra al infiel para recuperar un territorio; bien sean los
Santos lugares o el territorio patrio. A la Iglesia se le relega a un segundo plano, cuando
tuvo un papel fundamental no solo aportando la ideologia que garantizaba el orden
social, sino constituyendo la vertebracion social. EI hombre medieval estaba encuadrado
en su parroguia y como no habia seguridad social, ni Ibercaja, la Iglesia sostenia las
obras sociales y pias y atendia a la salud del cuerpo y del alma del hombre medieval. A
veces podemos caer en el error de acercarnos a una determinada época desde la
mentalidad actual con una vision romantica idealizandola desde el presentismo; pero
podemos deducir que no todo era guerrear por guerrear, ni el campesino vivia en su
aldea campestre bucdlica y pastoril libremente en contacto con la naturaleza.

También en la apreciacion del infiel, aunque hubo momentos de fanatismo,
ejercido mutuamente por almoravides y cruzados, cristianos y musulmanes
respectivamente en sus territorios peninsulares, en la vida cotidiana la mayoria de las
veces respetaron al otro. La Iglesia no se ensafiaba con ellos, simplemente les ignoraba
pues eran otra comunidad. En lo que respecta a la cultura, al igual que en la Antigliedad
latina, la Cultura se expresaba en griego, en la Plena Edad Media, en los territorios
cristianos se empezaban a adoptar costumbres musulmanas que han perdurado hasta
nuestros dias. Desde Pedro | que dominaba la escritura arabe y firmaba como “Bitruh
ibn Sanguh”(Pedro hijo de Sancho)?, hasta las naranjas valencianas, el café y las
técnicas de regadio traidas del oriente méas civilizado, segun el concepto que tenemos
hoy en dia de “civilizacion”. Todo esto contribuyd a un refinamiento de las costumbres
en la cristiandad hispana que se hizo patente en el siglo X1l y que segin George Duby
se tradujo en una toma de conciencia del “progreso social” y que caracterizé este final
de la Plena Edad Media.

Aunque la sociedad plenomedieval era una sociedad eminentemente guerrera,
donde los obispos y monasterios mantenian grupos de combatientes® en igualdad con
los nobles aportando a la Corona guerreros ademéas de la ideologia que legitimaba al
monarca, en la sociedad medieval las guerras no era lo diariamente cotidiano y es
precisamente en la vida cotidiana medieval donde la Iglesia tuvo su preeminencia.
Posiblemente no ha sido tratada por la historiografia de todos los tiempos y tengo la
impresion que siempre fue un tema tabu. Fue la instituciébn méas poderosa y mejor
organizada; pero sobre todo, lo fundamental en la que fallaban las demas instituciones,
era la comunidad de doctrina o enlace ideoldgico, que en términos castrenses quedaria
definida asi: Comunidad de sentimientos y aspiraciones, que en union de determinados

2 Carlos Laliena Corbera, Pedro | de Aragén y de Navarra, pag. 34.
* Ibidem. Pag. 92.



medios materiales, permiten el logro de los objetivos en el cumplimiento de la mision.
Esto define perfectamente la organizacion eclesiastica y serd desde el falso legado de
Constantino el secreto de su pervivencia a través del tiempo “por los siglos de los
siglos™; pero hubo también movimientos heréticos como cataros (los puros)* y
valdenses o pobres de Lyon allende los pirineos a partir del siglo XIl. Estos dos
movimientos junto a los Humiliti italianos fueron condenados por el Papa en 1184.
Estas divergencias respecto a la Iglesia oficial influiran en la Corona Aragonesa a
finales del siglo XII, especialmente en el reinado de Pedro 11, el cual perderia la vida en
defensa de sus vasallos que eran cataros.

Este trabajo, siguiendo a Umberto Eco, pretende ser un trabajo de compilacién
que siente las bases de otro posterior de investigacion que abarque dentro del mismo
marco espacio-temporal a todo el abanico social plenomedieval. La calidad del
historiador, esta a mi juicio en funcién del nimero de variables que puede conjugar a la
hora de enfrentarse a la realidad histérica. La cuestion no es simplificar pues las
relaciones humanas son complejas y por lo tanto las sociedades que queremos analizar.
Debemos pues afiadir complejidad a lo que se nos presenta como simple desde la
reflexion. Siempre tenemos una ventaja a la hora de interpretar el pasado: somos tan
humanos como los que realizaron los hechos historicos; y como decian los griegos,
“nada de lo humano me es ajeno” sino familiar. Como decia el Arcipreste de Hita en el
Libro del Buen amor, el hombre en lo fisico, se mueve por dos causas en este mundo: la
primera es por haber sostenimiento y la segunda por yacer con mujer placentera. Por
otra parte no podemos olvidar la cuestion generacional; pues cada generaciéon suele
tener una misma perspectiva del pasado, que es la que le da su presente.

Con el objeto de realizar una humilde aproximacion al papel que ejercié la
Iglesia entre los siglos X al XII 'y consciente de mis limitaciones, especialmente
temporales, pretendo estudiarla en un pequefio territorio como es el primigenio Aragén
para ver si todo lo leido y estudiado hasta ahora sobre el tema, se puede extrapolar al
resto de la sociedad medieval cristiana y se cumple en este crisol experimental. Soy
consciente que los hechos historicos no dependen de un solo factor sino que derivan de
maultiples factores. Las Ilamadas mutaciones o revoluciones del afio mil, no son hechos
puntuales que abren una brecha al sistema imperante, son procesos y como tales son
dilatados en el tiempo. Mucho mas si tenemos en cuenta la evolucién de la sociedad. El
feudalismo es un proceso donde se dieron esta multiplicidad de factores, pero hubo uno
determinante y fue la disponibilidad de tierras para repartir segun se iba conquistando al
sarraceno que por lo general eran los terrenos mas ricos para la agricultura en la
peninsula. Del sistema gentilicio de los valles, se paso al régimen sefiorial al llegar al
dominio del llano y agruparse en poblados y aldeas. El sefiorio se hizo imprescindible
garantizando la seguridad mediante el encastillamiento®. Este espiritu de frontera dio

* A partir de 1183, aparecen en los documentos de la época con el nombre de Albiguenses.
5 Se documenta en los registros arqueolégicos de los siglos X y Xl, se asiste en ésta época a un
encastillamiento. Los castillos dominan el Ilano y las ciudades se amurallan.

9



paso al espiritu ciudadano. La aparicion de la ciudad conformo un nuevo estilo de vida 'y
de sociedad; un nuevo encuadramiento social.

Dando crédito a Adalberonis, la Edad Media fue una época de cambios en las
costumbres sociales. Vamos a buscarlos en un pequefio trozo del Pirineo. Partiendo de
una sucesion cronoldgica de reinados tomados como punto de referencia dentro de un
espacio y un tiempo, me propongo a continuacion definir un marco de trabajo, para
finalmente, focalizarlo en un punto: La ciudad de Jaca.

3.-CONTEXTO HISTORICO: ARAGON.

El espacio vital primigenio del condado de Aragon a comienzos del siglo X
estaba cefiido a los valles principales de Anso, Hecho, Aragués, Aisa, Borau, Canfranc,
Garcipollera y Acumuer. Cada uno con su personalidad propia y su estructura social
gentilicia en la que destacaba un incipiente matriarcado.

Limitaba por el oeste con el reino de Pamplona, también en expansion lo que
originaron tensiones cuando los navarros de Sancho Garcés | en el 922 llegaron hasta
Bailo y San Juan de la Pefia®. Estas tensiones cesaron por la politica matrimonial de
enlaces de la dinastia Jimena de Navarra con los condados de Aragdn, Pallars y
Ribagorza. La celebracion de esponsales de Garcia Sanchez (925-970) de Navarra con
Andregoto, hija del conde de Aragon Galindo Aznarez Il, heredando el condado a la
muerte de su padre, reafirmaron las influencias navarras en el condado de Aragon.

Fort(n Jiménez gobernd Aragdn hasta la mayoria de edad de Sancho, que reinara
con el nombre de Sancho Garcés Il Abarca (970-994). Este casa con Urraca Fernandez
de Castilla entregandole el condado de Aragdén como dote. Este tratamiento como
entidad aparte aunque subordinado al Reino de Pamplona permitira una cierta
autonomia al poseer una pequefia corte condal integrada por barones autéctonos
aragoneses alrededor del hijo de Urraca, Gonzalo de Aragén que murié sin
descendencia.

Como consecuencia de la politica de enlaces de la casa real Navarra de entroncar
con la casa real asturleonesa y la aristocracia castellana, vemos un reforzamiento del
vinculo en la figura de Garcia Sanchez 11(994-1000) EI Temblon, hijo de Sancho
Abarca y Urraca Fernandez, que tuvo que hacer frente a las razzias e incursiones de
Almanzor que en la campafia de 999 asolaron entre otros territorios la Canal de
Berddn’.

® Seglin Esteban Sarasa Sanchez en: Historia Medieval de la Espafia Cristiana, pag 223, En el afio 922
segn un documento de donacién al monasterio de Siresa, aparece Sancho Garcés | como soberano en
Aragon junto con el conde Galindo Aznarez Il.

" En la actualidad queda como testigo una torre llamada “del moro” en el camino que se desvia hacia el

castillo de Atarés desde la carretera de Jaca a Puente La Reina.

10



A la muerte de Garcia Sanchez Il, le sucede en 1004 su hijo Sancho Garces que
reind con el nombre de Sancho Garcés |11 (1004-1035) EI Mayor. Este casa con Munia,
hija del conde castellano Sancho Garcia, con lo que reforzé las relaciones con el
Condado Castellano. A este monarca se le puede considerar el Rey de las Espafias no
solo por el poder acumulado; sino también por la politica de apertura a los movimientos
culturales y religiosos europeos. Esta apertura tuvo como consecuencia la integracion
de los reinos hispanicos en la Europa medieval.

En el testamento de Sancho Garcés Il EI Mayor, el condado de Aragon se lo
cedi6 al hijo mayor, aunque bastardo®, Ramiro. El territorio que le correspondid, segdn
un escrito de San Juan de la Pefia, abarcaba desde Matidero, al norte de la sierra de
Guara a orillas del rio Alcanadre, hasta Valdoluengo, cerca de Sanguesa. El territorio
aragones limitaba al este con el territorio de Sobrarbe heredado por su hermano
Gonzalo. Este morira pronto y Ramiro se anexion6 Sobrarbe y Ribagorza. Pero Ramiro
| (1035-1063?) todavia no tendra la potestas regalis® para nombrarse rey de Aragén.
Sera su hijo Sancho Ramirez (1063?-1094) el que proclamara que gobierna Aragon
“por la gracia de Dios”; y por lo tanto Rey de Aragon.

Es con Sancho Ramirez cuando Jaca™ adquirié su mayor apogeo convirtiéndose
en la capital del reino Aragonés desde el afio 1040 al 1096 que se traslad a Huesca
recién conquistada por su hijo Pedro I. Sancho Ramirez viajo a Roma el afio 1068, para
hacerse vasallo del Papa. Este enfeudamiento al Pontifice Romano, se reflejara en la
construccién de la magnifica Catedral de San Pedro de Jaca y la concesion de una carta
de franqueza para facilitar el asentamiento de mercaderes y asi aumentar el poblamiento
adquiriendo la categoria de ciudad (Fuero de Jaca en 1077).

Al morir Sancho IV Garces de Navarra en Pefialén en 1076, el reino se lo
reparten los hermanos, quedandose Sancho Ramirez con el titulo, pasando a
proclamarse rey de Aragon y Navarra. Esta union junto con el debilitamiento de la Taifa
de Zaragoza, le proporcionaron un marco favorable para la consolidacion del reino y
para la expansion territorial, hacia el rio Cinca con el objeto de llegar a Lérida. También
hacia Huesca y Zaragoza por el sur, llegando a establecer una posicion defensiva
avanzada en El Castellar, cerca de Zaragoza.

Esta politica expansionista la desarrollé su hijo y sucesor, Pedro 1(1094-1104),
que pone sitio a Huesca tomandola tras la batalla de Alcordz (1096). La conquista de

¥ Ramiro era el mayor de los hermanos pero nacido de una relacion anterior a su matrimonio con Munia.
Ramiro, siguiendo a Esteban Sarasa en Historia Medieval de la Espafia Cristiana, parece ser que recibio
el condado de Aragon en vida de su padre para gobernarlo en su nombre.

% Segn la costumbre, el primogénito hereda el titulo real en este caso Garcia de Navarra.

10°E| asentamiento de la antigua IACCA indigena y posteriormente de la civilizacién romana se pudo
observar en las excavaciones del antiguo solar de los pp. Escolapios en plena calle Mayor de la
actualidad.

11



Huesca abrié camino a la expansion hacia el sur y el este. En el afio 1100 reconquista
Barbastro. Posteriormente se dirigié a Zaragoza llegando hasta los arrabales (Juslibol'!).

Le sucedid su hermano Alfonso Sanchez (1104-1134) el batallador, el cual toma
Zaragoza en 1118, abriendo las puertas a la expansion por el valle del Ebro alimentando
su espiritu de cruzado. Al casar con Urraca de Castilla y Leon su politica se centro entre
1109 y1114 en el control de los territorios de su esposa utilizando el titulo imperial que
correspondia a los reyes de Leon. Al morir en la campafia de Fraga en 1134 sin
descendencia, traerd como consecuencia cambios politicos importantes: la restauracion
de la monarquia navarra y la union de Aragon y Catalufia.

Alfonso | habia hecho testamento cediendo el reino a favor de las ordenes
militares del Santo Sepulcro, Hospitalarios de San Juan y El Temple. Evidentemente los
nobles aragoneses y navarros no cumplieron y atrajeron el enfrentamiento con las
ordenes militares que contaban con el apoyo del papado, presionando éste al estamento
eclesiastico peninsular. Independizada Navarra proclamando sus nobles como rey a
Garcia Ramirez, el trono de Aragon lo ofrecieron al otro hermano de Alfonso, Ramiro 1l
(1134-1137) el monje, obispo de Barbastro a la sazén. Una vez proclamado Rey de
Aragon, casa con Inés de Poitiers, hermana del duque de Aquitania y tuvieron a
Petronila, como heredera. Al casar esta con Ramén Berenguer 1V en 11502, se certifico
la unién de Aragon y Catalufia, embrién de la futura Corona de Aragon.

Ramon Berenguer 1V (1137-1162) consolidé su dominio en Aragon con el
apoyo de Alfonso VII rey de Castilla y Leon y proclamado Emperador. Destacar que el
rey Garcia Ramirez de Navarra asold la Canal de Berdin en dos ocasiones: en 1137 y
1141 destruyendo el Burgo Novo de la ciudad de Jaca’®. Ramén Berenguer IV,
establecio acuerdos con las 6rdenes militares entes citadas concediendo donaciones
sefioriales y rentas para resarcirlas. Aqui comenzo la politica aragonesa de intervencién
en el sur de Francia. En la peninsula, llega hasta Tortosa en 1148 y al conquista de
Fraga y Lérida al afio siguiente; lo que garantizo el control cristiano sobre el valle del
Ebro.

Alfonso 11 (1192-1196) EIl Casto, unié en su persona Aragén y Catalufia, siendo
el inicio de la Corona de Aragén. Prioriz6 la politica de intervencion en el sur francés
sobre los asuntos internos. En 1166 hered6 de su sobrino la Provenza francesa
extendiendo su autoridad por la zona occitana francesa. Todo esto durd hasta su muerte
el 1196 en que se separan los dominios provenzales y los peninsulares. En lo peninsular,
reforzé y consolidé lo arrebatado a los musulmanes haciendo concesiones a las 6rdenes
militares y ocupd la zona turolense en 1169. Con el rey de Castilla establecio el tratado
de Cazola tras prestarle ayuda en la conquista de Cuenca en 1177. Mediante este tratado

Y Deus o vol, Dios lo quiere,es el nombre significativo que le dan a la posicién avanzada sobre Zaragoza.
121137 se celebran las capitulaciones matrimoniales, lo que permitia ejercer los derechos regios a Ramén
Berenguer 1V.

3 Antonio Duran Gudiol, EI Hospital de Somport entre Aragén y Bearn, pag.138.

12



se repartian las zonas de accion de la reconquista peninsular, correspondiendo a Alfonso
Il el levante y la regién murciana.

Pedro 11 (1196-1213) El Catolico, finaliza el siglo XII con la continuidad de los
asuntos en el sur de Francia que le llevara a la muerte en la batalla de Muret en el 1213
por auxiliar a los herejes cataros** en su obligacién de sefior feudal. La agitacion
religiosa, se extendio por el sur de Francia a lo largo del siglo XII sobre la base de los
movimientos evangélicos que propugnaban la pobreza evangélica frente a las riquezas
acumuladas por la jerarquia eclesiastica llegando hasta el Pirineo francés. El Rey
Pedroll paradojicamente habia combatido la herejia en la peninsula; pero sus
obligaciones feudovasallaticas le obligaron a ayudar a los cataros albiguenses del sur de
Francia frente a los caballeros cruzados convocados por el Papa. La derrota de Muret
puso fin a la politica de expansion de los reyes de Aragon en el sur de Francia.

En este marco temporal podemos observar como la sociedad plenomedieval
altoaragonesa en un movimiento pendular de oeste a este, paso de mirar hacia Pamplona
y Navarra, a focalizar su interés hacia Catalufia y la salida al Mediterraneo. Aunque no
podemos olvidar que el camino de Santiago siguié siendo la espina dorsal del Reino y la
apertura hacia Europa en lo cultural, lo econémico y en lo religioso.

3.1.-EL PODER REAL PROTECTOR DEL PODER ECLESIASTICO.

Fue el rey Sancho el Mayor el origen de la tradicion protectora de la corona
hacia la Iglesia. Fue el primer monarca en establecer relaciones directas con la Santa
Sede y en preocuparse por iniciar la reforma del monacato en sus reinos. Sancho
Ramirez el afio 1068 viajé a Roma para enfeudarse al Papado vinculando la Iglesia
Aragonesa al papado. Como buen vasallo del Papa, Sancho Ramirez introdujo una serie
de reformas como el rito romano en la liturgia y la exigencia de una mayor vigilancia
para acabar con la simonia y la intromision de los laicos en los asuntos de la Iglesia.

Sus sucesores, especialmente Pedro | entendieron que la institucionalizacion de
la Iglesia, corria paralela a la de la construccion del estado feudal. Un modelo de estado
feudal que no debemos olvidar era feudatario de la Santa Sede. Una Iglesia fuerte
implicaba en este caso un estado fuerte y la vertebracion de una sociedad de raigambre
feudal. La procedencia del clero allende los pirineos, permitié el desarrollo de una
iglesia independiente pero fiel al monarca. También permitié que los monarcas fueran
menos conservadores y mas aperturistas hacia Europa.

Los reyes siempre fueron protectores de la Iglesia al ser el fundamento del orden
social. Sin el desarrollo de los tres estamentos no se podia concebir la sociedad feudal.
La Iglesia, uno de los tres estamentos, representaba el progreso de la sociedad feudal, y
el control del resto de la sociedad; contando con recursos suficientes ya que la nobleza

¥ E| catarismo fue condenado como herejia en el concilio de Letran (1179).

13



solia dejar en sus testamentos un tercio de los bienes muebles a la Iglesia™. Esta, seré la
encargada de la redistribucion de la riqueza en su estructura y en obras sociales.

Los monjes fueron importantes impulsores del feudalismo como orden social de
origen divino. Los movimientos eclesiasticos como la “Paz de Dios”, que reglaban y
justificaban la violencia se fueron transformando secularizdndose y legitimando el
monopolio del uso de la violencia por parte del Rey. La violencia era en la Edad Media
uno de los fundamentos del orden social. Era la garantia de la aceptacion del
encuadramiento social por parte del individuo. El objetivo de mantener la paz y el orden
feudal establecido proclamado por el movimiento de “la Paz de Dios” se transform6 en
“la tregua de Dios” a mediados del siglo XI, llegandose a prohibir la violencia de lunes
a jueves. Vemos que el tiempo para la guerra, lo marcaba la Iglesia y también establecia
las causas de la guerra justa, justificando la guerra Santa o cruzada en defensa de la
cristiandad. A mediados del siglo XII, el uso de la violencia pasé a ser monopolio real
convirtiéndose en el principal defensor de la Iglesia, representante del orden, llegando al
establecimiento de “la paz del rey” como garante del orden y de la paz social respaldado
por la Iglesia, convirtiéndose ésta en uno de los pilares del nuevo sistema politico que
Ilamamos monarquia feudal.

3.2.-IGLESIA E IDEOLOGIA. LA CIUDAD DE DIOS.

Las dos preocupaciones que destacaron en la sociedad plenomedieval, fueron la
lucha contra las herejias y el espiritu de cruzada. El primer aspecto llevaba a una
reafirmacion y consolidacion de la ideologia propia y el segundo a la militarizacién de
la sociedad. Los beneficios obtenidos eran patentes: una cohesion ideoldgica y una
expansion territorial a costa del infiel.

En la politica de expansién territorial y de repoblacién por parte de la Corona, la
base ideoldgica proporcionada por la Iglesia en la lucha contra el sarraceno, dara al
orden de los caballeros una fe ciega en la victoria. Como ejemplo podemos poner la
entrega al obispado de Jaca en el afio 1089 por Sancho Ramirez de la iglesia de las
Santas Masas de Zaragoza, cuando por entonces era casi imposible llegar en la
conquista hasta Zaragoza. Esto denota una fe ciega en la victoria por parte de la corona
y la nobleza confirmando que la guerra era justa.

Para San Agustin®®, pilar fundamental del pensamiento medieval cristiano, la
dialéctica era la que movia el proceso histérico y se basaba en una lucha maniquea
constante entre la ciudad terrenal (Babilonia) y la celestial (Jerusalén) hasta el final de
los tiempos. El proceso histdrico se mueve en una sola direccion y sentido: El avance
irreversible del plan divino de la salvacion de los hombres. La ciudad celestial; La
Ciudad de Dios se ha desarrollado desde su fundacion, pasando por la historia de Israel

15 Carlos Laliena Corbera, Pedro | de Aragén y de Navarra ,pég. 158.
'® Agustin de Hipona, La Ciudad de Dios contra paganos. Libro XI.

14



y de la primera Jerusalén, hasta llegar a la Iglesia Catdlica. El tiempo se hace historico
al hacerse también humano, porque no niega la libertad del hombre para actuar segin el
libre albedrio. Define a las sociedades humanas como “una multitud de criaturas
racionales asociadas de comun acuerdo en funcion de las cosas que aman”. EIl orden
social feudal toma muchas de sus raices del pensamiento agustiniano que justifica la
estratificacion social conformista que influird en la construccion de las monarquias
feudales e influira en la politica en lo que se ha denominado a través de la Historia
como Agustinismo politico.

Podemos observar que no se concibe la sociedad sin la religion y eso es lo que
va a marcar toda la Edad Media y lo heredaremos a través de los siglos hasta la
actualidad. La religion cristiana se aduefiara del tiempo y su medicion. En la actualidad,
no existe un pueblo sin iglesia en su lugar méas destacado y preeminente.

4.-IGLESIAY CULTURA. LA MENTALIDAD RELIGIOSA.
4.1.-EL TIEMPO DE LA IGLESIA; EL ANO MIL.

La cultura medieval en esta época estaba monopolizada por la Iglesia primero
en los monasterios con sus cuidadas bibliotecas y con la aparicion de las ciudades, se
vera necesario la creacion de escuelas catedralicias para la ensefianza y transmision del
saber dentro de un marco teoldgico. en la tradicion agustiniana de la linealidad del
tiempo transmitida por Orosio a lo largo del Medievo, existia una gran preocupacién
por el final de los tiempos. Esto se refleja en los innumerables beatos que se escribieron
por esta época, reflejando y pintando en lo imaginario el ultimo libro del Antiguo
Testamento: el apocalipsis, escrito por San Juan evangelista. El apocalipsis debi6 ser el
evangelio mas leido de la época y difundido en todos los pulpitos.

La nocién de memoria, el recuerdo de la pasion, muerte y resurreccion de Cristo
se convierte en el eje central del discurso teoldgico medieval plasmado en la liturgia de
la consagracion y eucaristia repetido a través de los siglos. A la conmemoracion de la
pasién de Cristo, se suma el recuerdo de los Santos y Martires plasmado en la devocion
por las reliquias que caracterizara esta parte de la Edad Media. La cosmogonia feudal®’
se formo en torno a los dos principios creadores: el masculino patriarcal o Dios y el
femenino o principio creador sublimado en esta época en la devocidn a la Virgen Maria,
madre de Dios y madre nuestra, como reza el Credo que ha llegado a nuestros dias.

A lo largo de los siglos XIlI y XIllI, se produjeron una serie de cambios
intelectuales y artisticos consecuencia del desarrollo econémico y de la expansion
territorial y politica. Se consolidé la sociedad feudal. El desarrollo urbano fue el cambio
social mas importante que marcé nuevas formas de relaciones sociales. La ciudad pasé a

7 M2 Milagros Rivera Garretas, Las relaciones en la Historia de la Europa Medieval, pag. 151: La
doctrina de los dos infinitos.

15



ser un espacio cultural monopolizado hasta entoces por los monasterios. El latin se
constituyo en la lengua culta y dejo de ser la lengua del vulgo que progresivamente iran
adoptando las lenguas vernaculas romances. Este cambio alcanz6 su apogeo en el siglo
XII. También el arte romanico adquirié su plenitud en el siglo XIl dando paso al
gotico en el XIIl. Los frescos romanicos, poseian un sentido didactico ensefiando las
sagradas escrituras a un publico analfabeto que acudia expectante a la iglesia de su
parroquia. Las miniaturas de los codigos tenian un caracter esquematico exponiendo con
claridad la idea que se queria transmitir. La mayor expresion del arte romanico fueron
las construcciones de los monasterios. La expansion del romanico estuvo ligado a las
Ordenes monasticas sobre todo los cluniacenses.

En la cultura, a partir del siglo XII el pensamiento agustiniano dominante dio
paso a otras corrientes de pensamiento como la cuestion de los universales. La cuestion
de si las especies, las cosas o los entes universales, existen por si mismos o sélo en
cuanto que individuos u objetos concretos. Se pasa asi de las preocupaciones por lo
mistico a lo racional. Razon y fe fueron dos entes conceptuales para explicar la
condicion humana hasta nuestros dias. Ahora el protagonista de la Historia deja de ser
Dios para dar paso al hombre, es el principio del humanismo. Hay una vuelta a los
clasicos especialmente hacia Aristoteles en su busqueda del conocimiento a través de la
razon. Esta recuperacion del aristotelismo, llego a través de la interaccion con el mundo
musulman, conforme se fueron conquistando las ciudades que constituian focos de
cultura floreciente como Zaragoza, Tarazona y Toledo. Es la época de los traductores
concentrados en torno al obispado, verdadero polo de difusion de la cultura.

4.2.- LA BENEDICTIZACION. EL ORDO CLUNIACENSIS.

Todo monasterio seguia una regla, exigida por el abad y supervisada por el
obispo. La regla de San Benito llegaria a través de los francos, en concreto de la abadia
de Cluny™®. En el caso de Aragén, a partir del siglo X1, con Sancho 111 el Mayor, tuvo su
gran difusion. La Regla que lleva su nombre, San Benito de Nursia la escribio en el
monasterio de Montecasino en el siglo VI y fue reformada por Benito de Aniano en la
corte carolingia con el objetivo de unificar las reglas de los monasterios del Imperio
Carolingio. En el 909 surge otra reforma a partir de la fundacion del monasterio de San
Pedro de Cluny, en la Borgofia francesa. Este monasterio fue un referente del monacato
cristiano durante la Plena Edad Media.

Esta reforma a la regla benedictina, el ordo cluniacensis, hacia hincapié en el
culto y la liturgia priorizando sobre el trabajo de los monjes. Mantenerse en silencio era
una parte importante de la vida diaria en el monasterio. Destacaba la préctica de la
caridad hacia los pobres, viajeros y enfermos.

18 Cluny, en la borgofia fundado en el 910. Uno de sus rasgos caracteristicos era el de colocarse al margen
del obispo diocesano y estar bajo la proteccion del papado.

16



Por otra parte la carta de fundacion de Cluny especificaba la independencia de la
jurisdiccion civil y episcopal, con la dependencia directa de la Santa Sede. Esto no se
llevara a cabo en los reinos cristianos peninsulares y menos en Aragon donde sera el
monarca el que estreche las relaciones con el Papado.

Los cluniacenses apoyaron las peregrinaciones a Santiago como manera de
expiar los pecados. También alimentaron la ideologia politica al considerar la expansién
territorial de los reinos cristianos como una cruzada de reconquista frente al infiel.
También trajeron uno de los cambios mas importantes que unificard la liturgia en la
Iglesia Peninsular: la introduccién de la liturgia romana en sustitucion del rito visigodo.
La influencia de Cluny traspasara el ambito monastico abarcando el episcopal. El
prestigio y la influencia de Cluny ira decayendo desde mediados del siglo XIlI.

4.2.1.- COMENTARIOS A LA REGLA DE SAN BENITO: LA JERARQUIA
MONASTICA.

Un cenobio es un lugar protegido o auspiciado por un mecenas donde se
concentran unos monjes bajo la autoridad de un abad y siguen una regla de vida.
Soledad y comunidad; vida ascética. Siguiendo al gran patriarca San Benito nos lo deja
claro en el capitulo | de su regla al hablar de las diversas clases de monjes:

Es notorio que hay cuatro clases de monjes. La primera de cenobitas o monasterial,
que militan bajo una regla y de un abad. La segunda es de anacoretas o ermitafios; los que no
por un fervor novicio, sino habiendo aprendido por largas pruebas en el monasterio y con el
socorro de muchos a combatir el demonio, se sienten con bastantes fuerzas para dejar la
compafiia de sus hermanos y emprender por si solos una nueva guerra y pelear sin socorro
ajeno, con solo su brazo y la proteccion de Dios, contra los vicios de la carne y de los
pensamientos. La tercera y sumamente detestable clase de monjes es la de los sarabaitas, que
sin observancia de alguna regla, si direcciéon de maestro, y sin haber sido probados como el oro
en el crisol, guardan en sus obras fidelidad al mundo, y manifiestan que es contraria su vida a
lo que prometen a Dios con su tonsura. [...] . La cuarta clase de monjes es de los que llaman
girévagos, que pasan toda su vida girando por varias Provincias, hospedandose tres o cuatro
dias en diversos monasterios, siempre vagos, nunca estables, esclavos de la gula y sus deleites,
y peores en todo que los sarabaitas; de cuya infeliz conducta mejor es callar que hablar.

Entre todos se elegia el prior y el portero del monasterio, que daba el paso franco
a todo tipo de viajeros y peregrinos; figura importantisima pues dados los tiempos que
corrian evitaba el peligro del saqueo v las sorpresas.

Se distinguia también entre monjes clérigos y legos. Los primeros habian
adquirido el orden sacerdotal y por lo tanto podian decir misa, mientras que los monjes
legos no eran sacerdotes. En el monasterio se procuraba que hubiera tantos clérigos
como altares para decir misa, pues cada uno requeria su misa y su culto. Las misas
podian ser dominicales y conventuales. A los clérigos que cantaban el oficio divino en
el altar se les Ilamaba monjes de coro. Estos eran los méas considerados pues solian
dominar la lectura y la escritura. Los legos se dedicaban mas a las labores y tareas de

17



sostenimiento de la vida cotidiana del monasterio, excepto para cocinar. Todos los
monjes se turnaban para cocinar.

También La Regla de San Benito establece las cualidades para ser abad y nos
dice al respecto:

El abad que ha sido tenido por digno de gobernar algiin monasterio, debe acordarse
siempre de éste nombre, y llenar con obras el nombre de su superior, porque hace las veces de
Cristo en el monasterio. [...] tenga siempre presente el abad que se le pedira estrecha cuenta en
el tremendo juicio de Dios.[...] aquel pues que recibe el nombre de abad, debe instruir a sus
discipulos de dos modos: esto es ensefiar todas las cosas buenas y santas antes con obras que
con palabras, de tal suerte, que a los discipulos capaces dé a conocer los mandatos del Sefior
con sus discursos, y a los menos dociles y de cortos talentos, con su ejemplo. No haga
distincion de personas en el monasterio. No ame mas a uno que a otro, sino al que hallare mas
adelantado en la virtud y en la obediencia. No sea preferido el noble al plebeyo, a no ser que
haya un motivo justo para ello. [...] porque plebeyos y nobles todos en Cristo somos una misma
cosa. Para el Sefior no hay acepcion de personas, sino respecto de aquellos que se adelantan a
los demés en perfeccion y humildad. Tenga, pues, el abad igual amor a todos y pértese con
cada uno segln sus méritos.

El abad era elegido por la comunidad monastica normalmente aunque luego fue
politizandose dependiendo de la importancia del monasterio y muchos segundones de
las casas fuertes del reino, lo tomaban como alternativa al igual que la carrera de las
armas.

En el cenobio también habia el prior y los decanos. En un principio al prior se
Ilamaba preposito y a partir del siglo XI prior. Era el primero después del Abad, por
ello la Regla advierte contra el pecado de la soberbia y el engreimiento del mismo. Los
decanos tenian razon de ser en las comunidades numerosas, ejerciendo como modelo y
espejo de virtudes y en los que el Abad delegaba sus tareas espirituales en el gobierno
del monasterio.

El mayordomo o cillero, entre otros cometidos como el inventario de bienes
muebles, se encargaba del cuidado de los enfermos, nifios, huéspedes y pobres a cargo
del monasterio. También debia ponerse en la puerta del monasterio a un monje anciano
y discreto que supiera dar un recado y dar cuenta de él y cuya madurez, no le permita
vaguear. Su celda estaba cercana a la puerta para estar siempre atento a ella atendiendo
a la porteria.

4.2.2.-LA ABADIA DE CLUNY Y LA ESCRITURA CAROLINA.

La escritura, desde la antigiiedad, siempre tuvo connotaciones sagradas y se
considero por encima de la tradicion oral el medio eficiente y duradero de transmision
de un mensaje, adquiriendo un lugar privilegiado en la cultura medieval. La redaccion y
conservacién del documento escrito constituyd un instrumento de poder dirigido a los
iguales aristocratas: “A los que vieren y entendieren”.

18



En Aragon se utilizaba la escritura visigética cursiva y libraria. Tras la reforma
benedictina y la influencia cluniacense, se introdujo la escritura carolina. Este factor es
importante tenerlo en cuenta pues muchos de los errores, aparte de los intencionados, de
los copistas y amanuenses de los scriptoria monasticos se debieron a la falta de
costumbre en copiar la escritura visigotica a partir del siglo XI.

Dos son los momentos clave para la introduccion de la escritura carolina en el
reino de Aragon: el primero bajo el reinado de Sancho el Mayor a través de la abadia de
Cluny, el segundo en tiempos de Sancho Ramirez y la introduccion de nuevas reformas
eclesiasticas. EI cambio de liturgia del rito mozéarabe hispano al rito romano, facilito el
uso de la escritura carolina pues los libros litdrgicos conteniendo el nuevo rito estaban
escritos seguramente en letra carolina.

Por otra parte, no debemos olvidarnos la estrecha relacion del monarca allende
los pirineos ya que su segunda esposa Felicia de Roucy potenciaria la llegada de clero
francés y por lo tanto de la escritura carolina de mas facil lectura que la tradicional
visigotica. La reina Felicia seria el nexo de Aragdén con la champafia francesa y sus
costumbres; entre ellas el uso con mas asiduidad de la letra carolina por la corte
aragonesa. Esto suponia un gran cambio cultural en el Reino Aragonés que se refleja en
la introduccion y extension de nuevas advocaciones como San Martin o San Caprasio,
de origen francés.

El hijo y sucesor de Sancho Ramirez, Pedro I, casé también con una mujer de
origen francés, Inés, hija del conde de Poitiers y duque de Aquitania. Esto mantendria la
continuidad de los estrechos vinculos entre las dos vertientes pirenaicas. Los monjes de
origen franco, difundieron la letra carolina progresivamente pero no sera hasta el
reinado de Alfonso Il cuando su difusion esté plenamente generalizada y asentada.

4.3.-REGLA DE SAN AGUSTIN. CANONIGOS REGULARES.

A lo largo de la Plena Edad Media, se fueron diferenciando los monjes y los
clérigos unos dedicados a la vida contemplativa y los otros a la accion pastoral. Desde
mediados del siglo XI, se determinaron medidas candnicas para regular la vida de las
comunidades de clérigos. Se tomaron como referencia la Regla de San Agustin,
pasando a ser candnigos regulares. Su expansion se realizé a partir de congregaciones o
adoptando la regla las abadias que se integraron en la jerarquia diocesana, aunque
algunas tenian privilegios que les eximian de la jurisdiccion episcopal pasando a
depender directamente del Papa.

En Aragon tuvieron el apoyo de Sancho Ramirez, destacando las congregaciones
de San Pedro de Siresa fundada en 1082 y Montearagén en 1086 bajo la regla de San
Agustin.

19



5.-CLERO REGULAR, EL MONACATO ALTOARAGONES.

En el siglo X, caracterizado por la toma de conciencia de lo Aragones, el
monacato fue uno de los pilares de la vertebracion del Reino. Buscando la proteccion
del valle frente a las razzias musulmanas sobre la Canal de Berdun, se levantaron
cenobios que se dedicaban a la oracién y a subsistir trabajando la tierra y llevando una
vida de oracién. En cada valle solia haber uno o dos cenobios al frente de un abad y una
docena de monjes como mucho, dependiendo de lo que diera la economia del cenobio.
En cada uno de los valles, muchos hombres libres, comunidades aldeanas buscaron la
proteccion de estos monasterios y el abad seria una autoridad de la comunidad seglar.
Se puede hablar de una monacalizacion de la sociedad del valle. Como ejemplo nos
puede servir el cenobio de San Clemente en el valle de La Garcipollera, hoy ermita de
Santa Juliana. Estaba situado en la zona mas rica del valle. EI monasterio cederia en
régimen de arriendo parte de sus tierras dejando una reserva que la trabajarian los
monjes directamente.

El abad, siguiendo la tradicion visigoda hasta esta época seria elegido por la
autoridad episcopal con el beneplécito de la autoridad condal primero y real después.
Con la entrada de la regla benedictina, el abad en teoria seria elegido por los monjes
aungue en la practica existian numerosos intereses politicos que distorsionan la teoria.

El conde Galindo Il fund6 entre los afios 911 y 920, tres monasterios: San Juan
de Maltray en las cercanias del castillo de Ruesta, junto al rio Aragdn; San Pedro de
Jaca en el campo de Jaca y San Martin de Cercito en el valle de Acumuer. Estos
monasterios fueron poblados por monjes de San Pedro de Siresa que a lo largo del siglo
X se multiplicaran en Aragon; siendo la base de la colonizacion y vertebracion del
territorio.

Por otra parte estaban los grandes monasterios depositarios de la cultura pues
disponian de una importante biblioteca y de un scriptorio donde los monjes amanuenses
se dedicaban a realizar copias de los libros mas importantes. EI monasterio de San
Pedro de Siresa fue la abadia mas importante de la zona depositario de la tradicion
carolingia. Sera fiel reflejo del florecimiento cultural y religioso del siglo X.

5.1.-SAN PEDRO DE SIRESA. LUZ DE OCCIDENTE.

El documento n°l del Libro De La Cadena del Concejo de Jaca'® fechado el afio
971, trata de la donacion al monasterio de San Pedro de Siresa de la villa de Javierre que
realiza la reina Endregoto Galindez, viuda de Garcia Sanchez | y su hijo Sancho
Garcésll junto con su esposa Urraca Fernandez. Cabe destacar en este documento la
importancia que da a las reliquias guardadas en dicha abadia, lo que significa la

9 Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, doc. N° I.

20



relevancia del monasterio més alla de los pirineos. Refrenda todo esto Duran Gudiol en
su libro sobre esta abadia®®.

El monasterio, situado en el valle de Hecho, fue el monasterio principal de la
zona y foco de la cultura como hemos referido anteriormente desde la Alta Edad Media.
De fundacion condal por Galindo Aznarez | en el afio 830 y relacionado con la Marca
Hispénica Carolingia segiin Duran Gudiol®, Est4 documentado la presencia de Eulogio
de Cérdoba® en el monasterio a mediados del siglo IX causandole una grata impresion
pues lo denominé “luz de occidente™ por su orden, ejemplaridad y depésito de cultura.

Es asi que a finales del siglo X, contaba con unos ciento cincuenta monjes® que
segufan la tradicién carolingia aplicando la regla de San Crodegando de Metz® y
siendo depositarios de una poblada biblioteca, alimentada por las corrientes culturales
europeas de la corte Carolingia. Al pasar el condado de Aragén a la orbita pamplonesa
con Sancho Garces | en el afio 922, el monasterio de tradicidon carolingia perdera su
primacia al ser la tradicion hispanovisigotica la que imperaba en el reino de Navarra.
Tras la destruccion por Almanzor en la campafia de 999, esta abadia perdid la
importancia que habia tenido con anterioridad pasando a depender del estamento
nobiliario en el siglo XI.

La reforma de Cluny importada por Sancho el Mayor en los afios veinte del siglo
X1y la regla benedictina no llegd a implantarse en San Pedro de Siresa, constituyendo
en 1082 bajo el reinado de Sancho Ramirez y a instancias de la condesa D? Sancha, una
comunidad de candnigos dependientes de un prior siguiendo la regla de San Agustin,
devolviendo la vida monéstica después de rescatarlo del poder de los laicos. Ese mismo
afio el Rey concedia a la abadia el privilegio de ser “Capilla Real”%y
encomendandoselo a D? Sancha para alejarlo de la érbita episcopal de su hermano, el
obispo Infante Garcia. Sancho Ramirez, concedi6 también al monasterio varias
donaciones territoriales.?’

Con el rey Alfonso I, educado en su infancia en este monasterio, adquirié un
florecimiento a partir del 1120 al restablecer los antiguos privilegios de la citada
Abadia. Esto durara hasta después del reinado de Ramiro Il tras la union de Aragén y
Catalufa; es entonces cuando pasa a depender de la Catedral Jaquesa permaneciendo
una docena de candnigos en la abadia.

2% Antonio Duran Gudiol, EI Monasterio de San Pedro de Siresa,

! Ibidem, pp. 9-10.

?2 Eulogio, era un presbitero mozarabe de la iglesia de San Zoilo de Cérdoba, que en el afio 848 realizé un
viaje por motivos familiares por Europa.

2 Antonio Duran Gudiol, EI Monasterio de San Pedro de Siresa, péag.10.

 Ibidem. pag.11.

% Antonio Duran Gudiol, Arte altoaragonés de los siglos X y XI, pag.. 21.

% Ana Isabel Lapefia Patl, Sancho Ramirez, pag.106.

27 Angel Canellas L6pez, La coleccion diploméatica de Sancho Ramirez, Doc. 156.

21



5.2.- SAN JUAN DE LA PENA; LA REFORMA DE CLUNY.

De la misma manera que Eulogio de Cérdoba llam6 a San Pedro de Siresa “luz
de occidente”, en la actualidad podemos denominar a San Juan de la Pefia como la
“cuna de Aragon”, pues no solo representa para nosotros la conservaciéon de las
tradiciones culturales plenamente aragonesas, sino que los primeros reyes de Aragén
hicieron de él su panteon real o reposo para la eternidad. Poco importa si tal o cual
documento depositado alli es falso o verdadero, tan historico es buscar la realidad pura
como la intencionalidad del falseador del hecho histérico. Y lo que se puede constatar
es el intento de realzar la primacia de esta abadia sobre el resto a partir del reinado de
Sancho el Mayor.

El monasterio de San Juan de la Pefia tuvo su antecedente en una cueva-
eremitorio perteneciente al monasterio de San Julian y Basilisa que dominaba el valle de
Atareés. Esta seria un refugio en de gentes huidas del sur desplazadas por los sarracenos
en la década de los afios veinte del siglo X, convirtiéndose en monasterio independiente
hacia el afio 950 por el conde de Aragdn Fortufio Jiménez dotandole de tierras de labor
y pastoreo. Este sera el germen dénde en el afio 1071 se fundara el monasterio de San
Juan de la Pefia.

Bajo la iniciativa de Sancho el Mayor, con el objetivo de renovar y fortalecer la
vida monéstica®®, se introdujo en San Juan de La Pefia la regla benedictina y por lo tanto
en Aragon. Las buenas relaciones de este monarca renovador con el abad Oliva del
monasterio de Ripoll en los afios veinte del siglo XI, haran de Sancho un acérrimo
defensor de la reforma monastica. Estos contactos se estrecharan con el envio de
Poncio, persona de confianza del abad Oliva®®.

El rey Sancho Il envié a la abadia de Cluny regida por entonces por el abad
Odilén, a un grupo de monjes bajo la direccién del abad Paterno®. A su vuelta, en torno
al afo 1023-25, se introduce en el cenobio de San Juan de la Pefia el ordo cluniacensis,
adaptandolo segun la influencia de Ripoll a la realidad regional, iniciandose asi el
proceso de benedictinizacion®. Segin Duran Gudiol®, aunque es cierto que llegaron de
Cluny monjes a San Juan de la Pefia, la reforma cluniacense no se consolidara hasta el

28 Carmen Orcéstegui, Esteban Sarasa Sanchez ,Reyes de Navarra, Sancho 111 EI Mayor,1004-1035, Doc.
n°® 25 pag. 207.

#® Gonzalo Martin Diez, Sancho 111, el Mayor, pég. 218.

%0 Carmen Orcéstegui, Esteban Sarasa Sanchez ,Reyes de Navarra, Sancho 111 El Mayor,1004-1035, Doc.
N° 15 pég.82.

3! |bidem, pag.38.

%2 Duréan Gudiol pone en duda la existencia en el afio 1025 de San Juan de la Pefia como tal monasterio,
permaneciendo todavia el cenobio dedicado a los santos Julian y Basilisa con el nombre de Navasal.
También pone en duda a historicidad del abad Paterno como instrumento de la reforma cluniacense y
considera como falsos todos los documentos que relatan la reforma de 1025 en: La Iglesia de Aragon
durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro I, pag. 11. La reforma se realizaria en el monasterio de
San Juan de Maltray situado en Ruesta segin Antonio Durdn Gudiol en : Los condados de Aragon y
Sobrarbe, Pag.306. No deja de ser una aportacién mas.

22



1071 bajo el reinado de Sancho Ramirez cuando se impone la liturgia romana en
Aragon. Este proceso implicaria la reorganizacion de los monasterios aragoneses. Los
monasterios situados en los valles seran anexionados principalmente a San Juan de la
Pefia a lo largo del siglo XI. Numerosas donaciones de la corona y de los nobles por la
salvacién de sus almas, acapar6 esta abadia creciendo también en poder econémico y de
posesion de terrenos y bienes inmuebles a lo largo de estos siglos.

Pero el hito més importante que cambid la vida monastica fue cuando el Rey
Sancho Ramirez peregrind hasta Roma el afio 1068 para enfeudarse al Papa e
instaurando el rito romano en Aragon. El dia 22 de marzo de 1071 segun la cronica de
San Juan de la Pefia se cant6 por primera vez en la Peninsula el rito romano. ElI cambio
del rito mozarabe en la liturgia por el romano se implanto en todas las iglesias del reino
de Aragén y realiz6 con ayuda del cardenal Hugo Candido una nueva reforma
eclesiastica que acabara con la simonia y la intromision de los laicos en los asuntos
religiosos. Segun la mayoria de historiadores, es ahora cuando se produce la asimilacion
del espiritu de Cluny.

La reforma radical de la tradicional Iglesia aragonesa, bajo el impulso de los legados
pontificios, se centr6 en cuatro problemas fundamentales, la remodelacion de la clpula
episcopal, el cambio de rito, la implantacion de los diezmos y la reorganizacion de las iglesias
seculares®,

Esta reforma emprendida por Sancho Ramirez Duran Gudiol la encuadra dentro
de la corriente cluniacense de la provincia eclesiastica de Auch allende los Pirineos. Si
bien no quita importancia a Sancho el Mayor en la introduccion de la regla benedictina
anticipandose a su tiempo, la verdadera difusion se dio con Sancho Ramirez
desglosandola en dos partes: una monastica en el afio 1025 y la litargica de 1071. Este
monarca encomendaria a los monjes de la abadia de Cluny el monasterio llamado hasta
entonces de San Julian y Santa Basilisa de Navasal.

La tradicion de atribuir y dar antigiiedad a los hitos y hechos eclesiasticos por
razones de prestigio y prestancia era muy comun en la época; no es de extrafar por tanto
el atribuir la reforma benedictina a Sancho el Mayor cuando fue Sancho Ramirez el
verdadero introductor. En mi opinidn Seria un proceso largo que comenzaria con
Sancho el Mayor, que tendria escasa acogida y culminaria con Sancho Ramirez quien
consolidaria el proceso. También hay que profundizar en el analisis para verificar si la
introduccién de la regla de San Benito fue pareja al establecimiento del rito romano.

El Papa Alejandro 11 en 1071 confirma al monasterio de San Juan de La Pefia sus
posesiones y privilegios tomandolo bajo su proteccion. El afio 1084 se traen desde
Almeria las reliquias de San Indalecio, considerado como compariero del apdstol
Santiago. Estas reliquias daran prestigio al monasterio siendo un punto de peregrinacion

% Carlos Laliena Corbera, Pedro | de Aragén y de Navarra ,pég. 43.
3 Antonio Duran Gudiol, La Iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro I,
pag. 27.

23



local hasta la actualidad. El rey Sancho seria generoso en donaciones a tan emblematica
abadia para el Reino. En el afio 1090 se construye una iglesia nueva en el monasterio, el
acto de consagracion se realiz por Pedro | en 1094 y dond al monasterio la villa de
Banaguas.

En el afio de la encarnacidn de nuestro Sefior Jesucristo mil noventa y cuatro fue
consagrada la iglesia de San Juan de la Pefia en la era mil ciento treinta y dos, el dia anterior a
las nonas de diciembre, segunda feria de la primera semana del adviento ( lunes, 4 de
diciembre) por el arzobispo de Burdeos, llamado Amat y por el obispo de Jaca, Pedro, y por el
obispo de Magelonne, llamado Godofredo, en el primer afio del rey Pedro Sanchez, siendo
gobernante de los monasterios d su provincia Frotardo, abad de Saint-Pons, y su sobrino
Aimerico abad del monasterio de San Juan.*®

Bajo el reinado de Alfonso | San Juan de La Pefia deja de ser el Unico pantedn
de la monarquia aragonesa eligiendo para su 6bito Montearagdn. Esto si que denota el
término de la preemienecia de San Juan de la Pefia como Unico lugar emblematico del
Reino Aragonés. Es Idgico que al ampliarse el territorio aragonés pasando del eje del rio
Aragon al eje del rio Ebro, se abra el abanico hacia otros centros culturales
emblematicos. Todavia en el testamento de 1131 el rey Alfonso se observa la
generosidad para con el monasterio pinatense, aunque en menor grado que sus
predecesores, concediéndole varias villas y honores.

A los privilegios concedidos por los distintos monarcas desde Sancho Il el
Mayor se afiadieron otros concedidos por Ramiro Il compensando al monasterio con
nuevas donaciones y privilegios. Con el peso especifico de la corona puesto ahora en
Catalufia alejandose de la influencia navarra, el monasterio dejard de recibir mas
donaciones permaneciendo como guardian de la idiosincrasia altoaragonesa y
depositario de su cultura.

El rey Alfonso Il en un documento de San Juan de la Pefia fechado el 23 de
noviembre de 1169, confirma al monasterio todas las donaciones otorgadas por sus
antepasados y ordena que quienes cultivaron tierras pertenecientes al monasterio,
paguen los censales al monasterio®®.

Podemos observar en esta evolucion a través de estos siglos plenomedievales
que aungue el monasterio perdié su preeminencia, no supuso ninguna clase de
decadencia. EI monasterio sigui6 siendo uno de los focos de cultura de la época y un
referente del Reino dentro de la oOrbita del Camino de Santiago y por lo tanto de las
corrientes europeas.

% Carlos Laliena Corbera, Pedro | de Aragén y Navarra (1094-1104), pag. 208.
% Ana Isabel Sanchez Casabén, Alfonso Il Rey de Aragén, Conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos(1162-1196), doc. 75.

24



5.2.1.-LA ESCUELA MONACAL DE SAN JUAN DE LA PENA.

En un documento de época de Sancho el Mayor fechado en 1025% aparece
nombrada una escuela para la educacion de oblatos, hijos de nobles.

En los dias de la santa cuaresma, cuando estaba yo en San Juan en recogimiento y
rogaba a Dios suplicandole la extension de mi reino y los sefiores [del monasterio] pedian a
Dios por mi y por la estabilidad de mi reino, me rogaron los nifios oblatos que pertenecian a la
escuela monacal que les donase alguna estiva. *

Estd claro no solo la existencia de la escuela monacal donde se educaba la
nobleza, sin también que el monasterio era lugar de recogimiento del Rey donde pasaria
las fechas mas sefialadas del calendario litirgico como la cuaresma y la Pascua. El valor
del monasterio para el Rey Sancho era también sentimental pues en varios documentos
aflade la frase “donde estan enterrados los cuerpos de mis padres”. De todo esto
podemos inferir la importancia de deposito cultural y de difusién que tuvo esta abadia a
partir del reinado de Sancho Garcés Il el Mayor.

5.2.2.-SANTUARIOS Y OTROS MONASTERIOS MENORES.

Hasta mediados del siglo XX, los historiadores no tenian constancia de la
existencia de los monasterios de San Juan de Oroel y San Juan de Pano. Los
documentos trabajados hasta entonces suponian que la referencia a San Juan era siempre
al de la Pefia, quedando olvidados para nosotros a través de los siglos. Lo que
conocemos hoy en dia como la Pefia Oroel, desde la antigiiedad fue considerada como
un monte sagrado. Si nos trasladamos por la carretera que transcurre de Puente la Reina
a Jaca, veremos una impresionante mole de forma piramidal que va cogiendo una forma
alargada conforme nos acercamos al campo de Jaca. A sus pies estaria el monasterio de
San Juan de Oroel mencionado en cinco documentos de donaciones®.

En el valle de Acumuer estaba situado el monasterio de San Martin de Cercito
desde la conquista de dicho valle por el conde Galindo Aznérez Il en el afio 920. Més al
este, en la cuenca del rio Gallego se documentan a lo largo del siglo X la existencia de
San Andrés de Fanlo, San Pelay de Gavin, San Genaro y Santa Maria de Ballaran en
Basa, San Urbez de Gaéllego en la aldea de Satué ofrecido por Sancho Ramirez en 1097
al abad Froatrdo de St. Pons de Thomiéres. Ya en el Sobrarbe, destacar el monasterio de
San Victorian en el cual Ramiro I introdujo la regla Benedictina al mismo tiempo que
en San Juan de la Pefia.

37 Antonio Duréan Gudiol, La Iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro I, Doc.
n°® 22 pag. 203.

% |bidem, Doc. n° 22 pag. 203.

% Ana Isabel Lapefia Patl, El monasterio de San Juan de la Pefia en la Edad Media, pag. 55.

25



La tendencia de la Iglesia en la Antigliedad y también en Alta Edad Media era de
sobreponer en los lugares sagrados paganos lo cristiano, llenando de ermitas vy
santuarios aquellos sitios venerados por la costumbre popular pagana. El culto céltico a
las aguas, a los bosques y a los lugares elevados como punto de unién del cielo y de la
tierra, seguian siendo sagrados pero cristianizados con cruces y ermitas. Por ejemplo, el
monte Pano considerado como sagrado en la Antigiedad, es donde esta enclavado el
monasterio de San Juan de la Pefia, acumulandose santuarios y capillas menores por las
laderas, cimas y cuevas de la sierra de San Juan de la Pefia dedicadas a la Virgen con
antecedentes de culto a la Madre Tierra, diosa de la fertilidad.

Este fendmeno de sembrar las montafias sagradas de oratorios y santuarios ira
conformando a lo largo de toda la Edad Media verdaderas rutas procesionales por
pequefios itinerarios de peregrinacion que perviven hasta hoy en dia. Es el caso de la
romeria a la Virgen de la Cueva en el monte Oroel y de Santa Orosia donde los romeros
parten del monte de Santa Orosia en Yebra de Basa y terminan en la Catedral de Jaca.
Se cristianizan asi las montafias consideradas sagradas desde el origen de los tiempos.

5.2.3.-LA REFORMA GREGORIANA. LA INSTAURACION DEL RITO ROMANO.

El papa Gregorio VII (1073-1085) realizd una de las reformas mas importantes
para la cristiandad catolica estableciendo una moral tendente al regreso a los origenes
del cristianismo combatiendo la simonia, la clerogamia y la intromisién de los laicos en
los asuntos de la Iglesia. Se trataba de implantar en el clero secular una vida canonica
cercana al monacato. Se reafirmo la autoridad papal sobre la cristiandad y la supremacia
del poder espiritual sobre el temporal. La reforma monéstica y la unificacion litargica
fueron dos pilares fundamentales de la reforma, al querer generalizar el rito romano en
toda la cristiandad latina. La reforma suponia el cambio del calendario litdrgico y la
adopcion de nuevas devociones y advocaciones, cambios en el santoral , etc.*

Este cambio de rito suponia una transformacion cultural y de la manera de
estructurar el pensamiento, pues suponia modificar la costumbre convertida en tradicion
de la liturgia visigoda. Las tradiciones y la costumbre estaban muy enraizadas en la
manera de pensar de la época por lo que podemos considerar un proceso o revolucion
que Illamarian algunos; y como tal proceso se difundiria lentamente.

El rey Sancho Ramirez en su afan de europeizacion de Aragén, aparte de las
reformas de inspiracién cluniacense referidas anteriormente, introdujo la reforma
canonica gregoriana en el monasterio de San Andrés de Fanlo el afio 1071 o 1074,
destituyendo a su abad Banzo, que se mostraba reticente al cambio de rito y erigiendo al
abad Jimeno. El dia 22 de marzo de 1071 segln se ha dicho anteriormente, se introdujo
el rito romano en San Juan de la Pefia. El afio 1082 se produce la restauracion del
monasterio de San Pedro de Siresa, bajo la regla de San Agustin. La hermana del rey

0 Ana Isabel Lapefia Padl, Sancho Ramirez, pag. 94.

26



dofia Sancha funda por esas fechas el monasterio femenino benedictino de Santa Cruz
de la Ser0s, a los pies del monasterio de San Juan de la Pefia.

San Pedro de Loarre y Montearagon ya proximas al cerco de Huesca, seran las
ultimas fundaciones monésticas de Sancho Ramirez en torno al afio 1090, estableciendo
sendas comunidades de candnigos regulares siguiendo la reforma gregoriana bajo la
regla de San Agustin.

5.3.-LA CANONICA DE MONTEARAGON.

Con posterioridad a la construccion de la fortaleza del mismo nombre erigida
en 1086 para el asedio de Huesca por Sancho Ramirez, se fundé una comunidad de
canonigos bajo la regla de San Agustin y dedicada a Jesus Nazareno. Sancho Ramirez
habia pedido al papa Urbano Il el sometimiento a la canénica de Montearagon las
iglesias y capillas de todo el realengo*'. Desde entonces y especialmente bajo el reinado
de Pedro I, tuvo una vinculacién especial a la Corona e interviniendo en la eleccion de
su abad al igual que habia ocurrido hasta entonces con la abadia de San Juan de la Pefia.
También se convirtié en pantedn real con Alfonso | otorgandole este Rey nuevos
privilegios.

5.4.-MONASTERIO FEMENINO DE SANTA CRUZ DE LA SEROS.

Como he comentado anteriormente, este monasterio fue fundado a mediados del
siglo XI, bajo el reinado de Sancho Ramirez con el objeto de dar un estilo de vida
adecuado al uso de la época para las tres infantas hermanas del Rey Sancho: Teresa y
Urraca. Para ello se fundd por parte de la condesa D? Sancha, la tercera hermana del rey
Sancho, una comunidad de monjas benedictinas. Esta comunidad hoy en dia todavia
perdura después de su traslado en el siglo XVI a Jaca.

Cabe la posibilidad, entre otras barajadas por Duran Gudiol, que este monasterio
femenino situado en un lugar preeminente de la villa que da su nombre a pie de monte,
fuera construido sobre el primigenio monasterio de San Juan de la Pefia, una vez
trasladado éste a la cueva eremitorio de San Julidn y Basilisa a pie de la roca,
ejerciendo una labor protectora sobre el de Santa Cruz.

Recibié numerosas donaciones de Sancho Ramirez, Pedro | y Alfonso I, este
ultimo dond al monasterio las villas de Santa Cruz de la Ser6s y Aresa con todas sus
pertenencias en agosto de 1172%,

*I Antonio Duran Gudiol, La Iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro I, pég.
88.

*2 Ana Isabel Sanchez Casabén, Alfonso Il Rey de Aragén, conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos (1162-1196),doc. 127.

27



6.-CLERO SECULAR; LA CATEDRAL DE SAN PEDRO DE JACA.

Obispos, presbiteros y didconos conformaban la jerarquia eclesiastica desde
finales del Mundo Antiguo en Occidente sobre una division territorial administrativa del
Imperio Romano transformadas con la creacién de las iglesias nacionales bajo el poder
visigodo. Tras la ruptura de este sistema con la llegada del Islam, los reinos cristianos
emergentes a partir del siglo X tenderan a recuperar el espacio perdido mediante la
expansion territorial ganada al sarraceno y la repoblacién. Esto implicaba la
reorganizacion y creacion de nuevas sedes episcopales y el espiritu de recuperar las
sedes perdidas.

El papel del obispado hasta el siglo X, seria de regulacion y control de los
monasterios y de transmisor de la voluntad condal primero y posteriormente Real.
Serian responsables de la creacion de nuevos monasterios en lugares de interés para el
poder condal o de restauracion de antiguos monasterios haciendo notar su autoridad
estamental cercana al poder politico. Desde el afio 922 y mientras Aragon fue condado
se documentan la presencia de cuatro obispos: Ferriolo, Fortufio, Atén y Oriol.

La jurisdiccion del obispo se extendia sobre el territorio de la didcesis
exceptuando los monasterios que tenian independencia jurisdiccional y econdmica
aunque el obispo ostentaba el derecho de supervision sobre ellos. En la administracion
los obispos delegaban en los arcedianos, los verdaderos administradores de los bienes
diocesanos. En las didcesis extensas, a partir de finales del siglo XII, los arcedianatos
se subdividian en arciprestazgos, que a la cabeza estaba un arcipreste que reunia una
serie de parroquias.

6.1.-EL OBISPADO DE SAN ADRIAN DE SASAU.

Sancho Garcés | el afio 922, al afrontar la restauracion de la ordenacion
eclesiastica del territorio, nombré a Ferriolo como obispo y establecio la sede en San
Adrian de Sasau, monasterio existente en el valle de Laurés, contiguo al de Borau. Le
sucedid el obispo Fortufio como obispo de Aragén. La primera referencia al obispado en
Aragon es un privilegio concedido a San Pedro de Siresa en marzo del afio 933 por
Garcia Sanchez | y su madre la reina Toda apareciendo como confirmante el obispo
Fortufio®®. Este muri6 el afio 958 sucediéndole el obispo Aton.

Un documento fechado el afio 958, procedente del monasterio de San Adrian de
Sasau, trata del proceso seguido en una causa sobre el alodio de Guasillo, al sur del
valle de Borau que afectaba a la familia del obispo Fortufio, a instancias de éste y
sequido el proceso por su sucesor, el obispo Atén*. El obispo Fortufio procedia de

8 A. Duran Gudiol, Los condados de Aragén y Sobrarabe, pag. 229.
* |bidem. Pég. 229.

28



Guasillo al igual que su sucesor el obispo Aton, hijo de Oriol Galindez vecino de la
zona.

Le sucede el obispo Oriol, citado el afio 971 en es en donacién referida
anteriormente de la villa de Javierre al monasterio de San Pedro de Siresa que hace la
reina Endregoto junto con su hijo el rey Sancho Garcés y su esposa, la reina Urraca
Fernandez®. En documentos del archivo de San Juan de la Pefia, aparece citado en el
afio 1004 un tal Blasco como obispo en Sasabe.

No serd hasta la segunda década del siglo XI cuando tengamos noticias en los
documentos referidos al reinado de Sancho el Mayor en la Crénica de San Juan de la
Pefia, del obispo Mancio que a la muerte del Rey en 1035 aun vivia. Le sucedio el
obispo Garcia | hasta el 1058. Es bajo el reinado de Ramiro I cuando se consolida el
obispado de Aragén“®, colocando bajo su dominio una serie de iglesias de propiedad
privada en los valles colindantes al de Laurés y otras donaciones en la parte oriental del
Reino.

En el nombre de la santa e indivisible trinidad, este es el testamento que mandé hacer
yo el Rey Ramiro, hijo del Rey Sancho, con el beneplécito de todos mis magnates, por el amor
de Dios y para el remedio de mi alma y la de mis padres, ignorando el fin de mis dias. Me
propuse extirpar del monasterio llamado Sasabe, que est4 en el valle de Borau, junto a los
Pirineos, la escandalosa relajacion de las personas seglares que en él vivian licenciosamente, y
lo llevé a efecto tal como me lo habia inspirado la providencia. Y puse este monasterio bajo la
potestad de don Garcia, obispo de Aragdn, con todas sus propiedades.*’

Al obispo Garcia I le sucede el obispo Sancho mencionado en los documentos a
partir de 1058. Este obispo viajo a Roma para presentar al papa Gregorio VII su
renuncia al obispado debido a las desavenencias con el rey Sancho Ramirez por la
intencion de trasladar la sede a la ciudad de Jaca y el nombramiento del infante Garcia,
hermano del Rey, como obispo de Aragén en octubre de 1076, segiin Duran Gudiol.

6.2.-EL OBISPADO EN JACA.

El infante Garcia aparece en los documentos como obispo de Jaca en los afios
siguientes a 1076 bajo el reinado de Sancho Ramirez*®. Pese a las reticencias del obispo
Garcia Il de introducir ningun tipo de cambio o reforma, sera el propio Rey apoyado por
su hermana, la condesa D? Sancha el que introdujo las reformas que regulaban vida
canonica recomendada por la reforma gregoriana bajo la regla de San Agustin, con el
objeto de elevar el nivel moral del clero depauperado por las practicas simoniacas y la
clerogamia. Estas reformas se introducirian en el monasterio de San Pedro el viejo de
Jaca.

** Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, doc. N 1.

* A. Duran Gudiol, Ramiro | de Aragén, pag. 105.

*" Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° 1, afio 1042.
8 A. Duréan Gudiol, Ramiro | de Aragén, pég. 106.

29



Tras la reforma canonica gregoriana de los afios setenta del siglo XI, Sera el Il
Concilio de Letran en 1139, el que establezca la eleccion de los obispos por los cabildos
catedralicios y consagrados por el arzobispo correspondiente, el Papa o el Legado
Pontificio. Era un asunto politico y econémico importante como vemos en teoria, pero
en la préactica existian intereses importantes de influencia Real y Nobiliaria en el
nombramiento de los mismos. Podemos encontrar normalmente familiares Reales de
primer orden entre los obispos de la época.

La organizacién diocesana seguia una estructura jerarquica; las parroquias se
agrupaban en arciprestazgos al frente del arcipreste que a su vez tenia por encima los
arcedianos y el obispo con su cabildo catedralicio formado por canénigos®. Las rentas
en comudn percibidas por estos estaban perfectamente delimitadas por la division de
mensas: la mensa episcopal o renta que percibia el obispo y la capitular que
correspondia a la comunidad de candnigos; aungque en Jaca esta separacion no se dio
hasta 1202°°.

Los documentos que justifican la instauracion del obispado en Jaca segin Duran
Gudiol aunque auténticos, fueron manipulados para dar forma legal a la citada
instauracion. Existen tres documentos atribuidos al rey Ramiro I: el primero de ellos
trata de una reforma monastica en el afio 1050 por la cual otorga al obispo Garcia la
jurisdiccion entre otros monasterios, el de San Pedro de Jaca. El segundo documento
fechado en el afio 1063 el rey Ramiro concede a San Pedro de Jaca trece iglesias rurales.
El tercer documento sin fecha del rey Ramiro concediendo el peaje de Jaca y Canfranc
“a la basilica jacetana de San Pedro pescador, principe de los apostoles™ . (monasterio
de San Pedro el Viejo de Jaca).

La intencionalidad de la documentacion falseada de la época tiende a realzar la
figura de Ramiro | como reformador y mecenas de la Iglesia Aragonesa; pero fue
realmente su hijo Sancho Ramirez, el que realizé la reforma eclesiastica y viajé a Roma
el aflo 1068 para enfeudarse al papado cuando contaba veinticinco afios de edad. Es en
este reinado cuando se extiende y generaliza la sustitucion del rito mozéarabe hispano
por el rito romano en la liturgia inaugurado solemnemente en San Juan de la Pefia el dia
22 de marzo de 1071, martes de la segunda semana de cuaresma.

Aragon fue el primer reino peninsular en acatar las directrices de la Iglesia
Catdlica de implantar el rito romano segun la reforma de Gregorio VII, teniendo en
cuenta que es la época del inicio de la pugna entre papado e imperio (1073), lo que se
llamo la “querella de las investiduras”. Posiblemente tuviera su influencia la reina
Felicia de Roucy, segunda esposa de Sancho Ramirez y hermana de Eblo 11l de Roucy,
responsable de la politica pontificia en el vaticano y muy influyente ante el pontifice.

*% Los Candnigos, atendian al culto de la Catedral del obispado, auxilian al obispo en sus tareas pastorales
y participan en la designacion de los obispos.

>0 Antonio Duran Gudiol, La Iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro I, pég.
38.

51 Antonio Duran Gudiol, EI Monasterio de San Pedro de Siresa, péag.25.

30



6.2.1.-LA CONTROVERTIDA SUCESION DEL OBISPO SANCHO EN 1074.

El obispo Sancho era “obispo de Aragon” desde 1058; con el objeto de afianzar
las reformas pretendidas por Sancho Ramirez tras estrechar las relaciones con el
Vaticano, a fines de 1074 viaj6é al Vaticano para pedir ser relevado del obispado. El
papa Gregorio VII no aceptd la renuncia escribiendo una carta al rey Sancho Ramirez.
Este pretendia crear la sede episcopal en la nueva ciudad de Jaca desarrollada por él
mediante la concesion de un fuero de poblacion el afio 1077.

Es asi como Sancho se convirtio en el primer obispo del nuevo obispado
jacetano que abarcaba los limites condales de los primeros afios del siglo X. Sancho se
retird al monasterio de San Juan de la Pefia el afio 1075 falleciendo en 1083. Lapefia
Patl en su monografia sobre Sancho Ramirez>%sigue dos teorias acerca del motivo de su
cese: La primera siguiendo a Antonio Ubieto dice que fue cesado por no querer
instaurar el rito romano en la didcesis. La segunda siguiendo a Damaso Sangorrin habla
de que siguid una politica favoreciendo al monasterio San Juan de la Pefia en detrimento
del clero diocesano descuidando su diocesis.

Le sucedid el infante Garcia quien aun siendo hermano del rey Sancho Ramirez,
no gozaba de la simpatia papal. Aungue introdujo a instancias del Rey, la vida canonica
bajo la regla de San Agustin® en la catedral de San Pedro de Jaca, este obispo hizo que
las relaciones del Reino Aragonés y el Vaticano se enfriaran hasta 1082 en que el rey
Sancho Ramirez tomd una nueva iniciativa de vuelta a la normalidad, realizando gestos
como la restauracion de San Pedro de Siresa introduciendo la regla de San Agustin sin
que interviniera su hermano.

Destacar el papel fundamental de la condesa D? Sancha hermana del Rey y viuda
de Ermengol 111 de Urgel, la cual al regresar a Aragén el Rey le encomienda San Pedro
de Siresa y la diécesis de Pamplona. La misma funda el monasterio femenino de Santa
Cruz de la Serds donde entrarian sus hermanas. A instancias de esta Condesa y con la
ayuda del legado pontificio el abad Frotardo y el obispo Dalmacio de Roda de Isabena,
el rey Sancho Ramirez normaliz6 las relaciones con la Santa Sede enturbiadas por el
obispo Garcia.

6.2.2.-EL INFANTE GARCIA, OBISPO DE JACA'Y PAMPLONA.

Hermano de Sancho Ramirez y de la condesa D? Sancha, aunque gozaba en un
principio de la confianza del Rey, lo que le permitié introducir y asentar la reforma
gregoriana en la diocesis jacetana, no gozé nunca de la simpatia del Vaticano. Esto hizo

52 Ana Isabel Lapefia Paul, Sancho Ramirez, pag. 98.
53 Esto suponia que los canénigos no poseyeran bienes propios sino que son de la comunidad siguiendo la
observancia fundamental de la pobreza evangélica.

31



enturbiar las relaciones del reino Aragonés con la Santa sede salvadas estas por la
condesa D? Sancha por mediacion del abad Frotardo.

El afio 1077, recibe una bula del papa San Gregorio VII confirmando los limites
del obispado jacetano sefialados anteriormente en el concilio de Jaca en los siguientes
términos:

“Gregorio Obispo, siervo de los siervos de Dios. Al venerable Garcia Obispo de Jaca
y a todos sus legitimos sucesores.[...] por lo cual , hermano Garcia, recibiendo con paternal
afecto tus preces y las del glorioso Rey Ramiro tu padre, las consideramos dignas de nuestra
ratificacion apostolica. Pues el mismo cristianisimo rey, tu padre, para Nos muy amado con sus
hijos a fin de reinar mas glorioso con los santos en el Cielo después de pasar de este reinado
temporal, fue el primero que en Espafia se hizo tributario con su reino del bienaventurado
Pedro el de las llaves, y por tu divina inspiracion y por tu alto consejo, segin creemos, fue
también el primero que cual otro Moisés, adoptd en sus Estados las leyes y ritos de la Iglesia
romana, desechando las ficciones de la supersticion del rito toledano [...] por tanto
confirmamos con este nuestro privilegio a la Iglesia de Jaca , que ti gobiernas por disposicion
de Dios , los limites del obispado de Aragon tal como nos lo suplicasteis tu padre y td, para que

en adelante no haya motivo de pleitos y ambigiedades con los obispos vecinos en esta
9954

A continuacion define los limites del obispado que en la parte oriental llegaba
hasta el rio Cinca y en la occidental hasta el valle de Anso, siguiendo el rio Aragon
hasta las Bardenas y los castillos de Ruesta, Ull, Sos, Uncastillo, Luesia , Biel, Agiero 'y
Murillo; ademas agregaba el monasterio de las Santas Masas con todas sus rentas “que
sabemos que Paterno obispo de Zaragoza, con anuencia de su clero, dono a la Iglesia de
Jaca™. Esta bula considerada como auténtica se conserva en el archivo de la Catedral
de Jaca y hasta el siglo XIX conservaba el sello y la bula de plomo pendiente del
pergamino con hilos de seda rojos y azafranados®®.

Desde 1078 sera también obispo de Pamplona que lo desempefiara hasta el
afio1080 que volvié a ocupar solamente la didcesis de Jaca. La didcesis pamplonesa
pasOd entonces bajo encomienda la condesa D? Sancha. No se tienen noticias de la
introduccion de reforma alguna en la didcesis pamplonesa por parte del obispo Garcia,
pero si de la condesa D? Sancha influenciada por el abad Frotardo.

Parece ser que aparte de no caer bien al Vaticano, el infante Garcia tuvo
conflicto con su hermano el rey Sancho Ramirez al beneficiar y potenciar este ultimo a
los grandes monasterios, independizandolos de la didcesis jacetana y sometiéndolos
bajo la dependencia de la Iglesia Romana. Es el caso de San Juan de la Pefia, Loarre y
Montearagon. Garcia Il se entrevisto con el rey castellano Alfonso VI que cercaba a
Zaragoza; el cual le prometio el obispado de Toledo cuando se reconquistara a los

5 Déamaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° VII, afio
1077.?

% |bidem.

% Origen de las barras de Aragén: Posiblemente estos colores, los colores pontificios, se tomarfan como
emblematicos del reino Aragonés hasta nuestros dias.

32



sarracenos. La llegada de los Almoravides trastocaria los planes cristianos y se
estrecharon las relaciones entre Sancho Ramirez y su hermano el obispo Garcia Il.

La politica eclesiastica aperturista de Sancho Ramirez chocaria con la postura
indigenista hispana conservadora de su hermano el obispo Garcia. Este se quedaria solo
con sus planteamientos al apoyar la condesa Sancha al rey Sancho Ramirez en su
politica aperturista. Para debilitar el poder del obispo Garcia, Sancho Ramirez entrego al
obispado de Roda las iglesias de Bielsa y Alquézar y el territorio entre el rio Alcanadre
y el Cinca®’, segregandolas de la didcesis jacetana.

No podemos olvidar la influencia de la reina Felicia de Roucy en las reformas
eclesiasticas y en el espiritu aperturista de su esposo. Con ella, se estrecha el vinculo
franco y esto supuso lo que muchos historiadores denominan una “invasion eclesiastica
franca”. Especialmente se hizo notar en el clero regular como hemos indicado en el
monacato. Esto es importante pues los nuevos obispos y abades no tenian ningun
vinculo con la nobleza del Reino; garantizando su fidelidad a la jerarquia eclesiastica y
ganando en independencia respecto al poder civil. Es significativo que el hermano de
Felicia, Eblo Il de Roucy fuera una de las personalidades méas destacables en el
Vaticano.

6.2.3.-LA SUCESION DEL OBISPO GARCIA 1.

El abad Frotardo (1089-1091) de la abadia de St.Pons de Thomiéres apoyado
por la condesa D? Sancha y el obispo de Roda dalmacio, fue segun nos cuenta Duran
Gudiol “el gran dirigente de la politica navarro-aragonesa” en este momento>® debido al
comportamiento erratico del obispo Garcia y a la pérdida de confianza de su hermano el
Rey.

A la muerte del obispo Garcia en 1086, Frotardo impuso al obispo Pedro
consagrado en 1087 enfrentdndose al arzobispo Dalmacio de Narbona por no haber
contado con el metropolitano en dicha consagracién. Podemos observar la influencia del
abad Frotardo en la politica eclesiastica aragonesa en el que delegaron no sélo el rey
Sancho Ramirez, sino también su hijo y sucesor Pedro 1. Con las reformas introducidas,
la Iglesia Aragonesa ird adquiriendo una mayor autonomia respecto del poder civil.
También se observa una mayor centralizacién del poder papal y el control que ejerce
mediante sus legados. Este proceso evidentemente contaba con el benepléacito del
monarca pues no tenemos que olvidar que los reyes aragoneses seguian siendo
feudatarios de la Santa Sede. Los monarcas aragoneses iran enriqueciendo a la Iglesia
local mediante donaciones y privilegios especialmente a la Catedral de Jaca y a la
Abadia de San Juan de la Pefia que fueron los dos centros de poder eclesial local a
finales del siglo XI.

5 Ana Isabel Lapefia Pal, Sancho Ramirez, pag. 107.
%8 Antonio Duran Gudiol, Arte altoaragonés de los siglos X y XI, pag. 31.

33



6.3.-LA CATEDRAL DE SAN PEDRO DE JACA.

El cronista de la ciudad de Jaca Damaso Sangorrin en el pasado siglo, afirmaba
que la Catedral de Jaca, comenzd a construirse en los afios 1040-42; “y de este magno
suceso viene el crecimiento de la Ciudad”. Las obras duraron por lo menos veinte afios e
iban muy adelantadas el afio 1062 segun un pergamino del archivo de la Catedral con
visos de autenticidad. Documentos de la época considerados como falsos por A. Duran
Gudiol, atribuyen a Ramiro | la construccion de la Catedral de Jaca, que comienza a
construirse enfrente del monasterio de San Pedro El Viejo™ se cree sobre el afio 1040.

La Catedral se construyé enfrente del monasterio de San Pedro de Jaca que ya
existia por entonces y en el cual se veneraban como auténticas, reliquias de San Pedro y
de San Andrés. Al construirse la Catedral del mismo nombre, pasé a llamarse el
monasterio de San Pedro el Viejo.

Ramiro | concedi6 para su construccion, las rentas de los peajes de las aduanas
de Jaca y Canfranc. Ademas el Rey afiadi6 al dominio de la Catedral, trece iglesias de
los alrededores de la ciudad®. Podemos ver asi como la Corona defiende los intereses
episcopales reafirmando el territorio diocesano.

El campanario dotado de ocho campanas, se convirtié en uno de los emblemas
de la Ciudad hasta la actualidad. En 1063 solo quedaba abovedar la nave central y los
laterales quedando inconclusa y cubriéndose de madera debido al traslado de la sede
episcopal a Huesca tras la conquista de la ciudad en 1096. Llama la atencion en esta
catedral, las prisas por terminarla y podemos observar aparte del techo que se rematé de
madera, en los capiteles de las columnas que sostienen la nave central, algunos sin
labrar frente a otros magnificamente labrados. Las piedras nos hablan hoy en dia y son
documentos no escritos.

Por otra parte Durdn Gudiol sostiene que el inicio de la construccién de la
Catedral es posterior al 1040, con una fecha mas cercana al afio 1076°"; con la intencién
de Sancho Ramirez de convertir a Jaca en ciudad estableciendo un fuero de poblamiento
en el 1077.

6.3.1.-EL CABILDO CATEDRALICIO.

Siguiendo la teoria general, El cabildo estaba formado por candnigos y era
econdémicamente auténomo diferenciandose los bienes asignados al cabildo, de los
asignados al obispo. Los bienes asi se distribuian en mesas, diferenciando la mesa

%9 El monasterio de San Pedro luego llamado el viejo para diferenciarlo de la Catedral estaba situado
enfrente de la entrada principal de la Catedral, al otro extremo de la plaza norte actual.

% Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° V afio 1063.

%1 Ana Isabel Lapefia Patl, Sancho Ramirez, pag 236, establece el inicio de la obra el afio 1078.

34



episcopal de la mesa capitular siguiendo la ortodoxia de los términos. Los candnigos,
tenian asignada su participacion en el conjunto de las rentas generadas por los bienes de
la mesa capitular. Otros derechos denominados prebendas® recibian los canénigos en
funcion de su posicion dentro del cabildo. En general habia candnigos mayores y
menores y en particular, canonigos relacionados con la liturgia; con la escuela
catedralicia; arcedianos relacionados con el gobierno territorial de la didcesis y
racioneros. Esta organizacion se constituyo a partir del siglo X1y se perfecciono en el
XII.

El cabildo segun la reforma introducida por el obispo Garcia bajo el reinado de
Sancho Ramirez, seguia la regla de San Agustin®®. Al frente del cabildo estaba el deén o
el prior y el nimero de candnigos denotaba la riqueza economica y las posibilidades del
mismo. Los canonigos segun la regla, poseian los bienes en comun a imagen de los
primeros cristianos y se cred una casa de la limosna en la Catedral jacetana. Sangorrin
nos transcribe el codice por el cual se instituye la vida en comin de los candnigos de
Jaca bajo la regla de San Agustin:

...Esta es la carta y confirmacién que yo Garcia, por la gracia de Dios Obispo de los
aragoneses, hago por el bien de mi alma y de la de mis padres y para la salvacion de mis
predecesores y sucesores. Considerando que el estado eclesiastico se hallaba apartado de la
rectitud y de la norma de la institucién apostdlica, ya por la negligencia de los obispos que
atendian mas a lo suyo que a lo de Cristo, ya por la perversion resultante de la pestifera herejia
simoniaca; determiné corregir en la diocesis que Dios me ha encomendado las malas
costumbres de los clérigos que vivian a modo de seglares y usaban en particular de los bienes
como si fueran propios,[...] Decidi [...] congregar en la Iglesia de Jaca clérigos que vivan en
comun, conforme a la tradicion apostdlica, sin usar de nada como propio ni creer que algo sea
suyo, sino teniéndolo todo en comun segun la regla de nuestro Padre San Agustin, satisfechos
con el sustento y vestido sélamente.

Para que puedan llevar una vida ejemplar el Obispo Garcia concede y confirma
todos los diezmos y fincas del episcopado con todos sus derechos. Practicamente todo el
viejo Aragon de tiempos de Ramiro I. En resumen concedia todo lo que era derecho
episcopal en la didcesis, por lo cual si bien los candnigos individualmente no poseian
nada siguiendo la regla de austeridad de San Agustin, la comunidad poseia un gran
poder en bienes y derechos que no tenian que envidiar en nada a cualquier tenente
seglar o sefior feudal.

Las sedes de Jaca y Roda de Isébena, esta Ultima tras su restauraciéon como sede
episcopal en 1068 “que en otro tiempo habia sido invadida por los paganos y
completamente destruida y despojada de todo su honor”, serén las dos sedes episcopales
del Reino bajo el reinado de Sancho Ramirez.

62 Renta vitalicia que recibfa el canénigo en funcién de su posicion jerarquica. Ignacio Alvarez Borge, La
Plena Edad Media siglos XII-XI1l, Pag. 308.

%3 Ver anexo.

Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° VI afio 10762,

35



6.3.2-LAS ESCUELAS CATEDRALICIAS.

Desde el siglo XII las escuelas catedralicias o episcopales seran el foco de la
cultura y verdadero germen de las universidades posteriores. La cultura deja de ser
monopolio de los monasterios. La creacion de las escuelas catedralicias estaba
vinculada al desarrollo de los cabildos catedralicios. Estos nombraran a un magister
scholarum que ensefiaba el trivium ( gramatica, retérica, logica) y el cuadrivium
(musica, aritmética, geometria, y astronomia) todo en un marco naturalmente teoldgico.

6.3.3.-LA CASA DE LA LIMOSNA.

En las reglas de San Benito y de San Agustin se da mucha importancia a la
caridad cristiana y en la asistencia prioritaria a pobres y enfermos. En tiempos de
Sancho Ramirez a instancias de su hermano el obispo Garcia Il se fundo6 la Casa de la
Limosna, entidad dependiente de la Catedral Jacetana destinada a la atencion de pobres.
Esta entidad sera precursora de la que con posterioridad se fundara en el afio 1108 en la
ciudad de Huesca por el obispo Esteban. Estas casas de la limosna actuaban como
verdaderos focos de asistencia social.

6.4.-EL SUPUESTO CONCILIO DE JACA.

Siguiendo a Duran Gudiol, para justificar legalmente el traslado de la sede
episcopal desde Sasau a Jaca, capital de Aragon, Ramiro | reunié en concilio el afio
1063 a nueve obispos: Guillermo de Urgel, Eraclio de Bigorra, Esteban de Olorén,
Gomesano de Calahorra, Juan de Pamplona, Paterno de Zaragoza, Arnulfo de Roda,
Sancho de Jaca mas el arzobispo de Auch y los abades Blasco de San Juan de la Pefia,
Banzo de Fanlo, y Garuso de San Victorian. Asistieron junto con el rey Ramiro sus dos
hijos llamados Sancho y la més alta nobleza.

En el nombre de Cristo y bajo su inefable providencia, Ramiro Rey glorioso y Sancho
su hijo, a todos los fieles de la ley divina y de la religién cristiana que estan bajo nuestro
dominio: Hacemos saber a vuestra caridad, que para restaurar el culto de nuestra santa religion,
casi desterrado de nuestros dominios por negligencia nuestra y de nuestros antepasados,
hicimos congregar un concilio de nueve obispos en el lugar que desde los primeros y remotos
tiempos se llama Jaca. En esa asamblea sinodal, hallAindose también presentes y conformes
todos los proceres y magnates de nuestro reino, restablecimos y confirmamos la mayor parte de
las disposiciones de los santos Cénones a juicio de los obispos®.

El espiritu de este supuesto concilio fue la restauracion del obispado de Huesca,
estableciéndose temporalmente la sede en Jaca a la espera de la reconquista de Huesca.
Pero el documento, Duran Gudiol lo tacha de apdcrifo y las sendas bulas papales de
Gregorio VII y Urbano Il conseguidas hacia 1140, de falsas. También se determind la

% Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° 1V afio 1063.

36



introduccion del diezmo eclesiastico y se delimitd el limite oriental del obispado en el
rio Cinca®.

La implantacion del diezmo eclesiastico era un factor economico determinante
para la consolidacion de la institucion eclesiastica, pues la Iglesia a partir de este
momento obtendra unos ingresos fijos procedentes del gravamen sobre la totalidad de la
produccion agraria del Reino, independientemente de la percepcion de las rentas
correspondientes que generaban sus propiedades.

Un aspecto importante a destacar es el establecimiento del fuero eclesiéstico con
el fin de evitar la codicia de los laicos que normalmente se entrometian en los asuntos
eclesiasticos. En el concilio se determina que las causas de los clérigos “ queden
remitidas a la jurisdiccion del obispo y sus arcedianos®’”.

Las actas del concilio de las que se conservan quince copias, terminan con una
inusual aclamacion trufada de propaganda mas propia de documentos laicos:

Todos los habitantes de la patria aragonesa unanimemente aclamaron a Dios,
diciendo: un solo Dios, una sola fe, un solo bautismo. Gracias a Cristo del cielo y al
benignisimo y serenisimo Ramiro rey que ha establecido su iglesia. A él le sea concedida
salud, larga vida, victoria sobre sus enemigos y la gloria del paraiso después de su muerte.

También Ana Isabel Lapefia Paul en su libro sobre Sancho Ramirez tacha este
documento de falso e inadmisible y el supuesto concilio una falsedad. Es evidente no ya
la falsificacion documental para hacer vales unos intereses sino la generacion de un
documento falso que justifique una determinada actuacion que daran lugar a unos
hechos historicos determinantes en el tiempo.

6.5.-EL TRASLADO DE LA SEDE OBISPAL A HUESCA.

En el 1096 se traslada la sede episcopal tras la conquista de la ansiada Huesca.
La mezquita mayor fue entregada al obispo de Jaca para que reorganizara y estableciera
la nueva sede episcopal, pasando a denominarse el obispado Huesca —Jaca. Para ello,
Pedro | dot6 al obispado con villas, tierras y diezmos. Tras la conquista de Barbastro,
también la sede de Roda de Isabena se trasladd, en espera de que algin dia se
conquistara Leérida.

La conquista de Huesca y el traslado de la sede episcopal, supuso la apertura de
nuevos horizontes y la pérdida de peso especifico del alto Aragon en beneficio de la
zona comprendida entre los rios Gallego y el Alcanadre, a la que pretendia anexarse la

% Duran Gudiol lo considera apdcrifo, pues la cuestion sobre la franja occidental del reino de Aragén no
se planted hasta el primer tercio del siglo XII (1101-1115). En esta época no existian las actas del concilio
ni la bula papal de Gregorio VII, cuya referencia no existe hasta el afio 1145 al exhibirse en un pleito ante
la Santa Sede entre los obispos de Huesca y Roda de Isabena.

% Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° 1V, afio 1063.

37



Diocesis de Jaca. Por otra parte la didcesis de Roda con sus cuatro arcedianatos:
Ribagorza, Tierrantona, Benasque y Pallars, pretendia establecer en el rio Alcanadre la
linea de separacién con la di6cesis de Huesca-Jaca®™. Esta sede seria trasladada a
Barbastro en 1099, en espera de la conquista de Lérida a los sarracenos.

Tras la conquista de Huesca, el obispo Pedro de Jaca, reclamara la iglesia
mozéarabe de San Pedro de Huesca para el traslado de la sede obispal, estableciendo una
controversia con el abad Frotardo al haberse concedido dicha iglesia mozarabe por el
rey Pedro | a St Pons de Thomiérs por consejo del abad. El obispo Pedro de Jaca pidid
como alternativa establecer la nueva sede jacetanooscense en la mezquita mayor,
siéndole concedida por el monarca Pedro I. En la consagracion de la nueva sede
participaron los arzobispos Berenguer de Tarragona y Amado de Burdeos y los obispos
Pedro de Pamplona, Fole de Barcelona y Diego Pelaez de Compostela.

6.6.-DISPUTA ENTRE EL OBISPO DE JACA-HUESCA Y LA ABADIA DE
MONTEARAGON. CONCORDIA DE CALASANZ (1098).

Una vez trasladada la sede episcopal Jacetana a Huesca, surgi6é una controversia
entre el obispado y el preposito de la abadia de Montearagon por la delimitacién
jurisdiccional de diezmos y privilegios ya que el rey Pedro | habia potenciado la
canonica de Montearagdn descuidando el obispado en Huesca. Tuvo que intervenir en el
conflicto de intereses el monarca Pedro | quien se encontraba asediando la poblacion de
Calasanz en 1098. Se reuni6 con el obispo Pedro y el preposito de Montearagén Jimeno
con el objeto de distribuir los diezmos y compensar con donaciones los desequilibrios
en la distribucion.

La nueva ordenacion juridica que salié de la concordia de Calasanz fue
ratificada por la Santa Sede y para ello viajaron a Roma el obispo Pedro y el preposito
Jimeno presentando el primero las actas del supuesto concilio de Jaca en tiempos de
Ramiro 1, y el segundo la donacién que hiciera Sancho Ramirez a los candnigos de
Montearagén. Conjuntamente presentaron también los documentos de la concordia de
Calasanz®. El papa Urbano 11 expidi6 dos bulas en 1098, una a favor de la canénica de
Montearagdon confirmando la posesion de lo ofrecido por Sancho Ramirez exceptuando
la mezquita y los diezmos de Huesca y la segunda dirigida al obispo Pedro, concediendo
al obispado todas las donaciones que Ramiro | habia realizado a la diécesis de Jaca
seglin las actas del concilio de Jaca presentadas.”® Estas bulas son importantes, pues
delimitan la jurisdiccion episcopal sobre las nuevas parroquias, sujetas hasta entonces a
la didcesis Jacetana, establece los limites del obispado y confirma la sede en la mezquita
mayor.

% \Ver anexo.
% A. Duran Gudiol, La Iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro |, pag.74.
" Ibidem. Pag. 74.

38



6.7.-EL OBISPO ESTEBAN (1099-1130).

Tras la muerte del obispo Pedro el afio 1099, asciende al episcopado Esteban
como obispo de Jaca-Huesca. En el dilatado periodo que este obispo regento la didcesis
cabe destacar primeramente la pugna con las abadias de Montearagon y de San Juan de
la Pefia por reclamar sus derechos, llegando hasta el enfrenamiento con el rey Pedro 1.

Pedro | apoy0 a la abadia de Montearagdn en los pleitos con el obispo Esteban
sobre la delimitacion y los derechos parroquiales asi como en la solucién de la disputa
de los diezmos de las iglesias situadas entre los rios Géallego y Alcanadre. El papa
Pascual 1l expidid e una bula en 1102 de confirmacion de los privilegios concedidos por
Urbano Il en 1098 a la abadia de Montearagdn. Se establecid a instancias Reales una
concordia entre las partes en 1103 ampliandose los limites del obispado y donando a
favor de la Catedral de Huesca el castillo de Sesa para compensar al obispado. Por el
mismo interés acerca de los derechos parroquiales y la distribucion de los diezmos,
Esteban establecid en el mismo afio otra concordia con el abad de San Juan de la Pefia.

El obispo Esteban organiz6 hacia el afio 1108 en la catedral de Huesca la Casa
de la Limosna a imagen y semejanza de la de Jaca’*, creada por el obispo Garcia Il en
tiempos de Sancho Ramirez. En su lucha por asentar el obispado en Huesca, tuvo sus
diferencias con el rey Pedro | teniendo que intervenir la Santa Sede; siéndole impuesta
al obispo Esteban la penitencia de peregrinar a Tierra Santa.

Bajo el reinado de Alfonso | cambia el rumbo y el obispo Esteban se convertira
en hombre clave de la corte junto con Gaston de Bearn, sefior de Zaragoza. En ausencia
del Rey eran los dos personajes mas representativos del reino’’pues Esteban entendia
tanto de los asuntos eclesiasticos como de asuntos bélicos. Tanto es asi que murio
combatiendo frente al enemigo el 24 de mayo de 1130. Un afio antes se habia hecho
cargo de la sede episcopal de Zaragoza ademas de las sedes de Huesca y Jaca que ya
regentaba. Le sucedera en el obispado de Huesca-Jaca el obispo Arnaldo Dodon.

Alfonso Il confirmd en abril de 1174 los privilegios concedidos por sus
antecesores a las catedrales de Huesca y Jaca, concediendo a los respectivos obispados
el diezmo de la moneda y de las rentas reales”. En ese mismo afio doné a la catedral de
Huesca las iglesias de Pertusa y Berbegal.

Hasta aqui podemos observar los privilegios y las numerosas donaciones que los
sucesivos monarcas concedieron a los principales monasterios del reino, asi como a las
catedrales de Jaca y Huesca y a sus obispos; lo que demuestra la Iglesia como pilar

™ Ibidem. P4g. 101.

"2 José Maria Lacarra, Alfonso el Batallador, pag. 104.

™ Ana Isabel Sanchez Casabon, Alfonso Il Rey de Aragén, conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos (1162-1196),doc. 166 y 167.

39



fundamental de la corona para la construccion de la monarquia feudal y en la posterior
construccion del estado.

7.-EL NACIMIENTO DE LAS PARROQUIAS.

El campesino medieval pasé de una dependencia de la estructura gentilicia de
los valles, al encuadramiento en la parroquia al concentrarse el habitat en aldeas en lo
mas rico y soleado del valle, conforme aumentaba la seguridad del territorio. Siguiendo
a Duran Gudiol la vida eclesiastica hasta el siglo X giraba en torno a los monasterios
configurando “zonas de influencia monastica”’* existiendo uno por cada valle. Existian
iglesias locales de propiedad particular, regidas por un presbitero como San Juan de
Anso o San Juan de Aratorés.

Conforme el poblamiento gire en torno a estas iglesias locales podremos hablar
ya de parroquias. La iglesia de la parroquia llevaba anejo el cementerio donde los
parroquianos oraban por sus difuntos. El tiempo medieval sera el tiempo de la Iglesia, el
calendario litargico es el que seguiran la masa de fieles y marcara su comportamiento.
La misa dominical, los tiempos de adviento y cuaresma con los correspondientes
ayunos, en fin, toda la vida de los fieles estaba marcada por las pautas parroquiales
desde el nacimiento y bautismo hasta la muerte. Era el matrimonio, segin Georges
Duby, un instrumento de control mediante el cual los obispos trataron de enfrentarse a
los laicos con el animo de subyugarlos. A su vez, los cabezas de linajes sefioriales
utilizaron el matrimonio como instrumento para mantener intacto su poder mediante las
diversas estrategias matrimonales.

Al frente de la parroquia habia un parroco que era el religioso que tenia mas
contacto con los aldeanos, les administraba los sacramentos y les ensefiaba, en los
frescos de las iglesias pintadas’, las sagradas escrituras. La poca cultura que podian
recibir los aldeanos la recibian a través del parroco. También era el parroco el que
cobraba el diezmo y primicias, importante contribucion, las limosnas y alguna ofrenda
por la administracion de los sacramentos.

Se ha dicho anteriormente la existencia de dos sedes episcopales en el reino de
Aragoén en tiempos de Sancho Ramirez: la sede de Jaca en el Aragdn primigenio y la de
Roda de Isabena mas vinculada a Catalufia en la parte oriental del reino. Estas sedes
tenian en su circunscripcion numerosas iglesias parroquiales que originaban
concesiones de bienes y décimas que aportaban valor crematistico al obispado.

Ana Isabel Lapefia Paul sostiene que cualquier proceso repoblador conlleva la
edificacion de iglesias construidas bajo el estilo romanico de la época. Esto es l6gico
pues como he sefialado anteriormente, sus frescos relacionados con pasajes biblicos,

™ A. Duran Gudiol, Los condados de Aragén y Sobrarbe, pag. 232.
"> En el museo diocesano de Jaca podemos contemplar los frescos procedentes de parroquias como la de
Ruesta.

40



servian para la ensefianza de las Sagradas Escrituras al pueblo iletrado. Por ello
“ninguna villa o lugar quedo sin su correspondiente parroquia. La presencia del edificio
religioso infundia seguridad”. "

Con la creacion de las ciudades, las parroquias seran también la forma de
encuadramiento de los ciudadanos reforzando la solidaridad mediante cofradias y
caridades. Cada parroquia estaba consagrada bajo la advocacion de un santo patrén
celebrandose cada afio.

8.-ORDENES MENDICANTES (NO MONACATO).

El monacato, las drdenes monasticas, estaba arraigado en el ambiente rural. Con
la creacion de los asentamientos urbanos, las ciudades, se crearan otras necesidades y
otras inquietudes. Este cambio de peso en la sociedad medieval, se vera reflejado en una
mayor preocupacién de los ciudadanos por participar en la vida religiosa. Nacen
movimientos de pobreza voluntaria laicos que echardn en cara la vida opulenta de la
jerarquia eclesiastica. Algunos de estos movimientos seran considerados herejias
alcanzando importancia durante el siglo XII especialmente en el sur de Francia y el
norte de Italia. También nacieron 6rdenes que fundaron conventos en las ciudades y se
llamaran frailes’’ que viviran de las limosnas y por eso se les llamara mendicantes.
Estas ordenes se desarrollaran con la expansion de la vida ciudadana a partir del siglo
XI1I. A finales del XII, en 1198 se aprobo la regla de la Orden de la Santisima Trinidad
fundada por San Juan de Mata. Esta orden se dedicd al rescate de cautivos cristianos en
poder de los musulmanes. Para ello los trinitarios, obtuvieron el privilegio de solicitar
limosna de forma generalizada, aunque eran poseedores de tierras y rentas.

9.-CISTERCIENSES.

Movimiento de reforma monastica iniciado a finales del siglo XI (1098)
alrededor del monasterio de Citeaux en Francia por Roberto de Molesmes. Se trata de
volver al espiritu inicial de la regla de San Benito, buscando su pureza apartando a los
monjes de la vida mundana y exhortandoles a llevar una vida ascética, al eremitismo.
Consideraban la vida cristiana como una lucha para alcanzar a Dios; el equivalente
cristiano de la Almorévides en lo musulmén que incluye un componente de milicia al
servicio de Dios. Constituira un componente ideologico importante en la preparacion de
las cruzadas y varias ordenes militares tomaran la regla cisterciense como estilo de vida.

Los monasterios debian situarse en lugares apartados e inhdspitos. La liturgia la
simplificaban y priorizaban el trabajo de los monjes. Se distinguian por los habitos
blancos de lana sin tefiir frente a los habitos negros de los cluniacenses. A diferencia de

’® Ana Isabel Lapefia Patl, Sancho Ramirez, pag.209.
" Frailes viene de fratres o hermanos.

41



los cluniacenses, mantenian una rama femenina y asi hubo muchos monasterios sélo de
monjas. Uno de los personajes mas influyentes del cister fue San Bernardo, que fue
abad del monasterio de Claraval en Francia entre 1115y 1153.

En Aragon, los monasterios cistercienses masculinos mas importantes fueron
Veruela y Rueda, fundados a mediados del siglo XII . EI monasterio de Piedra se fundo
en 1185. Como monasterio femenino se fund6 el de Casbas en Huesca en 1172. El rey
Alfonso Il fue el gran protector de esta orden otorgando numerosas donaciones entre las
cuales se encuentra la villa y castillo de Vera del Moncayo al monasterio de Veruela en
febrero de 1172,

10.--EL ESPIRITU CRUZADO DE ALFONSO 1.

Uno de los fendmenos que caracterizan la Plena Edad Media, es el nacimiento
de las cruzadas. Tras la cruzada de Barbastro del afio 1064 convocada por el Papa
Alejandro Il en la que participaron caballeros francos, el papado va a utilizar esta forma
de convocar a la guerra para la liberacién y proteccion de los Santos Lugares de
Jerusalén ante las vejaciones y atropellos que sufrian los peregrinos por parte de las
autoridades turcas de Palestina. Tras el desastre de Mazinkert el afio 1071 en el que los
turcos derrotaron al emperador bizantino Diogenes, los turcos se extienden por todo el
Asia menor desestabilizando la zona. A partir del 1079 dominaron Palestina y Siria
poniendo en peligro o haciendo imposible las peregrinaciones que hasta entonces los
califas fatimies habian permitido e incluso protegido.

En 1095 el Papa Urbano Il lanzaba un llamamiento a la cristiandad para la
liberacion de los Santos Lugares de Jerusalén y reintegrarlos a la cristiandad para poder
peregrinar a ellos. ElI llamamiento tuvo una respuesta entusiasta entre los caballeros
normandos y francos principalmente. En el afio 1099, Jerusalén es liberada y el camino
a los peregrinos quedo abierto. Al reanudarse las peregrinaciones, se vio la necesidad de
infraestructuras hospitalarias para acoger al peregrino asi como la de su proteccion.
Siguiendo el espiritu benedictino de acogimiento y asistencia al peregrino, enfermos y
pobres, iran naciendo las Ordenes militares; primero la del Hospital de San Juan en
1113y posteriormente la del Temple en 1120.

El testamento de Alfonso | el Batallador, rey de Aragén y Navarra dictado en
octubre de 1131, designaba como herederas del reino a partes iguales, a la orden del
Temple, la orden del Santo Sepulcro y la del Hospital de San Juan de Jerusalén:

Por lo tanto dejo como herederos y sucesores para después de mi muerte al Sepulcro
del Sefior que estd en Jerusalén y a los que lo veneran y custodian y alli sirven al Sefior; y al
Hospital de los pobres que esta en Jerusalén; y al Templo del Sefior con los caballeros que alli
viven vigilantes en defensa del nombre de la Cristiandad. A estos tres les otorgo todo mi reino

"8 Ana Isabel Sanchez Casabon, Alfonso Il Rey de Aragén, conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos (1162-1196),doc. 116.

42



y también el sefiorio que tengo en todo el territorio de mi reino, e igualmente el Principado y

los derechos que tengo sobre todos los hombres de mi tierra, tanto sobre los clérigos como

sobre los laicos [...] Afiado también para la milicia del Temple mi caballo con todas sus
79

armas...

Con estas lineas podemos observar el espiritu cruzado del rey Alfonso que dona
hasta la montura de guerra por la causa de la proteccion de los Santos lugares y de los
peregrinos, enfermos y pobres que era a lo que se dedicaban las 6rdenes militares
mencionadas anteriormente. En Aragon a lo largo del siglo XII adquirieron importancia
dos ordenes militares: la del Temple y la del Hospital de San Juan. Muchos nobles
siguieron el ejemplo del monarca y realizaron numerosas donaciones a estas ordenes
militares; se puede decir que se puso de moda en la cristiandad occidental.

La orden militar que mas arraigo tuvo en Aragon en tiempos de Alfonso I, fue la
del Temple. Nacida para la defensa y proteccion a los peregrinos, fue ampliando sus
fines a lo largo del siglo XII . Bajo el lema “en defensa de la Cristiandad” se convertira
en una orden eminentemente militar uniendo monacato y armas. Era acorde con el
espiritu de cruzada de los monarcas; especialmente Alfonso | que se considerd un
soldado de Cristo, nada inusual; pues el conde de Barcelona profes6 como templario el
mismo afio que escribido su testamento Alfonso el Batallador. En la politica
expansionista a costa de las taifas musulmanas en el marco de reconquista y repoblacion
del espacio seguida por Alfonso I, tendré cabida la orden del Temple; especialmente tras
el desastre de Fraga en julio de 1134 por el cual los almoravides desbarataron al ejército
navarroaragonés®. Movido por el espiritu cruzado Alfonso | creé dos cofradias para la
lucha contra el sarraceno totalmente de origen aragonés: la cofradia de Belchite en 1122
y Monreal del Campo con la colaboracion del Gastdn de Bearn, siendo absorbidas por el
Temple a la muerte del monarca.

Tras la muerte de Alfonso I, el Papa Inocencio Il defendiendo a las tres 6rdenes
mencionadas en el testamento, escribié en 1135 una epistola dirigida a los principes
cristianos peninsulares para que cumplieran el testamento. Como sabemos no le
hicieron caso y los nobles aragoneses nombraron como sucesor a su hermano Ramiro, el
Monje; es aqui cuando Navarra se escinde eligiendo como monarca a Garcia Ramirez
(1134-1150). Ahora el reino de Aragén mirara hacia Catalufia para buscar alianzas.
Mediante el matrimonio de Petronila, hija del rey Ramiro Il, con Ramon Berenguer 1V,
Arag6n deja de mirar hacia el oeste para mirar hacia el este. Esta politica perjudicara al
Alto Aragon, que tendra nueva frontera con el reino de Pamplona.

La orden del Hospital de San Juan es la que en Aragén asumio las misiones
especificas de la atencidn del peregrino a lo largo de la ruta jacobea fiel al espiritu
benedictino. Su vinculacién a la ruta jacobea constituira la infraestructura hospitalaria a
lo largo de toda la ruta.

¥ Gonzalo Martin Diez, Los templarios en los reinos de Espafia, pag. 49.
8 |bidem, pég. 53.

43



Si el Temple se asento al sur de Aragon, el norte, siguiendo la ruta Jacobea la
Orden del Hospital contaba a finales del siglo XII con encomiendas, prioratos
hospitalarios y propiedades bajo la proteccion Real. Especial proteccion recibio esta
orden del rey Alfonso I1% enriqueciéndola con numerosas donaciones, entre las cuales
se encuentra la Zuda de Zaragoza junto con la villa de Alpartir y la almunia de Cabafias
en 1180 y el castillo y villa de Caspe®. La ruta jacobea representaba como veremos mas
adelante en esta época que estamos analizando, el camino por donde entraba el
comercio, la cultura y en definitiva la Civilizacion Europea.

11.- EL CAMINO DE SANTIAGO Y LA ASISTENCIA AL PEREGRINO.

La peregrinacion en la Edad Media siempre fue considerada como una accion
religiosa de especial relevancia; como un acto penitencial. Jerusalén, Roma y Santiago,
eran los tres lugares de peregrinaje de la Cristiandad plenomedieval. A mediados del
siglo X comenzo el auge de las peregrinaciones a Santiago de Compostela de francos y
otros peregrinos allende los pirineos y hasta el siglo X111 desplazara al resto®. El culto a
las reliquias fue uno de los signos caracteristicos de la religiosidad medieval. El culto a
Santiago moverd masas de personas que de otra forma no saldrian de su parroquia. Asi
también las corrientes culturales europeas entraron por esta via principalmente. El arte
romanico es un buen ejemplo de esta difusion a través del Camino.

El culto al Apdstol Santiago en Galicia puede situarse en los comienzos del
siglo IX coincidente con los movimientos repobladores. El rey Alfonso Il de Asturias
(791-842) establecié a gentes cristianas en puntos claves estratégicos en los accesos al
reino. Asi hubo colonos en la antigua Bardulia Ilamada Castilla desde entonces con la
repoblacion de Valpuerta (804) por el obispo Juan. También otro obispo Teodomiro, en
el extremo occidental del reino, repoblaria la sede romana de Iria situada en el actual
Padrén (La Corufia). Este obispo inicio el culto a unas reliquias relacionadas con el
Apobstol Santiago. Al tener conocimiento la corte carolingia de éste culto se interesd por
el mismo; y comenzo el peregrinaje utilizando como es ldgico las calzadas romanas por
tierra.

Pronto al loor de la rentabilidad econdmica, el camino tendra la protecciéon de la
corona en todos los reinos cristianos por donde pasaba. Se legislara esta proteccion a lo
largo de toda la Edad Media y surgirdn una serie de hospitales regentados por frailes
(frates) para la asistencia corporal y espiritual del peregrino. También existiran cenobios
en los puntos estratégicos del camino.

81 Con Alfonso 11, en la segunda mitad del siglo XII existian en Aragén cinco 6rdenes militares: El
Temple, El Hospital de San Juan de Jerusalén, Calatrava, Montegaudio-Santo redentor y Alfambra.

82 Ana Isabel Sanchez Casabon, Alfonso Il Rey de Aragén, conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos (1162-1196),doc. 306 y 364.

8 Ana Isabel Lapefia Paul, Sancho Ramirez, pag 213.

44



11.1.- EL CAMINO DE SANTIGO EN EL VIEJO ARAGON.

En Aragon, los peregrinos pasaban el pirineo por el puerto de Palo, seguia por el
monasterio de Siresa, cuyo esplendor fue en el afio mil y se dirigia hacia Pamplona por
Puente la Reina de Jaca encrucijada de La calzada romana segun Bearn- Zaragoza,
seguia por Bailo (Ebellinum )( la sede real de Bailo) seguia por el rio Asabén llegando a
Murillo de Gallego en direccion Huesca y Zaragoza a la sazén dominada por los
sarracenos hasta 1096 y 1118 respectivamente.

En torno al afio mil, se asiste a una revitalizacion del comercio debido a la
expansion demogréfica (renacimiento del siglo XI). El volumen de mercancias era
excesivo para la exigua calzada romana y se habilitd el paso de Somport en el valle de
Canfranc. De menor altura y més practicable. El paso de mercancias de Somport dara a
la villa de Jaca una importancia que la convertird en ciudad en el afio 1077 el rey
Sancho Ramirez. Este acondicionard la red viaria dando proteccion de paso a los
peregrinos y asistencia mediante los hospitales. Acerca de la reparacion de la red viaria
y de las infaestructuras, el profesor Lacarra nos dice: “Las dificultades que acechan al
peregrino Yy las dificultades del camino dardn ocasion para que muchas almas nobles
ejerciten la caridad, a veces en grado heroico. Caridad hacia los peregrinos,
construyendo puentes, arreglando caminos o levantando hospitales y asistiéndoles en
ellos™™.

El hospital mas importante fue el de Santa Cristina de Somport a partir del afio
1077. Este afio coincide con la consagracion de la catedral de Santiago de Compostela.
El cenobio de Santa cristina a partir de entonces entrard en auge en detrimento de San
Pedro de Siresa situado en el valle de Hecho.

Para Sancho Ramirez los puntos de atraccién fueron los dos pasos pirenaicos:
Queria reacondicionar el puerto de palo y el valle de Hecho restaurando Siresa. Pero el
puerto de Somport estd a menos altitud facilitando las comunicaciones con Bearne méas
meses al afio. La construccién del Hospital de Santa Cristina que llegé a ser el tercero
en importancia después de los de Jerusalén y Roma y la conversion de Jaca de villa en
ciudad con sus fueros, decantaron sus objetivos hacia la potenciacion del paso de
Somport. Esto sera clave en el desarrollo artesano y mercantil de la ciudad de Jaca.

El valle de Canfranc, debid ser repoblado a finales del siglo X o principios del
XI . En la villa de Canfranc, se cobraban los peajes a los que pasaban por el puerto, las
importaciones de especias, tintes, sedas oro y esclavos.(ver doc.n°2). Ramiro | (1035-
1063) cedio sus ingresos juntamente con los de Jaca a la construccion de la Catedral de
esta ciudad y Alfonso Il concedié a los habitantes de Canfranc en 1170 los puertos de
Ip, Samanet, Guisella, Los Collet, Las Benollas y el Pichet, asi como la exencion del

8 Jose M? Lacarra, Aragon en el pasado, pag. 42.

45



pago de lezda®. Esto permitia a la Corona la seguridad del mantenimiento de los pasos
pirenaicos. Siguiendo el valle, esté el poblado de Villania mencionada por vez primera
en un documento de San Juan de la Pefia en 1079.

En la margen derecha del camino se tiene acceso al valle de Borau y pone en
comunicacion con el valle de Hecho a través del valle de Aisa y del valle de Aragués
llegando al monasterio de San Pedro de Siresa. En el valle de Borau existié el cenobio
de San Adrian de Sasabe (1104)* que fue sede episcopal de cuyo esplendor solo queda
hoy en dia una iglesia. Esta travesia central debi6 ser muy importante y muy transitada
en época medieval; pues ponia en comunicacion los dos cenobios mas importantes de la
época.

El camino continda por Aruej (1031) de cuyas ruinas solo queda en pie la
iglesia, continda por el molino de Aratorés hacia Castiello donde confluye otro valle
menor pero que debia tener una importancia a ganadera, el valle de la Garcipollera.
Este valle estaba poblado de villas: Bescos, Acin, Larrosa, Villanovilla, cuyas ruinas se
pueden apreciar hoy en dia. En la cuna del citado valle se construy6 la iglesia de Santa
Maria de lguacel, citada por vez primera en 1068 Yy restaurada en 1072 en el estilo
romanico. En la cabecera del valle de La Garcipollera (Valcepollera) que da al camino
jacobeo, se documenta el monasterio de San Clemente® de cuyas ruinas al lado de la via
férrea queda la ermita de Santa Juliana. En la margen izquierda del camino y siguiendo
la direccidén de Jaca, se encuentra Bergosa, cuyas ruinas se pueden apreciar en un
camino de dificil acceso.

El valle y el camino confluyen en la villa primero y luego ciudad de Jaca,
situada en el eje de la canal de Berdun con una magnifica orientacion E-W que permiten
el aprovechamiento méaximo del arco solar. Antes de llegar a la meseta que contiene a
Jaca, los peregrinos pasaban por la ermita de San Cristébal para subir luego hasta el
hospital de peregrinos. En el paraje denominado hoy en dia el banco de la salud se
conserva un capitel que recuerda la situacion del hospital al que confluia el camino que
llegaba del valle de Canfranc. La ubicacion, a las puertas de la ciudad de Jaca es
inmejorable pues permitia una vez descansados seguir el camino dentro de la canal de
Berdun por dos bifurcaciones: Una que evitaba entrar en Jaca, y discurre por las villas
de Asieso, Canias, Araguas del Solano, Somanés terminando en Embun donde
conectaba con el camino que discurria por el valle de Hecho. El otro partia desde Jaca y
seguia la orilla izquierda del rio Aragon, hospital de Annol (antigua venta de
Esculabolsas), Santa Cilia, hasta Puente La Reina de Jaca (sede real de Astorito) que
conectaba con el camino del valle de Hecho. Aqui se bifurcaba pasando un ramal por

8 Ana Isabel Sanchez Casabon, Alfonso Il Rey de Aragén, conde de Barcelona y marqués de Provenza.
Documentos (1162-1196),doc. 93.

8 Segtin A. Duran Gudiol, Coleccion diplomatica de la catedral de Huesca, T.l. Zaragoza 1967, doc. 90,
pp. 114-116,la primera cita se remonta a 1059 siendo su abad Ifiigo Jimenez y en el siglo X los obispos
de Aragon se intitulan obispos de Sasabe.

87 Carmen Orcéstegui Y Esteban Sarasa Sanchez, Sancho Garcés 111 EI Mayor, Pag. 293. Doc 46 del
cartulario de S. Juan de la pefia.

46



Berdun, Sigiés y Tiermas; el otro ramal, al sur del rio Aragdn, pasaba por Martes,
Artieda y Ruesta para unirse con el primero en Tiermas. Luego seguia por Liédena a
Monreal para continuar hacia Puente La Reina de Navarra.

11.2.-LA ASISTENCIA A LOS PEREGRINOS.

El concepto de hospital como institucion orientada a la asistencia y cuidado de
enfermos nace a comienzos de la E. Media al amparo de las 6rdenes militares y de los
monasterios. La regla de San Agustin primero y luego la benedictina, hicieron hincapié
en la idea de caridad cristiana. Surgieron también debido al volumen de peregrinos en
esta época, hospederias en la puerta de los monasterios donde los monjes y monjas
atendian a peregrinos y viajeros de toda indole. También en el mismo camino surgieron
alojamientos de paso dedicadas al viajero que permitian pernoctar a los peregrinos y se
les proporcionaba agua, sal, cama y un sitio en la lumbre.

La hospitalidad en los monasterios siguiendo la regla de San Benito en el
capitulo LI dice como se ha de recibir a los huéspedes:

Recibase a cuantos huéspedes llegaren al monasterio, como al mismo Cristo en
persona; pues El ha de decir algin dia: Huésped fui, y me recibisteis. Dese a todos el honor
correspondiente, en especial a los que estan unidos a nosotros con los lazos de una misma fe y
a los peregrinos. Al punto, pues, que se dé aviso de haber llegado algin huésped, saldran a
recibirle el prelado y algunos monjes con muestras de una sincera caridad; después de haber
orado todos juntos, se daran mutuamente el ésculo de paz, el cual no debe darse hasta después
de haber orado, para precaver las ilusiones del enemigo. Saludenles con una humildad
profunda, porque en cuantos huéspedes entran o salen del monasterio debe ser adorado
Jesucristo, a quien se recibe en sus personas, inclinando la cabeza o postrandose en tierra [...]
Dé el abad aguamanos a los huéspedes, y laveles los pies con asistencia de la comunidad.[...]
Haya cocina separada para el abad y huéspedes, porque como llegan éstos a todas horas y
nunca faltan en los monasterios, no perturben a los monjes.

Vemos todo un protocolo establecido de acogida a peregrinos y pobres en los
monasterios. Hasta la primera mitad del siglo XI la atencion de los peregrinos se realiza
en los monasterios. Estos monasterios fueron protegidos por los monarcas con
privilegios, exenciones fiscales y concesion de inmunidad a las heredades que les eran
propias. Son frecuentes las intromisiones y abusos por parte del clero y la nobleza en las
posesiones y administracion de los hospitales. En Aragon en los pasos de Somport en el
valle de Canfranc y del Portalet en el valle de Tena se establecieron como asistencia
hospitalaria al peregrino a finales del siglo XI y principios del XII los hospitales de
Santa Cristina y Segotor respectivamente.

47



11.3.-EL HOSPITAL DE SANTA CRISTINA DE SOMPORT.

El hospicio o albergue era una forma especial del hospital medieval. Estaba
destinado al albergue provisional ofreciendo alojamiento y proteccion a peregrinos y
viajeros. Este es el caso de Santa Cristina de Somport situado a 1540 m. de altitud,
mencionado por primera vez el afio 1100%, del cual sélo quedan los cimientos
cubiertos de hierba. Su apogeo lo tuvo en el siglo XII para decaer en el siglo XIV y
desapareciendo en el XVI al interrumpirse el transito de peregrinos, por la propagacion
de la herejia por el Bearne. En estos siglos de plenitud medieval tuvo la misma
importancia para la cristiandad occidental que los hospitales del monte locci y de
Jerusalén. En el Liber Sancti lacobi, verdadera guia de peregrinos a Santiago de
Compostela del siglo X1I se puede leer:

Instituyd sobre todo el sefior tres soportes que bien necesitaban sus pobres en este
mundo, a saber: el hospital de Jerusalén, el hospital de Mont Joux y el hospital de Santa
Cristina que esta en el puerto del Aspe.....lugares santos, casas de Dios, refugios de piadosos
peregrinos, descanso de pobres, consuelo de enfermos, sufragio de difuntos, auxilio de
vivos...."

Aunque no tenemos referencias, el origen de estos hospitales-refugio de
montafia construidos en collados y pasos dificiles serian el resultado de la ampliacion de
unas colonias agricolas fundadas a comienzos del siglo IX por los benedictinos del sur
de Francia para acoger a los religiosos empujados por un ejército franco que se retiraba
luchando contra Almanzor.

La primera noticia documental que se tiene de Santa Cristina, es la concesion en
1078 por el rey Sancho Ramirez del derecho de juicio por hierro candente; aunque la
creacion como entidad hospitalaria de asistencia al peregrino se remonta al reinado de
Pedro | (1094-1104). Este monarca concedidé a Santa Cristina los fueros que les daban
privilegios y les protegia de la intromision de los seglares y particulares de la zona.

Posteriormente fue favorecida por los reyes de Aragon y los vizcondes del
Bearn; Gaston IV de Bearne (1090-1130) reform6 el monasterio sustituyendo los
monjes benedictinos por una comunidad de canonigos regulares bajo la regla de San
Agustin. También sometié varios hospitales particulares a Santa Cristina. EI primer
prior del que se tiene referencia es Guillermo de Lafita procedente seguramente del
Bearn.

Segun Duran Gudiol, Santa Cristina seria una fundacion encomendada a la
Orden del Santo Sepulcro, que asumiria la mision de facilitar las comunicaciones entre
Bearn y Aragdn a través de Somport, asegurar el paso de los peregrinos a Santiago por
el puerto, y atender a los pobres transetintes™.

8 Ana Isabel Lapefia Padl, Sancho Ramirez, pag. 217, dice que “fue creado en fecha imprecisa pero en
torno a los afios finales del siglo XI”.

8 Antonio Duran Gudiol, EI Hospital de Somport entre Aragén y Bearn, pag. 7.

% |bidem, pég. 21.

48



Alfonso el batallador (1104-1134) le concedera otros privilegios en 1108 y 1115
en un memorial cuya rabrica deja claro la adscripcion de Santa Cristina a la Orden del
Santo Sepulcro: “Esta es la carta de confraternidad establecida para la salvacion de
todas las almas de los fieles en honor del Santo Sepulcro, de la Virgen Santa Maria
Madre de Dios, de todos los apostoles, de Santa Cristina de Somport y de todos los
santos™".

Est4 claro, siguendo a Durdn Gudiol que en tiempos de Alfonso | estaria
asistido por frailes de la Orden del Santo Sepulcro en nimero de diez, siete de ellos de
origen franco, con la mision de asistencia a los viajeros que pasaban el puerto de
Somport. Alfonso Il y Pedro Il también ejercerd su mecenazgo sobre Santa Cristina
que con el tiempo acumul6é posesiones en Gascufia, Aragon, Navarra, Hungria y
Bohemia.

11.3.1.-LAS COFRADIAS DE LA ORDEN DE SANTA CRISTINA.

La expansion de Santa Cristina fue diferente en el Bearn que en Aragon y
Navarra. En Bearn fundaron hospitales dependientes del principal Santa Cristina, En
Aragon y Navarra crearon cofradias en el siglo XII. Concretamente se tienen noticias
documentales de la cofradia de Jaca en 1122. Los objetivos de estas cofradias aparte de
la salvacion del alma del cofrade y el sufragio de difuntos, eran la financiacion de obras
asistenciales, la ayuda mutua entre hermanos y la defensa de los intereses del Hospital
de Santa Cristina de Somport. Se llegaron a fundar doce cofradias de Santa Cristina en
la primera mitad del siglo XII: ocho en Arag6n y cuatro en Navarra. Las de Aragon
fueron: Jaca, Bailo, Moncayo, Gordués, Isuerre, Longés, Lobera y Filera.

Las cofradias o congregacion de hermanos se reunian periédicamente en una
sede. La sede de la cofradia de Jaca estaba situada en una casa particular cercana a la
iglesia de Santiago de Jaca. El acto principal de la cofradia era la “celebracion de la
hermandad” aportando cada cofrade seis dineros jaqueses. Siguiendo a Durdn Gudiol,
esta celebracion constaba de dos actos: el capitulum y la collatio. En el primero se
repasaba el capitulo de faltas al igual que hacian los monjes siguiendo la practica
regular después de asistir a maitines y oir misa ; el segundo era una comida de
hermandad. Precursora de la seguridad social actual, la asistencia mutua comprendia
atenciones a la enfermedad y muerte del cofrade y los gastos corrian a cargo de la
cofradia.

Cuando moria un cofrade, cada miembro habia de aportar un dinero y dos 6bolos en
sufragio del difunto: el dinero se destinaba a la celebracidn de misas , un dbolo al pan de los
pobres no cofrades y otro 6bolo a la compra de un cirio que habia de arder desde la hora de la
muerte hasta haberse verificado el entierro®.

% Antonio Duran Gudiol, EI Hospital de Somport entre Aragon y Bearn, pag. 21.
% |bidem, pég. 71.

49



Todos estaban obligados a visitar al enfermo y si era pobre, podia pedir prestado
veinte sueldos jaqueses a la cofradia. Podemos observar la solidaridad y el apoyo mutuo
de las cofradias que a lo largo del siglo XII se irdn extendiendo considerandolo hoy en
dia como un logro social.

11.4.-JACA, BURGO DEL LA RUTA JACOBEA.

Una de las caracteristicas de las ciudades creadas a lo largo de la ruta Jacobea,
era la de organizarse en torno al camino de forma axil, siguiendo un trazado parcelario y
viario en forma de espina de pez*®. Este es el caso del desarrollo del Burgo Jacetano a
partir del siglo X.

Jaca no era un nuevo asentamiento medieval. El solar de la ciudad de Jaca viene
de la IAK de tiempos de la romanizacion que quiere decir “sanidad”, grabada en
monedas primitivas y es la primera noticia del asentamiento antiguo de época romana.
En la Alta Edad Media habria un castro y un castillo como defensa ante las razzias
musulmanas especialmente la de Almanzor en el afio 999 que asol6 la canal de Berdun.

Si observamos el plano de Jaca en tiempos de Ramiro |, podemos observar
aparte del castro, otros dos nucleos creados en el paso del camino Jacobeo: Un primer
nacleo en torno al monasterio de San Pedro, y otro es el denominado Burgo de Santiago
en la confluencia de los dos ramales del camino en forma de pez. Estos ramales fueron
la columna vertebral sobre la que Sancho Ramirez realizé la ampliacion y ensanche del
Burgo.

Fue Ramiro | quien inicié una politica de repoblacién allende los pirineos; su
hijo Sancho Ramirez en 1077 elevo el estatuto juridico otorgando fuero de poblacion y
muchos francos de la regién del Bearn llegaron a Jaca atraidos por su fuero de
poblacién y los privilegios que generaba el mismo. Se acumul6 el suficiente oro para
emitir por vez primera moneda bajo el reinado de Sancho Ramirez, originandose en Jaca
un mercado que la convertira en una ciudad mercantil y artesanal. “sepan todos los
hombres que existen de oriente a occidente, al norte y al sur, que quiero construir una
ciudad en mi villa que es llamada Jaca”. Facilito esto la concesion del fuero de
poblacion en el 1077 librando a sus habitantes de los malos fueros que hasta entonces
regian. Contenia este fuero exenciones y franquicias que atrajeron a pobladores
ultrapirenaicos especialmente comerciantes. Este fuero serd modelo juridico burgués de
poblamiento urbano de ciudades como Estella Logrofio y Santo Domingo de la Calzada
que con posterioridad se otorgaran por la Corona. La proteccion real garantizaba la paz
del mercado y el florecimiento de la economia buen prueba es la construccion de la
Catedral de San Pedro con ingresos de los peajes de la aduana de Canfranc.

% Ana Isabel Lapefia Patl, Sancho Ramirez, pag 135.

50



El arancel de aduanas en época de Sancho Ramirez daba un trato de favor a
romeros y peregrinos que llevaban una serie de mercancias (minucias) para ser vendidas
por el camino y asi sufragar su viaje. Les concede también la exencion del pago del
portazgo de Jaca. Para mayor control de personas y mercancias, se cre0 para los
mercaderes, peregrinos sanos y gente foranea, extramuros de la ciudad de Jaca un
asentamiento poblacional nuevo, Burgo Novo o Burnao. Este burgo contaba con su
parroquia y una iglesia, dedicada a San Pedro, que fue aprovechada para la construccion
por Felipe Il en 1592 del Castillo de San Pedro. Hoy podemos contemplar en la entrada
de esta ciudadela, la espadafia para tres campanas de la iglesia citada. A lo largo del
siglo XII mercaderes y artesanos dieron riqueza a la ciudad y montaron las primeras
cofradias que también regulaban el ejercicio de la profesion.

El modelo juridico del Fuero Jacetano, sera un modelo a seguir en los nuevos
burgos que se crearan no solo a lo largo del camino Jacobeo sino también en el eje norte
sur de expansion territorial y repoblacion. En palabras de Esteban Sarasa:

La revolucion que supuso la aparicién de la ciudad de Jaca y la instalacion y llegada
de hombres libres a su entorno, con un estatuto de libertad personal y de franquicia, marco
nuevas formas de vida que luego se fueron implantando poco a poco en las ciudades
recuperadas en el somontano oscense o en el valle medio del Ebro®.

Jaca tras el traslado de la capitalidad a Huesca, no perdera su importancia
comercial ni su entidad burguesa en el siglo XII. En el afio 1187 el rey Alfonso Il
concede la organizacion de las Ferias de Mayo a la ciudad Jacetana™. En el afio 1197
recibe la concesion del mercado semanal los martes por Pedro 11°°. Asi con su mercado
semanal los martes y la feria de mayo bajo proteccion real se convirtié en una ciudad
floreciente para la época. Lo delata el labrado en la jamba de lonja menor de la Catedral
del sistema de medidas oficiales del Reino entre ellas la vara jaquesa que podemos
contemplar en la actualidad. Aqui se conservarian el sistema de pesas y medidas
utilizado en el Reino y los mercaderes traerian sus varas para tomar las medidas que los
oficiales reales fiscalizarian para evitar los engafios y la picaresca del mercado.
También contaba con una ceca donde se acufiaban los dineros jaqueses Unica moneda
oficial autorizada a circular en el reino®’.

Jaca contaba con iglesias, hospederias, bafios y hospitales para atender a los
peregrinos. Habia en la Catedral, la hospederia catedralicia que ya estaba fundada en
1084; la iglesia y hospital de San Andrés, a cargo de las religiosas de la orden de la
Caridad de San Agustin, el hospital de la magdalena y la enfermeria de San Nicolas que
atendia a los canonigos y demas clérigos. La primera mencion documentada de un
hospital en Jaca es de 1139 segun una bula papal de Inocencio Il confirmando a la

% Esteban Sarasa Sanchez, Historia Medieval de la Espafia Cristiana, pag. 279.

%Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° X VI, carta de
Alfonso Rey de Aragon, Conde de Barcelona y Marqués de Provenza, afio 1187.

% Damaso Sangorrin y Diest-Garcés, El Libro de la Cadena del Concejo de Jaca, Doc. N° XXIII, carta
del rey Pedro; del mercado. Afio 1197.

%" Los mancusos eran dinero recibido de parias y por lo tanto patrimonio real y no era dinero circulante.

51



catedral de Huesca todas sus posesiones, entre ellas, el hospital de Jaca y sus
pertenencias.

El socorro a pobres y peregrinos ademas de la Iglesia también estaba al cuidado
de los jurados de Jaca. La “Casa de la limosna” o albergueria, fue fundada en la
Catedral de Jaca instituida por el obispo Garcia, bajo la advocacion del Espiritu Santo y
gestionada por los Hospitalarios de San Juan y perdurd hasta el siglo XVII con el
nombre de “Las Caridades de Jaca”.

11.4.1.--IGLESIAS DE SAN ESTEBAN, SAN MARCOS, SAN ANDRES DE JACA.

En Jaca en el siglo XI ya se tenia noticia de la existencia extramuros las
Ilamadas casas de enfermos en la via Mucrones (Mocorones), lo que hoy es el paseo de
La Cantera. Esta via discurria entre el hospital de la salud, hoy llamado “ banco de la
salud” en el paseo de La Cantera, y el lugar de la victoria, hoy en dia cementerio
municipal. Asi se prevenia el contagio de posibles enfermedades que traian los
peregrinos y viajeros que llegaban del camino de Francia. Especialmente se temia la
lepra que venia de oriente portada por cruzados y viajeros. Esta epidemia contagiosa en
extremo producia ademas un rechazo social quedando el que la portaba, muerto en vida.
Este hospital a las puertas de Jaca para enfermos contagiosos se llamé primeramente de
San Andrés y luego de San Marcos. Esta estaba bajo proteccion real dada la importancia
de preservar la ciudad de enfermedades contagiosas. J.F. Aznarez® nos dice: “Grande
seria el gozo sentido por los peregrinos enfermos venidos a los santuarios jacobeos,
cuando al llegar al puente de las Grajas avistaban la gran institucion de la Salud, erigida
sobre el balcon natural de la Cantera”. Todavia hoy se conserva un capitel romanico que
sirve de soporte a una cruz.

11.4.2.-EL BURGONOVO DE JACA. EL HOSPITAL DE SAN JUAN BAUTISTA.

La funcion de las murallas en las ciudades en ésta época no era tanto militar
defensiva sino econdémica de control de entrada de mercancias y sanitaria de impedir
que entraran personas infectadas en el ndcleo urbano. Dentro de la ciudad, la iglesia de
San Esteban atendia a peregrinos sanos .Fuera de las murallas de Jaca, existia un barrio
de mercaderes, artesanos Yy hospederos para peregrinos. Este barrio denominado Burnao
o Burgonovo® extramuros se pobl6 a finales del siglo X a raiz del fuero concedido a la
ciudad por Sancho Ramirez en 1077.

En los afios 1137 y 1141 guerreros navarros del rey Garcia Ramirez de Navarra
hicieron una incursion por la Canal de Berdun llegando hasta Jaca asolando y
destruyendo el Burgonovo o Burnao jacetano. La cofradia de Santa Cristina de

% J.F. Aznéarez, Estudios de Historia jacetana.
% Donde se asienta hoy en dia la ciudadela o castillo de San Pedro.

52



Somport, colabord en su reconstruccion y repoblacion construyendo casas y la iglesia de
Santa Maria de Burgonovo a finales del siglo XII dependiendo de los frailes de
Somport; lo que en el siglo siguiente sera la encomienda de la Orden de Santa Cristina
en Jaca.

También se documenta la existencia del hospital de San Juan Bautista, situado
en un extremo del Burgonovo o Burnao y estaba atendido por Hospitalarios de la Orden
de San Juan de Jerusalén'® a partir del siglo XII. Vemos aqui un ejemplo de
hospitalidad ejercida por laicos lo que significa que no era monopolio exclusivo de la
Iglesia.

11.4.3.-EL HOSPITAL DEL ESPIRITU SANTO EN JACA.

Se sabe que en 1084 Sancho Ramirez hizo varias donaciones a la albergueria de
Jaca establecida en la iglesia de Sancti Spiritus. Esta albergueria era de tipo caritativo
para transelntes y pobres tipica de la Alta Edad Media. Estaba dotada por el dean y
cabildo de la Catedral de Jaca y localizada enfrente a la entrada principal de la Catedral
y en el transcurrir de la Plena Edad Media la institucion cobrara auge con la
denominacion de “Las Caridades de Jaca” como se ha comentado anteriormente. Esta se
sostuvo gracias a las donaciones testamentarias, limosnas y rentas propias poseyendo
fincas en el pueblo de Bar6s'®, con todos sus tributos.

12.-CONCLUSION.

En una Plena Edad Media en constante evolucion social caracterizada primero
por la conformacion del Reino de Aragdn a lo largo del siglo X, por una expansion en
todos los ambitos durante el siglo Xl y por la reorganizacion del espacio y
consolidacién de la sociedad en el XIl, la Iglesia fue la columna vertebral de esta
sociedad en constante movimiento. La sociedad Plenomedieval altoaragonesa pasé del
inestable e incierto espiritu de frontera, a la conciencia de reino ganando la estabilidad
necesaria para el florecimiento del comercio y de las actividades artesanales que
implicaba la vida ciudadana. La posicién estratégica de Jaca en el camino de Santiago,
sera clave para esta expansion y florecimiento comercial y de difusion cultural.

El monacato constituyo en el ambiente rural, uno de los pilares de la ocupacién y
colonizacion del territorio altoaragonés. También contribuyeron a la colonizacion del
espacio conquistado al sarraceno a partir del siglo X. Eran los verdaderos vertebradores

1001 2 Orden de los caballeros de San Juan de Jerusalén, también llamada Hospitalarios, nace en Jerusalén
en la segunda cruzada (1099), fundada por el maestre Gérard. De ésta orden se deriva la Orden del
Temple.

101 Seqin consta en el libro de censales del archivo municipal folio 55 libro primero de actas del Concejo,
mencionado por Joaquin Carrasco Almazor en. La vida hospitalaria en Jaca.

53



del espacio y de las comunidades aldeanas anejas. La influencia de la reforma de Cluny
y la reforma gregoriana, fortalecieron el monacato y serdn uno de los pilares de la
colonizacion y ordenamiento del espacio rural.

El sistema feudal beneficié a la Iglesia al contar con numerosas donaciones de
los nobles, con el correspondiente acumulacion de poder en manos eclesiasticas. El
prestigio de los eclesiasticos se reforz6 al completar el aspecto econdémico de
acumulacion de rentas con el monopolio de la cultura. La Iglesia con sus reformas
ayudé a consolidar el Estado Feudal.

La reforma de la Iglesia en la segunda mitad del siglo XI dio a esta una mayor
autonomia en el Reino pero en lo externo, se vislumbra un interés del Papado por dejar
sentado la primacia del papado sobre los principes. Por ello le interesaba una fuerte
institucionalizacion de la jerarquia eclesiastica ademas de la consolidacion del aspecto
jurisdiccional para un mayor control del ambito eclesiastico. La presencia de legados
papales justificaria este aspecto comentado.

Dos polos de poder eclesiastico nacen y se consolidan a lo largo del siglo XI: El
obispado de Jaca y la abadia de San Juan de la Pefia. A partir de aqui durante los siglos
posteriores, las rivalidades se sucederan entre esto polos de poder en el alto Aragén,
especialmente tras la consagracion del monasterio por Pedro | en 1094.

Aunque no se ha tratado con profundidad el aspecto econémico, hay que dejar
claro que la introduccion del diezmo marcé un antes y un después en la
institucionalizacién de la Iglesia Altoaragonesa. Un impuesto general que grababa la
produccion total, permitia contar con liquidez independientemente de las rentas
generadas por las propiedades de cada ente eclesial generadas por las numerosas
donaciones de la corona y de la nobleza (Bellatores). Esta riqueza acumulada con el
tiempo, necesaria para crear y mantener la estructura eclesial, se convirtié en fuente de
poder sobre el resto de la sociedad.

La importancia de las reliquias de santos en la Edad Media tuvo su cenit con la
tradicion del Santo Grial, tan valorada por la cultura anglosajona que supo crear toda
una mitologia en torno a él y tan poco valorada por la tradicion hispana. Segun esta
tradicion, tras la invasion sarracena el Grial fue trasladado al monasterio de Sasau en el
valle de Borau. El primer obispo Garcia, al trasladarse la sede del obispado a Jaca lo
depositd en la nueva Catedral sobre el afio 1057. Un siglo después fue trasladado al
monasterio de San Juan de la Pefia donde estuvo 325 afios, hasta septiembre de 1399 en
que el rey Martin lo depositd en su palacio de la Aljaferia de Zaragoza. Posteriormente
el rey Alfonso V lo traslado a Valencia primero a su palacio y después a la Catedral en
1347 donde permanece hasta el dia de hoy.

En la apertura a Europa de la sociedad plenomedieval, la Iglesia también tuvo un
papel relevante al potenciar la internacionalizacion del camino de Santiago.
Permeabilizando las corrientes culturales y religiosas apoyadas por el espiritu de
reforma y de apertura hacia Europa de los monarcas aragoneses. Fue una verdadera

54



lastima que con la progresion de las herejias al otro lado de la frontera pirenaica, se
origind en siglos posteriores un aislamiento al impermeabilizarse las fronteras con
Aquitania.

Dos monarcas a destacar como claves en la Plena Edad media para la
conformacién del espacio Aragonés: Sancho el Mayor y su nieto Sancho Ramirez. Con
Sancho el Mayor se realiz6 una primera apertura hacia Europa siendo clave la
proteccion del camino de Santiago por donde entraron la cultura y el arte aparte de
bienes de lujo y consumo que levantaron la economia local. La introduccion de la regla
Benedictina, se debe analizar como un proceso nada puntual que abarcé desde el
reinado de Sancho el Mayor hasta la consolidacion del rito Romano con Sancho
Ramirez y Pedro 1.

Es bajo el reinado de Sancho Ramirez cuando se vertebra en todos los ambitos el
reino de Aragén. El reino adquiere asi una personalidad propia independizandose de la
influencia navarra, abriéndose a las corrientes culturales europeas y potenciando las
relaciones con la santa sede aun cuando hubiera altibajos en estas relaciones.

A la ensefianza en las escuelas monasticas propias de la sociedad rural del siglo
X, con el nacimiento de las ciudades, la complementaran a lo largo del siglo XI las
escuelas catedralicias, creadas al amparo del clero secular en la plenitud de la Edad
Media en el &mbito urbano y serén el germen de las posteriores universidades fruto del
“renacimiento” del siglo XII. Aqui se aglutinaba la ciencia y el saber del momento en
un principio uniendo filosofia y teologia y con el tiempo separando paulatinamente
razén y fe. Los saberes para su ensefianza, se agrupaban en vias o caminos: el trivium
(gramatica, retorica y dialéctica) y el cuadrivium (aritmética, astronomia, geometria y
mausica).

La creacion del Burgo de Jaca representaba el paso de una sociedad rural a una
progresiva sociedad urbana. Este cambio fue fundamental para el desarrollo de la
sociedad en el fenébmeno que hoy llamamos progreso. Nuestra cultura ancestral
grecoromana es fundamentalmente ciudadana. EI hombre es “ser social” por naturaleza
decia Aristoteles; los avances de la sociedad occidental se generan en los ambientes
urbanos. La cultura urbanita es el motor de la sociedad segun este planteamiento. La
dispersion humana en el habitat debilita al conjunto social. Por eso la burguesia sera el
motor de la sociedad a través de los tiempos hasta nuestros dias.

El ser punto estratégico del camino de Santiago dio un florecimiento a la ciudad
de Jaca en todos los ambitos: culturales mediante la entrada de las corrientes artisticas
europeas; mercantiles, como punto de paso de mercancias y la proteccion Real de los
mercados y ferias; sociales, al dar prestaciones y socorro al peregrino y caminante.
También el interés de la corona por mantener la vialidad y las infraestructuras
arregladas y dando seguridad a los caminos.

Con la ampliacion del espacio Aragonés ese espiritu de reforma se transforma en
espiritu cruzado contra el sarraceno. Bajo los reinados de Pedro | Alfonso | el

55



batallador y Alfonso 1l el Casto, la sede Jacetana fue el corazon puro del Reino aunque
no su capital. Con Pedro | se terminé de perfilar el estado feudal y con Alfonso | el
espiritu cruzado impregné su reinado ampliando el espacio a costa de las taifas
musulmanas. Un reino que pugnara por reafirmar su personalidad frente a la agresion
cultural vasco-navarra primero, posteriormente catalano-franca y finalmente Toledano-
visigotica. La salvacion vendra por la vision cosmopolita de los monarcas a partir de
Pedro Il de expansion de la corona aragonesa por el Mediterraneo, entrando en un
periodo de transicion hacia el mercantilismo de la Baja Edad Media, en el cual la
ganancia y el beneficio no seran mal vistos por la Iglesia. Gran evolucion hacia el
desarrollo social y el llamado por nosotros hoy en dia progreso.

El recorrido historiografico por los tres siglos tratados acerca del Alto Aragon,
pasa por la ausencia de hitos concretos y fechas del siglo X, a una concrecion de los
acontecimientos perfectamente datados en el siglo XI, sabiendo los documentos que son
falsos de los verdaderos asi como de aquellos documentos falsos que se generaron por
un interés concreto y que luego generaron hechos historicos determinantes para el
devenir historico. Por daltimo el siglo XIlI una multiplicidad de informacion
perfectamente datada y estructurada que nos puede dar una visién de conjunto para
perfilar la sociedad plenomedieval.

Al finalizar este trabajo el dia diez de junio en Jaca del afio dos mil doce, se
celebraba el dia del Corpus. De las cuatro campanas grandes de la Catedral de Jaca que
actualmente quedan de las ocho que tenia en el tiempo de su construccién, al mediodia
tafiian y volteaban dos, escuchandose por toda la ciudad. Imaginemos por un momento
el sonido del volteo de las ocho campanas que debian oirse por toda la canal de Berdin
en tiempos de Sancho Ramirez y de Pedro | retumbando la plaza del mercado y
edificios anejos anunciando cualquier acto solemne.

La procesion del Corpus regresaba a la Catedral con el penddn a la cabeza,
entrando por la puerta principal abiertas las dos hojas, seguido de los estandartes de las
cofradias que se quedaban en el atrio y de nifios de primera comunién con canastillas
esparciendo pétalos de rosas al paso del obispo portando el Monumento o Custodia de
oro y plata flanqueado por los porteadores de las lucernas de las parroquias de la
comarca con su capa parda y muceta blanca. El penddn carmesi, tan alto como las
columnas de la Catedral precedia a todos; su portador lo ondeaba una vez en el interior a
lo largo de la nave central hasta llegar a los pies del altar colocandose a su derecha.
Detras del obispo y canonigos, en solemne procesion, entraban las autoridades que
ostentan el poder civil y militar anunciados por el timbal y los maceros. Todos
flanqueados por los estandartes de las cofradias y hermandades que se quedaban en el
atrio esperando al pueblo llano. Los danzantes fuera del atrio portando una rosa en la
boca, marcaban el ritmo con robustos palos ejecutando el simulacro de lucha ritual o
“paloteao”. Por ultimo entraba el pueblo llano: los cofrades con sus estandartes,
feligreses devotos y peregrinos o gente de paso que curioseaba el rito ancestral repetido
ano tras afo por los siglos de los siglos.

56



Jaca, junio de 2012.

Estatua que jalona la entrada al claustro. Foto del autor.

57



CRONOLOGIA.

.-922.-Sancho Garcés | nombra a Ferriolo como obispo estableciendo la sede en San
Adrian de Sasau,

.-932.-Obispo Fortufio aparece confirmando ya como obispo de Aragon.

.-933.-El monasterio de San Pedro de Siresa recibe la visita de la Reina Toda, viuda de
Sancho Garcés I.

.-958.-Aton obispo de Aragon.

-971.-La reina Endregoto ofrece al monasterio de San Pedro de Siresa la villa de
Javierregay.

-997.-Donacién de la villa de Berdn por Garcia Sanchez Il (el Temblon).

.-999.-Razzia a sangre y fuego del ejército de Almanzor sobre la Canal de Berdun.
Destruccion entre otros monasterios, el de San Pedro de Siresa.

-¢,1011-367.-Mancio, obispo de Aragon.

.-1023-25.-se introduce en el cenobio de San Juan de la Pefia el ordo cluniacensis bajo
el reinado de Sancho |11 el Mayor.

.-1035.-Obispo Garcia | hasta el 1058, obispo de Aragon.
.-1040-42.-Comienza la construccion de la Catedral de San Pedro de Jaca.
.-1058.- El obispo Sancho, obispo de Aragon.

.-1063.- Supuesto concilio de Jaca bajo el reinado de Ramiro I.

.-1064.-Cruzada de Barbastro. Primera cruzada de la cristiandad occidental convocada
por el papa Alejandro Il a instancias del rey Sancho Ramirez.

.-1068.-El rey Sancho Ramirez viaja a Roma para enfeudarse al Sumo Pontifice.

.-1071.-Segun la crénica de San Juan de la Pefia, en esta abadia se cantd por primera vez
en la Peninsula el rito romano.

.-1076.-nombramiento del infante Garcia Il, hermano del rey Sancho Ramirez, como
obispo de Aragon. Traslado de la sede obispal de San Adrian de Sasau a Jaca.
Institucion de la vida en comun de los candnigos de Jaca bajo la regla de San Agustin.

.-1077.-Fueros concedidos por el rey Sancho Ramirez a la ciudad de Jaca. Bula del papa
Gregorio VII confirmando los limites del obispado sefialado en el concilio de Jaca.

.-1078-1080.-Infante Garcia Il obispo de Jaca y Pamplona.

58



.-1082.-Restauracion de San Pedro de Siresa por Sancho Ramirez y la condesa D2
Sancha bajo la regla de San Agustin.

.-1084.-Traslado de las reliquias de San Indalecio, compafiero del apostol Santiago
segun la tradicién, desde Almeria hasta San Juan de la Pefia.

.-1086.-Fallece el obispo Infante Garcia Il y le sucede el obispo Pedro en la diocesis
jacetana.

.-1088.-Restauracion de la Iglesia de San Jaime de Jaca por el obispo Pedro.

.-1089.-Entrega al obispo de Jaca ,para cuando se conquiste Zaragoza al sarraceno, de la
iglesia de las Santas Masas Zaragozana.

.-1094.-Muerte de Sancho Ramirez en el cerco de Huesca. Muerte del obispo de la sede
episcopal de Roda de Isdbena Ramén Dalmacio.

.-1095.-Renovacion del vasallaje al papado por Pedro I, rey de Aragén y de Navarra.

.-1096.-Taslado de la sede episcopal a Huesca tras su conquista por Pedro I. Pedro,
Obispo de la sede de Huesca-Jaca.

.-1098.-Bula de Urbano Il al obispo Pedro, ratificando los limites de la di6cesis, en
especial su parte oriental y confirmando las donaciones.

.-1099.-Esteban, obispo de la sede de Huesca —Jaca.
.-1104.-San Raman, obispo de Barbastro. Muerte del rey Pedro I.
.-1134.-Muerte del rey Alfonso | en Polefiino, cerca de Sarifiena.

-1135.-1 rey Ramiro Il confirma a los jacetanos los fueros que les habia dado su padre
Sancho y les concede la exencion del pago de lezda. Concesion de la mitad de la renta
de los Barios Reales para la obra de las murallas de la Ciudad.

-1137 y 1141.-Destruccion y saqueo del Burgo Novo o Burnao de Jaca por guerreros
navarros bajo el Rey Garcia Ramirez de Navarra.

.-1187.- El rey Alfonso Il confirma los antiguos fueros municipales de Jaca y concede
las ferias de mayo para la Ciudad.

.-1192.-Concesion de inmunidad a las casas de Jaca por Alfonso Il prohibiendo entrar
en ellas incluso a los Oficiales Reales.

.-1197.-Confirmacion de los fueros y buenas costumbres de Jaca por el rey Pedro Il.
Concesion de mercado semanal los martes a los vecinos de Jaca, prohibiendo el uso de
otra moneda que no sea la jaquesa y de vender fincas de realengo a infanzones ni a
monasterios.

59



Patrones de medidas de longitud usadas en el mercado jacetano. Lonja menor de la Catedral de Jaca.

BIBLIOGRAFIA GENERAL Y ESPECIFICA.

.-ABADIA DE SILOS, Regla del gran patriarca San Benito, Abadia de Santo Domingo
de Silos, Burgos 1993.

-AGUSTIN DE HIPONA, De Civitate Dei, contra paganos, Homo Legens, Madrid
2006.

.-ALVAREZ BORGE Ignacio, La Plena Edad Media siglos XII-XIll, Sintesis, Madrid
2003.

.-CABANES PECOURT Maria de los Desamparados, “Los caminos a Santiago” ,
Caminos y comunicaciones en Aragon. Institucion Fernando el Catolico(C.S.1.C.),
Zaragoza 1999.

60



-CANELLAS LOPEZ Angel, La coleccion diplomatica de Sancho Ramirez, Real
Sociedad Econémica Aragonesa de Amigos del Pais, Zaragoza 1993.

.- CARRASCO ALMAZOR Joaquin, La vida hospitalaria en Jaca, Ayuntamiento de
Jaca, Jaca 1983.

.-DUBY GEORGE, El afio mil, Gedisa, Barcelona 1988.

-DURAN GUDIOL Antonio, EI monasterio de San Pedro de Siresa, Diputacion
General de Aragon, Zaragoza 1989.

.-DURAN GUDIOL Antonio, Ramiro | de Aragén, Ibercaja, Zaragoza 1993.

.-DURAN GUDIOL Antonio, La Iglesia de Aragon durante los reinados de Sancho
Ramirez y Pedro | (1062?-1104), Iglesia Nacional Espafiola, Roma 1962.

-DURAN GUDIOL Antonio, Los condados de Aragén y Sobrarbe, Guara Editorial,
Zaragoza 1988.

-DURAN GUDIOL Antonio, El hospital de Somport entre Aragén y Bearn (siglos XII
y XI1I). Guara Editorial, Zaragoza 1986.

.-DURAN GUDIOL Antonio, Arte altoaragonés de los siglos X y XI, Caja de ahorros de
Zaragoza, Aragon y Rioja, Sabifianigo 1973.

-GARCIA DE CORTAZAR J.A., La época medieval, Alianza universidad Alfaguara,
Madrid 1981.

-GOMEZ GARCIA Alberto, La sede real de Bailo, Historia de unas gentes de
montafia, Fronteraragon, Zaragoza 2007.

~ISLA FREZ Amancio, La Alta Edad Media siglos VIII-XI, Sintesis, Madrid 2002.
-LACARRA José Maria, Aragon en el pasado, Espasa Calpe, Madrid 1972.
.- LACARRA José Maria, Alfonso el batallador, Guara Editorial, Zaragoza 1978.

-LALIENA CORBERA Carlos, La formacidon del Estado feudal, Aragén y Navarra en
la época de Pedro I, Instituto de Estudios Altoaragoneses, Huesca 1996.

-LALIENA CORBERA Carlos, Pedro | de Aragén y de Navarra (1094-1104), La
Olmeda, Burgos 2000.

-LAPENA PAUL Ana lIsabel, Sancho Ramirez Rey de Aragédn (;1064-1094) y rey de
Navarra (1076-1094), Trea S.L., Gijon 2004.

-LAPENA PAUL Ana Isabel, El monasterio de San Juan de la Pefia en la Edad Media,
CAl, Zaragoza 1989.

61



-LAPENA PAUL Ana Isabel, Ramiro Il de Aragén, el rey monje (1134-1137), Trea
S.L., Gijén 2008.

-LINAGE CONDE Antonio, La vida cotidiana de los monjes de la Edad Media,
Complutense, Madrid 2007.

-MARC BLOCH, La sociedad feudal, Akal, Madrid 1986.
-MITRE FERNANDEZ Emilio, La Iglesia en la Edad Media, Sintesis, Madrid 2003.

-MARTINEZ DIEZ Gonzalo, Sancho Il EI Mayor Rey de Pamplona, Rex lbericus,
Marcial Pons, Madrid 2007.

~-MARTINEZ DIEZ Gonzalo, Los Templarios en los reinos de Espafia, Planeta,
Barcelona 2006.

-ORCASTEGUI GROS Carmen, SARASA SANCHEZ Esteban, La Historia en la
Edad Media, Catedra, Madrid 1991.

-ORCASTEGUI GROS Carmen, SARASA SANCHEZ Esteban, Reyes de Navarra:
Sancho 111, El Mayor (1004-1035), La Olmeda, Burgos 2000.

-RIESCO TERRERO Angel, Introduccion a la Paleografia y la diploméatica general,
Sintesis, Madrid 2004.

-RIVERA GARRETAS M? Milagros, Las relaciones en la historia de la Europa
Medieval, Tirant lo Blanch, Valencia 2006.

-RUIZ GOMEZ Francisco, Introduccion a la historia medieval. Epistemologia,
metodologia y sintesis, Sintesis S.A., Madrid 1998.

-SANCHEZ CASABON Ana Isabel, Alfonso Il Rey de Aragon, Conde de Barcelona y
marqués de Provenza. Documentos (1162-1196).Institucion Fernando El Catdlico,
Zaragoza 1995. Alfonso 11 de Aragén (estudio diplomatico) Tesis 307, Unizar 1989.

~-SANGORRIN Y DIEST-GARCES Déamaso, El Libro de la Cadena del Concejo de
Jaca: documentos reales, episcopales y municipales de los siglos X, XI,XII,XII,XIV,
Heraldo de Aragon, Zaragoza 1979.

-SARASA SANCHEZ Esteban, Historia medieval de la Espafia cristiana, Catedra,
Madrid 1995.

-UBIETO ARTETA Antonio, Los caminos de Santiago en Aragon, Diputacion General
de Aragdn, Zaragoza 1993.

-UBIETO ARTETA Antonio, Historia de Aragon, la formacion territorial, origenes de
Aragon, Anlbar. Zaragoza 1981.

-~-UMBERTO ECO, Como se hace una tesis, Gedisa, Barcelona 2005.

62



ANEXOS:

1.-Regla de San Agustin.

2.-Los Ramirez.

3.-Mapa de limites diocesanos, segun Duréan Gudiol.

4.-Plano de Jaca medieval.

5.-Vialidad de la zona y puntos caracteristicos.

6.-El camino de Santiago en Aragon. Itinerarios preferentes. Segiin Antonio Ubieto
Arteta.

7.-Apéndice documental.
7.1.-Actas del supuesto concilio celebrado en Jaca en el afio 1063. (fragmento).

7.2.-Carta de concesion de rentas a los candnigos de Jaca por el obispo Garcia Il y su
hermano el Rey Sancho Ramirez. (fragmento).

7.3.-Arancel de portazgos de Jaca y Pamplona otorgado por el rey Sancho Ramirez. Afio
1076- 1094.

7.4.-Fuero de poblamiento de Jaca concedido por el rey Sancho Ramirez el afio 1077.
(fragmento).

63



