
 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

 

EL FENÓMENO RELIGIOSO DEL MUNDO 

IBÉRICO EN EL LEVANTE Y NORESTE 

PENINSULAR (ss. IV –I a.E.) 

 

Autor 

PAULA VIAMONTE OLMEDA 

Director 

FRANCISCO BELTRÁN LLORIS 

Faculta de Filosofía y Letras 

2011-2012 

 

 

 
 



2 
 

ÍNDICE 
 

1. INTRODUCCIÓN          p. 4 

1.1 OBJETIVOS Y LIMITACIONES        p. 6 

1.2 METODOLOGÍA         p. 8 

a. Historia de las investigaciones y estado actual de la cuestión    p. 8 

b. Fuentes documentales         p. 11 

 Arqueológicas         p. 11 

- Exvotos        p. 11 

- Cerámicas        p. 13 

- Esculturas votivas       p. 14 

- Santuarios         p. 14 

 Epigráficas        p. 15 

 Numismáticas        p. 15 

 Literarias        p. 16 

1.3 MARCO CRONOLÓGICO Y GEOGRÁFICO      p. 17 

2. EL FENÓMENO RELIGIOSO IBÉRICO      p. 23 

2.1 LOS LUGARES DE CULTO        p. 24 

a. Tipologías y cuestiones de concepto      p. 24 

b. Santuarios ibéricos en el noreste y levante peninsular    p. 36 

2.2 LA EPIGRAFÍA RELIGIOSA       p. 49 

a. Las escrituras ibéricas y el desarrollo de la epigrafía romana   p. 49 

b. Las inscripciones religiosas del levante y noreste en el contexto  

Hispano romano        p. 52 

2.3 LAS DIVINIDADES IBÉRICAS       p. 58 

a. Aproximaciones historiográficas al panteón ibérico    p. 58 

b. Indicios arqueológicos de las divinidades ibéricas    p. 62 

 Teonimia        p. 62 

 Imágenes        p. 63 

3. CONCLUSIONES         p. 66 

4. BIBLIOGRAFÍA         p. 68 

4.1 BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA       p. 68 

4.2 BIBLIOGRAFÍA REFERENCIADA PERO NO CONSULTADA   p. 73 

 

 



3 
 

RESUMEN 

 El fenómeno religioso ibérico es, aún en la actualidad, bastante desconocido. Esto 

conlleva la multiplicidad de interpretaciones en la historiografía, lo cual enriquece mucho el 

panorama pero también lo dificulta sobremanera, ya que cada investigador explica la 

religiosidad ibérica según el criterio que considera más acertado. En nuestro trabajo analizamos 

precisamente esto, el estado actual de las aproximaciones al mundo religioso ibérico, pero 

partiendo de la base de la ausencia de monumentalidad que todas las tendencias interpretativas 

señalan. Y es que, en comparación con otras culturas mediterráneas contemporáneas, los iberos 

no profesaron especial devoción por la ostentación de su religiosidad, como parece deducirse de 

la escasez de epigrafía monumental sobre piedra, del carácter de sus espacios cultuales o de la 

parquedad de imágenes divinas y ausencia de teonimia indígena. Este fenómeno, evidente sobre 

todo en el noreste y levante peninsular donde centramos el estudio, nos lleva a plantearnos si 

existía en el mundo ibérico una relación templo-epigrafía-divinidad similar a la de sus 

contemporáneos, o por el contrario, se deben buscar nuevas propuestas de interpretación en las 

que el sustrato indígena tenga una personalidad más compleja de lo que hasta ahora se creía. 

PALABRAS CLAVE: Iberos. Religión. Santuarios. Epigrafía. Divinidades. 

 

RIASSUNTO 

 Il fenomeno religioso iberico è, tuttora, abbastanza sconosciuto. Questo implica la 

molteplicità di interpretazioni nella storiografia, il che arricchisce molto il panorama ma anche 

aggiunge una gran difficoltà, dato che ogni ricercatore spiega la religiosità iberica secondo il 

criterio che considera più appropriato. Nel nostro lavoro esaminiamo proprio questo, lo stato 

attuale delle approssimazioni al mondo religioso iberico, ma partendo dalla base dell’assenza di 

monumentalità che tutte le tendenze interpretative segnalano. E, infatti, se li paragoniamo con 

altre culture mediterranee, gli iberi non mostrarono una speciale devozione per l’ostentazione 

della loro religiosità, come sembra dedursi dalla poca epigrafia monumentale su pietra, dal 

carattere dei loro spazi di culto o dalla scarsità di immagini divine e assenza di teonimia 

indigena. Questo fenomeno, evidente soprattutto nel nordest ed est della penisola iberica, dove 

abbiamo centrato lo studio, ci porta a chiederci se, nel mondo iberico, ci fosse un rapporto 

tempio-epigrafia-divinità simile a quello dei suoi contemporanei o, invece, si debbano cercare 

nuove proposte di interpretazione in cui il substrato indigeno abbia una personalità più 

complessa di quello che finora si credeva. 

PAROLE CHIAVE: Iberi. Religione. Santuari. Epigrafia. Divinità. 



4 
 

1. INTRODUCIÓN 
  

 La Península Ibérica es, a pequeña escala, un reflejo de lo que el mundo antiguo supone. 

La variedad de culturas que convivieron en este territorio lo convierten, sin duda, en  uno de los 

espacios más complejos e interesantes a la hora de afrontar el estudio de las sociedades antiguas. 

Y es precisamente diversidad la premisa que debemos tener presente al aproximarnos a la 

protagonista de nuestro trabajo, la cultura ibérica, cuya formación se remonta al primer milenio 

a.E., su desarrollo es inseparable de las relaciones con sus vecinos (griegos, fenicios, celtíberos, 

etc.), y su plenitud cultural es contemporánea al apogeo ateniense y al incipiente imperialismo 

romano (VV.AA. 1998). 

Sin embargo, es necesario mencionar la polémica que suscita la definición de “cultura 

ibérica”, término éste convencional y arraigado en nuestra sistematización de la Protohistoria 

peninsular, pero que debe ser matizado por todo lo que en sí mismo abarca. Por cultura ibérica 

se entiende actualmente, grosso modo, “la síntesis de los procesos acaecidos en las regiones 

meridionales y orientales de la Península Ibérica, su orla mediterránea, desde el sur andaluz 

hasta el Languedoc francés, entre los siglos VI y I a. E.” (GÓMEZ-PANTOJA 2008, p. 21). No 

se trata, por tanto, de un único sujeto histórico ni de un desarrollo unívoco, sino de un proceso 

de larga duración que hunde sus raíces en la Edad del Bronce
1
 y alcanza la Hispania romana, y 

en el que participan, por su amplio territorio, distintas poblaciones con evoluciones regionales y 

organizaciones sociopolíticas variadas. Así pues, y sabiendo además que su propio nombre, 

iberos, es exógeno
2
, no podemos hablar nunca de una entidad étnica

3
 ni de un único pueblo, sino 

que debemos entender el fenómeno ibérico esencialmente como un hecho cultural, distinguible 

para nosotros, pese a las notables diferencias regionales, por unos criterios lingüísticos 

comunes
4
, expresiones ideológicas y religiosas compartidas, y una cultura material que incluye 

                                                             
1 Cuando tiene lugar la parcelación cultural de la geografía peninsular y la correspondiente orientación 
hacia el Atlántico, el área transpirenaica o las cuencas norte o sur del mediterráneo Occidental (VV.AA. 
1998, p. 24) 
2 Es bien sabido que la denominación íberos procede del mundo griego, aunque su significado varía 
según el autor consultado. Desde Polibio a Estrabón el término Iberia pasará a denominar la Península 
Ibérica como conjunto geográfico, convirtiéndose en sinónimo de Hispania, por lo que los iberos serían 
el conjunto de tribus que habitaban este territorio. Sin embargo, y sobre todo a raíz de la Segunda 
Guerra Púnica, un mayor conocimiento por parte de los geógrafos greco-romanos conllevó a 
individualizar cada una de estas tribus otorgándoles distintos nombres (edetanos, bastetanos, 
ilergavones, contestanos, ilergetes, etc.), aunque en su conjunto eran denominados pueblos iberos, en 
contraposición a otros habitantes de la península que por sus características eran considerados celtas 
(VV.AA. 1998, p. 35) 
3 De ahí que el concepto de etnogénesis que defienden algunos investigadores como M. Almagro 
Gorbea (ALMAGRO y RUÍZ 1992 citado en MONEO 2003, p. 13), que ya de por sí ha quedado obsoleto en 
las tendencias de investigación históricas más recientes, no tenga ningún tipo de validez en los estudios 
sobre los iberos. 
4
 En siguientes apartados trataremos de forma más detenida el problema de la lengua y escritura 

ibéricas, que, como veremos, tampoco están exentas de polémica. 



5 
 

formas de asentamiento y manifestaciones artísticas y tecnológicas similares; factores todos 

ellos de marcada impronta mediterránea.  De ahí que usemos preferentemente conceptos como 

cultura ibérica, ámbito cultural ibérico o, en todo caso, pueblos ibéricos como acepción crono-

espacial (GÓMEZ-PANTOJA 2008, p. 22.).  

 Si partimos de esta definición, podemos entender como en los estudios más actuales el 

asunto del origen de los iberos se haya quedado obsoleto. Hoy en día son pocos los que discuten 

la formación autóctona de esta cultura, dejando atrás búsquedas de procedencia o filiación al 

comprobar que estas líneas investigadoras, hijas de su tiempo, no aportaban avances 

significativos en lo que a la comprensión del ámbito cultural ibérico se refiere. En 

contraposición, se han abierto paso nuevas tendencias cuyo enfoque es bastante más 

enriquecedor, contemplando el fenómeno ibérico desde sus distintas regiones (BELTRÁN 1976; 

BONET 1995; GIL 1975; PÉREZ 1992; RUEDA 2011), vinculando cada yacimiento con sus 

vecinos y con su medio físico (arqueología del paisaje, espacial o del entorno), revelando en 

principio el porqué de los enclaves y sus diferencias a pequeña escala; pero que integrados en el 

conjunto ibérico nos ayudan a comprender mejor el puzzle cultural de todo este ámbito, 

poniendo de manifiesto tanto las particularidades locales como las relaciones interregionales, 

redes comerciales y similitudes generales. Estas últimas constituyen otro de los nuevos enfoques 

que cobra cada vez mayor relevancia, centrándose en investigaciones focalizadas de cada una de 

las esferas culturales ibéricas. Proliferan, por tanto, los avances en la lengua y escrituras ibéricas 

(BELTRÁN 2005; DÍAZ 2008; de HOZ 2011; RODRÍGUEZ 2004, 2005; VELAZA 1991), los 

centrados en la iconografía y manifestaciones artísticas (OLMOS 1992a, b y c, 1999; 

NICOLINI 1998; VV. AA. 2009) y los análisis pormenorizados del fenómeno religioso 

(CHAPA 2007; MONEO 2003; RUEDA 2007). Lógicamente es el conjunto de todos ellos, así 

como la interdisciplinaridad empleada en cada uno, la que nos permite vislumbrar la inmensa 

complejidad de una cultura que, aún hoy, sigue teniendo sombras. 

 Efectivamente, aunque se haya avanzado en algunos campos, todavía desconocemos 

partes fundamentales de esta cultura, entre ellas, de los dos pilares básicos de la caracterización 

cultural en el mundo antiguo: la lengua (o lenguas
5
), que somos incapaces de traducir aunque, 

como veremos, existen hipótesis variadas que arrojan algo de luz; y la religión, de la que, pese a 

disponer de información arqueológica (espacios sacros, exvotos, restos rituales), no podemos 

descifrar con seguridad los principios del pensamiento simbólico que la estructuran. Y es que el 

terreno de las creencias es especialmente resbaladizo cuando no contamos con fuentes escritas 

que nos lo expliquen, tal y como ocurre en el mundo ibérico, para el que, como acabamos de 

ver, podemos disponer de textos autóctonos (grafitos rupestres, cerámicos o sobre los exvotos 

mismos) pero cuyo contenido religioso sólo es intuido por el contexto arqueológico en el que 

                                                             
5
 Existe una teoría propugnada por De Hoz, que considera el ibérico como una lengua vehicular. Sin 

embargo, no se han constatado otras lenguas vivas en el territorio propiamente ibérico.  



6 
 

aparecen (el asunto aún es más complejo si el escrito aparece descontextualizado), puesto que 

no podemos traducirlos. Los autores clásicos tampoco nos resultan demasiado clarificadores, ya 

que, además de ser fuentes tardías y mediatizadas (MONEO 2003, p.43), muy pocas prestan 

atención a la religiosidad ibérica. Por eso, la cultura material y el registro arqueológico se 

revelan imprescindibles para aproximarnos al conjunto cultural ibérico, debiendo realizar, por 

tanto, y siguiendo los pasos abiertos por Blázquez (1983) y continuados por Teresa Moneo 

(2003) o Carmen Rueda (2011), entre otros, análisis pormenorizados que incluyan desde 

tipologías descriptivo-formales hasta interpretaciones comedidas, posando a lo largo del proceso 

la atenta mirada en todos los aspectos culturales, tanto del mundo ibérico como el de sus 

contemporáneos. 

1.1. OBJETIVOS Y LIMITACIONES 

 Es evidente que una investigación de estas características, que abarque todos los 

elementos religiosos de la cultura ibérica, resulta excesiva para un trabajo como el que aquí se 

propone, de hecho, responde más a las exigencias propias de una tesis doctoral.  Por eso, 

nuestro objetivo es bastante más limitado. Lo que aquí se pretende desarrollar, como indica el 

título, es el planteamiento de un “vacío” en lo que al mundo religioso ibérico se refiere. Ya 

hemos mencionado algunas de las dificultades que el estudio de este ámbito conlleva, y nuestro 

propósito es, efectivamente, reseñarlas, haciendo especial hincapié en la ausencia de 

monumentalidad del fenómeno religioso en el levante y noreste peninsular en el periodo 

comprendido entre el siglo IV y I a.E.  

 Esta premisa se reitera en numerosos (prácticamente todos) los estudios consultados (de 

HOZ 2011, p. 71; GÓMEZ-PANTOJA 2008, p. 112; VV.AA. 1998, p. 138; VV. AA. 1994, pp. 

258 y ss.), mostrándose como una característica básica de la religión ibérica. Lo cierto es que la 

falta de monumentalidad puede observarse también en el mundo griego prehelénico, itálico o 

púnico, aunque en todos estos ámbitos, los espacios cultuales sí se monumentalizan, es decir, 

adquieren características arquitectónicas que los convierten en edificios destacados y 

distinguibles del resto de construcciones, incluso aunque su estructura se aleje por completo del 

modelo de “templo clásico” (BONET Y MATA 1997). También son abrumadoras las 

inscripciones monumentales de carácter religioso en las regiones itálicas y áreas mediterráneas 

de habla latina en los siglos previos a la gran expansión romana, y más allá del siglo II a. E. 

seguirán teniendo un papel fundamental en el paisaje epigráfico de la Urbs, así como en el de las 

nuevas provincias, destacando especialmente el caso del norte de África, donde,  pese a la 

tradición púnica poco proclive a la epigrafía monumental, se graban millares de dedicatorias a 

Baal, Hamon y Tanit desde el siglo IV a.E. tan sólo en Cartago (BELTRÁN 2012).  

 Por el contrario, en el mundo ibérico, igual que en el celtibérico, los indicios religiosos 

se muestran especialmente esquivos, y una de las causas es, sin duda, la escasa tendencia a la 



7 
 

monumentalidad (lógicamente dificulta su visibilidad en el registro material), apreciable 

especialmente en lo que a edificios sacros e inscripciones votivas se refiere. No disponemos de 

teónimos indígenas constatados con certeza
6
; tampoco podemos asegurar que las esculturas 

conservadas, de las que la mayor parte pertenecen a exvotos y ofrendas de pequeño tamaño, 

representen a divinidades ibéricas; no existen grandes templos; apenas contamos con 

testimonios literarios; en definitiva, nos hallamos ante un panorama de ausencias, en el que 

conocemos muy poco del continente, por lo que acceder al contenido resulta casi utópico.  

 Nuestra investigación versa precisamente sobre esto, sobre la problemática del estudio 

del fenómeno religioso ibérico en el noreste y levante peninsular, atendiendo especialmente a 

los espacios sagrados y a la epigrafía, ambos aspectos estrechamente relacionados y con una 

tendencia en abierto contraste respecto a lo que sucede en el mundo mediterráneo coetáneo e 

incluso en las propias ciudades coloniales de la península, en las que la mayoría de las 

inscripciones religiosas (excepto las defixiones) se vinculan a la construcción, modificación, 

ornamentación,  conmemoración o frecuentación de un templo o edificio sagrado (BELTRÁN 

2012) Esta es la razón de que nuestro estudio quede limitado al noreste y levante peninsular, 

donde este “vacío” se hace todavía más evidente porque es el área ibérica que mayor 

concentración de epígrafes en lengua vernácula presenta. Vinculado con estos motivos se halla 

también la elección de los límites cronológicos, que comentaremos más abajo.  

 En consecuencia, nuestro objetivo principal es evidenciar las dificultades que la 

interpretación del fenómeno religioso ibérico tiene actualmente en esta zona contrastándolo en 

la medida de lo posible con lo que sucede en el sudeste. No se pretenden buscar respuestas, 

puesto que somos conscientes de la complejidad que este tema (y en general, la cultura ibérica) 

supone, por lo que sólo se realiza un planteamiento de la cuestión, mostrando precisamente las 

ausencias de las evidencias religiosas y argumentando preguntas que, esperemos, den pie a 

futuras investigaciones mucho más profundas. Por ello este trabajo se centra exclusivamente en 

la relación templo-inscripción-divinidad; habiendo dividido el grueso del monográfico en  tres 

partes: los espacios sagrados, la epigrafía religiosa y las divinidades; y dejado aparte 

consideraciones iconográficas, escultóricas o pertenecientes al mundo funerario
7
, que sólo se 

mencionarán en caso de que sea necesario para el desarrollo del discurso.   

                                                             
6
 Salvo el caso de Betatun, que comentaremos más abajo.  

7
 Y eso a pesar de que “el mundo de ultratumba, las creencias en un más allá, y la jerarquización social 

del difunto, son las prácticas más sofisticadas dentro del ámbito cultual ibérico” (GUSI 1997, p. 204). Es 
cierto que las mayores monumentalizaciones se observan en el ámbito funerario, sirva de ejemplo el 
monumento turriforme de Pozo Moro, pero una investigación de este tipo entronca más con aspectos 
de la cosmovisión ibérica, así como con la mitificación de sus antepasados, convertidos en héroes. Algo 
que por otra parte es mucho más visible en el sur ibérico y que además es cronológicamente anterior a 
los límites de nuestro estudio. Para indagar más sobre estos aspectos se pueden consultar GARCÍA-
GELABERT Y GARCÍA 1997; ALMAGRO 1983; BLÁNQUEZ Y ANTONA 1992.  



8 
 

1.2. METODOLOGÍA 

 Como no podía ser de otro modo, más aún cuando lo que se busca es plasmar el debate 

y la controversia actual, para la realización de este trabajo se ha procedido a una recopilación, 

revisión, análisis y crítica bibliográfica, tanto de la historiografía más reciente como de las 

escasas fuentes antiguas que nos proporcionan algún dato. En primer lugar deberemos conocer 

cuáles son las tendencias investigadoras más actuales, así como los trabajos y estudios que nos 

pueden proporcionar mayor información para cumplir nuestro objetivo.  

a. HISTORIA DE LAS INVESTIGACIONES Y ESTADO ACTUAL DE LA CUESTIÓN 

 El estudio científico de lo ibérico no se remonta mucho más allá de un siglo, 

concretamente, por citar una fecha emblemática,  desde que en 1897 se descubrió la Dama de 

Elche, escultura que rápidamente fue adquirida por el Museo del Louvre y ratificada por el 

renombrado arqueólogo Pierre París, lo que significó la aceptación científica y el 

reconocimiento europeo de la cultura ibérica como una nueva gran cultura del Mediterráneo 

antiguo (VV.AA. 1998, p. 62). Ciertamente, antes de esta fecha ya se conocían datos, objetos y 

yacimientos relativos a la cultura ibérica, pero las tendencias decimonónicas, en las que el 

coleccionismo, el afán de los nacionalismos por afirmar una historia propia remontándose lo 

más lejos en el tiempo posible, y el gusto por lo exótico y lo ancestral, se mezclaban buscando 

una explicación para esos interesantes hallazgos, llegando hasta el punto de retrasar el 

conocimiento de lo ibérico con falsificaciones como la de Cerro de los Santos, desafortunado 

acontecimiento que supuso la negación europea de incluir el arte ibérico, considerado 

sospechoso, en los grandes tomos y exposiciones universales del momento.  

 Así pues, como antes comentábamos, estas primeras indagaciones en el ámbito ibérico 

son hijas de su tiempo, y por tanto, los intereses principales se derivaban de la llamada 

“arqueología filológica” de influjo germánico, de la atracción por el origen lejano de los pueblos 

antiguos y del auge del orientalismo en Europa (“ex Oriente lux”). Son herencia de estas 

tendencias las interpretaciones, más bien románticas, de Guillermo von Humboldt, quien se 

propuso estudiar los topónimos y antropónimos ibéricos transmitidos por los autores clásicos a 

través de lo que suponía su pervivencia desde época clásica, la lengua vasca. Esto dio pie a la 

invención de una mitología vasca enraizada en lo ibérico, que había permanecido inmutable ante 

la opresión de todos los “conquistadores” peninsulares, desde Roma hasta la Reconquista La 

idea de un pueblo único con una única lengua enlazaba perfectamente con el interés que 

defendían los nacionalismos, afirmando así una nación ibérica (española) unida por lazos 

históricos indisolubles (VV. AA. 1998, p. 60). Se trataba de crear una identidad colectiva 

enraizada en el lenguaje y el folklore, algo que como veremos ahora, siguió patente en el siglo 

XX.  



9 
 

 Efectivamente, el interés por las lenguas paleohispánicas que había llevado a varios 

eruditos a buscar el significado a los enigmáticos signos de la numismática ibérica en paralelos 

griegos y romanos, obtuvo su recompensa en 1922, cuando M. Gómez Moreno descifró las 

claves del signario paleohispánico (de HOZ 2011). Además, los estudios del arte ibérico 

comenzaron a proliferar gracias al ya mencionado reconocimiento de Pierre París y Artur Engel, 

intentando encontrar paralelos estilísticos que permitiesen datar estos hallazgos, destacando en 

este sentido la obra de García y Bellido (1947 y 1954). Y es que definir nombre, tiempo y 

espacio de la cultura ibérica fueron las principales motivaciones de la investigación en el siglo 

XX. La recién creada Junta Superior de Excavaciones Arqueológicas dio comienzo en las 

primeras décadas de esta centuria a las intervenciones sistemáticas en yacimientos prerromanos, 

destacando especialmente la labor de J. Cabré, Adolf Schulten o P. Bosch i Gimpera. Gracias a 

ellos vieron la luz importantes trabajos como los famosos (y no poco polémicos) Fontes 

Hispaniae Antiquae de Schulten (1922-1959), donde se recopilan todas las fuentes antiguas y 

altomedievales referentes a la Península Ibérica; y la Etnología de la Península Ibérica de 

Bosch i Gimpera (1932), en la que se integran antropología, arqueología, etnografía, folklore, 

arqueología y filología en el intento de explicar el origen y evolución de la “civilización ibérica” 

(VV.AA. 1998, p. 64). El mismo camino sigue en su trabajo, Los pueblos de España (1981) el 

gran sabio J. Caro Baroja, buscando las pervivencias de lo ibérico en las costumbres populares 

españolas.  

 La mediterraneidad del iberismo tuvo momentos de retroceso, sobre todo durante la 

Segunda Guerra Mundial, cuando el auge alemán llevó a muchos a negar la cultura ibérica 

defendiendo la preeminencia de lo celta. Aunque muchos otros se unieron en la defensa de lo 

ibérico, dando lugar a manipulaciones políticas de los símbolos de dicha cultura. En los años 

sesenta se volvió a retomar el inconcluso debate del origen, y frente al helenocentrismo anterior, 

se defendió entonces una influencia absoluta del ámbito fenicio y el mundo mediterráneo 

oriental. Lo cierto es que pese a lo categórico de todas estas posturas, se consiguió abrir el 

panorama de las influencias ibéricas, teniendo en consideración tanto el mundo griego, como el 

sustrato hallstático o el ámbito fenicio-púnico, y obteniendo, en cierto sentido, una visión más 

amplia y diversificada de lo que hasta entonces había sido un único pueblo. “Desde entonces la 

visión colonialista de la cultura (concebida como transmisión mecánica de influjos) cederá paso 

a una preocupación por una gestación interna y propia, orgánica y estructural, donde el 

protagonista es, crecientemente, el indígena” (VV. AA. 1998, p. 65). 

 De este modo, como mencionábamos al principio de estas páginas, los últimos cuarenta 

años (desde los setenta y ochenta) han supuesto una gran renovación en el estudio del mundo 

ibérico, lo que se ha proyectado en una amplísima bibliografía que alcanza desde artículos 

especializados a obras de síntesis y divulgación, pasando por estudios regionales o temáticos 



10 
 

(GÓMEZ-PANTOJA 2008, p. 115). El incremento de trabajos de campo y de grandes hallazgos 

como Pozo Moro, Porcuna, la Dama de Baza o Pajarillo (significativamente todos ubicados en 

el sudeste), han propiciado el desarrollo de numerosos congresos y trabajos colectivos que 

enriquecen  la visión del mundo ibérico. De entre estos esfuerzos cabe destacar la muestra 

internacional Los Iberos, príncipes de Occidente,  que recorrió las ciudades de París, 

Barcelona y Bonn entre 1997 y 1998, y cuyo catálogo expositivo ha resultado profundamente 

útil para el desarrollo de este trabajo (VV. AA. 1998). Asimismo han aparecido numerosas 

publicaciones periódicas, como la Revista de Estudios Ibéricos (REIB) publicada por el 

Departamento de Prehistoria y Arqueología de la Universidad Autónoma de Madrid o 

Paleohispanica. Revista de lenguas y culturas de la Hispania antigua por parte de la 

Universidad de Zaragoza y la Institución Fernando el Católico en colaboración con el CSIC, que 

dan cuenta anualmente de las últimas novedades al respecto.  

 Respecto a la religión, podríamos decir que se ha avanzado bastante desde que Blázquez 

publicó el que puede considerarse primer estudio de conjunto sobre la religión ibérica, su tesis 

doctoral sobre la Religión de los pueblos de la Península Ibérica; trabajo que culminó años más 

tarde con la publicación de Imagen y mito. Estudio sobre religiones mediterráneas e ibéricas 

(1977) y Religiones Prerromanas II. Primitivas religiones ibéricas (1983). La concepción 

animista-primitivista que propugna en estos trabajos abrió el debate y la investigación hacia 

nuevos caminos, aumentando el interés en la década de los noventa por los lugares de culto, la 

iconografía o la astronomía, y dando lugar a congresos dedicados a las religiones prehistóricas, 

como el celebrado en Salamanca en 1987, o a monografías monotemáticas como Espacios y 

lugares cultuales en el mundo ibérico (1997)
8
. Precisamente el mundo de los santuarios es uno 

de los más prolíficos en lo que a sistematizaciones se refiere, siendo pionero en este sentido el 

trabajo de R. Lucas Pellicer (1981), al que siguieron otras muchas aproximaciones que 

comentaremos en la parte correspondiente, puesto que conforman el debate historiográfico al 

que debemos hacer frente. En consecuencia con el auge del interés por los espacios sagrados 

también se desarrollaron muchas tipologías sobre los materiales sacros que aparecían en estos 

lugares: exvotos de bronce (entre los que merece la pena destacar la obra de G. Nicolini (1969)
9
, 

considerada clave en el estudio de la religión ibérica), piedra o terracota; sometidos a 

clasificaciones y análisis iconográficos de todo tipo. Sin embargo, echamos en falta un trabajo 

de conjunto sobre todos estos materiales (MONEO 2003). Así llegamos a T. Moneo y su Religio 

Ibérica. Santuarios, Ritos y Divinidades (siglos VII-I a.C.), publicada en 2003 y que recoge el 

                                                             
8 Nos referimos al número 18 de Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló, que no aparece 
como  volumen de conjunto en la bibliografía, sino sólo los artículos que hemos consultado del mismo, 
por lo que aparecerá citado con el nombre del autor o autores correspondientes a cada artículo.  
9
 Nosotros sólo hemos podido consultar el resumen de esta obra recogido en VV.AA. 1998, pp. 146-148, 

citado con el correspondiente nombre del autor.  



11 
 

estado más actual de toda la investigación sobre este tema, así como su propia sistematización 

de santuarios. Incluye a su vez una interpretación sobre los ritos, ceremonias y, en general, 

sobre las creencias que estructuraban el pensamiento religioso ibérico. Resulta una obra de 

conjunto muy útil pero que debe ser analizada de forma crítica, ya que inferir de forma directa 

realidades ideológicas desde los hallazgos materiales puede resultar engañoso.  

 En resumen, contamos con un panorama cada vez más abierto a nuevas visiones y 

posibilidades que apuntan de forma general “hacia la dialéctica de un pensamiento mudable que 

nos lleva desde las tentativas inciertas del pasado siglo hasta las perspectivas expansivas y 

prometedoras de nuestros días” (VV. AA. 1998, p. 65). 

b. FUENTES DOCUMENTALES 

 A través del análisis de la documentación bibliográfica hemos obtenido toda la serie de 

datos materiales, correspondientes la gran mayoría a trabajos de campo (excepción clara de las 

fuentes literarias), sobre los que hemos trabajado en el desarrollo de esta investigación. Por eso 

parece pertinente conocer qué fuentes documentales nos proporcionan algún tipo de 

información sobre el fenómeno religioso.  

 ARQUEOLÓGICAS 

 Dentro de este ámbito, podemos distinguir entre fuentes arqueológicas muebles e 

inmuebles. Entre las primeras nos encontramos con los ya mencionados exvotos y cerámicas, 

así como los grandes conjuntos escultóricos exentos, sobre los que no vamos a trabajar aquí, a 

no ser que el discurso requiera acudir a ellos de manera concreta. En el segundo grupo 

incluimos los santuarios y espacios sagrados, de los que haremos tan sólo un pequeño 

comentario puesto que son objeto de un tratamiento mucho más profuso en las páginas 

siguientes.  

- EXVOTOS:  

 Según parece, como en otras religiones mediterráneas, los exvotos ibéricos se utilizan 

para dialogar con los dioses (BLÁZQUEZ 1983). “Se trata de ofrendas sacras de bronce, arcilla 

o piedra, con forma humana, rara vez animal y, excepcionalmente, divina, con variantes 

regionales y categoría distinta según la clientela del santuario” (VV.AA. 1998, p. 140). Existen 

varias posturas de interpretación, como la que considera el encuentro con la divinidad parece ser 

de carácter marcadamente elitista, puesto que se representan, fundamentalmente, guerreros o 

personas que hacen ostentación de su rango mediante vestimentas, joyas y objetos lujosos bien 

remarcados (VV. AA. 1998). Sin embargo, al carecer de textos literarios, no podemos asegurar 

realmente los tipos o clases sociales con precisión (NICOLINI 1998), por ello los análisis se 



12 
 

centran más en las posibilidades de la toréutica, el arte del detalle, que proporciona información 

sobre los hábitos de vestimenta y adorno.  

 Los exvotos de bronce guardan relación con la riqueza de metales de la Península, pero 

también con el propio gusto de los iberos por este tipo de ofrendas, que suelen oscilar entre 8 y 

11 centímetros, y proceden en su mayoría, al menos en las concentraciones significativas, de 

santuarios rupestres de Sierra Morena, Despeñaperros (santuario de Collado de los Jardines) y 

Castellar, en Jaén. Son figuras hechas localmente, en talleres in situ ubicados en las 

inmediaciones de estos grandes santuarios (como se deduce de las herramientas encontradas), 

que representan jinetes, hombres tonsurados o con diademas vestidos con traje o manto de 

volantes (quizá sacerdotes), con largas túnicas, guerreros y varones desnudos, próximos a los 

modelos griegos. La tipología femenina es menos rica, con gestos limitados, tocados mitrados o 

velados, con trajes provistos de cola y con vestimentas semejantes a las de los “sacerdotes” 

masculinos (NICOLINI 1998, p. 147). Con el tiempo estas figuras evolucionan hacia tipos más 

estilizados o esquemáticos, en los que el género se distingue por los genitales o por las armas.  

 En número mucho más reducido aparecen exvotos broncíneos votivos de animales 

como cabras, caballos o bueyes, pero parecen relacionarse más con propiciar la ganadería, 

actividad primaria, que con ofrendas reales, ya que en los santuarios han aparecido huesos de 

pequeños animales, aunque no podemos descartar que se trate de animales vinculados a la 

divinidad. También encontramos exvotos anatómicos, con partes del cuerpo como piernas, ojos 

o dentaduras, aunque son de aparición tardía (VV. AA. 1998). Esta variedad nos permite 

aproximarnos a su posible función o competencia, en materia de curación las partes del cuerpo; 

de fecundidad las frutas, animales o gestos relacionados con el vientre o el sexo; o vinculados a 

cultos y rituales específicos: ctónicos, de paso, de iniciación, etc.  

 Respecto a los exvotos de piedra, su estudio ha estado muy ligado siempre al 

yacimiento de Cerro de los Santos, donde se encontraron los primeros hallazgos de este tipo ya 

en 1860, pese a los problemas de falsificación que ya comentamos (MONEO 2003). Estos 

talleres disponen de una clientela que solicita ser representada con indumentaria civil,  

apareciendo retratos de caliza de tamaño medio o grande, entre los que predominan las figuras 

masculinas fundamentalmente reducidas a una cabeza estereotipada, y en ocasiones, de cuerpo 

entero, aunque esto es más característico de los tipos femeninos (VV. AA, 1998). La Gran 

Dama Oferente es el mejor ejemplo de la ostentación a la que llegan estas mujeres, 

presumiblemente de altas jerarquías, pero no podemos afirmarlo con absoluta certeza.  

 Por último, hay que mencionar los exvotos de terracota, que parecen surgir como 

consecuencia del contacto con las culturas mediterráneas, especialmente con los púnicos de 

Ibiza y Cartago. Prácticamente todas las terracotas proceden de los ajuares de las necrópolis del 



13 
 

Levante español, con la excepción del conjunto de La Serreta, en Alcoy, santuario en el que se 

hallaron ídolos con cabezas ornitomorfas, estatuillas femeninas estilizadas y cabezas de 

hombres y mujeres que siguen modelos ítalo-helenísticos. Otro tipo de terracota muy 

característico del mundo ibérico son los thymiateria, quemaperfumes de cabezas femeninas 

importados de la Magna Grecia y que pronto dejaron de usarse para su función original, 

convirtiéndose en parte de ajuares o exvotos a los dioses. En todo este grupo apenas se 

documentan guerreros y desnudos.  

- CERÁMICAS:  

 En la actualidad, la cerámica ibérica es considerada un fenómeno plural, puesto que 

responde a una serie de variantes regionales reconocibles, y complejo, por la generalización de 

ciertos tipos en momentos concretos que contrasta con la exclusión de algunas regiones del uso 

de vasos con escenificaciones. Así podemos observar como la cerámica gris se mantiene a lo 

largo del tiempo en el área septentrional, mientras que en el sur se prefiere la técnica de barniz 

rojo a las bandas, de clara influencia fenicia (VV. AA. 1998). Esto indica que se mantienen en 

época ibérica las tradiciones alfareras propias de cada lugar, aunque al compartir rasgos cada 

vez más comunes desde el siglo VI a. E. aparecerán también tipos cerámicos compartidos en 

todo el territorio ibérico, de manera que podríamos hablar de una jerarquización en la 

distribución alfarera que va desde lo estrictamente loca hasta lo regional y a la difusión de larga 

distancia.  

 En lo que a nuestro tema respecta, hay que tener en cuenta la diferente funcionalidad de 

los recipientes cerámicos, que viene determinada por el contexto y por aspectos intrínsecos de la 

propia cerámica (características, técnicas de fabricación, forma, decoración, inscripciones). 

Aunque esta función y utilidad no siempre es evidente y unívoca, puesto que podían reutilizarse 

con diversos fines (MONEO 2003). Las cerámicas de probable carácter ritual pueden definirse 

por el tipo de recipiente (los caliciformes por ejemplo, que han aparecido en numerosos 

santuarios a modo de ofrenda, además de estar representados en algunos exvotos de oferentes) y 

por la iconografía que presentan. Así, la gran parte de las representaciones figuradas en relieve o 

pintadas sobra cerámica provienen de yacimientos bien conocidos, como Azaila (BELTRÁN 

1976), San Miguel de Liria (BONET 1995) o La Alcudia de Elche, fechados en torno al III-II 

a.E.  

 A través de la sistematización de estos hallazgos podemos hablar de dos tipos 

iconográficos fundamentales: las representaciones de guerreros, cazadores y damas (300-150 

a.E.), y divinidades, mitos y ritos (200-50 a.E.) (VV. AA. 1998). Su estudio nos proporciona, 

por tanto, una aproximación a los ritos y prácticas religiosas del pueblo ibérico, como danzas, 

duelos o combates, ritos nupciales o de iniciación; pero también nos narran hazañas simbólicas 



14 
 

de carácter mítico o incluso divino (MONEO 2003). Por eso resulta una fuente esencial para 

conocer el funcionamiento de la religión ibérica.  

- ESCULTURAS VOTIVAS:  

 “La escultura ibérica tiene un estilo propio, y para definirlo hay que tener en cuenta dos 

factores: la ausencia de tradición escultórica previa en la cuna de la escultura ibérica, el Levante 

peninsular; y la confluencia de influjos que supone una base orientalizante creada a través de 

largos e intensos contactos con púnicos y fenicios, a la que se superpone una aportación 

helenizante debido tanto al contacto con los griegos como a la difusión de productos artísticos 

griegos que hicieron fenicios y púnicos” (VV.AA. 1998, p. 156). En general, sus características 

principales son la falta de tectónica estructural, la fijación al ideal arcaico y la tendencia a la 

abstracción. También a nivel global se suelen considerar de carácter funerario o votivo, aunque 

la falta de contexto de muchos de estos conjuntos dificulta su interpretación funcional, ritual y 

cronológica (MONEO 2003). A pesar de estos inconvenientes, recientes estudios han avanzado 

en la identificación de talleres y estilos locales (CHAPA et. al. 2009), destacando por su obra 

Pozo Moro, La Alcudia-Elche, Osuna y Porcuna. Como vemos, en todos ellos se representan 

probablemente escenas de héroes (se documentan los característicos monumentos funerarios 

ibéricos denominados heroa) de carácter mítico o épico. 

- SANTUARIOS:  

 Son una fuente esencial para el estudio de la religión ibérica, aunque cuentan con 

algunos problemas derivados de que fueron objeto de trabajos de excavación antiguos, con lo 

que la falta de documentación y contexto arqueológico conlleva. Por suerte, recientes hallazgos 

e intervenciones, en las que se intenta valorar  la localización geográfica del santuario tanto en 

el exterior (próximos a cursos de agua, en lugares elevados, relación con posibles poblados 

próximos, etc.) como en el interior de los oppida (a la entrada, en la parte más alta o arx, 

accesos desde calle principal, etc,), vienen a subsanar esas carencias, aumentando cada vez más 

el conocimiento sobre estos interesantes espacios (MONEO 2003).  

 De forma general, la cultura ibérica sacraliza algunos lugares naturales, en los que el 

paisaje se muestra imponente, como cuevas y abrigos estratégicamente ubicados (GIL 1975). El 

santuario propiamente urbano es un fenómeno más tardío, carente de monumentalidad y, como 

veremos, no resulta fácil distinguir en qué momento se pasa de cultos esencialmente 

aristocráticos (y por tanto, restringidos), con espacios sacros en sus viviendas “palaciales”, a 

cultos gentilicios, clientelares o públicos en un sentido más amplio, con recintos específicos 

para la comunidad. Todo esto será analizado en el siguiente apartado.  



15 
 

 EPIGRÁFICAS 

 En  la actualidad se han publicado unas dos mil inscripciones paleohispánicas, de las 

que mil setecientas cincuenta son ibéricas en sentido estricto, es decir, están escritas en lengua 

ibérica independientemente del tipo de escritura utilizada (de HOZ 2011), lo que convierte a la 

epigrafía ibérica en una de las más ricas, por detrás de la etrusca, de las periféricas del mundo 

clásico. Sin embargo, como ya hemos comentado, conocemos muy mal los textos ibéricos, 

puesto que más allá del gran salto de Gómez Moreno y algunos avances propiciados a través de 

la publicación de J. Untermann (MLH), no somos capaces de comprender la lengua ibérica. Para 

ello nos harían falta descubrir uno o varios textos bilingües particularmente informativos, hecho 

que no paree muy probable.  

 Por ello, para identificar la epigrafía religiosa debemos acudir siempre al contexto de la 

inscripción. En ocasiones aparecen grabadas en las paredes de los abrigos-santuario; sobre 

cerámicas y otros objetos de carácter ritual, o incluso en los mismos exvotos, pero de manera 

general son un fenómeno tardío, propio de los dos siglos previos a la Era, y de clara influencia 

romana (BELTRÁN 2005). Pese a las enormes posibilidades que podría ofrecer la epigrafía 

religiosa (desde conocimiento de divinidades hasta rituales, ceremonias y prácticas), las 

dificultades anteriormente citadas reducen mucho el número de epígrafes sacros seguros, siendo 

tan sólo destacables en cuanto a concentraciones significativas las ciudades de Emporion, 

Tarraco o Sagunto. Y es que, la relación monumentalidad-fenómeno urbano-cultura epigráfica 

es clave para entender este tipo de fuentes y su desarrollo en el mundo ibérico. Pero esto se 

analiza en su apartado correspondiente. 

 NUMISMÁTICAS 

 Las fuentes numismáticas también cuentan con ventajas y desventajas, aunque se 

revelan, junto con la epigrafía, como principales documentos para analizar las divinidades 

ibéricas. Es un fenómeno tardío, (la monetización plena se sitúa entre finales del II y principios 

del I a.E.) y de influencia claramente externa, predominando las interpretationes de modelos 

feno-púnicos y greco-romanos. Así, encontramos monedas con tipos iconográficos 

identificables con Asarté, Melkart, Tanit, Baal Hamon, Artemis o Diana, de los que se pueden 

deducir algunos dioses indígenas que dispondrían de atributos similares a éstos, y por tanto 

asimilaron su iconografía, pero desconocemos todavía sus nombres, características o papel 

dentro de la religión ibérica. Por lo tanto, las fuentes numismáticas nos sirven para comprobar la 

dispersión de los tipos iconográficos divinos alóctonos y algunas de sus características 

probables en el ámbito religioso ibérico (MONEO 2003).  



16 
 

 LITERARIAS 

 Ya hemos señalado en reiteradas ocasiones a lo largo de esta introducción que los 

testimonios escritos de autores clásicos ofrecen una serie de problemas como son el carácter 

tardío, la subjetividad a la que están sujetos y el carácter exógeno de los mismos. Además, las 

fuentes que tratan sobre la religión ibérica son más bien escasas, destacando los geógrafos 

Estrabón y Plinio el Viejo. El primero dedica el tercer libro de su Geografía a Hispania, 

provincia en la que por otra parte nunca estuvo, por lo que sus fuentes debieron ser los 

testimonios de soldados, funcionarios y literatos coetáneos que sí viajaron a la península. El 

interés de este autor radica en que es el único que proporciona información sobre un culto en 

ámbito ibérico, la difusión de la veneración a Artemis Efesia y el modo de sacrificar griego entre 

los iberos más helenizados de la costa de Levante y Noreste peninsular (IV, 1, 5). Además nos 

informa de que a esta diosa se le rendía culto en las factorías de Emporion, Rhode (III, 4, 8) y 

Hemeroskopeion, donde había un santuario (III, 4, 6), aunque el emplazamiento de la ciudad y 

del supuesto santuario nos son aún desconocidos hoy en día. También hace mención al oráculo 

de Menesteo (III, 1, 9); a las islas de Hera (III, 5, 3; III, 5, 5) y de Herakles (III, 4, 6; III, 5, 5); y 

a santuarios dedicados a la Venus romana (III, 1, 9) y a los griegos Herakles (III, 1, 4), Kronos 

(III, 5, 3) y Afrodita (IV, 1, 3). Plinio el Viejo, al contrario, sí pisó suelo ibérico, puesto que fue 

procurador de la Tarraconense en el 73 a.E. (SERBAT 2011), pero su obra es de carácter menos 

informativo, por lo que sólo menciona la fundación de Sagunto, acontecimiento que atribuye a 

los griegos y que según Bocchus se produjo doscientos años antes de la destrucción de Troya. 

En esta ciudad, dice Plinio, que había un santuario dedicado a Diana ubicado infra oppidum y 

que Aníbal respetó al tomar la ciudad (Hist.nat. XVI, 216). También menciona el santuario de 

Venus que citaba el anterior autor (His. nat. III, 24). Dicho santuario, además, aparece en la 

obra de Pomponio Mela, Geografía (II, 84) y en la de Ptolomeo, Geografía (II, 6, 11). 

 Estas son las noticias más amplias que nos proporcionan las fuentes antiguas. El resto 

son menciones escuetas de otros geógrafos e historiadores como Polibio, que afirma la 

existencia de un santuario a Venus en Almenara (III, 97,62) y de los cultos a Kronos (X, 10, 11) 

y a Eshmun en Cartago Nova (X, 10,8); de Avieno y su Ora Maritima, aludiendo al Sacrum 

iugium (322) y a la existencia de un templo y una gruta en la isla de San Sebastián, en Cádiz, 

donde Asarté recibía culto (315-317); Silio Itálico, que cita en sus Punicas a Herakles como 

fundador de Sagunto (I, 273); y por último, el famoso pasaje de Tito Livio, en el que describe 

como los reyes iberos invocaban a sus dioses aludiendo a los ejemplos de Edecón, que 

agradeció a los dioses ser el primero en pasarse a los romanos (XXVII, 17) y de Indíbil, que en 



17 
 

presencia de Escipión suplicó a los dioses la intolerancia ante la violencia y las injusticias de los 

hombres (XXVII, 17)
 10

.  

 A grandes rasgos, estas son las únicas referencias sobre religión ibérica y, como se 

puede apreciar, no son precisamente elementos indígenas los que se destacan, sino todos propios 

del mundo colonial. Por tanto, como ya señalábamos, nos enfrentamos a un panorama en el que 

las fuentes arqueológicas, con limitaciones, junto con las epigráficas, son las principales para 

acceder a este horizonte. Por eso, nuestro trabajo se centra exclusivamente en este tipo de 

documentos, excluyendo además los objetos materiales muebles, cuyo análisis más simple 

requeriría una extensión muy superior a la aquí disponible.  

1.3. MARCO CRONOLÓGICO Y GEOGRÁFICO 

 Dentro del estudio de la cultura ibérica destaca el afán por definir su formación, 

atendiendo desde las propuestas lanzadas por Bosch i Gimpera en el primer tercio del siglo XX 

a las distintas áreas culturales y a su diferente evolución. Pero no sólo, ya que en la actualidad 

los análisis territoriales del ámbito ibérico se encaminan a encontrar la relación entre desarrollo 

de formas socio-políticas concretas (monarquía, aristocracia, oligarquía de élite guerrera, etc.) y 

su expresión en el espacio, en los distintos tipos de asentamiento registrados. Estas 

investigaciones, en cierto sentido, proporcionan una idea global de lo que, se cree, fueron las 

sociedades ibéricas, pero ello implica deducir formas de ordenación política y territorial en base 

al mero registro material y  establecer paralelismos con otros espacios protohistóricos. Aún así, 

lo cierto es que la observación del espacio ibérico y su modo de organización territorial se han 

convertido hoy en día en factores esenciales de identificación del ámbito ibérico y, en cierto 

sentido,  nos permiten conocer “cuándo la cultura de una zona ha desembocado en la cultura 

ibérica propiamente dicha”(de HOZ 2011, p. 70). Como ya vimos, existen una serie de 

elementos materiales, visibles en el registro arqueológico, que son los que dan su aire de familia 

a todas las culturas ibéricas, y es precisamente su datación, variedad y diversidad lo que nos 

permite establecer esas áreas culturales y los procesos de formación de la cultura ibérica, 

poniéndolo en relación asimismo con los diferentes modelos políticos y sociales que al parecer 

tuvieron lugar. Se trata de las cerámicas, las necrópolis de incineración o, sobre todo, los 

oppida, el asentamiento más característico del mundo ibérico.  

 El inicio de esta forma de poblamiento se encuentra en las raíces de la propia cultura 

ibérica, y puede ubicarse en el sureste de la península, alcanzando desde las actuales provincias 

de Murcia y Alicante, hasta buena parte de la Alta Andalucía. Aquí tuvo lugar una 

concentración masiva de población desde finales del siglo IX a. E. (VV.AA. 1998), así como 

                                                             
10

 Todas las referencias son citadas en MONEO 2003, p. 43-33; aunque también han sido consultadas en 
los correspondientes autores clásicos que se mencionan en la bibliografía.  



18 
 

una influencia (o presencia) tartesia y fenicia desde el VIII a.E. (de HOZ 2011), que acabó 

derivando en procesos de sinecismo dando lugar a grandes núcleos de población (oppidum), con 

casas angulares con zócalo de piedra
11

, una organización urbanística incipiente aunque todavía 

no existan calles regulares, y en ocasiones, fortificados. Este modelo de asentamiento, que a 

veces cuenta con antecedentes del Bronce Final, se desarrolla paulatinamente en la Alta 

Andalucía a lo largo del VII a. E. y se consolida como organización característica en el VI a.E. 

En el litoral murciano y alicantino sucede un proceso similar pero a menor escala; aunque al 

final de este periodo, que algunos investigadores denominan Formativo, toda esta área, 

englobada bajo el término Sureste peninsular, acaba compartiendo un sistema de poblamiento 

similar. De modo que, en torno al 540 o 530 a.E., daría comienzo el Ibérico antiguo, primera 

fase de la cultura ibérica, en toda esta zona.  

 En el resto del ámbito ibérico, durante esta fase, se observan pequeños asentamientos a 

modo de células aristocráticas tanto en el ámbito más occidental
12

 (Extremadura) como en el 

espacio nororiental (entre el Júcar y el Ebro), lo que podría interpretarse como las primeras 

diferencias entre las áreas culturales ibéricas. Sin embargo, el primero acabó alejándose del 

ámbito ibérico tras la desaparición de uno de sus principales poblados, Cancho Roano, a 

principios del siglo IV a.E. Una crisis de los modelos celulares de poder aristocrático similar se 

produjo en el noreste peninsular, pero en lugar de desaparecer, se desarrollaron desde finales del 

siglo V a.E. los procesos de sinecismo, dando lugar a los característicos  oppida,  destacando El 

Tossal de Sant Miquel de Llíria (Valencia) o el Puig de Sant Andreu en Ullastret (Gerona). Sin 

embargo, su desarrollo urbanístico fue más lento y el modelo de ordenación territorial que aquí 

se observa muestra diferencias con el aplicado en el sureste. Al norte del Júcar se estableció el 

modelo denominado mononuclear o, al menos, es el tipo más frecuente que nos revela la 

arqueología. Consiste en dos escalas de asentamiento: un oppidum principal, como el de Llíria, 

que alcanzaría las 10 hectáreas, y otros poblados que oscilan en torno a una hectárea. Deducir 

que los segundos dependerían del primero resulta un poco arriesgado, pero parece claro que  

desde el siglo IV a.E. el asentamiento de primer rango fijó su territorio, presumiblemente 

incluyendo en él a los demás centros (VV.AA 1998). El modelo que se implantó más 

comúnmente en el sureste fue el polinuclear que, al contrario que en el anterior, se caracteriza 

por la existencia de una retícula de grandes asentamientos con una distancia media de varios 

kilómetros entre sí, con tres escalas de tamaño (el mayor superaba las 16 hectáreas y el más 

pequeño no bajaba de una). Se supone que estos oppida tendrían  cierta autonomía, aunque no 

se descarta la posible existencia de alianzas o dependencias entre ellos.  

                                                             
11 Son muchos los investigadores, incluyendo al profesor Hernández Vera de la Universidad de Zaragoza, 
los que coinciden en que el principal indicio de urbanismo registrado arqueológicamente es 
precisamente la casa rectangular con zócalo de piedra (de HOZ 2011, p. 71) 
12 Ámbito que se considera de tradición tártesio-turdetana 



19 
 

 Quizá esta diferencia inicial fue debida a las esferas de influencia a las que una y otra se 

vieron sometidas. El sureste peninsular, bajo influencia tartesia y fenicia (aunque no se 

descartan razones locales o de sustrato), desarrolló un urbanismo más temprano, con mayor 

presencia de santuarios con concentraciones considerables de exvotos de bronce, piedra o 

terracota, y tendentes a la monumentalidad, como los del Alto Guadalquivir (BELTRÁN 2012). 

Por el contrario, no se atestiguan este tipo de construcciones en el área septentrional durante el 

Ibérico pleno (IV y III a.E.). Ya hemos visto que su urbanismo fue más lento, y la presencia 

fenicia no fue tan intensa como en el sur. El sustrato del Bronce valenciano y de los Campos de 

Urnas en el noreste se vio fundamentalmente afectado por la influencia griega tras la fundación 

de Emporion, que no se produjo hasta el siglo VI a.E. Por eso, tal vez, la construcción de 

auténticos edificios sagrados de carácter urbano fue más tardía.  

 Este comportamiento diferenciado se observa también en lo que a epigrafía se refiere. 

Tanto sur como norte ibéricos comparten la tardía incorporación de la cultura epigráfica, al 

menos de un modo generalizado, puesto que sí disponemos de hallazgos anteriores pero son 

muy escasos. Efectivamente, la epigrafía, sobre todo monumental o pública, parece ser algo 

propio del Ibérico tardío, reciente final o ibero-romano  (siglos II y I a.E.), periodo que dispone 

de personalidad propia ya que la presencia romana en la península se convierte en estable y 

comienzan los procesos de adaptación de todos los pueblos indígenas a los modelos de vida 

romanos (HOZ 2011). Precisamente, noreste y levante fueron dos de las áreas más rápidamente 

integradas en la esfera romana (Tarraco, el primer enclave militar de Roma convertido poco 

después en capital de provincia, y Arse-Sagunto, ciudad indígena aliada de Roma en la Segunda 

Guerra Púnica, son claros ejemplos) y, tal vez por ello y por su herencia helénica (más próxima 

a estas prácticas), es aquí donde encontramos la mayor concentración de epígrafes en lengua 

ibérica. Y es que, el sureste peninsular fue mucho menos propenso a la escritura sobre soportes 

duraderos (quizá debido a la influencia fenicia, cultura menos propensa a la monumentalidad 

epigráfica), y cuando lo hizo casi nunca se expresó en lengua vernácula. El grueso de las 

inscripciones conservadas en el sur peninsular pertenece a los siglos II y I a.E. y son plenamente 

latinas (DIAZ 2008).  

 Así pues, pese a que nuestro análisis no haya sido muy exhaustivo, pone de manifiesto 

que existen claras diferencias entre la parte meridional y la septentrional del ámbito ibérico. Y 

son precisamente esas divergencias de comportamiento las que nos han llevado a centrar el 

estudio de los elementos religiosos en el noreste y levante peninsular. Como acabamos de ver, 

es en estas zonas donde la escasez de monumentalidad es más evidente y donde se concentra el 

mayor número de epígrafes en lengua ibérica, por lo que limitar geográficamente nuestro 

estudio a estos ámbitos resulta coherente con nuestro planteamiento. Consecuentemente, hemos 

limitado el trabajo sólo a los siglos IV, III, II y I a.E., correspondientes al Ibérico pleno y tardío.  



20 
 

Ambas zonas entran a formar parte de la cultura ibérica en torno a mediados-finales del siglo V 

a.E., por lo que su desarrollo cronológico es bastante paralelo; pero, para la observación de un 

fenómeno tan esquivo como el religioso, hay que acudir a la fase en la que todos los elementos 

característicos se encuentran plenamente desarrollados, de ahí que el Ibérico pleno sea una de 

las etapas que debemos analizar. Y si dentro de este análisis, focalizado como hemos visto en la 

relación templo-epigrafía-divinidad, las inscripciones juegan un papel importante, debemos 

lógicamente ampliar el marco cronológico a los dos siglos previos a la era, periodo en el que se 

concentran el mayor número de epígrafes. 

 Definir las áreas que conforman cada uno de estos territorios es algo más subjetivo, y 

cada investigador decide su propio método y división. En nuestro caso, las zonas seleccionadas 

como objeto de estudio cuentan con unas fronteras bastante consolidadas en la historiografía. La 

primera incluye la antigua Edetania, región mencionada en las obras de Estrabón (III, 4, 1); 

Plinio el Viejo (N. H. III, 19-20); Silio Itálico (Pun. III, 371-373) o Ptolomeo (II, 6, 15), y ocupa 

principalmente la provincia actual de Valencia y parte de las provincias de Castellón y Alicante. 

Esta es la definición que ofrece T. Moneo (2003, pp. 24 y ss.), y la que nosotros hemos 

seleccionado para el desarrollo de nuestra investigación, puesto que hay otros autores que 

amplían la noción levantina a toda la Comunidad Valenciana, aunque en el fondo no difiere 

mucho. En cuanto al noreste, las fuentes mencionan una amplia variedad de pueblos indígenas 

afincados en estas tierras: Ilercavones, Sedetanos, Ilergetes, Cesetanos o Cosetanos, Laietanos, 

Lacetanos, Indiketes o Indigetes, Ausetanos, y otros muchos de entidad más reducida (Str. III, 4, 

14; Plin. N.H. III, 19-22; Sil. Ital. Pun. III, 371-374). Todo este mosaico de pueblos ocuparía las 

actuales Cataluña, Zaragoza, Teruel y Castellón.  

 Geográficamente, la zona levantina dispone de una gran llanura en su parte 

septentrional, la del Turia, que enlaza hacia el norte con el campo de Liria y el bajo Palancia. En 

la parte central existe una plataforma cretácica que se cruza al norte con el llano del Júcar. Éste 

se abre entre el Caroche y la Sierra Corbera, dando lugar a hondos barrancos que determinan 

grandes muelas como la de Cortés de Pallás, Bicorp y Albéitar. Al oeste se encuentra el valle de 

Confrentes y al sur el de Montesa, camino natural que bordea la Meseta y que dispone de 

numerosos pliegues que anuncian las sierras prebéticas. En el noreste encontramos también esta 

alternancia del paisaje. Castellón se caracteriza precisamente por su relieve de serranías y valles 

interiores junto a llanos litorales; Zaragoza ocupa parte del Sistema Ibérico y la parte central de 

la llanura del Ebro. Esta depresión constituye una amplia fosa continental cerrada por montañas 

y de relieve sencillo (alternancia de muelas y valles en torno a los ríos Aragón, Arba, Gállego y 

Cinca), mientras que el Sistema Ibérico, que permite el paso a la Meseta central en sus partes 

más bajas, se caracteriza por alternar sierras de pizarras y cuarcitas con estrechas depresiones. 

Teruel también ocupa este sistema montañoso, aunque su relieve es más abrupto, predominando 



21 
 

altas plataformas calcáreas y amplios abombamientos como el de Albarracín, interrumpidos por 

escarpes de falla recientes, valles profundamente tallados y fosas terciarias. En Cataluña, el 

relieve viene determinado por tres grandes unidades morfoestructurales: Los Pirineos catalanes, 

que se extienden desde el cabo de Creus al valle del Noguera Ribagorzana, la Depresión Central 

y las Cordilleras Costeras, que forman dos alineaciones montañosas paralelas a la costa. Estas 

grandes unidades geográficas se ven cortadas transversalmente por las grandes arterias 

hidrográficas que constituyen el Ebro y sus afluentes, principales vías de comunicación y unión 

entre la costa, las llanuras y valles interiores, y los Pirineos (MONEO 2003).  

 Los recursos del terreno permitieron a las culturas iberas de estas zonas desarrollar una 

economía fundamentada en la agricultura de secano, cultivando principalmente cereales, trigo y 

cebada. Asimismo, la orografía propició el desarrollo de una ganadería en la que el caballo 

tendría un papel preponderante (la arqueología nos ha revelado pinturas, objetos, esculturas, etc. 

que parecen demostrar que este animal se utilizaba como signo de prestigio, de ahí que la figura 

del jinete sea tan recurrente en las monedas y en la iconografía iberas), aunque también ovejas, 

cabras, cerdos y bueyes. La caza sería una distracción común, pero no necesariamente un signo 

de estatus.  Una economía campesina como ésta tiende a la autosuficiencia, tanto de productos 

alimenticios como artesanales, dejando para los intercambios los objetos exóticos o de 

elaboración demasiado costosa (VV. AA. 1998). Debieron existir, por tanto, artesanos  y 

comerciantes especializados que actuarían como intermediarios y distribuidores de los 

productos mediterráneos que llegaban a los puertos de la península ibérica.   



22 
 

Fig. 1 Marco geográfico del trabajo
13

 

Fig. 2 Cronología de las distintas áreas ibéricas14 

                                                             
13 La imagen ha sido obtenida de MONEO 2003, p. 17, por lo que la división de las áreas culturales 
ibéricas responde al criterio de esta autora. El mapa ha sido modificado para remarcar el marco 
geográfico en el que nos vamos a centrar. Respecto a la ubicación de los pueblos ibéricos, hemos 
obtenido los datos de BELTRÁN Y MARCO 1996 
14 Cuadro obtenido de RUÍZ Y CHAPA 1990, p. 373 



23 
 

2. EL FENÓMENO RELIGIOSO IBÉRICO 

 En la actualidad, pese a los avances considerables que se han producido en los últimos 

años, seguimos en la misma situación de desconocimiento general del fenómeno religioso 

ibérico; de hecho, aunque se adelanten posibles explicaciones concretas sobre los distintos 

elementos que componen este panorama tan complejo, seguimos sin comprender la estructura y 

el concepto general. Ciertamente algunos investigadores se han aventurado a explicar algunos 

de sus ritos, mitos, simbolismos o incluso divinidades, pero la verdad es que no es posible 

contrastar todas sus propuestas debido a la escasez de testimonios literarios y arqueológicos. Por 

tanto, el conocimiento que poseemos hoy en día sobre las manifestaciones de lo sagrado en el 

mundo ibérico, se encuentra a unos niveles de desinformación bastante altos (GUSI 1997, p. 

172).  

 Como venimos señalando desde el principio del trabajo, la multiplicación de 

aproximaciones a este fenómeno enriquece mucho su análisis y aumenta las posibilidades de 

interpretación, pero también dificulta mucho su estudio. En la investigación ibérica es necesario 

posicionarse en algún punto desde el que poder partir, y en nuestro caso, hemos decidido que 

éste sea la ecuación santuario-divinidad-epigrafía en su sentido más clásico ¿Existe tal 

correlación en el mundo ibérico? 

 

RELACIÓN SANTUARIO-DIVINIDAD-EPIGRAFÍA = MONUMENTALIDAD 

 

 

 

 

  

  

   

 

 

TEMPLO 
Morada de la divinidad 

representada a través de 
una imagen 

DIVINIDAD 
Grado de definición: 

nombre, características 
concretas, imágenes 

vinculadas, etc. 

EPIGRAFÍA 
Inscripciones 

conmemorativas de 
construcción de 

templos 
Inscripciones votivas 

a la divinidad 
(relacionados con 

teonimia) 
 

M
O

N
U

M
EN

TA
LI

D
A

D
 D

EL
 F

EN
Ó

M
EN

O
 

R
EL

IG
IO

SO
 



24 
 

2.1 LOS LUGARES DE CULTO 

a. TIPOLOGÍAS Y CUESTIONES DE CONCEPTO 

 El estudio de los lugares sagrados en el mundo ibérico se considera actualmente uno de 

los más trascendentes, ya que estos espacios son las pruebas más evidentes del cambio de 

comportamiento religioso, de la transformación de una mentalidad arcaica que expresaba sus 

creencias a través del mundo funerario (algo característico en todas las sociedades prehistóricas) 

a una estructura religiosa cada vez más compleja, con posibles divinidades antropomórficas y 

espacios destinados ex profeso para rendirles culto. Algunos investigadores (ALMAGRO Y 

BERROCAL 1997, ALMAGRO Y MONEO 2000, DOMÍNGUEZ 1997, GUSI 1997, MONEO 

1995, MONEO 2003, PRADOS 1994) han vinculado este cambio al  desarrollo socio-político 

que experimentó la cultura ibérica fruto de los contactos con fenicios y griegos, y que también 

se materializó, como ya vimos, en la organización territorial. Efectivamente, en prácticamente 

todas las investigaciones consultadas, se reseña la importancia de integrar los espacios sacros en 

el tejido social y político de las sociedades ibéricas, y es que, la variedad tipológica de lugares 

sagrados del ámbito ibérico no se entendería sin la evolución socio-política de aquellas gentes, 

ya que no todos los espacios sacros se atestiguan en las mismas regiones ni en las mismas 

fechas. Sin embargo, dada la escasa información de la que disponemos para reconstruir los 

posibles sistemas o modelos políticos, nos hallamos ante un panorama esencialmente subjetivo, 

en el que cada autor puede ofrecer su propia visión e interpretación de la evolución del 

fenómeno social y religioso. Así, encontramos numerosas clasificaciones tipológicas de los 

espacios cultuales en base a criterios muy diversos, que al final acaban generando una confusión 

de términos y conceptos considerable. Intentaremos exponer a continuación las 

sistematizaciones más trascendentes en la historiografía, buscando obtener una visión global de 

estos espacios, así como una definición relativamente convincente para cada uno de ellos.  

 El primer trabajo que se adentró en el mundo de los santuarios fue el de la autora R. 

Lucas Pellicer (1981), que propuso una clasificación en base al carácter público de estos 

espacios y sus relaciones con la colectividad. Diferencia entre loca sacra libera, que son lugares 

sagrados de carácter natural sin modificación humana; santuarios, correspondientes a terrenos 

sagrados en los que se erige algún edificio con carácter ritual y colectivo, distinguiendo entre 

varios tipos o funciones según los posibles elementos cultuales con los que contase el edifico: 

favissae (pozos votivos), thesauroi (tesoros) o espacios menores vinculados a poblados; y un 

tercer grupo constituido por los templos, construcciones religiosas de cierta prestancia y carácter 

urbano (LUCAS 1981, p. 240 y ss.; MONEO 2003, p.30; GUSI 1997, p.172).  

 La tipología de L. Prados (1994) se realiza en función del emplazamiento y de la 

relación con el territorio, distinguiendo entre cuevas, santuarios rurales, santuarios protourbanos 



25 
 

situados en las inmediaciones de una población, santuarios de ámbito territorial apartados de los 

hábitats con función controladora del terreno y las vías de comunicación, y templos y capillas 

domésticas de carácter urbano. Según esta autora, tendría lugar una evolución cronológico- 

cultural que abarcaría primero cuevas y espacios sagrados de carácter natural, cuyo origen sería 

posiblemente previo a la cultura ibérica; un segundo estadio que ocuparía el siglo V a.E. 

conformado por santuarios de origen aristocrático que darán lugar con las transformaciones de 

los siglos IV y III a.E. a una tercera fase caracterizada por espacios más populares con funciones 

diversas: desde centros salutíferos para la purificación hasta centros económicos, culturales y 

políticos con evidente carácter religioso (PRADOS 1994, p. 137; GUSI 1997, p. 172; MONEO 

2003, p. 30).  

 Por su parte, C. Aranegui (1994) diferencia entre los lugares sacros litorales, con un 

área sacrificial junto a lugares de almacenaje de productos de consumo, y los lugares sacros 

interiores, constituidos por una forma particular de favissa, organizados en varias estancias 

adosadas a murallas, con posibles pozos votivos y espacios a cielo abierto. En este caso, la 

sistematización se ha realizado en base a la relación económica y espacial de los santuarios 

(proximidad a la costa o ubicación interior), a las jerarquizaciones sociales y la riqueza de los 

objetos votivos (ARANEGUI 1994, citado en GUSI 1997, p. 173; MONEO 2003, p. 30). 

 F. Gracia, G. Munilla y E. García (1997) clasifican estos espacios en función de la 

arquitectura, así como de los aspectos ideológicos, sociales y económicos que condicionan la 

aparición de este tipo de manifestaciones sacras. Así encontramos templos de planta in antis, de 

planta cuadrangular (témenos), recintos religiosos de esquema semita, recintos comunitarios de 

carácter cultual y estructuras religiosas inclasificables. Por función, estos autores dividen los 

cultos privados, realizados en unidades de habitación y vinculados con ritos agrarios, 

enterramientos infantiles y/o sacrificios y ofrendas fundacionales; y los cultos públicos o 

comunitarios, que incluyen los templos y los recintos necrolátricos (GRACIA, MUNILLA Y 

GARCÍA 1997, pp. 447 y ss.; MONEO 2003, p. 30) 

 La tipología según la ubicación de los edificios sagrados tiene muchos exponentes, 

como A. Domínguez (1997), que distingue entre los situados dentro o fuera de la trama urbana. 

Dentro de cada uno de estos grupos distingue varios tipos en función del sustrato geográfico y 

de la evolución socio-política de la cultura ibérica, dividiendo los urbanos en templos o 

santuarios cívicos, capillas domésticas y santuarios empóricos; y los extraurbanos en santuarios 

sub- o periurbanos, santuarios de carácter supraterritorial y santuarios rurales (que incluirían las 

cuevas) (DOMÍNGUEZ 1997, p. 392). El mismo criterio siguieron T. Moneo y Almagro 

Gorbea (1995, 2000), que realizaron una clasificación exclusivamente referida a los lugares 

sacros urbanos. Distinguen entre santuarios dinástico-gentilicios, integrados en construcciones 



26 
 

domésticas, y templos urbanos (templa), que son edificios aislados con orientación astronómica 

determinada. Aquí se incluyen los recintos sacros y los templos de tipo clásico. Se supone que 

esta tipología sigue también criterios cronológicos y evolutivos, puesto que los segundos serían 

una evolución de los primeros, es decir, de los cultos privados dirigidos a los antepasados se 

pasaría a los cultos públicos de divinidades poliádicas (MONEO 1995, pp. 246 y ss.; 

ALMAGRO Y MONEO 2000, pp. 109 y ss.). La autora T. Moneo va más allá en su obra de 

conjunto sobre la religión ibérica (2003) y desarrolla una extensísima tipología que incluye 

también los santuarios extraurbanos (Fig. 3). Otro exponente de las clasificación por ubicación 

es A. Oliver (1997), que distingue entre edificaciones en lugares de culto aislados (situados 

extramuros o en lugares no urbanos), edificaciones en lugares de culto urbanos, lugares de culto 

no edificados (como cuevas y otros espacios naturales) y otros (como los depósitos votivos que 

no tienen que ver con las favissae o los silos) (OLIVER 1997, p. 498 y ss.; GUSI 1997, p. 173).  

 Un último listado, bastante más sencillo que los anteriores, es el proporcionado por H. 

Bonet y C. Mata (1997), basado en la individualización de los elementos arquitectónicos, de 

equipamiento, y de ajuares relacionados con la actividad cultual, así como su localización en el 

entorno. Distinguen tres grupos: los templos, los lugares de culto localizados fuera de los 

núcleos habitados (santuarios naturales, cuevas y necrópolis) y los recintos cultuales de carácter 

familiar integrados dentro de las viviendas (capillas y altares domésticos) (BONET Y MATA 

1997, pp. 131 y ss.).  

 Como podemos observar, los términos santuario, templo, recinto, etc. se usan de forma 

indistinta, según el criterio que se adopte, y conforme al valor que le otorgue el autor que los 

usa, pese a que en ocasiones se esté hablando del mismo espacio. A este problema de definición 

general se le suma el hecho de que en su inmensa mayoría tratamos con yacimientos que fueron 

excavados hace muchos años (PRADOS 1994, p. 128), por lo que buena parte de la información 

sobre los contextos arqueológicos se ha perdido. Y esto sin contar que, ya de por sí, estos 

espacios nos presentan unos restos bastante exiguos. Todo esto complica bastante la 

aproximación a los lugares sagrados ibéricos, de manera que para adentrarnos en este mundo 

resulta imprescindible realizar una primera distinción sobre qué entendemos como espacio, 

templo, recinto, y demás, así como los criterios que se han utilizado en la historiografía más 

reciente para identificarlos. Este análisis nos permitirá realizar nuestra propia tipología de los 

espacios cultuales registrados en el noreste y levante peninsular, además de observar las 

carencias que las tipologías anteriores pueden poseer.  

 

 



27 
 

TIPOLOGÍA SEGÚN T. MONEO (2003)15:  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 Poco representado en el Levante y Noreste peninsular   

Bastante representado en el Levante y Noreste peninsular 

Muy representado, incluso característico del Levante y Noreste peninsular 

Fig. 3 Esquema de clasificación de espacios sacros 

                                                             
15

 Esquema de la tipología expuesta por T. Moneo (MONEO 2003, pp. 267-343), modificado para 
mostrar los modelos que se dan en nuestra zona de estudio.  

SANTUARIOS URBANOS 

Ubicados dentro del núcleo urbano 

SANTUARIOS EXTRAURBANOS 

Ubicados en el exterior de los poblados a una distancia  de entre 300m. y más de 10km.  

SANTUARIOS FUNERARIOS 

O HEROA 

ESTRUCTURAS SACRAS DE 

TIPO INCIERTO 

DOMÉSTICOS O DINÁSTICO-

GENTILICIOS 

TEMPLA URBANOS SANTUARIOS DE ENTRADA 

Dinásticos Gentilicios 
Recintos 

sacros 

Templos de 

tipo “clásico 

Intramuros 

Ad Portam 

Extramuros 

Portuarios 

SANTUARIOS 

PALATINOS 

SANTUARIOS 

COMUNITARIOS 

SANTUARIOS 

SUPRATERRITORIALES 

Cuevas-Santuario 

Abrigos-Santuario 

De control territorial 

Tipo 1: Cuevas 

de desarrollo 

lineal 

Tipo 2: Cuevas 

de morfología 

irregular 



28 
 

 La definición de santuario resulta bastante compleja, y la historia de las religiones no 

termina de aclararlo de forma rigurosa (GUSI 1997, p. 173), aunque se refiere a él como un 

espacio imprescindible porque constituye el marco del ritual. Y es que el carácter sagrado 

(sacrum, derivado del verbo sancire que significa consagrar, circunscribir o limitar) o profano 

(pro-fanum, aquello que se encuentra ante el fanum, palabra que designa al santuario o espacio 

sagrado; de modo que se halla fuera de ese espacio) es una categoría topográfica o espacial, 

puesto que es la ubicación de la acción la que define su carácter. Por lo tanto, el santuario, 

entendido como un concepto global, sería el espacio o lugar que por diversas causas 

(“sobrenaturales”) se considera sagrado, englobando como tal todas las manifestaciones 

arquitectónicas o naturales en las que se desarrolla algún tipo de práctica ritual o en las que se 

optimiza la relación y el contacto con los dioses. De ahí que en origen se identifique a los 

santuarios con lugares naturales (cuevas, montañas o bosques) donde se manifestaría la 

divinidad, por lo que acaban convertidos en lugares de culto, devoción y peregrinación. 

Encontramos numerosas palabras en el ámbito greco-latino que definen este tipo de espacios, 

como la ya mencionada fanum, o hieron, término que hace referencia al espacio donde se 

manifiesta lo divino y que debe ser limitado por un témenos, que vendría a ser una especie de 

frontera material (valla, foso, muralla, etc.) o natural (entrada de la cueva, rocas, etc.) que 

distingue el lugar sagrado y las normas especiales que la sociedad correspondiente le imponga,  

por ejemplo: el derecho de asilo (asyle, imposibilidad de apresar), purificaciones previas, 

apertura temporal, etc
16

. Según esta definición, santuario sería equiparable a lugar o recinto 

sagrado, pero para algunos investigadores existen diferencias plausibles entre uno y otro (Íbid). 

En nuestro caso, la única distinción que haremos será la referida a lugar sagrado, para espacios 

naturales, y recinto sagrado, para construcciones más o menos complejas; ya que tanto uno 

como otro pueden albergar en su interior altares, monolitos, ofrendas, imágenes, etc.  

 Así pues, desde nuestra perspectiva, dentro de los muchos tipos posibles de santuarios 

distinguimos dos amplios grupos: los lugares naturales, que en el mundo ibérico del noreste y 

levante son muy comunes, y que aparecen incluidos en la categoría de extraurbanos en la 

inmensa mayoría de tipologías vistas; y los recintos sacros, donde se engloban templos, edículos 

o capillas domésticas, santuarios de carácter supraterritorial con construcción arquitectónica, 

etc. Y es que nuestro punto de vista intenta ser más sencillo, estableciendo una clasificación 

global en base sólo a la definición de santuario, que es realmente la que puede aplicarse al 

mundo ibérico, puesto que todas las demás categorías llevan implícitas connotaciones de otros 

sistemas y concepciones socio-ideológicos, pudiéndose aplicar sólo en caso de paralelismos 

evidentes, algo que, en el ámbito ibérico, no acaba de ser del todo fácil por los problemas 

                                                             
16

 Toda esta reflexión se la debemos a F. Marco Simón, profesor de la Universidad de Zaragoza y experto 
en Historia de las Religiones. Además, para completar las definiciones hemos acudido al Diccionario Akal 
de Historia del Mundo Antiguo (1999).  



29 
 

mencionados de ausencia de datos. El ejemplo más claro de clasificación llevada al extremo es 

el  de T. Moneo, presentado a modo de esquema en la figura 3 por la complejidad que suponía 

definirlo en palabras. Y es que, aunque aquí no discutamos la utilidad del trabajo de esta 

investigadora, sin duda muy meritorio, no nos mostramos conformes con la clasificación 

extrema que da nombre a categorías en base a criterios espaciales (santuarios de entrada), 

políticos (santuarios supraterritoriales, santuarios de control territorial), arquitectónicos 

(templa), religiosos y sociales (dinástico-gentilicios), de forma indistinta. Lo cierto es que no 

podemos crear tipologías según fundamentos tan diferentes porque eso requiere un 

conocimiento muy claro tanto de las estructuras que estamos clasificando, como de la función y 

el papel que jugaban en la sociedad a la que se adscriben. Y esto no ocurre en el ámbito ibérico, 

en el que de hecho se han tenido que establecer una serie de criterios y elementos concretos que 

nos permitan tan sólo identificar la posible funcionalidad religiosa de estos espacios, puesto que 

los vestigios son mínimos.  

 La autora C. Vilá (1997) realiza una interesante recopilación al respecto, aunque ella se 

centra exclusivamente en los santuarios calificados como templos. Aun así, los criterios de 

identificación que expone resultan bastante útiles, así como las observaciones que realiza sobre  

las publicaciones más recientes, puesto que revela cómo en muchos casos un edificio ha sido 

clasificado como espacio sagrado (y en ocasiones con características específicas de templo), 

pese a que sólo reuniese alguno de los indicios que nos pueden señalar una posible función 

religiosa (VILA 1997, p. 538). Entre los criterios más usados para determinar ese cometido de 

espacio sagrado se ha recurrido a: 

- Elementos arquitectónicos, aspectos constructivos y equipamientos: Si el tipo de 

planta y las dimensiones del espacio son distintas a la norma generalizada del 

entorno habitado, los investigadores  suelen recurrir a la explicación religiosa, sin 

tener presente otras posibles opciones políticas o económicas porque el 

desconocimiento de estas esferas es también acusado. La singularidad del edificio 

(planta y materiales constructivos) se ha usado como fundamento en muchas 

clasificaciones, pero no es un argumento decisivo, puesto que lo más frecuente es 

que los recintos cultuales ibéricos no presenten rasgos diferenciadores del resto de 

construcciones (BONET Y MATA 1997, p. 117). Otro aspecto al que se ha 

recurrido es la presencia de terracotas arquitectónicas, columnas y basas, elementos 

decorativos y esculturas; aunque de nuevo nos hallamos con la problemática de la 

interpretación aislada, ya que también estos equipamientos podrían estar presentes 

en construcciones civiles y simplemente representasen una diferenciación social 

(casas aristocráticas o palacios) o cualquier otro tipo de función que aún 

desconocemos. 



30 
 

 La comparación del esquema arquitectónico del recinto ibérico con modelos 

similares mediterráneos de función religiosa segura tampoco resulta un criterio muy 

fiable si se usa de forma aislada, sobre todo porque puede dar pie a interpretaciones 

parciales, entendiendo el fenómeno ibérico sólo como una respuesta homogénea a 

los impulsos externos y obviando por tanto la realidad de su contexto y de su 

simbología. Aplicar términos de otros ámbitos (etrusco, griego, púnico o romano) 

para nombrar espacios ibéricos tiene sus riesgos, porque normalmente esos 

conceptos llevan aparejadas funciones concretas que no sabemos si se desarrollaban 

en el ámbito ibérico. Por otro lado, este mismo desconocimiento nos obliga en 

muchas ocasiones a tomar prestados esos términos, puesto que tampoco conocemos 

el nombre que los iberos otorgaban a estas estructuras; de modo que, a nuestro 

parecer, conviene dejar muy claro en un estudio de este tipo a qué nos estamos 

refiriendo con cada concepto aplicado, algo que, como hemos visto, no se ha hecho 

en numerosas investigaciones, generando el panorama vigente.  

- La presencia en el registro arqueológico de elementos que evidencien una actividad 

ritual  o que puedan relacionarse con una función cultual (VILÁ 1997, p. 540). 

Dentro de este amplio criterio podemos aludir a la presencia de altares que sin duda 

confirman la función ritual del recinto (aunque no excluyen necesariamente otras 

posibles actividades de carácter político o económico), pero en lo que conocemos 

del mundo ibérico constituyen excepciones
17

. También lo son las mesas de ofrendas 

consistentes en un podio de planta generalmente cuadrada y fabricado en piedra, 

cuya aparición revela un carácter religioso del lugar evidente (BONET Y MATA 

1995, p. 118). Los monolitos y betilos, pozos votivos y hogares rituales reúnen los 

mismos criterios, siendo los primeros una supuesta representación simbólica de la 

divinidad (concepto de las religiones orientales, por eso se usan los términos 

massebah para las estelas de piedra, y ashera para los tocones de madera); entre los 

segundos se pueden distinguir las cámaras subterráneas construidas como parte del 

edificio religioso y los que se encuentran fuera de éste pero en terreno sacro, que 

suelen denominarse silos. Respecto a los hogares rituales, existen en prácticamente 

todos los espacios considerados cultuales, y en varios estudios (en especial los 

realizados en el área valenciana) se los relaciona con eschara, término tomado de la 

cultura griega y que hace referencia a altares bajos (generalmente a ras de suelo) 

destinados al sacrificio para dioses infernales o ctónicos. Sin embargo, su presencia 

no significa necesariamente una función cultual, ya que en todas las viviendas se 

                                                             
17

 Para nuestro ámbito de estudio sólo podemos mencionar: Ullastret, Mas Castellar (Gerona) y  de 
manera superficial Tossal Redó (S. Antonio, Calaceite) y Alto Chacón (Teruel) (BONET Y MATA 1997, p. 
118) 



31 
 

usaban hogares para cocinar. Por eso sólo se consideran hogares rituales aquellos 

con decoración o disposición distinguida y evidente.  

  Los ajuares como los exvotos de piedra, bronce o terracota, lucernas, vasos para 

libaciones, pebeteros, etc. se consideran litúrgicos. También se consideran así 

determinados objetos de prestigio, como cerámicas importadas, vasos pintados con 

motivos figurados y vegetales, inscripciones, orfebrería, armamento y artículos de 

adorno personal de hueso o pasta vítrea. Todos ellos serían objetos de uso cotidiano, 

pero adquirirían un estatus cultual al ser depositados como ofrendas a la divinidad o 

como ajuar de los fallecidos (BONET Y MATA 1997, p. 120).  

 Un último elemento que también se relaciona con  el mundo de las creencias es 

la presencia de huesos animales y humanos. Los restos de este tipo evidencian 

actividades de tipo ritual claramente pero, en especial los enterramientos infantiles, 

no pueden considerarse exclusivos de los espacios sagrados, sino que más bien se 

relacionan con una religiosidad de carácter doméstico o incluso fundacional
18

(VILÁ 

1997, p. 540).  

 Todos estos criterios sirven para identificar la posible función religiosa de un espacio, 

que sólo se podría asegurar con certeza si todos o buena parte de ellos se diesen a la vez en un 

mismo lugar. Lógicamente, cuando esto ocurre hablamos más bien de excepción. Aún así, 

hemos visto que los espacios sacros ibéricos reciben muchas denominaciones y clasificaciones 

en base a sus funciones y papeles dentro del sistema socio-político, pese a que en algunos de 

éstos sólo haya un indicio de carácter arquitectónico por ejemplo. Uno de estos conceptos que 

más se ha usado en la historiografía del mundo sacro ibérico es el de templo de tipo clásico. Su 

definición y aplicación al mundo ibérico es bien analizada, como ya dijimos antes, por C. Vilá 

(1997), autora que defiende que este término no termina de ser del todo correcto para todos los 

edificios que se proponen como tal. Y es que el significado clásico es el que entiende el templo 

como la morada de la divinidad representada a través de una imagen, antropomorfa o no. Este 

tipo de santuario es el más común desde el siglo VIII a.E. dentro del contexto mediterráneo, 

disponiendo de distribuciones, estructuras y elementos arquitectónicos bien definidos en cada 

ámbito correspondiente: el mundo griego, el romano o el fenicio-púnico; pero todos con la 

característica común de estar destinados a ser la casa de la deidad. Dentro del templo pueden 

realizarse rituales y cultos o no. En el mundo griego, por ejemplo, la religiosidad se expresaba al 

aire libre, siendo los elementos fundamentales de sus espacios sagrados el témenos y el altar, no 

el templo en sí, que es posterior. En el ámbito fenicio el templo, entendido como edificio, sí 

                                                             
18

 Existen muchos estudios de este fenómeno en el mundo ibérico (CHAPA 2001-2002; GUSI 1970, 1975; 
VV.AA. 1989) y en el celtibérico (ALFAYÉ 2007); y el enterramiento ritual en un acto fundacional se 
constata incluso en el ámbito romano más tardío.  



32 
 

jugaba un papel importante porque era el lugar donde se realizaban transacciones comerciales 

protegidas por la divinidad, por lo que se convertían en elementos de control comercial y 

político muy importantes en territorios colonizados. Lógicamente no podemos pasar por alto 

que estos dos conceptos de templo estuvieron presentes en la Península Ibérica desde el siglo 

VIII a.E. (fenicios) y el VI a.E. (griegos); generando sin duda un modelo para los iberos con los 

que establecían contactos. Pero ¿hasta qué punto los iberos comprendieron el concepto de 

templo clásico? Esta pregunta se relaciona íntimamente con la existencia o no de 

representaciones de la divinidad en el ámbito ibérico, puesto que si entendemos que el templo es 

la morada de la imagen del dios, habrá que preguntarse ¿tenían los iberos del momento 

imágenes de la divinidad a las que rendir culto? (VILÁ 1997). Con esta reflexión ponemos de 

manifiesto la primera pata del trípode divinidad-santuario-inscripciones, pero la respuesta la 

daremos en el apartado correspondiente.  

 Ahora nos centraremos simplemente en definir el templo ibérico y su posible aplicación. 

Para F. Gusi i Jener (1997) se trata de un “edificio consagrado al culto de una divinidad, 

considerándose como el lugar permanente de la misma, o también lugar de manifestación 

temporal de dicha divinidad, casi siempre representada por una imagen. El templo se considera 

también, por supuesto, lugar venerable” (GUSI 1997, p. 174). Por su parte, M.Almagro-Gorbea 

y T. Moneo (2000) consideran templo ibérico aquellos edificios que se sitúan en la parte más 

alta de la población, de construcción aislada, rectangular, aparentemente orientada 

astronómicamente y que responde por tanto a una planificación previa (ALMAGRO Y MONEO 

2000, pp. 141-142).  Estos autores basan su definición en el concepto de templum propio de la 

religión romana arcaica, que designa la bóveda del cielo cuatripartita  en el punto de cruce de 

los ejes cósmicos Norte-Sur y Este-Oeste, lugar designado por los augures para interpretar los 

signos celestes. Efectivamente, la toma de los auspicios era el primer paso necesario para recibir 

o no la sanción divina sobre cualquier espacio de carácter público, tanto en la fundación de una 

ciudad, construcción de un edificio o toma de poder del monarca y posteriormente de los 

magistrados republicanos. Todo este proceso conllevaba una serie de ceremonias rituales, entre 

las que se encuentra la inauguratio, consistente en la entrega del poder religioso al monarca por 

parte del augur (posteriormente será la sanción divina de los magistrados) o en la apertura de 

una fosa en el punto central del espacio destinado al edificio o ciudad, a partir del cual se 

delimitaba el pomerium y la orientación de los ejes principales en el caso de la ciudad; y la 

orientación astronómica en caso de un edificio. Se buscaba mediante este sistema plasmar el 

templum caeleste en el mundo terrenal; pero esto no implicaba un carácter sagrado, puesto que 

esto sólo se conseguía mediante la consecratio, una ceremonia en la que el pontifex maximus 

realizaba un sacrificio en honor a la triada capitolina. Sólo a partir de este ritual se consigue la 



33 
 

cualidad jurídica sagrada (sacer/sacrum), ya que esto no es una fuerza mágica
19

. Así pues, según 

estos investigadores, las estructuras orientadas astronómicamente de la cultura ibérica 

responden al concepto de templum, no al de aedes, que es el lugar edificado donde mora una 

determinada divinidad. Una última definición es la propuesta por C. Vilá (1997) que considera 

el templo ibérico como un “edificio religioso de ámbito público documentado en un 

asentamiento ibérico, que alberga cualquier tipo de actividad ritual que necesite para su práctica 

la materialización física de la divinidad a la que se rinde culto, bien bajo forma antropomorfa, 

bien bajo algún elemento iconográfico cuyo carácter representativo de la deidad ha sido 

comprobado arqueológicamente” (VILÁ 1997, p. 563). 

 De las tres definiciones propuestas, la última es la que nos parece más acertada, o al 

menos, más clara y objetiva. La propuesta de M. Almagro y T. Moneo resulta demasiado 

concisa, aplicando un concepto muy alejado en el tiempo y en el espacio que implica, además, 

unas connotaciones religiosas ya no sólo de la cultura romana, sino de un periodo conciso de 

ésta. La orientación astronómica de un espacio puede considerarse un indicio de religiosidad, sí, 

pero que esa orientación indique la misma percepción de un templo celeste aplicado en la tierra 

resulta, sinceramente, inverosímil. Como ya comentábamos, las tipologías de estos autores se 

caracterizan por mezclar términos y criterios de todo tipo de forma indistinta, buscando, en 

nuestra opinión, lo más adecuado para justificar su interpretación socio-ideológica de la cultura 

ibera. En consecuencia, nosotros preferimos entender el concepto de templo a la manera clásica, 

morada de la imagen del dios, es decir, aedes en términos latinos, combinación naós y agalmá 

en términos griegos. Por lo tanto, no lo establecemos como una categoría tipológica, puesto que 

nuestra intención es presentar una clasificación abierta, en la que los grupos puedan ampliarse o 

reducirse según se aplique a una región o a una cronología concretas. 

 Un último apartado que cabría comentar en cuestión de conceptos es el de capilla, 

santuario doméstico, o santuario dinástico-gentilicio. El autor F. Gusi i Jener (1997) propone 

que en lugar de usar estos conceptos, sobre todo el de capilla doméstica por considerarlo propio 

de la devoción cristiana, se aplique el de edículo para definir los recintos o edificios de 

pequeñas dimensiones destinado al culto público o privado (GUSI 1997, p. 174). Por su parte, 

M. Almagro y T. Moneo (2003) consideran santuarios dinástico-gentilicios aquellos que se 

caracterizan por no presentar una estructura arquitectónica regular, porque habitualmente 

aparecen relacionados con una vivienda, o en todo caso, con un edificio cuya planta no se 

diferencia tipológicamente de una construcción doméstica en la que la estructura sacra está 

integrada o adosada. Diferencian dos tipos, el característico del mundo orientalizante del 

mediodía peninsular denominado dinástico; y el propio del mundo septentrional ibérico llamado 

                                                             
19

 De nuevo agradecemos todos estos conocimientos de religión arcaica romana al profesor Francisco 
Marco Simón.  



34 
 

gentilicio. En ambos casos se relacionan con cultos aristocráticos de carácter privado o reducido 

(ALMAGRO Y MONEO 2000, pp.120  y ss.). A. Domínguez usa el término de capilla 

doméstica para referirse a estancias no muy diferenciadas de las demás conocidas en los 

respectivos poblados pero en las que han aparecido uno o varios objetos cultuales o restos de 

algún ritual que permitan intuir el carácter sacro que este espacio debía tener, al menos, para los 

que vivían en su proximidad inmediata. Por tanto serían de nivel privado o familiar 

(DOMÍNGUEZ 1997, p. 393).  

 De nuevo nos mostramos disconformes con estos conceptos, que implican una función 

muy determinada del espacio que se describe. En nuestra opinión, es mejor definirlos 

simplemente como recintos sacros integrados en otro edificio, sea éste del carácter que sea. 

Todas las variedades y características correspondientes a cada caso se apuntarán cuando se 

describa el santuario, pero de modo global parece más correcto desde nuestro punto de vista 

utilizar criterios de clasificación más generales. Así pues, nos hemos aventurado a crear una 

tipología propia, en la que se considera santuarios a todos los espacios con evidencias rituales o 

cultuales de cualquier tipo, distinguiendo entre lugares sagrados, que son aquellos propiamente 

naturales (cuevas y abrigos), aunque también incluimos aquí las necrópolis, que como ya 

dijimos, no vamos a comentar; y los recintos sagrados, que como indica su nombre son 

construcciones arquitectónicas de mayor o menor tamaño. Un último apartado lo conforman los 

santuarios inciertos. Entre los recintos sagrados consideramos acertada la distinción que realizan 

la mayoría de los investigadores entre urbanos, ubicados en el entramado de un núcleo habitado, 

y extraurbanos, que son los que se ubican fuera de las murallas/límites del asentamiento, aunque 

puedan tener relación con éste. Cada uno de ellos incluye subapartados que realmente no buscan 

en ningún momento una categorización, sino que son permeables, admitiendo cualquier 

particularidad o cambio según la región o la cronología que se esté estudiando. Así, entre los 

urbanos distinguimos de manera genérica los edificios aislados/exentos de los que se integran en 

otra construcción; y entre los extraurbanos se pueden crear todas las categorías que se considere 

necesario dependiendo de los casos que se den en un territorio, pero en nuestro estudio hemos 

elegido los santuarios de entrada (ubicados a las puertas de los asentamientos), los portuarios, y 

los situados en vías de comunicación o lugares estratégicos. Somos conscientes de que definir 

las clases de santuarios extraurbanos resulta complicado, puesto que requiere un estudio del 

territorio muy completo, algo que aquí no hemos podido realizar; de modo que reconocemos 

con total sinceridad que nuestra tipología tiene, obviamente, muchas carencias, por lo que la 

consideramos más bien una propuesta de clasificación. El objetivo es, simplemente, observar 

qué tipos de santuarios encontramos en el noreste y levante, cuáles son sus características y, 

sobre todo, si podemos encontrar alguna estructura que presente rasgos monumentales, puesto 



35 
 

que no olvidemos que la búsqueda de la monumentalidad en el fenómeno ibérico es el 

planteamiento que vertebra todo este trabajo.  

 

 

 

 

PROPUESTA DE TIPOLOGÍA:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SANTUARIOS IBÉRICOS 

LUGARES SAGRADOS RECINTOS SAGRADOS 

ABRIGOS CUEVAS NECRÓPOLIS URBANOS EXTRAURBANOS 

EXENTOS 

INTEGRADOS 

EN OTRO 

EDIFICIO 

DE ENTRADA 

PORTUARIOS 

EN VÍAS DE 

COMUNICACIÓN 

LUGARES 

ESTRATÉGICOS 

SANTUARIOS INCIERTOS 



36 
 

b. SANTUARIOS IBÉRICOS EN EL NORESTE Y LEVANTE PENINSULAR 

 La parte septentrional de la península muestra ciertas características comunes en el 

desarrollo de su religión, sin duda consecuencia del sustrato del bronce valenciano y del 

derivado de los Campos de Urnas de la Edad del Hierro en el noreste. Las influencias recibidas, 

fundamentalmente greco-focenses en esta zona, junto con la intensa romanización que tuvo 

lugar aquí desde el siglo II a.E. terminaron por configurar el panorama religioso. Todo esto 

explicaría que, a grandes rasgos, las cuevas-santuario, en las que prima la presencia de 

cerámicas caliciformes, y los espacios sagrados documentados sobre todo mediante 

inhumaciones infantiles,  integrados en otras construcciones (usualmente viviendas), fuesen los 

más comunes desde la primera etapa de la cultura ibérica. Se supone que en esta fase formativa 

no encontraríamos monarquías sacras de tipo orientalizante como en el sureste peninsular, sino 

elites guerreras aparentemente heroicas, a las que se vinculan precisamente estas cuevas-

santuario (cuyo origen podría remontarse a las fratrías de guerreros pastores de la Edad del 

Bronce), las tumbas con armas, en ocasiones destruidas intencionalmente como rito de 

heroización, y los recintos sacros integrados en las que posiblemente fueran sus viviendas 

(MONEO 2003, p. 344). Sobre la base de estos datos se considera que durante el protoibérico 

(correspondiente al periodo orientalizante del sur) que abarcaría los siglos VII y VI a.E., los 

cultos desarrollados en estos espacios serían especialmente de carácter privado o familiar, quizá 

dedicados a los antepasados heroizados (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 122). Respecto a las 

cuevas, se han vinculado a ritos de paso o de carácter agrícola (MONEO 2003, p. 345), aunque 

muy posiblemente, sobre todo a raíz del proceso de concentración poblacional que tuvo lugar en 

la primera fase de la cultura ibérica (siglos VI y V a.E.), estas cuevas constituirían focos de 

atracción (GIL 1975, p. 327) y, posiblemente, de delimitación en un territorio incipientemente 

jerarquizado (MONEO 2003, p. 345). Aún así, parece que no todas las cuevas eran usadas con 

la misma función, ya que la ausencia o presencia de agua en ellas parece indicar una elección 

consciente y probablemente utilizaciones distintas (GIL 1975, p. 328) En este sentido nos 

hallaríamos ante santuarios de carácter comunitario, no privado, puesto que la población de todo 

el territorio podría acudir  a estos espacios para rendir culto a divinidades o antepasados. 

 Con el proceso de concentración poblacional y jerarquización del territorio en oppida, 

así como la instalación de los griegos en Ampurias y Rosas, tuvo lugar un cambio socio-cultural 

en el mundo ibérico que se materializó en la apertura de la religiosidad por parte de las elites 

guerreras, ya que en sus viviendas se detectan patios y espacios más amplios en los que poder 

albergar a más población. Quizá también en este horizonte haya que enmarcar determinados 

espacios que han aparecido exclusivamente en el Noreste y que destacan por el elevado número 

de inhumaciones infantiles que aparece en ellos. En su interior es frecuente la presencia de 

monolitos, altares y hogares, por lo que su carácter cultual es evidente, sin embargo, la función 



37 
 

de estos espacios, que se cree serían comunitarios, resulta aún desconocida. Tal vez fueran 

lugares de memoria para mantener la cohesión del grupo, o espacios donde se realizarían 

rituales para propiciar la fecundidad o fertilidad, ambas opciones documentadas en el ámbito 

etrusco-latino y griego arcaico (MONEO 2003; p. 338). A lo largo de los siglos IV y III a.E. la 

jerarquización de los oppida está cada vez más definida, con un asentamiento principal del que 

depende un territorio en el que habría poblados más pequeños, caseríos y atalayas; y muchos 

investigadores consideran este proceso como el nacimiento de unas primigenias ciudades-

estado, vinculables a una mentalidad política cada vez más tendente a la isonomía, y en la que 

tendrían cabida por lo tanto cultos de carácter cada vez más público y cívico. Además, muchos 

investigadores (ALMAGRO Y BERROCAL 1997, ALMAGRO Y MONEO 2000) han 

pretendido relacionar este proceso con la definición de regiones étnicas coincidentes con lo que 

las fuentes clásicas nos documentan, es decir, que el oppida principal será la capital de un 

territorio adscrito a una etnia determinada, por ejemplo, Edeta (Líria), pertenecería a los 

edetanos y dispondría de un territorio que oscilaría en torno los 900 km² (BONET 1995, pp.522-

523). No podemos constatar, sin embargo, si alguna vez los pueblos identificados por los 

autores grecorromanos asimilaron verdaderamente la identidad que les otorgaban estos.  

 Más allá de polémicas, lo que parece claro es que existe un proceso de desarrollo 

urbanístico y consecuentemente socio-político (pese a que no podamos definir éste con 

exactitud), que se plasma en la aparición de recintos sacros exentos de las viviendas 

aristocráticas y, por tanto, accesibles a toda la comunidad. Su arquitectura evidencia las 

influencias helénicas, aunque no alcanzan un nivel destacado hasta la llegada de los romanos, 

cuando tiene lugar un proceso de monumentalización muy evidente en el mediodía peninsular, y 

bastante aparente, aunque reducido en ejemplos, en la parte septentrional. Paralelo al fenómeno 

de romanización de los siglos II y I a.E., se documenta la aparición y/o reutilización de 

determinados lugares sacros que se han definido como abrigos-santuario, caracterizados por su 

difícil acceso, por inscripciones ibéricas y por pinturas de escenas posiblemente míticas 

(PÉREZ 1992, p. 299).  Estas características han llevado a pensar que tal vez estos lugares 

fuesen santuarios de peregrinación abiertos a un público extenso alejado tal vez de las elites, 

puesto que estas se mostraron abiertamente filo-romanas desde muy pronto (MONEO 2003, p. 

351); aunque también se han considerado santuarios de control territorial por el lugar 

privilegiado, generalmente alto y de amplia visión, en los que se emplazaban, tomando como 

ejemplo destacado Peñalba de Villastar, ubicado en un territorio de frontera y con supuestos 

indicios epigráficos rituales tanto celtibéricos como ibéricos, aunque sólo los célticos han sido 

comprobados de forma segura (BURILLO 1997, P. 235). Todo este complejo contexto socio-

cultural empieza a desaparecer en el I a.E., cuando las aristocracias locales comiencen a 

transformarse en elites plenamente romanizadas. A partir de Augusto se mantendrán algunos 



38 
 

resquicios de la religiosidad ibérica (como la frecuentación de determinadas cuevas y abrigos, 

que se mantendrá incluso hasta la Edad Media), pero  como en toda la península, la 

romanización plena será inevitable.  

 Una vez vista la probable evolución de las estructuras sacras en el ámbito de estudio, 

debemos conocerlas y ubicarlas geográficamente, buscando efectivamente la monumentalidad 

de estos espacios. Así pues, hemos proporcionado una lista agrupando según nuestra tipología 

todos los santuarios ibéricos de nuestra zona de estudio de los que tenemos constancia en las 

investigaciones, pero como detallar todos los aspectos de cada uno de ellos sería muy largo, sólo 

destacaremos los elementos principales de los recintos sacros clasificados como “templos” en la 

historiografía, que son los que más indicios monumentales deberían mostrar y, por tanto, los que 

más relación guardan con el conjunto santuario-epigrafía-divinidad que estamos buscando.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CUEVAS  ABRIGOS  
 

 
 

C. La Recambra 
La Carrasposa 
La Coroneta 

C. Santa (Enguera) 
C. Brovel 
C. Negra 

C. Del Cavall 
C. Dels Porcs 
C. Del Castell 

C. de la Galera 
C. Del Colom 

 
 
 
 
 

La Punta D’Orleyl, Pipa, 
La Covassa, El Castillejo 
de Lechago, Cabezo del 
Moro, C. en Formiche 

Alto, C. de Epila II, C. de 
la Zaida, Margalef, El 

Bordiscal de Camarlés, 
La Roca o el Areny, 

Cueva C de Aebolí, Sant 
Gervasi “Aderró”, Monte 

Aguilar, C. de Reclau 
Viver, Monasterio del 

Coll, Osseja, Err 
 

LE
V

A
N

TE
 

LUGARES SAGRADOS 

SANTUARIOS INCIERTOS 

Bernarda, de Les Rates Penaes 
Bolta, de les Maravelles, 

Barranco o Sima del LLop, de les 
Mallaetes, Barranco Fondo, C. Santa, de 

Majauma, 
del Sants, del Volcán del Faro, 

del LLedoner , C. Santa (Carcagente y 
Catadau), Sima  de L’Aigua, de la Cocina, 
de Las Palomas, de Les Dones, Sima del 

Infierno, de La Noguera, del Colmenar, de 
los Mancebones, del Cerro Hueco, de los 
Ángeles, del Puntal del Horno Ciego, El 

Molón, del Sapo, de Merinel, del Requejo 
 

 
 
 
 

De Reiná 
El Burgal 

El Tarragón 
 

N
O

R
ES

TE
 

De la Torre del Mal Paso 
Del Murciélago 

De Cerdaña 
Del Coscojar 

De Epila 
De la Font Major 

De L’Olla 
Colomera 

Del Garrofet 
Del Bolet 

Del Gegant 
De L’Encantada 

Can Sadurní 
Cassimanya 

 
Mas del Cingle 

Peñalba de Villastar 
La Cañada de 

Marco 
Valrovira 

Cogul 
Les Graus 

Collada dels Planes 
Pla de Vallelles 
Pla del LLoser 

Replà del Ginebrí 
Latour de Carol II, 

Can Butinyá 



40 
 

Fig. 4 Lugares sacros
20

 

 

 

 

Fig. 5 Porcentajes de 
santuarios extraurbanos, 

tanto recintos sacros como 

lugares naturales21 

 

 

 

 

                                                             
20

 Mapa obtenido de OLIVER 1997, p. 504 
21 Imagen obtenía de MONEO 2003, p. 327 



41 
 

 

 

 

    

 
 
 
 
 
             
  
  
 
 
  
 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

  L
EV

A
N

TE
 

URBANOS 

INTEGRADOS EN OTRA 

CONSTRUCCIÓN 

EXENTOS 

La Bastida de Les Alcuses 
(Conjunto 4 y 5) 
San Miguel de Liria (2 
recintos) 
Castellet de Bernabé 
Puntal dels LLops (2 
recintos) 
Los Villares 
El Molón 
La Seña  

DE 

ENTRADA 

PORTUARIOS LUGARES 

ESTRATÉGICOS 

 

 

 

Meca 

 

Sagunto 

 

Montaña 

Frontera 

N
O

R
ES

TE
 

Tossal Redó 
Molí d’Espigol (2 recintos) 
Moleta del Remei (3 
recintos) 
Castellet de Banyoles 
Alorda Park (4 recintos) 
Burriac  
Puig de Sant Andreu 
(Ullastret) 
Illa d’en Reixac, Ullastret 
Sant Josep 
Tossal les Forques 
Montmirá 
La Escudilla (3 recintos) 
Los Cabañiles 
Estrets-Racó de Rata 
Puig de la Nau 
Puig de la Misericordia 
Alto Chacón 
El Palomar 
El Castillejo 
San Antonio (2 recintos) 
Piuró del Barranco Fondo 
El Tarratrato 
Los Castellazos 
Els Vilars 
Darró 
La Penya del Moro 
Turó de Can Olivé 
Camp Maurí  

Mas Castellar de 

Pontós 

Templo A de 

Azaila 

Castell de la Fosca 

Templo A de Puig 

de Sant Andreu 

(Ullastret) 

Puig Castellet 

RECINTOS SAGRADOS 

EXTRAURBANOS 

Azaila B  Santa 
Barbara 
El Perengil 
Recinto 
junto a la 
cueva de les 
Encantades 
Monestir 
del Coll 
Mont 
Aguilar 
Sant Gervasi 
L’Areny 



42 
 

Fig. 5 Recintos sacros urbanos22 
          

 
 
 
 
 
 
 
Fig. 6. Porcentajes de 

recintos sacros 
urbanos23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
22

Mapa obtenido de OLIVER 1997, p. 502 
23 Imagen obtenida de MONEO 2003, p. 284 



43 
 

 

 

Fig. 6 Dispersión por áreas de recintos sacros extraurbanos y lugares naturales24 

 

 

Fig. 7 Dispersión por áreas de los recintos sacros urbanos25 

 

                                                             
24

 Imagen obtenida de MONEO 2003, p. 327 
25 Imagen obtenido de MONEO 2003, p. 284 



44 
 

 La comparación de todos los datos y su visualización de conjunto nos permite hacernos 

una idea del mundo de los santuarios en el ámbito ibérico, es la que nos revela esas diferencias 

de comportamiento entre las partes meridionales y las septentrionales de la península. La 

presencia de cuevas-santuario es extraordinariamente acusada en las provincias valencianas, 

igual que en el noreste priman sobre todo los recintos integrados en otras construcciones que de 

forma general se suelen interpretar como viviendas de gran tamaño. Sin embargo, el recinto 

donde se registran los materiales arqueológicos de posible función ritual o cultual 

(mayoritariamente compuesto por un hogar ritual con los restos de las ofrendas; y en algunos 

casos asociado a un altar o mesa de sacrificios) suele componerse de una sola habitación, que de 

forma generalizada tiende a tener salida directa a la calle. Este tipo de estructura se ha 

relacionado con cultos de carácter doméstico a los antepasados; y algunos autores (ALMAGRO 

Y BERROCAL 1997, GUSI 1997) opinan que, en buena medida favorecido por los contactos 

coloniales, acabarían pasando y siendo exclusivos de los grupos gentilicios, ya que los 

considerarían el fundamento ideológico idóneo para mantener la cohesión de su comunidad y 

del territorio correspondiente, aludiendo muy probablemente a un progenitor mítico (MONEO 

2003, p. 273). Aún en el caso de que esto resultase cierto, lo que la arqueología nos demuestra 

es que los espacios destinados a la religiosidad en estas áreas no reciben un trato especial, se 

integran en estructuras en las que se documentan otras muchas actividades, como hábitat o 

almacenaje. Cabe la posibilidad por tanto de que efectivamente fuesen las viviendas de los 

dirigentes de estas comunidades, que actuarían como centros políticos, económicos, 

distributivos, y tal vez religiosos. Sin embargo, desde nuestro punto de vista,  no podemos 

afirmar con certeza que esto fuese así, y mucho menos que los cultos que allí se desarrollasen 

fuesen exclusivos de las elites y además, utilizados para cohesionar su comunidad.  De hecho, 

cabe la posibilidad de interpretarlo también al contrario, puesto que el tamaño, estructura no 

diferenciada del resto de las estancias, y tratamiento poco destacado puede esta indicándonos 

que los lugares de culto no jugaban un papel esencial en la definición de identidades colectivas 

cívicas (BELTRÁN 2012).  Efectivamente, si se pretende vertebrar una comunidad en torno a 

una religión “oficial” parece lógico que todo el mundo pueda ser partícipe en las ceremonias o, 

al menos, que los lugares sagrados se visualicen claramente.  Los espacios que acabamos de 

comentar no responden a estas necesidades. 

 Sí parecen hacerlo los recintos exentos, que muchos autores califican de templos, ya que 

por lo menos son estructuras que parecen destinarse a un único cometido, ritual o cultual. Sin 

embargo, tampoco destacan por su grandiosidad, elenco decorativo o enorme cantidad de 

exvotos y ofrendas, algo que sí podemos decir de determinados santuarios del Alto 

Guadalquivir (Collado de los Jardines) y el Sureste (La Luz en Murcia o Cerro de los Santos en 

Albacete), considerados por las dimensiones de sus estructuras y contenidos como santuarios 



45 
 

supraterritoriales. Y es que en estos espacios sí se cumplen muchos de los criterios que vimos en 

el apartado anterior; pero en los templos del noreste y levante, que como ya dijimos son los que 

deberían mostrar mayores indicios de monumentalidad, no siempre ocurre esto. Presentamos a 

continuación una tabla con los requisitos que se han utilizado en la historiografía para identificar 

estos espacios (Fig. 8). La lista varía según el autor que se consulte, pero hay una serie de 

edificios que se repiten en prácticamente todos los casos: Sagunto y San Miguel de Liria en 

levante y Ullastret, Castell de la Fosca y Azaila en el noreste (ALMAGRO Y MONEO 2000; 

MONEO 2003; GUSI 1997), de modo que procederemos a su análisis más detallado.  

 El Tossal de San Miguel de Liria es una de las más importantes poblaciones ibéricas de 

la zona del Turia, ocupando 15 ha. sobre un destacado montículo (BONET Y MATA 1997, p. 

120). Se han identificado dos recintos de posible funcionalidad sacra, aunque entre ellos destaca 

especialmente el que se integra en un gran edificio con numerosas estancias (5-8-10-7-6-14-12-

13-11-69-68-24-23-25). Los cuatro espacios correspondientes al recinto sacro son 14a y 14b, 12 

y 13, alcanzando una dimensión de en torno a los 70 m². Lo cierto es que las estancias en sí no 

son muy grandes, sobresaliendo tan sólo el  espacio 14a, compuesto por una gran sala 

rectangular pavimentada en la que destaca, ubicada en el centro,  una gran piedra prismática de 

medio metro de altura aproximadamente, interpretada como un betilo o pilar estela (BONET 

1995, p. 375). Además aparecieron muchos otros restos cerámicos, como dos platos decorados 

con peces, el fragmento del vaso de “los bailarines”, el vaso de “la dama del trono”, 

caliciformes, lucernas, morteros, platos de ala, cerámica importada ática; junto con instrumentos 

metálicos, agrícolas, de trabajo y en menor medida, armamento. Por todo ello se ha considerado 

este espacio el sancta santorum o capilla propiamente dicha (BONET 1995, p. 100). Las otras 

estancias vendrían a complementar el recinto principal, siendo el departamento 13 un patio a 

modo de témenos, el 12 un pozo votivo (en su interior se hallaron cenizas, un hogar con losas y 

las piezas cerámicas más famosas de Liria como el vaso del “combate de guerreros con coraza”, 

el kalathos de la “danza bastetana” o el de la “procesión de los flautistas”, entre muchos 

otros
26

), los departamentos 6-7-10 y 8 se consideran construcciones dependientes del recinto 

sacro, y los espacios 25 y 23 también dependerían de el espacio principal pero su función sería 

almacenaje (MONEO 2003, p. 175, BONET Y MATA 1997, p. 122). En su conjunto, se ha 

interpretado como una construcción de carácter público, simbolizadora del poder político 

(BONET Y MATA 1997, p. 130), en la que los espacios 14-13-12 tendrían el papel de templo, 

como parece atestiguarlo el hallazgo del supuesto betilo y el pozo votivo.  

 

                                                             
26 MONEO 2003, p. 175. Imágenes de estas cerámicas en el apéndice documental, obtenidas de BONET 

1995 También plano del recinto.  



46 
 

 

Fig, 8 Criterios usados para la clasificación de templos clásicos27 

 

                                                             
27 Datos obtenidos de VILÁ 1997, pp. 539 y 558 

RECINTOS SACROS 
URBANOS 

Arquitectura 
diferenciada 
del resto del 

poblado 

Paralelos con 
otros espacios 

sacros 
mediterráneos 

Evidencias de actividad ritual 
 

Inhumaciones infantiles Restos animales 

S. Miguel de Líria  √   

Sagunto √ √   

Escudilla     

Ullastret A  √   

Ullastret B  √   

Ullastret C  √   

Castell Fosca √    

Molí D’Espigol  √   

Sta. María Martorelles √    

Burriac  √   

Moleta del Remei √    

Castellet de Banyoles     

Alorda Park  √   √ 

Costxit     

Alto Chacón √    

Templo A Azaila  √   

Templo B Azaila  √   

 
Cultura material religiosa 

 

Imágenes de la divinidad Elementos cultuales Objetos rituales 

 
Antropomorfa         

Simbólica/ 
Animal 

Pozo HO Hogar Altar Cerámicas/ 
Terracotas 

Exvotos 

S. Miguel de Líria  √? √ √ √? √  

Sagunto    √    

Escudilla        

Ullastret A     √ √ √ 

Ullastret B    √ √   

Ullastret C        

Castell Fosca        

Molí D’Espigol        

Sta. María Martorelles        

Burriac    √  √  

Moleta del Remei        

Castellet de Banyoles      √  

Alorda Park        

Costxit  √      

Alto Chacón    √ √  √ 

Templo A Azaila  √ √ √ √ √  

Templo B Azaila √     √  



47 
 

 Según T. Moneo (2003), el betilo debería ser interpretado como un altar de ofrendas, y 

el espacio no respondería a un templum propiamente dicho sino a un santuario de carácter 

doméstico gentilicio. En nuestra opinión, tampoco consideramos el recinto sacro de San Miguel 

de Liria como un templo, puesto que para empezar se encuentra integrado en una construcción 

destinada a otras muchas actividades, de modo que no cumple el primer requisito de nuestra 

definición. Tampoco consideramos segura la identificación de la piedra central como una 

representación simbólica de la divinidad, ya que existen otras interpretaciones posibles, y esto 

nos impide definirlo como la morada de la imagen del dios, es decir, como templo ibérico. 

 En la parte baja de la ciudad ibérica de Sagunto se conocen desde hace mucho tiempo 

los impresionantes restos de un posible templo, posiblemente el más monumental del mundo 

ibérico. Se han interpretado como un basamento de aspecto clásico que muy posiblemente 

sostuviese el famoso Artemision portuario del que nos hablan las fuentes literarias como Plinio 

el Viejo (H.N. XVI, 216) (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 141). Se han constatado, además, 

hasta cuatro inscripciones consagradas a Diana en las inmediaciones de este templo, lo que 

parece indicar que existiría un culto a Artemis/Diana en esta ciudad. Su datación tradicional 

(puesto que sólo un autor, A. García y Bellido,  ha realizado estudios comparativos de este 

supuesto zócalo) es del siglo V-IV a.E., aunque existen reticencias a esta cronología, 

considerada por muchos demasiado temprana. Desde nuestro punto de vista, creemos que no es 

una cronología acertada, y en el caso de serlo, no sería un templo ibérico que copia modelos 

externos, sino propiamente griego. Además, C. Aranegui (1981) considera que ni siquiera 

estaríamos ante el basamento de un templo, sino frente a la muralla que cerraría la parte baja de 

la ciudad, fechándolo además en época helenística (ARANEGUI 1981, p. 61).  

 En el  noreste los casos constatados son igualmente problemáticos. En el yacimiento de 

Castell de la Fosca, Gerona, se ha identificado otro basamento de un posible templo in antis, 

cuyas dimensiones son de unos 7 m. de longitud por medio metro de altura. En el poblado 

apareció un molde de una máscara de arcilla, se supone perteneciente a la diosa Deméter, 

divinidad a la que estaría dedicado este templo (MONEO 2003, p. 228). En consecuencia, nos 

hallaríamos ante un templo de carácter helenístico, con cuatro basas de estilo jónico sobre las 

que se levantarían las columnas y el friso correspondientes. Se data a finales del siglo III a.E.  

Otro templo constatado es el denominado Templo A de la acrópolis de Ullastret. Este 

yacimiento del Bajo Ampurdán se compone de dos poblados, l’Illa d’en Reixac y el Puig de 

Sant Andreu, siendo este conjunto el principal del entorno ampuritano. La construcción más 

meridional, correspondiente a este templo A, es la mejor conservada. Dispone de una planta 

rectangular que no supera los 7 m², pero realizada con un aparejo muy perfecto de sillares de 

arenisca. En su interior, como viene siendo característico, aparecieron restos de un pavimento 

muy simple de opus testaceum, acompañados de materiales sacros entre los que destacan restos 



48 
 

de máscaras de terracota que se han identificado como exvotos bastante toscos. Todo esta 

estructura debe interpretarse como un templo in antis con cella datado en el III a.E. de clara 

influencia ampuritana, colonia griega con la quue Ullastret mantenía intensos contactos 

comerciales. La divinidad a la que estaría dedicado es más difícil de precisar (MONEO 2003, p. 

229). El último de estos templos de “tipo clásico” lo encontramos en Azaila, una de las más 

importantes poblaciones ibéricas del Bajo Aragón. En este yacimiento se han interpretado como 

espacios sagrados tres recintos, el templo A romano, situado frente a la entrada de la parte alta 

de la ciudad, el B ibérico, ubicado extramuros de la acrópolis, e indicios de un posible templo C  

en el extremo sur de esta población (BELTRÁN 1976, p. 150). De entre ellos, el que más se 

ajusta al concepto clásico de templo es, lógicamente, el romano, datado según M. Beltrán (1976) 

entre el 54/53-49 a.E., aunque del profesor Cabré (citado en MONEO 2003, p. 224) lo fecha 

entre el 43-27 a.E. Presenta una planta rectangular que de nuevo no sobrepasa los 7 m², con una 

cella dividida en dos mitades, la más interior construida a modo de podium. El pavimento de la 

primera parte es de opus signinum, con ornamentación geométrica. En el interior aparecieron 

sobre la plataforma elementos de esculturas en bronce que, posiblemente, formasen parte de un 

conjunto ecuestre. También se encontró un ara de piedra arenisca, varios bronces zoomorfos, 

fragmentos de vasos ibéricos, y otros muchos elementos de carácter esencialmente cultual 

(BELTRÁN 1976, p. 166). Es, en definitiva, uno de los mejores ejemplos de templo in antis que 

conservamos en el mundo ibérico, constituyendo un claro precedente de lo que llegaría a ser el 

culto imperial.  

 Estos tres ejemplos del noreste son, sin duda, los únicos indicios claros de 

monumentalidad (aunque ninguno sobrepasa los 7 m²), evidenciándose una especialización 

cultual del espacio, una diferenciación clara con respecto al resto de construcciones, e incluso 

una distribución interna muy característica. Sin embargo, son fenómenos bastante tardíos, en el 

caso de Azaila plenamente romano, de manera que no podemos considerar este tipo de 

estructuras como características del mundo ibérico, lo que no debe hacernos pensar en una 

sociedad necesariamente más arcaica, sino con una personalidad propia en la que sus distintos 

espacios sacros tendrían su propia funcionalidad acorde con una estructura religiosa que aún no 

somos capaces de comprender. En este sentido, la primera conclusión nos induce a pensar que la 

relación santuario-epigrafía-divinidad clásica no dispondría de paralelos en el ámbito ibérico, 

especialmente del levante y noreste, por lo que habría que buscar nuevas aproximaciones a este 

fenómeno religioso, pero aún tenemos que contrastar los otros dos elementos de la ecuación, 

para determinar si efectivamente la falta de monumentalidad es un hecho generalizado en toda 

esta área, y quizá, su posible explicación.  



49 
 

2.2 LA EPIGRAFÍA RELIGIOSA  

a. LAS ESCRITURAS IBÉRICAS Y EL DESARROLLO DE LA EPIGRAFÍA ROMANA 

 El fenómeno epigráfico del ámbito ibérico se muestra complejo y variado, puesto que 

disponemos de un buen número de inscripciones, pero podemos precisar con seguridad su 

significado y su cronología es, en muchos casos, dudosa. El divorcio entre los estudios de 

lingüistas y arqueólogos tampoco ha facilitado el camino, creando un cierto vacío 

historiográfico que sólo rellenaban las obras de conjunto de J. Maluquer (1968) y el tomo III de 

los MLH de J. Untermann (de HOZ 1995, p. 58). Por suerte, en los últimos años han aparecido 

nuevas aproximaciones al tema, pero el problema de la traducción sigue presente.  

 La lengua ibérica es hoy en día uno de los elementos que unifican la cultura ibérica 

desde el Heráult francés hasta la Alta Andalucía, oscilando su datación entre finales del siglo V 

a.E. y el cambio de era. Esta lengua, atestiguada en las inscripciones, presenta unos rasgos 

lingüísticos comunes fonéticos, morfológicos, y léxicos que, sin prejuzgar la posible existencia 

de variedades locales o transformaciones diacrónicas, permite hablar de una lengua unitaria (de 

HOZ 2011, p. 23). Esta misma lengua ha quedado registrada en varios tipos de escritura, 

fenómeno que ha llamado la atención de algunos investigadores porque no existen paralelos 

mediterráneos de una sociedad que utilice contemporáneamente más de un sistema de escritura 

propio, salvo quizá, el osco, pero éste cuenta al menos con una lógica histórica más visible. Así, 

encontramos en el ámbito ibérico desde al menos el siglo V a.E. dos variedades de escritura 

paleohispánica, la meridional y la ibérica levantina; a las que se vienen a sumar el greco-ibérico 

y la escritura del suroeste o tartésica. Esta última no se utilizó para escribir en lengua ibérica, 

por lo que de manera general se suele excluir del ámbito cultural ibérico (de HOZ 2011, p. 176). 

Sin embargo, existe un amplio grupo de investigadores que ubican el germen de las escrituras 

ibéricas precisamente en este sistema del suroeste o tartésico, del que conservamos un 

excepcional y antiguo ejemplo sobre piedra (fechable quizá en el siglo VI a.E.) conocido como 

el signario de Espanca (J. 25. 1), en el que un posible aprendiz repite los signos grabados 

previamente (BELTRÁN 2005, p. 24), aunque esta resulta una interpretación no exenta de 

problemas, porque resulta inverosímil que se usase la piedra como soporte habitual para la 

enseñanza. 

 La escritura greco-ibérica se puede considerar como una versión simplificada del 

alfabeto jonio de la época, y responde a un proceso de adaptación bien conocido en la historia 

de las escrituras; primero se toman todos los signos que representan fonemas comunes entre la 

lengua de partida y la lengua de llegada; se eliminan los que carecen de equivalencias, y se 

realizan manipulaciones menores en caso de que no baste con la simple transferencia. Las 

inscripciones relativas a este tipo de escritura se concentran sobre todo en las provincias de 



50 
 

Murcia y Alicante, de donde proceden el grueso de los plomos greco-ibéricos: La Serreta (G. 

1.1, 3, 7, 8, 9), El Cigarralejo (G. 13. 1), Coimbra del Barranco Ancho (G. 23. 1), y según 

atribución no comprobada, Sagunto (F. 11. 34). Además, se registran numerosos grafitos sobre 

cerámica, destacando uno de Ampurias de lengua ibérica pero escrito en griego;  y otros dos de 

Peyriac-de-Mer (B. 35.1-2)
28

. No se han documentado por el momento epígrafes greco-ibéricos 

sobre piedra, y las inscripciones sobre cerámica tienen unas limitaciones características (breves, 

en general sobre cerámicas de importación y con una posición determinada) que hacen pensar 

en una función esencialmente comercial o económica de este tipo de escritura, salvo las 

conocidas defixiones.  

 La escritura meridional presenta mayores problemas de lectura puesto que, al carecer de 

textos lo suficientemente complejos, no somos capaces de saber con exactitud el valor de 

bastantes signos ni si otros tienen el mismo significado que la escritura levantina o del noreste, 

mucho mejor conocida. Pese a ello, y aunque sus testimonios son mayoritariamente tardíos 

(apenas contamos con documentos en escritura meridional anteriores a la llegada de los 

romanos, y de estos, el más temprano es del siglo IV a.E.), se considera anterior a la levantina 

(VV. AA. 1998). Geográficamente, los hallazgos se concentran en una zona reducida del 

sureste, entre los ríos Segura y Júcar, con algunas penetraciones excepcionales al norte de este 

río y en la Alta Andalucía. Las clases de inscripciones atestiguadas presentan una cierta escasez 

de los tipos más comunes, grafitos cerámicos y láminas de plomo, variando los tipos de soporte 

desde vajillas de plata, piedra y objetos de uso. A pesar de esto, entre los plomos de escritura 

meridional se halla alguno de los documentos ibéricos más interesantes, como el de Mogente 

(G. 7. 2) (de HOZ 2011, p. 386). 

 La escritura levantina se extiende por todo el territorio al norte del Júcar, es decir, 

nuestro ámbito de estudio, y es de la que mayor número de epígrafes conocemos. En 

consecuencia, los tipos de inscripciones son muy variados, pudiéndose haber desarrollado la 

mayoría con antelación a la llegada de los romanos (VV.AA. 1998, p. 194). Este hecho, sin 

duda, influyó en el desarrollo de la epigrafía ibérica, surgiendo diferencias con respecto al 

comportamiento epigráfico previo.  

 La epigrafía ibérica prerromana es básicamente privada, llegándose incluso a considerar 

de carácter personal (de HOZ 2011, p. 399). En el sistema levantino abundan los grafitos sobre 

cerámica, considerados señas de propiedad o marcas comerciales al estilo griego o púnico, 

como en el resto de escrituras. Su datación (siglo V a.E.) los convierte en uno de los testimonios 

                                                             
28

 Todas las citas de inscripciones ibéricas se realizarán a partir de ahora según MLH, en caso de que se 
utilice otra fuente u otra forma de referenciar se citará en la nota correspondiente.  



51 
 

más antiguos que conservamos en cada ámbito cultural
29

, pero su identificación como marcas 

artesanales o simples signos de propiedad no siempre resulta sencilla. En menor proporción que 

las meridionales, teniendo en cuenta que el porcentaje conservado de epigráfes levantinos es 

bastante superior, encontramos inscripciones sobre vajilla, como las atestiguadas en Tivissa (de 

HOZ, p. 409). Respecto a la epigrafía sepulcral, nos hallamos ante un panorama complejo, 

puesto que su distribución resulta un tanto extraña. Encontramos inscripciones sobre piedra de 

presumible carácter funerario concentradas en determinadas regiones, mientras que en otras 

parece no existir. Así, tenemos un único ejemplo seguro en el sureste (G. 7. 1), abundantes 

testimonios en la provincia valenciana, y grupos menores en la costa catalana y el Bajo Aragón, 

sin embargo, son tardíos o de fecha desconocida. Podría existir un tipo de estela sepulcral 

típicamente ibérico, una losa más o menos rectangular de piedra caliza local, redondeada en la 

parte superior y con cierta preparación del campo epigráfico, pero no sabemos con exactitud si 

existía en época prerromana. El caso más probable de inscripción sepulcral prerromana en el 

área de escritura levantina es el de la cista de Pech Maho (B. 7. 1), aunque dicho carácter no 

puede garantizarse a falta de una interpretación del texto (de HOZ 2011, p. 414).  

 La epigrafía rupestre también se constata de forma generalizada en el ámbito ibérico, 

aunque como ya hemos visto en el apartado de lugares sacros, su concentración es lógicamente 

mayor en las zonas levantinas y del noreste. En general, presentan el problema de una difícil 

lectura y datación,  puesto que se encuentran al aire libre, grabados o pintados en condiciones un 

tanto arduas, expuestos a todo tipo de inclemencias atmosféricas y humanas. Se pueden dividir 

entre las inscripciones en abrigos naturales (PÉREZ 1992), que han sido lugares de culto 

normalmente desde tiempos prehistóricos, y que se suelen caracterizar por su brevedad; y las 

que se hallan en cuevas, menos frecuentes. Parece muy probable que tuviesen un significado 

religioso, votivo o cultual, pero como desconocemos casi por completo los nombres de las 

divinidades indígenas, así como buena parte de las ceremonias y ritos de la religión ibérica, no 

podemos ir mucho más allá en su interpretación. Dentro de las inscripciones sobre plomo, que 

se atestiguan en las tres escrituras, aunque con mayor proporción en el ámbito de escritura 

levantino, además de las tablillas comunes de carácter comercial, mercantil o económico, 

contamos con ejemplos procedentes de contextos funerarios. Estos plomos ibéricos, del 

Cigarralejo (G. 13. 1, greco-ibérico), de El Amarejo (G. 24. 1-4) y posiblemente de Punta 

d’Orleyl (F. 9. 5-7) y Castellón (F. 6. 1) parecen  imitar las maldiciones griegas, aunque por su 

contexto también se los ha relacionado con los textos órficos propios del ritual funerario. En 

cualquier caso, parece que el carácter votivo o religioso es evidente, pese a que no se pueda 

                                                             
29

 Existe la posibilidad de que en el sureste existiesen grafitos en escritura meridional fechados en torno 
al VII a.E. (y en ese caso prácticamente serían contemporáneos a los primeros grafitos fenicios 
constatados en la península, del siglo VIII a.E.) (BELTRÁN 2005, p. 23) 



52 
 

descartar que tal vez sean simples objetos del fallecido que forman parte del ajuar (de HOZ 

2011, p. 421).  

 En definitiva, el panorama epigráfico que encontramos antes de la llegada de Roma no 

es demasiado numeroso, aunque ya revela una de sus características más significativas, su 

carácter privado o restringido a un público reducido (anotaciones privadas, signos de propiedad 

o incluso la correspondencia que pueden contener los plomos, de larga extensión y gran riqueza, 

no se destinaban a un público amplio); a las que deben agregarse las diferencias consabidas 

entre la parte septentrional y  meridional de la península. En el sur las inscripciones son muy 

poco numerosas, aunque esto no debe tomarse como síntoma de una reducida difusión de la 

escritura, de hecho, tenemos indicios de que la situación era más bien la contraria y que la 

escritura estaba ampliamente difundida en el área andaluza a la llegada de los conquistadores 

romanos. Disponemos del famoso pasaje de Estrabón (III, 1, 6) que habla de los turdetanos 

como el pueblo más culto de los iberos, porque no sólo usan la escritura sino que además tienen 

tradición literaria (poemas, crónicas históricas, etc.). Quizá la escasez de epigrafía se debe a que 

preferían escribir sobre soportes perecederos, tendencia muy posiblemente derivada de sus 

vecinas ciudades fenicias, donde la práctica epigráfica sobre material duro apenas cuenta con 

ejemplos numerosos, pese a que la escritura está atestiguada desde al menos el siglo VIII a.E.  

En la zona levantina y nororiental las inscripciones son más numerosas, y además, sobre 

materiales imperecederos (el plomo), aunque de carácter no monumental ni concebidos para 

perdurar, de inspiración evidentemente griega. Tal vez estas prácticas influyeron en que a la 

llegada de Roma, el área al norte del Júcar adoptase desde bien temprano los modelos de la 

cultura epigráfica romana aunque adaptados a sus hábitos (siguen escribiendo en lengua y 

alfabetos vernáculos), mientras que en el sur, menos acostumbrados, desarrollasen una epigrafía 

esencialmente latina y bastante menos numerosa (DÍAZ 2008, p. 33). 

b. LAS INSCRIPCIONES RELIGIOSAS DEL LEVANTE Y NORESTE EN EL CONTEXTO 

HISPANO ROMANO  

 De los casi dos millares de epígrafes paleohispánicos conservados, la inmensa mayoría 

pertenece a los siglos II y I a.E., por lo que parece evidente que la romanización tuvo mucho 

que ver en el desarrollo exponencial de las prácticas epigráficas previas. Sin embargo, sólo un 

10 % (alrededor de doscientas) del total de las inscripciones paleohispánicas son de carácter 

monumental, grabadas sobre piedra con la finalidad de ser expuestas públicamente y guardar un 

mensaje para la posteridad, rasgos que conforman lo que se ha dado en llamar cultura epigráfica 

clásica (BELTRÁN 2005, p. 27).  La definición de esta forma de expresión de las culturas 

antiguas es clave en el desarrollo de nuestro análisis, ya que se relaciona de manera directa con 

el concepto de monumentalidad. 



53 
 

 Efectivamente, la erección de monumentos inscritos sobre piedra o sobre bronce 

destinados a contener un mensaje solemne para que sea leído por todos y perdure para siempre 

pasa por ser uno de los rasgos definitorios de las culturas clásicas, conservándose un total de 

cerca de medio millón de piezas entre el siglo VIII a.E. y el final de la Antigüedad. De hecho, 

ciudad y cultura escrita son elementos que definen muy bien esta etapa histórica. En 

consecuencia, las inscripciones monumentales suelen ser un fenómeno urbano, ya que las 

ciudades concentraban buena parte de la población, lo que significa mayor número de lectores, 

además de ofrecer artesanos especializados en el trabajo de la piedra o la fundición de bronce, y 

un contexto monumental ligado a su condición de espacio de representación (BELTRÁN 2005, 

pp. 27-28). En el ámbito ibérico nos encontramos con un marco apropiado para el desarrollo de 

este tipo de cultura epigráfica, puesto que conocemos la existencia de grandes núcleos de 

población (que incluso algunos autores califican de incipientes ciudades-estado), una tradición 

escrita previa, e incluso con cierto recurso a la monumentalización en sus conjuntos escultóricos 

y grandes sepulcros, localizados, como se ha dicho, sobre todo en el sudeste peninsular.  Pero, 

aunque es cierto que desde el siglo II a.E. se observa una tendencia cada vez mayor hacia el 

carácter público de las inscripciones (leyendas monetales, inscripciones sobre piedra, letreros 

musivos, etc.), continúa existiendo un relativo vacío en cuanto a epigráfes oficiales (emanados 

por las instituciones de la ciudad o de sus elites gobernantes) y sobre todo religiosos.  

 Tal vez la explicación haya que buscarla en la propia evolución de la epigrafía latina 

que llegaba a la península, aunque parece poco probable. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

 



54 
 

 

 

 

 

Fig. 9 Mapa de la dispersión de inscripciones ibéricas30 

  

 

 

 

                                                             
30 Imagen obtenida en De HOZ 2011, p. 707 



55 
 

 Desde la Segunda Guerra Púnica la Península Ibérica pasó a formar parte de la esfera de 

influencia romana, comenzando su política expansiva precisamente en el ámbito ibérico 

levantino y nororiental. Ante las posibilidades de recursos que ofrecía el nuevo territorio, y una 

vez vencidos los cartagineses, que abandonaron la península en el 206 a.E., comenzó el proceso 

de transformación en provincia. En el 197 a.E. se crearon Hispania Citerior e Hispania Ulterior, 

lo que conllevaba organización, estabilización y administración de una zona que aún resultaba 

un tanto desconocida. En consecuencia, la primera epigrafía latina en este ámbito (como en 

prácticamente todas las provincias recién incorporadas) responde a dos tipos fundamentales 

(además, lógicamente, de los grafitos cerámicos omnipresentes en todas las sociedades con 

cultura escrita). Uno es de carácter netamente oficial, emanando del gobernador provincial y 

vinculado con obras de infraestructura viaria, administración de sociedades indígenas, guerras 

civiles o colonización. Son miliarios, edictos, disposiciones legales, rótulos viarios relacionados 

con las guerras, hitos delimitativos y otros relacionados con el reparto de tierras en beneficio de 

la población romano-itálica (BELTRÁN 1995, p. 12). El otro perfil es el particular, religioso, 

funerario y edilicio sobre todo, protagonizado por los itálico-romanos que se instalaron en la 

península especialmente a raíz de las guerras sertorianas y de la política colonizadora de César. 

Los recién llegados traían consigo los modelos y costumbres cotidianos romanos, de modo que 

hacían grabar sus nombres en epitafios, registraban las actuaciones edilicias y mostraban su 

veneración por los dioses sobre piedra (BELTRÁN 2005, p. 35).  

 Así pues, en los primeros años de presencia romana en Hispania, la epigrafía es aún un 

fenómeno reducido, como hemos visto, a asuntos administrativos y de ordenación territorial y, 

limitado en la esfera civil. Lógicamente estos modelos sirvieron para extender el soporte pétreo 

entre las comunidades indígenas, pero esta influencia parece limitarse a la propia idea de la 

epigrafía sobre piedra como una herramienta de perduración, ya que los tipos epigráficos 

utilizados, en su mayoría estelas, son probablemente de origen local y en algunos casos cuentan 

con paralelos en piezas anepígrafas más antiguas (DÍAZ 2008, p. 33). Será el asentamiento de 

colonos itálicos, en su mayoría libertos, el que genere la mayor parte de la documentación latina 

del periodo republicano (especialmente de carácter votivo, honorífico, edilicio y funerario), pero 

este proceso tiene lugar sobre todo en el siglo I a.E., y para entonces, muchas de las elites iberas 

habían comenzado a romanizarse debido al incremento de las concesiones de ciudadanía a los 

indígenas, estrenando su nueva condición jurídica con el uso del latín en sus expresiones 

públicas (DÍAZ 2008, pp. 35-36). Así se explica también que la mayor parte de la epigrafía 

ibérica sobre piedra se localice precisamente en los núcleos de población que antes se 

romanizaron, como Sagunto, Tarraco o Emporion (BELTRÁN 1995, p. 12), puesto que 

dispusieron del tiempo suficiente para adaptar los modelos epigráficos romanos a sus 

costumbres ibéricas.  



56 
 

 Sin duda, estos factores debieron influir en el desarrollo tardío de la epigrafía 

monumental ibérica de carácter religioso, pero también lo hizo el sustrato cultural indígena que 

venimos señalando desde el principio del trabajo. Es decir, si no hemos observado una 

monumentalización evidente de los espacios sagrados, entre los que no parece extenderse el 

concepto clásico de templo salvo en las excepciones comentadas, no tiene sentido que se 

desarrollasen inscripciones conmemorativas de construcciones religiosas, puesto que no las 

hubo, al menos de manera generalizada hasta época plenamente romana. Tan sólo dos 

inscripciones parecen responder a este modelo monumental votivo/edilicio: el supuesto dintel  

bilingüe ibero-latino de Sagunto que parece recoger en dos líneas de desarrollo horizontal un 

acto evergético de un liberto llamado Fabius Isidorus (F. 11. 8
31

,); y la inscripción fragmentaria 

de Tarragona (C. 18. 10), también ibero-latina, grabada sobre un capitel corintio que pudo haber 

formado parte de un monumento religioso de finales del II a.E., aunque por desgracia apenas se 

conserva un pequeño fragmento (DÍAZ 2008, p. 62; BELTRÁN 2005, p. 45; BELTRÁN 2012). 

Precisamente se han hallado en dos de los núcleos que antes se romanizaron, y 

significativamente son mixtas. 

 El grueso de las inscripciones ibéricas con un probable significado religioso (derivado 

del contexto arqueológico o del soporte) mantiene el carácter privado que comentábamos al 

principio, son todas ellas de pequeño tamaño y parecen corresponder a ofrendas votivas 

(BELTRÁN 2012). Entre los grupos que cabe comentar encontramos los ya citados plomos 

funerarios de Castellón, Orleyl y Cigarralejo, cuyo carácter religioso es discutible; los conjuntos 

de inscripciones rupestres que se extienden desde la Cerdaña hasta la Comunidad Valenciana, 

pero que presentan los consabidos problemas de lectura, datación, e incluso identificación 

paleohispánica; objetos de piedra votivos (peanas y altares); algunos exvotos concentrados en la 

parte meridional: Cerro de los Santos, Torreparedones y, menos probables, Porcuna y la 

figurilla zoomorfa de Ullastret; y las inscripciones sobre cerámica pintada y algunos utensilios 

especiales (BELTRÁN 2012, RODRÍGUEZ 2005, p. 33). A continuación presentamos una lista 

con las inscripciones que con más seguridad tienen un significado religioso atestiguadas en el 

levante y noreste: 

- Láminas de plomo halladas en tumbas: F. 6.1: Castellón; F. 9. 5-7: Orleyl
32

. 

- Objetos de piedra votivos: C. 18. 7: Tarragona (pequeño altar o árula de arenisca 

actualmente perdido); C. 18. 8: Tarragona (placa de mármol también perdida y de 

autenticidad muy cuestionada
33

)
34

; F. 11. 7,  27, 28, 30: Montaña Frontera, Sagunto, 

                                                             
31  C56 según DÍAZ 2008, p. 62 
32

 De HOZ 2011; RODRÍGUEZ 2004 y 2005 
33

 SIMÓN 2009 
34 RODRÍGUEZ 2005; BELTRÁN 2005 y 2012 



57 
 

Valencia (decena de peanitas paralelepípedas que parecen haber sido destinadas a 

sostener estatuillas y ser colocadas sobre alguna repisa, pese a que no se asemejan a 

los modelos de exvotos ibéricos más comunes)
35

. 

- Inscripciones rupestres: D. 3. 1: Roda del Ter, Plana de Vic, Gerona; D. 8.1: 

Cogull, Las Garrigas, Lérida; El Burgal, Siete Aguas, Valencia; Mas del Cingle, 

Ares del Maestre, Castellón; Peñalba de Villastar, Teruel
36

. 

- Inscripciones sobre cerámica pintada: E. 4. 3, E. 4. 2: Castelillo de Alloza, Teruel; 

F. 13. 4-6, 8-10, 12, 19, 20, 24, 27, 28, 43, 70: Liria, Valencia (en este caso las 

cerámicas no han aparecido sólo en un contexto cultual, sino también en viviendas, 

por lo que la identificación de estos rótulos como signos de estatus del propietario o 

de contenido religioso vendría determinado por el contexto)
37

. 

- Utensilios especiales: C. 21. 2: Tivissa, Tarragona (caliciforme de plata)
38

. 

- Exvotos: C. 2. 8: Ullastet, Gerona (figurilla zoomorfa, de difícil lectura)
39

. 

 Como se puede apreciar, no es en absoluto un conjunto amplio, y además, no tienen 

ningún carácter monumental. Tan sólo dos parecen responder al modelo de inscripciones 

votivas de carácter edilicio, y significativamente son mixtas. Es decir, que como parece ocurrir 

con los santuarios, el proceso de monumentalización de las inscripciones religiosas no es algo 

característico de la cultura ibérica, es tardío y, en general, escaso. El fenómeno aún resulta más 

llamativo si lo comparamos con el uso del soporte pétreo en el mundo funerario, donde sí se 

atestiguan numerosas estelas con un tamaño considerable, destacando por ejemplo las de Vic 

(D. 2. 1), Badalona (C. 8. 1), las de Alcañiz (anepígrafas pero con una interesante iconografía
40

) 

o el monumento de La Vispesa en Binéfar (D. 12. 1). Este último, además, presenta una 

inscripción en la que se identificó una palabra incompleta, neitin, que se relacionó con el dios 

Neto, asimilado a Marte,  que menciona Macrobio en Acci (I, 19, 5) (citado en BELTRÁN 2012, 

MARCO Y BALEDELLOU 1976, pp. 108-109). En consecuencia, durante mucho tiempo se la 

consideró religiosa, pero estudios posteriores parecen demostrar que este término sería un 

formante de nombres personales bien atestiguado (MLH III, p. 213, CIL II, 6144
41

).  No es el 

único caso de identificación de un concepto religioso. El autor J. Rodríguez proporciona una 

                                                             
35

 BELTRÁN 2012. Recientemente Bonet señala también lo mismo para San Miguel de Liria(Coloquio de 
LCP de Valencia) 
36

 RODRÍGUEZ 2005, PÉREZ 1992 
37

 BELTRÁN 2012, RODRÍGUEZ 2005 
38

 RODRIGUEZ 2005 
39 Ibíd 
40  MARCO 1976. Estas estelas proceden del yacimiento de El Palao y de Val de Vallerías, y su iconografía 
resulta muy interesante porque se relaciona con el monumento de La Vispesa,  de hecho, se han 
vinculado con el ritual de aniquilación o mutilación del enemigo (existe un interesantísimo artículo al 
respecto: ALFAYÉ 2004), de modo que el carácter funerario de las primeras y de la segunda resulta cada 
vez más evidente (BELTRÁN 2012).  
41 Citado en BELTRÁN 2012 



58 
 

lista del léxico repetitivo en inscripciones religiosas, algo que ciertamente parece complicado 

viendo el escaso número de epígrafes de este tipo y sobre todo, la brevedad de sus textos. Aún 

así, señala baikar como un término alusivo a un objeto de uso cultual libatorio especializado; 

eriar ban o ban kurs, que sería una “fórmula” religiosa; y uske-ik, para el que no propone 

funcionalidad alguna pero que aparece en Orleyl y el zoomorfo de Ullastret (RODRÍGUEZ 

2005, p. 33). Aunque no podamos confirmar con seguridad estas significaciones, revelan la 

importancia que tiene la epigrafía como fuente para el conocimiento de la religiosidad ibérica. 

La falta de monumentalidad puede estar indicándonos que efectivamente no nos hallemos ante 

una cultura que necesite manifestaciones ostentosas para demostrar su veneración o devoción a 

los dioses, aunque para completar estas incipientes reflexiones necesitamos, lógicamente, 

conocer el panteón ibérico.  

2.3 LAS DIVINIDADES IBÉRICAS 

a. APROXIMACIONES HISTORIOGRÁFICAS AL “PANTEÓN” IBÉRICO 

 La manera de concebir la religión ibérica condiciona en gran medida la aproximación 

que se hace a las divinidades. Efectivamente, aquellos autores que consideran primordial la 

influencia colonial en el desarrollo de la religiosidad ibérica, en el sentido de que copiaban sus 

modelos y formas de expresión religiosa, también opinan que se produjo una rápida adopción de 

las divinidades exógenas. Dentro de esta tendencia de interpretación existen dos posturas, por 

un lado la que defiende el carácter númenico y pragmático de la religiosidad ibérica, y otra, 

aunque en parte derivada de esta, que entiende que el proceso de personalización de los 

fenómenos sagrados en dioses ya habría tenido lugar. La primera, defendida por J. M. Blázquez 

(1983), R. Lucas Pellicer (1981) o M. P. García y Bellido (citado en VILÁ 1997, p. 544), opina 

que la religión ibérica es esencialmente animista, es decir, que dotarían de carácter sagrado, 

alma o vida a todos aquellos elementos que considerasen especiales: tanto objetos, como 

elementos naturales (fenómenos atmosféricos, rocas, ríos, árboles, etc.) y, por supuesto, los 

difuntos. La consideración de la muerte tendría, según este punto de vista, una clara proyección 

en las formas de concebir la vida (LUCAS 1981, pp. 258-259). Así, opinan que “los iberos, 

como los bereberes, fueron incapaces de elevarse sobre las concepciones más simples de la 

divinidad” (BLÁZQUEZ 1983, p. 115), o lo que es lo mismo, creen en un sistema primitivista y 

arcaico de la religiosidad ibérica, esencialmente pragmático, y en el que los santuarios, ritos y 

cultos se dedicarían a los númenes locales (fuerzas impersonales y sobrenaturales que pueden 

ser temidos como demonios o adorados como dioses, pero que, en general, ejercen una 

influencia sobre el mundo de los vivos, por lo que han de respetarse). En este sentido, 

consideran que la religión ibérica era eminentemente social y agraria, rindiendo culto a las 

manifestaciones generales de su vida material y cotidiana: cielo, estaciones, fenómenos 

atmosféricos, lluvias, tormentas, tierra y frutos, animales, etc.; siendo innecesarias sus imágenes 



59 
 

(lo que veneran es la función) y, por tanto, las construcciones de templos que les sirviesen de 

morada.  

 En consecuencia, todos los aspectos más complejos de la religiosidad ibérica serían 

importaciones del mundo colonial. Al ser un sistema esencialmente pragmático no tendrían 

problema en incluir entre sus númenes dioses fenicios, púnicos, griegos,  romanos, e incluso 

procedentes del mundo celta; así como animales fantásticos como grifos, esfinges, sirenas y 

leones. Todo ello recibiría devoción en construcciones acordes a su carácter, o lo que es lo 

mismo, en estructuras que copian los modelos de santuario o recinto en el que se les rendía culto 

en sus lugares de origen. Entre las divinidades del panteón ibérico encontraríamos: Diosas 

madres, Deméter, Diosa de la Tierra, Tanit, Cernunnos y Marte baleárico (VV.AA. 1994, pp. 

233-245).  

 La otra interpretación del panteón ibérico se deriva en buena parte de ésta, pero entiende 

que la religiosidad ibérica se encuentra, por así decirlo, en un estadio superior. A la llegada de 

los fenicios y griegos, los iberos ya dispondrían de dioses personificados, pero éstos se 

limitarían a dos, una mujer y su paredro, que abarcarían todas las competencias del mundo 

sobrenatural. Esta posición, defendida por M. Almagro y T. Moneo (2000, 2003), interpreta que 

la religiosidad ibérica tendría unos conceptos divinos ancestrales, derivados de sus respectivos 

sustratos, sobre los que actuaron los fundamentos ideológicos fenicios, púnicos, griegos, etc. 

Por lo tanto, los iberos introdujeron tanto los sistemas y estructuras económicas como las 

creencias, divinidades, cultos y arquitectura sacra de sus vecinos mediterráneos (MONEO 2003, 

p. 450). Esta evolución tiene paralelos evidentes en el mundo de las divinidades orientales, 

como los dioses mistéricos que se introdujeron en el mundo romano desde el siglo I d.E., de los 

que podemos llegar a rastrear su desarrollo y transformación, en algunos casos como el de 

Júpiter Doliqueno, hasta sus conceptos más embrionarios. Según esta perspectiva orientalizante, 

existiría en el mundo ibérico una Gran Diosa Madre ancestral, conocida al menos desde época 

neolítica, cuyas funciones se relacionarían con la fecundidad y fertilidad humana, animal y 

terrestre. Estas características permiten considerarla una divinidad universal al modo oriental, 

puesto que sus competencias y, por tanto, manifestaciones son muy numerosas; y esto conlleva 

que pueda sincretizarse con muchos tipos de dioses más definidos o de funciones concretas. Lo 

mismo ocurriría con la divinidad masculina ancestral, que actuaría como la pareja de la diosa 

madre, complementando las funciones que le faltasen a ella, y convirtiendo su dominio conjunto 

en universal. En esta tendencia, esta deidad masculina responde al tipo de los Smiting Gods, o 

“dioses combatientes”, cuya iconografía característica (presentan el pie izquierdo adelantado, el 

brazo derecho levantado, comúnmente sosteniendo un arma, la cabeza cubierta con algún tipo 

de casco o gorro, y en general, una actitud amenazante) atestiguada en exvotos gaditanos del 

siglo VIII y VII a.E. puede remontarse a prototipos hititas bien documentados desde el II 



60 
 

milenio a.E. Esta iconografía oriental se suele identificar con los dioses de la tormenta y la 

tempestad, como Adad, Baal o Teschub
42

, que curiosamente se asocian al toro (animal que 

también parece recibir veneración en el ámbito ibérico). El carácter imprevisible de los 

fenómenos atmosféricos, capaces de generar tanto fertilidad de la tierra como destrucción, les 

acaba otorgando ese carácter guerrero, combatiente, peligroso. Conceptos todos ellos que 

encajarían bien en el mundo ibérico, donde podrían haber existido monarquías orientalizantes y 

aristocracias guerreras como formas de organización política.  El dominio del cielo y la tierra 

serían, por lo tanto, abarcados por dos divinidades ancestrales que se sincretizarían con las 

diversas deidades del mundo mediterráneo, con funciones más concretas.  

 Así, según estos autores, la diosa femenina ancestral se asimiló en el sur sureste ibérico 

durante el periodo orientalizante a la Asarté fenicia, que junto a la figura del dios Melkart, 

tenían a su cargo el bienestar, la tutela y la protección de la institución monárquica, del rey, su 

familia, y por extensión de toda la comunidad, actuando en su favor y beneficio procurando la 

fecundidad de sus campos y de sus mujeres (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 138). Su culto se 

atestigua en la Península en las fuentes greco-latinas, que citan santuarios y ritos en honor a 

Afrodita y a Venus, diosas con quienes se sincretizó la Asarté fenicia (Av. O. M. 428-431; Plin. 

IV, 120) (MONEO 2003, p. 427). En torno al siglo IV a.E. las transformaciones 

socioeconómicas y políticas que vive la cultura ibérica llevaron aparejadas un desarrollo y 

cambio de la divinidad. Dentro del contexto de las nuevas aristocracias, la antigua deidad 

dinástica se adaptó adquiriendo un matiz más colectivo, asimilándose a la Tanit púnica que 

sustituirá progresivamente a la Asarté fenicia. En este caso su paredro será Baal Hammon, y la 

unión de ambos aseguraba la renovación anual de la naturaleza (MONEO 2003, p. 450). En la 

última fase de la cultura ibérica, y como consecuencia de la romanización, la antigua Tanit se 

sincretizó con Dea Caelestis y con Iuno romana. En el caso de su pareja masculina se sustituiría 

por el Saturno romano y posteriormente al Herakles helénico.  

 En la zona septentrional las asimilaciones estarían, lógicamente, vinculadas a las 

divinidades griegas, entre las que parecen atestiguarse Artemis y Deméter como interpretatio de 

la Diosa Madre ancestral; y Baco griego y Liber Pater romano para las sincretizaciones de su 

paredro (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 120).  

 En resumen, las diferencias con la tendencia anterior vendrían remarcadas por la 

consideración de que ya existía entre los iberos una concepción divina de los fenómenos 

sobrenaturales personificada en una diosa madre y su paredro; mientras que para los defensores 

del carácter numénico, los fenómenos naturales considerados sagrados tienen valor por sí 

                                                             
42

 Todos estos aspectos han sido estudiados en un trabajo académico anterior, Iupiter Dolichenus: un 
dios oriental en las filas del ejército romano, para cuyo desarrollo contamos con la ayuda del profesor 
Francisco Marco 



61 
 

mismos, es decir, que aún no se habría producido la necesidad de explicarlos o asimilarlos con 

manifestaciones de una deidad concreta. En ambos casos, se acepta que el fenómeno religioso 

ibérico partiría de un sustrato previo, pero este se vio en seguida sustituido por las formas de 

religiosidad coloniales, ya sea por procesos de sincretismo como por simple y llanamente 

adopción.  

 Existe una postura intermedia, propugnada entre otros por R. Olmos (1992a, b, c, 1999),  

que entiende que aunque pudo existir una vertiente numénica, ésta no tuvo que ser totalitaria. 

No excluye la posibilidad de que coexistiese con una concepción personal o antropomórfica de 

la divinidad, de modo que nos hallaríamos precisamente en la fase intermedia entre la posición 

de Blázquez, donde no hay deidades personificadas, y la de Almagro y Moneo, donde sí existen 

plenamente desarrolladas. En esta tercera interpretación, la religiosidad ibérica se encontraría en 

la fase de transformación del impulso genérico de lo sagrado (esos númenes de la primera 

tendencia, fenómenos sobrenaturales) hacia formas humanas, es decir, una antropomorfización 

de la divinidad. En este proceso, otorgar una imagen humana y un nombre personal no tiene por 

qué suceder a la vez; y según parece, en el mundo ibérico la primera ocurrió antes que la 

segunda, ya que no tenemos constancia de teónimos o apelativos indígenas (salvo la excepción 

de Betatun que comentaremos después). Así pues, el proceso sería autóctono, propio de la 

cultura ibérica, lo que no excluye que a la hora de asignar imágenes a sus concepciones divinas 

se fijasen precisamente en los modelos coloniales coetáneos. Sin embargo, asignar los nombres 

de Asarté, Tanit o Deméter a las figuras antropomórficas ibéricas de posible significado 

religioso, e incluirlas como parte del panteón ibérico, empobrece, según este autor, un panorama 

sin duda mucho más rico y complejo (VILÁ 1997, p. 545).  

 Nuestra opinión se acerca mucho más a la de R. Olmos que a las anteriores, puesto que 

la asimilación de una iconografía no implica la necesaria adopción completa de la divinidad, 

con nombre, atributos, funciones, etc. Nos mostramos más proclives a resaltar el papel del 

sustrato indígena, que resulta bastante escueto en las dos interpretaciones anteriores. La 

concreción de su concepción de lo sagrado se produjo primero en el ámbito de la imagen, 

tomando como ejemplo modelos de las divinidades fenicias o griegas, presentes en la península 

desde el VIII y VI a.E., pero el desarrollo de la teonimia coincidió con el proceso de 

romanización, de modo que el nombre local adoptó un lenguaje greco-romano, que es el único 

que conocemos para denominar las divinidades del ámbito ibérico a partir del siglo II a.E. 

(VILÁ 1997, p. 546).  

 



62 
 

b. INDICIOS ARQUEOLÓGICOS DE LAS DIVINIDADES IBÉRICAS 

 Para poder analizar el problema en profundidad, debemos observar, por un lado, si 

existe algún teónimo indígena constatado; y por otro, las posibles representaciones 

antropomórficas o simbólicas que estas divinidades pudieran tener. Pero debido a la escasez de 

datos, esta parte recibe un tratamiento global del conjunto del ámbito ibérico.  

 TEONIMIA  

 Frente a la cantidad de nombres y apelativos que conocemos en el norte y oeste de la 

Península Ibérica a través de las inscripciones votivas en lengua y escritura latinas, la epigrafía 

religiosa ibérica, tanto prerromana como latina, no muestra ninguno. Como hemos señalado, 

algunos autores aluden la causa de este fenómeno a la rápida integración del ámbito ibérico en 

la esfera de la romanización; que conllevaría el directo nombramiento de esas concepciones 

divinas que estaban en proceso de antropomorfización con teónimos romanos (VV. AA. 1998, 

p. 136). Esta teoría acepta por tanto el carácter innominado de las divinidades indígenas, siendo 

infructuosa, al menos de momento, cualquier búsqueda de apelativos, sobrenombres o nombres 

propios de carácter indígena en la epigrafía votiva latina. Sin embargo, contamos con un 

hallazgo procedente de Fuerte del Rey (Jaén), en lengua y escritura latinas, que proporciona la 

única referencia a una divinidad ibérica de la que tenemos constancia en la actualidad.  

 Se trata de un pequeño cipo o ara votiva, de piedra caliza (posiblemente local), en el que 

se ha conservado un texto que reza:  

Betatun 

Aelia·Belesi (scil.filia?)·ar(am scil.posuit) 
sorte·ius(s)u 

v(otum)·s(olvit)·l(ibens)·m(erito)
43 

 

 Según los investigadores que han analizado esta inscripción (CORZO, PASTOR, 

STYLOW, UNTERMANN 2007) el nombre de la divinidad a la que se dedicaría el ara se 

compone de dos palabras ibéricas: betun, atestiguado como elemento de nombres personales 

ibéricos (bene-betan en Liria, sakar-betan en Benasal, y posiblemente betar-tiker en 

Sagunto); y atun, documentado también como elemento de onomástica personal pero que 

aparece, además, en locuciones formularias de las extensas inscripciones sobre placas de plomo. 

De hecho, se observa una curiosa combinación en este tipo de escritos entre atun y neitin, que 

como ya vimos antes es un término que se identificó con una divinidad; sin embargo, no 

estamos en disposición de asegurar que estos elementos sean nombres de dioses, sobre todo 

teniendo en cuenta que el carácter de estos plomos suele considerarse comúnmente comercial o 

                                                             
43 Citado en CORZO, PASTOR, STYLOW Y UNTERMANN 2007, p. 253; ORDUÑA 2009, p. 359 



63 
 

jurídico y que ambos términos se encuentran atestiguados en nombres personales compuestos 

(CORZO et.al. 2007, p. 256).  

 Cabría preguntarse ahora si este hallazgo constituye una excepción en el fenómeno 

religioso ibérico, entendiendo que el proceso de la teonimia indígena sí había comenzado a 

producirse en algunos territorios, o es que realmente sí existían dioses ibéricos con nombres y 

funciones definidas de los que por desgracia, debido quizá a nuestro desconocimiento de su 

lengua (puesto que en ningún momento se descarta la posibilidad de que las inscripciones, tanto 

las de probable carácter religioso analizadas como otras a las que no se les haya atribuido esta 

significación, puedan contener otros teónimos indígenas que aún no somos capaces de leer) aún 

no tenemos constancia. En definitiva, es un panorama extraordinariamente complejo del que no 

podemos más que introducir algunas de las cuestiones que se plantean en el horizonte de la 

investigación actual. 

 IMÁGENES 

 Para encontrar las posibles imágenes de la divinidad, se analizan, como no puede ser de 

otro modo, los exvotos, cerámicas y esculturas propios de la cultura ibérica. Algunos autores 

ven en este tipo de expresiones una clara alusión al panteón ibérico (ALMAGRO Y MONEO 

2000, MONEO 2003, LUCAS 1981), aunque para otros no existe una significación tan clara 

(VILÁ 1997).  

 Así pues, las figuras antropomórficas depositadas como exvotos en los santuarios se han 

interpretado, en algunas ocasiones, como claras representaciones de la divinidad. La 

investigadora T. Moneo ve clara la identificación de las figuras femeninas sedentes o estantes 

entregadas como ofrenda con divinidades como Asarté, Tanit o Iuno Caelestis (MONEO 2003), 

y no es la única. R. Lucas también señala que los exvotos femeninos de Cerro de los Santos 

serían imágenes entronizadas divinas, aunque en su caso los modelos serían griegos, planteando 

su posible identificación con Hera, Atenea o Deméter (LUCAS 1981). Por su parte, E. Ruano 

(citada en VILÁ 1997, p. 545) considera que este tipo de ofrendas sedentes estarían relacionadas 

con una deidad indígena que respondería a las características de Gran Diosa bajo cualquiera de 

sus acepciones: Asarté, Tanit, Deméter, Artemisa, etc. Lo cierto es que la tendencia 

interpretativa más generalizada es la que concibe la gran mayoría de los exvotos como una 

ofrenda a la divinidad en la que el oferente trata de perpetuar su propia figura ante ésta. No 

serían, por lo tanto, representaciones de la divinidad, salvo quizá en las excepciones del 

santuario de La Serreta en Alcoy y del “guerrero” de Medina de las Torres, en Badajoz (VILÁ 

1997, p. 546).  



64 
 

 Sin embargo resulta, a nuestro parecer, curioso, que el tipo escultórico de bulto redondo 

que se ha denominado “damas ibéricas” (19 esculturas documentadas
44

, de las cuales sólo una 

no es sedente) sí se considere una imagen de la divinidad, pese a que sólo la Dama de Elche 

apareciese supuestamente vinculada a una estructura de carácter sacro (el resto proceden de 

contextos funerarios), y precisamente no podamos asegurar su tipo sedente porque sólo 

conservamos el busto. Es un tanto contradictorio que las tendencias historiográficas más 

generalizadas no consideren los exvotos femeninos sedentes como representaciones divinas, 

pese a que se vinculan mucho más con espacios sagrados, pero sí lo hagan para esculturas que 

responden a un prototipo iconográfico muy similar vinculadas además al mundo funerario. Sería 

más lógico considerar o todas o ninguna. Bien es cierto que existen otras propuestas, como la de 

R. Ramos (citado en VILÁ 1997, p. 550), que las interpreta como grandes sacerdotisas; o la de 

R. Olmos, que opina que estas damas serían retratos de personas reales (posiblemente de alto 

estatus) pero en actitud divina, en consecuencia con el proceso de intentar dotar de apariencia 

humana a un símbolo (VV.AA. 1998, p. 68). De cualquier manera, ni estas esculturas ni los 

exvotos parecen haber recibido culto por sí mismas, es decir, que no podrían incluirse en el tipo 

característico de imagen venerada en los templos. 

 Respecto a las cerámicas y su decoración, sobre todo de Liria y Elche, existe también un 

consenso bastante generalizado de autores que consideran que representarían, además de 

ceremonias y prácticas cultuales, divinidades ibéricas asociadas a personajes y signos propios de 

una concepción religiosa muy unida a la naturaleza, en la que lo femenino y lo masculino toman 

formas reales y simbólicas (rosetas, peces, aves, etc.). Sus tipos iconográficos serían 

seguramente préstamos de los griegos y fenicios, pero, como comentábamos al principio, no 

asistiríamos a una aculturación en el sentido de que se asimila una ideología nueva, sino que se 

trata de una asimilación a nivel iconográfico. Al ibero se le ofrece la posibilidad de materializar 

el concepto de la divinidad que él había adorado tradicionalmente, acogiendo estos tipos 

escultóricos y pictóricos como novedad y símbolo de estatus social. Estas creaciones artísticas 

se fundamentan más en ser fruto de su propia cultura que en tener unas determinadas 

características estéticas, pues éstas pueden considerarse simples reflejos de aspectos más 

secundarios como la habilidad del artesano, el ambiente geográfico de su formación, o los 

mismos influjos estilísticos o iconográficos de moda en su generación (VILÁ 1997, p. 550). En 

cuanto al carácter votivo de las cerámicas, es lógico que éstas no serían objeto de culto, sino 

utensilios del ritual o incluso ofrendas (y en cualquier caso, no debemos excluir la posibilidad 

de que se fuesen simplemente objetos de prestigio).  

                                                             
44

 Dama de Galera, Dama de Villaricos, Dama de Baza, las 10 damas del Cerro de los Santos, Dama del 
Llano de la Consolación, Dama de Vizcarra, Dama de Elche, Dama del Cabecico del Tesoro y Dama del 
Cabezo Lucero (VILÁ 1997, p. 549) 



65 
 

 Un último apartado está protagonizado por las representaciones zoomórficas o 

simbólicas de la divinidad, que como acabamos de señalar, también se encontrarían plasmadas 

en la iconografía vascular. Entre todos estos tipos, dos son especialmente llamativos: el caballo 

y el toro, que han aparecido además en recintos sacros considerados templos (Azaila, Costitx en 

el levante y noreste). La pregunta en estos casos es ¿existía un dios-caballo o un dios-toro o se 

trata de un animal atributo de una divinidad y que acaba convertido en su símbolo? La respuesta 

parece orientarse más hacia la segunda opción en el caso del caballo (VILÁ 1997; VV. AA. 

1998), pero la sacralidad del toro supone un asunto más complejo, para el que, de nuevo, cada 

autor tiene su propia interpretación. Pero más allá de consideraciones conceptuales, lo cierto es 

que estos tipos zoomorfos, unidos a los ya citados modelos simbólicos de carácter oriental como 

betilos, massebah o ashera, son los únicos ejemplos escultóricos vinculados a espacios sacros 

susceptibles de haber recibido algún tipo de veneración cultual.  

 Las principales conclusiones de estos sincréticos análisis nos permiten considerar la 

existencia de una antropomorfización del fenómeno sagrado, de una personificación de lo 

divino, pero que aún se encuentra en un estado de incipiente desarrollo. De hecho, podemos 

considerar que los dioses ibéricos, sin nombre conocido (salvo el caso de Betatun), muestran 

una tendencia a ser representados con símbolos más que con figuras humanas. Todo esto 

dificulta sobremanera su conocimiento. Somos incapaces de asegurar si existía una única 

divinidad ancestral del tipo Gran Diosa Madre de la tierra y la fecundidad (que por otra parte es 

la deidad que cuenta con más afirmaciones seguras dentro de la historiografía) acompañada de 

un paredro masculino;  o si eran varias divinidades con funciones, características y formas 

mucho más concretas. En consecuencia, no consideramos apropiado hablar de panteón ibérico, 

ya que esto conllevaría una jerarquización y una organización muy definida de unas divinidades 

que en nuestro caso, son completamente desconocidas.  

 Resulta evidente pues, teniendo en cuenta nuestro objetivo principal del trabajo, que 

este modelo de deidades ibéricas no concuerda con el concepto clásico mediterráneo, pese a que 

utilizasen modelos iconográficos de estas culturas para desarrollar sus propias concepciones 

religiosas. Probablemente la religiosidad ibérica no necesitaba imágenes concretas de la 

divinidad para demostrar su devoción en las ceremonias y ritos, por lo que no sería necesario el 

desarrollo de templos en su acepción clásica, y es que, hay que tener en cuenta que si hubiesen 

necesitado este tipo de estructuras, podrían haberlas importado igual que hicieron con los 

modelos iconográficos. Pero en cambio, no hemos encontrado una difusión amplia de este tipo 

de templos, ni aún en época romana, cuando la influencia dio paso a un auténtico dominio 

político. Es decir, que a nuestro modo de ver, existe una religiosidad ibérica propia que 

adaptaría modelos externos a su propia conceptualización y funcionalidad tanto en las 

divinidades como en los espacios cultuales.  



66 
 

3. CONCLUSIONES 
 

 El planteamiento de este trabajo ha buscado un punto de vista innovador, que ya autores 

como C. Vilá (1997) propugnaban, en el que no se valore exclusivamente el peso de las 

influencias externas en el fenómeno religioso ibérico, explicando todas sus manifestaciones 

como consecuencia de estos contactos. Si bien hemos visto que las tendencias más actuales de 

interpretación afirmaban el carácter autóctono y propio de la cultura ibérica, lo cierto es que nos 

hemos encontrado, a la hora de indagar en profundidad en estos temas, con que la mayoría de 

los autores aplica conceptos alóctonos para definir los espacios de culto, con las posibles 

implicaciones que esto conlleva y considera las divinidades como poco desarrolladas, 

necesitando por tanto tomar modelos y cultos exógenos. Nuestra propuesta se muestra en 

abierto contraste con todo esto, como se ha podido ver, otorgándole mayor protagonismo al 

papel del sustrato indígena. Aunque sólo se ha podido esbozar la idea general, hemos intentado 

demostrar como efectivamente la monumentalidad que caracteriza el mundo religioso de las 

culturas mediterráneas coetáneas no tiene un paralelo evidente en el mundo ibero. 

 Las dificultades a la hora de realizar este trabajo han surgido fundamentalmente como 

consecuencia de la cantidad de bibliografía reciente, plagada de contradicciones que minan el 

camino de un recién llegado.  Adentrarse en un tema de estas características ha resultado 

apasionante, pero también agotador, sobre todo por el enorme esfuerzo de crítica historiográfica 

que supone. Y es que existen muchas formas de interpretar la religión ibérica, sirva de ejemplo 

el caso comentado de las damas sedentes, que se han interpretado como diosas, sacerdotisas, o 

mujeres de la alta aristocracia. Sólo la falta de monumentalidad es señalada por todas las 

tendencias interpretativas, de modo que decidimos partir de ese punto para poder simplificar un 

estudio que de por sí resultaba muy complicado; aunque al final hemos acabado proponiendo 

nuevas tipologías y posibles enfoques, siendo conscientes de que el planteamiento de todo esto 

tiene carencias que requieren una mayor profundización en el tema.  

 De este modo, podemos afirmar que la ecuación santuario-epigrafía-divinidad, que 

sobre todo es característica del mundo clásico greco-latino (porque como ya señalamos la 

tradición fenicio-púnica no era muy propensa a la expresión epigráfica de carácter monumental, 

pese a que desde la expansión romana se atestigüen inscripciones, precisamente de carácter 

religioso, en áreas púnicas como el Norte de África), no se observa en el mundo ibérico, para el 

que contamos con escasos templos monumentales (los más seguros no sobrepasan los 7 m²), 

muy pocas inscripciones alusivas a la construcción o reforma de estos espacios, sólo un teónimo 

indígena, constatado además fuera de nuestro ámbito de estudio, y muy pocas imágenes que 



67 
 

puedan ser consideradas objetos de culto o veneración en sí mismas. ¿Por qué nos empeñamos 

entonces en buscar las causas de esta religiosidad en las culturas clásicas? 

 Sin duda, la presencia en la Península Ibérica de fenicios, griegos y romanos trajo 

consigo un enorme elenco de novedades para el mundo ibérico, pero lo que aquí se intenta 

plantear es la utilidad que se hicieron a esos elementos. Es de común acuerdo la opinión que 

entiende que los contactos con griegos y fenicios no fueron en clave de dominación política o 

territorial, por lo que en ningún momento intentarían imponer sus formas de vida (no podemos 

decir lo mismo de los romanos, que sí establecieron una administración efectiva del territorio 

hispano), sin embargo, hemos leído en más de un trabajo que los tanteos comerciales y 

establecimiento de sus colonias a lo largo de la costa sur y este de la península llevaron 

aparejados la introducción de sus sistemas y estructuras económicas, así como de sus 

fundamentos ideológicos, creencias, divinidades, ritos y arquitectura sacra (MONEO 2003, pp. 

449-450) ¿Tan poca era la personalidad del sustrato indígena que absorbe cual esponja todos los 

modelos con los que se relaciona de manera comercial? 

 En nuestra opinión, se trata de un asunto mucho más complejo que, por el 

desconocimiento actual derivado de la ausencia de datos y de la imposibilidad de traducir la 

lengua, no podemos concebir en su conjunto. Pero podemos posicionarnos en defensa del 

sustrato indígena, ya que igual que ocurre con la mencionada lengua, considerada un elemento 

único y original (con la excepción, quizá, del etrusco), para la que desarrollan un signario propio 

copiando los signos fenicios y adaptándolos a su forma de expresión, podríamos  suponer un 

proceso similar para el fenómeno religioso. En este caso encontraríamos una adopción de los 

modelos sacros coloniales, iconográficos o arquitectónicos, que serían adaptados a su propia 

concepción religiosa, no implicando este hecho la necesaria asimilación de los fundamentos 

religiosos coloniales citada más arriba. Es decir, los iberos tendrían su propia religiosidad, y en 

ella, no jugaban papales importantes las grandes construcciones sagradas o las imágenes de 

veneración de las divinidades, pero tenían otras formas características de expresarla, donde 

efectivamente sí tuviesen una función determinada esos santuarios constatados o esas imágenes 

de la divinidad. En definitiva, las necesidades religiosas ibéricas no deben ser interpretadas del 

mismo modo que las de sus culturas vecinas. Y en este sentido cabría preguntarse ¿es la falta de 

monumentalidad una característica del fenómeno religioso ibérico? Sí, al menos eso hemos 

intentado argumentar a lo largo del trabajo, por lo que ahora dejamos planteada otra cuestión 

derivada de esta, para futuras investigaciones que aborden desde nuevos enfoques este tema: 

¿Podríamos, a partir de la consideración de la ausencia de monumentalidad como característica 

de la religiosidad ibérica, proponer nuevas formas de aproximación a este fenómeno que no 

utilizasen necesariamente conceptos, términos y explicaciones importadas del mundo colonial? 

¿Se abrirían nuevas puertas? 



68 
 

4. BIBLIOGRAFÍA 

 

4.1 BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA: 

General: 

BELTRÁN Y MARCO 1996: F. Beltrán Lloris y F. Marco Simón, Atlas de Historia Antigua, 

Libros Pórtico, Zaragoza, 1996 

BLÁZQUEZ 1983: J. M. Blázquez, Primitivas Religiones Ibéricas. Vol. II. Religiones 

prerromanas, Cristiandad, Madrid, 1983 

CHAPA 2006: T. Chapa Brunet, <<Sacrificio y sacerdocio entre los iberos>>, en Entre Dios y 

los Hombres: El sacerdocio en la antigüedad, Spal Monografías VII, Universidad de Sevilla, 

2006, pp. 157-180 

EZQUERRA 2007: B. Ezquerra Lebrón (coord.), Fragmentos de Historia. 100 años de 

Arqueología en Teruel, Gobierno de Aragón y Museo de Teruel, 2007 

GONZÁLEZ 1992: A. González Prats, <<El proceso de formación de los pueblos ibéricos en el 

Sureste y Levante de la Península Ibérica>>, en Complutum 2-3, 1992 

GÓMEZ-PANTOJA 2008: J. L. Gómez-Pantoja, Protohistoria y Antigüedad de la Península 

Ibérica.Vol.II. La Iberia prerromana y la Romanidad, Colección Historia de España, Sílex, 

Madrid, 2008 

MENÉNDEZ, JIMENO Y FERNÁNDEZ 2011: M. Menéndez, A. Jimeno y V. M. Fernández, 

Diccionario de Prehistoria, Alianza, Madrid, 2011 

MLH: J. Untermann, Monumenta linguarum Hispanicarum, Wiesbaden, 1975-1997 

MONEO 2003: T. Moneo, Religio Iberica: Santuarios, Ritos y Divinidades (siglos VII-I a.C.), 

Real Academia de la Historia (RAH), Madrid, 2003 

NICOLINI 1998: G. Nicolini, <<Las figuras ibéricas de bronce>>, en VV.AA., Los Iberos. 

Príncipes de Occidente (Catálogo de exposición), Fundación <<la Caixa>>, Barcelona, 1998 

pp. 146-148 

RUEDA 2007: C. Rueda Galán, <<La mujer sacralizada: La presencia de las mujeres en los 

santuarios (lectura de los exvotos de bronce iberos)>>,  en Complutum 18, 2007, pp. 227-235 

- 2011: C. Rueda Galán, Territorio, Culto e Iconografía en los santuarios iberos del Ato 

Guadalquivir (ss. IV a.n.e.- I d.n.e.), Universidad de Jaén, 2011 

 



69 
 

RUÍZ Y CHAPA 1990: G. Ruíz y T. Chapa, <<La Arqueología de la Muerte: Perspectivas 

teórico-metodológicas>>, en II Simposio sobre Celtíberos: Necrópolis celtibéricas, Institución 

<<Fernando el Católico>>, Zaragoza, 1990, pp. 357-372 

SPEAKE 1999: G. Speake (ed.), Diccionario de Historia del Mundo Antiguo, Akal, Madrid, 

1999 

VILLAR Y FERNÁNDEZ 2001: F. Villar y M. P. Fernández Álvarez (eds.), Religión, Lengua y 

Cultura Prerromanas de Hispania, Universidad de Salamanca, 2001 

VV. AA. 1994: Historia de las religiones de la Europa antigua, Cátedra, Madrid, 1994 

VV. AA. 1998: Los Iberos. Príncipes de Occidente (Catálogo de exposición), Fundación <<la 

Caixa>>, Barcelona, 1998 

Escritura y Epigrafía: 

ALBERTOS 1986: M. L. Albertos Firmat, << Inscripción en caracteres ibéricos en la Cueva de 

San García (Burgos)>>, en Numantia II, Junta de Castilla y León, 1986, pp. 207-209 

BELTRÁN 1995: F. Beltrán Lloris (coord.), Roma y en nacimiento de la cultura epigráfica en 

Occidente, Institución <<Fernando el Católico>>, Zaragoza, 1995 

- 2005: F. Beltrán Lloris, <<Cultura escrita, epigrafía y ciudad en el ámbito 

paleohispánico>>, en Acta Palaeohispanica IX, Paleohispanica 5, Institución <<Fernando el 

Católico>>, 2005, pp. 21-56 

- 2011: F. Beltrán Lloris, <<Lengua e Identidad en la Hispania Romana>>, en 

Paleohispanica 11, Institución <<Fernando el Católico>>, 2011, pp. 19-59 

- 2012: F. Beltrán Lloris, <<Religión y epigrafía Paleohispánicas: Inscripciones y 

santuarios en Hispania (II-I a.E.)>> (inédito).   

CORZO, PASTOR, STYLOW, UNTERMANN 2007: S. Corzo Pérez, M. Pastor Muñoz, A. U. 

Stylow, J. Untermann, <<Betatun, la primera divinidad ibérica identificada>>, en 

Palaeohispanica 7, Institución <<Fernando el Católico>>, 2007, pp. 251-262 

DÍAZ 2008: B. Díaz Ariño, Epigrafía Latina Republicana de Hispania (ELRH), Colecció 

Insrtrumenta 26, Universidad de Barcelona, 2008 

GARCÉS 2007: I. Garcés Estallo, <<Nuevas interpretaciones del monumento ibérico de La 

Vispesa (Tamarite de Litera, Huesca)>>, en Caesaraugusta 78, 2007, pp. 337-354 



70 
 

GONZÁLEZ Y OLIVARES 2010: R. Gónzalez Fernández y J.C. Olivares Pedreño, <<Una 

inscripción de época republicana dedicada a Salaecus en la región minera de Carthago Nova>>, 

en Archivo Español de Arqueología (AEspA) 83, Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas (CSIC), Madrid, 2010, pp. 109-126 

De HOZ 1995: J. de Hoz, <<Escrituras en contacto: Ibérica y Latina>>, en BELTRÁN (coord.),  

Roma y en nacimiento de la cultura epigráfica en Occidente, Institución <<Fernando el 

Católico>>, Zaragoza, 1995, pp. 57-84 

- 2011: J. de Hoz, Historia Lingüística de la Península ibérica en la Antigüedad. 

II. El mundo ibérico prerromano y la indoeuropeización, Manuales y Anejos de <<Emerita>> 

LI, CSIC, Madrid, 2011 

MARCO 1976: F. Marco Simón, <<Nuevas estelas ibéricas de Alcañiz (Teruel)>>, en Pyrenae 

12, Universidad de Barcelona, 1976, pp. 72-90 

MARCO Y BALDELLOU 1976: F. Marco Simón y V. Baldellou, <<El monumento ibérico de 

Binéfar (Huesca)>>, en Pyrenae 12, Universidad de Barcelona, 1976, pp. 91-115 

ORDUÑA 2009: E. Orduña Aznar, <<Nueva interpretación de la inscripción de Betatun>>, en 

Veleia 26, Universidad del País Vasco, 2009, pp. 359-362 

RODRÍGUEZ  2004: J. Rodríguez Ramos, Análisis de epigrafía íbera, Anejos de Veleia, Series 

Minor 22, Universidad del País Vasco, 2004 

- 2005: J. Rodríguez Ramos, <<La problemática del sufijo “primario” o “temático” -k- 

en la lengua íbera y del vocabulario de las inscripciones religiosas íberas>>, en Faventia 27/1, 

2005, pp. 23-38 

 VELAZA 1991: J. Velaza, Léxico de Inscripciones Ibéricas (1976-1989), Universidad de 

Barcelona, 1991 

ZAMORA 2005: J. A. Zamora López, <<La práctica de escribir entre los primeros fenicios 

peninsulares y la introducción de la escritura entre los pueblos paleohispánicos>>, en Acta 

Palaeohispanica IX, Palaeohispanica 5, Institución <<Fernando el Católico>>, 2005, pp. 155-

192 

SIMÓN 2009: I. Simón, <<Una inscripción ibérica sobre un árula de Tarragona (C.18.7)>>, 

Acta Palaeohispanica X,  Palaeohispanica 9, Institución <<Fernando el Católico>>,  2009, pp. 

517-530. 

 



71 
 

Santuarios y Yacimientos: 

ALMAGRO Y  BERROCAL 1997: M. Almagro Gorbea y L. Berrocal Rangel, <<Entre iberos y 

celtas: sobre santuarios comunales urbanos y rituales gentilicios en Hispania>>, en Quaderns de 

Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 567-588 

ALMAGRO Y MONEO 2000: M. Almagro Gorbea y T. Moneo, Santuarios urbanos en el 

mundo ibérico, RAH, Madrid, 2000 

APARICIO 1997: J. Aparicio Pérez, <<El culto en cuevas y la religiosidad protohistórica>>, en 

Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 345-358 

ARANEGUI 1988: C. Aranegui, <<Algunas qüestions entorn de la historia de Sagunt>>, 

Fonaments 7, 1988, pp. 57-66 

BELTRÁN 1976: M. Beltrán Lloris, Arqueología e Historia de las Ciudades Antiguas del 

Cabezo de Alcalá de Azaila (Teruel), Monografías arqueológicas XIX, Zaragoza, 1976 

BONET 1995: H. Bonet Rosado, El Tossal de Sant Miquel de LLíria. La antigua Edeta y su 

territorio, Diputación de Valencia, 1995 

BONET Y MATA 1997: H. Bonet Rosado y C. Mata Perreño, <<Lugares de culto edetanos. 

Propuesta de definición>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 

115-146 

BURILLO 1997: F. Burillo Mozota, <<Espacios cultuales y relaciones étnicas: Contribución a 

su estudio en el ámbito turolense durante época ibérica>>, en Quaderns de Prehistoria i 

Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 229-238 

DOMÍNGUEZ 1997: A. J. Domínguez Monedero, <<Los lugares de culto en el mundo ibérico: 

espacio religioso y sociedad>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, 

pp. 391-404 

GIL 1975: M. Gil Mascarell, <<Sobre las cuevas ibéricas del País Valenciano. Materiales y 

problemas>>, en Papeles del Laboratorio de Arqueología de Valencia 11, Universidad de 

Valencia, 1975, pp. 281-332 

GONZÁLEZ, LILLO, SELVA, JIMÉNEZ, CARMONA Y PASCUAL 1983: A. González 

Blanco, P. Lillo Carpio, A. Selva Iniesta, J. Jiménez Fructuoso, A. Carmona González, L. 

Pascual Martínez, << La cueva de “La Camareta”, refugio ibérico, ermitorio cristiano y rincón 

misterioso para árabes y foráneos hasta el día de hoy. Sus graffiti>>, en Congreso Nacional de 

Arqueología (CNA) XVI, Zaragoza, 1983, pp. 1023-1040 



72 
 

GUSI 1997: F. Gusi i Jener, <<Lugares sagrados, divinidades, cultos y rituales en el Levante de 

Iberia>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 171-210 

GRACIA, MUNILLA Y GARCÍA 1997: F. Gracia, G. Munilla y E. García, <<Estructura 

social, ideología y economía en las prácticas religiosas privadas y públicas en poblados>>, en 

Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 443-460 

LUCAS 1981: R. Lucas Pellicer, <<Santuarios y dioses en la Baja Época Ibérica>>, en La Baja 

Época en la Cultura Ibérica (Actas de mesa redonda en conmemoración del X Aniversario de la 

AEAA. Madrid, marzo 1979), Madrid, 1981, pp. 233-293 

MONEO 1995: T. Moneo, <<Santuarios urbanos en el mundo ibérico>>, en Complutum 6, 

1995, pp. 245-255 

OLIVER 1997: A. Oliver Foix, <<La problemática de los lugares sacros ibéricos en la 

historiografía arqueológica>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 18, 1997, 

pp. 495-516 

PÉREZ 1992: J. Pérez Ballester, <<El Abrigo de Reiná (Alcalá del Júcar). Ensayo sobre un 

nuevo modelo de lugar de culto en época ibérica>>, en Estudios de Arqueología ibérica y 

romana. Homenaje a Enrique Pla Ballester, Servicio de Investigación Prehistórica, Diputación 

de Valencia, 1992, pp. 289-300 

PRADOS 1994. L. Prados Torreira, <<Los santuarios ibéricos: Apuntes para el desarrollo de 

una Arqueología del Culto>>, en Trabajos de Prehistoria 51, 1, 1994, pp. 127-142 

VILÁ 1997: C. Vilá Pérez, <<Arquitectura templal ibérica>>, en Quaderns de Prehistoria i 

Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 537-566 

Fuentes clásicas 

ESTRABÓN, Geografía. Vol.2. Libros III-IV (traducción y notas M. J. Meana y F. Piñero), 

Biblioteca Clásica Gredos, Madrid, 1992 

PLINIO, Historia Natural (edición y traducción J. Cantó et al.), Cátedra, Madrid, 2002 

SILIO ITÁLICO, La guerra púnica (edición J. Villalba Álvarez), Akal, Madrid, 2005 

AVIENO, Fenómenos. Descripción del orbe terrestre. Costas marítimas, Biblioteca Clásica 

Gredos, Madrid, 2001  

POLIBIO, Historias. Vol.2. Libros V-XV (traducción y notas M. Balasch Recort), Biblioteca 

Clásica Gredos, Madrid, 1981 



73 
 

POLIBIO, Historias. Vol. 3. Libro III (revisión y traducción A. Díaz Tejera), CSIC, Madrid, 

1972 

BEJARANO 1987: V. Bejarano, Hispania según Pomponio Mela, Plinio el Viejo y Claudio 

Ptolomeo (edición, traducción y notas V. Bejarano), Instituto de Arqueología y Prehistoria, 

Barcelona, 1987 

SERBAT 2011: G. Serbat, Plinio el Viejo (traducción J.L. Moralejo), Biblioteca Clásica de 

Gredos, Madrid, 2011 

 

4.2 BIBLIOGRAFÍA REFERENCIADA PERO NO CONSULTADA 

ALFAYÉ 2007: S. Alfayé Villa, <<Rituales relacionados con murallas en el ámbito 

celtibérico>>, en Palaeohispanica 7, Institución <<Fernando el Católico>>,  2007, pp. 9-41 

ALMAGRO 1983: M. Almagro Gorbea, <<Pozo Moro, el monumento orientalizante, su 

contexto socio-cultural y sus paralelos en la arquitectura funeraria ibérica>>, en Madrider 

Mitteilungen 24, Mayence, 1983, pp. 177-293 

ALMAGRO 2006: M. Almagro Gorbea (coord.), Protohistoria de la Península Ibérica, Ariel, 

Barcelona, 2006 

ALMAGRO y RUÍZ 1992: M. Almagro Gorbea y G. Ruíz Zapatero,<<Paleotecnología de la 

Península Ibérica>>, en Complutum 2-3, Madrid, 1992 

ARANEGUI 1994: C. Aranegui Gascó, <<Ibérica sacra loca: entre el Cabo de la Nao, Caragena 

y el Cerro de los Santos>>, en Revista de Estudios Ibéricos (REIb) 1, 1994, pp. 115-138 

BENDALA 2000: M. Bendala Galán, Taresios, iberos, y celtas: pueblos, culturas y 

colonizadores de la Hispania antigua, Temas de Hoy, D. L., Madrid, 2000 

BLÁNQUEZ Y ANTONA 1992: J. Blánquez Pérez y V. Antona del Val (coord.), Las 

necrópolis. Congreso de Arqueología Ibérica (Madrid, 1991), Serie Varia 1, Universidad 

Autónoma de Madrid, 1992 

CHAPA 2001-2002: T. Chapa Brunet, <<La infancia en el mundo ibérico a través de la 

necrópolis del Cigarralejo (Musa, Murcia)>>, en Anales de prehistoria y arqueología 17-18, 

2001-2002, pp. 159-170 



74 
 

CHAPA et.al 2009: T. Chapa, I. Vallejo, M. Belén, M.I. Martínez-Navarrete, B. Ceprián, A. 

Rodero, J. Pereira, <<El trabajo de los escultores ibéricos: un ejemplo de Porcuna (Jaén)>>, en 

Trabajos de Prehistoria 66, 1, enero-junio 2009, pp. 161-173 

GARCÍA-GELABERT Y GARCÍA 1997: M. García-Gelabert Pérez y M. García Díaz, <<La 

religión en el mundo ibérico. Enterramientos cenotafios>>, en Quaderns de Prehistoria i 

Arqueología de Castelló 18, 1997, pp. 405- 416 

GUSI 1970: F. Gusi i Jener, <<Enterramientos infantiles ibéricos en vivienda>>, en Pyrenae 6, 

Universidad de Barcelona, 1970, pp. 65-70 

- 1975: F. Gusi i Jener, <<El templo ibérico y los recintos necrolátricos infantiles de 

la Escudilla (Zucaina, Castellón)>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueología de Castelló 16, 

1995, pp. 107-114 

MALUQUER 1968: J. Maluquer de Motes, Epigrafía prelatina de la Península Ibérica, 

Universidad de Barcelona, 1968 

NICOLINI 1969: G. Nicolini, Les bronces figures des sanctuaires ibériques, Bibliotèque de 

l’Ecole des Hautes Etudes Hispaniques 41, París, 1969 

OLMOS 1992a: R. Olmos, La sociedad ibérica a través de la imagen (Catálogo de exposición), 

Centro Nacional de Exposiciones, Ministerio de Cultura, Dirección General de Bellas Artes y 

Archivos, Madrid, 1992 

- 1992b: R. Olmos, <<El rostro del otro, sobre la imagen frontal de la divinidad en la 

cerámica de Elche>>, en AEspA 65, CSIC, Madrid, 1992, pp. 304-308  

 -1992c: R. Olmos, <<Iconografía y culto a las aguas de época prerromana en los 

mundos colonial e ibérico>>, en Espacio, Tiempo y Forma, Serie II, Historia Antigua 5, pp. 

103-120 

 -1999: R. Olmos (coord.), Los iberos y sus imágenes, CD-Rom Micronet, S.A. Madrid, 

1999 

VV. AA. 1989: VV.AA., Cuadernos de prehistoria y arqueología castellonenses 14 (Ejemplar 

dedicado a Inhumaciones infantiles en el ámbito mediterráneo español (ss. VII-II a.E.), 1989 

 

 

 


