«2s  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

EL FENOMENO RELIGIOSO DEL MUNDO
IBERICO EN EL LEVANTE Y NORESTE
PENINSULAR (ss. IV -T a.E.)

Autor
PAULA VIAMONTE OLMEDA
Director
FRANCISCO BELTRAN LLORIS

Faculta de Filosofia y Letras

2011-2012




iNDICE

INTRODUCCION
1.1 OBJETIVOS Y LIMITACIONES
1.2 METODOLOGIA
a. Historia de las investigaciones y estado actual de la cuestion

b. Fuentes documentales
e Arqueoldgicas
- Exvotos
- Ceramicas
- Esculturas votivas
- Santuarios
e Epigréficas
e Numismaticas
e Literarias
1.3 MARCO CRONOLOGICO Y GEOGRAFICO
EL FENOMENO RELIGIOSO IBERICO
2.1 LOS LUGARES DE CULTO

a. Tipologias y cuestiones de concepto

b. Santuarios ibéricos en el noreste y levante peninsular
2.2 LA EPIGRAFIA RELIGIOSA

a. Las escrituras ibéricas y el desarrollo de la epigrafia romana

b. Las inscripciones religiosas del levante y noreste en el contexto
Hispano romano
2.3 LAS DIVINIDADES IBERICAS

a. Aproximaciones historiograficas al panteén ibérico

b. Indicios arqueoldgicos de las divinidades ibéricas
e Teonimia
e Imagenes
CONCLUSIONES
BIBLIOGRAFIA
4.1 BIBLIOGRAFIA CONSULTADA
4.2 BIBLIOGRAFIA REFERENCIADA PERO NO CONSULTADA

T T v v U v U v T U T T T T T T T DO

T T T T B T B BV VT

c o0 O b

11
11
13
14
14
15
15
16
17
23
24
24
36
49
49

52
58
58
62
62
63
66
68
68

.73



RESUMEN

El fenémeno religioso ibérico es, aun en la actualidad, bastante desconocido. Esto
conlleva la multiplicidad de interpretaciones en la historiografia, lo cual enriquece mucho el
panorama pero también lo dificulta sobremanera, ya que cada investigador explica la
religiosidad ibérica segun el criterio que considera mas acertado. En nuestro trabajo analizamos
precisamente esto, el estado actual de las aproximaciones al mundo religioso ibérico, pero
partiendo de la base de la ausencia de monumentalidad que todas las tendencias interpretativas
sefialan. Y es que, en comparacion con otras culturas mediterraneas contemporaneas, los iberos
no profesaron especial devocion por la ostentacion de su religiosidad, como parece deducirse de
la escasez de epigrafia monumental sobre piedra, del caracter de sus espacios cultuales o de la
parquedad de imagenes divinas y ausencia de teonimia indigena. Este fendmeno, evidente sobre
todo en el noreste y levante peninsular donde centramos el estudio, nos lleva a plantearnos si
existia en el mundo ibérico una relacién templo-epigrafia-divinidad similar a la de sus
contemporaneos, o por el contrario, se deben buscar nuevas propuestas de interpretacion en las

que el sustrato indigena tenga una personalidad mas compleja de lo que hasta ahora se creia.

PALABRAS CLAVE: lberos. Religion. Santuarios. Epigrafia. Divinidades.

RIASSUNTO

Il fenomeno religioso iberico €, tuttora, abbastanza sconosciuto. Questo implica la
molteplicita di interpretazioni nella storiografia, il che arricchisce molto il panorama ma anche
aggiunge una gran difficolta, dato che ogni ricercatore spiega la religiosita iberica secondo il
criterio che considera piu appropriato. Nel nostro lavoro esaminiamo proprio questo, lo stato
attuale delle approssimazioni al mondo religioso iberico, ma partendo dalla base dell’assenza di
monumentalita che tutte le tendenze interpretative segnalano. E, infatti, se li paragoniamo con
altre culture mediterranee, gli iberi non mostrarono una speciale devozione per 1’ostentazione
della loro religiosita, come sembra dedursi dalla poca epigrafia monumentale su pietra, dal
carattere dei loro spazi di culto o dalla scarsita di immagini divine e assenza di teonimia
indigena. Questo fenomeno, evidente soprattutto nel nordest ed est della penisola iberica, dove
abbiamo centrato lo studio, ci porta a chiederci se, nel mondo iberico, ci fosse un rapporto
tempio-epigrafia-divinita simile a quello dei suoi contemporanei o, invece, si debbano cercare
nuove proposte di interpretazione in cui il substrato indigeno abbia una personalita piu

complessa di quello che finora si credeva.

PAROLE CHIAVE: Iberi. Religione. Santuari. Epigrafia. Divinita.



1. INTRODUCION

La Peninsula Ibérica es, a pequefia escala, un reflejo de lo que el mundo antiguo supone.
La variedad de culturas que convivieron en este territorio lo convierten, sin duda, en uno de los
espacios mas complejos e interesantes a la hora de afrontar el estudio de las sociedades antiguas.
Y es precisamente diversidad la premisa que debemos tener presente al aproximarnos a la
protagonista de nuestro trabajo, la cultura ibérica, cuya formacion se remonta al primer milenio
a.E., su desarrollo es inseparable de las relaciones con sus vecinos (griegos, fenicios, celtiberos,
etc.), y su plenitud cultural es contemporanea al apogeo ateniense y al incipiente imperialismo
romano (VV.AA. 1998).

Sin embargo, es necesario mencionar la polémica que suscita la definicion de “cultura
ibérica”, término éste convencional y arraigado en nuestra sistematizacion de la Protohistoria
peninsular, pero que debe ser matizado por todo lo que en si mismo abarca. Por cultura ibérica
se entiende actualmente, grosso modo, “la sintesis de los procesos acaecidos en las regiones
meridionales y orientales de la Peninsula Ibérica, su orla mediterranea, desde el sur andaluz
hasta el Languedoc francés, entre los siglos VI y I a. E.” (GOMEZ-PANTOJA 2008, p. 21). No
se trata, por tanto, de un Unico sujeto histérico ni de un desarrollo univoco, sino de un proceso
de larga duracién que hunde sus raices en la Edad del Bronce® y alcanza la Hispania romana, y
en el que participan, por su amplio territorio, distintas poblaciones con evoluciones regionales y
organizaciones sociopoliticas variadas. Asi pues, y sabiendo ademas que su propio nombre,
iberos, es exdgeno?, no podemos hablar nunca de una entidad étnica® ni de un tnico pueblo, sino
que debemos entender el fendmeno ibérico esencialmente como un hecho cultural, distinguible
para nosotros, pese a las notables diferencias regionales, por unos criterios linguisticos

comunes®, expresiones ideoldgicas y religiosas compartidas, y una cultura material que incluye

! Cuando tiene lugar la parcelacidon cultural de la geografia peninsular y la correspondiente orientacion
hacia el Atlantico, el area transpirenaica o las cuencas norte o sur del mediterrdneo Occidental (VV.AA.
1998, p. 24)

? Es bien sabido qgue la denominacién iberos procede del mundo griego, aunque su significado varia
segun el autor consultado. Desde Polibio a Estrabdn el término Iberia pasara a denominar la Peninsula
Ibérica como conjunto geografico, convirtiéndose en sindnimo de Hispania, por lo que los iberos serian
el conjunto de tribus que habitaban este territorio. Sin embargo, y sobre todo a raiz de la Segunda
Guerra Punica, un mayor conocimiento por parte de los gedgrafos greco-romanos conllevd a
individualizar cada una de estas tribus otorgandoles distintos nombres (edetanos, bastetanos,
ilergavones, contestanos, ilergetes, etc.), aunque en su conjunto eran denominados pueblos iberos, en
contraposicion a otros habitantes de la peninsula que por sus caracteristicas eran considerados celtas
(VV.AA. 1998, p. 35)

* De ahi que el concepto de etnogénesis que defienden algunos investigadores como M. Almagro
Gorbea (ALMAGRO y RUIZ 1992 citado en MONEO 2003, p. 13), que ya de por si ha quedado obsoleto en
las tendencias de investigacion histéricas mas recientes, no tenga ningun tipo de validez en los estudios
sobre los iberos.

* En siguientes apartados trataremos de forma mas detenida el problema de la lengua y escritura
ibéricas, que, como veremos, tampoco estan exentas de polémica.



formas de asentamiento y manifestaciones artisticas y tecnoldgicas similares; factores todos
ellos de marcada impronta mediterrdnea. De ahi que usemos preferentemente conceptos como
cultura ibérica, &mbito cultural ibérico o, en todo caso, pueblos ibéricos como acepcion crono-
espacial (GOMEZ-PANTOJA 2008, p. 22.).

Si partimos de esta definicion, podemos entender como en los estudios mas actuales el
asunto del origen de los iberos se haya quedado obsoleto. Hoy en dia son pocos los que discuten
la formacion autdctona de esta cultura, dejando atras busquedas de procedencia o filiacion al
comprobar que estas lineas investigadoras, hijas de su tiempo, no aportaban avances
significativos en lo que a la comprension del ambito cultural ibérico se refiere. En
contraposicion, se han abierto paso nuevas tendencias cuyo enfoque es bastante mas
enriquecedor, contemplando el fenémeno ibérico desde sus distintas regiones (BELTRAN 1976;
BONET 1995; GIL 1975; PEREZ 1992; RUEDA 2011), vinculando cada yacimiento con sus
vecinos y con su medio fisico (arqueologia del paisaje, espacial o del entorno), revelando en
principio el porqué de los enclaves y sus diferencias a pequefia escala; pero que integrados en el
conjunto ibérico nos ayudan a comprender mejor el puzzle cultural de todo este ambito,
poniendo de manifiesto tanto las particularidades locales como las relaciones interregionales,
redes comerciales y similitudes generales. Estas Gltimas constituyen otro de los nuevos enfoques
que cobra cada vez mayor relevancia, centrandose en investigaciones focalizadas de cada una de
las esferas culturales ibéricas. Proliferan, por tanto, los avances en la lengua y escrituras ibéricas
(BELTRAN 2005; DIAZ 2008; de HOZ 2011; RODRIGUEZ 2004, 2005; VELAZA 1991), los
centrados en la iconografia y manifestaciones artisticas (OLMOS 1992a, b y ¢, 1999;
NICOLINI 1998; VV. AA. 2009) y los analisis pormenorizados del fenémeno religioso
(CHAPA 2007; MONEO 2003; RUEDA 2007). Logicamente es el conjunto de todos ellos, asi
como la interdisciplinaridad empleada en cada uno, la que nos permite vislumbrar la inmensa
complejidad de una cultura que, aun hoy, sigue teniendo sombras.

Efectivamente, aunque se haya avanzado en algunos campos, todavia desconocemos
partes fundamentales de esta cultura, entre ellas, de los dos pilares basicos de la caracterizacion
cultural en el mundo antiguo: la lengua (o lenguas®), que somos incapaces de traducir aunque,
como veremos, existen hipétesis variadas que arrojan algo de luz; y la religién, de la que, pese a
disponer de informacién arqueoldgica (espacios sacros, exvotos, restos rituales), no podemos
descifrar con seguridad los principios del pensamiento simbolico que la estructuran. Y es que el
terreno de las creencias es especialmente resbaladizo cuando no contamos con fuentes escritas
gue nos lo expliquen, tal y como ocurre en el mundo ibérico, para el que, como acabamos de
ver, podemos disponer de textos autéctonos (grafitos rupestres, cerdmicos o sobre los exvotos

mismos) pero cuyo contenido religioso so6lo es intuido por el contexto arqueoldgico en el que

5 . , . Lz . .
Existe una teoria propugnada por De Hoz, que considera el ibérico como una lengua vehicular. Sin
embargo, no se han constatado otras lenguas vivas en el territorio propiamente ibérico.



aparecen (el asunto ain es mas complejo si el escrito aparece descontextualizado), puesto que
no podemos traducirlos. Los autores clasicos tampoco nos resultan demasiado clarificadores, ya
que, ademas de ser fuentes tardias y mediatizadas (MONEO 2003, p.43), muy pocas prestan
atencion a la religiosidad ibérica. Por eso, la cultura material y el registro arqueoldgico se
revelan imprescindibles para aproximarnos al conjunto cultural ibérico, debiendo realizar, por
tanto, y siguiendo los pasos abiertos por Blazquez (1983) y continuados por Teresa Moneo
(2003) o Carmen Rueda (2011), entre otros, analisis pormenorizados que incluyan desde
tipologias descriptivo-formales hasta interpretaciones comedidas, posando a lo largo del proceso
la atenta mirada en todos los aspectos culturales, tanto del mundo ibérico como el de sus

contemporaneos.

1.1. OBJETIVOS Y LIMITACIONES

Es evidente que una investigacion de estas caracteristicas, que abarque todos los
elementos religiosos de la cultura ibérica, resulta excesiva para un trabajo como el que aqui se
propone, de hecho, responde mas a las exigencias propias de una tesis doctoral. Por eso,
nuestro objetivo es bastante mas limitado. Lo que aqui se pretende desarrollar, como indica el
titulo, es el planteamiento de un “vacio” en lo que al mundo religioso ibérico se refiere. Ya
hemos mencionado algunas de las dificultades que el estudio de este ambito conlleva, y nuestro
propdsito es, efectivamente, resefiarlas, haciendo especial hincapié en la ausencia de
monumentalidad del fenémeno religioso en el levante y noreste peninsular en el periodo
comprendido entre el siglo IV y | a.E.

Esta premisa se reitera en numerosos (practicamente todos) los estudios consultados (de
HOZ 2011, p. 71; GOMEZ-PANTOJA 2008, p. 112; VV.AA. 1998, p. 138; VV. AA. 1994, pp.
258 y ss.), mostrandose como una caracteristica basica de la religion ibérica. Lo cierto es que la
falta de monumentalidad puede observarse también en el mundo griego prehelénico, italico o
punico, aungue en todos estos &mbitos, los espacios cultuales si se monumentalizan, es decir,
adquieren caracteristicas arquitecténicas que los convierten en edificios destacados Yy
distinguibles del resto de construcciones, incluso aunque su estructura se aleje por completo del
modelo de “templo clasico” (BONET Y MATA 1997). También son abrumadoras las
inscripciones monumentales de caracter religioso en las regiones italicas y areas mediterraneas
de habla latina en los siglos previos a la gran expansién romana, y mas alla del siglo 1l a. E.
seguiran teniendo un papel fundamental en el paisaje epigréfico de la Urbs, asi como en el de las
nuevas provincias, destacando especialmente el caso del norte de Africa, donde, pese a la
tradicién punica poco proclive a la epigrafia monumental, se graban millares de dedicatorias a
Baal, Hamon y Tanit desde el siglo 1V a.E. tan sélo en Cartago (BELTRAN 2012).

Por el contrario, en el mundo ibérico, igual que en el celtibérico, los indicios religiosos

se muestran especialmente esquivos, y una de las causas es, sin duda, la escasa tendencia a la



monumentalidad (l6gicamente dificulta su visibilidad en el registro material), apreciable
especialmente en lo que a edificios sacros e inscripciones votivas se refiere. No disponemos de
te6nimos indigenas constatados con certeza®; tampoco podemos asegurar que las esculturas
conservadas, de las que la mayor parte pertenecen a exvotos y ofrendas de pequefio tamafio,
representen a divinidades ibéricas; no existen grandes templos; apenas contamos con
testimonios literarios; en definitiva, nos hallamos ante un panorama de ausencias, en el que
conocemos muy poco del continente, por lo que acceder al contenido resulta casi utdpico.

Nuestra investigacion versa precisamente sobre esto, sobre la problematica del estudio
del fendbmeno religioso ibérico en el noreste y levante peninsular, atendiendo especialmente a
los espacios sagrados y a la epigrafia, ambos aspectos estrechamente relacionados y con una
tendencia en abierto contraste respecto a lo que sucede en el mundo mediterraneo coetaneo e
incluso en las propias ciudades coloniales de la peninsula, en las que la mayoria de las
inscripciones religiosas (excepto las defixiones) se vinculan a la construccion, modificacion,
ornamentacion, conmemoracion o frecuentacion de un templo o edificio sagrado (BELTRAN
2012) Esta es la razén de que nuestro estudio quede limitado al noreste y levante peninsular,
donde este “vacio” se hace todavia mas evidente porque es el area ibérica que mayor
concentracion de epigrafes en lengua vernacula presenta. Vinculado con estos motivos se halla
también la eleccion de los limites cronoldgicos, que comentaremos mas abajo.

En consecuencia, nuestro objetivo principal es evidenciar las dificultades que la
interpretacion del fendmeno religioso ibérico tiene actualmente en esta zona contrastandolo en
la medida de lo posible con lo que sucede en el sudeste. No se pretenden buscar respuestas,
puesto que somos conscientes de la complejidad que este tema (y en general, la cultura ibérica)
supone, por lo que solo se realiza un planteamiento de la cuestion, mostrando precisamente las
ausencias de las evidencias religiosas y argumentando preguntas que, esperemos, den pie a
futuras investigaciones mucho mas profundas. Por ello este trabajo se centra exclusivamente en
la relacidon templo-inscripcién-divinidad; habiendo dividido el grueso del monogréfico en tres
partes: los espacios sagrados, la epigrafia religiosa y las divinidades; y dejado aparte
consideraciones iconograficas, escultéricas o pertenecientes al mundo funerario’, que sélo se

mencionaran en caso de que sea necesario para el desarrollo del discurso.

® salvo el caso de Betatun, gue comentaremos mas abajo.

’'Y eso a pesar de que “el mundo de ultratumba, las creencias en un mas alla, y la jerarquizacion social
del difunto, son las practicas mas sofisticadas dentro del ambito cultual ibérico” (GUSI 1997, p. 204). Es
cierto que las mayores monumentalizaciones se observan en el ambito funerario, sirva de ejemplo el
monumento turriforme de Pozo Moro, pero una investigacién de este tipo entronca mas con aspectos
de la cosmovisidn ibérica, asi como con la mitificacion de sus antepasados, convertidos en héroes. Algo
gue por otra parte es mucho mas visible en el sur ibérico y que ademas es cronoldgicamente anterior a
los limites de nuestro estudio. Para indagar mas sobre estos aspectos se pueden consultar GARCIA-
GELABERT Y GARCIA 1997; ALMAGRO 1983; BLANQUEZ Y ANTONA 1992.



1.2. METODOLOGIA
Como no podia ser de otro modo, mas aun cuando lo que se busca es plasmar el debate
y la controversia actual, para la realizacion de este trabajo se ha procedido a una recopilacion,
revision, andlisis y critica bibliografica, tanto de la historiografia mas reciente como de las
escasas fuentes antiguas que nos proporcionan algin dato. En primer lugar deberemos conocer
cuales son las tendencias investigadoras mas actuales, asi como los trabajos y estudios que nos

pueden proporcionar mayor informacién para cumplir nuestro objetivo.

a. HISTORIA DE LAS INVESTIGACIONES Y ESTADO ACTUAL DE LA CUESTION

El estudio cientifico de lo ibérico no se remonta mucho mas alla de un siglo,
concretamente, por citar una fecha emblematica, desde que en 1897 se descubri6 la Dama de
Elche, escultura que rapidamente fue adquirida por el Museo del Louvre y ratificada por el
renombrado arquetlogo Pierre Paris, lo que significo la aceptacion cientifica y el
reconocimiento europeo de la cultura ibérica como una nueva gran cultura del Mediterraneo
antiguo (VV.AA. 1998, p. 62). Ciertamente, antes de esta fecha ya se conocian datos, objetos y
yacimientos relativos a la cultura ibérica, pero las tendencias decimondnicas, en las que el
coleccionismo, el afan de los nacionalismos por afirmar una historia propia remontandose lo
mas lejos en el tiempo posible, y el gusto por lo ex6tico y lo ancestral, se mezclaban buscando
una explicacién para esos interesantes hallazgos, llegando hasta el punto de retrasar el
conocimiento de lo ibérico con falsificaciones como la de Cerro de los Santos, desafortunado
acontecimiento que supuso la negacion europea de incluir el arte ibérico, considerado

sospechoso, en los grandes tomos y exposiciones universales del momento.

Asi pues, como antes comentabamos, estas primeras indagaciones en el &mbito ibérico
son hijas de su tiempo, y por tanto, los intereses principales se derivaban de la Ilamada
“arqueologia filoldgica” de influjo germanico, de la atraccion por el origen lejano de los pueblos
antiguos y del auge del orientalismo en Europa (“ex Oriente lux”). Son herencia de estas
tendencias las interpretaciones, mas bien romanticas, de Guillermo von Humboldt, quien se
propuso estudiar los toponimos y antropdnimos ibéricos transmitidos por los autores clasicos a
través de lo que suponia su pervivencia desde época clasica, la lengua vasca. Esto dio pie a la
invencion de una mitologia vasca enraizada en lo ibérico, que habia permanecido inmutable ante
la opresion de todos los “conquistadores” peninsulares, desde Roma hasta la Reconquista La
idea de un pueblo Gnico con una Unica lengua enlazaba perfectamente con el interés que
defendian los nacionalismos, afirmando asi una nacién ibérica (espafiola) unida por lazos
histéricos indisolubles (VV. AA. 1998, p. 60). Se trataba de crear una identidad colectiva
enraizada en el lenguaje y el folklore, algo que como veremos ahora, siguié patente en el siglo
XX.



Efectivamente, el interés por las lenguas paleohispanicas que habia llevado a varios
eruditos a buscar el significado a los enigmaticos signos de la numismatica ibérica en paralelos
griegos y romanos, obtuvo su recompensa en 1922, cuando M. Gomez Moreno descifré las
claves del signario paleohispanico (de HOZ 2011). Ademas, los estudios del arte ibérico
comenzaron a proliferar gracias al ya mencionado reconocimiento de Pierre Paris y Artur Engel,
intentando encontrar paralelos estilisticos que permitiesen datar estos hallazgos, destacando en
este sentido la obra de Garcia y Bellido (1947 y 1954). Y es que definir nombre, tiempo y
espacio de la cultura ibérica fueron las principales motivaciones de la investigacion en el siglo
XX. La recién creada Junta Superior de Excavaciones Arqueoldgicas dio comienzo en las
primeras décadas de esta centuria a las intervenciones sistematicas en yacimientos prerromanos,
destacando especialmente la labor de J. Cabré, Adolf Schulten o P. Bosch i Gimpera. Gracias a
ellos vieron la luz importantes trabajos como los famosos (y no poco polémicos) Fontes
Hispaniae Antiquae de Schulten (1922-1959), donde se recopilan todas las fuentes antiguas y
altomedievales referentes a la Peninsula Ibérica; y la Etnologia de la Peninsula Ibérica de
Bosch i Gimpera (1932), en la que se integran antropologia, arqueologia, etnografia, folklore,
arqueologia y filologia en el intento de explicar el origen y evolucion de la “civilizacion ibérica”
(VV.AA. 1998, p. 64). EI mismo camino sigue en su trabajo, Los pueblos de Esparfia (1981) el
gran sabio J. Caro Baroja, buscando las pervivencias de lo ibérico en las costumbres populares

espafiolas.

La mediterraneidad del iberismo tuvo momentos de retroceso, sobre todo durante la
Segunda Guerra Mundial, cuando el auge aleman llevé a muchos a negar la cultura ibérica
defendiendo la preeminencia de lo celta. Aungue muchos otros se unieron en la defensa de lo
ibérico, dando lugar a manipulaciones politicas de los simbolos de dicha cultura. En los afios
sesenta se volvio a retomar el inconcluso debate del origen, y frente al helenocentrismo anterior,
se defendid entonces una influencia absoluta del ambito fenicio y el mundo mediterraneo
oriental. Lo cierto es que pese a lo categ6rico de todas estas posturas, se consiguié abrir el
panorama de las influencias ibéricas, teniendo en consideracién tanto el mundo griego, como el
sustrato hallstatico o el &mbito fenicio-plnico, y obteniendo, en cierto sentido, una vision mas
amplia y diversificada de lo que hasta entonces habia sido un tinico pueblo. “Desde entonces la
visién colonialista de la cultura (concebida como transmisién mecénica de influjos) cedera paso
a una preocupacion por una gestacion interna y propia, organica y estructural, donde el

protagonista es, crecientemente, el indigena” (VV. AA. 1998, p. 65).

De este modo, como mencionabamos al principio de estas paginas, los Ultimos cuarenta
afios (desde los setenta y ochenta) han supuesto una gran renovacion en el estudio del mundo
ibérico, lo que se ha proyectado en una amplisima bibliografia que alcanza desde articulos

especializados a obras de sintesis y divulgacion, pasando por estudios regionales o tematicos

9



(GOMEZ-PANTOJA 2008, p. 115). El incremento de trabajos de campo y de grandes hallazgos
como Pozo Moro, Porcuna, la Dama de Baza o Pajarillo (significativamente todos ubicados en
el sudeste), han propiciado el desarrollo de numerosos congresos y trabajos colectivos que
enriquecen la vision del mundo ibérico. De entre estos esfuerzos cabe destacar la muestra
internacional Los Iberos, principes de Occidente, que recorrid las ciudades de Paris,
Barcelona y Bonn entre 1997 y 1998, y cuyo catalogo expositivo ha resultado profundamente
atil para el desarrollo de este trabajo (VV. AA. 1998). Asimismo han aparecido numerosas
publicaciones periddicas, como la Revista de Estudios Ibéricos (REIB) publicada por el
Departamento de Prehistoria y Arqueologia de la Universidad Auténoma de Madrid o
Paleohispanica. Revista de lenguas y culturas de la Hispania antigua por parte de la
Universidad de Zaragoza y la Institucion Fernando el Catélico en colaboracién con el CSIC, que

dan cuenta anualmente de las Gltimas novedades al respecto.

Respecto a la religion, podriamos decir que se ha avanzado bastante desde que Blazquez
publico el que puede considerarse primer estudio de conjunto sobre la religion ibérica, su tesis
doctoral sobre la Religion de los pueblos de la Peninsula Ibérica; trabajo que culminé afios mas
tarde con la publicacion de Imagen y mito. Estudio sobre religiones mediterraneas e ibéricas
(1977) y Religiones Prerromanas Il. Primitivas religiones ibéricas (1983). La concepcion
animista-primitivista que propugna en estos trabajos abri6 el debate y la investigacion hacia
nuevos caminos, aumentando el interés en la década de los noventa por los lugares de culto, la
iconografia o la astronomia, y dando lugar a congresos dedicados a las religiones prehistoricas,
como el celebrado en Salamanca en 1987, o a monografias monotematicas como Espacios y
lugares cultuales en el mundo ibérico (1997). Precisamente el mundo de los santuarios es uno
de los mas prolificos en lo que a sistematizaciones se refiere, siendo pionero en este sentido el
trabajo de R. Lucas Pellicer (1981), al que siguieron otras muchas aproximaciones que
comentaremos en la parte correspondiente, puesto que conforman el debate historiografico al
que debemos hacer frente. En consecuencia con el auge del interés por los espacios sagrados
también se desarrollaron muchas tipologias sobre los materiales sacros que aparecian en estos
lugares: exvotos de bronce (entre los que merece la pena destacar la obra de G. Nicolini (1969)°,
considerada clave en el estudio de la religion ibérica), piedra o terracota; sometidos a
clasificaciones y analisis iconogréficos de todo tipo. Sin embargo, echamos en falta un trabajo
de conjunto sobre todos estos materiales (MONEO 2003). Asi llegamos a T. Moneo y su Religio

Ibérica. Santuarios, Ritos y Divinidades (siglos VII-I a.C.), publicada en 2003 y que recoge el

® Nos referimos al nimero 18 de Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castello, que no aparece
como volumen de conjunto en la bibliografia, sino sélo los articulos que hemos consultado del mismo,
por lo que aparecera citado con el nombre del autor o autores correspondientes a cada articulo.

? Nosotros s6lo hemos podido consultar el resumen de esta obra recogido en VV.AA. 1998, pp. 146-148,
citado con el correspondiente nombre del autor.

10



estado mas actual de toda la investigacion sobre este tema, asi como su propia sistematizacion
de santuarios. Incluye a su vez una interpretacion sobre los ritos, ceremonias y, en general,
sobre las creencias que estructuraban el pensamiento religioso ibérico. Resulta una obra de
conjunto muy Util pero que debe ser analizada de forma critica, ya que inferir de forma directa
realidades ideoldgicas desde los hallazgos materiales puede resultar engafioso.

En resumen, contamos con un panorama cada vez mas abierto a nuevas visiones y
posibilidades que apuntan de forma general “hacia la dialéctica de un pensamiento mudable que
nos lleva desde las tentativas inciertas del pasado siglo hasta las perspectivas expansivas y
prometedoras de nuestros dias” (VV. AA. 1998, p. 65).

b. FUENTES DOCUMENTALES
A través del andlisis de la documentacién bibliografica hemos obtenido toda la serie de
datos materiales, correspondientes la gran mayoria a trabajos de campo (excepcion clara de las
fuentes literarias), sobre los que hemos trabajado en el desarrollo de esta investigacion. Por eso
parece pertinente conocer qué fuentes documentales nos proporcionan algin tipo de

informacidn sobre el fenémeno religioso.

e ARQUEOLOGICAS
Dentro de este ambito, podemos distinguir entre fuentes arqueoldgicas muebles e
inmuebles. Entre las primeras nos encontramos con los ya mencionados exvotos y ceramicas,
asi como los grandes conjuntos escultoricos exentos, sobre los que no vamos a trabajar aqui, a
no ser que el discurso requiera acudir a ellos de manera concreta. En el segundo grupo
incluimos los santuarios y espacios sagrados, de los que haremos tan sélo un pequefio
comentario puesto que son objeto de un tratamiento mucho mas profuso en las péaginas

siguientes.

- EXVOTOS:

Segln parece, como en otras religiones mediterraneas, los exvotos ibéricos se utilizan
para dialogar con los dioses (BLAZQUEZ 1983). “Se trata de ofrendas sacras de bronce, arcilla
0 piedra, con forma humana, rara vez animal y, excepcionalmente, divina, con variantes
regionales y categoria distinta seglin la clientela del santuario” (VV.AA. 1998, p. 140). Existen
varias posturas de interpretacion, como la que considera el encuentro con la divinidad parece ser
de caracter marcadamente elitista, puesto que se representan, fundamentalmente, guerreros o
personas que hacen ostentacion de su rango mediante vestimentas, joyas y objetos lujosos bien
remarcados (VV. AA. 1998). Sin embargo, al carecer de textos literarios, no podemos asegurar

realmente los tipos o clases sociales con precision (NICOLINI 1998), por ello los analisis se

11



centran mas en las posibilidades de la toréutica, el arte del detalle, que proporciona informacion
sobre los habitos de vestimenta y adorno.

Los exvotos de bronce guardan relacion con la riqueza de metales de la Peninsula, pero
también con el propio gusto de los iberos por este tipo de ofrendas, que suelen oscilar entre 8 y
11 centimetros, y proceden en su mayoria, al menos en las concentraciones significativas, de
santuarios rupestres de Sierra Morena, Despefiaperros (santuario de Collado de los Jardines) y
Castellar, en Jaén. Son figuras hechas localmente, en talleres in situ ubicados en las
inmediaciones de estos grandes santuarios (como se deduce de las herramientas encontradas),
que representan jinetes, hombres tonsurados o con diademas vestidos con traje 0 manto de
volantes (quiza sacerdotes), con largas tanicas, guerreros y varones desnudos, préximos a los
modelos griegos. La tipologia femenina es menos rica, con gestos limitados, tocados mitrados o
velados, con trajes provistos de cola y con vestimentas semejantes a las de los “sacerdotes”
masculinos (NICOLINI 1998, p. 147). Con el tiempo estas figuras evolucionan hacia tipos mas

estilizados o esquematicos, en los que el género se distingue por los genitales o por las armas.

En nimero mucho mas reducido aparecen exvotos broncineos votivos de animales
como cabras, caballos o bueyes, pero parecen relacionarse mas con propiciar la ganaderia,
actividad primaria, que con ofrendas reales, ya que en los santuarios han aparecido huesos de
pequefios animales, aunque no podemos descartar que se trate de animales vinculados a la
divinidad. También encontramos exvotos anatomicos, con partes del cuerpo como piernas, 0jos
0 dentaduras, aunque son de aparicion tardia (VV. AA. 1998). Esta variedad nos permite
aproximarnos a su posible funcion o competencia, en materia de curacion las partes del cuerpo;
de fecundidad las frutas, animales o gestos relacionados con el vientre o el sexo; o vinculados a

cultos y rituales especificos: ctonicos, de paso, de iniciacion, etc.

Respecto a los exvotos de piedra, su estudio ha estado muy ligado siempre al
yacimiento de Cerro de los Santos, donde se encontraron los primeros hallazgos de este tipo ya
en 1860, pese a los problemas de falsificacion que ya comentamos (MONEO 2003). Estos
talleres disponen de una clientela que solicita ser representada con indumentaria civil,
apareciendo retratos de caliza de tamafio medio o grande, entre los que predominan las figuras
masculinas fundamentalmente reducidas a una cabeza estereotipada, y en ocasiones, de cuerpo
entero, aunque esto es mas caracteristico de los tipos femeninos (VV. AA, 1998). La Gran
Dama Oferente es el mejor ejemplo de la ostentacion a la que llegan estas mujeres,

presumiblemente de altas jerarquias, pero no podemos afirmarlo con absoluta certeza.

Por Gltimo, hay que mencionar los exvotos de terracota, que parecen surgir como
consecuencia del contacto con las culturas mediterraneas, especialmente con los punicos de

Ibiza y Cartago. Practicamente todas las terracotas proceden de los ajuares de las necrépolis del

12



Levante espafiol, con la excepcion del conjunto de La Serreta, en Alcoy, santuario en el que se
hallaron idolos con cabezas ornitomorfas, estatuillas femeninas estilizadas y cabezas de
hombres y mujeres que siguen modelos italo-helenisticos. Otro tipo de terracota muy
caracteristico del mundo ibérico son los thymiateria, quemaperfumes de cabezas femeninas
importados de la Magna Grecia y que pronto dejaron de usarse para su funcion original,
convirtiéndose en parte de ajuares o exvotos a los dioses. En todo este grupo apenas se

documentan guerreros y desnudos.

- CERAMICAS:

En la actualidad, la ceramica ibérica es considerada un fenémeno plural, puesto que
responde a una serie de variantes regionales reconocibles, y complejo, por la generalizacion de
ciertos tipos en momentos concretos que contrasta con la exclusion de algunas regiones del uso
de vasos con escenificaciones. Asi podemos observar como la ceramica gris se mantiene a lo
largo del tiempo en el area septentrional, mientras que en el sur se prefiere la técnica de barniz
rojo a las bandas, de clara influencia fenicia (VV. AA. 1998). Esto indica que se mantienen en
época ibérica las tradiciones alfareras propias de cada lugar, aunque al compartir rasgos cada
vez mas comunes desde el siglo VI a. E. apareceran también tipos ceramicos compartidos en
todo el territorio ibérico, de manera que podriamos hablar de una jerarquizacion en la
distribucién alfarera que va desde lo estrictamente loca hasta lo regional y a la difusion de larga

distancia.

En lo que a nuestro tema respecta, hay que tener en cuenta la diferente funcionalidad de
los recipientes ceramicos, que viene determinada por el contexto y por aspectos intrinsecos de la
propia cerdmica (caracteristicas, técnicas de fabricacion, forma, decoracion, inscripciones).
Aunque esta funcion y utilidad no siempre es evidente y univoca, puesto que podian reutilizarse
con diversos fines (MONEO 2003). Las ceramicas de probable caracter ritual pueden definirse
por el tipo de recipiente (los caliciformes por ejemplo, que han aparecido en numerosos
santuarios a modo de ofrenda, ademas de estar representados en algunos exvotos de oferentes) y
por la iconografia que presentan. Asi, la gran parte de las representaciones figuradas en relieve o
pintadas sobra ceramica provienen de yacimientos bien conocidos, como Azaila (BELTRAN
1976), San Miguel de Liria (BONET 1995) o La Alcudia de Elche, fechados en torno al Il1-11
a.E.

A través de la sistematizacion de estos hallazgos podemos hablar de dos tipos
iconograficos fundamentales: las representaciones de guerreros, cazadores y damas (300-150
a.E.), y divinidades, mitos y ritos (200-50 a.E.) (VV. AA. 1998). Su estudio nos proporciona,
por tanto, una aproximacion a los ritos y practicas religiosas del pueblo ibérico, como danzas,

duelos o combates, ritos nupciales o de iniciacion; pero también nos narran hazafas simbélicas

13



de caracter mitico o incluso divino (MONEO 2003). Por eso resulta una fuente esencial para

conocer el funcionamiento de la religion ibérica.

- ESCULTURAS VOTIVAS:

“La escultura ibérica tiene un estilo propio, y para definirlo hay que tener en cuenta dos
factores: la ausencia de tradicion escultérica previa en la cuna de la escultura ibérica, el Levante
peninsular; y la confluencia de influjos que supone una base orientalizante creada a través de
largos e intensos contactos con punicos y fenicios, a la que se superpone una aportacion
helenizante debido tanto al contacto con los griegos como a la difusion de productos artisticos
griegos que hicieron fenicios y punicos” (VV.AA. 1998, p. 156). En general, sus caracteristicas
principales son la falta de tectonica estructural, la fijacion al ideal arcaico y la tendencia a la
abstraccion. También a nivel global se suelen considerar de caracter funerario o votivo, aunque
la falta de contexto de muchos de estos conjuntos dificulta su interpretacion funcional, ritual y
cronoldgica (MONEO 2003). A pesar de estos inconvenientes, recientes estudios han avanzado
en la identificacion de talleres y estilos locales (CHAPA et. al. 2009), destacando por su obra
Pozo Moro, La Alcudia-Elche, Osuna y Porcuna. Como vemos, en todos ellos se representan
probablemente escenas de héroes (se documentan los caracteristicos monumentos funerarios

ibéricos denominados heroa) de caracter mitico o épico.

- SANTUARIOS:

Son una fuente esencial para el estudio de la religion ibérica, aunque cuentan con
algunos problemas derivados de que fueron objeto de trabajos de excavacion antiguos, con lo
que la falta de documentacion y contexto arqueoldgico conlleva. Por suerte, recientes hallazgos
e intervenciones, en las que se intenta valorar la localizacion geografica del santuario tanto en
el exterior (proximos a cursos de agua, en lugares elevados, relacion con posibles poblados
proximos, etc.) como en el interior de los oppida (a la entrada, en la parte mas alta o arx,
accesos desde calle principal, etc,), vienen a subsanar esas carencias, aumentando cada vez mas

el conocimiento sobre estos interesantes espacios (MONEO 2003).

De forma general, la cultura ibérica sacraliza algunos lugares naturales, en los que el
paisaje se muestra imponente, como cuevas Yy abrigos estratégicamente ubicados (GIL 1975). El
santuario propiamente urbano es un fenémeno mas tardio, carente de monumentalidad y, como
veremos, no resulta facil distinguir en qué momento se pasa de cultos esencialmente
aristocraticos (y por tanto, restringidos), con espacios sacros en sus viviendas “palaciales”, a
cultos gentilicios, clientelares o publicos en un sentido mas amplio, con recintos especificos

para la comunidad. Todo esto sera analizado en el siguiente apartado.

14



e  EPIGRAFICAS

En la actualidad se han publicado unas dos mil inscripciones paleohispanicas, de las
que mil setecientas cincuenta son ibéricas en sentido estricto, es decir, estan escritas en lengua
ibérica independientemente del tipo de escritura utilizada (de HOZ 2011), lo que convierte a la
epigrafia ibérica en una de las mas ricas, por detras de la etrusca, de las periféricas del mundo
clasico. Sin embargo, como ya hemos comentado, conocemos muy mal los textos ibéricos,
puesto que mas alla del gran salto de Gdmez Moreno y algunos avances propiciados a través de
la publicacidon de J. Untermann (MLH), no somos capaces de comprender la lengua ibérica. Para
ello nos harian falta descubrir uno o varios textos bilingties particularmente informativos, hecho

gue no paree muy probable.

Por ello, para identificar la epigrafia religiosa debemos acudir siempre al contexto de la
inscripcion. En ocasiones aparecen grabadas en las paredes de los abrigos-santuario; sobre
ceramicas y otros objetos de caracter ritual, o incluso en los mismos exvotos, pero de manera
general son un fendmeno tardio, propio de los dos siglos previos a la Era, y de clara influencia
romana (BELTRAN 2005). Pese a las enormes posibilidades que podria ofrecer la epigrafia
religiosa (desde conocimiento de divinidades hasta rituales, ceremonias y practicas), las
dificultades anteriormente citadas reducen mucho el nimero de epigrafes sacros seguros, siendo
tan s6lo destacables en cuanto a concentraciones significativas las ciudades de Emporion,
Tarraco o Sagunto. Y es que, la relacion monumentalidad-fenémeno urbano-cultura epigrafica
es clave para entender este tipo de fuentes y su desarrollo en el mundo ibérico. Pero esto se

analiza en su apartado correspondiente.

e  NUMISMATICAS

Las fuentes numismaticas también cuentan con ventajas y desventajas, aunque se
revelan, junto con la epigrafia, como principales documentos para analizar las divinidades
ibéricas. Es un fendmeno tardio, (la monetizacién plena se sitta entre finales del Il y principios
del I a.E.) y de influencia claramente externa, predominando las interpretationes de modelos
feno-plnicos y greco-romanos. Asi, encontramos monedas con tipos iconograficos
identificables con Asarté, Melkart, Tanit, Baal Hamon, Artemis o Diana, de los que se pueden
deducir algunos dioses indigenas que dispondrian de atributos similares a éstos, y por tanto
asimilaron su iconografia, pero desconocemos todavia sus nombres, caracteristicas o papel
dentro de la religion ibérica. Por lo tanto, las fuentes numismaticas nos sirven para comprobar la
dispersion de los tipos iconograficos divinos aloctonos y algunas de sus caracteristicas
probables en el ambito religioso ibérico (MONEO 2003).

15



e LITERARIAS

Ya hemos sefialado en reiteradas ocasiones a lo largo de esta introduccion que los
testimonios escritos de autores clasicos ofrecen una serie de problemas como son el carécter
tardio, la subjetividad a la que estan sujetos y el caracter exdgeno de los mismos. Ademas, las
fuentes que tratan sobre la religion ibérica son mas bien escasas, destacando los gedgrafos
Estrabon y Plinio el Viejo. El primero dedica el tercer libro de su Geografia a Hispania,
provincia en la que por otra parte nunca estuvo, por lo que sus fuentes debieron ser los
testimonios de soldados, funcionarios y literatos coetaneos que si viajaron a la peninsula. El
interés de este autor radica en que es el Unico que proporciona informacion sobre un culto en
ambito ibérico, la difusion de la veneracion a Artemis Efesia y el modo de sacrificar griego entre
los iberos mas helenizados de la costa de Levante y Noreste peninsular (1V, 1, 5). Ademas nos
informa de que a esta diosa se le rendia culto en las factorias de Emporion, Rhode (ll1, 4, 8) y
Hemeroskopeion, donde habia un santuario (11, 4, 6), aunque el emplazamiento de la ciudad y
del supuesto santuario nos son aun desconocidos hoy en dia. También hace mencion al oraculo
de Menesteo (I11, 1, 9); a las islas de Hera (11, 5, 3; I1l, 5, 5) y de Herakles (lll, 4, 6; I1I, 5, 5); y
a santuarios dedicados a la Venus romana (11, 1, 9) y a los griegos Herakles (111, 1, 4), Kronos
(1, 5, 3) y Afrodita (1V, 1, 3). Plinio el Viejo, al contrario, si pis6 suelo ibérico, puesto que fue
procurador de la Tarraconense en el 73 a.E. (SERBAT 2011), pero su obra es de caracter menos
informativo, por lo que s6lo menciona la fundacion de Sagunto, acontecimiento que atribuye a
los griegos y que segin Bocchus se produjo doscientos afos antes de la destruccion de Troya.
En esta ciudad, dice Plinio, que habia un santuario dedicado a Diana ubicado infra oppidum y
que Anibal respetd al tomar la ciudad (Hist.nat. XVI, 216). También menciona el santuario de
Venus que citaba el anterior autor (His. nat. Ill, 24). Dicho santuario, ademas, aparece en la
obra de Pomponio Mela, Geografia (I, 84) y en la de Ptolomeo, Geografia (ll, 6, 11).

Estas son las noticias mas amplias que nos proporcionan las fuentes antiguas. El resto
son menciones escuetas de otros gedgrafos e historiadores como Polibio, que afirma la
existencia de un santuario a Venus en Almenara (l11, 97,62) y de los cultos a Kronos (X, 10, 11)
y a Eshmun en Cartago Nova (X, 10,8); de Avieno y su Ora Maritima, aludiendo al Sacrum
iugium (322) y a la existencia de un templo y una gruta en la isla de San Sebastian, en Céadiz,
donde Asarté recibia culto (315-317); Silio Italico, que cita en sus Punicas a Herakles como
fundador de Sagunto (I, 273); y por Gltimo, el famoso pasaje de Tito Livio, en el que describe
como los reyes iberos invocaban a sus dioses aludiendo a los ejemplos de Edecén, que

agradecio a los dioses ser el primero en pasarse a los romanos (XXVII, 17) y de Indibil, que en

16



presencia de Escipion suplico a los dioses la intolerancia ante la violencia y las injusticias de los
hombres (XX VII, 17) *°.

A grandes rasgos, estas son las Unicas referencias sobre religion ibérica y, como se
puede apreciar, no son precisamente elementos indigenas los que se destacan, sino todos propios
del mundo colonial. Por tanto, como ya sefialabamos, nos enfrentamos a un panorama en el que
las fuentes arqueoldgicas, con limitaciones, junto con las epigréficas, son las principales para
acceder a este horizonte. Por eso, nuestro trabajo se centra exclusivamente en este tipo de
documentos, excluyendo ademas los objetos materiales muebles, cuyo analisis mas simple

requeriria una extension muy superior a la aqui disponible.

1.3.MARCO CRONOLOGICO Y GEOGRAFICO

Dentro del estudio de la cultura ibérica destaca el afan por definir su formacion,
atendiendo desde las propuestas lanzadas por Bosch i Gimpera en el primer tercio del siglo XX
a las distintas areas culturales y a su diferente evolucion. Pero no s6lo, ya que en la actualidad
los analisis territoriales del &mbito ibérico se encaminan a encontrar la relacion entre desarrollo
de formas socio-politicas concretas (monarquia, aristocracia, oligarquia de élite guerrera, etc.) y
su expresion en el espacio, en los distintos tipos de asentamiento registrados. Estas
investigaciones, en cierto sentido, proporcionan una idea global de lo que, se cree, fueron las
sociedades ibéricas, pero ello implica deducir formas de ordenacidn politica y territorial en base
al mero registro material y establecer paralelismos con otros espacios protohistoricos. Aln asi,
lo cierto es que la observacidn del espacio ibérico y su modo de organizacion territorial se han
convertido hoy en dia en factores esenciales de identificacion del &mbito ibérico y, en cierto
sentido, nos permiten conocer “cuando la cultura de una zona ha desembocado en la cultura
ibérica propiamente dicha”(de HOZ 2011, p. 70). Como ya vimos, existen una serie de
elementos materiales, visibles en el registro arqueoldgico, que son los que dan su aire de familia
a todas las culturas ibéricas, y es precisamente su datacion, variedad y diversidad lo que nos
permite establecer esas areas culturales y los procesos de formacion de la cultura ibérica,
poniéndolo en relacidon asimismo con los diferentes modelos politicos y sociales que al parecer
tuvieron lugar. Se trata de las ceramicas, las necrépolis de incineracion o, sobre todo, los

oppida, el asentamiento mas caracteristico del mundo ibérico.

El inicio de esta forma de poblamiento se encuentra en las raices de la propia cultura
ibérica, y puede ubicarse en el sureste de la peninsula, alcanzando desde las actuales provincias
de Murcia y Alicante, hasta buena parte de la Alta Andalucia. Aqui tuvo lugar una

concentracién masiva de poblacion desde finales del siglo IX a. E. (VV.AA. 1998), asi como

1% Todas las referencias son citadas en MONEO 2003, p. 43-33; aunque también han sido consultadas en
los correspondientes autores clasicos que se mencionan en la bibliografia.

17



una influencia (o presencia) tartesia y fenicia desde el VIII a.E. (de HOZ 2011), que acabd
derivando en procesos de sinecismo dando lugar a grandes nucleos de poblacion (oppidum), con
casas angulares con zdcalo de piedra®', una organizacion urbanistica incipiente aunque todavia
no existan calles regulares, y en ocasiones, fortificados. Este modelo de asentamiento, que a
veces cuenta con antecedentes del Bronce Final, se desarrolla paulatinamente en la Alta
Andalucia a lo largo del VII a. E. y se consolida como organizacién caracteristica en el VI a.E.
En el litoral murciano y alicantino sucede un proceso similar pero a menor escala; aunque al
final de este periodo, que algunos investigadores denominan Formativo, toda esta érea,
englobada bajo el término Sureste peninsular, acaba compartiendo un sistema de poblamiento
similar. De modo que, en torno al 540 o 530 a.E., daria comienzo el Ibérico antiguo, primera

fase de la cultura ibérica, en toda esta zona.

En el resto del ambito ibérico, durante esta fase, se observan pequefios asentamientos a
modo de células aristocraticas tanto en el ambito mas occidental* (Extremadura) como en el
espacio nororiental (entre el Jucar y el Ebro), lo que podria interpretarse como las primeras
diferencias entre las areas culturales ibéricas. Sin embargo, el primero acabé alejandose del
ambito ibérico tras la desaparicion de uno de sus principales poblados, Cancho Roano, a
principios del siglo 1V a.E. Una crisis de los modelos celulares de poder aristocratico similar se
produjo en el noreste peninsular, pero en lugar de desaparecer, se desarrollaron desde finales del
siglo V a.E. los procesos de sinecismo, dando lugar a los caracteristicos oppida, destacando El
Tossal de Sant Miquel de Lliria (Valencia) o el Puig de Sant Andreu en Ullastret (Gerona). Sin
embargo, su desarrollo urbanistico fue mas lento y el modelo de ordenacion territorial que aqui
se observa muestra diferencias con el aplicado en el sureste. Al norte del Jicar se establecié el
modelo denominado mononuclear o, al menos, es el tipo mas frecuente que nos revela la
arqueologia. Consiste en dos escalas de asentamiento: un oppidum principal, como el de Lliria,
que alcanzaria las 10 hectareas, y otros poblados que oscilan en torno a una hectarea. Deducir
que los segundos dependerian del primero resulta un poco arriesgado, pero parece claro que
desde el siglo 1V a.E. el asentamiento de primer rango fijé su territorio, presumiblemente
incluyendo en él a los deméas centros (VV.AA 1998). ElI modelo que se implant6 mas
comunmente en el sureste fue el polinuclear que, al contrario que en el anterior, se caracteriza
por la existencia de una reticula de grandes asentamientos con una distancia media de varios
kilometros entre si, con tres escalas de tamafio (el mayor superaba las 16 hectareas y el mas
pequefio no bajaba de una). Se supone que estos oppida tendrian cierta autonomia, aunque no

se descarta la posible existencia de alianzas o dependencias entre ellos.

" Son muchos los investigadores, incluyendo al profesor Hernandez Vera de la Universidad de Zaragoza,
los que coinciden en que el principal indicio de urbanismo registrado arqueoldgicamente es
precisamente la casa rectangular con zécalo de piedra (de HOZ 2011, p. 71)

2 Ambito que se considera de tradicién tartesio-turdetana

18



Quizé esta diferencia inicial fue debida a las esferas de influencia a las que una y otra se
vieron sometidas. El sureste peninsular, bajo influencia tartesia y fenicia (aunque no se
descartan razones locales o de sustrato), desarrollé un urbanismo mas temprano, con mayor
presencia de santuarios con concentraciones considerables de exvotos de bronce, piedra o
terracota, y tendentes a la monumentalidad, como los del Alto Guadalquivir (BELTRAN 2012).
Por el contrario, no se atestiguan este tipo de construcciones en el &rea septentrional durante el
Ibérico pleno (IV y 1l a.E.). Ya hemos visto que su urbanismo fue mas lento, y la presencia
fenicia no fue tan intensa como en el sur. El sustrato del Bronce valenciano y de los Campos de
Urnas en el noreste se vio fundamentalmente afectado por la influencia griega tras la fundacion
de Emporion, que no se produjo hasta el siglo VI a.E. Por eso, tal vez, la construccion de

auténticos edificios sagrados de caracter urbano fue mas tardia.

Este comportamiento diferenciado se observa también en lo que a epigrafia se refiere.
Tanto sur como norte ibéricos comparten la tardia incorporacion de la cultura epigréfica, al
menos de un modo generalizado, puesto que si disponemos de hallazgos anteriores pero son
muy escasos. Efectivamente, la epigrafia, sobre todo monumental o publica, parece ser algo
propio del Ibérico tardio, reciente final o ibero-romano (siglos Il y I a.E.), periodo que dispone
de personalidad propia ya que la presencia romana en la peninsula se convierte en estable y
comienzan los procesos de adaptacion de todos los pueblos indigenas a los modelos de vida
romanos (HOZ 2011). Precisamente, noreste y levante fueron dos de las &reas mas rapidamente
integradas en la esfera romana (Tarraco, el primer enclave militar de Roma convertido poco
después en capital de provincia, y Arse-Sagunto, ciudad indigena aliada de Roma en la Segunda
Guerra Punica, son claros ejemplos) y, tal vez por ello y por su herencia helénica (mas proxima
a estas practicas), es aqui donde encontramos la mayor concentracion de epigrafes en lengua
ibérica. Y es que, el sureste peninsular fue mucho menos propenso a la escritura sobre soportes
duraderos (quiza debido a la influencia fenicia, cultura menos propensa a la monumentalidad
epigréfica), y cuando lo hizo casi nunca se expresé en lengua vernacula. El grueso de las
inscripciones conservadas en el sur peninsular pertenece a los siglos 1l y | a.E. y son plenamente
latinas (DIAZ 2008).

Asi pues, pese a que nuestro analisis no haya sido muy exhaustivo, pone de manifiesto
que existen claras diferencias entre la parte meridional y la septentrional del &mbito ibérico. Y
son precisamente esas divergencias de comportamiento las que nos han llevado a centrar el
estudio de los elementos religiosos en el noreste y levante peninsular. Como acabamos de ver,
es en estas zonas donde la escasez de monumentalidad es mas evidente y donde se concentra el
mayor nimero de epigrafes en lengua ibérica, por lo que limitar geograficamente nuestro
estudio a estos ambitos resulta coherente con nuestro planteamiento. Consecuentemente, hemos

limitado el trabajo solo a los siglos 1V, 11, 11 y | a.E., correspondientes al Ibérico pleno y tardio.

19



Ambas zonas entran a formar parte de la cultura ibérica en torno a mediados-finales del siglo V
a.E., por lo que su desarrollo cronoldgico es bastante paralelo; pero, para la observacion de un
fendmeno tan esquivo como el religioso, hay que acudir a la fase en la que todos los elementos
caracteristicos se encuentran plenamente desarrollados, de ahi que el Ibérico pleno sea una de
las etapas que debemos analizar. Y si dentro de este analisis, focalizado como hemos visto en la
relacion templo-epigrafia-divinidad, las inscripciones juegan un papel importante, debemos
I6gicamente ampliar el marco cronoldgico a los dos siglos previos a la era, periodo en el que se
concentran el mayor nimero de epigrafes.

Definir las areas que conforman cada uno de estos territorios es algo mas subjetivo, y
cada investigador decide su propio método y division. En nuestro caso, las zonas seleccionadas
como objeto de estudio cuentan con unas fronteras bastante consolidadas en la historiografia. La
primera incluye la antigua Edetania, regién mencionada en las obras de Estrab6n (111, 4, 1);
Plinio el Viejo (N. H. I11, 19-20); Silio Italico (Pun. Il1, 371-373) o Ptolomeo (l1, 6, 15), y ocupa
principalmente la provincia actual de Valencia y parte de las provincias de Castellon y Alicante.
Esta es la definicion que ofrece T. Moneo (2003, pp. 24 y ss.), ¥ la que nosotros hemos
seleccionado para el desarrollo de nuestra investigacion, puesto que hay otros autores que
amplian la nocién levantina a toda la Comunidad Valenciana, aunque en el fondo no difiere
mucho. En cuanto al noreste, las fuentes mencionan una amplia variedad de pueblos indigenas
afincados en estas tierras: llercavones, Sedetanos, llergetes, Cesetanos o Cosetanos, Laietanos,
Lacetanos, Indiketes o Indigetes, Ausetanos, y otros muchos de entidad mas reducida (Str. 11, 4,
14; Plin. N.H. 111, 19-22; Sil. Ital. Pun. 111, 371-374). Todo este mosaico de pueblos ocuparia las

actuales Catalufia, Zaragoza, Teruel y Castelldn.

Geograficamente, la zona levantina dispone de una gran llanura en su parte
septentrional, la del Turia, que enlaza hacia el norte con el campo de Liria y el bajo Palancia. En
la parte central existe una plataforma cretacica que se cruza al norte con el llano del Jucar. Este
se abre entre el Caroche y la Sierra Corbera, dando lugar a hondos barrancos que determinan
grandes muelas como la de Cortés de Pallas, Bicorp y Albéitar. Al oeste se encuentra el valle de
Confrentes y al sur el de Montesa, camino natural que bordea la Meseta y que dispone de
numerosos pliegues que anuncian las sierras prebéticas. En el noreste encontramos también esta
alternancia del paisaje. Castelldn se caracteriza precisamente por su relieve de serranias y valles
interiores junto a llanos litorales; Zaragoza ocupa parte del Sistema Ibérico y la parte central de
la llanura del Ebro. Esta depresién constituye una amplia fosa continental cerrada por montafias
y de relieve sencillo (alternancia de muelas y valles en torno a los rios Aragon, Arba, Gallego y
Cinca), mientras que el Sistema Ibérico, que permite el paso a la Meseta central en sus partes
mas bajas, se caracteriza por alternar sierras de pizarras y cuarcitas con estrechas depresiones.

Teruel también ocupa este sistema montafioso, aunque su relieve es mas abrupto, predominando

20



altas plataformas calcareas y amplios abombamientos como el de Albarracin, interrumpidos por
escarpes de falla recientes, valles profundamente tallados y fosas terciarias. En Catalufia, el
relieve viene determinado por tres grandes unidades morfoestructurales: Los Pirineos catalanes,
que se extienden desde el cabo de Creus al valle del Noguera Ribagorzana, la Depresion Central
y las Cordilleras Costeras, que forman dos alineaciones montafiosas paralelas a la costa. Estas
grandes unidades geogréficas se ven cortadas transversalmente por las grandes arterias
hidrograficas que constituyen el Ebro y sus afluentes, principales vias de comunicacion y union
entre la costa, las llanuras y valles interiores, y los Pirineos (MONEO 2003).

Los recursos del terreno permitieron a las culturas iberas de estas zonas desarrollar una
economia fundamentada en la agricultura de secano, cultivando principalmente cereales, trigo y
cebada. Asimismo, la orografia propicié el desarrollo de una ganaderia en la que el caballo
tendria un papel preponderante (la arqueologia nos ha revelado pinturas, objetos, esculturas, etc.
que parecen demostrar que este animal se utilizaba como signo de prestigio, de ahi que la figura
del jinete sea tan recurrente en las monedas y en la iconografia iberas), aunque también ovejas,
cabras, cerdos y bueyes. La caza seria una distraccién comdn, pero no necesariamente un signo
de estatus. Una economia campesina como ésta tiende a la autosuficiencia, tanto de productos
alimenticios como artesanales, dejando para los intercambios los objetos exéticos o de
elaboracion demasiado costosa (VV. AA. 1998). Debieron existir, por tanto, artesanos y
comerciantes especializados que actuarian como intermediarios y distribuidores de los

productos mediterraneos que llegaban a los puertos de la peninsula ibérica.

21



1 Area Meridional

2 Sureste

3 Meseta Sur

4 Levante

5 Noreste

6 Languedoc-Rosellon

— Delimitacion entre ambito
indoeuropeo y no indoeuropeo

7/ Area de delimitacion de

nuestro estudio

Fig. 1 Marco geografico del trabajo™

i 700 600 500 400 300 200 100
| ' | L | ! | L | I | L | |
ALTA ANDALUCIA % | ‘
' oo P Py . P Py .
(Aguayo - Salvatierra 1987) ! Preibérico ! Protoibérico i Ibérico Antiguo Ibérico Pleno | Ibérico Tardio ‘
| saapares | el prooibiico  Ibérico Antiguo | Thérico Pleno |
(Arteaga - Sema 1979-80) ] |l?eFr| Hierro Antiguo Hierro Segundo —
| BE.
I
VALENCIA | ; N | = e
(Bernabeu et al. 1987) ‘ I Ibérico Antiguo 1 Ibérico Pleno Ibérico Tardio
: ‘ T S e
(GE;}SEE\[,‘;?S;-” 1 ‘ Protoibérico } L Antiguo Ibérico Pleno Ibérico Tardio { ‘
BAJO ARAGON . i
(Sanmarti - Padrd 1976-78) ft;gr_ L Antiguo i Ibérico Pleno —
S T T 5 :
LERIDA ik i o Ibérico Tardio
(Junyent 1987) Preibérico | 1. Antiguo { Ibérico Pleno Shero Reaiao
| T
s mﬁl}gg l Preibérico ! 1. Antiguo I Tbérico Pleno 1 Tbérico Tardio
|
CATAI(E,?,Q ,Igfg:l;-)E ok L 1.* Edad del Hierro ! 2. Edad del Hierro Romanizacién
o T T T T T T ] T T T T T T T
i 700 600 500 400 300 200 100
!

Cuadro de distintas propuestas de periodizacion para el drea ibérica

Fig. 2 Cronologia de las distintas areas ibéricas™*

B la imagen ha sido obtenida de MONEO 2003, p. 17, por lo que la division de las areas culturales
ibéricas responde al criterio de esta autora. El mapa ha sido modificado para remarcar el marco
geografico en el que nos vamos a centrar. Respecto a la ubicacién de los pueblos ibéricos, hemos
obtenido los datos de BELTRAN Y MARCO 1996

% Cuadro obtenido de RUIZ Y CHAPA 1990, p. 373

22




2. EL FENOMENO RELIGIOSO IBERICO

En la actualidad, pese a los avances considerables que se han producido en los Gltimos

afios, seguimos en la misma situacion de desconocimiento general del fendmeno religioso
ibérico; de hecho, aunque se adelanten posibles explicaciones concretas sobre los distintos
elementos que componen este panorama tan complejo, seguimos sin comprender la estructura y
el concepto general. Ciertamente algunos investigadores se han aventurado a explicar algunos
de sus ritos, mitos, simbolismos o incluso divinidades, pero la verdad es que no es posible
contrastar todas sus propuestas debido a la escasez de testimonios literarios y arqueolégicos. Por
tanto, el conocimiento que poseemos hoy en dia sobre las manifestaciones de lo sagrado en el
mundo ibérico, se encuentra a unos niveles de desinformacion bastante altos (GUSI 1997, p.
172).

Como venimos seflalando desde el principio del trabajo, la multiplicacion de
aproximaciones a este fendmeno enriquece mucho su analisis y aumenta las posibilidades de
interpretacion, pero también dificulta mucho su estudio. En la investigacion ibérica es necesario
posicionarse en algun punto desde el que poder partir, y en nuestro caso, hemos decidido que
éste sea la ecuacion santuario-divinidad-epigrafia en su sentido mas clasico ¢Existe tal

correlacion en el mundo ibérico?

RELACION SANTUARIO-DIVINIDAD-EPIGRAFIA = MONUMENTALIDAD

\

nombre, caracteristicas
concretas, imagenes
vinculadas, etc.

TEMPLO -
Morada de la divinidad EPIGRAFIA (ZD
representada a través de \ Inscripciones E
una imagen conmemorativas de o
construccion de é
I . tgmplos . 2 o
Inscripciones votivas o 8
L o ©
VINIDA a la divinidad < 0
G dDd I\;Df,D, o (relacionados con = E
rado de definicion: teonimia) E
[TH)
=
-]
=4
o
=

23




2.1 LOS LUGARES DE CULTO

a. TIPOLOGIAS Y CUESTIONES DE CONCEPTO

El estudio de los lugares sagrados en el mundo ibérico se considera actualmente uno de
los mas trascendentes, ya que estos espacios son las pruebas mas evidentes del cambio de
comportamiento religioso, de la transformacion de una mentalidad arcaica que expresaba sus
creencias a través del mundo funerario (algo caracteristico en todas las sociedades prehistdricas)
a una estructura religiosa cada vez mas compleja, con posibles divinidades antropomdrficas y
espacios destinados ex profeso para rendirles culto. Algunos investigadores (ALMAGRO Y
BERROCAL 1997, ALMAGRO Y MONEO 2000, DOMINGUEZ 1997, GUSI 1997, MONEO
1995, MONEO 2003, PRADOS 1994) han vinculado este cambio al desarrollo socio-politico
que experimentd la cultura ibérica fruto de los contactos con fenicios y griegos, y que también
se materializd, como ya vimos, en la organizacion territorial. Efectivamente, en préacticamente
todas las investigaciones consultadas, se resefia la importancia de integrar los espacios sacros en
el tejido social y politico de las sociedades ibéricas, y es que, la variedad tipoldgica de lugares
sagrados del ambito ibérico no se entenderia sin la evolucion socio-politica de aquellas gentes,
ya gue no todos los espacios sacros se atestiguan en las mismas regiones ni en las mismas
fechas. Sin embargo, dada la escasa informacién de la que disponemos para reconstruir los
posibles sistemas o modelos politicos, nos hallamos ante un panorama esencialmente subjetivo,
en el que cada autor puede ofrecer su propia vision e interpretacion de la evolucion del
fendmeno social y religioso. Asi, encontramos numerosas clasificaciones tipoldgicas de los
espacios cultuales en base a criterios muy diversos, que al final acaban generando una confusion
de términos Yy conceptos considerable. Intentaremos exponer a continuacién las
sistematizaciones mas trascendentes en la historiografia, buscando obtener una visién global de

estos espacios, asi como una definicion relativamente convincente para cada uno de ellos.

El primer trabajo que se adentré en el mundo de los santuarios fue el de la autora R.
Lucas Pellicer (1981), que propuso una clasificacion en base al caracter publico de estos
espacios y sus relaciones con la colectividad. Diferencia entre loca sacra libera, que son lugares
sagrados de caracter natural sin modificacion humana; santuarios, correspondientes a terrenos
sagrados en los que se erige algun edificio con caracter ritual y colectivo, distinguiendo entre
varios tipos o funciones segin los posibles elementos cultuales con los que contase el edifico:
favissae (pozos votivos), thesauroi (tesoros) o espacios menores vinculados a poblados; y un
tercer grupo constituido por los templos, construcciones religiosas de cierta prestancia y caracter
urbano (LUCAS 1981, p. 240y ss.; MONEO 2003, p.30; GUSI 1997, p.172).

La tipologia de L. Prados (1994) se realiza en funcién del emplazamiento y de la

relacion con el territorio, distinguiendo entre cuevas, santuarios rurales, santuarios protourbanos

24



situados en las inmediaciones de una poblacion, santuarios de &mbito territorial apartados de los
habitats con funcién controladora del terreno y las vias de comunicacion, y templos y capillas
domesticas de carécter urbano. Segln esta autora, tendria lugar una evolucién cronoldgico-
cultural que abarcaria primero cuevas y espacios sagrados de caracter natural, cuyo origen seria
posiblemente previo a la cultura ibérica; un segundo estadio que ocuparia el siglo V a.E.
conformado por santuarios de origen aristocratico que daran lugar con las transformaciones de
los siglos 1V y 111 a.E. a una tercera fase caracterizada por espacios mas populares con funciones
diversas: desde centros salutiferos para la purificacion hasta centros econémicos, culturales y
politicos con evidente caracter religioso (PRADOS 1994, p. 137; GUSI 1997, p. 172; MONEO
2003, p. 30).

Por su parte, C. Aranegui (1994) diferencia entre los lugares sacros litorales, con un
area sacrificial junto a lugares de almacenaje de productos de consumo, y los lugares sacros
interiores, constituidos por una forma particular de favissa, organizados en varias estancias
adosadas a murallas, con posibles pozos votivos y espacios a cielo abierto. En este caso, la
sistematizacion se ha realizado en base a la relacion econémica y espacial de los santuarios
(proximidad a la costa o ubicacion interior), a las jerarquizaciones sociales y la riqueza de los
objetos votivos (ARANEGUI 1994, citado en GUSI 1997, p. 173; MONEO 2003, p. 30).

F. Gracia, G. Munilla y E. Garcia (1997) clasifican estos espacios en funcion de la
arquitectura, asi como de los aspectos ideoldgicos, sociales y econdmicos que condicionan la
aparicion de este tipo de manifestaciones sacras. Asi encontramos templos de planta in antis, de
planta cuadrangular (témenos), recintos religiosos de esquema semita, recintos comunitarios de
caracter cultual y estructuras religiosas inclasificables. Por funcion, estos autores dividen los
cultos privados, realizados en unidades de habitacion y vinculados con ritos agrarios,
enterramientos infantiles y/o sacrificios y ofrendas fundacionales; y los cultos publicos o
comunitarios, que incluyen los templos y los recintos necrolatricos (GRACIA, MUNILLA Y
GARCIA 1997, pp. 447 y ss.; MONEO 2003, p. 30)

La tipologia segin la ubicacion de los edificios sagrados tiene muchos exponentes,
como A. Dominguez (1997), que distingue entre los situados dentro o fuera de la trama urbana.
Dentro de cada uno de estos grupos distingue varios tipos en funcion del sustrato geografico y
de la evolucion socio-politica de la cultura ibérica, dividiendo los urbanos en templos o
santuarios civicos, capillas domésticas y santuarios emporicos; y los extraurbanos en santuarios
sub- o periurbanos, santuarios de caracter supraterritorial y santuarios rurales (que incluirian las
cuevas) (DOMINGUEZ 1997, p. 392). El mismo criterio siguieron T. Moneo y Almagro
Gorbea (1995, 2000), que realizaron una clasificacion exclusivamente referida a los lugares

sacros urbanos. Distinguen entre santuarios dinastico-gentilicios, integrados en construcciones

25



domesticas, y templos urbanos (templa), que son edificios aislados con orientacion astronémica
determinada. Aqui se incluyen los recintos sacros y los templos de tipo clasico. Se supone que
esta tipologia sigue también criterios cronoldgicos y evolutivos, puesto que los segundos serian
una evolucion de los primeros, es decir, de los cultos privados dirigidos a los antepasados se
pasaria a los cultos publicos de divinidades poliadicas (MONEO 1995, pp. 246 y sS.;
ALMAGRO Y MONEO 2000, pp. 109 y ss.). La autora T. Moneo va més alla en su obra de
conjunto sobre la religion ibérica (2003) y desarrolla una extensisima tipologia que incluye
también los santuarios extraurbanos (Fig. 3). Otro exponente de las clasificacion por ubicacion
es A. Oliver (1997), que distingue entre edificaciones en lugares de culto aislados (situados
extramuros o en lugares no urbanos), edificaciones en lugares de culto urbanos, lugares de culto
no edificados (como cuevas y otros espacios naturales) y otros (como los depdsitos votivos que
no tienen que ver con las favissae o los silos) (OLIVER 1997, p. 498 y ss.; GUSI 1997, p. 173).

Un ultimo listado, bastante mas sencillo que los anteriores, es el proporcionado por H.
Bonet y C. Mata (1997), basado en la individualizacion de los elementos arquitectonicos, de
equipamiento, y de ajuares relacionados con la actividad cultual, asi como su localizacion en el
entorno. Distinguen tres grupos: los templos, los lugares de culto localizados fuera de los
nlcleos habitados (santuarios naturales, cuevas y necrépolis) y los recintos cultuales de caracter
familiar integrados dentro de las viviendas (capillas y altares domésticos) (BONET Y MATA
1997, pp. 131y ss.).

Como podemos observar, los términos santuario, templo, recinto, etc. se usan de forma
indistinta, segun el criterio que se adopte, y conforme al valor que le otorgue el autor que los
usa, pese a gue en ocasiones se esté hablando del mismo espacio. A este problema de definicién
general se le suma el hecho de que en su inmensa mayoria tratamos con yacimientos que fueron
excavados hace muchos afios (PRADOS 1994, p. 128), por lo que buena parte de la informacién
sobre los contextos arqueoldgicos se ha perdido. Y esto sin contar que, ya de por si, estos
espacios nos presentan unos restos bastante exiguos. Todo esto complica bastante la
aproximacion a los lugares sagrados ibéricos, de manera que para adentrarnos en este mundo
resulta imprescindible realizar una primera distincién sobre qué entendemos como espacio,
templo, recinto, y demas, asi como los criterios que se han utilizado en la historiografia mas
reciente para identificarlos. Este analisis nos permitira realizar nuestra propia tipologia de los
espacios cultuales registrados en el noreste y levante peninsular, ademas de observar las

carencias que las tipologias anteriores pueden poseer.

26



TIPOLOGIA SEGUN T. MONEO (2003)":

SANTUARIOS URBANOS

Ubicados dentro del nucleo urbano

Dinasticos

TEMPLA URBANOS

/N

SANTUARIOS DE ENTRADA

/

N\

- Recintos Templos de Intramuros Extramuros
sacros tipo “clasico / \
Ad Portam Portuarios
SANTUARIOS EXTRAURBANOS
Ubicados en el exterior de los poblados a una distancia de entre 300m. y mas de 10km.
SANTUARIOS SANTUARIOS
PALATINOS SUPRATERRITORIALES

De control territorial

Tipo 2: Cuevas
de morfologia
irregular

Abrigos-Santuario

Poco representado en el Levante y Noreste peninsular

Bastante representado en el Levante y Noreste peninsular

. Muy representado, incluso caracteristico del Levante y Noreste peninsular

Fig. 3 Esquema de clasificacion de espacios sacros

> Esquema de la tipologia expuesta por T. Moneo (MONEO 2003, pp. 267-343), modificado para
mostrar los modelos que se dan en nuestra zona de estudio.

27




La definicion de santuario resulta bastante compleja, y la historia de las religiones no
termina de aclararlo de forma rigurosa (GUSI 1997, p. 173), aunque se refiere a él como un
espacio imprescindible porque constituye el marco del ritual. Y es que el carécter sagrado
(sacrum, derivado del verbo sancire que significa consagrar, circunscribir o limitar) o profano
(pro-fanum, aquello que se encuentra ante el fanum, palabra que designa al santuario o espacio
sagrado; de modo que se halla fuera de ese espacio) es una categoria topografica o espacial,
puesto que es la ubicacion de la accién la que define su caracter. Por lo tanto, el santuario,
entendido como un concepto global, seria el espacio o lugar que por diversas causas
(“sobrenaturales”) se considera sagrado, englobando como tal todas las manifestaciones
arquitecténicas o naturales en las que se desarrolla algun tipo de practica ritual o en las que se
optimiza la relacion y el contacto con los dioses. De ahi que en origen se identifique a los
santuarios con lugares naturales (cuevas, montafias o bosques) donde se manifestaria la
divinidad, por lo que acaban convertidos en lugares de culto, devocion y peregrinacion.
Encontramos numerosas palabras en el ambito greco-latino que definen este tipo de espacios,
como la ya mencionada fanum, o hieron, término que hace referencia al espacio donde se
manifiesta lo divino y que debe ser limitado por un témenos, que vendria a ser una especie de
frontera material (valla, foso, muralla, etc.) o natural (entrada de la cueva, rocas, etc.) que
distingue el lugar sagrado y las normas especiales que la sociedad correspondiente le imponga,
por ejemplo: el derecho de asilo (asyle, imposibilidad de apresar), purificaciones previas,
apertura temporal, etc'®. Segin esta definicion, santuario seria equiparable a lugar o recinto
sagrado, pero para algunos investigadores existen diferencias plausibles entre uno y otro (ibid).
En nuestro caso, la Unica distincion que haremos serd la referida a lugar sagrado, para espacios
naturales, y recinto sagrado, para construcciones mas o menos complejas; ya que tanto uno

como otro pueden albergar en su interior altares, monolitos, ofrendas, imagenes, etc.

Asi pues, desde nuestra perspectiva, dentro de los muchos tipos posibles de santuarios
distinguimos dos amplios grupos: los lugares naturales, que en el mundo ibérico del noreste y
levante son muy comunes, y que aparecen incluidos en la categoria de extraurbanos en la
inmensa mayoria de tipologias vistas; y los recintos sacros, donde se engloban templos, ediculos
o0 capillas domésticas, santuarios de caracter supraterritorial con construccién arquitecténica,
etc. Y es gque nuestro punto de vista intenta ser mas sencillo, estableciendo una clasificacion
global en base sélo a la definicion de santuario, que es realmente la que puede aplicarse al
mundo ibérico, puesto que todas las demas categorias llevan implicitas connotaciones de otros
sistemas y concepciones socio-ideoldgicos, pudiéndose aplicar s6lo en caso de paralelismos

evidentes, algo que, en el &mbito ibérico, no acaba de ser del todo facil por los problemas

'® Toda esta reflexién se la debemos a F. Marco Simén, profesor de la Universidad de Zaragoza y experto
en Historia de las Religiones. Ademas, para completar las definiciones hemos acudido al Diccionario Akal
de Historia del Mundo Antiguo (1999).

28



mencionados de ausencia de datos. El ejemplo mas claro de clasificacion llevada al extremo es
el de T. Moneo, presentado a modo de esquema en la figura 3 por la complejidad que suponia
definirlo en palabras. Y es que, aunque aqui no discutamos la utilidad del trabajo de esta
investigadora, sin duda muy meritorio, no nos mostramos conformes con la clasificacion
extrema que da nombre a categorias en base a criterios espaciales (santuarios de entrada),
politicos (santuarios supraterritoriales, santuarios de control territorial), arquitectonicos
(templa), religiosos y sociales (dinastico-gentilicios), de forma indistinta. Lo cierto es que no
podemos crear tipologias segun fundamentos tan diferentes porque eso requiere un
conocimiento muy claro tanto de las estructuras que estamos clasificando, como de la funcién y
el papel que jugaban en la sociedad a la que se adscriben. Y esto no ocurre en el &mbito ibérico,
en el que de hecho se han tenido que establecer una serie de criterios y elementos concretos que
nos permitan tan sélo identificar la posible funcionalidad religiosa de estos espacios, puesto que

los vestigios son minimos.

La autora C. Vila (1997) realiza una interesante recopilacion al respecto, aunque ella se
centra exclusivamente en los santuarios calificados como templos. Aun asi, los criterios de
identificacion que expone resultan bastante Utiles, asi como las observaciones que realiza sobre
las publicaciones mas recientes, puesto que revela como en muchos casos un edificio ha sido
clasificado como espacio sagrado (y en ocasiones con caracteristicas especificas de templo),
pese a que solo reuniese alguno de los indicios que nos pueden sefialar una posible funcién
religiosa (VILA 1997, p. 538). Entre los criterios mas usados para determinar ese cometido de

espacio sagrado se ha recurrido a:

- Elementos arquitecténicos, aspectos constructivos y equipamientos: Si el tipo de

planta y las dimensiones del espacio son distintas a la norma generalizada del
entorno habitado, los investigadores suelen recurrir a la explicacion religiosa, sin
tener presente otras posibles opciones politicas o econémicas porque el
desconocimiento de estas esferas es también acusado. La singularidad del edificio
(planta y materiales constructivos) se ha usado como fundamento en muchas
clasificaciones, pero no es un argumento decisivo, puesto que lo mas frecuente es
que los recintos cultuales ibéricos no presenten rasgos diferenciadores del resto de
construcciones (BONET Y MATA 1997, p. 117). Otro aspecto al que se ha
recurrido es la presencia de terracotas arquitectonicas, columnas y basas, elementos
decorativos y esculturas; aunque de nuevo nos hallamos con la problematica de la
interpretacién aislada, ya que también estos equipamientos podrian estar presentes
en construcciones civiles y simplemente representasen una diferenciacién social
(casas aristocraticas o palacios) o cualquier otro tipo de funcion que adln

desconocemos.

29



La comparacion del esquema arquitectonico del recinto ibérico con modelos
similares mediterraneos de funcion religiosa segura tampoco resulta un criterio muy
fiable si se usa de forma aislada, sobre todo porque puede dar pie a interpretaciones
parciales, entendiendo el fendémeno ibérico s6lo como una respuesta homogénea a
los impulsos externos y obviando por tanto la realidad de su contexto y de su
simbologia. Aplicar términos de otros ambitos (etrusco, griego, panico o romano)
para nombrar espacios ibéricos tiene sus riesgos, porque normalmente esos
conceptos llevan aparejadas funciones concretas que no sabemos si se desarrollaban
en el ambito ibérico. Por otro lado, este mismo desconocimiento nos obliga en
muchas ocasiones a tomar prestados esos términos, puesto que tampoco conocemos
el nombre que los iberos otorgaban a estas estructuras; de modo que, a nuestro
parecer, conviene dejar muy claro en un estudio de este tipo a qué nos estamos
refiriendo con cada concepto aplicado, algo que, como hemos visto, no se ha hecho

en numerosas investigaciones, generando el panorama vigente.

- La presencia en el registro arqueoldgico de elementos gue evidencien una actividad

ritual 0 que puedan relacionarse con una funcion cultual (VILA 1997, p. 540).

Dentro de este amplio criterio podemos aludir a la presencia de altares que sin duda
confirman la funcidn ritual del recinto (aunque no excluyen necesariamente otras
posibles actividades de caracter politico o econémico), pero en lo gue conocemos
del mundo ibérico constituyen excepciones'’. También lo son las mesas de ofrendas
consistentes en un podio de planta generalmente cuadrada y fabricado en piedra,
cuya aparicién revela un caracter religioso del lugar evidente (BONET Y MATA
1995, p. 118). Los monolitos y betilos, pozos votivos y hogares rituales retnen los
mismos criterios, siendo los primeros una supuesta representacion simbdlica de la
divinidad (concepto de las religiones orientales, por eso se usan los términos
massebah para las estelas de piedra, y ashera para los tocones de madera); entre los
segundos se pueden distinguir las cAmaras subterraneas construidas como parte del
edificio religioso y los que se encuentran fuera de éste pero en terreno sacro, que
suelen denominarse silos. Respecto a los hogares rituales, existen en practicamente
todos los espacios considerados cultuales, y en varios estudios (en especial los
realizados en el area valenciana) se los relaciona con eschara, término tomado de la
cultura griega y que hace referencia a altares bajos (generalmente a ras de suelo)
destinados al sacrificio para dioses infernales o ctonicos. Sin embargo, su presencia

no significa necesariamente una funcion cultual, ya que en todas las viviendas se

7 Para nuestro ambito de estudio s6lo podemos mencionar: Ullastret, Mas Castellar (Gerona) y de
manera superficial Tossal Redd (S. Antonio, Calaceite) y Alto Chacdn (Teruel) (BONET Y MATA 1997, p.
118)

30



usaban hogares para cocinar. Por eso solo se consideran hogares rituales aquellos
con decoracion o disposicion distinguida y evidente.

Los ajuares como los exvotos de piedra, bronce o terracota, lucernas, vasos para
libaciones, pebeteros, etc. se consideran liturgicos. También se consideran asi
determinados objetos de prestigio, como ceramicas importadas, vasos pintados con
motivos figurados y vegetales, inscripciones, orfebreria, armamento y articulos de
adorno personal de hueso o pasta vitrea. Todos ellos serian objetos de uso cotidiano,
pero adquiririan un estatus cultual al ser depositados como ofrendas a la divinidad o
como ajuar de los fallecidos (BONET Y MATA 1997, p. 120).

Un altimo elemento que también se relaciona con el mundo de las creencias es
la presencia de huesos animales y humanos. Los restos de este tipo evidencian
actividades de tipo ritual claramente pero, en especial los enterramientos infantiles,
no pueden considerarse exclusivos de los espacios sagrados, sino que mas bien se
relacionan con una religiosidad de caracter doméstico o incluso fundacional *(VILA
1997, p. 540).

Todos estos criterios sirven para identificar la posible funcidn religiosa de un espacio,
que so6lo se podria asegurar con certeza si todos o buena parte de ellos se diesen a la vez en un
mismo lugar. Légicamente, cuando esto ocurre hablamos mas bien de excepcion. Aun asi,
hemos visto que los espacios sacros ibéricos reciben muchas denominaciones y clasificaciones
en base a sus funciones y papeles dentro del sistema socio-politico, pese a que en algunos de
éstos solo haya un indicio de caracter arquitectonico por ejemplo. Uno de estos conceptos que
mas se ha usado en la historiografia del mundo sacro ibérico es el de templo de tipo clasico. Su
definicion y aplicacion al mundo ibérico es bien analizada, como ya dijimos antes, por C. Vila
(1997), autora que defiende que este término no termina de ser del todo correcto para todos los
edificios que se proponen como tal. Y es que el significado clasico es el que entiende el templo
como la morada de la divinidad representada a través de una imagen, antropomorfa o no. Este
tipo de santuario es el mas comun desde el siglo VIII a.E. dentro del contexto mediterraneo,
disponiendo de distribuciones, estructuras y elementos arquitecténicos bien definidos en cada
ambito correspondiente: el mundo griego, el romano o el fenicio-punico; pero todos con la
caracteristica comin de estar destinados a ser la casa de la deidad. Dentro del templo pueden
realizarse rituales y cultos o no. En el mundo griego, por ejemplo, la religiosidad se expresaba al
aire libre, siendo los elementos fundamentales de sus espacios sagrados el témenos y el altar, no

el templo en si, que es posterior. En el &mbito fenicio el templo, entendido como edificio, si

'8 Existen muchos estudios de este fenémeno en el mundo ibérico (CHAPA 2001-2002; GUSI 1970, 1975;
VV.AA. 1989) y en el celtibérico (ALFAYE 2007); y el enterramiento ritual en un acto fundacional se
constata incluso en el ambito romano mas tardio.

31



jugaba un papel importante porque era el lugar donde se realizaban transacciones comerciales
protegidas por la divinidad, por lo que se convertian en elementos de control comercial y
politico muy importantes en territorios colonizados. Logicamente no podemos pasar por alto
que estos dos conceptos de templo estuvieron presentes en la Peninsula Ibérica desde el siglo
VIl a.E. (fenicios) y el VI a.E. (griegos); generando sin duda un modelo para los iberos con los
que establecian contactos. Pero ¢hasta qué punto los iberos comprendieron el concepto de
templo clésico? Esta pregunta se relaciona intimamente con la existencia o no de
representaciones de la divinidad en el &mbito ibérico, puesto que si entendemos que el templo es
la morada de la imagen del dios, habra que preguntarse ;tenian los iberos del momento
imagenes de la divinidad a las que rendir culto? (VILA 1997). Con esta reflexion ponemos de
manifiesto la primera pata del tripode divinidad-santuario-inscripciones, pero la respuesta la

daremos en el apartado correspondiente.

Ahora nos centraremos simplemente en definir el templo ibérico y su posible aplicacion.
Para F. Gusi i Jener (1997) se trata de un “edificio consagrado al culto de una divinidad,
considerandose como el lugar permanente de la misma, o también lugar de manifestacion
temporal de dicha divinidad, casi siempre representada por una imagen. EI templo se considera
también, por supuesto, lugar venerable” (GUSI 1997, p. 174). Por su parte, M.Almagro-Gorbea
y T. Moneo (2000) consideran templo ibérico aquellos edificios que se sitlan en la parte mas
alta de la poblacién, de construccién aislada, rectangular, aparentemente orientada
astronomicamente y que responde por tanto a una planificacién previa (ALMAGRO Y MONEO
2000, pp. 141-142). Estos autores basan su definicion en el concepto de templum propio de la
religion romana arcaica, que designa la béveda del cielo cuatripartita en el punto de cruce de
los ejes cosmicos Norte-Sur y Este-Oeste, lugar designado por los augures para interpretar los
signos celestes. Efectivamente, la toma de los auspicios era el primer paso necesario para recibir
0 no la sancion divina sobre cualquier espacio de caracter publico, tanto en la fundacién de una
ciudad, construccion de un edificio o toma de poder del monarca y posteriormente de los
magistrados republicanos. Todo este proceso conllevaba una serie de ceremonias rituales, entre
las que se encuentra la inauguratio, consistente en la entrega del poder religioso al monarca por
parte del augur (posteriormente serd la sancion divina de los magistrados) o en la apertura de
una fosa en el punto central del espacio destinado al edificio o ciudad, a partir del cual se
delimitaba el pomerium y la orientacion de los ejes principales en el caso de la ciudad; y la
orientacién astronémica en caso de un edificio. Se buscaba mediante este sistema plasmar el
templum caeleste en el mundo terrenal; pero esto no implicaba un caracter sagrado, puesto que
esto sOlo se conseguia mediante la consecratio, una ceremonia en la que el pontifex maximus

realizaba un sacrificio en honor a la triada capitolina. So6lo a partir de este ritual se consigue la

32



cualidad juridica sagrada (sacer/sacrum), ya que esto no es una fuerza méagica™. Asi pues, segin
estos investigadores, las estructuras orientadas astrondmicamente de la cultura ibérica
responden al concepto de templum, no al de aedes, que es el lugar edificado donde mora una
determinada divinidad. Una altima definicion es la propuesta por C. Vila (1997) que considera
el templo ibérico como un “edificio religioso de ambito publico documentado en un
asentamiento ibérico, que alberga cualquier tipo de actividad ritual que necesite para su practica
la materializacion fisica de la divinidad a la que se rinde culto, bien bajo forma antropomorfa,
bien bajo algun elemento iconogréafico cuyo caracter representativo de la deidad ha sido

comprobado arqueolégicamente” (VILA 1997, p. 563).

De las tres definiciones propuestas, la Ultima es la que nos parece mas acertada, o al
menos, mas clara y objetiva. La propuesta de M. Almagro y T. Moneo resulta demasiado
concisa, aplicando un concepto muy alejado en el tiempo y en el espacio que implica, ademas,
unas connotaciones religiosas ya no sélo de la cultura romana, sino de un periodo conciso de
ésta. La orientacién astrondmica de un espacio puede considerarse un indicio de religiosidad, si,
pero gue esa orientacion indique la misma percepcion de un templo celeste aplicado en la tierra
resulta, sinceramente, inverosimil. Como ya comentabamos, las tipologias de estos autores se
caracterizan por mezclar términos y criterios de todo tipo de forma indistinta, buscando, en
nuestra opinion, lo mas adecuado para justificar su interpretacion socio-ideoldgica de la cultura
ibera. En consecuencia, nosotros preferimos entender el concepto de templo a la manera clasica,
morada de la imagen del dios, es decir, aedes en términos latinos, combinacion nads y agalma
en términos griegos. Por lo tanto, no lo establecemos como una categoria tipoldgica, puesto que
nuestra intencion es presentar una clasificacion abierta, en la que los grupos puedan ampliarse o

reducirse segun se aplique a una region o a una cronologia concretas.

Un ultimo apartado que cabria comentar en cuestion de conceptos es el de capilla,
santuario doméstico, o santuario dinastico-gentilicio. El autor F. Gusi i Jener (1997) propone
que en lugar de usar estos conceptos, sobre todo el de capilla doméstica por considerarlo propio
de la devocién cristiana, se aplique el de ediculo para definir los recintos o edificios de
pequefias dimensiones destinado al culto publico o privado (GUSI 1997, p. 174). Por su parte,
M. Almagro y T. Moneo (2003) consideran santuarios dinastico-gentilicios aquellos que se
caracterizan por no presentar una estructura arquitectonica regular, porque habitualmente
aparecen relacionados con una vivienda, o en todo caso, con un edificio cuya planta no se
diferencia tipoldgicamente de una construccién doméstica en la que la estructura sacra esta
integrada o adosada. Diferencian dos tipos, el caracteristico del mundo orientalizante del

mediodia peninsular denominado dinastico; y el propio del mundo septentrional ibérico llamado

19 o . . ez . .
De nuevo agradecemos todos estos conocimientos de religion arcaica romana al profesor Francisco
Marco Simon.

33



gentilicio. En ambos casos se relacionan con cultos aristocraticos de carécter privado o reducido
(ALMAGRO Y MONEO 2000, pp.120 y ss.). A. Dominguez usa el término de capilla
doméstica para referirse a estancias no muy diferenciadas de las demés conocidas en los
respectivos poblados pero en las que han aparecido uno o varios objetos cultuales o restos de
algun ritual que permitan intuir el caracter sacro que este espacio debia tener, al menos, para los
que vivian en su proximidad inmediata. Por tanto serian de nivel privado o familiar
(DOMINGUEZ 1997, p. 393).

De nuevo nos mostramos disconformes con estos conceptos, que implican una funcién
muy determinada del espacio que se describe. En nuestra opinion, es mejor definirlos
simplemente como recintos sacros integrados en otro edificio, sea éste del caracter que sea.
Todas las variedades y caracteristicas correspondientes a cada caso se apuntaran cuando se
describa el santuario, pero de modo global parece mas correcto desde nuestro punto de vista
utilizar criterios de clasificacion mas generales. Asi pues, nos hemos aventurado a crear una
tipologia propia, en la que se considera santuarios a todos los espacios con evidencias rituales o
cultuales de cualquier tipo, distinguiendo entre lugares sagrados, que son aquellos propiamente
naturales (cuevas y abrigos), aunque también incluimos aqui las necrépolis, que como ya
dijimos, no vamos a comentar; y los recintos sagrados, que como indica su nombre son
construcciones arquitecténicas de mayor o menor tamafio. Un ultimo apartado lo conforman los
santuarios inciertos. Entre los recintos sagrados consideramos acertada la distincion que realizan
la mayoria de los investigadores entre urbanos, ubicados en el entramado de un nicleo habitado,
y extraurbanos, que son los que se ubican fuera de las murallas/limites del asentamiento, aunque
puedan tener relacion con éste. Cada uno de ellos incluye subapartados gue realmente no buscan
en ningdn momento una categorizacién, sino que son permeables, admitiendo cualquier
particularidad o cambio segun la regién o la cronologia que se esté estudiando. Asi, entre los
urbanos distinguimos de manera genérica los edificios aislados/exentos de los que se integran en
otra construccion; y entre los extraurbanos se pueden crear todas las categorias que se considere
necesario dependiendo de los casos que se den en un territorio, pero en nuestro estudio hemos
elegido los santuarios de entrada (ubicados a las puertas de los asentamientos), los portuarios, y
los situados en vias de comunicacién o lugares estratégicos. Somos conscientes de que definir
las clases de santuarios extraurbanos resulta complicado, puesto que requiere un estudio del
territorio muy completo, algo que agqui no hemos podido realizar; de modo gque reconocemos
con total sinceridad que nuestra tipologia tiene, obviamente, muchas carencias, por lo que la
consideramos mas bien una propuesta de clasificacion. El objetivo es, simplemente, observar
qué tipos de santuarios encontramos en el noreste y levante, cuales son sus caracteristicas vy,

sobre todo, si podemos encontrar alguna estructura que presente rasgos monumentales, puesto

34



que no olvidemos que la basqueda de la monumentalidad en el fendmeno ibérico es el

planteamiento que vertebra todo este trabajo.

PROPUESTA DE TIPOLOGIA:

SANTUARIOS IBERICOS

LUGARES SAGRADOS

R W

CUEVAS ABRIGOS

NECROPOLIS

SANTUARIOS INCIERTOS

RECINTOS SAGRADOS

/ N\

URBANOS EXTRAURBANOS
EXENTOS DE ENTRADA
INTEGRADOS PORTUARIOS
EN OTRO
EDIFICIO EN VIAS DE
COMUNICACION
LUGARES

ESTRATEGICOS

35




b. SANTUARIOS IBERICOS EN EL NORESTE Y LEVANTE PENINSULAR

La parte septentrional de la peninsula muestra ciertas caracteristicas comunes en el
desarrollo de su religion, sin duda consecuencia del sustrato del bronce valenciano y del
derivado de los Campos de Urnas de la Edad del Hierro en el noreste. Las influencias recibidas,
fundamentalmente greco-focenses en esta zona, junto con la intensa romanizacién que tuvo
lugar aqui desde el siglo Il a.E. terminaron por configurar el panorama religioso. Todo esto
explicaria que, a grandes rasgos, las cuevas-santuario, en las que prima la presencia de
ceramicas caliciformes, y los espacios sagrados documentados sobre todo mediante
inhumaciones infantiles, integrados en otras construcciones (usualmente viviendas), fuesen los
mas comunes desde la primera etapa de la cultura ibérica. Se supone que en esta fase formativa
no encontrariamos monarquias sacras de tipo orientalizante como en el sureste peninsular, sino
elites guerreras aparentemente heroicas, a las que se vinculan precisamente estas cuevas-
santuario (cuyo origen podria remontarse a las fratrias de guerreros pastores de la Edad del
Bronce), las tumbas con armas, en ocasiones destruidas intencionalmente como rito de
heroizacion, y los recintos sacros integrados en las que posiblemente fueran sus viviendas
(MONEO 2003, p. 344). Sobre la base de estos datos se considera que durante el protoibérico
(correspondiente al periodo orientalizante del sur) que abarcaria los siglos VII y VI a.E., los
cultos desarrollados en estos espacios serian especialmente de caracter privado o familiar, quiza
dedicados a los antepasados heroizados (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 122). Respecto a las
cuevas, se han vinculado a ritos de paso o de caracter agricola (MONEO 2003, p. 345), aunque
muy posiblemente, sobre todo a raiz del proceso de concentracion poblacional que tuvo lugar en
la primera fase de la cultura ibérica (siglos VI y V a.E.), estas cuevas constituirian focos de
atraccién (GIL 1975, p. 327) y, posiblemente, de delimitacion en un territorio incipientemente
jerarquizado (MONEO 2003, p. 345). Aln asi, parece gue no todas las cuevas eran usadas con
la misma funcion, ya que la ausencia o presencia de agua en ellas parece indicar una eleccion
consciente y probablemente utilizaciones distintas (GIL 1975, p. 328) En este sentido nos
hallariamos ante santuarios de caracter comunitario, no privado, puesto que la poblacion de todo

el territorio podria acudir a estos espacios para rendir culto a divinidades o antepasados.

Con el proceso de concentracién poblacional y jerarquizacion del territorio en oppida,
asi como la instalacion de los griegos en Ampurias y Rosas, tuvo lugar un cambio socio-cultural
en el mundo ibérico que se materializé en la apertura de la religiosidad por parte de las elites
guerreras, ya que en sus viviendas se detectan patios y espacios mas amplios en los que poder
albergar a mas poblacion. Quiza también en este horizonte haya que enmarcar determinados
espacios que han aparecido exclusivamente en el Noreste y que destacan por el elevado nimero
de inhumaciones infantiles que aparece en ellos. En su interior es frecuente la presencia de

monolitos, altares y hogares, por lo que su caracter cultual es evidente, sin embargo, la funcion

36



de estos espacios, que se cree serian comunitarios, resulta ain desconocida. Tal vez fueran
lugares de memoria para mantener la cohesion del grupo, o espacios donde se realizarian
rituales para propiciar la fecundidad o fertilidad, ambas opciones documentadas en el &mbito
etrusco-latino y griego arcaico (MONEO 2003; p. 338). A lo largo de los siglos IV y 11l a.E. la
jerarquizacion de los oppida estd cada vez mas definida, con un asentamiento principal del que
depende un territorio en el que habria poblados mas pequefios, caserios y atalayas; y muchos
investigadores consideran este proceso como el nacimiento de unas primigenias ciudades-
estado, vinculables a una mentalidad politica cada vez méas tendente a la isonomia, y en la que
tendrian cabida por lo tanto cultos de caracter cada vez mas publico y civico. Ademas, muchos
investigadores (ALMAGRO Y BERROCAL 1997, ALMAGRO Y MONEO 2000) han
pretendido relacionar este proceso con la definicion de regiones étnicas coincidentes con lo que
las fuentes clasicas nos documentan, es decir, que el oppida principal sera la capital de un
territorio adscrito a una etnia determinada, por ejemplo, Edeta (Liria), perteneceria a los
edetanos y dispondria de un territorio que oscilaria en torno los 900 km2 (BONET 1995, pp.522-
523). No podemos constatar, sin embargo, si alguna vez los pueblos identificados por los

autores grecorromanos asimilaron verdaderamente la identidad que les otorgaban estos.

Mas alla de polémicas, lo que parece claro es que existe un proceso de desarrollo
urbanistico y consecuentemente socio-politico (pese a que no podamos definir éste con
exactitud), que se plasma en la aparicion de recintos sacros exentos de las viviendas
aristocraticas y, por tanto, accesibles a toda la comunidad. Su arquitectura evidencia las
influencias helénicas, aunque no alcanzan un nivel destacado hasta la llegada de los romanos,
cuando tiene lugar un proceso de monumentalizacién muy evidente en el mediodia peninsular, y
bastante aparente, aunque reducido en ejemplos, en la parte septentrional. Paralelo al fenémeno
de romanizacion de los siglos Il y | a.E., se documenta la aparicién y/o reutilizacion de
determinados lugares sacros que se han definido como abrigos-santuario, caracterizados por su
dificil acceso, por inscripciones ibéricas y por pinturas de escenas posiblemente miticas
(PEREZ 1992, p. 299). Estas caracteristicas han llevado a pensar que tal vez estos lugares
fuesen santuarios de peregrinacién abiertos a un publico extenso alejado tal vez de las elites,
puesto gue estas se mostraron abiertamente filo-romanas desde muy pronto (MONEO 2003, p.
351); aunque también se han considerado santuarios de control territorial por el lugar
privilegiado, generalmente alto y de amplia vision, en los que se emplazaban, tomando como
ejemplo destacado Pefialba de Villastar, ubicado en un territorio de frontera y con supuestos
indicios epigréaficos rituales tanto celtibéricos como ibéricos, aunque solo los célticos han sido
comprobados de forma segura (BURILLO 1997, P. 235). Todo este complejo contexto socio-
cultural empieza a desaparecer en el | a.E., cuando las aristocracias locales comiencen a

transformarse en elites plenamente romanizadas. A partir de Augusto se mantendrén algunos

37



resquicios de la religiosidad ibérica (como la frecuentacion de determinadas cuevas y abrigos,
que se mantendra incluso hasta la Edad Media), pero como en toda la peninsula, la

romanizacion plena sera inevitable.

Una vez vista la probable evolucion de las estructuras sacras en el &mbito de estudio,
debemos conocerlas y ubicarlas geograficamente, buscando efectivamente la monumentalidad
de estos espacios. Asi pues, hemos proporcionado una lista agrupando segun nuestra tipologia
todos los santuarios ibéricos de nuestra zona de estudio de los que tenemos constancia en las
investigaciones, pero como detallar todos los aspectos de cada uno de ellos seria muy largo, sélo
destacaremos los elementos principales de los recintos sacros clasificados como “templos” en la
historiografia, que son los que mas indicios monumentales deberian mostrar y, por tanto, los que

mas relacion guardan con el conjunto santuario-epigrafia-divinidad que estamos buscando.

38



LUGARES SAGRADOS

CUEVAS ABRIGOS SANTUARIOS INCIERTOS
Bernarda, de Les Rates Penaes
Bolta, de les Maravelles,
Barranco o Sima del LLop, de les C. La Recambra
Mallaetes, Barranco Fondo, C. Santa, de La Carrasposa
Majauma, De Reina La Coroneta
del Sants, del Volcan del Faro, El Burgal C. Santa (Enguera)
W del LLedoner, C. Santa (Carcagente y El Tarragdn C. Brovel
E Catadau), Sima de L’Aigua, de la Cocina, C. Negra
<>f de Las Palomas, de Les Dones, Sima del C. Del Cavall
o Infierno, de La Noguera, del Colmenar, de C. Dels Porcs
los Mancebones, del Cerro Hueco, de los C. Del Castell
Angeles, del Puntal del Horno Ciego, El C. de la Galera
Moldn, del Sapo, de Merinel, del Requejo C. Del Colom
De la Torre del Mal Paso
Del Murciélago Mas del Cingle La Punta D’Orleyl, Pipa,
De Cerdafia Pefialba de Villastar | L@ Covassa, El Castillejo
Del Coscojar La Cafiada de de Lechago, Cabezo del
De Epila Marco Moro, C. en Formiche
tw De la Font Major Valrovira Alto, C de Epilall, C. de
A De L’Olla Cogul la Za.uda, Margalef, I:II
g Colomera Les Graus Bordiscal de Camarlés,
= Del Garrofet Collada dels Planes La Roca o el Areny,
Del Bolet Pla de Vallelles Cueva C de Aeboli, Sant
Del Gegant Pla del LLoser Gervasi “Aderrd”, Monte
De L’Encantada Repla del Ginebri Aguilar, C. de Reclau
Can Sadurni Latour de Carol I, Viver, Monasterio del
Cassimanya Can Butinya Coll, Osseja, Err

39




Figura 3. Distribucién de los lugares sacros naturales:

1.- Repla del Genebri de Osseja (Francia); 2.- Pla de Vallelles de Prunet (Francia); 3.- Les Graus de Roda de Ter
{Gerona); 4.- Cova Cassimanya de Begues (Barcelona); 5.- Cova de Can Sadurni de Begues (Barcelona); 6.- Cova de
les Encantades del Monticabrer de Cabrera de Mar (Barcelona); 7.- Cova de la Font Major de I'Espluga de Francoli
(Tarragona); 8.- Cova Colomera o de les Gralles de Algamora y Sant Esteve de la Sarga (Lérida); 9.- Roca dels Moros
de Cogul (Lérida); 10.- Cova de I'Olla de Marmellar (Tarragona); 11.- Pefalba de Villastar (Teruel); 12.- Mas del Cingle
de Ares (Castelldn); 13.- La Covassa de Culla (Castellén); 14.- Cueva Cerdaria de Pina de Montalgrao (Castellén); 15.-
Cueva de Colmenar de Domeiio (Valencia); 16.- Cueva de Merifiel de Bugarra (Valencia); 17.- Cueva de los Mancebos
de Requena (Valencia); 18.- Cueva de los Angeles de Requena (Valencia); 19.- Cerro Hueco de Requena (Valencia);
20.- Cova de les Dones de Millares (Valencia); 21.- Cueva de las Palomas de Millares (Valencia); 22.- Sima del Infierno
de Tous (Valencia); 23.- Cova dels Sants de Alcudia de Crespins (Valencia); 24.- Cueva Santa de Enguera (Valencia);
25.- Cueva del Puntal del Horno Ciego de Viflagordo del Cabriet (Valencia); 26.- Cova Bernarda de Palma de Gandia
(Valencia); 27.- Cova de les Meravelles de Gandia (Valencia); 28.- Cova Bolta de Real de Gandia (Valencia); 29.- Barranc
del Llop de Gandia (Valencia); 30.- Cova del Cavall de Olocau (Valencia); 31.- Sima de I'Aigua de Carcagente (Valencia);
32.- El Burgal de Siete Aguas (Valencia); 33.- El Tarragén de Villar del Arzobispo (Valencia); 34.- Cova Pinta de Callosa
d'en Sarria (Alicante); 35.- Cova Fosca de Ondarra (Alicante); 36.- Cueva de la Nariz en la Humbria de Salchite de
Moratalia (Murcia); 37.- Canteras de Calasparra (Murcia); 38.- Peleciego de Jumilla (Murcia); 39.- Calor de Cehegin
(Murcia); 40.- Pefia Rubia de Cehegin (Murcia); 41.- Cueva de la Zorra de Yecla (Murcia); 42.- La Camareta de Heliin
(Albacete); 43.- Cueva de la Murcielaguina de Priego (Cordoba); 44.- Los Altos del Sotillo en Castellar de Santisteban
(Jaén); 45.- La Algaida de Sanlicar de Barrameda (Cadiz). 46.- Gueva del Coscojar de Mora de Rubielos (Teruel). 47.-
Forniche Alto (Teruel).

Fig. 4 Lugares sacros®

S. Palatinos
8%

Inciertos

33%

Fig. 5 Porcentajes

lugares naturales®

-.] Cuevas-santuario
38%

S. Supraterritoriales
2%

S. de Control territorial
9%

Abrigos-santuario
10%

2% Mapa obtenido de OLIVER 1997, p. 504
*! Imagen obtenia de MONEO 2003, p. 327

de

santuarios  extraurbanos,
tanto recintos sacros como

40



RECINTOS SAGRADOS

Puig de la Nau

Puig de la Misericordia
Alto Chacdn

El Palomar

El Castillejo

San Antonio (2 recintos)
Piurd del Barranco Fondo
El Tarratrato

Los Castellazos

Els Vilars

Darré

La Penya del Moro
Turd de Can Olivé
Camp Mauri

URBANOS EXTRAURBANOS
INTEGRADOS EN OTRA EXENTOS DE PORTUARIOS LUGARES
CONSTRUCCION ENTRADA ESTRATEGICOS
La Bastida de Les Alcuses
(Conjunto 4y 5)
San Miguel de Liria (2 Meca Sagunto Montafia
W recintos) Frontera
e Castellet de Bernabé
< | Puntal dels LLops (2
4 | recintos)
Los Villares
El Moldén
La Sefia
Tossal Redo Mas Castellar de Azaila B Santa
Moli d’Espigol (2 recintos) | pontds Barbara
Moleta del Remei (3 El Perengil
recintos) Templo A de Recinto
Castellet de Banyoles Azaila juntoala
Alorda Park (4 recintos) cueva de les
Burriac Castell de la Fosca Encantades
Puig de Sant Andreu Monestir
(Ullastret) Templo A de Puig del Coll
Illa d’en Reixac, Ullastret de Sant Andreu Mont
Sant Josep (Ullastret) Aguilar
Tossal les Forques Sant Gervasi
Montmira Puig Castellet L'Areny
w La Escudilla (3 recintos)
E Los Cabaiiiles
o) Estrets-Racé de Rata
p4

41




Figura 2. Distribucién de los yacimientos con lugares sacros urbanos:
1.~‘ Puig de Sant Andreu de Ullastret (Gerona); 2.- Burriac de Cabrera de Mar (Barcelona); 3.- Moli d’Espigol de Tornabous
(Lérida); 4.- Alorda Park o Taoixoneres de Calafell (Tarragona); 5.- Moleta del Remei de Alcanar (Tarragona); 6.- Cabezo
de Alcald de Azaila (Teruel); 7.- San Antonio de Calaceite (Teruel); 8.- Tossal Red6 de Calaceite (Teruel); 9.- Cabezo de
la Guardia de Alcorisa (Teruel); 10.- Palac de Alcafiz (Teruel); 11.- Alto Chacén de Teruel ; 12.- Sagunto (Valencia); 13.-
Sant Miquel de Liria (Valencia); 14.- Puntal dels Llops de Olocau (Valencia); 15.- Castellet de Bernabé de Liria (Valencia);
16.- LAlcudia de Elche (Alicante); 17.- llleta dels Banyets de Campello (Alicante); 18.- Cabezo Lucero de Rojales
(Alicante); 19.- Oral de San Fulgencio (Alicante); 20.- La Escuera de San Fulgencio (Alicante); 21.- La Quéjola de San
Pedro (Albacete); 22.- Coimbra del Barranco Ancho de Junilla (Murcia); 23.- Castulo de Linares (Jaén); 24.- Cerro de los
G!clorgs)de Porcuna (Jaén); 25.- Alhonoz de Herrera-Ecija (Sevilla); 26.- Alarcos (Ciudad Real); 27.- Cerrén de lllescas
oledo).

Fig. 5 Recintos sacros urbanos®

Dudosos
20/,
13% S. Dinasticos

22%

Templos "clésicos"
7%

R. Sacros
4%

Fig. 6. Porcentajes de
recintos sacros
urbanos®

S. Dinésticos clientelares
9%

-

. =

S. Gentilicios
45%

?’Mapa obtenido de OLIVER 1997, p. 502
2 Imagen obtenida de MONEO 2003, p. 284

42




|—|

Meridional Sureste Meseta Levante Noreste

B S. Palatinos ECuevas-santuario M Abrigos-santuario ES. de Control territorial [[IS. Supraterritoriales OlInciertos

Fig. 6 Dispersion por areas de recintos sacros extraurbanos y lugares naturales™

o
o
|

N
N

L]

Meridional Sureste Meseta Levante Noreste

O Dinésticos M Dinasticos Clientelares B Gentilicios MRecintos Sacros H Templos "clésicos” OInciertos

Fig. 7 Dispersion por areas de los recintos sacros urbanos®

** Imagen obtenida de MONEO 2003, p. 327
*> Imagen obtenido de MONEO 2003, p. 284

43




La comparacion de todos los datos y su visualizacién de conjunto nos permite hacernos
una idea del mundo de los santuarios en el &mbito ibérico, es la que nos revela esas diferencias
de comportamiento entre las partes meridionales y las septentrionales de la peninsula. La
presencia de cuevas-santuario es extraordinariamente acusada en las provincias valencianas,
igual que en el noreste priman sobre todo los recintos integrados en otras construcciones que de
forma general se suelen interpretar como viviendas de gran tamafio. Sin embargo, el recinto
donde se registran los materiales arqueoldgicos de posible funcion ritual o cultual
(mayoritariamente compuesto por un hogar ritual con los restos de las ofrendas; y en algunos
casos asociado a un altar o mesa de sacrificios) suele componerse de una sola habitacion, que de
forma generalizada tiende a tener salida directa a la calle. Este tipo de estructura se ha
relacionado con cultos de caracter doméstico a los antepasados; y algunos autores (ALMAGRO
Y BERROCAL 1997, GUSI 1997) opinan que, en buena medida favorecido por los contactos
coloniales, acabarian pasando y siendo exclusivos de los grupos gentilicios, ya que los
considerarian el fundamento ideoldgico idéneo para mantener la cohesion de su comunidad y
del territorio correspondiente, aludiendo muy probablemente a un progenitor mitico (MONEO
2003, p. 273). Aln en el caso de que esto resultase cierto, lo que la arqueologia nos demuestra
es que los espacios destinados a la religiosidad en estas areas no reciben un trato especial, se
integran en estructuras en las que se documentan otras muchas actividades, como hébitat o
almacenaje. Cabe la posibilidad por tanto de que efectivamente fuesen las viviendas de los
dirigentes de estas comunidades, que actuarian como centros politicos, econdmicos,
distributivos, y tal vez religiosos. Sin embargo, desde nuestro punto de vista, no podemos
afirmar con certeza que esto fuese asi, y mucho menos que los cultos que alli se desarrollasen
fuesen exclusivos de las elites y ademas, utilizados para cohesionar su comunidad. De hecho,
cabe la posibilidad de interpretarlo también al contrario, puesto que el tamafio, estructura no
diferenciada del resto de las estancias, y tratamiento poco destacado puede esta indicandonos
que los lugares de culto no jugaban un papel esencial en la definicion de identidades colectivas
civicas (BELTRAN 2012). Efectivamente, si se pretende vertebrar una comunidad en torno a
una religion “oficial” parece logico que todo el mundo pueda ser participe en las ceremonias o,
al menos, que los lugares sagrados se visualicen claramente. Los espacios que acabamos de

comentar no responden a estas necesidades.

Si parecen hacerlo los recintos exentos, que muchos autores califican de templos, ya que
por lo menos son estructuras que parecen destinarse a un dnico cometido, ritual o cultual. Sin
embargo, tampoco destacan por su grandiosidad, elenco decorativo o enorme cantidad de
exvotos y ofrendas, algo que si podemos decir de determinados santuarios del Alto
Guadalquivir (Collado de los Jardines) y el Sureste (La Luz en Murcia o Cerro de los Santos en

Albacete), considerados por las dimensiones de sus estructuras y contenidos como santuarios

44



supraterritoriales. Y es que en estos espacios si se cumplen muchos de los criterios que vimos en
el apartado anterior; pero en los templos del noreste y levante, que como ya dijimos son los que
deberian mostrar mayores indicios de monumentalidad, no siempre ocurre esto. Presentamos a
continuacion una tabla con los requisitos que se han utilizado en la historiografia para identificar
estos espacios (Fig. 8). La lista varia segin el autor que se consulte, pero hay una serie de
edificios que se repiten en practicamente todos los casos: Sagunto y San Miguel de Liria en
levante y Ullastret, Castell de la Fosca y Azaila en el noreste (ALMAGRO Y MONEO 2000;
MONEO 2003; GUSI 1997), de modo que procederemos a su analisis mas detallado.

El Tossal de San Miguel de Liria es una de las mas importantes poblaciones ibéricas de
la zona del Turia, ocupando 15 ha. sobre un destacado monticulo (BONET Y MATA 1997, p.
120). Se han identificado dos recintos de posible funcionalidad sacra, aunque entre ellos destaca
especialmente el que se integra en un gran edificio con numerosas estancias (5-8-10-7-6-14-12-
13-11-69-68-24-23-25). Los cuatro espacios correspondientes al recinto sacro son 14ay 14b, 12
y 13, alcanzando una dimension de en torno a los 70 m2. Lo cierto es que las estancias en si no
son muy grandes, sobresaliendo tan so6lo el espacio 14a, compuesto por una gran sala
rectangular pavimentada en la que destaca, ubicada en el centro, una gran piedra prismatica de
medio metro de altura aproximadamente, interpretada como un betilo o pilar estela (BONET
1995, p. 375). Ademas aparecieron muchos otros restos cerdmicos, como dos platos decorados
con peces, el fragmento del vaso de “los bailarines”, el vaso de “la dama del trono”,
caliciformes, lucernas, morteros, platos de ala, ceramica importada atica; junto con instrumentos
metalicos, agricolas, de trabajo y en menor medida, armamento. Por todo ello se ha considerado
este espacio el sancta santorum o capilla propiamente dicha (BONET 1995, p. 100). Las otras
estancias vendrian a complementar el recinto principal, siendo el departamento 13 un patio a
modo de témenos, el 12 un pozo votivo (en su interior se hallaron cenizas, un hogar con losas y
las piezas ceramicas mas famosas de Liria como el vaso del “combate de guerreros con coraza”,
el kalathos de la “danza bastetana” o el de la “procesion de los flautistas”, entre muchos
otros®), los departamentos 6-7-10 y 8 se consideran construcciones dependientes del recinto
sacro, Yy los espacios 25 y 23 también dependerian de el espacio principal pero su funcién seria
almacenaje (MONEO 2003, p. 175, BONET Y MATA 1997, p. 122). En su conjunto, se ha
interpretado como una construccion de caracter publico, simbolizadora del poder politico
(BONET Y MATA 1997, p. 130), en la que los espacios 14-13-12 tendrian el papel de templo,

como parece atestiguarlo el hallazgo del supuesto betilo y el pozo votivo.

** MONEO 2003, p. 175. Imagenes de estas ceramicas en el apéndice documental, obtenidas de BONET
1995 También plano del recinto.

45



Arquitectura Paralelos con Evidencias de actividad ritual
RECINTOS SACROS diferenciada otros espacios
URBANOS del resto del sacros
poblado mediterraneos Inhumaciones infantiles Restos animales
S. Miguel de Liria
Sagunto v
Escudilla
Ullastret A
Ullastret B
Ullastret C
Castell Fosca \
Moli D’Espigol v
Sta. Maria Martorelles \
Burriac v
Moleta del Remei \
Castellet de Banyoles
Alorda Park v v
Costxit
Alto Chacdn \
Templo A Azaila
Templo B Azaila

Cultura material religiosa

Imagenes de la divinidad

Elementos cultuales

Objetos rituales

Antropomorfa

Simbdlica/
Animal

Pozo Hogar | Altar

Ceramicas/

Exvotos
Terracotas

S. Miguel de Liria

V?

v v v?

Y

Sagunto

\

Escudilla

Ullastret A

Ullastret B

Ullastret C

Castell Fosca

Moli D’Espigol

Sta. Maria Martorelles

Burriac

Moleta del Remei

Castellet de Banyoles

Alorda Park

Costxit

Alto Chacén

Templo A Azaila

Templo B Azaila

Fig, 8 Criterios usados para la clasificacion de templos clasicos?’

*’ Datos obtenidos de VILA 1997, pp. 539 y 558

46




Segun T. Moneo (2003), el betilo deberia ser interpretado como un altar de ofrendas, y
el espacio no responderia a un templum propiamente dicho sino a un santuario de caracter
domestico gentilicio. En nuestra opinidn, tampoco consideramos el recinto sacro de San Miguel
de Liria como un templo, puesto que para empezar se encuentra integrado en una construccion
destinada a otras muchas actividades, de modo que no cumple el primer requisito de nuestra
definicion. Tampoco consideramos segura la identificacion de la piedra central como una
representacion simbdlica de la divinidad, ya que existen otras interpretaciones posibles, y esto
nos impide definirlo como la morada de la imagen del dios, es decir, como templo ibérico.

En la parte baja de la ciudad ibérica de Sagunto se conocen desde hace mucho tiempo
los impresionantes restos de un posible templo, posiblemente el mas monumental del mundo
ibérico. Se han interpretado como un basamento de aspecto clasico que muy posiblemente
sostuviese el famoso Artemision portuario del que nos hablan las fuentes literarias como Plinio
el Viejo (H.N. XVI, 216) (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 141). Se han constatado, ademas,
hasta cuatro inscripciones consagradas a Diana en las inmediaciones de este templo, lo que
parece indicar que existiria un culto a Artemis/Diana en esta ciudad. Su datacion tradicional
(puesto que s6lo un autor, A. Garcia y Bellido, ha realizado estudios comparativos de este
supuesto zdcalo) es del siglo V-1V a.E., aunque existen reticencias a esta cronologia,
considerada por muchos demasiado temprana. Desde nuestro punto de vista, creemos gque no es
una cronologia acertada, y en el caso de serlo, no seria un templo ibérico que copia modelos
externos, sino propiamente griego. Ademas, C. Aranegui (1981) considera que ni siquiera
estariamos ante el basamento de un templo, sino frente a la muralla que cerraria la parte baja de
la ciudad, fechandolo ademas en época helenistica (ARANEGUI 1981, p. 61).

En el noreste los casos constatados son igualmente problematicos. En el yacimiento de
Castell de la Fosca, Gerona, se ha identificado otro basamento de un posible templo in antis,
cuyas dimensiones son de unos 7 m. de longitud por medio metro de altura. En el poblado
aparecio un molde de una mascara de arcilla, se supone perteneciente a la diosa Deméter,
divinidad a la que estaria dedicado este templo (MONEO 2003, p. 228). En consecuencia, nos
hallariamos ante un templo de caracter helenistico, con cuatro basas de estilo jonico sobre las
que se levantarian las columnas y el friso correspondientes. Se data a finales del siglo 11l a.E.
Otro templo constatado es el denominado Templo A de la acrdpolis de Ullastret. Este
yacimiento del Bajo Ampurdan se compone de dos poblados, I’Illa d’en Reixac y el Puig de
Sant Andreu, siendo este conjunto el principal del entorno ampuritano. La construccion mas
meridional, correspondiente a este templo A, es la mejor conservada. Dispone de una planta
rectangular que no supera los 7 m2, pero realizada con un aparejo muy perfecto de sillares de
arenisca. En su interior, como viene siendo caracteristico, aparecieron restos de un pavimento

muy simple de opus testaceum, acompafiados de materiales sacros entre los que destacan restos

47



de mascaras de terracota que se han identificado como exvotos bastante toscos. Todo esta
estructura debe interpretarse como un templo in antis con cella datado en el 11l a.E. de clara
influencia ampuritana, colonia griega con la quue Ullastret mantenia intensos contactos
comerciales. La divinidad a la que estaria dedicado es mas dificil de precisar (MONEO 2003, p.
229). El tltimo de estos templos de “tipo clasico” lo encontramos en Azaila, una de las mas
importantes poblaciones ibéricas del Bajo Aragon. En este yacimiento se han interpretado como
espacios sagrados tres recintos, el templo A romano, situado frente a la entrada de la parte alta
de la ciudad, el B ibérico, ubicado extramuros de la acrépolis, e indicios de un posible templo C
en el extremo sur de esta poblacion (BELTRAN 1976, p. 150). De entre ellos, el que mas se
ajusta al concepto clasico de templo es, l6gicamente, el romano, datado segiin M. Beltran (1976)
entre el 54/53-49 a.E., aunque del profesor Cabré (citado en MONEO 2003, p. 224) lo fecha
entre el 43-27 a.E. Presenta una planta rectangular que de nuevo no sobrepasa los 7 m2, con una
cella dividida en dos mitades, la mas interior construida a modo de podium. El pavimento de la
primera parte es de opus signinum, con ornamentacién geométrica. En el interior aparecieron
sobre la plataforma elementos de esculturas en bronce que, posiblemente, formasen parte de un
conjunto ecuestre. También se encontrd un ara de piedra arenisca, varios bronces zoomorfos,
fragmentos de vasos ibéricos, y otros muchos elementos de caracter esencialmente cultual
(BELTRAN 1976, p. 166). Es, en definitiva, uno de los mejores ejemplos de templo in antis que
conservamos en el mundo ibérico, constituyendo un claro precedente de lo que llegaria a ser el

culto imperial.

Estos tres ejemplos del noreste son, sin duda, los Unicos indicios claros de
monumentalidad (aunque ninguno sobrepasa los 7 m?2), evidenciandose una especializacién
cultual del espacio, una diferenciacién clara con respecto al resto de construcciones, e incluso
una distribucion interna muy caracteristica. Sin embargo, son fenémenos bastante tardios, en el
caso de Azaila plenamente romano, de manera que no podemos considerar este tipo de
estructuras como caracteristicas del mundo ibérico, lo que no debe hacernos pensar en una
sociedad necesariamente mas arcaica, sino con una personalidad propia en la que sus distintos
espacios sacros tendrian su propia funcionalidad acorde con una estructura religiosa que adn no
somos capaces de comprender. En este sentido, la primera conclusién nos induce a pensar que la
relacién santuario-epigrafia-divinidad clasica no dispondria de paralelos en el ambito ibérico,
especialmente del levante y noreste, por lo que habria que buscar nuevas aproximaciones a este
fendmeno religioso, pero aln tenemos que contrastar los otros dos elementos de la ecuacion,
para determinar si efectivamente la falta de monumentalidad es un hecho generalizado en toda

esta area, y quiza, su posible explicacion.

48



2.2 LA EPIGRAFIA RELIGIOSA

a. LAS ESCRITURAS IBERICAS Y EL DESARROLLO DE LA EPIGRAFiA ROMANA
El fendbmeno epigrafico del ambito ibérico se muestra complejo y variado, puesto que
disponemos de un buen nimero de inscripciones, pero podemos precisar con seguridad su
significado y su cronologia es, en muchos casos, dudosa. El divorcio entre los estudios de
lingliistas y arqueblogos tampoco ha facilitado el camino, creando un cierto vacio
historiografico que solo rellenaban las obras de conjunto de J. Maluquer (1968) y el tomo 111 de
los MLH de J. Untermann (de HOZ 1995, p. 58). Por suerte, en los Gltimos afios han aparecido

nuevas aproximaciones al tema, pero el problema de la traduccién sigue presente.

La lengua ibérica es hoy en dia uno de los elementos que unifican la cultura ibérica
desde el Herdult francés hasta la Alta Andalucia, oscilando su datacion entre finales del siglo V
a.E. y el cambio de era. Esta lengua, atestiguada en las inscripciones, presenta unos rasgos
linguisticos comunes fonéticos, morfoldgicos, y Iéxicos que, sin prejuzgar la posible existencia
de variedades locales o transformaciones diacronicas, permite hablar de una lengua unitaria (de
HOZ 2011, p. 23). Esta misma lengua ha quedado registrada en varios tipos de escritura,
fendmeno que ha llamado la atencion de algunos investigadores porque no existen paralelos
mediterraneos de una sociedad que utilice contemporaneamente mas de un sistema de escritura
propio, salvo quiza, el osco, pero éste cuenta al menos con una légica histérica mas visible. Asi,
encontramos en el &mbito ibérico desde al menos el siglo V a.E. dos variedades de escritura
paleohispéanica, la meridional y la ibérica levantina; a las que se vienen a sumar el greco-ibérico
y la escritura del suroeste o tartésica. Esta Ultima no se utilizd para escribir en lengua ibérica,
por lo que de manera general se suele excluir del &mbito cultural ibérico (de HOZ 2011, p. 176).
Sin embargo, existe un amplio grupo de investigadores que ubican el germen de las escrituras
ibéricas precisamente en este sistema del suroeste o tartésico, del gue conservamos un
excepcional y antiguo ejemplo sobre piedra (fechable quiza en el siglo VI a.E.) conocido como
el signario de Espanca (J. 25. 1), en el que un posible aprendiz repite los signos grabados
previamente (BELTRAN 2005, p. 24), aunque esta resulta una interpretacion no exenta de
problemas, porque resulta inverosimil que se usase la piedra como soporte habitual para la

ensefianza.

La escritura greco-ibérica se puede considerar como una version simplificada del
alfabeto jonio de la época, y responde a un proceso de adaptacion bien conocido en la historia
de las escrituras; primero se toman todos los signos que representan fonemas comunes entre la
lengua de partida y la lengua de llegada; se eliminan los que carecen de equivalencias, y se
realizan manipulaciones menores en caso de que no baste con la simple transferencia. Las

inscripciones relativas a este tipo de escritura se concentran sobre todo en las provincias de

49



Murcia y Alicante, de donde proceden el grueso de los plomos greco-ibéricos: La Serreta (G.
1.1, 3, 7, 8, 9), El Cigarralejo (G. 13. 1), Coimbra del Barranco Ancho (G. 23. 1), y segun
atribucion no comprobada, Sagunto (F. 11. 34). Ademas, se registran numerosos grafitos sobre
ceramica, destacando uno de Ampurias de lengua ibérica pero escrito en griego; y otros dos de
Peyriac-de-Mer (B. 35.1-2)*®. No se han documentado por el momento epigrafes greco-ibéricos
sobre piedra, y las inscripciones sobre cerdmica tienen unas limitaciones caracteristicas (breves,
en general sobre cerdmicas de importacion y con una posicion determinada) que hacen pensar
en una funcion esencialmente comercial o econdémica de este tipo de escritura, salvo las

conocidas defixiones.

La escritura meridional presenta mayores problemas de lectura puesto que, al carecer de
textos lo suficientemente complejos, no somos capaces de saber con exactitud el valor de
bastantes signos ni si otros tienen el mismo significado que la escritura levantina o del noreste,
mucho mejor conocida. Pese a ello, y aunque sus testimonios son mayoritariamente tardios
(apenas contamos con documentos en escritura meridional anteriores a la llegada de los
romanos, y de estos, el mas temprano es del siglo IV a.E.), se considera anterior a la levantina
(VV. AA. 1998). Geograficamente, los hallazgos se concentran en una zona reducida del
sureste, entre los rios Segura y Jucar, con algunas penetraciones excepcionales al norte de este
rioy en la Alta Andalucia. Las clases de inscripciones atestiguadas presentan una cierta escasez
de los tipos mas comunes, grafitos cerdmicos y laminas de plomo, variando los tipos de soporte
desde vajillas de plata, piedra y objetos de uso. A pesar de esto, entre los plomos de escritura
meridional se halla alguno de los documentos ibéricos méas interesantes, como el de Mogente
(G. 7.2) (de HOZ 2011, p. 386).

La escritura levantina se extiende por todo el territorio al norte del Jacar, es decir,
nuestro ambito de estudio, y es de la que mayor numero de epigrafes conocemos. En
consecuencia, los tipos de inscripciones son muy variados, pudiéndose haber desarrollado la
mayoria con antelacién a la llegada de los romanos (VV.AA. 1998, p. 194). Este hecho, sin
duda, influy6 en el desarrollo de la epigrafia ibérica, surgiendo diferencias con respecto al

comportamiento epigrafico previo.

La epigrafia ibérica prerromana es basicamente privada, llegandose incluso a considerar
de caracter personal (de HOZ 2011, p. 399). En el sistema levantino abundan los grafitos sobre
ceramica, considerados sefias de propiedad o marcas comerciales al estilo griego o punico,

como en el resto de escrituras. Su datacién (siglo V a.E.) los convierte en uno de los testimonios

28 . . . . o] . . . ,
Todas las citas de inscripciones ibéricas se realizaran a partir de ahora segin MLH, en caso de que se
utilice otra fuente u otra forma de referenciar se citara en la nota correspondiente.

50



mas antiguos que conservamos en cada ambito cultural®, pero su identificacion como marcas
artesanales o simples signos de propiedad no siempre resulta sencilla. En menor proporcion que
las meridionales, teniendo en cuenta que el porcentaje conservado de epigrafes levantinos es
bastante superior, encontramos inscripciones sobre vajilla, como las atestiguadas en Tivissa (de
HOZ, p. 409). Respecto a la epigrafia sepulcral, nos hallamos ante un panorama complejo,
puesto que su distribucion resulta un tanto extrafia. Encontramos inscripciones sobre piedra de
presumible caracter funerario concentradas en determinadas regiones, mientras que en otras
parece no existir. Asi, tenemos un Unico ejemplo seguro en el sureste (G. 7. 1), abundantes
testimonios en la provincia valenciana, y grupos menores en la costa catalana y el Bajo Aragon,
sin embargo, son tardios o de fecha desconocida. Podria existir un tipo de estela sepulcral
tipicamente ibérico, una losa mas o menos rectangular de piedra caliza local, redondeada en la
parte superior y con cierta preparacion del campo epigrafico, pero no sabemos con exactitud si
existia en época prerromana. El caso méas probable de inscripcion sepulcral prerromana en el
area de escritura levantina es el de la cista de Pech Maho (B. 7. 1), aunque dicho caracter no

puede garantizarse a falta de una interpretacion del texto (de HOZ 2011, p. 414).

La epigrafia rupestre también se constata de forma generalizada en el &mbito ibérico,
aunque como ya hemos visto en el apartado de lugares sacros, su concentracion es légicamente
mayor en las zonas levantinas y del noreste. En general, presentan el problema de una dificil
lectura y datacion, puesto que se encuentran al aire libre, grabados o pintados en condiciones un
tanto arduas, expuestos a todo tipo de inclemencias atmosféricas y humanas. Se pueden dividir
entre las inscripciones en abrigos naturales (PEREZ 1992), que han sido lugares de culto
normalmente desde tiempos prehistoricos, y que se suelen caracterizar por su brevedad; y las
que se hallan en cuevas, menos frecuentes. Parece muy probable gque tuviesen un significado
religioso, votivo o cultual, pero como desconocemos casi por completo los nombres de las
divinidades indigenas, asi como buena parte de las ceremonias y ritos de la religion ibérica, no
podemos ir mucho mas alla en su interpretacion. Dentro de las inscripciones sobre plomo, que
se atestiguan en las tres escrituras, aungque con mayor proporcion en el ambito de escritura
levantino, ademas de las tablillas comunes de cardcter comercial, mercantil o econdémico,
contamos con ejemplos procedentes de contextos funerarios. Estos plomos ibéricos, del
Cigarralejo (G. 13. 1, greco-ibérico), de EI Amarejo (G. 24. 1-4) y posiblemente de Punta
d’Orleyl (F. 9. 5-7) y Castellon (F. 6. 1) parecen imitar las maldiciones griegas, aunque por su
contexto también se los ha relacionado con los textos orficos propios del ritual funerario. En

cualquier caso, parece que el caracter votivo o religioso es evidente, pese a que no se pueda

* Existe la posibilidad de que en el sureste existiesen grafitos en escritura meridional fechados en torno
al VIl a.E. (y en ese caso practicamente serian contemporaneos a los primeros grafitos fenicios
constatados en la peninsula, del siglo VIl a.E.) (BELTRAN 2005, p. 23)

51



descartar que tal vez sean simples objetos del fallecido que forman parte del ajuar (de HOZ
2011, p. 421).

En definitiva, el panorama epigrafico que encontramos antes de la llegada de Roma no
es demasiado numeroso, aunque ya revela una de sus caracteristicas mas significativas, su
caracter privado o restringido a un publico reducido (anotaciones privadas, signos de propiedad
o incluso la correspondencia que pueden contener los plomos, de larga extension y gran riqueza,
no se destinaban a un puablico amplio); a las que deben agregarse las diferencias consabidas
entre la parte septentrional y meridional de la peninsula. En el sur las inscripciones son muy
poco numerosas, aunque esto no debe tomarse como sintoma de una reducida difusion de la
escritura, de hecho, tenemos indicios de que la situacion era mas bien la contraria y que la
escritura estaba ampliamente difundida en el area andaluza a la llegada de los conquistadores
romanos. Disponemos del famoso pasaje de Estrabon (l11, 1, 6) que habla de los turdetanos
como el pueblo mas culto de los iberos, porque no sélo usan la escritura sino que ademas tienen
tradicion literaria (poemas, crénicas histéricas, etc.). Quiza la escasez de epigrafia se debe a que
preferian escribir sobre soportes perecederos, tendencia muy posiblemente derivada de sus
vecinas ciudades fenicias, donde la practica epigrafica sobre material duro apenas cuenta con
ejemplos numerosos, pese a que la escritura esta atestiguada desde al menos el siglo VIII a.E.
En la zona levantina y nororiental las inscripciones son mas numerosas, y ademas, sobre
materiales imperecederos (el plomo), aungque de caracter no monumental ni concebidos para
perdurar, de inspiracion evidentemente griega. Tal vez estas practicas influyeron en que a la
llegada de Roma, el area al norte del Jucar adoptase desde bien temprano los modelos de la
cultura epigrafica romana aunque adaptados a sus habitos (siguen escribiendo en lengua y
alfabetos vernaculos), mientras que en el sur, menos acostumbrados, desarrollasen una epigrafia

esencialmente latina y bastante menos numerosa (DIAZ 2008, p. 33).

b. LAS INSCRIPCIONES RELIGIOSAS DEL LEVANTE Y NORESTE EN EL CONTEXTO

HISPANO ROMANO

De los casi dos millares de epigrafes paleohispanicos conservados, la inmensa mayoria
pertenece a los siglos Il y | a.E., por lo que parece evidente que la romanizacién tuvo mucho
que ver en el desarrollo exponencial de las practicas epigraficas previas. Sin embargo, sélo un
10 % (alrededor de doscientas) del total de las inscripciones paleohispénicas son de caracter
monumental, grabadas sobre piedra con la finalidad de ser expuestas pablicamente y guardar un
mensaje para la posteridad, rasgos que conforman lo que se ha dado en llamar cultura epigréafica
clasica (BELTRAN 2005, p. 27). La definicion de esta forma de expresion de las culturas
antiguas es clave en el desarrollo de nuestro analisis, ya que se relaciona de manera directa con

el concepto de monumentalidad.

52



Efectivamente, la ereccion de monumentos inscritos sobre piedra o sobre bronce
destinados a contener un mensaje solemne para que sea leido por todos y perdure para siempre
pasa por ser uno de los rasgos definitorios de las culturas clésicas, conservandose un total de
cerca de medio millén de piezas entre el siglo VIII a.E. y el final de la Antigliedad. De hecho,
ciudad y cultura escrita son elementos que definen muy bien esta etapa historica. En
consecuencia, las inscripciones monumentales suelen ser un fendmeno urbano, ya que las
ciudades concentraban buena parte de la poblacidn, lo que significa mayor nimero de lectores,
ademas de ofrecer artesanos especializados en el trabajo de la piedra o la fundicion de bronce, y
un contexto monumental ligado a su condicion de espacio de representacion (BELTRAN 2005,
pp. 27-28). En el &mbito ibérico nos encontramos con un marco apropiado para el desarrollo de
este tipo de cultura epigréafica, puesto que conocemos la existencia de grandes nucleos de
poblacién (que incluso algunos autores califican de incipientes ciudades-estado), una tradicion
escrita previa, e incluso con cierto recurso a la monumentalizacion en sus conjuntos escultoricos
y grandes sepulcros, localizados, como se ha dicho, sobre todo en el sudeste peninsular. Pero,
aunque es cierto que desde el siglo 11 a.E. se observa una tendencia cada vez mayor hacia el
caracter publico de las inscripciones (leyendas monetales, inscripciones sobre piedra, letreros
musivos, etc.), continda existiendo un relativo vacio en cuanto a epigrafes oficiales (emanados

por las instituciones de la ciudad o de sus elites gobernantes) y sobre todo religiosos.

Tal vez la explicacion haya que buscarla en la propia evolucion de la epigrafia latina

que llegaba a la peninsula, aungue parece poco probable.

53



Inscripciones greco-ibéricas
Inscripciones ibéricas levantinas
Inscripciones ibéricas meridionaies

|

Inscripciones meridionales no ibéricas
o de ibericidad dudosa

Fig. 9 Mapa de la dispersién de inscripciones ibéricas®

30 Imagen obtenida en De HOZ 2011, p. 707

54



Desde la Segunda Guerra Punica la Peninsula Ibérica paso a formar parte de la esfera de
influencia romana, comenzando su politica expansiva precisamente en el ambito ibérico
levantino y nororiental. Ante las posibilidades de recursos que ofrecia el nuevo territorio, y una
vez vencidos los cartagineses, que abandonaron la peninsula en el 206 a.E., comenz6 el proceso
de transformacion en provincia. En el 197 a.E. se crearon Hispania Citerior e Hispania Ulterior,
lo que conllevaba organizacion, estabilizacion y administracion de una zona que aun resultaba
un tanto desconocida. En consecuencia, la primera epigrafia latina en este ambito (como en
practicamente todas las provincias recién incorporadas) responde a dos tipos fundamentales
(ademas, l6gicamente, de los grafitos cerdmicos omnipresentes en todas las sociedades con
cultura escrita). Uno es de caracter netamente oficial, emanando del gobernador provincial y
vinculado con obras de infraestructura viaria, administracion de sociedades indigenas, guerras
civiles o colonizacion. Son miliarios, edictos, disposiciones legales, rétulos viarios relacionados
con las guerras, hitos delimitativos y otros relacionados con el reparto de tierras en beneficio de
la poblacion romano-italica (BELTRAN 1995, p. 12). El otro perfil es el particular, religioso,
funerario y edilicio sobre todo, protagonizado por los italico-romanos que se instalaron en la
peninsula especialmente a raiz de las guerras sertorianas y de la politica colonizadora de César.
Los recién llegados traian consigo los modelos y costumbres cotidianos romanos, de modo que
hacian grabar sus nombres en epitafios, registraban las actuaciones edilicias y mostraban su
veneracion por los dioses sobre piedra (BELTRAN 2005, p. 35).

Asi pues, en los primeros afios de presencia romana en Hispania, la epigrafia es ain un
fendmeno reducido, como hemos visto, a asuntos administrativos y de ordenacion territorial vy,
limitado en la esfera civil. Logicamente estos modelos sirvieron para extender el soporte pétreo
entre las comunidades indigenas, pero esta influencia parece limitarse a la propia idea de la
epigrafia sobre piedra como una herramienta de perduracién, ya que los tipos epigraficos
utilizados, en su mayoria estelas, son probablemente de origen local y en algunos casos cuentan
con paralelos en piezas anepigrafas mas antiguas (DIAZ 2008, p. 33). Sera el asentamiento de
colonos italicos, en su mayoria libertos, el que genere la mayor parte de la documentacion latina
del periodo republicano (especialmente de caracter votivo, honorifico, edilicio y funerario), pero
este proceso tiene lugar sobre todo en el siglo | a.E., y para entonces, muchas de las elites iberas
habian comenzado a romanizarse debido al incremento de las concesiones de ciudadania a los
indigenas, estrenando su nueva condicion juridica con el uso del latin en sus expresiones
publicas (DIAZ 2008, pp. 35-36). Asi se explica también que la mayor parte de la epigrafia
ibérica sobre piedra se localice precisamente en los nicleos de poblacién que antes se
romanizaron, como Sagunto, Tarraco o Emporion (BELTRAN 1995, p. 12), puesto que
dispusieron del tiempo suficiente para adaptar los modelos epigraficos romanos a sus

costumbres ibéricas.

55



Sin duda, estos factores debieron influir en el desarrollo tardio de la epigrafia
monumental ibérica de caracter religioso, pero también lo hizo el sustrato cultural indigena que
venimos sefialando desde el principio del trabajo. Es decir, si no hemos observado una
monumentalizacion evidente de los espacios sagrados, entre los que no parece extenderse el
concepto clasico de templo salvo en las excepciones comentadas, no tiene sentido que se
desarrollasen inscripciones conmemorativas de construcciones religiosas, puesto que no las
hubo, al menos de manera generalizada hasta época plenamente romana. Tan sélo dos
inscripciones parecen responder a este modelo monumental votivo/edilicio: el supuesto dintel
bilinglie ibero-latino de Sagunto que parece recoger en dos lineas de desarrollo horizontal un
acto evergético de un liberto llamado Fabius Isidorus (F. 11. 8*,); y la inscripcion fragmentaria
de Tarragona (C. 18. 10), también ibero-latina, grabada sobre un capitel corintio que pudo haber
formado parte de un monumento religioso de finales del Il a.E., aunque por desgracia apenas se
conserva un pequefio fragmento (DIAZ 2008, p. 62; BELTRAN 2005, p. 45; BELTRAN 2012).
Precisamente se han hallado en dos de los nlcleos que antes se romanizaron, y

significativamente son mixtas.

El grueso de las inscripciones ibéricas con un probable significado religioso (derivado
del contexto arqueoldgico o del soporte) mantiene el caracter privado que comentabamos al
principio, son todas ellas de pequefio tamafio y parecen corresponder a ofrendas votivas
(BELTRAN 2012). Entre los grupos que cabe comentar encontramos los ya citados plomos
funerarios de Castelldn, Orleyl y Cigarralejo, cuyo caracter religioso es discutible; los conjuntos
de inscripciones rupestres que se extienden desde la Cerdafia hasta la Comunidad Valenciana,
pero que presentan los consabidos problemas de lectura, datacién, e incluso identificacion
paleohispanica; objetos de piedra votivos (peanas Yy altares); algunos exvotos concentrados en la
parte meridional: Cerro de los Santos, Torreparedones y, menos probables, Porcuna y la
figurilla zoomorfa de Ullastret; y las inscripciones sobre cerdmica pintada y algunos utensilios
especiales (BELTRAN 2012, RODRIGUEZ 2005, p. 33). A continuacion presentamos una lista
con las inscripciones que con mas seguridad tienen un significado religioso atestiguadas en el

levante y noreste:

- Léminas de plomo halladas en tumbas: F. 6.1: Castellén; F. 9. 5-7: Orleyl®.
- Objetos de piedra votivos: C. 18. 7: Tarragona (pequefio altar o arula de arenisca
actualmente perdido); C. 18. 8: Tarragona (placa de marmol también perdida y de

autenticidad muy cuestionada®)**: F. 11. 7, 27, 28, 30: Montafia Frontera, Sagunto,

31 €56 segtin DIAZ 2008, p. 62

32 De HOZ 2011; RODRIGUEZ 2004 y 2005
** SIMON 2009

** RODRIGUEZ 2005; BELTRAN 2005 y 2012

56



Valencia (decena de peanitas paralelepipedas que parecen haber sido destinadas a
sostener estatuillas y ser colocadas sobre alguna repisa, pese a que no se asemejan a
los modelos de exvotos ibéricos méas comunes)®.

- Inscripciones rupestres: D. 3. 1: Roda del Ter, Plana de Vic, Gerona; D. 8.1:
Cogull, Las Garrigas, Lérida; El Burgal, Siete Aguas, Valencia; Mas del Cingle,
Ares del Maestre, Castellon; Pefialba de Villastar, Teruel®.

- Inscripciones sobre ceramica pintada: E. 4. 3, E. 4. 2: Castelillo de Alloza, Teruel;
F. 13. 4-6, 8-10, 12, 19, 20, 24, 27, 28, 43, 70: Liria, Valencia (en este caso las
ceramicas no han aparecido sélo en un contexto cultual, sino también en viviendas,
por lo que la identificacion de estos rétulos como signos de estatus del propietario o
de contenido religioso vendria determinado por el contexto)®.

- Utensilios especiales: C. 21. 2: Tivissa, Tarragona (caliciforme de plata)®.

- Exvotos: C. 2. 8: Ullastet, Gerona (figurilla zoomorfa, de dificil lectura)®.

Como se puede apreciar, no es en absoluto un conjunto amplio, y ademas, no tienen
ningln caracter monumental. Tan sélo dos parecen responder al modelo de inscripciones
votivas de caracter edilicio, y significativamente son mixtas. Es decir, que como parece ocurrir
con los santuarios, el proceso de monumentalizacion de las inscripciones religiosas no es algo
caracteristico de la cultura ibérica, es tardio y, en general, escaso. EI fendmeno aun resulta mas
llamativo si lo comparamos con el uso del soporte pétreo en el mundo funerario, donde si se
atestiguan numerosas estelas con un tamafio considerable, destacando por ejemplo las de Vic
(D. 2. 1), Badalona (C. 8. 1), las de Alcafiiz (anepigrafas pero con una interesante iconografia*)
0 el monumento de La Vispesa en Binéfar (D. 12. 1). Este Gltimo, ademas, presenta una
inscripcién en la que se identificd una palabra incompleta, neitin, que se relacion6 con el dios
Neto, asimilado a Marte, que menciona Macrobio en Acci (I, 19, 5) (citado en BELTRAN 2012,
MARCO Y BALEDELLOU 1976, pp. 108-109). En consecuencia, durante mucho tiempo se la
considerd religiosa, pero estudios posteriores parecen demostrar que este término seria un
formante de nombres personales bien atestiguado (MLH 11, p. 213, CIL II, 6144*). No es el

Gnico caso de identificacion de un concepto religioso. El autor J. Rodriguez proporciona una

%> BELTRAN 2012. Recientemente Bonet sefiala también lo mismo para San Miguel de Liria(Coloquio de
LCP de Valencia)

*® RODRIGUEZ 2005, PEREZ 1992

* BELTRAN 2012, RODRIGUEZ 2005

** RODRIGUEZ 2005

* Ibid

“® MARCO 1976. Estas estelas proceden del yacimiento de El Palao y de Val de Vallerias, y su iconografia
resulta muy interesante porque se relaciona con el monumento de La Vispesa, de hecho, se han
vinculado con el ritual de aniquilacién o mutilacion del enemigo (existe un interesantisimo articulo al
respecto: ALFAYE 2004), de modo que el caracter funerario de las primeras y de la segunda resulta cada
vez mas evidente (BELTRAN 2012).

*! Citado en BELTRAN 2012

57



lista del Iéxico repetitivo en inscripciones religiosas, algo que ciertamente parece complicado
viendo el escaso numero de epigrafes de este tipo y sobre todo, la brevedad de sus textos. Aun
asi, sefiala baikar como un término alusivo a un objeto de uso cultual libatorio especializado;
eriar ban o ban kurs, que seria una “formula” religiosa; y uske-ik, para el que no propone
funcionalidad alguna pero que aparece en Orleyl y el zoomorfo de Ullastret (RODRIGUEZ
2005, p. 33). Aunque no podamos confirmar con seguridad estas significaciones, revelan la
importancia que tiene la epigrafia como fuente para el conocimiento de la religiosidad ibérica.
La falta de monumentalidad puede estar indicandonos que efectivamente no nos hallemos ante
una cultura que necesite manifestaciones ostentosas para demostrar su veneracion o devocién a
los dioses, aunque para completar estas incipientes reflexiones necesitamos, ldégicamente,

conocer el pantedn ibérico.

2.3 LAS DIVINIDADES IBERICAS

a. APROXIMACIONES HISTORIOGRAFICAS AL “PANTEON” IBERICO

La manera de concebir la religion ibérica condiciona en gran medida la aproximacion
que se hace a las divinidades. Efectivamente, aquellos autores que consideran primordial la
influencia colonial en el desarrollo de la religiosidad ibérica, en el sentido de que copiaban sus
modelos y formas de expresion religiosa, también opinan gque se produjo una rapida adopcién de
las divinidades exd6genas. Dentro de esta tendencia de interpretacidn existen dos posturas, por
un lado la que defiende el caracter nimenico y pragmatico de la religiosidad ibérica, y otra,
aunque en parte derivada de esta, que entiende que el proceso de personalizacion de los
fendmenos sagrados en dioses ya habria tenido lugar. La primera, defendida por J. M. Blazquez
(1983), R. Lucas Pellicer (1981) o M. P. Garcia y Bellido (citado en VILA 1997, p. 544), opina
que la religidn ibérica es esencialmente animista, es decir, que dotarian de caracter sagrado,
alma o vida a todos aquellos elementos que considerasen especiales: tanto objetos, como
elementos naturales (fendmenos atmosféricos, rocas, rios, arboles, etc.) y, por supuesto, los
difuntos. La consideracién de la muerte tendria, segin este punto de vista, una clara proyeccién
en las formas de concebir la vida (LUCAS 1981, pp. 258-259). Asi, opinan que “los iberos,
como los bereberes, fueron incapaces de elevarse sobre las concepciones mas simples de la
divinidad” (BLAZQUEZ 1983, p. 115), o lo que es lo mismo, creen en un sistema primitivista y
arcaico de la religiosidad ibérica, esencialmente pragmatico, y en el que los santuarios, ritos y
cultos se dedicarian a los nimenes locales (fuerzas impersonales y sobrenaturales que pueden
ser temidos como demonios o adorados como dioses, pero que, en general, ejercen una
influencia sobre el mundo de los vivos, por lo que han de respetarse). En este sentido,
consideran que la religion ibérica era eminentemente social y agraria, rindiendo culto a las
manifestaciones generales de su vida material y cotidiana: cielo, estaciones, fenémenos

atmosféricos, lluvias, tormentas, tierra y frutos, animales, etc.; siendo innecesarias sus imagenes

58



(lo que veneran es la funcion) y, por tanto, las construcciones de templos que les sirviesen de

morada.

En consecuencia, todos los aspectos mas complejos de la religiosidad ibérica serian
importaciones del mundo colonial. Al ser un sistema esencialmente pragmatico no tendrian
problema en incluir entre sus niUmenes dioses fenicios, punicos, griegos, romanos, e incluso
procedentes del mundo celta; asi como animales fantasticos como grifos, esfinges, sirenas y
leones. Todo ello recibiria devocion en construcciones acordes a su caracter, o lo que es lo
mismo, en estructuras que copian los modelos de santuario o recinto en el que se les rendia culto
en sus lugares de origen. Entre las divinidades del pantedn ibérico encontrariamos: Diosas
madres, Deméter, Diosa de la Tierra, Tanit, Cernunnos y Marte baleéarico (VV.AA. 1994, pp.
233-245).

La otra interpretacion del pantedn ibérico se deriva en buena parte de ésta, pero entiende
que la religiosidad ibérica se encuentra, por asi decirlo, en un estadio superior. A la llegada de
los fenicios y griegos, los iberos ya dispondrian de dioses personificados, pero éstos se
limitarian a dos, una mujer y su paredro, que abarcarian todas las competencias del mundo
sobrenatural. Esta posicion, defendida por M. Almagro y T. Moneo (2000, 2003), interpreta que
la religiosidad ibérica tendria unos conceptos divinos ancestrales, derivados de sus respectivos
sustratos, sobre los que actuaron los fundamentos ideoldgicos fenicios, panicos, griegos, etc.
Por lo tanto, los iberos introdujeron tanto los sistemas y estructuras econdémicas como las
creencias, divinidades, cultos y arquitectura sacra de sus vecinos mediterraneos (MONEO 2003,
p. 450). Esta evolucidn tiene paralelos evidentes en el mundo de las divinidades orientales,
como los dioses mistéricos que se introdujeron en el mundo romano desde el siglo I d.E., de los
que podemos llegar a rastrear su desarrollo y transformacion, en algunos casos como el de
Jupiter Doliqueno, hasta sus conceptos mas embrionarios. Segun esta perspectiva orientalizante,
existiria en el mundo ibérico una Gran Diosa Madre ancestral, conocida al menos desde época
neolitica, cuyas funciones se relacionarian con la fecundidad y fertilidad humana, animal y
terrestre. Estas caracteristicas permiten considerarla una divinidad universal al modo oriental,
puesto que sus competencias y, por tanto, manifestaciones son muy numerosas; y esto conlleva
gue pueda sincretizarse con muchos tipos de dioses mas definidos o de funciones concretas. Lo
mismo ocurriria con la divinidad masculina ancestral, que actuaria como la pareja de la diosa
madre, complementando las funciones que le faltasen a ella, y convirtiendo su dominio conjunto
en universal. En esta tendencia, esta deidad masculina responde al tipo de los Smiting Gods, 0
“dioses combatientes”, cuya iconografia caracteristica (presentan el pie izquierdo adelantado, el
brazo derecho levantado, cominmente sosteniendo un arma, la cabeza cubierta con algln tipo
de casco o gorro, y en general, una actitud amenazante) atestiguada en exvotos gaditanos del

siglo VIII y VII a.E. puede remontarse a prototipos hititas bien documentados desde el 11

59



milenio a.E. Esta iconografia oriental se suele identificar con los dioses de la tormenta y la
tempestad, como Adad, Baal o Teschub*, que curiosamente se asocian al toro (animal que
también parece recibir veneracion en el ambito ibérico). El caracter imprevisible de los
fendmenos atmosféricos, capaces de generar tanto fertilidad de la tierra como destruccion, les
acaba otorgando ese caracter guerrero, combatiente, peligroso. Conceptos todos ellos que
encajarian bien en el mundo ibérico, donde podrian haber existido monarquias orientalizantes y
aristocracias guerreras como formas de organizacion politica. EI dominio del cielo y la tierra
serian, por lo tanto, abarcados por dos divinidades ancestrales que se sincretizarian con las

diversas deidades del mundo mediterraneo, con funciones mas concretas.

Asi, seguin estos autores, la diosa femenina ancestral se asimilé en el sur sureste ibérico
durante el periodo orientalizante a la Asarté fenicia, que junto a la figura del dios Melkart,
tenian a su cargo el bienestar, la tutela y la proteccion de la institucion monarquica, del rey, su
familia, y por extension de toda la comunidad, actuando en su favor y beneficio procurando la
fecundidad de sus campos y de sus mujeres (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 138). Su culto se
atestigua en la Peninsula en las fuentes greco-latinas, que citan santuarios y ritos en honor a
Afrodita y a Venus, diosas con quienes se sincretizo la Asarté fenicia (Av. O. M. 428-431; Plin.
IV, 120) (MONEO 2003, p. 427). En torno al siglo IV a.E. las transformaciones
socioeconomicas y politicas que vive la cultura ibérica llevaron aparejadas un desarrollo y
cambio de la divinidad. Dentro del contexto de las nuevas aristocracias, la antigua deidad
dinastica se adapté adquiriendo un matiz mas colectivo, asimilandose a la Tanit punica que
sustituird progresivamente a la Asarté fenicia. En este caso su paredro serd Baal Hammon, y la
union de ambos aseguraba la renovacion anual de la naturaleza (MONEO 2003, p. 450). En la
Gltima fase de la cultura ibérica, y como consecuencia de la romanizacién, la antigua Tanit se
sincretizé con Dea Caelestis y con luno romana. En el caso de su pareja masculina se sustituiria

por el Saturno romano y posteriormente al Herakles helénico.

En la zona septentrional las asimilaciones estarian, ldégicamente, vinculadas a las
divinidades griegas, entre las que parecen atestiguarse Artemis y Deméter como interpretatio de
la Diosa Madre ancestral; y Baco griego y Liber Pater romano para las sincretizaciones de su
paredro (ALMAGRO Y MONEO 2000, p. 120).

En resumen, las diferencias con la tendencia anterior vendrian remarcadas por la
consideracion de que ya existia entre los iberos una concepcion divina de los fendmenos
sobrenaturales personificada en una diosa madre y su paredro; mientras que para los defensores

del caracter numénico, los fendmenos naturales considerados sagrados tienen valor por si

42 . . . ;. . . .

Todos estos aspectos han sido estudiados en un trabajo académico anterior, lupiter Dolichenus: un
dios oriental en las filas del ejército romano, para cuyo desarrollo contamos con la ayuda del profesor
Francisco Marco

60



mismos, es decir, que aun no se habria producido la necesidad de explicarlos o asimilarlos con
manifestaciones de una deidad concreta. En ambos casos, se acepta que el fenémeno religioso
ibérico partiria de un sustrato previo, pero este se vio en seguida sustituido por las formas de
religiosidad coloniales, ya sea por procesos de sincretismo como por simple y llanamente

adopcion.

Existe una postura intermedia, propugnada entre otros por R. Olmos (19923, b, ¢, 1999),
que entiende que aunque pudo existir una vertiente numénica, ésta no tuvo que ser totalitaria.
No excluye la posibilidad de que coexistiese con una concepcion personal o antropomérfica de
la divinidad, de modo que nos hallariamos precisamente en la fase intermedia entre la posicion
de Blazquez, donde no hay deidades personificadas, y la de Almagro y Moneo, donde si existen
plenamente desarrolladas. En esta tercera interpretacion, la religiosidad ibérica se encontraria en
la fase de transformacién del impulso genérico de lo sagrado (esos nimenes de la primera
tendencia, fendmenos sobrenaturales) hacia formas humanas, es decir, una antropomorfizacion
de la divinidad. En este proceso, otorgar una imagen humana y un nombre personal no tiene por
qué suceder a la vez; y segun parece, en el mundo ibérico la primera ocurrié antes que la
segunda, ya que no tenemos constancia de tednimos o apelativos indigenas (salvo la excepcion
de Betatun que comentaremos después). Asi pues, el proceso seria autéctono, propio de la
cultura ibérica, lo que no excluye que a la hora de asignar imagenes a sus concepciones divinas
se fijasen precisamente en los modelos coloniales coetaneos. Sin embargo, asignar los nombres
de Asarté, Tanit o Deméter a las figuras antropomorficas ibéricas de posible significado
religioso, e incluirlas como parte del pantedn ibérico, empobrece, segln este autor, un panorama

sin duda mucho més rico y complejo (VILA 1997, p. 545).

Nuestra opinion se acerca mucho mas a la de R. Olmos que a las anteriores, puesto que
la asimilacion de una iconografia no implica la necesaria adopcion completa de la divinidad,
con nombre, atributos, funciones, etc. Nos mostramos mas proclives a resaltar el papel del
sustrato indigena, que resulta bastante escueto en las dos interpretaciones anteriores. La
concrecion de su concepcién de lo sagrado se produjo primero en el &mbito de la imagen,
tomando como ejemplo modelos de las divinidades fenicias o griegas, presentes en la peninsula
desde el VIII y VI a.E., pero el desarrollo de la teonimia coincidié con el proceso de
romanizacion, de modo que el nombre local adopté un lenguaje greco-romano, que es el Unico
gue conocemos para denominar las divinidades del &mbito ibérico a partir del siglo Il a.E.
(VILA 1997, p. 546).

61



b. INDICIOS ARQUEOLOGICOS DE LAS DIVINIDADES IBERICAS
Para poder analizar el problema en profundidad, debemos observar, por un lado, si
existe algin tednimo indigena constatado; y por otro, las posibles representaciones
antropomorficas o simbdlicas que estas divinidades pudieran tener. Pero debido a la escasez de
datos, esta parte recibe un tratamiento global del conjunto del ambito ibérico.

e TEONIMIA

Frente a la cantidad de nombres y apelativos que conocemos en el norte y oeste de la
Peninsula Ibérica a través de las inscripciones votivas en lengua y escritura latinas, la epigrafia
religiosa ibérica, tanto prerromana como latina, no muestra ninguno. Como hemos sefialado,
algunos autores aluden la causa de este fendmeno a la rapida integracion del ambito ibérico en
la esfera de la romanizacion; que conllevaria el directo nombramiento de esas concepciones
divinas que estaban en proceso de antropomorfizacién con teénimos romanos (VV. AA. 1998,
p. 136). Esta teoria acepta por tanto el caracter innominado de las divinidades indigenas, siendo
infructuosa, al menos de momento, cualquier bisqueda de apelativos, sobrenombres o nombres
propios de caracter indigena en la epigrafia votiva latina. Sin embargo, contamos con un
hallazgo procedente de Fuerte del Rey (Jaén), en lengua y escritura latinas, que proporciona la

Unica referencia a una divinidad ibérica de la que tenemos constancia en la actualidad.

Se trata de un pequefio cipo o ara votiva, de piedra caliza (posiblemente local), en el que

se ha conservado un texto que reza:

Betatun
Aelia-Belesi (scil filia?)-ar(am scil.posuit)
sorte-ius(s)u
v(otum)-s(olvit)-1(ibens)-m(erito)*

Segun los investigadores que han analizado esta inscripcion (CORZO, PASTOR,
STYLOW, UNTERMANN 2007) el nombre de la divinidad a la que se dedicaria el ara se
compone de dos palabras ibéricas: betun, atestiguado como elemento de nombres personales
ibéricos (bene-betan en Liria, sakar-betan en Benasal, y posiblemente betar-tiker en
Sagunto); y atun, documentado también como elemento de onomastica personal pero que
aparece, ademas, en locuciones formularias de las extensas inscripciones sobre placas de plomo.
De hecho, se observa una curiosa combinacién en este tipo de escritos entre atun y neitin, que
como ya vimos antes es un término que se identificd con una divinidad; sin embargo, no
estamos en disposicion de asegurar que estos elementos sean nombres de dioses, sobre todo

teniendo en cuenta que el caracter de estos plomos suele considerarse cominmente comercial o

* Citado en CORZO, PASTOR, STYLOW Y UNTERMANN 2007, p. 253; ORDURA 2009, p. 359

62



juridico y que ambos términos se encuentran atestiguados en nombres personales compuestos
(CORZO et.al. 2007, p. 256).

Cabria preguntarse ahora si este hallazgo constituye una excepcién en el fenémeno
religioso ibérico, entendiendo que el proceso de la teonimia indigena si habia comenzado a
producirse en algunos territorios, o es que realmente si existian dioses ibéricos con nombres y
funciones definidas de los que por desgracia, debido quiz& a nuestro desconocimiento de su
lengua (puesto que en ningin momento se descarta la posibilidad de que las inscripciones, tanto
las de probable caréacter religioso analizadas como otras a las que no se les haya atribuido esta
significacion, puedan contener otros teénimos indigenas que atin no somos capaces de leer) ain
no tenemos constancia. En definitiva, es un panorama extraordinariamente complejo del que no
podemos mas que introducir algunas de las cuestiones que se plantean en el horizonte de la

investigacion actual.

e IMAGENES

Para encontrar las posibles imagenes de la divinidad, se analizan, como no puede ser de
otro modo, los exvotos, ceramicas y esculturas propios de la cultura ibérica. Algunos autores
ven en este tipo de expresiones una clara alusion al panteon ibérico (ALMAGRO Y MONEO
2000, MONEO 2003, LUCAS 1981), aunque para otros no existe una significacién tan clara
(VILA 1997).

Asi pues, las figuras antropomorficas depositadas como exvotos en los santuarios se han
interpretado, en algunas ocasiones, como claras representaciones de la divinidad. La
investigadora T. Moneo ve clara la identificacion de las figuras femeninas sedentes o estantes
entregadas como ofrenda con divinidades como Asarté, Tanit o luno Caelestis (MONEO 2003),
y no es la Gnica. R. Lucas también sefiala que los exvotos femeninos de Cerro de los Santos
serian imagenes entronizadas divinas, aunque en su caso los modelos serian griegos, planteando
su posible identificacién con Hera, Atenea o Deméter (LUCAS 1981). Por su parte, E. Ruano
(citada en VILA 1997, p. 545) considera que este tipo de ofrendas sedentes estarian relacionadas
con una deidad indigena que responderia a las caracteristicas de Gran Diosa bajo cualquiera de
sus acepciones: Asarté, Tanit, Deméter, Artemisa, etc. Lo cierto es que la tendencia
interpretativa mas generalizada es la que concibe la gran mayoria de los exvotos como una
ofrenda a la divinidad en la que el oferente trata de perpetuar su propia figura ante ésta. No
serfan, por lo tanto, representaciones de la divinidad, salvo quizd en las excepciones del
santuario de La Serreta en Alcoy y del “guerrero” de Medina de las Torres, en Badajoz (VILA
1997, p. 546).

63



Sin embargo resulta, a nuestro parecer, curioso, que el tipo escultérico de bulto redondo
que se ha denominado “damas ibéricas” (19 esculturas documentadas®, de las cuales sélo una
no es sedente) si se considere una imagen de la divinidad, pese a que s6lo la Dama de Elche
apareciese supuestamente vinculada a una estructura de caracter sacro (el resto proceden de
contextos funerarios), y precisamente no podamos asegurar su tipo sedente porque solo
conservamos el busto. Es un tanto contradictorio que las tendencias historiograficas mas
generalizadas no consideren los exvotos femeninos sedentes como representaciones divinas,
pese a que se vinculan mucho méas con espacios sagrados, pero si lo hagan para esculturas que
responden a un prototipo iconografico muy similar vinculadas ademas al mundo funerario. Seria
mas l6gico considerar o todas o ninguna. Bien es cierto que existen otras propuestas, como la de
R. Ramos (citado en VILA 1997, p. 550), que las interpreta como grandes sacerdotisas; o la de
R. Olmos, que opina que estas damas serian retratos de personas reales (posiblemente de alto
estatus) pero en actitud divina, en consecuencia con el proceso de intentar dotar de apariencia
humana a un simbolo (VV.AA. 1998, p. 68). De cualquier manera, ni estas esculturas ni los
exvotos parecen haber recibido culto por si mismas, es decir, que no podrian incluirse en el tipo

caracteristico de imagen venerada en los templos.

Respecto a las ceramicas y su decoracion, sobre todo de Liria y Elche, existe también un
consenso bastante generalizado de autores que consideran que representarian, ademas de
ceremonias y practicas cultuales, divinidades ibéricas asociadas a personajes y signos propios de
una concepcion religiosa muy unida a la naturaleza, en la que lo femenino y lo masculino toman
formas reales y simbolicas (rosetas, peces, aves, etc.). Sus tipos iconograficos serian
seguramente préstamos de los griegos y fenicios, pero, como comentabamos al principio, no
asistiriamos a una aculturacién en el sentido de que se asimila una ideologia nueva, sino que se
trata de una asimilacion a nivel iconogréafico. Al ibero se le ofrece la posibilidad de materializar
el concepto de la divinidad que él habia adorado tradicionalmente, acogiendo estos tipos
escultoricos y pictoricos como novedad y simbolo de estatus social. Estas creaciones artisticas
se fundamentan mas en ser fruto de su propia cultura gque en tener unas determinadas
caracteristicas estéticas, pues éstas pueden considerarse simples reflejos de aspectos mas
secundarios como la habilidad del artesano, el ambiente geografico de su formacién, o los
mismos influjos estilisticos o iconograficos de moda en su generacion (VILA 1997, p. 550). En
cuanto al caracter votivo de las ceramicas, es l6gico que éstas no serian objeto de culto, sino
utensilios del ritual o incluso ofrendas (y en cualquier caso, no debemos excluir la posibilidad

de que se fuesen simplemente objetos de prestigio).

* Dama de Galera, Dama de Villaricos, Dama de Baza, las 10 damas del Cerro de los Santos, Dama del
Llano de la Consolacion, Dama de Vizcarra, Dama de Elche, Dama del Cabecico del Tesoro y Dama del
Cabezo Lucero (VILA 1997, p. 549)

64



Un Jltimo apartado estd protagonizado por las representaciones zoomorficas o
simbdlicas de la divinidad, que como acabamos de sefialar, también se encontrarian plasmadas
en la iconografia vascular. Entre todos estos tipos, dos son especialmente llamativos: el caballo
y el toro, que han aparecido ademas en recintos sacros considerados templos (Azaila, Costitx en
el levante y noreste). La pregunta en estos casos es ¢existia un dios-caballo o un dios-toro o se
trata de un animal atributo de una divinidad y que acaba convertido en su simbolo? La respuesta
parece orientarse mas hacia la segunda opcion en el caso del caballo (VILA 1997; VV. AA.
1998), pero la sacralidad del toro supone un asunto mas complejo, para el que, de nuevo, cada
autor tiene su propia interpretacion. Pero mas alla de consideraciones conceptuales, lo cierto es
que estos tipos zoomorfos, unidos a los ya citados modelos simbolicos de caracter oriental como
betilos, massebah o ashera, son los Unicos ejemplos escultéricos vinculados a espacios sacros

susceptibles de haber recibido algun tipo de veneracion cultual.

Las principales conclusiones de estos sincréticos analisis nos permiten considerar la
existencia de una antropomorfizacion del fendmeno sagrado, de una personificacion de lo
divino, pero que aln se encuentra en un estado de incipiente desarrollo. De hecho, podemos
considerar que los dioses ibéricos, sin nombre conocido (salvo el caso de Betatun), muestran
una tendencia a ser representados con simbolos mas que con figuras humanas. Todo esto
dificulta sobremanera su conocimiento. Somos incapaces de asegurar si existia una Unica
divinidad ancestral del tipo Gran Diosa Madre de la tierra y la fecundidad (que por otra parte es
la deidad que cuenta con mas afirmaciones seguras dentro de la historiografia) acompafiada de
un paredro masculino; o si eran varias divinidades con funciones, caracteristicas y formas
mucho mas concretas. En consecuencia, no consideramos apropiado hablar de pantedn ibérico,
ya que esto conllevaria una jerarquizacion y una organizacién muy definida de unas divinidades

gue en nuestro caso, son completamente desconocidas.

Resulta evidente pues, teniendo en cuenta nuestro objetivo principal del trabajo, que
este modelo de deidades ibéricas no concuerda con el concepto clasico mediterraneo, pese a que
utilizasen modelos iconograficos de estas culturas para desarrollar sus propias concepciones
religiosas. Probablemente la religiosidad ibérica no necesitaba imagenes concretas de la
divinidad para demostrar su devocién en las ceremonias Y ritos, por lo que no seria necesario el
desarrollo de templos en su acepcién clasica, y es que, hay que tener en cuenta que si hubiesen
necesitado este tipo de estructuras, podrian haberlas importado igual que hicieron con los
modelos iconogréficos. Pero en cambio, no hemos encontrado una difusion amplia de este tipo
de templos, ni aln en época romana, cuando la influencia dio paso a un auténtico dominio
politico. Es decir, que a nuestro modo de ver, existe una religiosidad ibérica propia que
adaptaria modelos externos a su propia conceptualizacién y funcionalidad tanto en las

divinidades como en los espacios cultuales.

65



3. CONCLUSIONES

El planteamiento de este trabajo ha buscado un punto de vista innovador, que ya autores
como C. Vila (1997) propugnaban, en el que no se valore exclusivamente el peso de las
influencias externas en el fendmeno religioso ibérico, explicando todas sus manifestaciones
como consecuencia de estos contactos. Si bien hemos visto que las tendencias mas actuales de
interpretacion afirmaban el caracter autéctono y propio de la cultura ibérica, lo cierto es que nos
hemos encontrado, a la hora de indagar en profundidad en estos temas, con que la mayoria de
los autores aplica conceptos aloctonos para definir los espacios de culto, con las posibles
implicaciones que esto conlleva y considera las divinidades como poco desarrolladas,
necesitando por tanto tomar modelos y cultos exdgenos. Nuestra propuesta se muestra en
abierto contraste con todo esto, como se ha podido ver, otorgdndole mayor protagonismo al
papel del sustrato indigena. Aunque s6lo se ha podido esbozar la idea general, hemos intentado
demostrar como efectivamente la monumentalidad que caracteriza el mundo religioso de las

culturas mediterraneas coetaneas no tiene un paralelo evidente en el mundo ibero.

Las dificultades a la hora de realizar este trabajo han surgido fundamentalmente como
consecuencia de la cantidad de bibliografia reciente, plagada de contradicciones que minan el
camino de un recién llegado. Adentrarse en un tema de estas caracteristicas ha resultado
apasionante, pero también agotador, sobre todo por el enorme esfuerzo de critica historiografica
que supone. Y es que existen muchas formas de interpretar la religion ibérica, sirva de ejemplo
el caso comentado de las damas sedentes, que se han interpretado como diosas, sacerdotisas, 0
mujeres de la alta aristocracia. Sélo la falta de monumentalidad es sefialada por todas las
tendencias interpretativas, de modo que decidimos partir de ese punto para poder simplificar un
estudio que de por si resultaba muy complicado; aunque al final hemos acabado proponiendo
nuevas tipologias y posibles enfoques, siendo conscientes de que el planteamiento de todo esto

tiene carencias que requieren una mayor profundizacion en el tema.

De este modo, podemos afirmar que la ecuacion santuario-epigrafia-divinidad, que
sobre todo es caracteristica del mundo clasico greco-latino (porque como ya sefialamos la
tradicién fenicio-punica no era muy propensa a la expresion epigrafica de caracter monumental,
pese a que desde la expansion romana se atestiglien inscripciones, precisamente de caracter
religioso, en areas punicas como el Norte de Africa), no se observa en el mundo ibérico, para el
gue contamos con escasos templos monumentales (los mas seguros no sobrepasan los 7 m?),
muy pocas inscripciones alusivas a la construccién o reforma de estos espacios, s6lo un tebnimo

indigena, constatado ademds fuera de nuestro &mbito de estudio, y muy pocas imagenes que

66



puedan ser consideradas objetos de culto o veneracion en si mismas. ¢Por qué nos empefiamos

entonces en buscar las causas de esta religiosidad en las culturas clasicas?

Sin duda, la presencia en la Peninsula Ibérica de fenicios, griegos y romanos trajo
consigo un enorme elenco de novedades para el mundo ibérico, pero lo que aqui se intenta
plantear es la utilidad que se hicieron a esos elementos. Es de comun acuerdo la opinién que
entiende que los contactos con griegos y fenicios no fueron en clave de dominacién politica o
territorial, por lo que en ningin momento intentarian imponer sus formas de vida (no podemos
decir lo mismo de los romanos, que si establecieron una administracion efectiva del territorio
hispano), sin embargo, hemos leido en més de un trabajo que los tanteos comerciales y
establecimiento de sus colonias a lo largo de la costa sur y este de la peninsula llevaron
aparejados la introduccion de sus sistemas y estructuras econémicas, asi como de sus
fundamentos ideoldgicos, creencias, divinidades, ritos y arquitectura sacra (MONEO 2003, pp.
449-450) ;Tan poca era la personalidad del sustrato indigena que absorbe cual esponja todos los

modelos con los que se relaciona de manera comercial?

En nuestra opinion, se trata de un asunto mucho mas complejo que, por el
desconocimiento actual derivado de la ausencia de datos y de la imposibilidad de traducir la
lengua, no podemos concebir en su conjunto. Pero podemos posicionarnos en defensa del
sustrato indigena, ya que igual que ocurre con la mencionada lengua, considerada un elemento
Unico y original (con la excepciodn, quiza, del etrusco), para la que desarrollan un signario propio
copiando los signos fenicios y adaptandolos a su forma de expresion, podriamos suponer un
proceso similar para el fendbmeno religioso. En este caso encontrariamos una adopcion de los
modelos sacros coloniales, iconogréaficos o arquitectonicos, que serian adaptados a su propia
concepcion religiosa, no implicando este hecho la necesaria asimilacién de los fundamentos
religiosos coloniales citada més arriba. Es decir, los iberos tendrian su propia religiosidad, y en
ella, no jugaban papales importantes las grandes construcciones sagradas o las imagenes de
veneracién de las divinidades, pero tenian otras formas caracteristicas de expresarla, donde
efectivamente si tuviesen una funcién determinada esos santuarios constatados o esas imagenes
de la divinidad. En definitiva, las necesidades religiosas ibéricas no deben ser interpretadas del
mismo modo que las de sus culturas vecinas. Y en este sentido cabria preguntarse ¢es la falta de
monumentalidad una caracteristica del fenémeno religioso ibérico? Si, al menos eso hemos
intentado argumentar a lo largo del trabajo, por lo que ahora dejamos planteada otra cuestién
derivada de esta, para futuras investigaciones que aborden desde nuevos enfoques este tema:
¢Podriamos, a partir de la consideracién de la ausencia de monumentalidad como caracteristica
de la religiosidad ibérica, proponer nuevas formas de aproximacion a este fendmeno que no
utilizasen necesariamente conceptos, términos y explicaciones importadas del mundo colonial?

¢Se abririan nuevas puertas?

67



4. BIBLIOGRAFIA

4.1 BIBLIOGRAFIA CONSULTADA:
General:
BELTRAN Y MARCO 1996: F. Beltran Lloris y F. Marco Simén, Atlas de Historia Antigua,

Libros Pértico, Zaragoza, 1996

BLAZQUEZ 1983: J. M. Blazquez, Primitivas Religiones Ibéricas. Vol. 1l. Religiones
prerromanas, Cristiandad, Madrid, 1983

CHAPA 2006: T. Chapa Brunet, <<Sacrificio y sacerdocio entre los iberos>>, en Entre Dios y
los Hombres: El sacerdocio en la antigliedad, Spal Monografias VII, Universidad de Sevilla,
2006, pp. 157-180

EZQUERRA 2007: B. Ezquerra Lebron (coord.), Fragmentos de Historia. 100 afios de

Arqueologia en Teruel, Gobierno de Aragén y Museo de Teruel, 2007

GONZALEZ 1992: A. Gonzalez Prats, <<EI proceso de formacion de los pueblos ibéricos en el

Sureste y Levante de la Peninsula Ibérica>>, en Complutum 2-3, 1992

GOMEZ-PANTOJA 2008: J. L. Gmez-Pantoja, Protohistoria y Antigiiedad de la Peninsula
Ibérica.Vol.ll. La lberia prerromana y la Romanidad, Coleccién Historia de Espafa, Silex,
Madrid, 2008

MENENDEZ, JIMENO Y FERNANDEZ 2011: M. Menéndez, A. Jimeno y V. M. Fernandez,
Diccionario de Prehistoria, Alianza, Madrid, 2011

MLH: J. Untermann, Monumenta linguarum Hispanicarum, Wiesbaden, 1975-1997

MONEO 2003: T. Moneo, Religio Iberica: Santuarios, Ritos y Divinidades (siglos VII-I a.C.),
Real Academia de la Historia (RAH), Madrid, 2003

NICOLINI 1998: G. Nicolini, <<Las figuras ibéricas de bronce>>, en VV.AA., Los lberos.
Principes de Occidente (Catalogo de exposicion), Fundacién <<la Caixa>>, Barcelona, 1998
pp. 146-148

RUEDA 2007: C. Rueda Galan, <<La mujer sacralizada: La presencia de las mujeres en los
santuarios (lectura de los exvotos de bronce iberos)>>, en Complutum 18, 2007, pp. 227-235

- 2011: C. Rueda Galan, Territorio, Culto e Iconografia en los santuarios iberos del Ato
Guadalquivir (ss. IV a.n.e.- I d.n.e.), Universidad de Jaén, 2011

68



RUIZ Y CHAPA 1990: G. Ruiz y T. Chapa, <<La Arqueologia de la Muerte: Perspectivas
tedrico-metodoldgicas>>, en Il Simposio sobre Celtiberos: Necropolis celtibéricas, Institucion
<<Fernando el Catdlico>>, Zaragoza, 1990, pp. 357-372

SPEAKE 1999: G. Speake (ed.), Diccionario de Historia del Mundo Antiguo, Akal, Madrid,
1999

VILLAR Y FERNANDEZ 2001: F. Villar y M. P. Fernandez Alvarez (eds.), Religion, Lengua y
Cultura Prerromanas de Hispania, Universidad de Salamanca, 2001

VV. AA. 1994: Historia de las religiones de la Europa antigua, Catedra, Madrid, 1994

VV. AA. 1998: Los lberos. Principes de Occidente (Catalogo de exposicion), Fundacion <<la

Caixa>>, Barcelona, 1998
Escrituray Epigrafia:

ALBERTOS 1986: M. L. Albertos Firmat, << Inscripcion en caracteres ibéricos en la Cueva de

San Garcia (Burgos)>>, en Numantia Il, Junta de Castilla y Ledn, 1986, pp. 207-209

BELTRAN 1995: F. Beltran Lloris (coord.), Roma y en nacimiento de la cultura epigrafica en

Occidente, Institucion <<Fernando el Catélico>>, Zaragoza, 1995

- 2005: F. Beltran Lloris, <<Cultura escrita, epigrafia y ciudad en el ambito
palechispanico>>, en Acta Palaeohispanica 1X, Paleohispanica 5, Institucion <<Fernando el
Catolico>>, 2005, pp. 21-56

- 2011: F. Beltran Lloris, <<Lengua e Identidad en la Hispania Romana>>, en

Paleohispanica 11, Institucién <<Fernando el Catdlico>>, 2011, pp. 19-59

- 2012: F. Beltran Lloris, <<Religion y epigrafia Paleohispanicas: Inscripciones y

santuarios en Hispania (I1-1 a.E.)>> (inédito).

CORZO, PASTOR, STYLOW, UNTERMANN 2007: S. Corzo Pérez, M. Pastor Mufioz, A. U.
Stylow, J. Untermann, <<Betatun, la primera divinidad ibérica identificada>>, en

Palaeohispanica 7, Institucién <<Fernando el Catdlico>>, 2007, pp. 251-262

DIAZ 2008: B. Diaz Arifio, Epigrafia Latina Republicana de Hispania (ELRH), Colecci6

Insrtrumenta 26, Universidad de Barcelona, 2008

GARCES 2007: I. Garcés Estallo, <<Nuevas interpretaciones del monumento ibérico de La

Vispesa (Tamarite de Litera, Huesca)>>, en Caesaraugusta 78, 2007, pp. 337-354

69



GONZALEZ Y OLIVARES 2010: R. Goénzalez Fernandez y J.C. Olivares Pedrefio, <<Una
inscripcion de época republicana dedicada a Salaecus en la region minera de Carthago Nova>>,
en Archivo Espafiol de Arqueologia (AEspA) 83, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas (CSIC), Madrid, 2010, pp. 109-126

De HOZ 1995: J. de Hoz, <<Escrituras en contacto: Ibérica y Latina>>, en BELTRAN (coord.),
Roma y en nacimiento de la cultura epigrafica en Occidente, Institucion <<Fernando el

Catoblico>>, Zaragoza, 1995, pp. 57-84

- 2011: J. de Hoz, Historia Lingdistica de la Peninsula ibérica en la Antigliedad.
I1. ElI mundo ibérico prerromano y la indoeuropeizacion, Manuales y Anejos de <<Emerita>>
LI, CSIC, Madrid, 2011

MARCO 1976: F. Marco Simon, <<Nuevas estelas ibéricas de Alcafiz (Teruel)>>, en Pyrenae
12, Universidad de Barcelona, 1976, pp. 72-90

MARCO Y BALDELLOU 1976: F. Marco Simon y V. Baldellou, <<El monumento ibérico de
Binéfar (Huesca)>>, en Pyrenae 12, Universidad de Barcelona, 1976, pp. 91-115

ORDUNA 2009: E. Ordufia Aznar, <<Nueva interpretacion de la inscripcion de Betatun>>, en
Veleia 26, Universidad del Pais Vasco, 2009, pp. 359-362

RODRIGUEZ 2004: J. Rodriguez Ramos, Analisis de epigrafia ibera, Anejos de Veleia, Series
Minor 22, Universidad del Pais Vasco, 2004

- 2005: J. Rodriguez Ramos, <<La problematica del sufijo “primario” o “tematico” -k-
en la lengua ibera y del vocabulario de las inscripciones religiosas iberas>>, en Faventia 27/1,
2005, pp. 23-38

VELAZA 1991: J. Velaza, Léxico de Inscripciones Ibéricas (1976-1989), Universidad de
Barcelona, 1991

ZAMORA 2005: J. A. Zamora LoOpez, <<La practica de escribir entre los primeros fenicios
peninsulares y la introduccion de la escritura entre los pueblos palechispanicos>>, en Acta
Palaeohispanica 1X, Palaeohispanica 5, Institucién <<Fernando el Cat6lico>>, 2005, pp. 155-
192

SIMON 2009: 1. Simén, <<Una inscripcion ibérica sobre un arula de Tarragona (C.18.7)>>,
Acta Palaeohispanica X, Palaeohispanica 9, Institucion <<Fernando el Cat6lico>>, 2009, pp.
517-530.

70



Santuarios y Yacimientos:

ALMAGRO Y BERROCAL 1997: M. Almagro Gorbea y L. Berrocal Rangel, <<Entre iberos y
celtas: sobre santuarios comunales urbanos y rituales gentilicios en Hispania>>, en Quaderns de
Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 567-588

ALMAGRO Y MONEO 2000: M. Almagro Gorbea y T. Moneo, Santuarios urbanos en el
mundo ibérico, RAH, Madrid, 2000

APARICIO 1997: J. Aparicio Pérez, <<ElI culto en cuevas y la religiosidad protohistérica>>, en
Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 345-358

ARANEGUI 1988: C. Aranegui, <<Algunas questions entorn de la historia de Sagunt>>,
Fonaments 7, 1988, pp. 57-66

BELTRAN 1976: M. Beltran Lloris, Arqueologia e Historia de las Ciudades Antiguas del

Cabezo de Alcala de Azaila (Teruel), Monografias arqueoldgicas XI1X, Zaragoza, 1976

BONET 1995: H. Bonet Rosado, El Tossal de Sant Miquel de LLiria. La antigua Edeta y su
territorio, Diputacion de Valencia, 1995

BONET Y MATA 1997: H. Bonet Rosado y C. Mata Perrefio, <<Lugares de culto edetanos.
Propuesta de definicién>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp.
115-146

BURILLO 1997: F. Burillo Mozota, <<Espacios cultuales y relaciones étnicas: Contribucion a
su estudio en el ambito turolense durante época ibérica>>, en Quaderns de Prehistoria i
Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 229-238

DOMINGUEZ 1997: A. J. Dominguez Monedero, <<Los lugares de culto en el mundo ibérico:
espacio religioso y sociedad>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997,
pp. 391-404

GIL 1975: M. Gil Mascarell, <<Sobre las cuevas ibéricas del Pais Valenciano. Materiales y
problemas>>, en Papeles del Laboratorio de Argueologia de Valencia 11, Universidad de
Valencia, 1975, pp. 281-332

GONZALEZ, LILLO, SELVA, JIMENEZ, CARMONA Y PASCUAL 1983: A. Gonzélez
Blanco, P. Lillo Carpio, A. Selva Iniesta, J. Jiménez Fructuoso, A. Carmona Gonzélez, L.
Pascual Martinez, << La cueva de “La Camareta”, refugio ibérico, ermitorio cristiano y rincén
misterioso para arabes y foraneos hasta el dia de hoy. Sus graffiti>>, en Congreso Nacional de
Arqueologia (CNA) XVI, Zaragoza, 1983, pp. 1023-1040

71



GUSI 1997: F. Gusi i Jener, <<Lugares sagrados, divinidades, cultos y rituales en el Levante de
Iberia>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 171-210

GRACIA, MUNILLA Y GARCIA 1997: F. Gracia, G. Munilla y E. Garcia, <<Estructura
social, ideologia y economia en las précticas religiosas privadas y publicas en poblados>>, en
Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 443-460

LUCAS 1981: R. Lucas Pellicer, <<Santuarios y dioses en la Baja Epoca Ibérica>>, en La Baja
Epoca en la Cultura Ibérica (Actas de mesa redonda en conmemoracion del X Aniversario de la
AEAA. Madrid, marzo 1979), Madrid, 1981, pp. 233-293

MONEO 1995: T. Moneo, <<Santuarios urbanos en el mundo ibérico>>, en Complutum 6,
1995, pp. 245-255

OLIVER 1997: A. Oliver Foix, <<La problematica de los lugares sacros ibéricos en la
historiografia arqueolégica>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18, 1997,
pp. 495-516

PEREZ 1992: J. Pérez Ballester, <<EIl Abrigo de Reina (Alcala del Jicar). Ensayo sobre un
nuevo modelo de lugar de culto en época ibérica>>, en Estudios de Arqueologia ibérica y
romana. Homenaje a Enrique Pla Ballester, Servicio de Investigacidn Prehistérica, Diputacion
de Valencia, 1992, pp. 289-300

PRADOQOS 1994. L. Prados Torreira, <<Los santuarios ibéricos: Apuntes para el desarrollo de
una Argueologia del Culto>>, en Trabajos de Prehistoria 51, 1, 1994, pp. 127-142

VILA 1997: C. Vila Pérez, <<Arquitectura templal ibérica>>, en Quaderns de Prehistoria i
Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 537-566

Fuentes clasicas

ESTRABON, Geografia. Vol.2. Libros IlI-1V (traduccién y notas M. J. Meana y F. Pifiero),
Biblioteca Clasica Gredos, Madrid, 1992

PLINIO, Historia Natural (edicion y traduccion J. Cantd et al.), Catedra, Madrid, 2002
SILIO ITALICO, La guerra punica (edicion J. Villalba Alvarez), Akal, Madrid, 2005

AVIENO, Fenémenos. Descripcion del orbe terrestre. Costas maritimas, Biblioteca Clasica
Gredos, Madrid, 2001

POLIBIO, Historias. Vol.2. Libros V-XV (traduccién y notas M. Balasch Recort), Biblioteca
Cléasica Gredos, Madrid, 1981

72



POLIBIO, Historias. Vol. 3. Libro Il (revision y traduccion A. Diaz Tejera), CSIC, Madrid,
1972

BEJARANO 1987: V. Bejarano, Hispania segin Pomponio Mela, Plinio el Viejo y Claudio
Ptolomeo (edicién, traduccién y notas V. Bejarano), Instituto de Arqueologia y Prehistoria,
Barcelona, 1987

SERBAT 2011: G. Serbat, Plinio el Viejo (traduccién J.L. Moralejo), Biblioteca Clasica de
Gredos, Madrid, 2011

4.2 BIBLIOGRAFIA REFERENCIADA PERO NO CONSULTADA

ALFAYE 2007: S. Alfayé Villa, <<Rituales relacionados con murallas en el ambito

celtibérico>>, en Palaeohispanica 7, Institucién <<Fernando el Catélico>>, 2007, pp. 9-41

ALMAGRO 1983: M. Almagro Gorbea, <<Pozo Moro, el monumento orientalizante, su
contexto socio-cultural y sus paralelos en la arquitectura funeraria ibérica>>, en Madrider
Mitteilungen 24, Mayence, 1983, pp. 177-293

ALMAGRO 2006: M. Almagro Gorbea (coord.), Protohistoria de la Peninsula Ibérica, Ariel,
Barcelona, 2006

ALMAGRO y RUIZ 1992: M. Almagro Gorbea y G. Ruiz Zapatero,<<Paleotecnologia de la
Peninsula Ibérica>>, en Complutum 2-3, Madrid, 1992

ARANEGUI 1994: C. Aranegui Gasco, <<Ibérica sacra loca: entre el Cabo de la Nao, Caragena
y el Cerro de los Santos>>, en Revista de Estudios Ibéricos (REIb) 1, 1994, pp. 115-138

BENDALA 2000: M. Bendala Galan, Taresios, iberos, y celtas: pueblos, culturas y

colonizadores de la Hispania antigua, Temas de Hoy, D. L., Madrid, 2000

BLANQUEZ Y ANTONA 1992: J. Blanquez Pérez y V. Antona del Val (coord.), Las
necrépolis. Congreso de Argueologia Ibérica (Madrid, 1991), Serie Varia 1, Universidad
Autonoma de Madrid, 1992

CHAPA 2001-2002: T. Chapa Brunet, <<La infancia en el mundo ibérico a través de la
necropolis del Cigarralejo (Musa, Murcia)>>, en Anales de prehistoria y arqueologia 17-18,
2001-2002, pp. 159-170

73



CHAPA et.al 2009: T. Chapa, I. Vallejo, M. Belén, M.l. Martinez-Navarrete, B. Ceprian, A.
Rodero, J. Pereira, <<El trabajo de los escultores ibéricos: un ejemplo de Porcuna (Jaén)>>, en
Trabajos de Prehistoria 66, 1, enero-junio 2009, pp. 161-173

GARCIA-GELABERT Y GARCIA 1997: M. Garcia-Gelabert Pérez y M. Garcia Diaz, <<La
religion en el mundo ibérico. Enterramientos cenotafios>>, en Quaderns de Prehistoria i
Arqueologia de Castell6 18, 1997, pp. 405- 416

GUSI 1970: F. Gusi i Jener, <<Enterramientos infantiles ibéricos en vivienda>>, en Pyrenae 6,
Universidad de Barcelona, 1970, pp. 65-70

- 1975: F. Gusi i Jener, <<EIl templo ibérico y los recintos necrolatricos infantiles de
la Escudilla (Zucaina, Castellén)>>, en Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 16,
1995, pp. 107-114

MALUQUER 1968: J. Maluquer de Motes, Epigrafia prelatina de la Peninsula Ibérica,

Universidad de Barcelona, 1968

NICOLINI 1969: G. Nicolini, Les bronces figures des sanctuaires ibériques, Bibliotéque de
I’Ecole des Hautes Etudes Hispaniques 41, Paris, 1969

OLMOS 1992a: R. Olmos, La sociedad ibérica a través de la imagen (Catalogo de exposicion),
Centro Nacional de Exposiciones, Ministerio de Cultura, Direccion General de Bellas Artes y
Archivos, Madrid, 1992

- 1992b: R. Olmos, <<El rostro del otro, sobre la imagen frontal de la divinidad en la
ceramica de Elche>>, en AEspA 65, CSIC, Madrid, 1992, pp. 304-308

-1992c: R. Olmos, <<Iconografia y culto a las aguas de época prerromana en los
mundos colonial e ibérico>>, en Espacio, Tiempo y Forma, Serie Il, Historia Antigua 5, pp.
103-120

-1999: R. Olmos (coord.), Los iberos y sus imagenes, CD-Rom Micronet, S.A. Madrid,
1999

VV. AA. 1989: VV.AA., Cuadernos de prehistoria y arqueologia castellonenses 14 (Ejemplar

dedicado a Inhumaciones infantiles en el &mbito mediterraneo espafiol (ss. VII-II a.E.), 1989

74



