«2s  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Master

Estudios Filosoficos

HACIA LAS PEDAGOGIAS NOMADAS

Autora

Ester Loshuertos Saz

Directora

Marina Garcés Mascarenas

Facultad de Filosofia y Letras

2013




INDICE

Ao X0 [0 o o3 o o NP 3
1.- Nuevos significados en |os procesos educativoS .....c.cceevevurenrnennn. 8

1.1. Gilles Deleuze: Nuevos conceptos para una nueva practica .... 8

1.2. Rosi Braidotti: Subjetividad ndmade ........cccvcviiiiiiiiiiiiiinienen. 17

2.- De la Pedagogia Critica a las pedagogias nédmadas...................... 23
2.1. Instituciones estalladas: Una experiencia practica ............. 38

(@70 o o3 ¥ 157 Lo 1 o 43
Bibliografia .ieiiieiiiiiiiiieie e e 48



HACIA LAS PEDAGOGIAS NOMADAS

RESUMEN

Las teorias de la postmodernidad ponen en tela de juicio lo que la
modernidad venia dando por supuesto y plantean una nueva perspectiva desde
la que poder reflexionar sobre la supuesta objetividad y la universalidad del
conocimiento. También ponen de manifiesto que las diferencias y rasgos
particulares del contexto social y cultural, dan origen a distintas subjetividades.
Como consecuencia de esta nueva vision surge una pedagogia preocupada
por los sujetos que de alguna forma la sociedad ha dejado excluidos por
distintas razones, una pedagogia interesada en la creacion de otras
alternativas que sirvan de zonas de identificacion y de expresion critica.
Partiendo de la obra de Deleuze y Rosi Braidotti, analizaremos aquellos
conceptos y categorias que nos aportan la comprension de las llamadas

pedagogias n0madas.
Palabras clave: subjetividad, rizoma, sujeto ndmade, pedagogia némada.
ABSTRACT

The theories of postmodernism are questionning what modernity was
taking for granted. They are also suggesting a new perspective from which to
reflect on the supposed objectivity and universality of knowledge. They also
show that the differences and special features of the social and cultural context,
give rise to different subjectivities. As a result of this perspective a new
pedagogy emerges, which is concerned about the individuals that, somehow,
society has excluded for various reasons. A pedagogy interested in creating
other alternatives to serve as identification and critical expression areas. Based
on the word by Deleuze and Rosi Braidotti, we wild analyze those concepts and
categories that provide us with an understanding of the so called nomad
pedagogies.

Keywords: subjectivity, rhizome, nomad individuals, nomad pedagogy.



INTRODUCCION

Este trabajo pretende ser un acercamiento a los conceptos que
sustentan la axiologia de las pedagogias ndémadas, ya que toda practica
educativa se sustenta sobre una ideologia, no hay préactica neutral, sino que
todas ellas tienen una finalidad determinada.

Si entendemos la educacion como un proceso transformador que debe
tener en cuenta que el sujeto no es uno, sino que existe una multiplicidad de
sujetos que han sido conformados por los distintos contextos culturales que
han ido configurando sus intereses, sus motivaciones y su modo de hacer en la

vida, sentimos la necesidad de buscar nuevas formas de educar.

Por ello encontramos que soOlo desde la pedagogia y la psicologia no
obtenemos respuestas ni soluciones para fendmenos como la escasa
integracion de los alumnos “diferentes”, las relaciones conflictivas que surgen
en el contexto escolar y sus repercusiones en el medio familiar, el fracaso
escolar y demas factores que aparecen asociados a ellos. Y es que los
problemas de la educacion no son solo pedagdgicos. Son también politicos,

ideologicos y éticos.

Mi acercamiento a la filosofia, desde el punto de partida expuesto, tiene
una doble finalidad. Primero, el desarrollo de un pensamiento basado en el
conocimiento que ésta nos aporta, y en segundo lugar, una finalidad
profesional, con el objetivo de mejorar el resultado de los procesos educativos
gue venimos desarrollando en la practica diaria. Resultados que se deberian
centrar en el desarrollo personal mas que en el académico, ya que
personalmente consideramos que el desarrollo de cada ser humano, entrafia
complejidad y es multidimensional, y esta formado por un conjunto de
realidades emergentes que no son, en muchos casos, previsibles ni

controlables.

Una sociedad que experimenta unos cambios tan rapidos como los que
estamos viviendo en los ultimos afios, no puede permanecer sujeta a la

concepcion de gue la educacion se dirige hacia un sujeto homogéneo y unico.

4



Si cambiamos la perspectiva modernista, podemos subvertir algunos de los
conceptos que han sido considerados como aquellos que daban sentido a la
educacion por aceptar que eran los que encerraban la verdad. Las
subjetividades y los significados cambian, tanto en el transcurrir de una vida
particular como dependiendo de factores a tener muy en cuenta tales como
pueden ser el género, la raza o la religion. Desde la Pedagogia postmoderna
se tienen en consideracion las aportaciones que los estudios sobre
interculturalidad y sobre la identidad se han venido realizando y que se centran
en sefalar las diferencias y la diversidad que presentan los sujetos. Es por ello
gue debemos permanecer atentos a que una irracional l6gica de exclusion nos

haga insensibles a estas diferencias.

El objetivo de este trabajo es realizar una aproximacion analitica a
categorias filosoficas como: rizoma, devenir y sujeto ndmade para buscar
significados que nos permitan abrirnos a otras formas de pensamiento y de
praxis pedagdgica. Estas nos serviran de fundamento y facilitaran la reflexion y
comprension de los procesos de aprendizaje tal y como se plantean en la

actualidad.

Asimismo, nos permitirAn un acercamiento a las propuestas realizadas
desde la pedagogia para entender las nuevas formas de las practicas actuales,
como las pedagogias nomadas. En este analisis podremos evidenciar su
emergencia y constatar el fundamento filoséfico que subyace en este nuevo

enfoque pedagogico.

Como hemos apuntado anteriormente, desde la educacién se puede
hacer una importante contribucion hacia un cambio social, porque el
aprendizaje entendido como un proceso dialégico, no es planteado como una
mera transmision de conocimientos, sino que aprender, se entiende como una
construccion de ese conocimiento. Siendo fundamentales los procesos de
ensefianza que se llevan a cabo, por ser éstos los que sirven de base para esa
construccion. La intencionalidad en este punto es fundamental porque es la que
configurarda todo el proceso y pondra a la vista la ideologia que los sustenta.
Las Pedagogias Nomadas tienen la determinacién de proponer metas que

vayan transformando las esferas dominantes en cuanto a relaciones sociales



se refiere, porque su compromiso ético se refiere a la formacion de la persona

como un ser humanizado y liberado.

Esto implica el pensamiento de una Pedagogia planteada sobre las
potencialidades, porque son éstas las que provocan el deseo de hacer. La
eleccion de un modo distinto de accion, evitara la repeticion pasiva que se
viene realizando sin saber muy bien por qué. Analizando los conceptos que
sustentan la filosofia implicita en La Pedagogia Nomada, la praxis pedagdgica
gue venimos practicando se puede ver ampliada y enriquecida, porque lo que
defendemos es una escuela cuya finalidad sea educar para la vida, que se
preocupe de interpretar la realidad que la rodea, que nos abra hacia la
percepcién de la complejidad y que ponga en nuestro campo de vision las
infinitas posibilidades que nos ofrece un saber compartido y nacido de la

cooperacion con los otros.

Sobre pedagogia existe abundante material escrito. Sin embargo, en su
mayoria estan referidos a métodos didacticos, organizaciéon de tiempos y de
espacios. Contemplar la pedagogia desde la filosofia nos aporta la
fundamentacion necesaria para abrirnos a nuevas formas de pensamiento.
Trabajar en educacion hace que de forma constante te interrogues por como
llevas a cabo tu tarea, por el sentido que le das y por la finalidad que quieres
conseguir y para ello es necesario también situarse en la época y en el
contexto preciso en el que llevas a cabo tu accién, y dirigir nuestra mirada

hacia nuevos autores y nuevas formas de pensamiento.

Las reflexiones anteriores nos llevaron a la necesidad de comprender el
papel que juega la educacion en la configuracion de la subjetividad y cdmo esta
formacion del sujeto le hace posicionarse ante la sociedad desde una actitud
critica o pasiva. La educacion formal en la actualidad estd organizada,
aparentemente, creando distintos grupos llamados de integracion, pero lo cierto
es que como docente he podido constatar que cada vez es mas grande el
namero de alumnos que estan desintegrados. Desde la pedagogia se han
introducido nuevas metodologias, nuevos materiales, pero parece que esto no

es suficiente. Los grandes movimientos de renovacion pedagdgica como fue La



Escuela Nueva han supuesto innovaciones, pero ciertamente en la escuela hoy

cada vez encontramos mas “otros”.

Tras la lectura del ensayo Masa y Poder , de Elias Canetti, se despertd
en mi, la necesidad de seguir indagando como se construye la subjetividad. Es
por ello que siento la necesidad de seguir profundizando en esta direccion, y es
también ésa la razén que me condujo a autores como Gilles Deleuze y Rosi
Braidotti.

Desde la 22 mitad del siglo XX el cambio del paradigma positivista hacia
el post estructuralista, ha supuesto la emergencia de nuevos significados y ha
posibilitado la aparicién de nuevas formas de pensamiento. Y si es verdad que
es costoso introducir cambios en la sociedad, en educacion parece que todavia
lo es mas, quiza sea, como se dice desde la propia pedagogia critica, porque

se ha teorizado demasiado sin ocuparnos de la praxis.

En la actualidad los cambios sociales se producen con una gran rapidez
y los pilares en los que se sustentaba la educacion tradicional se tambalean.
La exclusion aparece en muchos lugares y de multiples formas: discapacidad,
sexo, distinto color de piel, distinta religion, etc. El nimero de personas que de
un modo u otro no son considerados “normales” es tan alto que se impone un

cambio en los planteamientos pedagogicos, una apertura.

Este cambio de pensamiento lo hemos percibido con mayor fuerza en
Deleuze. En su obra encontramos un sistema de categorias abiertas que
designan diversos acontecimientos conectados entre si, y por ello
consideramos de gran relevancia su pensamiento para llevar a cabo el analisis
gue nos hemos propuesto. Somos conscientes de la dificultad de la tarea, por
la complejidad que su obra encierra, pero sin embargo, la obra de Deleuze nos
aportard fundamentos para comprender los principios que sustentan las
pedagogias nbmadas. A través de la comprension de nuevas categorias tales
como: rizoma, lineas de fuga, desterritorializacion, devenir, esperamos poder
desarrollar un pensamiento que nos permita dar otro sentido y una nueva

significacién a la pedagogia.



Analizaremos también parte de la obra de Rosi Braidottti, quien
partiendo de la filosofia feminista, desarrolla la concepcion de la subjetividad
ndmada y a su vez realiza una critica de la cultura antropocéntrica que sigue

siendo la dominante en muchas culturas.

De la obra de estos dos autores emergen nuevas categorias filosoficas
que cuestionan las practicas pedagogicas que se realizan y nos abren
diferentes horizontes desde los que se sustentan las llamadas pedagogias

némadas.

Otros autores que desde la pedagogia han modificado las practicas
educativas y que consideramos fundamentales para analizar la emergencia de
estas nuevas formas de entender la educacion son Paulo Freire y Peter
McLaren. Ambos, desde la Pedagogia Critica, nos presentan postulados
acordes con los autores anteriormente citados. Para ellos, la educacion
tradicional se ha venido usando como un mecanismo de opresion social que ha
repetido los esquemas de poder establecidos, por o que queda patente que la
educacion no es neutral, ni apolitica, sino que encierra unos principios

axiologicos.

Esta busqueda nos condujo hacia nuevas formas de entender la
educacion, tal y como se entiende desde las pedagogias nomadas. Uno de los
autores que la abordan es Jordi Planella y lo lleva a cabo desde el campo de la
Educacion Social. En su obra pretende establecer la diferencia que hay entre
pedagogia y nomadismo, y para ello realiza un recorrido por algunos autores
gue han trabajado desde este campo, exponiendo algunos de los proyectos
gue éstos han llevado a cabo, y aportando unos principios generales sobre esta
pedagogia que son una compilacion basada en diferentes experiencias

practicas y en la suya propia.

Todos los autores en cuya obra hemos centrado el analisis han estado
intimamente relacionados con la educacién, han ejercido como profesores en
distintos momentos de sus vidas y su labor ha estado comprometida con lo que
han ido postulando en sus obras, su posicion es por lo tanto tedrica y practica.
Desde su obra y desde su vida se han interrogado y han buscado respuestas a

cdmo se construyen las identidades y a la gran influencia que ejercen los

8



distintos poderes predominantes. Estos dos aspectos son considerados
fundamentales por todos ellos para plantear una accion educativa, por lo que
consideramos muy interesante su invitacion a prestar una especial atencion a
los distintos tipos de exclusiones que se viene realizando y a traspasar las
normas establecidas.

En primer lugar analizaremos los conceptos rizoma, devenir y nébmada
en la obra de Deleuze, y proseguiremos con sujeto némade en Braidotti.
Posteriormente analizaremos las bases que sustentan la pedagogia némada vy
expondremos una experiencia practica de como es posible llevar a cabo estas
propuestas, para concluir que es necesario un nuevo cambio en la forma y en

el fondo de las practicas educativas.

1.- Nuevos significados en los procesos educativos.

1.1. Deleuze: nuevos conceptos para una nueva practica.

Hasta la mitad del siglo XX, el pensamiento imperante intentaba
dogmatizar, s6lo buscaba la transcendencia, dando por sentado que la
“Verdad” es, existe. Asi, en la filosofia clasica encontramos que para Platon la
verdad no se situaba en el mundo sensible, sino que la verdad pertenecia al
mundo de las ideas. Con el paso del tiempo, la verdad paso a ser Dios. Esta
necesidad que el hombre ha tenido desde siempre de buscar una verdad Unica,
segun Deleuze y Guattari viene derivada de que: “sélo pedimos un poco de
orden para protegernos del caos. Incesantemente extraviamos nuestras ideas.
Por ese motivo nos empeflamos tanto en agarrarnos a opiniones

establecidas™.

En los contextos donde se llevan a cabo los procesos educativos
también es evidente que se teme al caos, que se busca de forma permanente
seguir un orden, que existe un temor a salir del camino marcado, una

necesidad de mantener todos los cabos bien atados, para no olvidar los

! DELEUZE, Gilles ,GUATTARI, Félix ¢Qué es la filosofia? Barcelona. Anagrama. 2009. p. 202.

9



objetivos curriculares sefialados y poder cumplirlos. También en educacion,

muchas veces lo que se busca es partir de conceptos, sin embargo,

No hay conceptos simples. Todo concepto tiene componentes y se define por
ellos...Se trata de una multiplicidad, aunque no todas las multiplicidades sean
conceptos...Todo concepto es por lo menos doble, triple,...,tiene un perimetro
irregular, definido por la cifra de sus componentes...forma un todo

fragmentado...nos remite a un problema... y tiene un devenir®.

Esta forma de entender el pensamiento segun Deleuze provoca una
ruptura con las anteriores formas de pensamiento establecido y nos propone

nuevas categorias filoséficas

Este autor, trata de deconstruir la subjetividad, aclarando que es el ser
como diferencia lo que aparece detras de ella, no esta tras la subjetividad la
nocion de ser como esencia, tal y como se entendia hasta ese momento. Para
Deleuze, desde su practica como profesor, ensefiar no es instruir, ni siquiera
comunicar, sino discurrir, elaborar un pensamiento propio. Lo que nos propone
el autor es pensar sobre lo no pensado, porque para él la filosofia es crear,
inventar nuevos conceptos, no concibe la filosofia como una mera

interpretacion de lo ya dicho.

Deleuze considera que ser profesor, es encontrar apasionante la materia
gue uno maneja, impregnarse de lo que tiene, amar aquello de lo que uno
habla, repetir y preparar las clases hasta encontrar la pasion que te permita
enlazar con los alumnos. Para él, los profesores se han convertido en gestores,
se abandonan las disciplinas creativas y se introducen otras que nada tienen

gue ver con la Universidad, la escuela, maquina de ensefianza obligatoria que,

no comunica informaciones, sino que impone al nifio coordenadas semioticas
con todas las bases duales de la gramatica en el que la unidad elemental el
lenguaje —el enunciado- es la consigna, una orden...las palabras son

herramientas, se da a los nifios lenguaje, lapices y cuadernos, de la misma

% ibidem pp. 21 - 22.

10



manera que se dan palas y picos a los obreros. Una regla de graméatica es un

marcador de poder antes de ser un marcador sintactico®,

Deleuze y Guattari reivindican la pragmética como clave esencial para
estudiar el lenguaje, nos muestran que se da una politica del lenguaje, y
sefialan la diferencia existente entre las funcidénes ilocutiva y perlocutiva que
éste tiene. La funcion perlocutiva del lenguaje tiene en los procesos educativos
una especial importancia y exige una atencion muy cuidada a la hora de
establecer una comunicacion con los alumnos, porque no siempre se es
consciente de los efectos que el lenguaje produce en quien nos escucha. Los
autores sefialan el enunciado como la unidad méas elemental y este enunciado,
para ellos, es la consigna. El lenguaje que articulamos mas que para ser creido
es para ser obedecido y las reglas gramaticales mas que ser sintacticas,
establecen y son las que marcan el poder, por lo que cuando formulamos una

consigna en realidad estamos dando una orden.*

LT}

Una orden del padre a su hijo, “haras esto”, “no haras aquello”, es inseparable
de la pequefa sentencia de muerte que el hijo experimenta en un punto de su
persona...seria muy simple decir que la fuga es una reaccion contra la
consigna; mas bien esta incluida en ella, en un agenciamiento complejo, como

Su otra cara, su otra componentes.

Deleuze expone nuevas categorias que se van tejiendo en una extensa
red rizomatica y vamos tomando contacto con la existencia de unas lineas de
fuga, que abren la puerta a un reconocimiento que nos posibilita cambiar las
formas de pensamiento, se trata de desterritorializarlo, de liberarlo. Las lineas

de fuga son un mecanismo para poner en cuestion lo que es visto como mas

3 DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix . Mil mesetas. Valencia. PRE- TEXTOS. 2010 pp. 81-82.

*Elias Canetti (2002 :390), habia escrito en Masa y poder, Una orden es una orden, y esta
simple frase da por sentado que desde pequefios todos sabemos lo que significa. Mas adelante
contintia escribiendo El poder emite érdenes como una nube de flechas magicas: las victimas
gue son alcanzadas por ellas se ofrendan al poderoso, llamadas, tocadas y conducidas por
esas flechas” , Deluze y Guatari partieron de la explicacion que Canetti habia dado sobre las
ordenes, precisando que las victimas son alcanzadas en mayor o menor grado dependiendo de
constitucion psiquica individual

° DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix Mil Mesetas. op. cit. p. 109.

11



aceptable, por ser la forma de actuar de las mayorias. La filosofia de Deleuze
no es solo una propuesta teorética, sino que representa también un analisis del
conjunto social y cultural. Este andlisis se lleva a cabo para buscar las
multiples lineas que se van formando y aquellos lugares en los que el cambio
se produce. Asi concebida la filosofia traza cartografias, en un intento de hacer
visible la realidad.

Desde esta forma de entender la realidad, defienden un pensamiento
autéonomo, pluralista, un pensamiento némada que tenga también en cuenta lo
marginal, lo olvidado, un pensamiento productivo sin carga de negatividad, un
pensamiento complejo que se ocupa de integrar los saberes que nos
proporcionan las distintas ciencias, biologia, linguistica, la literatura,...Pero,
para ellos, es el arte, lo que junto con la filosofia integran todas ellas. “Lo que
define el pensamiento, las tres grandes formas del pensamiento, el arte, la
ciencia y la filosofia, es afrontar siempre el caos, establecer un plano, trazar un

plano sobre el caos...".

Los autores dejan patente que no debemos pensar que el arte es una
sintesis de lo que es ciencia Y filosofia, para ello especifican que los seres
humanos pensamos mediante conceptos, sin embargo, el arte lo que crea son

sensaciones, no conceptos:

La filosofia quiere salvar el infinito dandole consistencia: ella traza un plano de
inmanencia que lleva al infinito los acontecimientos o conceptos consistentes
bajo la accidon de personajes conceptuales. La ciencia, al contrario, renuncia
desde este punto de vista al infinito para ganar la referencia: ella traza un plano
de coordenadas que define cada vez unos estados de cosas, de funciones o de
proposiciones referenciales, bajo la accion de observadores parciales. El arte
se propone crear un finito que devuelva lo infinito: traza un plano de
composiciéon, que a su vez es portador de los monumentos o de las

sensaciones compuestas, por efecto de unas figuras estéticas’.

® DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix “,Qué es la filosofia?” Traduccion de Thomas Kauf.
Barcelona. Anagrama. Coleccién Argumentos. 2009, p. 199.

" ibidem p. 199.

12



Deleuze y Guattari introducen un gran ndmero de términos novedosos
aplicados a variados campos del saber. Para ellos ninguno es considerado mas
importante que otro, todos los términos se relacionan, se complementan, tienen

puntos de unién. Al principio de la obra Mil Mesetas, exponen:

En un libro, como en cualquier otra cosa, hay lineas de segmentaridad,
estratos, territorialidades; pero también lineas de fuga, movimientos de
desterritorializacion y de desestratificacion...Todo eso, las lineas y las

velocidades mesurables, constituyen un agenciamiento®.

Las categorias establecidas por Deleuze estdn planteadas de forma
rizématica, asi agenciamiento nos remite a estrato. En la filosofia deleuziana
un estrato es presentado como una articulacion cuyos componentes son las
formas, las sustancias, los codigos y los medios. Los agenciamientos estan en

los estratos y extraen de los medios que los componen un territorio.

La primera regla concreta de los agenciamientos es descubrir la territorialidad
que engloban...El territorio crea el agenciamiento...En cada agenciamiento se
distingue contenido que deviene sistema pragmatico, acciones y pasiones, y

expresion que deviene sistema semiético, un régimen de signos”®.

Agenciamiento y estrato, nos remiten a multiplicidad, en la cual el ser se

manifiesta por medio de lo que es y que nos permite comprender la diferencia.

En la obra de Bergson, Deleuze descubre dos tipos de multiplicidad: una
espacial y numérica, cuantitativa...”discontinua y actual”; otra temporal, de
duracién, intensiva...o de diferencia de la naturaleza, una multiplicidad virtual y

continua, irreductible al nimero®.

® DELEUZE, Gilles. , GUATTARI, Félix Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia Valencia.
PRE-TEXTOS. 2010 pp. 9 -10.

® ibidem p. 513.

19 ARAGUES, Juan Manuel (1998) “Deleuze (1925-1995)” Madrid. Ediciones del Orto.
Biblioteca Filoséfica 1998. pp. 31 -32.

13



Pero en la filosofia de Deleuze lo que nos permite relacionar, con mas
claridad, todas las categorias que vamos encontrando y nos ayuda a

comprender su pensamiento, es la explicacién de lo que es “un rizoma”:

Un rizoma como tallo subterraneo se distingue radicalmente de las raices y de
las raicillas. Los bulbos, los tubérculos, son rizomas... En si mismo, el rizoma
tiene formas muy diversas, desde su extension superficial ramificada en todos
los sentidos hasta sus concreciones en bulbos y tubérculos™.

Un rizoma no tiene una forma determinada sino mdaltiples formas,
presenta una extensién ramificada en todos los sentidos y algunas

caracteristicas que nos facilitan su comprension son:*?

Los principios de conexion y heterogeneidad: cualquier punto del rizoma
puede ser conectado con cualquier otro y debe serlo. No cesa de conectar
eslabones semidticos, organizaciones de poder, circunstancias relacionadas

con las artes, las ciencias, las luchas sociales.

Una tercera caracteristica es el principio de multiplicidad: las
multiplicidades son rizomaticas, una multiplicidad no tiene objeto ni sujeto, sino
Unicamente determinaciones, tamafos, dimensiones que no pueden aumentar
sin que ella cambie de naturaleza. Con la multiplicidad aumentan las leyes de
combinaciéon. En un rizoma no hay puntos o posiciones como ocurre en una
estructura, un arbol, una raiz, en un rizoma solo hay lineas. Estas
multiplicidades se definen por el afuera: por la linea abstracta, linea de fuga o
de desterritorializacion segun la cual cambian de naturaleza al conectarse con

otras.

El cuarto principio trata de la ruptura asignificante: un rizoma puede ser
roto, interrumpido en cualquier parte, pero siempre recomienza segun ésta o
aquella de sus lineas y segun otras. Todo rizoma comprende lineas de

segmentaridad, segun las cuales esta estratificado, territorializado, organizado,

' DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix, Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Valencia.
PRE-TEXTOS . 2010, pp.12-13.

' ibidem. Resumen de pp. 13 — 18.

14



significado, atribuido; pero también lineas de desterritorializacion segun las
cuales escapa sin cesar. Si surge una linea de fuga de forma brusca, se
produce una ruptura, pero lo bueno y lo malo sélo pueden ser producto de una

seleccion activa y temporal, a recomenzar.

Y por ultimo el principio de cartografia y de calcamania: un rizoma no
responde a ningun modelo estructural o generativo, a la l6gica del arbol que es
una légica del calco y reproduccion, cristalizado en complejos codificados a
partir de una estructura o de un eje. El rizoma es un mapa, no un calco. Si el
mapa se opone al calco es precisamente porque esta orientado hacia una
experimentacion que actia sobre lo real, el mapa no reproduce un inconsciente

cerrado sobre si mismo, lo construye.

Toda la obra de Deleuze, en si misma, presenta una estructura
rizomatica, los conceptos se entrecruzan, no establece jerarquias, unos
conceptos nos remiten a otros. “Una de las caracteristicas mas importantes del
rizoma quiza sea la de tener siempre multiples entradas™?®. Esta caracteristica
de sistema abierto representa una oposicion al sistema cerrado de Platon. En
el planteamiento de un sistema rizomatico esta implicita la diferencia, nada
esta centralizado como nos quieren presentar los sistemas arborescentes. En
un rizoma cualquiera, todos los puntos que lo conforman encuentran conexion
con otro punto, por lo que cualquiera de las lineas que se producen puede
considerarse y funcionar como una raiz. Si lo diferenciamos de un sistema
arborescente, un sistema rizomatico no busca un punto fijo que sea usado
como fundamento sobre el cual podamos ir edificando, porque no vamos a
encontrar raices fijas, tampoco pretende buscar un origen que facilite de forma
previa el que podamos construir un sistema. El proceso constante de
generacion es lo que Deleuze llama devenir, porque lo que no tiene raiz solo
puede sostenerse mientras se estd generando. El autor propone abordar el

devenir pensandolo a partir de la diferencia.

Devenir no es imitar a algo o a alguien, no es identificarse con él, tampoco es

proporcionar relaciones formales...es a partir de las formas que se tiene, del

'3 fbidem p. 18.

15



sujeto que se es, de los 6rganos que se posee o de las funciones que se
desempefia, extraer particulas, entre las que se instauran relaciones de
movimiento y de reposo, de velocidad y de lentitud, las mas préximas a lo que

se esta deviniendo, y gracias a las cuales se deviene **

Deleuze publicé en 1969 Diferencia y Repeticion. En esta obra pretende
dejar claro que el pensamiento es invencion, que no debemos aceptar una
flosofia de lo que se repite. Para distinguir la generalidad de la repeticion,
establece que se debe representar la generalidad en un orden cualitativo y en
un orden cuantitativo. El primero hace referencia a las semejanzas y el
segundo se refiere a las equivalencias. Para Deleuze estos dos conceptos son
inseparables, y no debemos considerar la repeticion como lo que se da de un
modo general. Cuando habla de diferencia y repeticion, lo que pretende es

intentar superar lo que denominamos pensamiento representativo,

Ciertamente, en el ambito de un pensamiento representativo, diferencia y
repeticion se constituyen en conceptos disociados, pues la repeticion no puede
ser sino repeticién de los Mismos, y no de lo diferente...de tal modo que la
repeticion es siempre la de la copia del Modelo eterno, siempre Igual a su Idea
genérica, al mismo tiempo que la diferencia no indica mas que la foto

inalterable de lo que ya es diferente™.

Sin embargo un pensamiento rizomatico no podemos concebirlo como
aquel que niega todos los principios. Lo que Deleuze explicita es que ningun
principio domina a todos los demas. Un pensamiento de estructura rizomatica
invita fundamentalmente a la construccién, busca un pensamiento creativo,
fecundo, que produzca desplazamientos. Desde una red rizomatica se trata de
poner en relacion todos los principios sin que ninguno sea el centro. Es aqui
donde se pone de manifiesto la existencia de la diferencia sin tener en mente la

negacion.

Es interesante para nuestro andlisis el concepto de Geofilosofia.

utilizado por Deleuze y Guattari, ya que nos sirve de referencia para clarificar la

* ibidem p. 275.
* ARAGUES, Juan Manuel “Deleuze (1925-1995)” op. cit. p. 35.

16



relacién que existe entre las diferentes posibilidades de desarrollo que tienen
unas personas u otras porque no todos gozamos de los mismos derechos. Si
se reconoce que no gozamos de los mismos derechos, los interrogantes
surgen de forma inmediata. Cuando una persona siente que no tiene los
mismos derechos, ¢,como va a tener el mismo comportamiento que otra que si
los posee? ¢ hasta qué punto le va a afectar la falta de oportunidades? Asi los

autores afirman que:

Pensar se hace més bien en la relacién entre el territorio y la tierra...la tierra
alna todos los elementos en un mismo vinculo, pero utiliza uno u otro para
desterritorializar el territorio...la inmensa desterritorializacion relativa al
capitalismo mundial necesita reterritorializarse en el Estado nacional moderno,
que encuentra una resolucidon en la democracia...Si no existe un Estado
democratico universal...es debido a que lo unico que es universal en el
capitalismo es el mercado...que produce desigualdades de desarrollo
determinantes...la defensa de los derechos del hombre tiene que pasar

necesariamente por la critica interna de toda democracia.*®

Ante esta situacion de una sociedad en la que los derechos humanos son
violados de forma continuada y en la que el pensamiento esta centrado en el
mercado, los autores, desde su propuesta de una maquina de guerra, abordan
el nomadismo como una forma de resistencia, ante los espacios estriados que
nos proponen los Estados que son los que les permiten el control, porque lo
movil tiende a quedarse fuera, a escaparse. Ante un proceso de captura la
maquina de guerra nOmada, entendida desde el polo de la esencia lo que nos

propone es,

el trazado de una linea de fuga creadora, la composicion de un espacio liso y el
movimiento de los hombres en el espacio...pero como su objetivo sintético y
suplementario, asi pues dirigido contra el Estado, y contra la axiomatica
mundial expresada por los Estados...Pero de acuerdo con la esencia , los
nomadas no tienen el secreto: un movimiento artistico, cientifico, “ideolégico,

puede ser una maquina de guerra potencial, precisamente porque traza un plan

'® DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix ¢ Qué es Ia filosofia” op. cit. pp. 86 — 97.

17



de consistencia, una linea de fuga creadora, un espacio liso de

desplazamiento, en relacién con el filum*’

Deleuze rompe con el pensamiento establecido para proponernos desde
las nuevas categorias formuladas, otras formas de posicionarnos ante la
educacion y ante el conocimiento en general. Tal y como veremos los
conceptos de devenir, rizoma y nomadismo, forman parte de los fundamentos

que defienden la pedagogia n6mada.

1.2. Rossi Braidotti y la subjetividad némada

La obra de la pensadora y fil6sofa feminista Rossi Braidotti, encierra un
apasionado estudio tanto de la teoria feminista como de las practicas politicas.
Retomando la categoria “homadismo” elaborada por Deluze y Gauttari , nos
propone nuevas formas de pensamiento y una profunda revision de las
categorias ya establecidas y de la nomenclatura, con la finalidad de acabar

con las distintas exclusiones sociales existentes, aclarando que,

lo que esta en juego es la eleccién de una nueva civilizacion asentada en el
repudio del sexismo y del racismo y en la aceptacion de las diferencias, no
s6lo en términos de normas legales, formales, sino también en el
reconocimiento mas profundo de que Unicamente la multiplicidad, la
complejidad y la diversidad pueden proporcionarnos la fuerza y la inspiracion

necesarias para enfrentar los desafios de nuestro mundo®® .

Reivindica también como Deleuze y Guattari, la capacidad autocritica de
la filosofia y su poder de reinvencion, es obligado pues, como un primer paso
nomade la superacion de las obras de los filésofos clasicos, la creacién de
disonancias que se salgan de los caminos trazados para seguir itinerarios
personales que no son los previstos y nos invita a eludir el sedentarismo que

nos lleva a que casi de un modo general no llevemos la teoria a la préactica.

Y DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia op.cit. pp. 441-
442.

8 BRAIDOTTI, Rosi"Feminismo, diferencia sexual y subjetividad némade” Barcelona. Gedisa
editorial diferencias. 2004. pp. 21 — 22.

18



Braidotti en sus planteamientos va mas alla del postestructuralismo
desde el que no se considera que los lenguajes sean instrumentos neutros,
sino que se les atribuye un papel fundamental en la creacién de significados,
para ella, lo conceptual estd ligado también a lo politico y a los aspectos
culturales. El postmodernismo amplié los postulados existentes sobre la razén
no solo en cuanto a la amplitud, sino desarrollando también una metamorfosis
en las formas de pensamiento. La autora, considera la modernidad, como la
etapa en que empiezan a decaer los principios filoséficos clasicos, es también
la etapa en la cual el sujeto deja de ser considerado un yo racional consciente,
las certezas metafisicas ya no nos sirven de fundamento, pero ante este
desmoronamiento, no se muestra pesimista, sino que esta convencida de que
de una crisis lo que surgen son nuevas posibilidades. “Quiero una cultura del
jubilo y quiero la afirmacion jubilosa de la positividad en lugar del peso de los

dogmatismos y moralismos”*°.

Debido a la globalizacion que se da en la sociedad actual, la autora nos
propone recapacitar sobre lo que significa la glo-calizacion para que seamos
conscientes de la tension que se ha creado entre lo local (que representa lo
identitario) y lo global (que nos lleva a una homologacion superficial).Y desde
esta reflexion se plantea una forma de pensamiento mas amplia: “necesitamos
aprender a pensar en nuestra condicion histérica de modo diferente,

necesitamos reinventarnos a nosotras mismas”°.

Lo que nos propone Braidotti es la elaboracion de un proyecto que
transforme las formas de pensamiento que se han venido desarrollando
histéricamente y que han dado lugar a una subjetividad estandar. Un nuevo
proyecto que favorezca la perspectiva de un sujeto dinamico y transformador

en un contexto que experimenta cambios constantes.

El nbmade es mi propia figuracion de una interpretacion situada, postmoderna,

culturalmente diferenciada del sujeto en general y del sujeto feminista en

!9 fbidem p. 67.

% {bidem p. 214.

19



particular. Este sujeto puede ser descrito como posmoderno/industrial/colonial,

segun las propias localizaciones?.

Nos presenta el concepto de sujetos ndmades cémo un término para
explicar la subjetividad en el momento actual, en el cual aceptamos que
nuestra identidad es el producto emergente de las diferencias y las oposiciones
de todo el conjunto social y no sélo de las condiciones derivadas de la biologia.

El nomadismo, segun Braidotti, nos serviria para dejar patente que los
sujetos aun estando en constante proceso de transformacién, permanecemos
anclados a una determinada historia que nos demanda una cierta
responsabilidad. Tanto el ndmade como el cartografo tienen necesidad de
situarse en un lugar donde haya distintos itinerarios que no estén controlados
por un conocimiento que tienda a unificar, sino que se situan en una busqueda
incesante de otras posibilidades que dificulten el camino a la formacioén de

hegemonias con intenciones totalizadoras.

Reconoce también que tanto las diferencias establecidas como las
oposiciones que encontramos estan generadas en un espacio concreto e
institucional y que tienen una intencién. Delincuente, discapacitado, extranjero,
homosexual, negro...no son adjetivos neutrales, nuestra sociedad no reconoce
todas las diferencias, ni con un mismo sentido ni con un mismo significado.
Para mantener el orden establecido, el poder, potencia unas determinadas
identidades, es una estrategia que se usa, para seguir manteniendo el control.
El nomadismo representa pues, una experiencia critica que facilita el

descubrimiento de otras formas de existir y de comunicarnos.

Braidotti en su obra Sujetos ndmadas defiende que la concepcion de
sujeto desde el punto de vista racionalista esta en crisis, es necesario pues,
pensarlo desde otra perspectiva. Las jerarquias hasta ahora establecidas nos
mostraban un sujeto que habia tomado forma partiendo de modelos duales
tales como: femenino-masculino, cuerpo-mente, biologia-sociedad...Surge
como consecuencia y como una necesidad imperante, la necesidad de

conceptualizar nuevas categorias fuera de estos sistemas binarios que

! Ibidem p. 214.

20



devengan en una conciencia nébmada derivada de un pensamiento critico capaz

de mover las esferas politicas,

La crisis del pensamiento racional no es sino el reconocimiento, impuesto por
las circunstancias histéricas, de que este modo de pensar en alto grado
falocéntrico se asienta en una serie de premisas tacitas que son, en si mismas,

no racionales?.

El sujeto némade que nos presenta Braidotti ha renunciado
conscientemente al ideario de lo que consideramos establecido, sin embargo
se muestra abierto a trazar cartografias y al devenir de éstos.

La vision del sujeto entendido como una zona de interaccion de la voluntad con
el deseo es por tanto el primer paso en el proceso de reconcebir los
fundamentos de la subjetividad. Ello equivale a afirmar que lo que sustenta
todo el proceso de “devenir sujeto” es la voluntad de saber, el deseo de decir,

el deseo de pensar, de representar®.

Aceptar la interaccion de la voluntad con el deseo, es algo nuevo en la
Historia del Hombre. Ha sido preciso esperar hasta el siglo XX para que de

verdad “el deseo” haya sido pensado de una manera positiva.

Braidotti, define el nomadismo como un estilo de pensamiento, una
visibn nomade de la subjetividad femenina de la mujer, un estilo de
pensamiento figurativo ocasionalmente autobiografico. La figura del ndmade
es una figuracion mas, “situada, postmoderna y culturalmente diferenciada del
sujeto en general y del sujeto feminista en particular...Lo que define al nbmada,

segln la autora, es la subversion de las convenciones establecidas” #*

La identidad nomada no estd guiada por una actitud que pueda
considerarse esencial, pero tampoco podemos decir que esté contra ella, sin

embargo en esta identidad, los desplazamientos se van sucediendo

%2 bidem p. 41.
% ibidem p. 42.

4 BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos némades. Barcelona. Paidés. 2000, pp. 30 — 31.

21



coordinados unos con otros, pero éstos no son compulsivos. La forma de
desplazarse es lo que diferencia las figuras del migrante y el exiliado de un
ndmade. Un ndmade es mas bien “una figuracion del tipo de sujeto que ha
renunciado a toda idea, deseo o nostalgia de lo establecido”® Podemos
considerar una identidad némada como aquella en la que el sujeto cuestiona lo
gue se considera normativo. Se manifiesta la subjetividad némade en sus
practicas y no en su semejanza. Es una “cohesion engendrada por las

repeticiones de los movimientos ciclicos, los desplazamientos ritmicos” %

Braidotti ve en la accidén politica una mayor efectividad que en el sistema
tedrico, por eso elige la figura del sujeto nomade inspirandose en los némadas
tal y como los conocemos de forma convencional, su nébmade se resiste a una
atadura a los modos convencionales tanto en la forma de pensamiento como
en la conducta. Defiende el poliglotismo porque piensa que el poliglota se
mueve en diversas lineas de transito, para crear vinculos o, para facilitar y

producir un intercambio.

El nomadismo supone la “deconstruccion de la identidad, la
molecularizacion del yo, asi como una “comprension y tolerancia por las

incongruencias, las repeticiones y la arbitrariedad”?’.

Braidotti parte del concepto de devenir de Deleuze para plantear la no-
linealidad como base del pensamiento némada, “es como si el modo rizomatico
expresara una forma de pensamiento no falocéntrica: secreta, lateral,
extendida, opuesta a las ramificaciones visibles, verticales, de los arboles
occidentales del conocimiento”®. Pero Braidotti no esta totalmente de acuerdo
con la teoria del devenir de Deleuze porque ella defiende que no todas las
formas que toma el proceso de devenir son equivalentes, para ella el “devenir

€s un proceso intransitivo, no alude a un devenir en particular, sino solamente a

% [bidem p. 58.
% {bidem p. 58.
%" Ibidem p. 57.

%8 [bidem p. 59.

22



esa vida a la cual uno se siente atraido y que es capaz de sostener en el borde,

pero no por encima de é1"%°.

Deja claro que cuando ella misma elige la figuracion nomade, lo hace

consciente de que es un modo de situarse frente a la institucion de la filosofia

en cuanto disciplina, sefialando que en este punto toma el legado de Foucault

en lo referente a lo que éste llamd contramemoria, como forma de resistencia

hacia lo dominante y el legado de Deleuze en cuanto al devenir para proponer

la no — linealidad.

La subjetividad némade significa cruzar el desierto con un mapa que no esta
impreso sino salmodiado, como en la tradicién oral; significa olvidar el olvido y
emprender el viaje independientemente del punto de destino; y, lo que es aun
mas importante, la subjetividad némade se refiere al devenir... Necesitamos
una identidad (sexual, racional, social) pero no una identidad fijada, valida para
todos los tiempos. Necesitamos puntos parciales de anclaje... que actuen como

puntos de referencia®.

Para Braidotti los cambios culturales de orden simbdlico que se

producen estan en intima relacion con la accién politica que se viene

desarrollando, el pensamiento de Braidotti propone hacer frente a los discursos

convencionales para llegar a subvertir el orden establecido:

por imaginario social entiendo un conjunto de practicas socialmente mediadas
gue funcionan como punto de anclaje, aunque contingente, para encuadrar y
configurar la constitucion del sujeto y, en consecuencia, para la formacion de la
identidad. Estas practicas son estructuras interactivas donde el deseo como
anhelo subjetivo y la agencia concebida en un sentido sociopolitico mas amplio

se configuran mutuamente®'.

Basandose en el nomadismo, Braidotti nos propone reinventar un nuevo

estilo teorético con las siguientes caracteristicas: la transdisciplinariedad,

# BRAIDOTTI, Rosi “Feminismo, diferencia sexual y subjetividad némade” op. cit. p. 168.
% ibidem p. 66.

% Ibidem p. 154.

23



entendida como una mezcla de voces o modos de habla, “prefiero ficcionalizar
mis teorias, teorizar mis ficciones y practicar la filosofia como una forma de
creatividad, la adhesion al proyecto colectivo de feminismo y el principio de las
citas. (“dejar que otros hablen en mi texto...desplazar el “yo”...y sumarlo a un

proyecto colectivo) "*

A partir de estos autores hemos visto que todos estos conceptos nos
facilitan las claves para poder entender una nueva forma de plantear el
pensamiento y de afrontar practicas abiertas a nuevas perspectivas
pedagdgicas.

2.- De la Pedagogia Critica a las Pedagogias némadas.

Partiendo del andlisis de las categorias propuestas anteriormente,
pasamos a indagar como la pedagogia critica y posteriormente la nomada,

hacen suyos estos conceptos para plantear una nueva practica educativa.

Por cuestion histdrica la pedagogia critica se considera la antecesora de
la pedagogia nomada. El objetivo principal que se propone es promover
transformaciones en los sistemas educativos demandando a los docentes una
reflexion profunda sobre su tarea y una actuacion determinada. Hasta ahora,
en dicha accion, lo que ha venido predominando es una practica instrumental
en la que los educadores actlan como ejecutores de unos programas que
encierran una politica previamente diseflada y dirigida hacia unos fines
concretos. La propuesta de pensar la educacion como una praxis liberadora es
considerada como punto originario de la pedagogia critica y Paulo Freire que
fue quien la propuso, uno de sus fundadores. Después de él autores como,

Giroux, McLaren, Apple y otros formularon el campo teoérico.

Si tuviéramos que resumir cuales son los principios en los que se basa la
Pedagogia Critica éstos podrian ser: la superacién de las desigualdades, la
libertad humana, la tolerancia y el respeto por la diferencia. Desde esta

postura, la accion pedagdgica no esta sujeta a un simple hecho de transmision

% BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos némades. op. cit. pp. 79 — 81.

24



de saberes, sino que trata de decodificar la realidad para promover una
conciencia ética y critica. Establece una comunicacién horizontal y se propone
producir conocimiento a partir de la experiencia. Pone en cuestionamiento las
relaciones de poder que desencadenan relaciones asimétricas y quiere ir mas
alld de la educacion tradicional. Lo que nos plantea la Pedagogia Critica es
romper con la cultura occidental imperante, tanto desde la epistemologia como
desde la ontologia que encierra la concepcién antropocéntrica y egoceéntrica
de la educacion, empefiada en mostrar una vision fragmentada de la realidad
social. Cuando la pedagogia se contextualiza en el mundo real, posibilita su

lectura critica y transformadora.

Aunque Paulo Freire habia estado trabajando en colaboracién con
estudiantes universitarios, desde hacia varios afios, en una de las zonas mas
pobres de Brasil, su método de ensefianza surgio en 1961 y en la base de su
pedagogia esta la alfabetizacion. En su obra escrita, establece una dialéctica
entre lo que la experiencia le va aportando y el saber. La idea de alfabetizacion
para Freire debe llevar implicita la busqueda de una educacion “como practica
de la libertad”, pues para él alfabetizar es crear una conciencia que nos hace

criticos.

En los procesos de alfabetizacion se da un encuentro con y en los otros,
este encuentro propicia un dialogo, una comunicacién y un aprendizaje. En
reciprocidad con el otro surge una conciencia que necesita ser expresada. Lo
gue Freire quiere crear con la alfabetizacion es una espiral, donde el impulso
gue la mueva sea la necesidad de aprender mas para, que el alfabetizado, con
mas palabras, pueda expresar su mundo, su pensamiento, contar su historia.
Se trata de poner al descubierto como la vida se va transformando en historia,
como la vida entendida como puro acontecimiento biolégico pasa a ser una
vivencia, una biografia. Solo si pensamos el mundo podemos juzgarlo, la
alfabetizacion dota a las personas del poder de hacer nuevos planteamientos
criticos. Freire quiere que los que no han sido considerados sujetos visibles
porque los dominadores han mantenido un férreo monopolio de la palabra,
aprendan a hacer suya la palabra. Aqui se encuentra la esencia de lo que él

llamé “Pedagogia del oprimido”. Pero advierte Freire que la lucha que propone,

25



solo tiene sentido cuando los oprimidos, en la busqueda por la recuperacion de
su libertad, que deviene de una forma de crearla, no se sienten idealistamente
opresores de los opresores, ni se transforman de hecho en opresores de los

opresores sino en restauradores de la humanidad de ambos®.

Desde los afios ochenta, la teoria sociocritica, ha intentado analizar los
procesos que relacionan la ensefianza con la reproduccion de desigualdades

sociales concluyendo que,

el conocimiento no es autbnomo sino acufiado y producido en situaciones en
las que existen numerosas relaciones econOmicas, sociales, politicas,
histéricas, textuales y personales que afectan a la produccion de subijetividad

en lineas de clase, raza, género y geopolitica®.

Los analisis criticos son los que han llevado a los educadores a
comprender como los fendmenos de subordinacion son generados por los
grupos dominantes y como las aulas y otros lugares de actividad cultural
pueden, desde una posicion de resistencia, potenciar movimientos
democraticos que permitan la consideracion de igualdad de las personas que
estan encuadradas en la categoria “otros”. En opinién de Nuria Pérez de Lara

en la base del fracaso de los procesos educativos esta,

la incapacidad para decir no ante aquello que se nos impone, aln sin creer en
ello, aun considerandolo absurdo...incapacidad de decir no a la permanente
negacion de sus limites y a la constante afirmacion de su omnipresencia

tecnificante en los procesos de socializacion®®

Los estudios realizados desde el feminismo, en sus distintas corrientes, han
sido una base fundamental para el desarrollo de la teoria sociocritica general,
su repercusion ha hecho que surgiera desde la pedagogia critica la necesidad

de desarrollarse desde una nueva perspectiva que reconozca que en la

®FEREIRE,Paulo. Pedagogia del oprimido. www.ensayistas.org/critica/liberacion/varios/freire. pdf
p. 25.

% MCLAREN, Peter, Pedagogia Critica y cultura depredadora. Barcelona, Paidés Educador,
1997, p. 218.

% PEREZ DE LARA, Nuria. La capacidad de ser sujeto. Barcelona. Laertes. 1998, p. 16.

26


http://www.ensayistas.org/critica/liberacion/varios/freire.pdf

conformidad de la subjetividad son partes constitutivas tanto la identidad como

la diferencia.

Para McLaren la época en la que vivimos refleja nuestras narraciones,
las historias que nos vamos contando, no sélo a los otros sino a nosotros
mismos y que desde nuestro interior nos propone no escapar, pero si potenciar
una posicion de resistencia y de transformacion. El autor encuentra un punto de

interseccion entre la subjetividad- identidad y la narrativa- accion,

se muestra interesado en examinar la narratividad en términos de los aspectos
teleoldgicos de los efectos representacionales...se puede decir que las
narraciones organizan relaciones de diferencia y este proceso viene
determinado socialmente y es de un contexto especifico...la narrativa debe
servir de elementos heuristicos que permitan a los profesores agarrar la vida
social y la produccion de identidad y teorizar sobre ello como varias formas de

historia®.

Una de las formas de poder abstraernos de la objetividad la encontramos
en la narracidn, que nos permite instalarnos de forma consciente en la
subjetividad. Desde la narracion podemos también transformar la realidad. La
narracion es algo inherente a la condicién de sujeto, que se circunscribe no
s6lo al presente, “s6lo en el amplio marco de las tradiciones y de las
circunstancias historicas el sujeto elabora una construccién significativa de si

mismo y de lo que le rodea™’

La narratividad permite al sujeto ser protagonista de una historia, dejar
de ser anonimo, pero para ello tiene que identificarse. Reconocerse es también
una manera de construirse, es un modo de dejar de ser objeto y pasar a ser
sujeto. Para MclLaren las identidades fronterizas son narraciones vy
contranarraciones que elegimos representar en el contexto de nuestra
existencia cotidiana, practica y mundana. Estan ancladas en y son el resultado

de esas practicas sociales que configuran la experiencia y que moldean las

% MCLAREN, Peter, Pedagogia Critica y cultura depredadora. op. cit, p. 115.

¥ ESTEBAN, Joaquin Universidades reflexivas: Una perspectiva filoséfica. Barcelona. Laertes
educacion. 2005, p. 65.

27



inversiones afectivas en la misma, en relaciobn con las narrativas de la

liberacion. La identidad fronteriza se refiere a aquellas

subjetividades que son capaces de resistir a las tendencias absolutizantes de
un mundo patriarcal, burgués, racista y clasista que se fundamenta a si mismo
en la nocion de una identidad fija y positiva y en roles especificos de género
basados en esta fijacion positiva®®.

Lo que McLaren pretende con estas palabras es invitar a los educadores
y a los trabajadores culturales a traspasar fronteras, a que no tiendan a
colocarse en un nivel mas elevado desde el cual pueda considerarse como un
conocedor que menosprecia al estudiante, y expone el concepto de Giroux

como muy significativo cuando se refiere a

la pedagogia fronteriza como aquella que permite a los educadores afirmar y
legitimar los significados locales y las constelaciones de significado que
provienen de determinadas comunidades discursivas, pero al mismo tiempo
cuestionan los intereses, las ideologias y las practicas sociales a los que
dichos conocimientos sirven cuando son vistos desde la perspectiva de

economias més globales de poder y de privilegio®.

Aunque reconoce McLaren que en los dltimos afios los pensadores de la
filosofia de la educacion y de la pedagogia critica estan en la tarea de repensar
todas las relaciones que se establecen entre los procesos de ensefianza, la
cultura social, el uso del lenguaje y el poder instituido, demanda la necesidad
de nuevos paradigmas criticos para poder configurar la teoria educativa como
una forma de “teoria viajera™® capaz de crear nuevas relaciones entre la teoria
y la practica. Lo que se precisa es una praxis que incluya la debida
consideracion al conocimiento de aquellas personas que estan oprimidas ya
sea en cuestion de su género, raza, nacionalidad, discapacidad...De ahi el reto

gue deben afrontar los profesores en cuanto a la superacion de la vision

% MCLAREN, Peter, Pedagogia Critica y cultura depredadora. op. cit, p. 113.

* GIROUX 1991, citado por MCLAREN, Peter en Pedagogia Critica y cultura depredadora. op.
cit, p. 261.

“° MCLAREN, Peter en Pedagogia Critica y cultura depredadora. op. cit, p. 223.
28



occidental predominante, una vision antropocéntrica de la subjetividad y de la

accion.

Lo que en realidad se viene reivindicando es “la necesidad de modificar el
paradigma de pensamiento hacia dmbitos sistémicos y de complejidad que
atiendan al propio devenir y dinamismo de las cosas...a partir de conceptos

como interdisciplinariedad o transversalidad™**

Desde el postmodernismo de resistencia se defiende la idea de que los
seres humanos constantemente necesitan repensar la relacion existente entre
identidad y diferencia. Es necesario escuchar las voces no oidas y atender a
experiencias que no habian sido tenidas en cuenta o que se han sido
desvirtuadas. Crear itinerarios desde los que se pueda articular las
necesidades que se demandan, los deseos que surjan, itinerarios que
potencien la solidaridad y la autonomia, basados en la comunicacion.
Establecer unas relaciones en las que podamos ser “unos” u “otros”, el
descubrir y aceptar la diferencia es lo que nos va a permitir descubrirnos y
aceptarnos a nosotros mismos.Cada persona necesita comprender su
ubicacion y su posicionamiento.”Uno tiene que posicionarse a si mismo en

alguna parte para poder decir algo”*.

En cuanto al uso del lenguaje, uno de los puntos mas importantes a
tener en cuenta es que no solo refleja la realidad sino que sobre todo la
constituye siendo su papel fundamental, en la propia conformacion del

lenguaje,

el lenguaje no es algo conducido hacia un inmutable orden de coherencia y
estabilidad, sino que es generativo de la realidad que éste evoca y de lo que

este habla...el significado es creado en gran medida a través del lenguaje...el

* ESTEBAN, Joaquin Universidades reflexivas: Una perspectiva filoséfica. Barcelona. Laertes
educacion.2005, p. 22.

“2 HALL, Stuart, (1991:18) citado por MCLAREN, Peter, Pedagogia Critica y cultura
depredadora. op. cit. p. 248.

29



lenguaje no refleja una imagen limpia de la realidad...Vale decir que el

conocimiento no es siempre falso, sino que nunca es completo™®.

De esta afirmacién se deriva que el conocimiento esta construido
socialmente. El mundo en el que las personas vivimos no se ajusta pues, a la
realidad, sino que es la mente la que de forma simbdlica ha construido ese
conocimiento, lo que pone de manifiesto la estrecha relacién que existe entre el
contexto y la historia y el papel fundamental que desarrolla la interaccion social
en la construccion de conocimiento. Los significados son construidos,
fundamentalmente, a través del lenguaje, “sélo en grupo y soélo mediante
interacciones linguisticas de tipo conversacional, puede emerger la

subjetividad”

La pedagogia Critica no pretende llegar a crear una percepcion de la
historia del mundo con una ideologia determinada, lo que se propone es que lo
gue hasta ahora ha sido indefinido se haga comprensible e investigar sobre
diferentes modelos sociales y de configuracion que puedan llegar mas alla de
la organizaciéon social predominante y abarque nuevas formaciones del
lenguaje. Un proyecto con estas bases lo que quiere es enfrentar las leyes
gue rigen la representacion cultural con lo que han asumido como base, con las

contradicciones que crea y con sus paradojas.

Las distintas pedagogias criticas que se han dado, pedagogia freireana,

feminista, de resistencia..., tienen en comun los siguientes axiomas™** :

- Los proyectos pedagdgicos que se pongan en practica deberian
plantearse la funcion de critica, tanto a nivel social como cultural. Teniendo
siempre presente que, el conocimiento esta mediado por relaciones linglisticas
gue se han construido social e histéricamente, esta es la razén por la que el
lenguaje desempefia un papel primordial. En la creacion de la conciencia ya
sea consciente como inconsciente que determina la subjetividad el lenguaje es

por lo tanto un punto clave.

*® GIROUX, Henri, MCLAREN, Peter. Sociedad, cultura y educacién. Madrid, Mifio y Dévila
Editores, 1998, p 144 — 145.

** MCLAREN, Peter. Pedagogia Critica y cultura depredadora. op.cit. pp. 268-269.

30



-Tener presente que las personas se relacionan de forma sincronica con
el grupo social al que pertenecen, principalmente la familia, pero también
amigos, la ensefianza formal e informal, la religion que profesan o la cultura
popular del medio en el que se desarrollan. Por lo tanto todo lo que sucede a
nivel social tiene siempre alguna relacion con el poder dominante y con la
ideologia que lleva implicita y que produce unos valores determinados.

- Admitir que la relacion que se establece entre significante y significado o
entre objeto y concepto no es universal, ni estable. En la sociedad actual, el
capitalismo es fundamental cuando hablamos de produccién, de consumo y de
relaciones sociales. Lo que determina que unos grupos sociales son
privilegiados sobre otros de forma injusta. Las razones de estos privilegios
pueden ser variables de una sociedad a otra e incluso dentro de la misma
sociedad, a traves del tiempo, pero todas tienen la finalidad de asegurarse que
los menos privilegiados acepten su posicion y la vean como algo natural e
inevitable, por ser un legado que han recibido de la casualidad historica. Si nos
centramos soélo en un tipo de opresién, no podremos darnos cuenta de las

conexiones que existen entre todas ellas.

- Si empezamos a crear unas relaciones sociales en las que el poder y la
opresion estén desvinculados de las condiciones causa y efecto, se ira
desarrollando una conciencia que nos permita aceptar que la respuesta que
damos tanto a la dominacion como a la opresion tiene mucho que ver con el
desarrollo social. En la actualidad la mayoria de las practicas de investigacion
gue se llevan a cabo, aun de forma inconsciente, tienen mucho que ver en la
reproduccion de aquellos sistemas de opresion que se refieren a la clase, la

razay el género.

Henry Giroux, ya habia puesto de manifiesto que todo lo que en un
momento determinado se considera “una verdad”, debe ser sometido a
revision, volverlo a criticar de nuevo, sefialando que también debe ser revisada

nuestra propia accion critica, por este motivo él escribe,

La teoria critica radical ha estado marcada por un lenguaje de critica, el cual
abandona la exploracion y desarrollo de un namero importante de

cuestiones...esto ha menguado el desarrollo de una filosofia publica...los

31



tedricos educativos radicales han estado atrapados en la descripcion de la
realidad de la existencia de las escuelas, asi que han fracasado para
presentar propuestas...no han sido capaces de proponer una vision de la
escuela que enlace la educacién publica con los imperativos de la

democracia...*®

Pedagogia némada.

En los aflos 60 del pasado siglo, superando los postulados de la
pedagogia critica empezaron a aparecer varias obras con la intencion de
proponer una revision de las distintas formas de subjetivacion que se habian
venido considerando respecto a la educacién. No sélo tenian en cuenta los
diferentes contextos sino que abordaban la subjetividad desde la filosofia, la
pedagogia-critica y la politica. Ademas de la mencionada “Pedagogia del
Oprimido”, “Educacién para la Emancipacion” de Adorno, “La Reproduccion” de
Bourdieu y “Aparatos ideolégicos del Estado” de Althusser, fueron la base para
una nueva hermenéutica de las practicas pedagogicas En ellas la educacion
esta relacionada con emancipacién /opresion, reproduccién y control. Es a
partir de entonces cuando se empiezan a hacer planteamientos acerca del
papel y la responsabilidad que tiene la educacion en el desarrollo de la accion
social y también politica. “El hacer educativo encuentra su ultimo fundamento

en la posicion del educador respecto del mundo y de la vida”®

En la introducciéon del libro “Ser educador. Entre Pedagogia y
Nomadismo” su autor Jordi Planella escribe para clarificar la diferencia entre los
términos que aparecen en el titulo, “La pedagogia es la “normativizacion” “de
lo educativo y el nomadismo juega el papel y el polo de resistencia de esa

normativa™’.

** GIROUX, Henry, MCLAREN, Peter. Sociedad, cultura y educacion op. cit. p. 141.

*® VILANOU, C, 2003. citado por PLANELLAS, Jordi en Ser educador. Entre pedagogia y
nomadismo. Barcelona. Editorial UOC. 2009. p. 80.

*" PLANELLA RIBERA, Jordi. Ser educador. Entre pedagogia y nomadismo. Barcelona. Editorial UOC
2009. p. 27.

32



Planella nos ayuda a comprender lo que significa la palabra nomadismo
referida a la educacion, si lo pensamos como una politica que nos posibilita ir
abriendo caminos, como una ruptura con lo establecido que nos permite ir
incorporando lo que de forma cotidiana va inventando la Pedagogia. El
nomadismo nos aproxima a una pedagogia que se pone en practica partiendo
de sucesos imprevistos y de encuentros casuales, que integrados en actos de
creacion, nomadizan el hacer pedagogico. Desde esta pedagogia se potencia
lo que las subjetividades producen de forma singular, se desterritorializa, une
de formas diferentes las lineas que trazamos con nuestras vidas, es una
pedagogia en proceso de creacién, en crecimiento , que nunca retorna de la
misma manera y si vuelve lo hace hacia la diferencia que ha podido surgir de
las deconstrucciones llevadas a cabo, de la radicalidad y de la necesidad que
aparece al disgregar la propia Pedagogia de lo que se daba por establecido en

las relaciones de ensefianza — aprendizaje.

Es una pedagogia que reniega de todos aquellos signos que marcan a
los educandos de forma claramente clinica para poder clasificarlos, o que los
anula y diluye para que “lo otro” no sea visible. Pero es evidente que”Para que

exista la categoria “normal” debe crearse una categoria de “anormales”*.

Las relaciones que se establecen al llevar a cabo un proceso educativo
tienen como finalidad primordial llegar a descubrir “la persona” que hay en cada
educando. Un punto esencial en pedagogia tiene que ver con llegar a descubrir
‘la persona”, no dejarse guiar por la estigmatizacidn que se hace “nifos
problematicos, discapacitados, mujeres maltratadas, toxicobmanos...” En la
mayoria de los casos las etiquetas nos hacen olvidar las personas que hay
detras, subrayan lo negativo y las desposeen de lo que cada uno de ellos

poseia.

Para descubrir la persona, es fundamental aprender a escuchar, a mirar

y a dejarse transformar por los otros. Es un proceso de acompafiamiento que,

lleva consigo la idea de recorrido, de camino, de trayectoria, de

desplazamiento desde y hacia, de esfuerzo, de de horizonte hacia el que

*® Ibidem p. 61.
33



avanzamos...el camino no es siempre un camino real, una carretera, sino que

a menudo deambula por caminos que nos descubren nuestro propio interior®.

En los procesos de educacion nomada, no so6lo se amplia la subjetividad
gue tiene relaciébn con las acciones que se llevan a cabo, sino que es
fundamental potenciar y diversificar los contextos socio-culturales donde las
practicas se estan produciendo y donde estan inscritas. Cuando tenemos en
cuenta también los contextos, obtenemos una comprension de la subjetividad
como si de un laboratorio de experimentacién se tratase, y una practica
pedagogica que se muestra siempre atenta a los proyectos sociales que
surgen, a los trayectos vitales de las personas, a no olvidar la obligada relacién
de la subjetividad con todos aquellos procesos que son indeterminados y que

estan en constante devenir.

A principios del s. XXI, la pedagogia oficial aun se muestra remisa a
reconocer aquellos autores que en determinados momentos han cuestionado
sus formas y han llevado a cabo experiencias con diferentes praxis y desde
otras formas de pensamiento. Solo ha tenido repercusion y se ha conocido la
obra de Paulo Freire, pero Vanier, Deligny y Tosquelle han sido figuras
determinantes en la puesta en practica de la también llamada pedagogia
radical que tiene como base al nomadismo y que nos trasmite “tipos de
ensefianza sobre la opresion, la marginacion, la alteridad y todas las formas

posibles de luchar contra sus opresores”.

Desde las propuestas de la
pedagogia nomada y partiendo desde la practica pedagdgica, han tratado de
superar las oposiciones binarias que se han venido dando, tales como
oprimido- opresor, anormal — normal, emigrante — nativo, resistiendo a la
normalizacion que se impone desde el sistema y al control de los cuerpos, para
cuestionar las existentes categorias de identidad y el concepto de diferencia.
Esta postura se basa en el reconocimiento de que la educacion y el
conocimiento tienen un importante papel en la formacién de inteligibilidad de

nuevas identidades.

* bidem p. 168.
% ibidem p. 32.

34



Para poder transformar los modos de relacionarnos con el conocimiento,
con la vida y con los otros, es preciso ir mas alla de las propuestas teodricas, de
las buenas intenciones de los educadores y de la necesidad de innovaciones
tecnoldgicas.

Las pedagogias nbmadas nos proponen aceptar los saberes que estan
en los bordes, en este punto encontramos a Deleuze, los considerados saberes
fragiles, los marginales, aquellos que la escuela tradicional no ha considerado
procedentes por ser ambiguos 0 por no ser determinantes para la formacién de
las personas. Desde un enfoque transversal e interdisciplinar quieren dar
origen a una actitud que pueda combinar todo lo que aparece en las
elaboraciones culturales ya sean conceptos o afectos para luego ser

conscientes y criticos con los preceptos que se derivan de ellos.

No nos interesan tanto los textos como la parte simbdlica de estos textos que
designaremos discursos...si el texto impreso nos anuncia ideas...el discurso va
un poco mas alla...En la idea de discurso se encuentran inherentes algunos de
los elementos claves anunciados por los postulados postestructuralistas: la

identidad, el yo, el cambio social e individual y las relaciones de poder .

Si la pedagogia n6mada se refiere a aquella parte del conjunto social
gue se ocupa de los margenes no podemos obviar que debemos reconocer la
labor de la antropologia cuando pretendemos mirar y analizar la educacion
“careceria de sentido pretender como objeto de la pedagogia, educar al

hombre sin tener conocimiento de sus rasgos especificos y de su sentido”?

Para Fullat®® la antropologia de la educacién hace referencia a la idea
fundamental de que “el ser humano es educacion” y que sin esa educacién no
existe la humanidad. Para él la antropologia debe estar relacionada con la

filosofia de la educacién desde la perspectiva metafisica y ontoldgica.

* ibidem pp. 58 -59.

2 ESCAMEZ, J.1991 citado por PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre pedagogia y
nomadismo. op. cit. p. 150.

% FULLAT, Octavi 1991. Citadpo por PLANELLA, Jordi, en Ser educacdor. Entre pedagogia y
nomadismo. op. cit. p. 151. Las preguntas que Fullat piensa que debemos hacernos es ¢El
qué? y el ¢ Para qué? de la educacion

35



La educacion némada busca que las personas tengan un proyecto, que
los educandos se sientan capaces y encuentren posibilidades de hacerse con

el timon de su propia formacion y de su vida.

Desde la etnografia han surgido estudios culturales para dirigir una
mirada diferente hacia temas ya tratados y para sacar a la luz otros puntos de
vista olvidados o despreciados, con la finalidad de comprender todo lo que
sucede y resulta fundamental para llegar a devenir sujetos humanos.

Y cada sujeto humano tiene una corporeidad que le sirve para
relacionarse con lo externo a €l y con sus iguales. Nuestro cuerpo es algo mas
gue un organismo biolégico, mas que una cosa natural, no es sélo una
generalidad esencialista, sino que es una entidad cuyos codigos se han
establecido socialmente “como una interfaz, un umbral, un campo de fuerzas

incesantes donde se inscriben numerosos cédigos” >,

Nuestra dimension corporal adquiere un sentido muy relevante en lo que
se refiere a la comunicacion no verbal, pues a nivel sensorial el cuerpo
escucha, toca, olfatea, sexualiza. Ademas de esta dimension sensitiva

debemos considerar la consciencia, la vida emocional y la vida social.

Cuando hacemos referencia a nuestra dimension intelectual, lo que
entendemos por tal, es que representa aquello que permite a la persona una
actuacion previamente pensada e intencionada, la consciencia busca dar
sentido a la vida. Sin embargo no podemos olvidar que esta funcion ha estado
atrofiada en la mayoria de personas que consideramos marginales y muchas
veces se han visto movidos a la accién por estereotipos. Analizando la
conexion existente entre cuerpo — mente, muchas veces vemos 0 pensamos
en todos aquellos colectivos que hemos ido apartando a nivel social. Desde
hace tiempo la relacion que se ha establecido entre cuerpos y pedagogia es
una relaciéon andémala, las personas excluidas suelen ser mas cuerpo que
mente, en lo que se refiriere a esencia, no a volumen. La hipercorporalizaciéon

gue se ha ido creando no ha surgido de la nada, sino que tiene mucho que ver

** BRAIDOTTI, Rosi, Feminismo, diferencia sexual y subjetividad némade. Gedisa, Barcelona,
2004, p. 16.

36



con la idea de dominar y coinciden a menudo con aquellos sectores que por
distintas razones estan discriminados, “se trata, en definitiva, de resistir el
ejercicio de la biopolitica, que entiende los cuerpos de los sujetos como
espacios de gobernabilidad, de inscripcién del poder, de materializacién de los

deseos de los otros” *°.

Todas aquellas personas que de un modo u otro la sociedad hace sentir
diferentes tienen la dimension emocional ligada a connotaciones negativas, ya
sea fracaso, verglenza, culpa, éxito negativo, orgullo... por lo que sera muy
dificil que puedan llevar a cabo un desarrollo equilibrado. Hay que tener en
cuenta que las emociones se reflejan tanto en nuestro cuerpo como en nuestra
mente por lo cual van a ser determinantes para activar el resto de las
dimensiones y van a tener un papel fundamental en nuestro mundo relacional.
Buber nos dice que no somos un mundo cerrado y cuando plantea una
educacion liberadora escribe “quien esta en relaciéon participa en una realidad,
es decir, en un ser que no esta simplemente dentro de él o fuera de él. Toda
realidad es una actividad, en la cual participo sin poder apropiarmela. Sin
participacion no hay realidad. La participacion es tanto mas perfecta como mas

inmediato es el contacto contigo” *°

Tal y como se entiende la educacion desde la pedagogia nédmada, su
finalidad es que el otro llegue a convertirse en persona, no podemos pues
pensar que se dé una falta de respeto hacia ese otro al que acompafiamos y
gue a su vez nos acomparia, en este punto no podemos olvidar la dimension
espiritual de la persona, teniendo en cuenta que la espiritualidad tiene una
conexion biografica, forma parte de su unicidad y no esta fijada sino que se

desarrolla en un proceso de constante evolucion.

La pedagogia nobmada comparte la idea de Sartre de que “el hombre es

un ser de proyecto”. "El término proyecto proviene del latin projicere, su

> PLANELLA, Jordi, citado por él mismo en Ser educador. Entre pedagogia y nomadismo.
op. cit. p. 171.

°® BUBER, Martin. 1994, citado por PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre pedagogia y
nomadismo. op. cit,, p. 155. Matin Buber pensaba que el ser humano sélo se desarrolla
plenamente en relacion con los demas, es la relacion lo que nos humaniza.

37



participio projectum, indica la accién de tirar adelante”®’, implica este

significado que el sujeto tiene intencion, no tiene solo una esperanza o una
aspiracion, este significado va mas alla de una esperanza o de una aspiracion.
Para ello tiene que haber una planificacion de esa accion que nos haga
conseguir el objetivo que nos hemos marcado y desarrollar una vision
multidimensional. En este punto la pedagogia némada nos hace reflexionar
sobre la actitud de una sociedad como la nuestra, que en muchos casos deja a
las personas situadas “al margen” sin posibilidades de poder pensar y disefar

sus proyectos de vida.

Las pedagogias ndémadas eligen la innovacion frente a la
reproduccion y defienden que es posible una educacién que emancipe. Al final
del libro usado como referencia para este apartado, el autor hace una relacion

de “27 principios para una pedagogia némada”®

, algunos de ellos aparecen ya
mencionados con anterioridad, sin embargo considero oportuno mencionar

algunos otros que no han aparecido de forma explicita:

- Que la universidad que forma a los educadores no se construya a
espaldas de la sociedad, sino imbrincada en ella.

- El educador debe reconocerse persona ante sus educandos, sin corazas
educativas que impiden una relacion educativa.

- Ver al otro como posibilidad no como problema.

- Alejarse de modelos paternalistas.

- Ubicar el trabajo en un marco tedrico.

- Conocer las coyunturas politicas, historicas y sociales del contexto.

- No atrincherarse en los despachos ni en la burocracia, sino que vaya alli

donde emergen los problemas y/o los conflictos sociales.

" PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre pedagogiay nomadismo. op. cit.,p. 156.

%% bidem pp. 223 -224.

38



2. l.Instituciones estalladas: Una experiencia practica.

El nombre de Instituciones estalladas hace referencia a las distintas
instituciones en las que el modelo pedagdgico que se lleva a cabo tiene en su
base la filosofia de la pedagogia némada.No hemos encontrado muchas
experiencias que se estén llevando a cabo en la actualidad, pensamos que
esto es debido a que su puesta en marcha, se lleva a cabo muchas veces de
manera extra oficial y también a la existencia de ciertos poderes a los que no

les interesa que se conozcan.

La analista que puso en funcionamiento “Las instituciones

estalladas™®

, como ella misma las llam6, Maud Mannoni, habia trabajado
durante la 2° Guerra Mundial en distintos hospitales atendiendo a enfermos
mentales. Durante este periodo tuvo bastante libertad de accion y pudo poner
en marcha algunos de sus proyectos, entre otros, organizé una compaifia de
teatro ambulante que le permiti6 salir fuera de la institucion con aquellos
pacientes que querian participar en las funciones que iban poniendo en
escena. Fue en este periodo de tiempo donde empez06 a ser consciente de que
las personas a las que trataba, no hablaban igual cuando estaban en el hospital

gue cuando estaban fuera de él.

Al acabar la guerra completé su formacion como crimindloga en
Bruselas. Al mismo tiempo que estudiaba, trabajaba en un servicio psiquiatrico,
primero llevo a cabo su trabajo con adultos y luego siguio su tarea dedicada al
trabajo con nifios. Posteriormente se formé como psicoanalista, fue durante
este periodo cuando empezé a considerar la importancia que tenia la escucha
del drama que se vivia en las familias y las repercusiones que esas distintas
maneras de encajar la enfermedad tenia en los pacientes adultos y sobre todo
en los nifios. Porque los nifios percibian las miradas, tanto de sus familiares,
como de las personas que tenian alguna relacion con ellos, también percibian

las palabras y eran muy sensibles al tono con las que éstas eran expresadas y

¥ BERTELLO MANFREDI, Gloria M°, Sujetos sin arquitectura: la excepcion y la regla. Tesis
doctoral. Universidad Autonoma de Barcelona. Afio 2011. Es en esta tesis donde he
encontrado las experiencias practicas que se estan llevando a cabo en la actualidad en
Argentina, siguiendo la filosofia de las instituciones estalladas.
www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1del.pdf Consulta realizada el 15 de diciembre de
2012.

39


http://www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf

a los gestos que realizaban tanto cuando se dirigian directamente a ellos como
cuando los gestos eran realizados de forma velada. Todo esto los va
configurando de un modo especial, diferente, hasta hacerles asumir, de una

forma inconsciente, su papel de “loco”.

De todas las reflexiones derivadas de las experiencias que habia
puesto en marcha con distintos grupos de pacientes, surgié la puesta en
marcha, en un suburbio de Paris, de La Escuela Experimental de Bonneuil -
Sur — Marne. La finalidad de esta escuela era servir de espacio de acogida
Desde el principio, fue pensada para ser algo mas que un centro pedagogico.
Mannoni quiere que la escuela que ha creado sea un lugar para vivir, desde
donde las personas que alli estaban pudieran resistir las reglas, unas reglas
qgue fuera de alli, eran diferentes y lo que pretendian era someterlos a un
proceso de normalizacion. Esta escuela es una institucion que esta planteada
de forma que los jovenes puedan vivir otras realidades y otras posibilidades, en
su filosofia subyace la idea de que pueden darse tantas formas de vivir como
personas las corporicen y “de que si una instituciéon no estalla ante el malestar

del nifio para ayudarlo, el estallado sera el nifio” .

El estallido es entendido por Maud Mannoni como la produccion de
un corte, como algo que se produce de sorpresa, pero admitiendo lo que
sucede de improviso como un acontecimiento productivo. El estallido es una
oportunidad para aprovechar el aprendizaje que se produce de los errores y
las dificultades. Es también moverse entre la presencia/permanencia y la
ausencia/huida, donde se produce un cruce de trayectorias, nudos de
comunicacion, el punto y seguido. Pero esto también implica dificultades, “ el
joven necesita a su vez, un tiempo para poder comprender el sentido profundo

de lo que esta haciendo alli”®*

En las instituciones estalladas, se da mucha importancia a la

formacion de todo el personal que alli trabaja, para permanecer atentos a que

% GONZALEZ, Gabriela (2007:17) citado en BERTELLO MANFREDI, Gloria M°, Suijetos sin
arquitectura: la excepcioén y la regla. op.cit., p 89. Gabriela Gonzélez es la coordinadora del
proyecto en la Escuela El Puente de Cérdoba (Argentina)

. MANNONI, Maud. Un lugar para vivir. Barcelona. Grijalbo. 1982. p.14.

40



no endurezcan los limites, para que siempre que pueda darse el estallido, éste
pueda encontrar su via de salida y también porque entre todos pueden dar mas
cabida a la imaginacién y a lo inesperado. Este aspecto es una de las

caracteristicas de estas instituciones.

El buen funcionamiento de la institucion en Francia hizo que distintos
movimientos sociales de Argentina se interesasen en poner en marcha otras
instituciones con su misma filosofia de trabajo. Hemos podido conocer algunas
de las experiencias que se estan llevando a cabo en la actualidad, en
Argentina, a través de la tesis doctoral realizada por Gloria M° Bertello en la
Universidad Autébnoma de Barcelona. La autora de la tesis entré en contacto
con la Escuela El Puente, en la ciudad de Cérdoba (Argentina), con la finalidad
de llevar a cabo un diagnéstico institucional a lo largo de un afio de practicas. A
traves de ella pudimos conocer que esta institucion fue creada en el afio 2000,
sin animo de lucro para atender a niflos y a jévenes con dificultades en el
terreno de la educacion o de la salud. En esta escuela se trabaja desde el
campo de la Pedagogia, el Psicoanalisis la Filosofia y el Arte. Desde esta
experiencia practica y de un estudio etnografico que habia llevado a cabo con
anterioridad, surgio la posibilidad de que Bertello pudiera conocer desde
dentro, otras dos experiencias que se estan llevando a cabo también en
Argentina y que podemos encuadrar dentro de las pedagogias n6madas. Estas
experiencias se dan en una zona que reune unas caracteristicas especificas y
se mantienen al margen de lo que podemos considerar unas reglas
establecidas. Nos estamos refiriendo a La Universidad Trashumante y al
MOCASE (Movimiento Campesino de Santiago del Estero). En la citada tesis la
autora nos dice que el movimiento campesino surgié como un movimiento de
lucha contra el capitalismo, que se empefia en seguir ignorando las cosas que
aportan las pequefias culturas. Desde este movimiento se potencia la
posibilidad de corporizaciéon a los campesinos y campesinas en su lucha por la

tierra y la justicia.

La autora de esta tesis, nos explica como se fueron desarrollando estos
proyectos. Ya en los afios 80, Tato Iglesias, socidlogo de la Universidad de S.
Luis, habia puesto en marcha un grupo denominado “Sendas para la

Educacion Popular” que recorria diferentes puntos del pais impartiendo talleres

41



y con la idea de generar distintos encuentros entre personas que estaban
interesadas en compartir sus experiencias y su cultura. Cuando pudieron
conseguir apoyos financieros y estando de acuerdo la Universidad de S. Luis,
fue cuando empezé a gestarse el proyecto de la Universidad Trashumente, en
1995. Para moverse a lo largo de los distintos lugares, los impulsores utilizaron
un autobus (al que llamaron El Quirincho) con el que recorrieron en sus
comienzos unos 17.000 Km. La finalidad era poder impartir talleres y poder
convocar en un mismo lugar, personas de distinta procedencia que estaban
implicadas en el proyecto de un modo u otro. En la tesis se explica que en ese
momento el gobierno argentino no esta teniendo muy en cuenta la educacion
en el medio rural, por lo que se da un porcentaje de analfabetismo muy alto y
gue ademas, debido a las grandes distancias que hay que recorrer para llegar
a los centros escolares, se producen muchas deserciones a lo largo de todo el
curso. La falta de escuelas y la falta de docentes estan dejando, en esos

momentos, sin posibilidades de educacion a un gran numero de personas.

También nos explica que la finalidad con la que se puso en marcha la
Universidad Trashumante era poder ofrecer docencia, tener la posibilidad de

investigar y prestar servicio.

Los puesta en marcha de los talleres que se impartian se llevaba a cabo,
permaneciendo durante dos dias en cada ciudad y tenian como nombre
“Caminando el Otro Pais”, durante este tiempo se llevaba a cabo un proceso
de reflexion pedagogico - politica a través de las actividades artisticas y
culturales que llevaban que se habian programado. Hoy esta Universidad se

dirige también hacia la globalidad, a lo pedagdgico y a lo social.

Bertello, haciendo referencia a experiencia puesta en marcha en Francia y
la que se lleva a cabo en Argentina, establece una comparacion y nos dice que
en cierto modo “el loco” también podemos considerarlo “un sin tierra”. Lo que
tienen en comuan Bonneuil, el MOCASE vy la Universidad Trashumante es que
constituyen una alternativa para posibilitar que los sujetos tengan voz y para
ello parten de una normativa diferente, particular, que se sale de todas las
convencionalidades. EIl MOCASE se fundamenta en potenciar una educacion

gue esta de acuerdo con el entorno y la situacién socio-cultural en la que viven

42



los campesinos y la Universidad Trashumante quiere educar desde lo
cotidiano, es una escuela de la calle, cada uno aprende del otro y a su vez
ensefa al otro. Tras algunos afios de funcionamiento por separado, ambos
movimientos se acabaron uniendo formando la Universidad Campesina. Esta

universidad tiene como finalidad principal de constituir un sujeto libre.

Las caracteristicas, que Bertello atribuye a las instituciones estalladas

son:

Horizontalidad, que recoge la idea de un desarrollo hacia un horizonte,
una linea pegada al suelo que avanza en la construccion de un didlogo basado
en la esperanza, las emociones, la humildad...que permite distintas
ramificaciones para poder llegar a otras gentes, a otros territorios. En ellas se

puede tomar un camino y abandonarlo en una bifurcacion.

Transformatividad, como una forma de reconocer la existencia de un
movimiento constante. Para adaptarse a este movimiento se van creando
nuevas reglas, nuevos espacios, lo que normalmente entendemos por
desorden es aprovechado como una capacidad de transformacion. Se

considera esta capacidad una propiedad y una condicion.

El surgimiento de lo insdlito , una institucion estallada quiere evitar que se
reprima lo que puede surgir fuera de la norma, lo que trata es de abrirse al
acontecer, tender puentes para dar un camino a los estallidos que se
produzcan, es la corporizacion que en el plano de la normalizacién no podria

darse ni alcanzar a ser dicha con palabras.

Autonomia, que tiene una relacion directamente con la capacidad de
construir y deconstruir y con el compromiso interior de crear y vivir de una
forma diferente. Las instituciones estalladas estan muy relacionadas con la

ruptura, con el cuestionamiento del orden establecido.

Representatividad y participacion, mediante la creacion de redes
populares, las subjetividades pueden tener voz y todas las palabras son
escuchadas. Los espacios sirven para representar e identificar a los sujetos y
se puede palpar que el espacio no es hostil, sino un espacio préspero que va a

permitir generar nuevas ideas y desde ellas, se pueden hacer reivindicaciones.

43



A las distintas instituciones estalladas han ido incorporandose mas y mas
personas con el paso de los afios. Son personas que acuden de diferentes
lugares de todo el mundo, donde se dan de forma constante, encuentros y
confrontaciones con otras culturas, con nuevas lenguas, con la diversidad
existente, Mannoni, escribe Bertello, siempre pensé en este tipo de estructura,
un lugar que acoge, que no segrega, que da la posibilidad de salir y también la
posibilidad de volver.

Conclusiones

A lo largo de este trabajo hemos llevado a cabo un analisis sobre los
significados de las nuevas categoria filosoficas que nos presentan
fundamentalmente Deleuze y Guattari, y Braidotti, con la finalidad de evidenciar
su validez para fundamentar la emergencia de las pedagogias nomadas. En la
obra de todos ellos se manifiesta la necesidad de aceptar una subjetividad
multiple y la afirmacion de la no existencia del sujeto unico. Desde esta nueva
hermenéutica los sujetos son aceptados como agentes capaces de modificar
los contextos y de producir saber, que es lo que la pedagogia nomada trata de

poner en practica.

La necesidad de superar la diferencia surge de los graves
acontecimientos sucedidos en la 1° mitad del siglo XX, hasta ese momento la
pedagogia se habia preocupado sobre todo de innovar en cuanto a
metodologia, pero no se preocupaba de la comprension de los procesos de
aprendizaje ni del sujeto. En esta linea se sitia el movimiento de la Escuela
Nueva, pero es a raiz de la 2° Guerra Mundial cuando desde la filosofia y
desde la pedagogia critica, se empieza a analizar el significado de la diferencia.
Fue a partir de los afios 60, cuando Paulo Freire comenzé su labor pedagdgica
y Gilles Deleuze empez6 a publicar sus obras, también es el momento en el
cual el paradigma positivista se tambalea. Desde la pedagogia nomada se
retoman estos conceptos para aceptar un sujeto mditiple y en constante

devenir.

44



El cambio de paradigma que se habia empezado a producir, facilito la
posibilidad de poder ampliar los horizontes de lo que hasta entonces se habia
entendido por “razéon”. De esta forma se produjo no sélo una extensiéon sino
también una metamorfosis del pensamiento que posibilité poder pensar en la
educacion de los que se vienen considerando “"los otros”, aceptando que en
realidad lo que uno no puede ser, nos circunscribe y delimita enormemente.
Romper esta delimitacion es uno de los objetivos de las nuevas pedagogias
némadas que se muestran abiertas al reconocimiento de nuevas subjetividades

y nuevas formas de aprendizaje.

En el analisis realizado hemos constatado la necesidad de que Ia filosofia
y la pedagogia se co- impliquen para revalorizar lo esencial de la educacion. La
filosofia nos brinda su capacidad teorica para poder afrontar los vacios o los
desfases que se producen en la educacion, a través de las categorias que va

creando y que nos posibilitan explicar y comprender las nuevas realidades.

Los planteamientos de Deleuze y Braidotti nos han posibilitado el
reconocimiento de una nueva subjetividad que se sitia en el tiempo y en el
espacio y que ya no es neutral. Como una derivacion de todo lo anterior, la
tarea de la educacion debe posibilitar que los sujetos liberen los deseos que no

habian podido ser expresados.

De este modo, desde la experiencia, la educacion tiene un componente ético
esencial que se manifiesta en el testimonio y en el deseo...Probablemente
nada sea adecuado decir sobre la experiencia educativa si no es en el marco

de la constatacion de los limites dinamizadores de la existencia®

Cuando ya se ha puesto en evidencia que la diferencia existe, que se da
una gran diversidad cultural y una gran pluralidad de subjetividades, es
fundamental volver a pensar como se esta afrontando la educacion, se impone
asi la necesitad de dotar la educabilidad de otro sentido. Se propone pues, una
educacion que prescinda de los juicios transcendentes, que nos permita

experimentar, establecer distintas conexiones,

2 ESTEBAN, Joaquin. Universidades reflexivas: Una perspectiva filoséfica. op. cit. p. 38.

45



El planteamiento de una estructura rizomética, tal y como la formulan
Deleuze y Guattari nos posibilita la proposicion de un proceso educativo,
abierto a nuevas posibilidades y a diferentes conexiones. Desde una
concepcidon rizomatica de la educacién se contempla el devenir como una
consecuencia posibilitadora y enriquecedora. Los autores nos proponen
prescindir de juicios transcendentales, hacernos multiples, establecer circuitos,
facilitar transitos, devenires, su propuesta es que la légica que rija nuestra vida
no sea la del ser. Desde su tratado de nomadologia podemos concebir la
pedagogia como una maquina de guerra que impulsa la metamorfosis y el
devenir y que se mueve fuera de toda exactitud a través de lo mdultiple, tal y
como se recoge en la esencia de las pedagogias nOmadas.

Este analisis también nos ha llevado a concluir que optar en educacion
por cualquier universalismo moralista que potencie el reduccionismo
epistemoldgico y nos proponga un estilo poco flexible, conlleva una gran
dificultad para fomentar una disposicion hacia los posibles transitos y al

devenir.

Los autores analizados ponen en evidencia que una de las causas por la
gue nos aferramos a lo que ya esta establecido es el temor que provoca el
caos, sin ser conscientes de que es del caos de donde surgen las nuevas ideas
y los nuevos planteamientos. Otra de las razones por la que nos resistimos a
cambiar el orden establecido es el miedo que sentimos a perder los privilegios
gue disfrutamos. El caos, equivale a movimiento por lo que escapa a cualquier
prediccidon, y es parte fundamental de la pedagogia ndmada, y desde esta
posicion se opone al determinismo. Es preciso por lo tanto analizar las rupturas
existentes para poder construir nuevas practicas que puedan llevarse a cabo

dando cabida a una alteridad transformadora.

Pensamos que en el reconocimiento de otras subjetividades, la teoria
feminista ha jugado un papel muy importante, tanto a nivel tedrico como
politico, poniendo de manifiesto que “lo otro” no se entiende como diferente,
sino como de valor inferior. Braidotti nos dice que es posible educar para la
emancipacion y nos presenta el sujeto ndmade como aquel que es capaz de ir

creando y configurando su modo de vida a través de un proyecto personal

46



Tanto Braidotti como Freire tienen un interés especial en recalcar que los
oprimidos no deben pasar a ser opresores, sino que a través de la educacion lo
gue se pretende es un proceso de liberacidén que tenga en cuenta a todos.

El lenguaje tiene una importancia determinante para todos estos autores,
quienes en lo referente a la formacion de la subjetividad, reivindican la
narrativa como una forma de expresion, comprension y creacion de la realidad
y desde la pedagogia critica el lenguaje es considerado fundamental “para
crear una ética de la fortaleza...que entienda como se produce la experiencia,

la legitimacion y como esta organizada la teoria”®®

La pedagogia nébmada pone de manifiesto que los sistemas educativos
enmascaran la finalidad que encierran, ésta es, la de seguir manteniendo una
estructura donde se privilegia a una determinada clase social y donde todos
los “otros” son invisibles. De esta situacion se deriva la necesidad que desde la
pedagogia se proponga una nueva praxis que acepte cualquier tipo de
diferencia, porque el desprecio hacia el otro engendra agresividad y violencia.

En el analisis llevado a cabo constatamos que las bases que sustentan
las pedagogias nomadas tienen un fundamento epistemoldgico soélido. Las
propuestas de una nueva forma de pensamiento y de una subjetividad nomade,
permiten articular una pedagogia integradora y emancipatoria, “la adquisiciéon
de la subjetividad es por lo tanto un proceso de practicas materiales
(institucionales) y discursivas (simbdlicas), cuyo objetivo es positivo porque da

lugar a formas de empoderamiento (empowerment) %,

También reconocemos el papel fundamental que desempefa la
interdisciplinariedad, a la hora de buscar soluciones y formular propuestas. La
conexion establecida entre la filosofia, la sociologia, la biologia, la psiquiatria y
la pedagogia, han contribuido enormemente a poder llevar a cabo experiencias
innovadoras en el campo educativo, han permitido que se una la conciencia de

lo “otro” con la conciencia de “lo que uno no pudo ser” y ni siquiera aparentar.

% GIROUX, Henry, MCLAREN, Peter Sociedad cultura y educacién. op.cit. p.144.

® BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos némades. op. cit. p. 114.

47



A modo de conclusion general hemos encontrado que la pedagogia
ndmada se sustenta en las categorias analizadas. Desde esta pedagogia se
acepta el devenir, como base del desarrollo de una subjetividad mdltiple y una
concepcion rizomatica tanto de la identidad como de la sociedad.

El trabajo llevado a cabo nos ha abierto camino hacia nuevas formas de
entender y realizar mi propia practica pedagoégica. Asi como conocer formas de
pensamiento que nos han aportado una amplitud de horizontes en los que
seguir indagando y que nos sirvan de base para futuros estudios sobre este

tema.

48



Bibliografia

ARAGUES, J.M. Deleuze (1925-1995). Madrid. Ediciones del Orto. Biblioteca
Filosofica, 1998.

BERTELLO, G. M. Sujetos sin arquitectura.La excepcion y la regla. Tesis
doctoral. Universidad Autbnoma de Barcelona. 2001.
www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1del.pdf

BRAIDOTTI, R. Fenimismo, Diferencia Sexual y Subjetividad Némade.
Barcelona. Gedisa editorial. Coleccion Libertad y Cambio. 2004.

BRAIDOTTI, R. Sujetos nomades. Barcelona. Paidds. 2000.

CANETTI, E. Obras completas I. Barcelona. Edicion dirigida por Juan José del
Solar. Galaxia Gutenberg. Circulo de Lectores. 2002

DELEUZE, G. , GUATTARI. F. Mil Mesetas. Valencia. Pre- Textos. 2010.

DELEUZE, G., GUATTARI, F. ;Qué es la filosofia? Barcelona. Editorial
Anagrama. 2009

ESTEBAN, J. Universidades reflexivas: Una perspectiva filosofica. Barcelona.

Laertes educacion. 2005.

FOUCAUTL, M., DELEUZE, G. “Theatrum Philosophicum — Diferencia y

repeticion” Barcelona. Anagrama. Coleccion Argumentos. 1995,

FREIRE, P. La naturaleza politica de la educacion. Barcelona. Planeta-
Agostini.1994.

FREIRE,P. Pedagogia del oprimido. www.ensayistas.org/critica/liberacion/varios/freire

GIROUX, H. ,MCLAREN, P. Sociedad, Cultura y educacién. Madrid . Buenos
Aires. Nifio y Dérila Editores.1998.
MANNONI, M. Un lugar para vivir. Barcelona. Grijalbo. 1982.

MCLAREN, P. Pedagogia Critica. Barcelona. Paidos. 1997

PEREZ DE LARA, Nuria. La capacidad de ser sujeto. Barcelona. Laertes. 1998.

49


http://www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf
http://www.ensayistas.org/crítica/liberación/varios/freire

ROMERO, G., CABALLERO, A. (eds) La crisis de la escuela educadora.
Barcelona. Laertes educacion. 2009.

PLANELLA | RIBERA, J.: Ser Educador: Entre Pedagogia y Nomadismo.
Barcelona, Editorial UOC, 2009.

50



