
 
 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

Estudios Filosóficos 

HACIA LAS PEDAGOGÍAS NÓMADAS 

 

Autora 

Ester Loshuertos Saz 

 

Directora 

Marina Garcés Mascareñas 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

2013 

 



2 
 

 

 

 

ÍNDICE 

 

Introducción   …………………………………………………………………..…… 3 

   1.- Nuevos significados en los procesos educativos   …………….……... 8 

        1.1.  Gilles Deleuze: Nuevos conceptos para una nueva práctica  …. 8 

        1.2.  Rosi Braidotti: Subjetividad nómade  …………………………….. 17 

   2.- De la Pedagogía Crítica a las pedagogías nómadas…………………. 23 

           2.1. Instituciones estalladas: Una experiencia práctica   …………. 38 

Conclusión   ……………………………………………………………………..… 43 

Bibliografía   ……………………………………………………………………….. 48 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

HACIA LAS PEDAGOGÍAS NÓMADAS 

 

RESUMEN 

Las teorías de la postmodernidad ponen en tela de juicio lo que la 

modernidad venía dando por supuesto y plantean una nueva perspectiva desde 

la que poder reflexionar sobre la supuesta objetividad y la universalidad  del 

conocimiento. También ponen de manifiesto que las diferencias y rasgos 

particulares del contexto social y cultural, dan origen a distintas subjetividades. 

Como consecuencia de esta nueva visión surge una pedagogía preocupada 

por los sujetos que de alguna forma la sociedad ha dejado excluidos por 

distintas razones, una pedagogía interesada en la creación de otras 

alternativas que sirvan de zonas de identificación y de expresión crítica. 

Partiendo de la obra de Deleuze y Rosi Braidotti, analizaremos aquellos 

conceptos y categorías que  nos aportan la comprensión de las llamadas 

pedagogías nómadas. 

Palabras clave: subjetividad, rizoma, sujeto nómade, pedagogía nómada. 

ABSTRACT 

The theories of postmodernism are questionning what modernity was 

taking for granted. They are also suggesting a new perspective from which to 

reflect on the supposed objectivity and universality of knowledge. They also 

show that the differences and special features of the social and cultural context, 

give rise to different subjectivities. As a result of this perspective a new 

pedagogy emerges, which is concerned about the individuals that, somehow, 

society has excluded for various reasons. A pedagogy interested in creating 

other alternatives to serve as identification and critical expression areas. Based 

on the word by Deleuze and Rosi Braidotti, we wild analyze those concepts and 

categories that provide us with an understanding of the so called nomad 

pedagogies. 

Keywords: subjectivity, rhizome, nomad individuals, nomad pedagogy. 

 



4 
 

 

INTRODUCCIÓN 

Este trabajo pretende ser un acercamiento a los conceptos que 

sustentan la axiología de las pedagogías nómadas, ya que toda práctica 

educativa se sustenta sobre una ideología, no hay práctica neutral, sino que 

todas ellas tienen una finalidad determinada. 

Si entendemos la educación como un proceso transformador que debe 

tener en cuenta que el sujeto no es uno, sino que  existe una multiplicidad de 

sujetos que han sido conformados por los distintos contextos culturales que 

han ido configurando sus intereses, sus motivaciones y su modo de hacer en la 

vida, sentimos la necesidad de buscar nuevas formas de educar. 

Por ello encontramos que sólo desde la pedagogía y la psicología no 

obtenemos respuestas ni soluciones para fenómenos como la escasa 

integración de los alumnos “diferentes”, las relaciones conflictivas que surgen 

en el contexto escolar y sus repercusiones en el medio familiar, el fracaso 

escolar y demás factores que aparecen asociados a ellos. Y es que los 

problemas de la educación no son sólo pedagógicos. Son también políticos, 

ideológicos y éticos. 

Mi acercamiento a la filosofía, desde el punto de partida expuesto,  tiene  

una doble finalidad. Primero, el  desarrollo de un pensamiento basado en el 

conocimiento que ésta nos aporta, y en segundo lugar, una finalidad  

profesional, con el  objetivo de mejorar el resultado  de los procesos educativos 

que venimos desarrollando en la práctica diaria. Resultados que se deberían 

centrar en el desarrollo personal más que en el académico, ya que 

personalmente consideramos que el desarrollo de cada ser humano, entraña 

complejidad y es multidimensional, y está formado por un conjunto de 

realidades emergentes que no son, en muchos casos, previsibles ni 

controlables. 

Una sociedad que experimenta unos cambios tan rápidos como los que 

estamos viviendo en los últimos años, no puede permanecer sujeta a la 

concepción de que la educación se dirige hacia un sujeto homogéneo y único. 



5 
 

Si cambiamos la perspectiva modernista, podemos subvertir algunos de los 

conceptos que han sido considerados  como aquellos que daban sentido  a la 

educación por aceptar que eran los que encerraban la verdad. Las 

subjetividades y los significados cambian, tanto en el transcurrir de una vida 

particular como dependiendo de factores a tener muy en cuenta tales como 

pueden ser el género, la raza o la religión. Desde la  Pedagogía postmoderna 

se tienen en consideración las aportaciones que los estudios sobre 

interculturalidad y sobre la identidad se han venido realizando y que se centran 

en señalar las diferencias y la diversidad que presentan los sujetos. Es por ello 

que debemos permanecer atentos a que una irracional lógica de exclusión nos 

haga insensibles a estas diferencias. 

El objetivo de este trabajo es realizar una aproximación analítica a 

categorías filosóficas como: rizoma, devenir y sujeto nómade para buscar 

significados que nos permitan abrirnos a otras formas de pensamiento y de 

praxis pedagógica. Éstas nos servirán de fundamento y facilitarán la reflexión y 

comprensión de los procesos de aprendizaje tal y como se plantean en la 

actualidad. 

Asimismo, nos permitirán un acercamiento a las propuestas realizadas 

desde la pedagogía para entender las nuevas formas de las prácticas actuales, 

como las pedagogías nómadas. En este análisis podremos evidenciar su 

emergencia y constatar el fundamento filosófico que subyace en este nuevo 

enfoque pedagógico. 

Como hemos apuntado anteriormente, desde la educación se puede 

hacer una importante contribución hacia un cambio social, porque el 

aprendizaje entendido como un proceso dialógico, no es planteado como una 

mera transmisión de conocimientos, sino  que aprender, se entiende como una 

construcción de ese conocimiento. Siendo fundamentales los procesos de  

enseñanza que se llevan a cabo,  por ser éstos los que sirven de base para esa 

construcción. La intencionalidad en este punto es fundamental porque es la que 

configurará todo el proceso y pondrá a la vista la ideología que los sustenta. 

Las Pedagogías Nómadas tienen la determinación de proponer metas que 

vayan transformando las esferas dominantes en cuanto a relaciones sociales 



6 
 

se refiere, porque su compromiso ético se refiere a la formación de la persona 

como un ser humanizado y liberado. 

Esto implica el pensamiento de una Pedagogía planteada sobre las 

potencialidades, porque son éstas las que provocan el deseo de hacer. La 

elección de un modo distinto de acción, evitará la repetición pasiva que se 

viene realizando sin saber muy bien por qué. Analizando los conceptos que 

sustentan la filosofía implícita en La Pedagogía Nómada,  la praxis pedagógica 

que venimos practicando se puede ver ampliada y enriquecida, porque lo que 

defendemos es una escuela cuya finalidad sea educar para la vida, que se 

preocupe de interpretar la realidad que la rodea, que nos abra hacia la 

percepción de la complejidad y que ponga en nuestro campo de visión las 

infinitas posibilidades que nos ofrece un saber compartido y nacido de la 

cooperación con los otros. 

Sobre pedagogía existe abundante material escrito. Sin embargo, en su 

mayoría están referidos a métodos didácticos, organización de tiempos y de 

espacios. Contemplar la pedagogía desde la filosofía nos aporta la 

fundamentación necesaria para abrirnos a nuevas formas de pensamiento. 

Trabajar en educación hace que de forma constante te interrogues por cómo 

llevas a cabo tu tarea, por el sentido que le das y por la finalidad que quieres 

conseguir y para ello es necesario también situarse en la época y en el 

contexto preciso en el que llevas a cabo tu acción, y dirigir nuestra mirada 

hacia nuevos autores y  nuevas formas de pensamiento.  

Las reflexiones anteriores nos llevaron a  la necesidad de  comprender el 

papel que juega la educación en la configuración de la subjetividad y cómo esta 

formación del sujeto le hace posicionarse ante la sociedad desde una actitud 

crítica o pasiva. La educación formal en la actualidad está organizada, 

aparentemente, creando distintos grupos llamados de integración, pero lo cierto 

es que como docente he podido constatar que cada vez  es más grande el 

número de alumnos que están desintegrados. Desde la pedagogía se han 

introducido nuevas metodologías, nuevos materiales, pero parece que esto no 

es suficiente. Los grandes movimientos de renovación pedagógica como fue La 



7 
 

Escuela Nueva han supuesto innovaciones, pero ciertamente en la escuela hoy 

cada vez encontramos más “otros”. 

 Tras la lectura del ensayo Masa y Poder , de Elías Canetti, se despertó 

en mí, la necesidad de seguir indagando como se construye la  subjetividad. Es 

por ello que siento la necesidad de seguir profundizando en esta dirección, y es 

también ésa la razón que me condujo a autores como Gilles Deleuze y Rosi 

Braidotti. 

Desde la 2ª mitad del siglo XX  el cambio del paradigma positivista hacia 

el  post estructuralista, ha supuesto la emergencia de nuevos significados y ha 

posibilitado la aparición de nuevas formas de pensamiento. Y si es verdad que 

es costoso introducir cambios en la sociedad, en educación parece que todavía  

lo es más, quizá sea, como se dice desde la propia pedagogía crítica, porque 

se ha teorizado demasiado sin ocuparnos de la praxis. 

En la actualidad los cambios sociales se producen con una gran rapidez 

y los pilares en los que se sustentaba  la educación tradicional se tambalean. 

La exclusión aparece en muchos lugares y de múltiples formas: discapacidad, 

sexo, distinto color de piel, distinta religión, etc. El número de personas que de 

un modo u otro  no son considerados “normales” es tan alto que se impone un 

cambio en los planteamientos pedagógicos, una apertura.  

Este cambio de pensamiento lo hemos percibido con mayor fuerza en  

Deleuze. En su obra encontramos un sistema de categorías abiertas que 

designan diversos acontecimientos conectados entre sí, y por ello  

consideramos de gran relevancia su pensamiento para llevar a cabo el análisis 

que nos hemos propuesto. Somos conscientes de la dificultad de la tarea, por 

la complejidad que su obra  encierra, pero sin embargo, la obra de Deleuze nos 

aportará fundamentos para comprender los principios que sustentan las 

pedagogías nómadas. A través de la comprensión de nuevas categorías tales 

como: rizoma, líneas de fuga, desterritorialización, devenir, esperamos poder 

desarrollar un pensamiento que nos permita  dar otro sentido y una nueva 

significación a la pedagogía. 



8 
 

Analizaremos también parte de la obra de Rosi Braidottti, quien 

partiendo de la filosofía feminista, desarrolla la concepción de la subjetividad 

nómada y a su vez realiza una crítica de la cultura antropocéntrica que sigue 

siendo la dominante en muchas culturas. 

 De la obra de estos dos autores emergen nuevas categorías filosóficas 

que cuestionan las prácticas pedagógicas que se realizan y  nos abren 

diferentes horizontes desde los que se sustentan las llamadas pedagogías 

nómadas. 

 Otros autores que desde la pedagogía han modificado las prácticas 

educativas y que consideramos fundamentales para analizar la emergencia de 

estas nuevas formas de entender la educación son  Paulo Freire y Peter 

McLaren. Ambos, desde la Pedagogía Crítica, nos presentan postulados 

acordes con los autores anteriormente citados. Para ellos, la educación 

tradicional se ha venido usando como un mecanismo de opresión social que ha 

repetido los esquemas de poder establecidos, por lo que queda patente que la 

educación no es neutral, ni apolítica, sino que encierra unos principios 

axiológicos. 

Esta búsqueda nos condujo hacia nuevas formas de entender la 

educación, tal y como se entiende desde las pedagogías nómadas. Uno de los 

autores que la abordan es Jordi Planella y lo lleva a cabo desde el campo de la 

Educación Social. En su obra pretende establecer la diferencia que hay entre  

pedagogía y nomadismo, y para ello realiza un recorrido por algunos autores 

que han trabajado desde este campo,  exponiendo algunos de los proyectos 

que éstos han llevado a cabo, y aportando unos principios generales sobre esta 

pedagogía que son una compilación basada en diferentes experiencias 

prácticas  y en la suya propia. 

 Todos los autores en cuya obra hemos centrado el análisis  han estado 

íntimamente relacionados con la educación, han ejercido como profesores en 

distintos momentos de sus vidas y su labor ha estado comprometida con lo que 

han ido postulando en sus obras, su posición es por lo tanto teórica y práctica. 

Desde su obra y desde su vida se han interrogado y han buscado respuestas a 

cómo se construyen las identidades y a la gran influencia que ejercen los 



9 
 

distintos poderes predominantes. Estos dos aspectos son considerados 

fundamentales por todos ellos para plantear una acción educativa, por lo que 

consideramos muy interesante su invitación a prestar una especial atención a 

los distintos tipos de exclusiones que se viene realizando y a traspasar las 

normas establecidas. 

En primer lugar analizaremos los conceptos rizoma, devenir y nómada 

en la obra de Deleuze, y proseguiremos con sujeto nómade en Braidotti. 

Posteriormente analizaremos las bases que sustentan la pedagogía nómada  y 

expondremos una experiencia práctica de cómo es posible llevar a cabo estas 

propuestas, para concluir que es necesario un nuevo cambio en la forma y en 

el fondo de las prácticas educativas. 

 

1.- Nuevos significados en los procesos educativos. 

1.1. Deleuze: nuevos conceptos para una nueva práctica. 

Hasta la mitad del siglo XX, el pensamiento imperante intentaba 

dogmatizar, sólo buscaba la transcendencia, dando por sentado que la 

“Verdad” es, existe. Así, en la filosofía clásica encontramos que para  Platón  la 

verdad no se situaba en el mundo sensible, sino que la verdad pertenecía al 

mundo de las ideas. Con el paso del tiempo, la verdad  pasó a ser Dios. Esta 

necesidad que el hombre ha tenido desde siempre de buscar una verdad única,  

según Deleuze y Guattari viene derivada de que: “sólo pedimos un poco de 

orden para protegernos del caos. Incesantemente extraviamos nuestras ideas. 

Por ese motivo nos empeñamos tanto en agarrarnos a opiniones 

establecidas”1. 

En los contextos donde se llevan a cabo los procesos educativos 

también es evidente que se teme al caos, que se busca de forma permanente 

seguir un orden, que existe un temor a salir  del camino marcado, una 

necesidad de mantener todos los cabos bien atados, para no olvidar los 

                                                             

1
 DELEUZE, Gilles ,GUATTARI, Félix ¿Qué es la filosofía? Barcelona. Anagrama. 2009. p. 202. 



10 
 

objetivos curriculares señalados y poder cumplirlos. También en educación, 

muchas veces lo que  se busca es partir de conceptos, sin embargo, 

No hay conceptos simples. Todo concepto tiene componentes y se define por 

ellos…Se trata de una multiplicidad, aunque no todas las multiplicidades sean 

conceptos…Todo concepto es por lo menos doble, triple,…,tiene un perímetro 

irregular, definido por la cifra de sus componentes…forma un todo 

fragmentado…nos remite a un problema…  y tiene un devenir2.   

Esta forma de entender el pensamiento según Deleuze provoca una 

ruptura con las anteriores formas de pensamiento establecido y nos propone 

nuevas categorías filosóficas 

Este autor, trata de deconstruir la subjetividad, aclarando que es el ser 

como  diferencia lo que aparece detrás de ella, no está tras la subjetividad la 

noción de ser como esencia, tal y como se entendía hasta ese momento. Para 

Deleuze, desde su práctica como profesor,  enseñar no es instruir, ni siquiera 

comunicar, sino discurrir, elaborar un pensamiento propio. Lo que nos propone 

el autor es pensar sobre lo no pensado, porque para él la filosofía es crear, 

inventar nuevos conceptos, no concibe la filosofía como una mera 

interpretación de lo ya dicho.  

Deleuze considera que ser profesor, es encontrar apasionante la materia 

que uno maneja, impregnarse de lo que tiene, amar aquello de lo que uno 

habla, repetir y preparar las clases hasta encontrar la pasión que te permita 

enlazar con los alumnos. Para él, los profesores se han convertido en gestores, 

se abandonan las disciplinas creativas y se introducen otras que nada tienen 

que ver con la Universidad, la escuela, máquina de enseñanza obligatoria que, 

no comunica informaciones, sino que impone al niño coordenadas semióticas 

con todas las bases duales de la gramática en el que la unidad elemental el 

lenguaje –el enunciado- es la consigna, una orden…las palabras son 

herramientas, se da a los niños lenguaje, lápices y cuadernos, de la misma 

                                                             

2
 Íbidem pp. 21 – 22. 



11 
 

manera que se dan palas y picos a los obreros. Una regla de gramática es un 

marcador de poder antes de ser un marcador sintáctico3.  

Deleuze y Guattari reivindican la pragmática como clave esencial  para 

estudiar el lenguaje, nos muestran que se da una política del lenguaje, y 

señalan la diferencia existente entre las funciónes ilocutiva y  perlocutiva que  

éste tiene. La función perlocutiva del lenguaje tiene en los procesos educativos 

una especial importancia y exige una atención muy cuidada a la hora de 

establecer una comunicación con los alumnos, porque no siempre se es 

consciente de los efectos que el lenguaje produce en quien nos escucha. Los 

autores señalan el enunciado como la unidad más elemental y este enunciado, 

para ellos, es la consigna. El lenguaje que articulamos más que para ser creído 

es para ser obedecido y las reglas gramaticales más que ser sintácticas, 

establecen y son las que marcan el poder, por lo que cuando formulamos una 

consigna en realidad estamos dando una  orden.4 

Una orden del padre a su hijo, “harás esto”, “no harás aquello”, es inseparable 

de la pequeña sentencia de muerte que el hijo experimenta en un punto de su 

persona…sería muy simple decir que la fuga es una reacción contra la 

consigna; más bien está incluida en ella, en un agenciamiento complejo, como 

su otra cara, su otra componente5. 

 Deleuze expone nuevas categorías que se van tejiendo en una extensa 

red rizomática y vamos tomando contacto con la existencia  de unas líneas de 

fuga, que abren la puerta a un reconocimiento que nos posibilita cambiar las 

formas de pensamiento, se trata de desterritorializarlo, de liberarlo. Las líneas 

de fuga son un mecanismo para poner en cuestión lo que es visto como más 

                                                             

3
 DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix .  Mil mesetas.  Valencia. PRE- TEXTOS. 2010   pp. 81-82. 

 
4
Elías Canetti (2002 :390), había escrito en Masa y poder, Una orden es una orden, y esta 

simple frase da por sentado que desde pequeños todos sabemos lo que significa. Más adelante 

continúa escribiendo El poder emite órdenes como una nube de flechas mágicas: las víctimas 

que son alcanzadas por ellas se ofrendan al poderoso, llamadas, tocadas y conducidas por 

esas flechas” , Deluze y Guatari partieron de la explicación que Canetti había dado sobre las 

órdenes, precisando que las víctimas son alcanzadas en mayor o menor grado dependiendo de 

constitución psíquica individual  

5
 DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix   Mil Mesetas. op. cit. p. 109. 



12 
 

aceptable, por ser la forma de actuar de las mayorías. La filosofía de Deleuze 

no es sólo una propuesta teorética, sino que representa también un análisis del 

conjunto social y cultural. Este análisis se lleva a cabo  para buscar las 

múltiples  líneas que se van formando y aquellos lugares en los que el cambio 

se produce. Así concebida la filosofía traza cartografías, en un intento de hacer 

visible la realidad. 

 Desde esta forma de entender la realidad, defienden un pensamiento 

autónomo, pluralista, un pensamiento nómada que tenga también en cuenta lo 

marginal, lo olvidado, un pensamiento productivo sin carga de negatividad, un 

pensamiento complejo que se ocupa de integrar los saberes que nos 

proporcionan las distintas ciencias, biología, lingüística, la literatura,…Pero, 

para ellos, es el arte,  lo que junto con la filosofía integran todas ellas. “Lo que 

define el pensamiento, las tres grandes formas del pensamiento, el arte, la 

ciencia y la filosofía, es afrontar siempre el caos, establecer un plano, trazar un 

plano sobre el caos…”6. 

Los autores dejan patente que no debemos pensar que el arte es una 

síntesis de lo que es ciencia y filosofía, para ello especifican que los seres 

humanos pensamos mediante conceptos, sin embargo, el arte lo que crea son 

sensaciones, no conceptos: 

La filosofía quiere salvar el infinito dándole consistencia: ella traza un plano de 

inmanencia que lleva al infinito los acontecimientos o conceptos consistentes 

bajo la acción de personajes conceptuales. La ciencia, al contrario, renuncia 

desde este punto de vista al infinito para ganar la referencia: ella traza un plano 

de coordenadas que define cada vez unos estados de cosas, de funciones o de 

proposiciones referenciales, bajo la acción de observadores parciales. El arte 

se propone crear un finito que devuelva lo infinito: traza un plano de 

composición, que a su vez es portador de los monumentos o de las 

sensaciones compuestas, por efecto de unas  figuras estéticas7. 

                                                             

6
 DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix  “¿Qué es la filosofía?” Traducción de Thomas Kauf. 

Barcelona. Anagrama. Colección Argumentos. 2009,  p. 199.  

7
 Íbidem p. 199. 



13 
 

Deleuze y Guattari introducen un gran número de términos novedosos 

aplicados a variados campos del saber. Para ellos ninguno es considerado más 

importante que otro, todos los términos se relacionan, se complementan, tienen 

puntos de unión. Al principio de la obra Mil Mesetas, exponen: 

En un libro, como en cualquier otra cosa, hay líneas de segmentaridad, 

estratos, territorialidades; pero también líneas de fuga, movimientos de 

desterritorialización y de desestratificación…Todo eso, las líneas y las 

velocidades mesurables, constituyen un agenciamiento8.  

Las categorías establecidas por Deleuze están planteadas de forma 

rizómatica,  así agenciamiento nos remite a estrato. En la filosofía deleuziana 

un estrato es presentado como una articulación cuyos componentes son las 

formas, las sustancias, los códigos y los medios. Los agenciamientos están en 

los estratos y extraen de los medios que los componen un territorio. 

La primera regla concreta de los agenciamientos es descubrir la territorialidad 

que engloban…El territorio crea el agenciamiento…En cada agenciamiento se 

distingue contenido que deviene sistema pragmático, acciones y pasiones, y 

expresión  que deviene sistema semiótico, un régimen de signos9. 

 

Agenciamiento y estrato, nos remiten a  multiplicidad, en la cual el ser se 

manifiesta por medio de lo que es y que nos permite comprender la diferencia. 

En la obra de Bergson, Deleuze descubre dos tipos de multiplicidad: una 

espacial y numérica, cuantitativa…”discontinua y actual”; otra temporal, de 

duración, intensiva…o de diferencia de la naturaleza, una multiplicidad virtual y 

continua, irreductible al número10. 

                                                             

8
 DELEUZE, Gilles. , GUATTARI, Félix Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia Valencia.     

PRE-TEXTOS. 2010   pp. 9 -10. 

9
 Íbidem p. 513. 

10
 ARAGÜÉS, Juan Manuel (1998) “Deleuze (1925-1995)” Madrid. Ediciones del Orto. 

Biblioteca Filosófica 1998.   pp. 31 -32. 



14 
 

Pero en la filosofía  de Deleuze lo que nos permite relacionar, con más 

claridad, todas las categorías que vamos  encontrando y nos ayuda a 

comprender su pensamiento, es la explicación de lo que es “un rizoma”: 

Un rizoma como tallo subterráneo se distingue radicalmente de las raíces y de 

las raicillas. Los bulbos, los tubérculos, son rizomas… En sí mismo, el rizoma 

tiene formas muy diversas, desde su extensión superficial ramificada en todos 

los sentidos hasta sus concreciones en bulbos y tubérculos11. 

Un rizoma no tiene una forma determinada sino múltiples formas, 

presenta una extensión ramificada en todos los sentidos y algunas 

características que nos facilitan su comprensión son:12 

Los  principios de conexión y heterogeneidad: cualquier punto del rizoma 

puede ser conectado con cualquier otro y debe serlo. No cesa de conectar 

eslabones semióticos, organizaciones de poder, circunstancias relacionadas 

con las artes, las ciencias, las luchas sociales. 

Una tercera característica es el principio de multiplicidad: las 

multiplicidades son rizomáticas, una multiplicidad no tiene objeto ni sujeto, sino 

únicamente determinaciones, tamaños, dimensiones que no pueden aumentar 

sin que ella cambie de naturaleza. Con la multiplicidad aumentan las leyes de 

combinación.  En un rizoma no hay puntos o posiciones como ocurre en una 

estructura, un árbol, una raíz, en un rizoma sólo hay líneas. Estas 

multiplicidades se definen por el afuera: por la línea abstracta, línea de fuga o 

de desterritorialización según la cual cambian de naturaleza al conectarse con 

otras. 

El cuarto principio trata de la ruptura asignificante: un rizoma puede ser 

roto, interrumpido en cualquier parte, pero siempre recomienza según ésta o 

aquella de sus líneas y según otras. Todo rizoma comprende líneas de 

segmentaridad, según las cuales está estratificado, territorializado, organizado, 

                                                             

11
  DELEUZE, Gilles , GUATTARI, Félix,   Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia.  Valencia. 

PRE-TEXTOS . 2010,   pp. 12 – 13. 

12
  Íbidem. Resumen de pp. 13 – 18. 



15 
 

significado, atribuido; pero también líneas de desterritorialización según las 

cuales escapa sin cesar. Si surge una línea de fuga de forma brusca, se 

produce una ruptura, pero lo bueno y lo malo sólo pueden ser producto de una 

selección activa y temporal, a recomenzar. 

Y por último el principio de cartografía y de calcamanía: un rizoma no 

responde a ningún modelo estructural o generativo, a la lógica del árbol que es 

una lógica del calco y reproducción, cristalizado en complejos codificados a 

partir de una estructura o de un eje. El rizoma es un mapa, no un calco. Si el 

mapa se opone al calco es precisamente porque está orientado hacia una 

experimentación que actúa sobre lo real, el mapa no reproduce un inconsciente 

cerrado sobre sí mismo, lo construye. 

Toda la obra de Deleuze, en sí misma,  presenta una estructura 

rizomática, los conceptos se entrecruzan, no establece jerarquías, unos 

conceptos nos remiten a otros. “Una de las características más importantes del 

rizoma quizá sea la de tener siempre múltiples entradas”13. Esta característica 

de sistema abierto representa una oposición al sistema cerrado de Platón. En 

el  planteamiento de un sistema rizomático  está implícita la diferencia, nada 

está centralizado como nos quieren presentar los sistemas arborescentes. En 

un rizoma cualquiera, todos  los puntos que lo conforman encuentran conexión 

con otro punto, por lo que  cualquiera de las líneas que se producen puede 

considerarse y funcionar como una raíz. Si lo diferenciamos de un sistema 

arborescente, un sistema rizomático no busca un punto fijo que sea usado 

como fundamento sobre el cual podamos ir edificando, porque no vamos a 

encontrar raíces fijas, tampoco pretende buscar un origen que facilite de forma 

previa el que podamos construir un sistema. El proceso constante de 

generación es lo que Deleuze llama devenir, porque lo que no tiene raíz sólo 

puede sostenerse mientras se está generando. El autor propone abordar el 

devenir  pensándolo a partir de la diferencia. 

Devenir no es imitar a algo o a alguien, no es identificarse con él, tampoco es 

proporcionar relaciones formales…es a partir de las formas que se tiene, del 

                                                             

13
 Íbidem p. 18. 



16 
 

sujeto que se es, de los órganos que se posee o de las funciones que se 

desempeña, extraer partículas, entre las que se instauran relaciones de 

movimiento y de reposo, de velocidad y de lentitud, las más próximas a lo que 

se está deviniendo, y gracias a las cuales se deviene 14 

Deleuze publicó en 1969 Diferencia y Repetición. En esta obra  pretende 

dejar claro que el pensamiento es invención, que no debemos aceptar una 

filosofía de lo que se repite. Para distinguir la generalidad de la repetición, 

establece que se debe representar la generalidad en un orden cualitativo y en 

un orden cuantitativo. El primero hace referencia a las semejanzas y el 

segundo se refiere a las equivalencias. Para Deleuze estos dos conceptos son 

inseparables, y no debemos considerar la repetición como lo que se da de un 

modo general. Cuando habla de diferencia y repetición, lo que pretende es  

intentar superar lo que denominamos pensamiento representativo,  

Ciertamente, en el ámbito de un pensamiento representativo, diferencia y 

repetición se constituyen en conceptos disociados, pues la repetición no puede 

ser sino repetición de los Mismos, y no de lo diferente…de tal modo que la 

repetición es siempre la de la copia del Modelo eterno, siempre Igual a su Idea 

genérica, al mismo tiempo que la diferencia no indica más que la foto 

inalterable de lo que ya es diferente15. 

Sin embargo un pensamiento rizomático no podemos concebirlo como 

aquel que niega todos los principios. Lo que Deleuze explicita es que ningún 

principio  domina a todos los demás. Un pensamiento de estructura rizomática 

invita fundamentalmente a la construcción, busca un pensamiento creativo, 

fecundo, que produzca desplazamientos. Desde una red rizomática se trata de 

poner en relación todos los principios sin que ninguno sea el centro. Es aquí 

donde se pone de manifiesto la existencia de la diferencia sin tener en mente la 

negación. 

 Es interesante para nuestro análisis el concepto de Geofilosofía. 

utilizado por Deleuze y Guattari, ya que nos sirve de referencia para clarificar la 

                                                             

14
 Íbidem p. 275. 

15
 ARAGÜÉS, Juan  Manuel  “Deleuze (1925-1995)” op. cit.  p. 35.  



17 
 

relación que existe entre las diferentes posibilidades de desarrollo que tienen 

unas personas u otras porque no todos gozamos de los mismos derechos. Si 

se reconoce que no gozamos de los mismos derechos, los interrogantes 

surgen de forma inmediata. Cuando una persona siente que no tiene los 

mismos derechos, ¿cómo va a tener el mismo comportamiento que otra que sí 

los posee? ¿hasta qué punto le va a afectar la falta de oportunidades?  Así los 

autores afirman que:  

Pensar se hace más bien en la relación entre el territorio y la tierra…la tierra 

aúna todos los elementos en un mismo vínculo, pero utiliza uno u otro para 

desterritorializar el territorio…la inmensa desterritorialización relativa al 

capitalismo mundial necesita reterritorializarse en el Estado nacional moderno, 

que encuentra una resolución en la democracia…Si no existe un Estado 

democrático universal…es debido a que lo único que es universal en el 

capitalismo es el mercado…que produce desigualdades de desarrollo 

determinantes…la defensa de los derechos del hombre tiene que pasar 

necesariamente por la crítica interna de toda democracia.16 

Ante esta situación de una sociedad en la que los derechos humanos son 

violados de forma continuada y en la que  el pensamiento está centrado en el 

mercado, los autores,  desde su propuesta de una máquina de guerra, abordan 

el nomadismo como una forma de resistencia, ante los espacios estriados que 

nos proponen los Estados que son los que les permiten el control,  porque  lo 

móvil tiende a quedarse fuera, a escaparse. Ante un proceso de captura  la 

máquina de guerra nómada, entendida desde el polo de la esencia lo que nos 

propone es, 

el trazado de una línea de fuga creadora, la composición de un espacio liso y el 

movimiento de los hombres en el espacio…pero como su objetivo sintético y 

suplementario, así pues dirigido contra el Estado, y contra la axiomática 

mundial expresada por los Estados…Pero de acuerdo con la esencia , los 

nómadas no tienen el secreto: un movimiento artístico, científico, “ideológico, 

puede ser una máquina de guerra potencial, precisamente porque traza un plan 

                                                             

16
 DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix ¿Qué es la filosofía” op. cit. pp. 86 – 97. 



18 
 

de consistencia, una línea de fuga creadora, un espacio liso de 

desplazamiento, en relación con el filum17 

Deleuze rompe con el pensamiento  establecido para proponernos desde   

las nuevas categorías formuladas, otras formas de posicionarnos ante la 

educación y ante el conocimiento en general. Tal y como veremos los 

conceptos de devenir, rizoma y nomadismo, forman parte de los fundamentos 

que defienden  la pedagogía nómada. 

1.2. Rossi Braidotti y la subjetividad nómada 

La obra de la  pensadora y filósofa feminista Rossi Braidotti, encierra un 

apasionado estudio tanto de la teoría feminista como de las prácticas políticas. 

Retomando la categoría “nomadismo” elaborada por Deluze y Gauttari , nos 

propone nuevas formas de pensamiento y una profunda revisión de las 

categorías ya establecidas y de la nomenclatura,  con la finalidad de acabar 

con las distintas exclusiones sociales  existentes, aclarando  que, 

lo que está en juego es la elección de una nueva civilización asentada en el 

repudio del sexismo y del racismo y en la aceptación de las diferencias, no 

sólo en términos de normas legales, formales, sino también en el 

reconocimiento más profundo de que únicamente la multiplicidad, la 

complejidad y la diversidad pueden proporcionarnos la fuerza y la inspiración 

necesarias para enfrentar los desafíos de nuestro mundo18 . 

 

Reivindica también como Deleuze y Guattari, la capacidad autocrítica de 

la filosofía y su poder de reinvención,  es obligado pues, como un primer paso 

nómade la superación de las obras de los filósofos clásicos, la creación de 

disonancias que se salgan de los caminos trazados para seguir itinerarios 

personales que no son los previstos y nos  invita  a eludir el sedentarismo que 

nos lleva a que casi de un modo general no  llevemos la teoría a la práctica.   

                                                             

17
 DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix. Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia op.cit. pp. 441-

442. 

18
 BRAIDOTTI, Rosi”Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade” Barcelona. Gedisa 

editorial diferencias.  2004. pp. 21 – 22. 



19 
 

Braidotti en sus planteamientos va más allá del postestructuralismo 

desde el que  no se considera que los lenguajes sean instrumentos neutros, 

sino que se les atribuye un papel fundamental en la creación de significados, 

para ella, lo conceptual está ligado también a lo político y a los aspectos 

culturales. El postmodernismo amplió los postulados existentes sobre la razón 

no sólo en cuanto a la amplitud, sino desarrollando también una metamorfosis 

en las formas de pensamiento. La autora, considera la modernidad, como la 

etapa en que empiezan a decaer los principios filosóficos clásicos, es también 

la etapa en la cual el sujeto deja de ser considerado un yo racional consciente, 

las certezas metafísicas  ya no nos sirven de fundamento, pero ante este 

desmoronamiento, no se muestra pesimista, sino que está convencida  de que 

de una crisis lo que surgen son nuevas posibilidades.  “Quiero una cultura del 

júbilo y quiero la afirmación jubilosa de la positividad en lugar del peso de los 

dogmatismos y moralismos”19. 

Debido a la globalización que se da en la sociedad actual, la autora nos 

propone recapacitar sobre lo que significa la glo-calización para que seamos 

conscientes de la tensión que se ha creado entre lo local (que representa lo 

identitario) y lo global (que nos lleva a una homologación superficial).Y desde 

esta reflexión se plantea una forma de pensamiento más amplia: “necesitamos 

aprender a pensar en nuestra condición histórica de modo diferente, 

necesitamos reinventarnos a nosotras mismas”20.  

Lo que nos propone Braidotti es la elaboración de un proyecto que 

transforme las formas de pensamiento que se han venido desarrollando 

históricamente y que han dado lugar a una subjetividad estándar. Un nuevo 

proyecto  que favorezca  la perspectiva de un sujeto dinámico y transformador 

en un contexto que experimenta cambios constantes. 

El nómade es mi propia figuración de una interpretación situada, postmoderna, 

culturalmente diferenciada del sujeto en general y del sujeto feminista en 

                                                             

19
 Íbidem p. 67. 

20
 Íbidem p. 214. 



20 
 

particular. Este sujeto puede ser descrito como posmoderno/industrial/colonial, 

según las propias localizaciones21. 

 

Nos presenta el concepto de sujetos nómades cómo un término para 

explicar la subjetividad en el momento actual, en el cual aceptamos que 

nuestra identidad es el producto emergente de las diferencias y las oposiciones 

de todo el conjunto social y no sólo de las condiciones derivadas de la biología. 

 El nomadismo, según Braidotti, nos serviría para dejar patente que los 

sujetos aún estando en constante proceso de transformación, permanecemos 

anclados a una determinada historia que nos demanda una cierta 

responsabilidad. Tanto el nómade como el cartógrafo tienen necesidad de 

situarse en un lugar donde haya distintos itinerarios que no estén controlados 

por un conocimiento que tienda a unificar, sino que se sitúan en una búsqueda 

incesante de otras posibilidades que dificulten el camino a la formación de 

hegemonías con intenciones totalizadoras.  

  Reconoce también que tanto las diferencias establecidas como las 

oposiciones que encontramos están generadas en un espacio concreto e 

institucional y que tienen una intención. Delincuente, discapacitado, extranjero, 

homosexual, negro…no son adjetivos neutrales, nuestra sociedad no reconoce 

todas las diferencias,  ni con un mismo sentido ni con un mismo significado. 

Para mantener el orden establecido, el poder, potencia unas determinadas 

identidades, es una estrategia que se usa, para seguir manteniendo el control. 

El nomadismo representa pues, una experiencia crítica que facilita el 

descubrimiento de otras formas de existir y de comunicarnos.  

Braidotti en su obra Sujetos nómadas defiende que la concepción de 

sujeto desde el punto de vista racionalista está en crisis, es necesario pues, 

pensarlo desde otra perspectiva. Las jerarquías hasta ahora establecidas nos 

mostraban un sujeto que había tomado forma partiendo de modelos duales 

tales como: femenino-masculino, cuerpo-mente, biología-sociedad…Surge 

como consecuencia y como una necesidad imperante, la necesidad de 

conceptualizar nuevas categorías fuera de estos sistemas binarios que 

                                                             

21
 Íbidem p. 214. 



21 
 

devengan en una conciencia nómada derivada de un pensamiento crítico capaz 

de mover las esferas políticas, 

La crisis del pensamiento racional no es sino el reconocimiento, impuesto por 

las circunstancias históricas, de que este modo de pensar en alto grado 

falocéntrico se asienta en una serie de premisas tácitas que son, en sí mismas, 

no racionales22.  

El sujeto nómade que nos presenta Braidotti ha renunciado  

conscientemente al ideario de lo que consideramos establecido, sin embargo 

se muestra abierto a trazar cartografías y al devenir de éstos.  

La visión del sujeto entendido como una zona de interacción de la voluntad con 

el deseo es por tanto el primer paso en el proceso de reconcebir los 

fundamentos de la subjetividad. Ello equivale a afirmar que lo que sustenta 

todo el proceso de “devenir sujeto” es la voluntad de saber, el deseo de decir, 

el deseo de pensar, de representar23. 

 

Aceptar la interacción de la voluntad con el deseo, es algo nuevo en la 

Historia del Hombre. Ha sido preciso esperar hasta el siglo XX para que de 

verdad “el deseo” haya sido pensado de una manera positiva. 

Braidotti, define el nomadismo como un estilo de pensamiento, una 

visión nómade de la subjetividad femenina de la mujer, un estilo de 

pensamiento figurativo ocasionalmente autobiográfico. La figura  del nómade 

es una figuración más, “situada, postmoderna y culturalmente diferenciada del 

sujeto en general y del sujeto feminista en particular…Lo que define al nómada, 

según la autora, es la subversión de las convenciones establecidas” 24  

La identidad nómada no está guiada por una actitud que pueda 

considerarse esencial, pero tampoco podemos decir que esté contra ella, sin 

embargo en esta identidad, los desplazamientos se van sucediendo 

                                                             

22
 Íbidem  p. 41. 

23
 Íbidem  p. 42. 

24
 BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos nómades. Barcelona. Paidós. 2000, pp. 30 – 31. 



22 
 

coordinados unos con otros, pero éstos no son compulsivos. La forma de 

desplazarse es lo que diferencia  las figuras del migrante y el exiliado de un 

nómade. Un nómade  es más bien “una figuración del tipo de sujeto que ha 

renunciado a toda idea, deseo o nostalgia de lo establecido”25 Podemos 

considerar una identidad nómada como aquella en la que el sujeto cuestiona lo 

que se considera normativo. Se manifiesta la subjetividad nómade en sus 

prácticas y no en su semejanza. Es una “cohesión engendrada por las 

repeticiones de los movimientos cíclicos, los desplazamientos rítmicos” 26  

Braidotti ve en la acción política una mayor efectividad que en el sistema 

teórico, por eso elige la figura del sujeto nómade inspirándose en los nómadas 

tal y cómo los conocemos de forma convencional, su nómade se resiste a una 

atadura a los modos convencionales tanto en la forma de pensamiento como 

en la conducta. Defiende el poliglotismo porque piensa que el políglota se 

mueve en diversas líneas de tránsito, para crear vínculos o, para facilitar y 

producir un intercambio. 

El nomadismo supone la “deconstrucción de la identidad, la 

molecularización del yo, así como una “comprensión y tolerancia por las 

incongruencias, las repeticiones y la arbitrariedad”27. 

Braidotti parte del concepto de devenir de Deleuze para plantear la no- 

linealidad como base del pensamiento nómada, “es como si el modo rizomático 

expresara una forma de pensamiento no falocéntrica: secreta, lateral, 

extendida, opuesta a las ramificaciones visibles, verticales, de los árboles 

occidentales del conocimiento”28. Pero Braidotti no está totalmente de acuerdo 

con la teoría del devenir de Deleuze porque ella defiende que no todas las 

formas que toma el proceso de devenir son equivalentes, para ella el “devenir 

es un proceso intransitivo, no alude a un devenir en particular, sino solamente a 

                                                             

25
 Íbidem p. 58. 

26
 Íbidem p. 58. 

27
 Íbidem p. 57. 

28
 Íbidem p. 59. 



23 
 

esa vida a la cual uno se siente atraído y que es capaz de sostener en el borde, 

pero no por encima de él”29. 

Deja claro  que cuando ella misma elige la figuración nómade, lo hace 

consciente de que es un modo de situarse frente a la institución de la filosofía 

en cuanto disciplina, señalando que en este punto toma el legado de Foucault  

en lo referente a lo que éste llamó contramemoria, como forma de resistencia 

hacia lo dominante y el legado de Deleuze en cuanto al devenir para proponer 

la no – linealidad. 

La subjetividad nómade significa cruzar el desierto con un mapa que no está 

impreso sino salmodiado, como en la tradición oral; significa olvidar el olvido y 

emprender el viaje independientemente del punto de destino; y, lo que es aún 

más importante, la subjetividad nómade se refiere al devenir… Necesitamos 

una identidad (sexual, racional, social) pero no una identidad fijada, válida para 

todos los tiempos. Necesitamos puntos parciales de anclaje… que actúen como 

puntos de referencia30. 

 

 Para Braidotti los cambios culturales de orden simbólico que se 

producen están en íntima relación con la acción política que se viene 

desarrollando, el pensamiento de Braidotti propone hacer frente a los discursos 

convencionales para llegar a subvertir el orden establecido: 

por imaginario social entiendo un conjunto de prácticas socialmente mediadas 

que funcionan como punto de anclaje, aunque contingente, para encuadrar y 

configurar la constitución del sujeto y, en consecuencia, para la formación de la 

identidad. Estas prácticas son estructuras interactivas donde el deseo como 

anhelo subjetivo y la agencia concebida en un sentido sociopolítico más amplio 

se configuran mutuamente31. 

Basándose en el nomadismo, Braidotti nos propone reinventar un nuevo 

estilo teorético con las siguientes características: la  transdisciplinariedad, 

                                                             

29
  BRAIDOTTI, Rosi ”Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade” op. cit. p. 168. 

30
 Íbidem p. 66. 

31
 Íbidem p. 154. 



24 
 

entendida como una  mezcla de voces o modos de habla, “prefiero ficcionalizar 

mis teorías, teorizar mis ficciones y practicar la filosofía como una forma de 

creatividad, la adhesión al proyecto colectivo de feminismo y el principio de las 

citas. (“dejar que otros hablen en mi texto…desplazar el “yo”…y sumarlo a un 

proyecto colectivo) ”32 

A partir de estos autores hemos visto que todos estos conceptos nos 

facilitan las claves para poder entender una nueva forma de plantear el 

pensamiento y de afrontar prácticas abiertas a nuevas perspectivas 

pedagógicas. 

 

2.- De la  Pedagogía Crítica a las Pedagogías nómadas. 

Partiendo del análisis de las categorías propuestas anteriormente, 

pasamos a indagar cómo la pedagogía crítica y posteriormente la nómada, 

hacen suyos estos conceptos para plantear una nueva práctica educativa. 

Por cuestión histórica la pedagogía crítica se considera la antecesora de 

la pedagogía nómada. El objetivo principal que se propone es promover 

transformaciones en los sistemas educativos demandando a los docentes una 

reflexión profunda sobre su tarea y una actuación determinada. Hasta ahora, 

en dicha acción,  lo que ha venido predominando es  una práctica instrumental 

en la que los educadores actúan como ejecutores de unos programas que 

encierran una política previamente diseñada y dirigida hacia unos fines 

concretos. La propuesta de pensar la educación como una praxis liberadora es 

considerada como punto originario de la pedagogía crítica y Paulo Freire que 

fue quien la propuso, uno de sus fundadores. Después de él autores como, 

Giroux, McLaren, Apple y otros formularon el campo teórico.  

 Si tuviéramos que resumir cuáles son los principios en los que se basa la 

Pedagogía Crítica éstos podrían ser: la superación de las desigualdades, la 

libertad humana, la tolerancia y el respeto por la diferencia. Desde esta 

postura, la acción pedagógica no está sujeta a un simple hecho de transmisión 

                                                             

32
 BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos nómades. op. cit. pp. 79 – 81. 



25 
 

de saberes, sino que trata de decodificar la realidad para promover una 

conciencia ética y crítica. Establece una comunicación horizontal y se propone 

producir conocimiento a partir de la experiencia. Pone en cuestionamiento las 

relaciones de poder que desencadenan relaciones asimétricas y quiere ir más 

allá de la educación tradicional. Lo que nos plantea la Pedagogía Crítica es 

romper con la cultura occidental imperante, tanto desde la epistemología como 

desde  la ontología que encierra la concepción antropocéntrica y egocéntrica 

de la educación, empeñada en  mostrar una visión fragmentada de la realidad 

social. Cuando la pedagogía se contextualiza en el mundo real, posibilita su 

lectura crítica y transformadora. 

  Aunque Paulo Freire había estado trabajando en colaboración con 

estudiantes universitarios, desde hacía varios años, en una de las zonas más 

pobres de Brasil, su método de enseñanza surgió en 1961 y en la base de su 

pedagogía está la alfabetización. En su obra escrita, establece una dialéctica 

entre lo que la experiencia le va aportando y el saber. La idea de alfabetización 

para Freire debe llevar implícita la búsqueda  de una educación “cómo práctica  

de la libertad”, pues para él alfabetizar es crear una conciencia que nos hace 

críticos. 

 En los procesos de alfabetización se da un encuentro con y en los otros, 

este encuentro propicia un diálogo, una comunicación y un aprendizaje. En 

reciprocidad con el otro surge una conciencia que necesita ser expresada. Lo 

que Freire quiere crear con la alfabetización es una espiral, donde el impulso 

que la mueva sea la necesidad de aprender más para, que el alfabetizado, con 

más palabras, pueda expresar su mundo, su pensamiento, contar su historia. 

Se trata de poner al descubierto como la vida se va transformando en historia, 

como la vida entendida como puro acontecimiento biológico pasa a ser  una 

vivencia, una biografía. Sólo si pensamos el mundo podemos juzgarlo, la 

alfabetización dota a las personas del poder de hacer nuevos planteamientos 

críticos. Freire quiere que los que no han sido considerados sujetos visibles 

porque los dominadores han mantenido un férreo monopolio de la palabra, 

aprendan a hacer suya la palabra. Aquí se encuentra  la esencia de lo que él 

llamó “Pedagogía del oprimido”. Pero advierte Freire que la lucha que propone, 



26 
 

sólo tiene sentido cuando los oprimidos, en la búsqueda por la recuperación de 

su libertad, que deviene de una forma de crearla, no se sienten idealistamente 

opresores de los opresores, ni se transforman de hecho en opresores de los 

opresores sino en restauradores de la humanidad de ambos33. 

Desde los años ochenta, la teoría sociocrítica, ha intentado analizar los 

procesos que relacionan la enseñanza con la reproducción de desigualdades 

sociales concluyendo que, 

el conocimiento no es autónomo sino acuñado y producido en situaciones en 

las que existen numerosas relaciones económicas, sociales, políticas, 

históricas, textuales y personales que afectan a la producción de subjetividad 

en líneas de clase, raza, género y geopolítica34. 

 

Los análisis críticos son los que han llevado a los educadores a 

comprender cómo los fenómenos de subordinación son generados por los 

grupos dominantes y cómo las aulas y otros lugares de actividad cultural 

pueden, desde una posición de resistencia, potenciar movimientos  

democráticos  que permitan la consideración de igualdad de las personas que 

están encuadradas en la categoría “otros”. En opinión de Nuria Pérez de Lara 

en la base del fracaso de los procesos educativos está, 

la incapacidad para decir no ante aquello que se nos impone, aún sin creer en 

ello, aún considerándolo absurdo…incapacidad de decir no  a la permanente 

negación de sus límites y a la constante afirmación de su omnipresencia 

tecnificante en los procesos de socialización35 

Los estudios realizados desde el feminismo, en sus distintas corrientes, han 

sido una base fundamental para el desarrollo de la teoría sociocrítica general, 

su repercusión ha hecho que surgiera desde la pedagogía crítica la necesidad 

de desarrollarse desde una nueva perspectiva que reconozca que en la 

                                                             

33
FREIRE,Paulo. Pedagogía del oprimido. www.ensayistas.org/critica/liberacion/varios/freire.pdf  

p. 25. 

34
 MCLAREN, Peter, Pedagogía Crítica y cultura depredadora. Barcelona, Paidós Educador, 

1997, p. 218. 

35
 PÉREZ DE LARA, Nuria. La capacidad de ser sujeto. Barcelona. Laertes. 1998, p. 16. 

http://www.ensayistas.org/critica/liberacion/varios/freire.pdf


27 
 

conformidad de la subjetividad  son partes constitutivas tanto la identidad como 

la diferencia. 

  Para McLaren  la época en la que vivimos refleja nuestras narraciones, 

las historias que nos vamos contando, no sólo a los otros sino a nosotros 

mismos y que desde nuestro interior nos propone no escapar, pero sí potenciar 

una posición de resistencia y de transformación. El autor encuentra un punto de 

intersección entre la subjetividad- identidad y la narrativa- acción, 

se muestra interesado en examinar la narratividad en términos de los aspectos 

teleológicos de los efectos representacionales…se puede decir que las 

narraciones organizan relaciones de diferencia y este proceso viene 

determinado socialmente y es de un contexto específico…la narrativa debe 

servir de elementos heurísticos que permitan  a los profesores agarrar la vida 

social y la producción de identidad y teorizar sobre ello como varias formas de 

historia36. 

Una de las formas  de poder abstraernos de la objetividad la encontramos 

en la narración, que nos permite instalarnos de forma consciente en la 

subjetividad. Desde la narración podemos también transformar la realidad. La 

narración es algo inherente a la condición de sujeto, que se circunscribe no 

sólo al presente, “sólo en el amplio marco de las tradiciones y de las 

circunstancias históricas el sujeto elabora una construcción significativa de sí 

mismo y de lo que le rodea”37
 

 La narratividad  permite al sujeto ser protagonista de una historia, dejar 

de ser anónimo, pero para ello tiene que identificarse. Reconocerse es también 

una manera  de construirse, es un modo de dejar de ser objeto y pasar a ser 

sujeto. Para McLaren las identidades fronterizas son narraciones y 

contranarraciones que elegimos representar en el contexto de nuestra 

existencia cotidiana, práctica y mundana. Están ancladas en y son el resultado 

de esas prácticas sociales que configuran la experiencia y que moldean las 

                                                             

36
 MCLAREN, Peter, Pedagogía Crítica y cultura depredadora. op. cit, p. 115.  

37
 ESTEBAN, Joaquín Universidades reflexivas: Una perspectiva filosófica. Barcelona. Laertes 

educación. 2005, p. 65. 



28 
 

inversiones afectivas en la misma, en relación con las narrativas de la 

liberación. La identidad fronteriza se refiere a aquellas  

subjetividades que son capaces de resistir a las tendencias absolutizantes de 

un mundo patriarcal, burgués, racista y clasista que se fundamenta a sí mismo 

en la noción de una identidad fija y positiva y en roles específicos de género 

basados en esta fijación positiva38.  

 

 Lo que McLaren pretende con estas palabras es invitar a los educadores 

y a los trabajadores culturales a traspasar fronteras, a que no tiendan a 

colocarse en un nivel más elevado desde el cual pueda considerarse como un 

conocedor que menosprecia al estudiante, y expone el concepto de Giroux   

como muy significativo cuando se refiere a  

la pedagogía fronteriza como aquella que permite a los educadores afirmar y 

legitimar los significados locales y las constelaciones de significado que 

provienen de determinadas comunidades discursivas, pero al mismo tiempo 

cuestionan los intereses, las ideologías y las prácticas sociales a los que 

dichos conocimientos sirven cuando son vistos desde la perspectiva de 

economías más globales de poder y de privilegio39. 

 

 Aunque reconoce McLaren que en los últimos años los pensadores de la 

filosofía de la educación y de la pedagogía crítica están en la tarea de repensar 

todas las relaciones que se establecen entre los procesos de enseñanza, la 

cultura social, el uso del lenguaje y el poder instituido, demanda la necesidad 

de nuevos  paradigmas críticos para poder configurar la teoría educativa como 

una forma de “teoría viajera”40 capaz de crear nuevas relaciones entre la teoría 

y la práctica. Lo que se precisa es una praxis que incluya la debida  

consideración al conocimiento de aquellas personas que están oprimidas ya 

sea en cuestión de su género, raza, nacionalidad, discapacidad…De ahí el reto 

que deben afrontar los profesores en cuanto a la superación de la visión 

                                                             

38
 MCLAREN, Peter, Pedagogía Crítica y cultura depredadora. op. cit,  p. 113. 

39
  GIROUX 1991, citado por MCLAREN, Peter en Pedagogía Crítica y cultura depredadora. op. 

cit,  p. 261. 

40
  MCLAREN, Peter en Pedagogía Crítica y cultura depredadora. op. cit, p. 223. 



29 
 

occidental predominante, una visión antropocéntrica de la subjetividad y de la 

acción.  

Lo que en realidad se viene reivindicando es “la necesidad de modificar el 

paradigma de pensamiento hacia ámbitos sistémicos y de complejidad que 

atiendan al propio devenir y dinamismo de las cosas…a partir de conceptos 

como interdisciplinariedad o transversalidad”41 

 Desde el postmodernismo de resistencia se defiende la idea de que los 

seres humanos constantemente necesitan repensar la relación existente entre 

identidad y diferencia. Es necesario escuchar las voces no oídas y atender a 

experiencias  que no habían sido tenidas en cuenta o que se han sido 

desvirtuadas. Crear itinerarios desde los que se pueda articular las 

necesidades que se demandan, los deseos que surjan, itinerarios que 

potencien la solidaridad y la autonomía, basados en la comunicación. 

Establecer unas relaciones en las que podamos ser “unos” u “otros”, el 

descubrir y aceptar la diferencia es lo que nos va a permitir descubrirnos y 

aceptarnos a nosotros mismos.Cada persona necesita comprender su 

ubicación y su posicionamiento.”Uno tiene que posicionarse a sí mismo en 

alguna parte para poder decir algo”42. 

 En cuanto al uso del lenguaje, uno de los puntos más importantes a 

tener en cuenta es que no sólo refleja la realidad sino que sobre todo la 

constituye siendo su papel fundamental, en la propia conformación del 

lenguaje, 

el lenguaje no es algo conducido hacia un inmutable orden de coherencia y 

estabilidad, sino que es generativo de la realidad que éste evoca y de lo que 

este habla…el significado es creado en gran medida a través del lenguaje…el 

                                                             

41
 ESTEBAN, Joaquín Universidades reflexivas: Una perspectiva filosófica. Barcelona. Laertes 

educación.2005, p. 22. 

42
 HALL, Stuart, (1991:18) citado por MCLAREN, Peter, Pedagogía Crítica y cultura 

depredadora. op. cit. p. 248. 



30 
 

lenguaje no refleja una imagen limpia de la realidad…Vale decir que el 

conocimiento no es siempre falso, sino que nunca es completo43.  

 

 De esta afirmación se deriva que el conocimiento está construido 

socialmente. El mundo en el que las personas vivimos no se ajusta pues, a la 

realidad, sino que es la mente la que de forma simbólica ha construido ese 

conocimiento, lo que pone de manifiesto la estrecha relación que existe entre el 

contexto y la historia y el papel fundamental que desarrolla la interacción social 

en la construcción de conocimiento. Los significados son construidos, 

fundamentalmente, a través del lenguaje, “sólo en grupo y sólo mediante 

interacciones lingüísticas de tipo conversacional, puede emerger la 

subjetividad” 

 La pedagogía Crítica no pretende llegar a crear una  percepción  de la 

historia del mundo con una ideología determinada, lo que se propone es que lo 

que hasta ahora ha sido indefinido se haga comprensible e investigar sobre 

diferentes modelos sociales y de configuración que puedan  llegar  más allá de 

la organización social predominante y abarque nuevas formaciones del 

lenguaje.  Un proyecto con estas bases lo que quiere  es enfrentar  las leyes 

que rigen la representación cultural con lo que han asumido como base, con las 

contradicciones que crea y con sus paradojas. 

 Las distintas pedagogías críticas que se han dado, pedagogía freireana, 

feminista, de resistencia…, tienen en común los siguientes axiomas44 :  

- Los proyectos pedagógicos que se pongan en práctica deberían 

plantearse la función de crítica, tanto a nivel social como cultural. Teniendo 

siempre presente que, el conocimiento está mediado por relaciones lingüísticas 

que se han construido social e históricamente, esta es la razón por la que el 

lenguaje desempeña un papel primordial. En la creación de la conciencia ya 

sea consciente como inconsciente que determina la subjetividad el lenguaje es 

por lo tanto un punto clave. 

                                                             

43
 GIROUX, Henri, MCLAREN, Peter. Sociedad, cultura y educación. Madrid, Miño y Dévila 

Editores, 1998, p 144 – 145. 

44
 MCLAREN, Peter. Pedagogía Crítica y cultura depredadora. op.cit. pp. 268-269. 



31 
 

-Tener presente que las personas se relacionan de forma sincrónica con 

el grupo social al que pertenecen, principalmente la familia, pero también 

amigos, la enseñanza formal e informal, la religión que profesan o la cultura 

popular del medio en el que se desarrollan. Por lo tanto todo lo que sucede a 

nivel social tiene siempre alguna relación con el poder dominante y con la 

ideología que lleva implícita y que produce unos valores determinados. 

- Admitir que la relación que se establece entre significante y significado o 

entre objeto y concepto no es universal, ni estable. En la sociedad actual, el 

capitalismo es fundamental cuando hablamos de producción, de consumo y de 

relaciones sociales. Lo que determina que unos grupos sociales son 

privilegiados sobre otros de forma injusta. Las razones de estos privilegios 

pueden ser variables de una sociedad a otra e incluso dentro de la misma 

sociedad, a través del tiempo, pero todas tienen la finalidad de asegurarse que 

los menos privilegiados acepten su posición y la vean como algo natural e 

inevitable, por ser un legado que han recibido de la casualidad histórica. Si nos 

centramos sólo en un tipo de opresión, no podremos darnos cuenta de las 

conexiones  que existen entre todas ellas. 

- Si empezamos a crear unas relaciones sociales en las que el poder y la 

opresión estén desvinculados de las condiciones causa y efecto, se irá 

desarrollando una conciencia que nos permita aceptar  que la respuesta que 

damos tanto a la dominación como a la opresión tiene mucho que ver con el 

desarrollo social. En la actualidad la mayoría de las prácticas de investigación 

que se llevan a cabo, aún de forma inconsciente, tienen mucho que ver en la 

reproducción de aquellos sistemas de opresión que se refieren a la clase, la 

raza y el género.  

Henry Giroux, ya había puesto de manifiesto que todo lo que en un 

momento determinado se considera “una verdad”, debe ser sometido a 

revisión, volverlo a criticar de nuevo, señalando que también debe ser revisada 

nuestra propia acción crítica, por este motivo él escribe, 

La teoría crítica radical ha estado marcada por un lenguaje de crítica, el cual 

abandona la exploración y desarrollo de un número importante de 

cuestiones…esto ha menguado el desarrollo de una filosofía pública…los 



32 
 

teóricos educativos radicales han estado atrapados en la descripción de la 

realidad de la existencia de las escuelas, así que han fracasado para 

presentar propuestas…no han sido capaces de proponer una visión de la 

escuela que enlace la educación pública con los imperativos de la 

democracia…45 

 

Pedagogía nómada. 

 En los años 60 del pasado siglo, superando los postulados de la 

pedagogía crítica empezaron a aparecer varias obras con la intención de 

proponer una revisión de las distintas formas de subjetivación que se habían 

venido considerando respecto a la educación. No sólo tenían en cuenta los 

diferentes contextos sino que abordaban la subjetividad desde  la filosófia, la 

pedagógia-crítica y la política. Además de la mencionada “Pedagogía del 

Oprimido”, “Educación para la Emancipación” de Adorno, “La Reproducción” de 

Bourdieu y “Aparatos ideológicos del Estado” de Althusser, fueron la base para 

una nueva hermenéutica de las prácticas pedagógicas En ellas la educación 

está relacionada con emancipación /opresión, reproducción y control. Es a 

partir de entonces cuando se empiezan a hacer planteamientos acerca del 

papel y la responsabilidad que tiene la educación en el desarrollo de la acción 

social y también política. “El hacer educativo encuentra su último fundamento 

en la posición del educador respecto del mundo y de la vida”46 

En la introducción del libro “Ser educador. Entre Pedagogía y 

Nomadismo” su autor Jordi Planella escribe para clarificar la diferencia entre los 

términos que aparecen en el título,  “La pedagogía es la “normativización” “de 

lo educativo y el nomadismo juega el papel y el polo de resistencia de esa 

normativa”47. 

                                                             

45
 GIROUX, Henry, MCLAREN, Peter. Sociedad, cultura y educación op. cit. p. 141. 

46
 VILANOU, C, 2003. citado por PLANELLAS, Jordi en Ser educador. Entre pedagogía y 

nomadismo. Barcelona. Editorial UOC. 2009.  p. 80. 

47
 PLANELLA RIBERA, Jordi. Ser educador. Entre pedagogía y nomadismo. Barcelona. Editorial UOC 

2009.  p. 27. 



33 
 

Planella nos ayuda a comprender lo que significa la palabra nomadismo 

referida a la educación, si lo pensamos como una política que nos posibilita ir 

abriendo caminos, como una ruptura con lo establecido que nos permite ir 

incorporando lo que de forma cotidiana va inventando la Pedagogía. El 

nomadismo nos aproxima a una pedagogía que se pone en práctica partiendo 

de sucesos imprevistos y de encuentros casuales, que integrados en actos de 

creación, nomadizan el hacer pedagógico. Desde esta pedagogía se potencia 

lo que las subjetividades  producen de forma singular, se desterritorializa, une 

de formas diferentes las líneas que trazamos con nuestras vidas, es una 

pedagogía en proceso de creación, en crecimiento , que nunca retorna de la 

misma manera y si vuelve lo hace hacia la diferencia que ha podido surgir de 

las deconstrucciones llevadas a cabo, de la radicalidad y de la necesidad que 

aparece al disgregar la propia Pedagogía de lo que se daba por establecido en 

las relaciones de enseñanza – aprendizaje. 

 Es una pedagogía que reniega de todos aquellos signos que marcan a 

los educandos de forma claramente clínica para poder clasificarlos, o que los 

anula y diluye para que “lo otro” no sea visible. Pero es evidente que”Para que 

exista la categoría “normal” debe crearse una categoría de “anormales”48. 

 Las relaciones que se establecen al llevar a cabo un proceso educativo 

tienen como finalidad primordial llegar a descubrir “la persona” que hay en cada 

educando. Un punto esencial en pedagogía tiene que ver con llegar a descubrir 

“la persona”, no dejarse guiar por la estigmatización que se hace “niños 

problemáticos, discapacitados, mujeres maltratadas, toxicómanos…” En la 

mayoría de los casos las etiquetas nos hacen olvidar las personas que hay 

detrás, subrayan lo negativo y las desposeen de lo que cada uno de ellos 

poseía.  

 Para descubrir la persona, es fundamental aprender a escuchar, a mirar 

y a dejarse transformar por los otros. Es un proceso de acompañamiento que, 

lleva consigo la idea de recorrido, de camino, de trayectoria, de 

desplazamiento desde y hacia, de esfuerzo, de de horizonte hacia el que 

                                                             

48
 Íbidem p. 61. 



34 
 

avanzamos…el camino no es siempre un camino real, una carretera, sino que 

a menudo deambula por caminos que nos descubren nuestro propio interior49. 

 En los procesos de educación nómada, no sólo se amplía la subjetividad 

que tiene relación con  las acciones que se llevan a cabo, sino que es 

fundamental  potenciar y  diversificar  los contextos socio-culturales donde las 

prácticas se están produciendo  y  donde están inscritas. Cuando tenemos en 

cuenta también los contextos, obtenemos una  comprensión de la subjetividad 

como si de un laboratorio de experimentación se tratase, y una práctica 

pedagogíca que se muestra siempre atenta a los proyectos sociales que 

surgen, a los trayectos vitales de las personas, a no olvidar la obligada relación 

de la subjetividad con  todos aquellos procesos  que son indeterminados y que 

están en constante devenir.   

 A principios del s. XXI, la pedagogía oficial aún se muestra remisa a 

reconocer aquellos  autores que en determinados momentos han cuestionado 

sus formas  y han llevado a cabo experiencias con diferentes praxis y desde 

otras formas de pensamiento. Sólo ha tenido repercusión y se ha conocido la 

obra de Paulo Freire, pero Vanier, Deligny y Tosquelle han sido figuras 

determinantes en la puesta en práctica de la también llamada pedagogía 

radical que tiene como base al nomadismo y que nos trasmite “tipos de 

enseñanza sobre la opresión, la marginación, la alteridad y todas las formas 

posibles de luchar contra sus opresores”50. Desde las propuestas de la 

pedagogía nómada y partiendo desde la práctica pedagógica, han tratado de 

superar las oposiciones binarias que se han venido dando, tales como 

oprimido- opresor, anormal – normal, emigrante – nativo, resistiendo a la 

normalización que se impone desde el sistema y al control de los cuerpos, para 

cuestionar las existentes categorías de identidad y el concepto de diferencia. 

Esta postura se basa en el reconocimiento de que la educación y el 

conocimiento tienen un importante papel en la formación de inteligibilidad de 

nuevas identidades. 

                                                             

49
 Íbidem  p. 168. 

50
  Íbidem p. 32.  



35 
 

 Para poder transformar los modos de relacionarnos con el conocimiento, 

con la vida y con los otros,  es preciso ir más allá de las propuestas teóricas, de 

las buenas intenciones de los educadores  y de la necesidad de innovaciones 

tecnológicas.  

 Las pedagogías nómadas nos proponen aceptar los saberes que están 

en los bordes, en este punto encontramos a Deleuze, los considerados saberes 

frágiles, los marginales, aquellos que la escuela tradicional no ha considerado 

procedentes por ser ambiguos o por no ser determinantes para la formación de 

las personas. Desde un enfoque transversal e interdisciplinar quieren dar 

origen a una actitud que pueda combinar todo lo que aparece en las 

elaboraciones culturales ya sean conceptos o afectos para luego ser 

conscientes y críticos con los preceptos que se derivan de ellos.  

No nos interesan tanto los textos como la parte simbólica de estos textos que 

designaremos discursos…si el texto impreso nos anuncia ideas…el discurso va 

un poco más allá…En la idea de discurso se encuentran inherentes algunos de 

los elementos claves anunciados por los postulados postestructuralistas: la 

identidad, el yo, el cambio social e individual y las relaciones de poder 51. 

 Si la pedagogía nómada se refiere a aquella parte del conjunto social 

que se ocupa de los márgenes no podemos obviar que debemos reconocer la 

labor de la antropología cuando pretendemos mirar y analizar la educación 

“carecería de sentido pretender como objeto de la pedagogía, educar al 

hombre sin tener conocimiento de sus rasgos específicos  y de su sentido”52 

Para Fullat53 la antropología de la educación hace referencia a la idea 

fundamental de que “el ser humano es educación” y que sin esa educación no 

existe la humanidad. Para él la antropología debe estar relacionada con la 

filosofía de la educación desde la perspectiva metafísica y ontológica. 

                                                             

51
  Íbidem pp. 58 -59. 

52
 ESCAMEZ, J.1991 citado por PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre pedagogía y 

nomadismo. op. cit. p. 150. 

53
 FULLAT, Octavi 1991. Citadpo por PLANELLA, Jordi, en Ser educacdor. Entre pedagogía y 

nomadismo. op. cit. p. 151. Las preguntas que Fullat piensa que debemos hacernos es ¿El 

qué? y el ¿Para qué? de la educación 



36 
 

La educación nómada busca que las personas tengan un proyecto, que 

los educandos se sientan capaces y encuentren posibilidades de hacerse con 

el timón de su propia formación y de su vida. 

 Desde la etnografía han surgido estudios culturales para dirigir una 

mirada diferente hacia temas ya tratados y para sacar a la luz otros puntos de 

vista olvidados o despreciados, con la finalidad de comprender todo lo que 

sucede y resulta fundamental para llegar a devenir sujetos humanos. 

Y cada sujeto humano tiene una corporeidad que le sirve para 

relacionarse con lo externo a él y con sus iguales. Nuestro cuerpo es algo más 

que un organismo biológico, más que una cosa natural, no es sólo una 

generalidad esencialista, sino que es una entidad cuyos códigos se han 

establecido socialmente “como una interfaz, un umbral, un campo de fuerzas 

incesantes donde se inscriben numerosos códigos” 54. 

 Nuestra dimensión corporal adquiere un sentido muy relevante en lo que 

se refiere a la comunicación no verbal, pues a nivel sensorial el cuerpo 

escucha, toca, olfatea, sexualiza. Además de esta dimensión sensitiva 

debemos considerar la consciencia, la vida emocional y la vida social. 

 Cuando hacemos referencia a nuestra dimensión intelectual, lo que 

entendemos por tal, es que representa aquello que permite a la persona una 

actuación previamente pensada e intencionada, la consciencia busca dar 

sentido a la vida. Sin embargo no podemos olvidar que esta función ha estado 

atrofiada en la mayoría de personas que consideramos marginales y muchas 

veces se han visto movidos a la acción por estereotipos. Analizando la 

conexión existente entre cuerpo – mente, muchas veces vemos o pensamos  

en todos aquellos colectivos que hemos ido apartando a nivel social. Desde 

hace tiempo la relación que se ha establecido entre cuerpos y pedagogía  es 

una relación anómala, las personas excluídas suelen ser más cuerpo que 

mente,  en lo que se refiriere a esencia, no a volumen. La hipercorporalización 

que se ha ido creando no ha surgido de la nada, sino que tiene mucho que ver 

                                                             

54
 BRAIDOTTI, Rosi, Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade. Gedisa, Barcelona, 

2004, p. 16. 



37 
 

con la idea de dominar y coinciden a menudo con aquellos sectores que por 

distintas razones están discriminados, “se trata, en definitiva, de resistir el 

ejercicio de la biopolítica, que entiende los cuerpos de los sujetos como 

espacios de gobernabilidad, de inscripción del poder, de materialización de los 

deseos de los otros” 55.  

 Todas aquellas personas que de un modo u otro la sociedad hace sentir 

diferentes tienen la dimensión emocional ligada a connotaciones negativas, ya 

sea fracaso, vergüenza, culpa, éxito negativo, orgullo… por lo que será muy 

difícil que puedan llevar a cabo un desarrollo equilibrado. Hay que tener en 

cuenta que las emociones se reflejan tanto en nuestro cuerpo como en nuestra 

mente por lo cual van a ser determinantes para activar el resto de las 

dimensiones y van a tener un papel fundamental en nuestro mundo relacional. 

Buber  nos dice que no somos un mundo cerrado y cuando plantea una 

educación liberadora escribe “quien está en relación participa en una realidad, 

es decir, en un ser que no está simplemente dentro de él o fuera de él. Toda 

realidad es una actividad, en la cual participo sin poder apropiármela. Sin 

participación no hay realidad. La participación es tanto más perfecta como más 

inmediato es el contacto contigo” 56 

 Tal y como se entiende la educación desde la pedagogía nómada, su 

finalidad es que el otro llegue a convertirse en persona, no podemos pues 

pensar que se dé una falta de respeto hacia ese otro al que acompañamos y 

que a su vez nos acompaña, en este punto no podemos olvidar la dimensión 

espiritual de la persona, teniendo en cuenta que la espiritualidad tiene una 

conexión biográfica,  forma parte de su unicidad y no está fijada sino que se 

desarrolla en un proceso de constante evolución.  

 La pedagogía nómada comparte la idea de Sartre de que “el hombre es 

un ser de proyecto”. ”El término proyecto proviene del latín projicere, su 

                                                             

55
 PLANELLA, Jordi, citado por él mismo en Ser educador. Entre pedagogía y nomadismo.    

op. cit. p. 171. 

56
 BUBER, Martin. 1994, citado por PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre  pedagogía y  

nomadismo. op. cit., p. 155. Matin Buber pensaba que el ser humano sólo se desarrolla 
plenamente en relación con los demás, es la relación lo que nos humaniza. 



38 
 

participio projectum, indica la acción de tirar adelante”57, implica este 

significado que el sujeto tiene intención, no tiene solo una esperanza o una 

aspiración, este significado va más allá de una esperanza o de una aspiración. 

Para ello tiene que haber una planificación de esa acción que nos haga 

conseguir el objetivo que nos hemos marcado y desarrollar una visión 

multidimensional. En este punto la pedagogía nómada nos hace reflexionar 

sobre la actitud de una sociedad como la nuestra, que en muchos casos deja a 

las personas situadas “al margen”  sin posibilidades de poder  pensar y diseñar 

sus  proyectos de vida. 

         Las pedagogías nómadas eligen la innovación frente a la 

reproducción y defienden que es posible una educación que emancipe. Al final 

del libro usado como referencia para este apartado, el autor hace una relación 

de “27 principios para una pedagogía nómada”58, algunos de ellos aparecen ya 

mencionados con anterioridad, sin embargo considero oportuno mencionar 

algunos otros que no han aparecido de forma explícita: 

- Que la universidad que forma a los educadores no se construya a 

espaldas de la sociedad, sino imbrincada en ella. 

- El educador debe reconocerse persona ante sus educandos, sin corazas 

educativas que impiden una relación educativa. 

- Ver al otro como posibilidad no como problema. 

- Alejarse de modelos paternalistas. 

- Ubicar el trabajo en un marco teórico. 

- Conocer las coyunturas políticas, históricas y sociales del contexto. 

- No atrincherarse en los despachos ni en la burocracia, sino que vaya allí 

donde emergen los problemas y/o los conflictos sociales. 

 

 

 

                                                             

57
 PLANELLA, Jordi en Ser educador. Entre  pedagogía y  nomadismo. op. cit.,p. 156. 

58
 Íbidem  pp. 223 -224. 



39 
 

2. 1.Instituciones estalladas: Una experiencia práctica. 

El nombre de Instituciones estalladas hace referencia a las distintas 

instituciones en las que el modelo pedagógico que se lleva a cabo tiene en su 

base la filosofía de la pedagogía nómada.No hemos encontrado muchas 

experiencias que se estén llevando a cabo en la actualidad, pensamos que 

esto es debido a que su puesta en marcha, se lleva a cabo muchas veces de 

manera extra oficial y también a la existencia de ciertos poderes a los que no 

les interesa que se conozcan. 

       La analista que puso en funcionamiento “Las instituciones 

estalladas”59, como ella misma las llamó, Maud Mannoni, había trabajado 

durante la 2º Guerra Mundial en distintos hospitales atendiendo a enfermos 

mentales. Durante este período tuvo bastante libertad de acción y pudo poner 

en marcha algunos de sus proyectos, entre otros, organizó una compañía de 

teatro ambulante que le permitió salir  fuera de la institución con aquellos 

pacientes que querían participar en las funciones que iban poniendo en 

escena. Fue en este período de tiempo donde empezó a ser consciente de que 

las personas a las que trataba, no hablaban igual cuando estaban en el hospital 

que cuando estaban fuera de él. 

         Al acabar la guerra completó su formación como criminóloga en 

Bruselas. Al mismo tiempo que estudiaba, trabajaba en un servicio psiquiátrico, 

primero llevo a cabo su trabajo con adultos y luego siguió su tarea dedicada al 

trabajo  con niños. Posteriormente se formó como psicoanalista, fue durante 

este período cuando empezó a considerar la importancia que tenía  la escucha 

del drama que se vivía en las familias y las repercusiones que esas distintas 

maneras de encajar la enfermedad tenía en los pacientes adultos y sobre todo 

en los niños.  Porque los  niños percibían las miradas, tanto de sus familiares, 

como de las personas que tenían alguna relación con ellos, también percibían 

las palabras y eran muy sensibles al tono con las que éstas eran expresadas y 

                                                             
59

 BERTELLO MANFREDI, Gloria Mº, Sujetos sin arquitectura: la excepción y la regla. Tesis 

doctoral. Universidad Autónoma de Barcelona. Año 2011. Es en esta tesis donde he 

encontrado las experiencias prácticas que se están llevando a cabo en la actualidad en 

Argentina, siguiendo la filosofía de las instituciones estalladas. 

 www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf Consulta realizada el 15 de diciembre de 

2012. 

http://www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf


40 
 

a los gestos que realizaban tanto cuando se dirigían directamente a ellos como 

cuando los gestos eran realizados de forma velada.  Todo esto  los va 

configurando de un modo especial, diferente, hasta hacerles asumir, de una 

forma inconsciente, su papel de “loco”.  

        De todas las reflexiones derivadas de las experiencias que había 

puesto en marcha con distintos grupos de pacientes, surgió la puesta en 

marcha, en un suburbio de París, de La Escuela Experimental de Bonneuil - 

Sur – Marne. La finalidad de esta escuela era servir de espacio de acogida 

Desde el principio, fue pensada para ser algo más que un centro pedagógico. 

Mannoni quiere que la escuela que ha creado sea un lugar para vivir, desde 

donde las personas que allí estaban pudieran resistir  las reglas, unas reglas 

que fuera de allí, eran diferentes y lo que pretendían era someterlos a un 

proceso de normalización.  Esta escuela es una institución que está planteada 

de forma que los jóvenes puedan vivir otras realidades y otras posibilidades, en 

su filosofía subyace la idea de que pueden darse tantas formas de vivir como 

personas las corporicen y “de que si una institución no estalla ante el malestar 

del niño para ayudarlo, el estallado será el niño” 60. 

         El estallido es entendido por Maud Mannoni como la producción de 

un corte, como algo que se produce de sorpresa, pero admitiendo lo que 

sucede de improviso como un  acontecimiento  productivo.  El estallido es una 

oportunidad para  aprovechar el aprendizaje que se produce de los errores y 

las dificultades. Es también moverse entre la presencia/permanencia y la  

ausencia/huida, donde se produce un cruce de trayectorias, nudos de 

comunicación, el punto y seguido. Pero esto también implica dificultades, “ el 

joven necesita a su vez, un tiempo para poder comprender el sentido profundo 

de lo que está haciendo allí”61 

        En las instituciones estalladas, se da mucha importancia  a la 

formación de todo el personal que allí trabaja, para permanecer atentos a que 

                                                             

60
 GONZÁLEZ, Gabriela (2007:17) citado en BERTELLO MANFREDI, Gloria Mº, Sujetos sin 

arquitectura: la excepción y la regla. op.cit., p 89. Gabriela González es la coordinadora del 
proyecto en la Escuela El Puente de Córdoba (Argentina) 

61
 MANNONI, Maud. Un lugar para vivir. Barcelona. Grijalbo. 1982. p.14. 



41 
 

no endurezcan los límites, para que siempre que pueda darse el estallido, éste 

pueda encontrar su vía de salida y también porque entre todos pueden dar más 

cabida a la imaginación y a lo inesperado. Este aspecto es una de las 

características de estas instituciones. 

El buen funcionamiento de la institución en Francia hizo que distintos 

movimientos sociales de Argentina se interesasen en poner en marcha otras 

instituciones con su misma filosofía de trabajo. Hemos podido conocer algunas 

de las experiencias que se están llevando a cabo en la actualidad, en 

Argentina, a través de la tesis doctoral realizada por Gloria Mº Bertello en la 

Universidad Autónoma de Barcelona. La autora de la tesis entró en contacto 

con la Escuela El Puente, en la ciudad de Córdoba (Argentina), con la finalidad 

de llevar a cabo un diagnóstico institucional a lo largo de un año de prácticas. A 

través de ella pudimos conocer que  esta institución fue creada en el año 2000, 

sin ánimo de lucro para atender a niños y a jóvenes con dificultades en el 

terreno de la educación o de la salud. En esta escuela se trabaja desde el 

campo de la Pedagogía, el Psicoanálisis la Filosofía y el Arte. Desde esta 

experiencia práctica  y de un estudio etnográfico que había llevado a cabo con 

anterioridad, surgió la posibilidad de que  Bertello pudiera conocer desde 

dentro, otras dos experiencias que se están llevando a cabo también en 

Argentina y que podemos encuadrar dentro de las pedagogías nómadas. Estas 

experiencias se dan en una zona que reúne unas características específicas  y 

se mantienen al margen de lo que podemos considerar unas reglas 

establecidas. Nos estamos refiriendo a  La Universidad Trashumante y al 

MOCASE (Movimiento Campesino de Santiago del Estero). En la citada tesis la 

autora nos dice que el movimiento campesino surgió como un movimiento de 

lucha contra el capitalismo, que se empeña en seguir ignorando las cosas que 

aportan las pequeñas culturas. Desde este movimiento se potencia  la 

posibilidad de corporización a los campesinos y campesinas en su lucha por la 

tierra y la justicia. 

 La autora de esta tesis, nos explica cómo se fueron desarrollando estos 

proyectos. Ya en los años 80, Tato Iglesias, sociólogo de la Universidad de S. 

Luis, había puesto en marcha un grupo denominado “Sendas para la 

Educación Popular” que recorría diferentes puntos del país impartiendo talleres 



42 
 

y con la idea de generar distintos encuentros entre personas que estaban 

interesadas en compartir sus experiencias y su cultura. Cuando pudieron 

conseguir apoyos financieros y estando de acuerdo la Universidad de S. Luis, 

fue cuando empezó a gestarse el proyecto de la Universidad Trashumente, en 

1995. Para moverse a lo largo de los distintos lugares, los impulsores  utilizaron 

un autobús (al que llamaron El Quirincho) con el que recorrieron en sus 

comienzos unos 17.000 Km. La finalidad era poder impartir talleres y poder 

convocar en un mismo lugar,  personas de distinta procedencia que estaban 

implicadas en el proyecto de un modo u otro. En la tesis se explica que en ese 

momento el gobierno argentino no está teniendo muy en cuenta la educación 

en el medio rural, por lo que se da un porcentaje de analfabetismo muy alto y 

que además, debido a las grandes distancias que hay  que recorrer para llegar 

a los centros escolares, se producen muchas deserciones a lo largo de todo el 

curso. La falta de escuelas y la falta de docentes están dejando, en esos 

momentos,  sin posibilidades de educación a un gran número de personas. 

También nos explica que la finalidad con la que se puso en marcha la 

Universidad Trashumante era poder ofrecer docencia, tener la posibilidad de 

investigar y prestar servicio. 

Los puesta en marcha de los talleres  que se impartían se llevaba a cabo, 

permaneciendo durante dos días en cada ciudad y tenían como nombre 

“Caminando el Otro País”, durante este tiempo se llevaba  a cabo un proceso 

de reflexión pedagógico - política a través de las actividades artísticas y 

culturales que llevaban que se habían programado. Hoy esta Universidad se 

dirige también hacia la globalidad, a lo pedagógico y a lo social. 

Bertello, haciendo referencia a experiencia puesta en marcha en Francia y 

la que se lleva a cabo en Argentina, establece una comparación y  nos dice que 

en cierto modo “el loco” también podemos considerarlo  “un sin tierra”. Lo que 

tienen en común Bonneuil, el MOCASE y la Universidad Trashumante es que 

constituyen una alternativa  para posibilitar que los sujetos tengan voz y para 

ello parten de una normativa diferente, particular, que se sale de todas las 

convencionalidades. El MOCASE se fundamenta en potenciar una educación 

que está de acuerdo con el entorno y la situación socio-cultural en la que viven 



43 
 

los campesinos y la Universidad Trashumante quiere educar desde lo 

cotidiano, es una escuela de la calle, cada uno aprende del otro y a su vez 

enseña al otro. Tras algunos años de funcionamiento por separado, ambos 

movimientos se acabaron uniendo formando la Universidad Campesina. Esta 

universidad tiene como finalidad principal de constituir un sujeto libre. 

Las características, que Bertello atribuye a las  instituciones estalladas 

son: 

Horizontalidad, que recoge la idea de un desarrollo hacia un horizonte, 

una línea pegada al suelo que avanza en la construcción de un diálogo basado 

en la esperanza, las emociones, la humildad…que permite distintas 

ramificaciones para poder llegar a otras gentes, a otros territorios. En ellas se 

puede tomar un camino y abandonarlo en una bifurcación. 

Transformatividad, como una forma de reconocer  la existencia de  un 

movimiento constante. Para adaptarse a este movimiento se van creando 

nuevas reglas, nuevos espacios, lo que normalmente entendemos por 

desorden es aprovechado como una capacidad de transformación. Se 

considera esta capacidad una propiedad y una condición. 

El surgimiento de lo insólito , una institución estallada quiere evitar que se 

reprima lo que puede surgir fuera de la norma, lo que trata es de abrirse al 

acontecer, tender puentes para dar un camino a los estallidos que se 

produzcan, es la corporización que en el plano de la normalización no podría 

darse ni alcanzar a ser dicha con palabras. 

Autonomía, que tiene una relación directamente con la capacidad de 

construir y deconstruir y con el compromiso interior de crear y vivir de una 

forma diferente. Las instituciones estalladas están muy relacionadas con la 

ruptura, con el cuestionamiento del orden establecido. 

Representatividad y participación, mediante la creación de redes 

populares, las subjetividades pueden tener voz y todas las palabras son 

escuchadas. Los espacios sirven para representar e identificar a los sujetos y 

se puede palpar que el espacio no es hostil, sino un espacio próspero que  va a 

permitir generar nuevas ideas y desde ellas, se pueden hacer reivindicaciones. 



44 
 

A las distintas instituciones estalladas han ido incorporándose más y más 

personas con el paso de los años. Son personas que acuden de diferentes 

lugares de todo el mundo, donde se dan de forma constante, encuentros y 

confrontaciones con otras culturas, con nuevas lenguas, con la diversidad 

existente, Mannoni, escribe Bertello, siempre pensó en este tipo de estructura, 

un lugar que acoge, que no segrega,  que da la posibilidad de salir y también la 

posibilidad de volver.  

 

Conclusiones 

A lo largo de este trabajo hemos llevado a cabo un análisis sobre los 

significados de las nuevas categoría filosóficas que nos presentan 

fundamentalmente Deleuze y Guattari, y Braidotti, con la finalidad de evidenciar   

su validez para fundamentar la emergencia de las pedagogías nómadas. En la 

obra de todos ellos se manifiesta la necesidad de aceptar una subjetividad 

múltiple y la  afirmación de la no existencia del sujeto único. Desde esta nueva 

hermenéutica los sujetos son aceptados como agentes capaces de modificar 

los contextos y de producir saber, que es lo que la pedagogía nómada trata de 

poner en práctica. 

La necesidad de superar la diferencia surge de los graves 

acontecimientos sucedidos en la 1º mitad del siglo XX, hasta ese momento la 

pedagogía se había preocupado sobre todo de innovar en cuanto a 

metodología, pero no se preocupaba de la comprensión de los procesos de 

aprendizaje ni del sujeto. En esta línea se sitúa  el movimiento de la Escuela 

Nueva, pero es a raíz de la 2º Guerra Mundial cuando desde la filosofía y 

desde la pedagogía crítica, se empieza a analizar el significado de la diferencia. 

Fue a partir de los años 60, cuando Paulo Freire comenzó su labor pedagógica 

y  Gilles  Deleuze empezó a publicar sus obras, también es el momento en el 

cual el paradigma positivista se tambalea. Desde la pedagogía nómada se 

retoman estos conceptos para aceptar un sujeto múltiple y en constante 

devenir. 



45 
 

El cambio de paradigma que se había empezado a producir, facilitó la 

posibilidad de poder ampliar los horizontes de lo que hasta entonces se había  

entendido por “razón”. De esta forma se produjo no sólo una extensión sino 

también una metamorfosis del pensamiento que posibilitó poder pensar en la 

educación de los que se vienen considerando ”los otros”, aceptando que en 

realidad lo que uno no puede ser,  nos circunscribe y delimita enormemente. 

Romper esta delimitación es uno de los objetivos de las nuevas pedagogías 

nómadas que se muestran abiertas al reconocimiento de nuevas subjetividades 

y nuevas formas de aprendizaje. 

En el análisis realizado hemos constatado la necesidad de que  la filosofía 

y la pedagogía se co- impliquen para revalorizar lo esencial de la educación. La 

filosofía nos brinda su capacidad  teórica para poder afrontar los vacíos o los 

desfases que se producen en la educación, a través de las categorías que va 

creando y que nos posibilitan explicar y comprender las nuevas realidades. 

Los planteamientos de Deleuze y Braidotti nos han posibilitado el 

reconocimiento de una nueva subjetividad que se sitúa en el tiempo y en el 

espacio y que ya no es neutral. Como una derivación de todo lo anterior,  la 

tarea de la educación debe posibilitar que los sujetos liberen los deseos que no 

habían podido ser expresados. 

De este modo, desde la experiencia, la educación tiene un componente ético 

esencial que se manifiesta en el testimonio y en el deseo…Probablemente 

nada sea adecuado decir sobre la experiencia educativa si no es en el marco 

de la constatación de los límites dinamizadores de la existencia62 

 

Cuando ya se ha puesto en evidencia que  la diferencia existe, que se da 

una gran diversidad cultural y una  gran pluralidad de subjetividades, es 

fundamental volver a pensar cómo se está afrontando la educación, se impone 

así la necesitad de dotar  la educabilidad de otro sentido. Se propone pues, una 

educación que prescinda de los juicios transcendentes, que nos permita 

experimentar, establecer distintas conexiones, 

                                                             

62
 ESTEBAN, Joaquín. Universidades reflexivas: Una perspectiva filosófica. op. cit. p. 38. 



46 
 

El planteamiento de una estructura rizomática, tal y como la formulan 

Deleuze y Guattari nos posibilita la proposición de un proceso educativo, 

abierto a nuevas posibilidades y a diferentes conexiones. Desde una 

concepción rizomática de la educación se contempla el devenir como una 

consecuencia posibilitadora y enriquecedora. Los autores nos proponen 

prescindir de juicios transcendentales, hacernos múltiples, establecer circuitos, 

facilitar tránsitos, devenires, su propuesta es que  la lógica que rija nuestra vida 

no sea la del ser. Desde su tratado de nomadología  podemos concebir la 

pedagogía como una máquina de guerra que impulsa la metamorfosis y el 

devenir y que se mueve fuera de toda exactitud a través de lo múltiple, tal y 

como se recoge en la esencia de las pedagogías nómadas.  

Este análisis también  nos ha llevado a concluir que optar en educación 

por cualquier universalismo moralista que potencie el reduccionismo 

epistemológico y nos proponga un estilo poco flexible, conlleva una gran 

dificultad para fomentar una disposición hacia los posibles tránsitos y al 

devenir. 

Los autores analizados  ponen en evidencia que una de las causas por la 

que nos aferramos a lo que ya está establecido es el temor que provoca el 

caos, sin ser conscientes de que es del caos de donde surgen las nuevas ideas 

y los nuevos planteamientos. Otra de las razones por la que nos resistimos a 

cambiar el orden establecido es el miedo que sentimos a perder los privilegios 

que disfrutamos. El caos, equivale a movimiento por lo que escapa a cualquier 

predicción, y es parte fundamental de la pedagogía nómada, y desde esta 

posición se opone al determinismo. Es preciso por lo tanto analizar las rupturas 

existentes para poder construir nuevas prácticas que puedan llevarse a cabo 

dando cabida a una alteridad transformadora. 

Pensamos que en el reconocimiento de otras subjetividades, la teoría 

feminista ha jugado un papel muy importante, tanto a nivel teórico como 

político, poniendo de manifiesto  que “lo otro” no se entiende como diferente, 

sino como de valor inferior. Braidotti nos dice que es posible educar para la 

emancipación y nos presenta el sujeto nómade como aquel que es capaz de ir 

creando y configurando su modo de vida a través de un proyecto personal  



47 
 

Tanto Braidotti como Freire tienen un interés especial en recalcar que los 

oprimidos no deben pasar a ser opresores, sino que a través de la educación lo 

que se pretende es un proceso de liberación que tenga en cuenta a todos.   

El lenguaje tiene una importancia determinante para todos estos autores, 

quienes en lo referente a la formación de la subjetividad,  reivindican la 

narrativa como una forma de expresión, comprensión y creación de la realidad 

y  desde la pedagogía crítica el lenguaje es considerado fundamental “para 

crear una ética de la fortaleza…que entienda como se produce la experiencia, 

la legitimación y como está organizada la teoría”63 

La pedagogía nómada pone de manifiesto que los sistemas educativos 

enmascaran la finalidad que encierran, ésta es, la de seguir manteniendo una 

estructura  donde se privilegia a una determinada clase social y donde todos 

los “otros” son invisibles. De esta situación se deriva la necesidad que desde la 

pedagogía se proponga una nueva praxis que acepte cualquier tipo de 

diferencia, porque el desprecio hacia el otro engendra agresividad y violencia. 

En el análisis llevado a cabo constatamos que  las bases que sustentan 

las pedagogías nómadas tienen un fundamento epistemológico sólido.  Las 

propuestas de una nueva forma de pensamiento y de una subjetividad nómade, 

permiten articular una pedagogía integradora y emancipatoria, “la adquisición 

de la subjetividad es por lo tanto un proceso de prácticas materiales 

(institucionales) y discursivas (simbólicas), cuyo objetivo es positivo porque da 

lugar a formas de empoderamiento (empowerment) ”64.    

También reconocemos el papel fundamental que desempeña la 

interdisciplinariedad, a la hora de buscar soluciones y formular propuestas. La 

conexión establecida entre  la filosofía, la sociología, la biología, la psiquiatría y 

la pedagogía, han contribuido enormemente a poder llevar a cabo experiencias 

innovadoras en el campo educativo, han permitido que se una la conciencia de 

lo “otro” con la conciencia de “lo que uno no pudo ser” y ni siquiera aparentar.  

                                                             

63
 GIROUX, Henry, MCLAREN, Peter Sociedad cultura y educación. op.cit. p.144. 

64
 BRAIDOTTI, Rosi. Sujetos nómades. op. cit. p. 114. 



48 
 

A modo de conclusión general hemos encontrado que la pedagogía 

nómada se sustenta en las categorías analizadas. Desde esta pedagogía se 

acepta el devenir, como base del desarrollo de una subjetividad múltiple y una 

concepción rizomática tanto de la identidad como de la sociedad.  

El trabajo llevado a cabo nos ha abierto camino hacia nuevas formas de 

entender y realizar mi propia práctica pedagógica. Así como conocer formas de 

pensamiento que nos han aportado una amplitud de horizontes en los que 

seguir indagando y que nos sirvan de base para futuros estudios sobre este 

tema. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

Bibliografía 

ARAGÜES, J.M. Deleuze (1925-1995). Madrid. Ediciones del Orto. Biblioteca 

Filosófica, 1998. 

BERTELLO, G. M. Sujetos sin arquitectura.La excepción y la regla. Tesis 

doctoral. Universidad Autónoma de Barcelona. 2001. 

www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf 

BRAIDOTTI, R. Fenimismo, Diferencia Sexual y Subjetividad Nómade. 

Barcelona. Gedisa editorial. Colección Libertad y Cambio. 2004. 

BRAIDOTTI, R. Sujetos nómades. Barcelona. Paidós. 2000. 

CANETTI, E.  Obras completas I. Barcelona. Edición dirigida por Juan José del 

Solar. Galaxia Gutenberg. Círculo de Lectores. 2002 

DELEUZE, G. , GUATTARI. F. Mil Mesetas. Valencia. Pre- Textos. 2010. 

DELEUZE, G., GUATTARI, F. ¿Qué es la filosofía? Barcelona. Editorial 

Anagrama. 2009 

ESTEBAN, J. Universidades reflexivas: Una perspectiva filosófica. Barcelona. 

Laertes educación. 2005. 

FOUCAUTL, M., DELEUZE, G. “Theatrum Philosophicum – Diferencia y 

repetición” Barcelona. Anagrama. Colección Argumentos. 1995. 

FREIRE, P. La naturaleza política de la educación. Barcelona. Planeta-

Agostini.1994. 

FREIRE,P. Pedagogía del oprimido. www.ensayistas.org/crítica/liberación/varios/freire 

GIROUX, H. ,MCLAREN, P.  Sociedad, Cultura y educación. Madrid . Buenos 

Aires. Niño y Dérila Editores.1998. 

MANNONI, M. Un lugar para vivir. Barcelona. Grijalbo. 1982. 

MCLAREN, P. Pedagogía Crítica. Barcelona. Paidos. 1997 

PÉREZ DE LARA, Nuria. La capacidad de ser sujeto. Barcelona. Laertes. 1998. 

http://www.tdx.cat/bitstream/10803/50999/1/gmbm1de1.pdf
http://www.ensayistas.org/crítica/liberación/varios/freire


50 
 

ROMERO, G., CABALLERO, A. (eds) La crisis de la escuela educadora. 

Barcelona. Laertes educación. 2009. 

PLANELLA I RIBERA, J.: Ser Educador: Entre Pedagogía y Nomadismo. 

Barcelona, Editorial UOC, 2009. 

 

 

 

 

 

 

 

 


