
  

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

 

Mujeres trans y el ámbito deportivo: 

Identidades, cuerpos y vivencias 

 

Trans women and sports: 

Identities, bodies and experiences 
 

 

Autora 

Marta Barbosa Segoviano 

 

Directora 

Gemma del Olmo Campillo 
 

 

 

Facultad de Ciencias Sociales y del Trabajo 

Noviembre 2020  



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimientos 

 

A mi madre, por su ejemplo y su amor, siempre. 

 

A Carmen y Lara, por abrirme el mundo y, en su día, ponerme las gafas moradas. 

 

A mi compañera de vida, Irene, por su apoyo incondicional y su amor del bueno.  



3 
 

ÍNDICE 

 

Resumen           pág. 04 

Abstract           pág. 04 

1. Introducción          pág. 05 

2. Planteamiento y objetivos         pág. 06 

3. Metodología          pág. 07 

4. Sexo, género e identidades        pág. 09 

4.1. Lo trans en el sistema sexo/género       pág. 11 

4.2. Identidad trans        pág. 13 

4.3. La patologización trans       pág. 15 

5. Mujeres trans          pág. 20 

5.1. Procesos y apoyos        pág. 26 

5.2. Transiciones y cuerpos       pág. 31 

6. Mujeres trans en el deporte        pág. 37 

6.1. Mujeres trans en el deporte femenino     pág. 42 

6.2. El cuestionamiento corporal de las mujeres trans    pág. 48 

7. Desafíos para la cisexualidad        pág. 54 

8. Conclusiones finales         pág. 61 

9. Referencias bibliográficas        pág. 63 

10. Webgrafía          pág. 66 

11. Anexos          pág. 68  



4 
 

Resumen 

¿Cómo viven el deporte las mujeres trans? ¿Se sienten totalmente aceptadas y respetadas 

dentro de los equipos femeninos? ¿Contemplan el deporte, y en última instancia la sociedad, las 

identidades y cuerpos diversos? Desde una perspectiva cualitativa, pretendo analizar diferentes 

aportaciones teóricas, discursos de personas trans y experiencias de mujeres trans para poder conocer 

las exclusiones y discriminaciones a las que pueden enfrentarse tanto dentro como fuera del ámbito 

deportivo.  

Para ello, ha sido necesario comprender las nociones de género, sexo e identidad de cara a 

analizar cómo se interrelacionan entre ellas, derivando en complejas situaciones dentro del deporte 

que han repercutido en la participación de las mujeres trans en el deporte tal y como se concibe hoy 

en día, planteado desde dos categorías inamovibles: lo femenino y lo masculino. 

El estudio de todo lo mencionado irá orientado a una reflexión sobre el papel que tiene la 

sociedad cisexual en la perpetuación de actitudes, roles y comportamientos que permiten estas 

exclusiones y discriminaciones. Se planteará, por tanto, un ejercicio de autocrítica para la 

cisexualidad, puesto que se tomará a la sociedad cisexual como algo que necesariamente debe 

transformarse para conseguir una sociedad plural y diversa, y abandone su constante rechazo y 

discriminación a las identidades de género no normativas. 

 

Abstract 

How do trans women experience sports practice? Do they feel totally accepted and respected 

within their female teams? Do sports and, ultimately, society consider the diversity of identities and 

bodies? Taking a qualitative approach, I aim to analyse different theoretical contributions, trans 

people discourses and trans women experiences to be able to know the sorts of exclusions and 

discriminations they may face, both inside and outside the sports practice. 

To do so, I argue about the need to understand the notions of gender, sex and identity in order 

to analyse how they are interrelated, resulting in complex situations within the sports field that have 

affected trans women’s participation in the sports practice as it is conceived nowadays, distinguishing 

between two main fixed categories: male and female. 

The study of all these aspects will be oriented towards a critical reflection of the role our 

cissexual society plays regarding the perpetuation of attitudes, roles and behaviours that allow these 

exclusions and discriminations. I will point towards an exercise of self-criticism for the cissexual 

worldview, since the focus will be on the cissexual society as something that must change in order to 

achieve a plural, diverse society, thus growing out of its continued rejection and discrimination 

towards non-normative gender identities. 

  



5 
 

1. Introducción 

Me planteé llevar a cabo este trabajo sobre las mujeres trans y el ámbito deportivo porque cada 

vez que leía sobre las mujeres trans, más me invadían las ganas de estudiarlo en profundidad, 

comprender lo mejor posible sus situaciones (rechazos, apoyos, desafíos, alegrías, problemas, …), 

conocer sus vivencias en el deporte y plasmar todo ello en este trabajo para ayudar, dentro de lo 

posible, en la visibilización de sus experiencias y sentimientos. 

Lo que me llegaba a través de los medios de comunicación o de las conversaciones cotidianas 

me hacía pensar que era un tema complicado, con muchas controversias que derivaban en complejas 

polémicas sociales.  

Polémicas sociales que, por otra parte, eran generadas en su mayoría desde perspectivas o 

posiciones cisexuales que cuestionan y juzgan a las personas trans. El mundo normativo tal y como 

lo conocemos está concebido y parte desde la cisexualidad, dejando a un lado a las personas trans. 

Por eso considero que es la estructura cisexual concebida como la única posible, o la única no 

patológica posible, la que tiene que ser cuestionada y replantearse ciertas visiones y actitudes para 

dar cabida a otras posibilidades, como la trans, en contraposición al largo historial de represión e 

intentos de anular o corregir conductas que hoy sabemos corresponden a identidades trans y/o 

disidentes. 

En un principio, temía no saber cómo tratar el tema o cómo enfocarlo para no perjudicar de 

ningún modo a las mujeres trans. Ni quiero, ni pretendo hablar por ellas, ya que considero que solo 

ellas pueden y deben hacerlo. Aun así, soy consciente de que, al hacer esta investigación, de algún 

modo participo de manera activa, al ser yo misma la que plasmo ciertas ideas o interpreto y analizo 

ciertos discursos desde mi propia perspectiva.  

Por lo tanto, aunque de esta manera soy yo, una mujer cisexual, la que va a recoger ciertas ideas 

sobre las realidades trans, me veo en la necesidad de hacerlo para poder hacer una crítica desde la 

cisexualidad y para la cisexualidad, que es, al fin y al cabo, lo que sí puedo hacer desde mi posición. 

 

  



6 
 

2. Planteamiento y objetivos 

Como ya he señalado, realizo esta investigación desde el punto de vista de una mujer cisgénero 

y con la intención de acercarme, con respeto y todo el cuidado posible, a la realidad de las mujeres 

trans para así poder analizar de forma autocrítica los posibles ejercicios de exclusión que hacemos las 

personas cisexuales hacia las mujeres trans y plasmar, así, los desafíos que tenemos por delante las 

personas cis para conseguir romper la barrera existente entre el mundo cis y el mundo trans, barrera 

que solo perjudica a las personas trans en pos del mantenimiento de un orden social basado en una 

normatividad nociva. 

Es definitiva, quiero poner el punto de mira en las personas cis como agentes de cambio social 

en la búsqueda del respeto a la diversidad en todos los ámbitos de la vida humana para acabar 

centrándome especialmente en el ámbito deportivo al ser un área de gran interés donde las ideas de 

cuerpo y género han podido ser cuestionadas desde las propias identidades trans como por el juicio 

por parte de las personas cis. 

 

 Objetivos generales y específicos 

El objetivo general de esta investigación es realizar una aproximación a la situación actual de 

las mujeres trans en el deporte en España, en concreto en el hockey sobre hielo, para hacer una 

reflexión sobre las experiencias de las personas trans dentro y fuera del ámbito deportivo, con la 

intención de que se traduzca en una revisión de la estructura cisexual. 

Para cumplir este objetivo general, me he propuesto unos objetivos específicos que me ayudaran 

a definir el camino a seguir. Los objetivos específicos son: 

1) Analizar las aportaciones de las personas y mujeres trans para conocer sus realidades, dentro 

y fuera del ámbito deportivo. 

 

2) Conocer experiencias, procesos y transiciones de las mujeres trans dentro y fuera del ámbito 

deportivo mediante las experiencias reales de dos mujeres trans que practican o han 

practicado hockey sobre hielo en España y mediante discursos hallados en otros soportes. 

 

3) Reflexionar sobre las exclusiones y fortalezas que viven algunas mujeres trans, dentro y 

fuera del ámbito deportivo, para poder plantear ejercicios de autocrítica a la cisexualidad. 

 

 

  



7 
 

3. Metodología 

La metodología elegida para esta investigación se basa en la perspectiva cualitativa, ya que 

consiste en un análisis de los discursos y de las experiencias trans, en concreto, de las mujeres trans. 

Los discursos que han sido analizados en esta investigación están publicados en libros y en revistas, 

pero también me he nutrido de los que aparecen en vídeos y otros soportes online, por ser un lugar en 

el que actualmente las personas trans debaten intensamente.  

Además, para la reflexión utilizo las entrevistas que he realizado a las dos únicas mujeres trans 

que han jugado o competido en hockey sobre hielo en equipos de mujeres españolas. No es, pues, un 

trabajo realizado únicamente a partir de las entrevistas a estas deportistas, Nora Gómez y Aliah 

Fernández, sino que estas entrevistas forman parte de la reflexión que se realiza a partir de varios 

discursos hallados en soportes diferentes. 

Para cumplir el primer objetivo específico, he llevado a cabo una revisión crítica de las 

reflexiones sobre las personas trans dentro y fuera del ámbito deportivo para poder plasmar las 

aportaciones y experiencias más interesantes y así poder conocer, a grandes rasgos, diferentes factores 

que rodean a las mujeres trans. 

Como he comentado con anterioridad, para ayudarme a cumplir los objetivos específicos 2) y 

3), he realizado dos entrevistas profundas y semi-dirigidas a dos mujeres trans deportistas: Aliah 

Fernández, de 20 años de edad, y Nora Gómez, de 63 años de edad. Estas mujeres comparten un 

entorno muy particular: juegan o han jugado al hockey sobre hielo femenino en España.  

Hay que tener en cuenta que el hockey sobre hielo es un deporte muy minoritario en España y, 

durante mucho tiempo, sólo ha existido la categoría masculina, perpetuando así el estereotipo de ser 

un deporte viril o masculinizado. Esto hace que sean unas experiencias muy valiosas para mi 

investigación. 

Planteé un total de trece preguntas cortas y generales para intentar no dirigir demasiado las 

preguntas ni cerrar sus respuestas, pretendiendo, dentro de lo posible, que sea la mujer entrevistada 

la que decida qué contar y cómo. También decidí formular una pregunta abierta al final de cada 

entrevista para que hablasen de lo que considerasen oportuno. Todas sus experiencias son valiosas, 

siendo tan importante lo que cuentan como lo que no cuentan. 

 Además, cabría destacar que la muestra, aunque pequeña, es de gran interés porque la gran 

diferencia de edad entre ambas mujeres introduce un componente diacrónico muy pertinente a la hora 

de reflexionar sobre los discursos y los textos desde diferentes perspectivas y contextos socio-

culturales.  

Por último, y para que pudieran intercambiar entre ellas alguna reflexión, decidí, previo a las 

entrevistas, lanzarles la siguiente pregunta: “¿Qué le dirías a una mujer trans de 20/63 años?” para 

poder trasladar la respuesta a cada una de ellas al finalizar cada entrevista. 

Por todo ello, este trabajo consta de cuatro grandes apartados: “Sexo, género e identidades”; 

“Mujeres trans”; “Mujeres trans en el deporte”; y, finalmente, “Desafíos para la cisexualidad”. 



8 
 

En el primer apartado pretendo presentar aportaciones teóricas relevantes sobre la cuestión 

trans, pasando por un análisis de las diferentes visiones sobre las nociones de sexo, género e identidad 

de género, intentando poner de manifiesto las complejas relaciones entre estos términos así como la 

dificultad de definirlos. Además, introduciré la cuestión de la patologización trans. 

En el segundo apartado ahondaré en numerosas realidades de mujeres trans para conocer sus 

experiencias sobre sus transiciones, procesos y cuerpos para continuar con el tercer apartado donde 

profundizaré en las situaciones de las mujeres trans dentro del ámbito deportivo. Por lo tanto, en 

ambos apartados comento y reflexiono dichas experiencias a través de diferentes fragmentos de las 

entrevistas realizadas. 

Considero pertinente conocer primero las experiencias vitales de las mujeres trans, plasmar y 

reflexionar sobre sus experiencias como mujeres trans, para después poder comprender mejor sus 

vivencias deportivas. Es decir, son a la vez deportistas y mujeres, no se puede separar la deportista 

de la mujer, por lo que toda vivencia la considero valiosa e importante. 

En el cuarto, y último gran apartado, también me valdré de algunas de sus experiencias para, 

finalmente, plantear los desafíos a los que se debe enfrentar la cisexualidad para generar el cambio 

social que las mujeres trans puedan necesitar, dentro y fuera del ámbito deportivo. 

 

  



9 
 

4. Sexo, género e identidades 

Considero imprescindible comenzar definiendo los términos de sexo y género, ya que en ellos 

se basa la división del mundo en hombres y mujeres, en las categorías masculina y femenina. 

Platero (2014) define el sexo como la manifestación de “anatomías, habilidades y aspectos” que 

desarrollan hombres y mujeres por la herencia genética y el género como “la construcción social que 

asocia ciertos comportamientos, anatomías, actitudes, estilos, formas de vida a hombres y mujeres 

[…] delimitando lo que entendemos como masculino o femenino” en los diferentes contextos y 

culturas. En el contexto occidental, que es el que nos atañe, es destacable la gran diferencia que 

existen entre los roles de mujeres y de hombres (pp. 26-27). 

Lo primero que hay que tener en cuenta es que ambos conceptos se interrelacionan, y a cada 

sexo le corresponde, socialmente, un género. Es decir, se crea ese dualismo: sexo macho con género 

masculino y sexo hembra con género femenino. Esto es el denominado sistema sexo/género que 

explicaré más detenidamente en el apartado 4.1.. 

Por lo tanto, ¿qué es ser trans? y ¿en qué lugar de este sistema dual se encuentran las personas 

trans? 

Las identidades trans agrupan experiencias como personas transexuales y transgeneristas, 

ambas caracterizadas por no auto-percibirse ni ser percibidas como lo que se espera socialmente al 

no reflejar el género correspondiente a su sexo asignado y/o percibido por el resto. Son “personas 

cuya expresión o identidad de género difiere de las etiquetas sociales tal y como las hemos construido 

en nuestra sociedad actual, bajo los significantes de ‘mujer’ y ‘hombre’”. Por lo tanto, atendiendo a 

esta definición, si te identificas con el sexo asignado en el nacimiento eres una persona cis y, si no te 

identificas, eres una persona trans (Platero, 2014, pp. 29-68). 

El término cis corresponde a la abreviación de cisexual o cisgénero. En mi investigación 

utilizaré el término cisexual para referirme a este conjunto de personas que se identifican con el 

género asignado al nacer, que es, de hecho, el mayoritario a nivel social (Córdoba, Sáez y Vidarte, 

2005, p. 36). 

Missé (2016) explica cómo el concepto trans se utiliza como término paraguas “para englobar 

a todas aquellas identidades de género no normativas” y explica tres términos englobados en lo que 

entendemos por trans que muchas veces se utilizan como sinónimos, pero que no lo son: 

- Travestido o travesti: hace referencia a aquellas personas que esporádicamente se 

visten y actúan con los códigos del género opuesto, aunque en su vida social y 

cotidiana se identifiquen con el género que les fue atribuido al nacer. Este es el 

primer concepto que la medicina utiliza a principios del siglo XX para hacer 

referencia a quienes no se identifican completamente con su género asignado, 

incluyendo a hombres afeminados y mujeres masculinas. 

- Transexual: es aquella persona que quiere someterse a una reasignación genital y 

modificar su cuerpo para vivir en el género que siente como propio. Como bien dice 

la palabra, es una transición en el sexo biológico. Este concepto nace en la década 



10 
 

de los cincuenta de la mano de los primeros médicos que intervienen a personas trans 

para diferenciarlas de las personas que practican el travestismo. 

- Transgénero: hace referencia a aquella persona que vive en el género opuesto al  

que le asignaron al nacer, pero sin modificar necesariamente su cuerpo. Es un tránsito 

en el género. Este concepto emerge de los movimientos trans norteamericanos de los 

años 80 en oposición a la categoría médica transexual, y a menudo está relacionada 

con una crítica al sistema binario mujer-hombre. (p. 178) 

Hay otras posibilidades en relación a las identidades de género, pero quería destacar estas tres 

para el presente trabajo.  

Las mujeres a las que he entrevistado se consideran transexuales, pero me decantaré 

preferiblemente por utilizar el término trans durante toda la investigación, en lugar de diferenciar 

entre mujeres transexuales o transgénero, ya que opino que no es necesario hacer esa distinción.  

Además, teniendo en cuenta la diversidad de género, durante el trabajo me referiré a las 

mujeres trans en femenino y a las personas trans con una de las opciones del lenguaje inclusivo, en 

mi caso utilizando la x en lugar de los géneros gramaticales marcados como femenino (-a) y 

masculino (-o). 

En los siguientes subapartados voy a exponer algunas de las aportaciones más relevantes, a mi 

parecer, sobre lo trans en el sistema sexo/género, la identidad trans y la patologización trans. 

Comprender estos conceptos me ayudará a profundizar en la cuestión de las mujeres trans para, 

después, profundizar en sus experiencias y vivencias primero fuera y, finalmente, dentro del ámbito 

deportivo. 

 

 

  



11 
 

4.1. Lo trans en el sistema sexo/género 

Gayle Rubin introdujo, en 1975, el concepto de sistema de sexo/género el cual explicaba cómo 

el sexo era un elemento perteneciente a la naturaleza que se ve influenciado por la significación 

cultural que le asigna el denominado género. Es decir, el sexo biológico sería dado al nacer, machos 

o hembras, pero el género social los transforma en hombres y mujeres mediante los significados que 

definan a ambos géneros en cada sociedad (Córdoba, Sáez y Vidarte, 2005, p. 35).  

El género funcionaría, pues, como un mecanismo que trata a los individuos como materia 

prima insertada en dicho sistema de sexo/género para obtener los sujetos hombres y sujetos mujeres 

junto a sus relaciones sociales, las cuales perpetúan la división sexual de poder y del trabajo. Es 

decir, asegura la existencia de sujetos dominantes (hombres) y subordinados (mujeres) marcando 

esta distinción para poder reproducir el sistema de poder (De Lauretis, 1987, en Córdoba, Sáez y 

Vidarte, 2005, p. 36). 

Por lo tanto, el género permite el mantenimiento de este mundo dicotómico y de este sistema 

de poder, ya que permite que se sigan asociando roles, actitudes, comportamientos y estereotipos 

específicos y diferentes a mujeres y hombres. Aun así, hay autoras que cuestionan que solo sea 

cultural el género y consideran que el sexo también es cultural, ya que asociamos ciertas anatomías 

a un sexo, y esa asociación es cultural en sí. 

Por ejemplo, Soley-Beltrán (2009) explica la interpretación que hace Judith Butler, definiendo 

al sexo como inaprensible ya que “no es posible establecer un cuerpo ‘natural’ antes de la cultura 

porque tanto el observador como el cuerpo mismo están embebidos de un lenguaje cultural” desde 

que nacemos (p. 35).  

Es decir, Butler afirma que decir que el sexo corresponde totalmente a la naturaleza y el género 

a la cultura es un argumento simplista porque hace que “concibamos una ‘naturaleza sexuada’ y un 

‘sexo natural’ que, en realidad, hemos designado socialmente” y, además, no tiene en cuenta que el 

sexo en sí en un “concepto que se crea en la sociedad, no aparte de ella” (Platero, 2014, p. 28). 

Por lo tanto, la formulación de Rubin sería insuficiente a la hora de explicar la distancia entre 

las nociones de naturaleza y cultura, ya que lo percibe como un eje esencial donde encajan los 

términos sexo y género, respectivamente.  

Si el sexo biológico y el género social no estuviesen interrelacionados, no tendría por qué 

darse necesariamente la correspondencia directa que existe entre sexos y géneros y, este modelo 

podría introducir la posibilidad de combinar las nociones femeninas y masculinas de sexo y género 

de una manera más plural de lo que sucede en realidad. “El problema está en el momento en que 

debemos dar cuenta del hecho de que esos casos son excepciones y de que en general existe una 

correspondencia entre sexo y género” ya que sabemos que, de facto, esta relación se da en una gran 

mayoría de casos (Córdoba, Sáez y Vidarte, 2005, p. 36). 

Es decir, socialmente siempre se relaciona a cada sexo con su género correspondiente, y esa 

idea ha prosperado en las diferentes generaciones porque mayoritariamente existía esa 

correspondencia. Aun así, es imprescindible entender que esa concepción ha dejado fuera a muchas 

identidades y expresiones diversas como las trans. Entonces, ¿qué pasaría si dejáramos de intentar 



12 
 

encajar siempre a las personas en ese puzle de dos piezas? ¿qué pasaría si se jugara con más piezas? 

¿qué pasaría si no hubiese puzle en el que encajar? 

Las identidades trans rompen este sistema sexo/género establecido convirtiéndose en una 

excepción, pero si de verdad considerásemos el género per se, sin basarnos en el sexo anatómico, 

las personas trans no serían la excepción de un sistema, sino que el propio sistema sería más amplio, 

contemplando más opciones de asociación sexo-género. Por lo tanto, es nuestra cultura la que crea 

la norma y las distinciones o excepciones, en este caso la distinción trans. 

Sobre el sexo, es común concebirlo como algo “natural”, dual y fijo. Es común pensar que 

solo existen cuerpos de mujeres y cuerpos de hombres. Pero, como defendía Butler, es importante 

comprender que esa división también es cultural, ya que de forma natural existen muchas variedades 

de cuerpos que escaparían de esa “cárcel dual”. 

 Para entender bien esto último, creo que puede servir de ejemplo el repaso crítico que hace 

Bernini (2017) sobre los factores que, según ciertos autores, fijan el sexo biológico, que son: los 

cromosomas sexuales, las hormonas, los genitales (externos e internos), y la conformación corporal. 

En su respuesta rebate dichos factores, dejando claro qué es lo realmente natural o biológico: 

1. Las configuraciones cromosómicas estándar son la femenina (XX) y la masculina 

(XY), pero existen otras como X0, XXY o XX-XY. 

2. Existen hormonas denominadas femeninas (estrógenos) y masculinas (andrógenos) 

pero ambas están en todos los cuerpos. Además, la producción y asimilación de éstas 

puede derivar en diferentes constituciones físicas, acordes o no a los estándares 

femeninos o masculinos. 

3. Sobre los genitales externos, además del pene y escroto, vulva y clítoris, existen 

órganos eréctiles intermedios (llamados “micro pene” o “clítoris hipertrofiado”). 

4. Hay genitales internos femeninos (vagina, útero y ovarios), pero también los 

testículos pueden estar dentro del cuerpo. 

5. La conformación corporal consiste en aquellos “caracteres sexuales secundarios” 

que conforman los estándares femeninos y masculinos: los senos, la nuez de Adán, 

el tono de la voz, la barba, la grasa corporal y su distribución, la musculatura, el 

vello, la anchura de caderas y hombros… puede variar su presencia o ausencia. 

6. Bernini añade las gónadas, ya que no solo existen ovarios y testículos, sino que 

también existen los ovotestis, compuesto por tejido ovárico y testicular. (pp. 54-56) 

Es decir, este análisis demuestra que, cuando se intenta estandarizar lo natural para crear la 

norma cultural dicotómica, siempre surgen excepciones que demuestran que la norma no es válida 

y que, en realidad, la naturaleza y los cuerpos humanos son diversos y la diversidad de cuerpos 

oscilaría en un gradiente, más que pertenecer a dos compartimentos estancos e inmutables. 

En definitiva, las identidades trans se han desarrollado como excepciones de un sistema 

profundamente arraigado en la sociedad. A continuación, profundizaré en los conceptos de identidad 

trans y en la patologización trans, hecho derivado de la ruptura que generan estas identidades en el 

sistema sexo/género.  



13 
 

4.2. Identidad trans 

“La adquisición de una identidad, social o psicológica, es un proceso extremadamente 

complejo que comporta una relación positiva de inclusión y una relación negativa de exclusión”. 

Además, “nos definimos a partir de parecernos a unos y de ser distintos a otros” por lo que surge la 

necesidad arcaica de diferenciarte del otro sexo para poder construir tu identidad individual 

(Erikson, E.,1993, en Herrera, 2011, p. 26). 

La construcción de la identidad está basada en diferenciarte del sexo contrario al asignado y 

asemejarte al sexo asignado desde la niñez. La sociedad se ocupa de marcar claramente los dos 

grupos aceptados socialmente y, por lo tanto, existe una presión social ejercida sobre cada persona 

para que cumpla los roles de su categoría y no se salga de la norma. En la niñez desarrollamos la 

auto-identificación, por la cual percibimos el ajuste o la ruptura de la categoría de género asignada, 

y cómo nos relacionamos con el entorno. Es entonces cuando podemos encontrar muchxs niñxs que 

rompen dichos mandatos, pero habrá algunxs que lo hacen con mucha intensidad y continuidad. 

Seguramente, algunxs de esxs niñxs serán personas trans en la vida adulta (Platero, 2014, pp. 41-

43). 

El género y su influencia en las personas es clave para auto-identificarnos y que nos 

identifiquen en la sociedad. Como sociedad, tenemos intrínsecas las dos categorías sexuales por lo 

que todo se sustenta sobre esas categorías, lo que provoca que cuando hay personas que no se 

adaptan a esas categorías asignadas, la sociedad juzga y cuestiona a esas personas por salirse de la 

norma, en vez de cuestionar el origen o función de esas concepciones estáticas en un primer lugar. 

Autoras como Judith Butler han teorizado sobre la identidad de género. Butler rechaza la idea 

de que la identidad de género sea una expresión del yo interior y afirma que es una “ilusión de una 

identidad interior de género”, ya que “la identificación no se da en relación a gente real sino con 

relación a idealizaciones o fantasías sobre ellos”. Es decir, afirma que “a través de la imitación de 

una idealización aprendemos a actuar como hombres y mujeres, y a modelar nuestra gestualidad, 

indumentaria, habla, etc., de acuerdo con los estereotipos y fantasías de masculinidad y feminidad” 

(Soley-Beltrán, 2009, p. 39). 

Además, añade que lo que exhibimos con nuestro cuerpo se interpreta como “la expresión de 

nuestro yo interior cuando, de hecho, no hay un verdadero yo”, ya que Butler niega que tengamos 

un “verdadero yo” que guíe nuestros comportamientos. En definitiva, cree que la estilización del 

cuerpo es un mecanismo para la formación de la identidad de género (Ibid., p. 39). 

Este análisis nos ayuda a comprender, en un sentido abstracto, la fuerte influencia de lo 

cultural en la formación de nuestra identidad. Es tan alta la influencia que incluso lo que se piensa 

que “nace de dentro” se puede llegar a cuestionar, puesto que es difícil afirmar que sea algo 

intrínseco realmente o si, en realidad, la cultura lo ha insertado en la psique. 

Por lo tanto, las personas transexuales pueden llegar a experimentar tal “discontinuidad entre 

las partes corporales, las identidades y los placeres sexuales” que todo ello puede derivar en unos 

“sentimientos de alienación producidos por esta disonancia entre partes corporales y significados de 

género”. Esto, a menudo, se traduce en el tópico mente/cuerpo que se puede trasladar a los casos de 

personas que creen que tienen un cuerpo equivocado exponiendo “la dicotomía interior/exterior 



14 
 

como un mecanismo discursivo”, ya que describen al cuerpo como algo externo, un envoltorio ajeno 

a la psique interior (Soley-Beltrán, 2014, pp. 25-26). 

Así, hay personas trans que sienten la necesidad de cambiar de sexo para así poder sentir que 

su cuerpo sí representa su identidad de género. Estarían cambiando sus cuerpos para alinear su 

cuerpo y su mente y, además, para que la sociedad les identifique como se sienten.  

La cuestión del cambio de sexo despierta mucha controversia, ya que hay personas trans que 

muestran una visión muy crítica hacia las intervenciones médicas realizadas para transformar los 

cuerpos. Ahí subyace la cuestión de la patologización trans que analizaré más adelante. 

Uno de esos autores críticos es Mas (2015). Éste detalla que “el deseo de expresar un género 

distinto a aquel que se asigna en función de la morfología corporal” es un fenómeno que tiene dos 

modelos: la transexualidad y el transgenerismo. Afirma que la transexualidad es el concepto creado 

desde el punto de vista del observador, en este caso, la biomedicina; y, que el transgenerismo es el 

concepto que se desarrolla desde el punto de vista del agente, es decir, de las personas trans. 

Desarrolla ambos conceptos como “tipos ideales” que pueden ayudar a “ordenar experiencias y 

prácticas que son diversas y complejas” pero lo más común es que estas personas fluyan entre ambos 

parámetros (p. 486). 

Este autor diferencia mucho ambos fenómenos, ya que opina que la transexualidad busca la 

medicalización para corregir la “discordancia entre la identidad de género y el cuerpo de la persona” 

y, en cambio, en el transgenerismo “se exploran formas de experiencia y visibilidad que trascienden 

los dualismos y se problematizan las categorías que conforman nuestro universo sexogenérico” para 

“desvincularse de la gestión biomédica de sus cuerpos y subjetividades” (Ibid., p. 486). 

Considero que los análisis críticos como este pueden ayudar a repensar las categorías 

sexogenéricas o la patologización trans generando más opciones u oportunidades para expresar las 

diversas identidades de género, pero creo que estas críticas nunca deben dirigirse a las personas que 

deciden operarse y cambiar sus cuerpos. Es decir, creo que pueden ser críticas constructivas que 

ayuden a muchas personas a ver la cuestión desde otra perspectiva, pero estas críticas nunca deberían 

ir en contra de las personas que sí decidan operarse. 

Por lo tanto, como sociedad mayoritariamente cisexual, considero que el cambio que estamos 

buscando pasaría por considerar y respetar todas las posibilidades, pero nunca decidir por ellxs ni 

cuestionar sus decisiones ya que se trata de sus vidas y de sus cuerpos. Debería ser indispensable 

que las personas trans sean siempre libres de decidir sobre sus cuerpos y sus vidas. 

A modo de conclusión, quiero destacar lo que afirma Burgos (2007) sobre la importancia de 

los pensamientos de Butler y demás autorxs, junto con activistas y teóricxs trans e intersexuales, ya 

que “abrieron un horizonte de posibilidades intensamente afirmativo capaz de orientar las 

identidades, los deseos, en una dirección no marcada por la violencia normativa del binarismo de 

sexo y género” porque se trata de vidas que importan y “pensamientos como los de Butler son 

instrumentos habilitadores y potenciadores de vidas” (p. 251). 

 

 



15 
 

4.3. Patologización trans 

Quiero comenzar este apartado con la reflexión de Nahir (2013) donde expone claramente la 

división de percepciones sobre el tema de la patologización, evidenciando las diferentes maneras de 

abordar la cuestión de la transexualidad. Ella menciona lo siguiente: 

Por un lado, algunos pensadores la celebran, ya que los individuos transexuales 

lograrían quebrar el nexo causal entre sexo (biológico) y género (cultural), 

encarnando el rezo feminista según el cual la naturaleza no es destino. Por otro lado, 

otros autores –en las antípodas de los primeros– consideran que, al pretender alinear 

su corporalidad a su identidad de género, los sujetos transexuales incurrirían en una 

suerte de vuelco esencialista que, en lugar de desestabilizar el sistema sexo/género 

terminaría reforzándolo. (p. 74) 

Teniendo en cuenta estas dos perspectivas, en este subapartado pretendo plasmar las 

aportaciones más relevantes de ambas perspectivas para abordar el debate al que se refiere Nahir. 

Comienzo con los autores más críticos hacia este tipo de intervenciones, aquellos que encajarían en 

la crítica a ese “vuelco esencialista” que terminaría reforzando el sistema sexo/género. 

Mas (2015) hace un recorrido por los diferentes enfoques que se le ha dado a la transexualidad 

en la medicina, desde los primeros que abogaban por una “atención psicoterapéutica destinada a 

corregir los deseos transexualizadores de la persona trans” (Billings y Urban 1998; Nieto 2008) 

hasta aquellos que favorecen los procesos de reasignación del sexo, respetando el género sentido, 

mediante tratamiento hormonal y quirúrgico (p. 487). 

La transexualidad se incluyó en el “Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders” 

(DSM), “Manual diagnóstico y estadístico de los trastornos mentales” en castellano, como “trastorno 

mental”, en 1980. Esta tipificación sirvió para que algunos sistemas sanitarios públicos y privados 

asumieran los gastos de las terapias que modifican los cuerpos (tratamientos hormonales o 

quirúrgicos). Para Mas, esta categoría patologizante también podría facilitar, en cambio, “que las 

personas interioricen que su condición es anormal, patológica” aunque quizá no habría que tomar 

un enfoque tan determinista, puesto que las personas trans pueden rechazar o resignificar dichas 

categorías de forma crítica (Mas, 2017, pp. 2-3). 

Los médicos, pues, decidieron tipificarlo en un principio como “trastorno” por ser “un término 

‘enfermizante’ que legitima la intervención psiquiátrica” y, por eso mismo, cuando decidieron 

reconceptualizarlo tras las críticas recibidas, en un principio plantearon el término “incongruencia 

de género” (Gender Incongruence). Este término también recibió críticas por su “fuerte carga 

estigmatizante”, la cual argumentaron necesaria para facilitar “la asistencia clínica y la cobertura 

del seguro médico” (Asociación Psiquiátrica Norteamericana 2013ª, en Mas, 2017, p. 5). 

En definitiva, a día de hoy, la transexualidad sigue en el DSM permitiendo a las personas trans 

acceder a un tratamiento, pero finalmente conceptualizada, en la quinta y última edición en 2013, 

como “disforia de género”, término que camufla la esencia patologizante, pero no la elimina. 

Además, este término incluye la transexualidad, pero también otros trastornos de la identidad de 

género, ya que con el término disforia querían destacar el malestar que surge del conflicto entre “la 



16 
 

identidad de género y el sexo biológico, malestar que adquiría su grado máximo en el caso de la 

transexualidad” (Mas, 2017, pp. 5-6). 

Missé (2010) explica que, a principios del siglo XX, las identidades trans se consideraban 

perversiones y sería por esto por lo que se patologizó la transexualidad en un primer lugar. Esto, en 

un principio y como hemos visto con Mas, pudo acabar teniendo un efecto positivo en las personas 

trans ya que les dio “cierta legitimidad en su entorno” y se comenzaron a desarrollar tecnologías 

para modificar los cuerpos. Aun así, por otro lado, Missé acentúa que las personas trans percibieron 

que los médicos no estaban centrados en las necesidades de su colectivo sino, más bien, “en 

mantener el orden tradicional de género”. Es por esto que este autor critica la tendencia de algunos 

médicos a considerar los diagnósticos y los tratamientos como mecanismos normalizadores de las 

personas trans (pp. 48-49).  

En otras palabras, si bien es cierto que, en su momento, y en adelante, esto sirvió para que 

aquellas personas trans que querían o necesitaban una reasignación de sexo la pudieran llevar a 

cabo, no dejó de estigmatizar y contribuir a la idea de que la transexualidad era algo que se salía de 

la norma, de ese rígido sistema sexo/género. 

En esta línea, y al igual que apuntaba Mas, Missé (2010) también señala cómo, si bien la 

patologización o el diagnóstico de la transexualidad fue “inventado” de cara a crear “una caja de 

herramientas para asegurar el acceso de las personas trans a sus tratamientos hormonales y 

operaciones”, lo que se ha acabado heredando en la medicina actual sería una tendencia o inercia a 

“introducir a las personas con identidades de género no normativas al sistema hombre-mujer” (p. 

50). 

Esto último, de alguna manera, podría interpretarse como que, desde el ámbito sanitario, se 

estaría asumiendo que todas las personas trans que diagnostican, podrían encajar en un mismo 

prototipo de persona trans que busca o necesita las mismas intervenciones médicas. Por lo tanto, se 

estaría reforzando, en gran medida, la rigidez del sistema sexo/género, puesto que se asume que 

cualquier identidad de género no normativa va a aspirar, necesariamente, a un cambio de sexo que 

le permita encajar totalmente en el eje sexo/género opuesto. 

Esta generalización tan acusada del perfil de persona trans, puede observarse claramente en 

los criterios que se utilizaban para diagnosticar el Trastorno de Identidad de Género: 

A. Identificación acusada y persistente con el otro sexo;  

B. Malestar persistente con el propio sexo o sentimiento de inadecuación con su rol;  

C. La alteración no coexiste con una enfermedad intersexual;  

D. La alteración provoca malestar clínicamente significativo o deterioro social, 

laboral o de otras áreas importantes de la actividad del individuo.  

(Asociación Psiquiátrica Norteamericana 2002: 245-246 en Mas, 2017, p. 4). 

Retomando como nuevo punto de partida las ideas de Butler acerca de la identidad de género 

analizadas previamente, podemos ver cómo tanto las dos derivas médicas (la psicoterapéutica y la 

hormono-quirúrgica) como los criterios A y B de esta lista, incurren y refuerzan la idea de que a 



17 
 

cada uno de los dos sexos biológicos les corresponde una única expresión de género, no dejando 

lugar a otras posibles combinaciones.  

Si bien Butler reflexionaba sobre cómo el género sería un ideal al que las personas se adhieren, 

la visión de género como una esencia que reside dentro de la mente ha estado en la base del 

paradigma biomédico. De esta manera, habitualmente se suele asumir que la meta final es tener 

tanto el sexo como el género alineados en el mismo eje, teniendo esto por consecuencia, o bien la 

intervención psicoterapéutica, o bien la intervención hormonal o quirúrgica, con el objetico de 

ajustar mente y cuerpo.  

Hasta ahora he plasmado algunas problemáticas que surgen cuando, en vistas a favorecer el 

cambio de sexo de las personas trans, el ámbito médico necesita de la patologización para legitimar 

los tratamientos necesarios para dicho cambio de sexo. Así pues, si bien las personas trans que han 

necesitado someterse a tratamientos médicos han podido hacerlo, las consecuencias de esta 

patologización podrían conllevar una cierta estigmatización y refuerzo del sistema sexo/género, 

contribuyendo a que se perpetuase esa rigidez pasando por alto identidades de género que se saliesen 

de ese sistema dicotómico. 

Estas reflexiones sobre la patologización desde la medicina, critican, como ya había 

adelantado, el refuerzo del sistema sexo/género. Algunas aproximaciones feministas o de género 

comparten esta línea de pensamiento sobre las intervenciones médicas, cuestionando los motivos 

que llevan a las mujeres trans, concretamente, a desear o necesitar someterse a este tipo de 

intervenciones. 

El debate que surge, ya sea sobre las cirugías estéticas de las mujeres cis como las operaciones 

que se realizan las mujeres trans para “construir su corporalidad”, se puede focalizar en dos 

interrogantes: ¿reproducen o desestabilizan el binarismo de género?, y, ¿se realizan las 

intervenciones por libre elección o por alienación? (Farji, 2020, p. 139). 

El sistema cis-heteropatriarcal ha construido una imagen de mujer normativa, que se ajusta a 

unos ciertos roles de género y tiene una corporalidad específica. Si se acepta que las mujeres cis 

deseen cambios en su cuerpo para ajustarse a los cánones de belleza y feminidades normativas, en 

el caso de las mujeres trans no tendrían por qué ser menos. También buscarían encajar en estos 

mismos cánones, lo que para ellas quizá se traduzca en la necesidad o deseo de intervención médica 

(hormonal, quirúrgica…). 

Las dos preguntas que plantea Farji sobre las intervenciones corporales apuntan, una vez más, 

a la rigidez del sistema sexo/género, puesto que pone en cuestión hasta qué punto el binarismo de 

género quedaría reforzado con dichas intervenciones. Además, entraría en juego la cuestión de si 

estos deseos de transformar el cuerpo nacen por libre elección o por una alienación que más tendría 

que ver con la visión tradicional del dualismo sexo/género entendidos como algo indisoluble, donde 

la mujer no solo tiene la genitalidad considerada típica de la mujer (sexo) si no que se comporta 

como tal (género). Atendiendo a esta formulación, el que las mujeres trans deseasen cambiar su 

cuerpo sería un resultado de esta indisolubilidad, tomando como fijo el género y aspirando, pues, a 

alinear el sexo. 



18 
 

Las palabras de Brenda en Soley-Beltrán, 2014, muestran claramente este sentimiento: 

“durante muchos años he intentado encontrar un equilibrio de alguna forma en mi vida pero, de 

nuevo, no ha funcionado [...] La única cosa que me queda por hacer es hacer que mi parte física esté 

de acuerdo con el yo interior” (p. 26). 

Este argumento justificaría la reasignación de género como solución y expone la necesidad de 

estas personas de adquirir una apariencia coherente a su género “con el fin de evitar dudas en la 

atribución de los ‘genitales culturales’, es decir, las apariencias observables, como la ropa o la 

postura” (Kessler y MacKenna, 1978), ya que la evaluación pública de las actuaciones de género 

pone siempre en relieve las categorías normativas destacando lo que se sale de los estándares. Sobre 

esto último, Gabriel afirma que lo que es intolerable es vivir en la ambigüedad porque la sociedad 

no te lo permite. Muchas personas trans tienen el sentimiento de poder pertenecer solo a una 

categoría (Ibid., p. 26). 

A este debate se uniría la cuestión del papel que juegan los avances biotecnológicos sobre “el 

reconocimiento social de las identidades trans” pero también sobre la emancipación de las mujeres 

cis ya que, estos avances, ¿potencian la libertad y la autonomía o más bien reproducen el sistema de 

opresión basado en el género? (Ibid., p. 139). 

Me parece interesante incorporar a estas cuestiones las conclusiones de Farji (2020) sobre el 

debate de si las intervenciones que se realizan a las personas trans se deben considerar cirugías 

estéticas o reparadoras. Autores como Heyes y Latham (2018) afirman que las cirugías al colectivo 

trans son necesarias y “esenciales para su desarrollo vital” dejando a la cirugía estética en un lugar 

opuesto ya que esas cirugías sí son electivas y “prescindibles en términos vitales”. Relatos de 

personas trans defienden que estas cirugías pueden considerarse “medidas imprescindibles para 

garantizar la sostenibilidad de sus vidas”. Además, estos autores plantean la legitimación social de 

este tipo de cirugías desde el argumento de “el deseo y el disfrute corporal” en vez de desde el 

sufrimiento (pp. 148-149). 

Para finalizar esta cuestión, quiero plasmar también un factor importante a reseñar. Dicha 

libertad de elección de las personas trans puede ser limitada por los recursos económicos ya que no 

todos los países ni todos los sistemas sanitarios asumen los costes de estas terapias o intervenciones 

y, además, “los protocolos y las leyes que regulan el registro de cambio de género” también 

obstaculizan esta libre elección (Bernini, 2017, p. 66). 

En definitiva, opino que los debates planteados son muy interesantes, pero cuando se refieren 

a las personas trans, creo que solo ellas deberían intervenir o defender las diferentes posturas ya que 

ese tipo de debates les pertenecen.  

Desde la cisexualidad no deberíamos decidir sobre cuestiones que atañen a las personas trans 

ya que considero que no estamos legitimadas para opinar o decidir sobre estos debates, ya que lo 

que se cuestiona son los cuerpos, la libertad y las vidas de las personas trans, por lo que, insisto, ese 

debate solo les atañe a ellxs. 

Quiero finalizar este apartado con una mención a los Transgender Studies que, “a fin de 

subvertir la lógica de colonización discursiva de las experiencias trans producida tanto por parte de 

las disciplinas biomédicas como por el feminismo, las humanidades o las ciencias sociales” llevan 



19 
 

desde la década de los 90 poniendo el foco en la necesidad de “dar centralidad a las voces de las 
personas trans al producir sentidos respecto a sus vidas y garantizar su autonomía de decisión en 

todos los ámbitos de la vida (Bornstein, 1994; Feinberg, 1992 en Farji, 2020, p. 137-138).  



20 
 

5. Mujeres trans 

Considero relevante hacer un breve repaso de la cuestión trans en la historia reciente de España. 

Platero (2014) argumenta la necesidad de conocer este pasado puesto que “supone un legado 

importante, tanto para la discriminación como para la disidencia” (p. 154). 

El siglo XX en España estuvo marcado por la dictadura franquista que comenzaría en 1936 y 

que llegaría hasta 1975. Su programa ideológico “hizo de las dicotomías hombre/mujer y 

heterosexual/homosexual elementos centrales” (Pérez Sánchez, 2004). Esta ideología estrechamente 

ligada a la Iglesia Católica que todo lo impregnaría, llegó a la medicina y al sistema psiquiátrico, 

favoreciendo la “implantación de una organización social al servicio de la reproducción de los sujetos 

‘adecuados’” (Platero, 2014, p. 154). 

Se reprimió, pues, cualquier expresión de género que fuese contraria a los patrones de género 

y sexualidad considerados normales y se legisló contra cualquier conducta que pudiera “transformar 

los valores morales y generar cambios en las estructuras sociales impuestas”, puesto que las 

consideraban una amenaza para el nacionalcatolicismo y la sociedad que pretendían construir entorno 

a sus convicciones (Ibid., p. 154). 

Partiendo de esas convicciones, daría comienzo una muy marcada tendencia a la 

estigmatización del/la disidente sexual, asociando esta figura con la delincuencia y la peligrosidad. 

Los llamados desviados sexuales eran “percibidos y tratados como delincuentes” y se les reprimió 

aplicando la Ley de prevención y de medidas de seguridad contra vagos y maleantes, que sería 

aprobada en 1933 por Alcalá Zamora y, tras numerosas modificaciones, comenzaría a ser aplicada 

por el régimen franquista desde mediados de los años cuarenta (Ibid., p.154). 

Este tipo de represión continuaría durante toda la dictadura, actualizándose en leyes como la 

Ley sobre rehabilitación y peligrosidad social de 1970 que Platero interpreta como una “necesidad 

patológica del régimen franquista de analizar la personalidad y las condiciones antropológicas y 

psicológicas de algunos individuos”. Esto se traduciría en la represión sistemática de “cualquiera que 

fuera considerado peligroso moral o social” (Ibid., p.155). 

Si bien la dictadura franquista llegaría a su fin en 1975, no se llevaría consigo la ideología que 

había impregnado todas las áreas de la sociedad española. Platero aporta ejemplos sobre como la 

legislación que perseguía este tipo de conductas disidentes llegó a permanecer vigente hasta finales 

de los años 80, ya entrada la democracia. Por lo tanto, resalta que “la pervivencia de los valores 

sexuales del franquismo en la legislación española se extiende, al menos, hasta la promulgación del 

llamado ‘Código Penal de la Democracia’ (Ley Orgánica 10/1995)” donde se sancionaría la 

homofobia por vez primera (Ibid., p. 155). 

No obstante, a pesar de todo este historial de represión y criminalización, los movimientos de 

feministas y de homosexuales empezaron a forjarse de manera clandestina en la década de los setenta 

para acabar floreciendo en los ochenta. Las alianzas que se forjarían por aquel entonces derivarían en 

lo que a día de hoy conocemos como colectivo o movimiento LGBT (Ibid., pp. 155-157). 

Así pues, es “tras la aprobación de la Constitución de 1978 y la posterior democratización del 

Estado español” y en un proceso de eliminación gradual de esos valores franquistas que pervivieron 



21 
 

finalizada la dictadura, donde se inserta el movimiento por la liberación homosexual, que “contó 

siempre con la presencia de travestis, lesbianas o activistas de izquierdas que presentaban como 

opciones políticas las reivindicaciones sobre sexualidad y género” (Ibid., p. 156). 

Teniendo en cuenta esta historia reciente, fuertemente marcada por una represión que no daba 

lugar a identidades de género que se salieran de la norma establecida, cabe preguntarse acerca de la 

visibilidad de este tipo de identidades. La visibilidad parece pertinente en la medida en que, a mayor 

visibilidad, cabe encontrar más referentes y de mayor diversidad.  

Platero (2014) menciona cómo “las entonces llamadas travestis fueron especialmente visibles 

en las manifestaciones de Barcelona (1977) y Madrid (1978)”. Con el tiempo, las organizaciones de 

travestis y transexuales comenzarían a organizarse tal y como lo hacían las de gays y lesbianas y, con 

el paso del tiempo, han logrado espacios dentro del movimiento homosexual así como del feminista 

(p. 157). 

 Parece, pues, muy pertinente, preguntar a las entrevistadas por la visibilidad y sus referentes, 

de haberlos tenido. ¿Se identifican con las identidades que han llegado a visibilizarse? ¿qué referentes 

les han llegado?  

Sobre esta cuestión, Nora hace una reflexión acerca de cómo percibe ella el papel de los travestis 

en relación a la mujer trans. Si bien Platero menciona tanto a travestis como a transexuales de manera 

conjunta, se observa, en palabras de Nora, cómo la representación que ha visto de las personas 

travestis, parece no representar ni visibilizar su identidad como mujer trans: 

“En el caso de una mujer trans o una travesti mujer es que son hombres que 

se travisten para disfrutar porque es su forma de divertirse, pero nunca querrán 

dejar de ser hombres […] esa fama que tienen las personas trans es por ese 

motivo, por los travestis que van un poquito de locas, de prostituirse, de sacar 

rendimiento a lo que están haciendo. Y una mujer trans lo que quiere es 

convertirse en una mujer.” N.G. 

Estas palabras llevan a la siguiente cuestión: ¿qué referentes podían tener las mujeres trans? Es 

interesante comparar las experiencias de las mujeres entrevistadas, ya que Nora vivió su infancia en 

la década de los 70 y cuenta: 

“Sí que cuando empezó a salir Bibi Andersen (risas) en las revistas, en 

Interviú, pues sí, yo me veía y pensaba ‘me cachis la mar, si yo... si soy ella’... 

ese pensamiento de yo quiero eso, ¿no? Yo tengo ese sentimiento, ¿no? Pero 

puf, como para decirlo eh..., […] Empezó a salir en Interviú, desnuda como 

mujer y enseñando el pene, ¿eh?” N.G. 

Es decir, su referente, Bibiana Fernández (por aquel entonces Bibi Andersen), pertenecería a la 

visibilización que comenzó a tener lugar en esos primeros años de la democracia. Para Aliah, en 

cambio, que vivió su infancia a comienzos de los 2000, su referente pertenece a una etapa posterior 

a la de Bibiana Fernández: 

“Más o menos el referente que tuve fue, que parece cómico porque ahora se 

ha hecho muy viral, la Veneno... yo decía pero, madre mía es que es una 



22 
 

mujer, le da igual lo que le digan, ella lucha por sus derechos, ahora por el de 

todas, pero en ese momento no estaba tan visto... […] Y a la Veneno la 

encontré pues porque estaba en la búsqueda de mí misma, más o menos, y 

pues empecé a buscar […] 'mujeres que son hombres' y ahí aparece la Veneno 

y ya se me abrió una puerta que dije ‘sí soy, ¡soy yo!’ (risas).” A.F. 

Resulta interesante ver cómo ambas reaccionaron con expresiones como “¡soy yo!” o “si soy 

ella”. Además, ambas mujeres coinciden en que el referente de Cristina La Veneno no es el más 

adecuado, pero Aliah sí que destaca su importancia para el colectivo: 

“Tampoco creo que nos identifiquemos con La Veneno como personas trans, 

[…] al final veo a una mujer prostituida y no sé, tampoco... no.” N.G. 

“A ver, en verdad, no nos ha representado mucho al colectivo, pero abrió una 

puerta, sin quererlo ni desearlo, que... o sea, está habiendo hasta lo que hemos 

llegado ahora, para mí.” A.F. 

 Tanto Bibi Andersen como La Veneno fueron muy visibles en los medios. Las menciones que 

ambas hacen de La Veneno coinciden en que quizá no sea el mejor referente con el que identificarse 

o lograr visibilidad. No obstante, una idea muy parecida a lo recogido en la opinión de Aliah respecto 

a la necesidad de “abrir una puerta” aparece recogida en Missé (2010) que apela, si no a una 

responsabilidad de los mass media, al menos a una conciencia social por su parte, de modo que los 

referentes que se difundan no contribuyan a una potencial estigmatización del colectivo (p. 79). 

 No pretendo decir con esto que la difusión de figuras como Bibi Andersen o La Veneno fuese 

necesariamente nociva, ni mucho menos. De hecho, tanto Aliah como el propio Missé (2010) 

reconocen la utilidad de la visibilización de personas trans, puesto que, refiriéndose a las propias 

personas trans: 

El imaginario social sobre la cuestión trans tiene un especial impacto en la manera 

en que las personas trans se perciben a sí mismas y se proyectan en el futuro. Estas 

representaciones nos dan sentido en tanto que nos señalan que la identidad trans 

existe, que es visible porque hay gente viéndola. (pp. 79-80) 

 Además, Missé sortea el debate sobre si es preferible mostrar referentes negativos a la 

invisibilidad. Para él no hay debate; la gente trans ya es, de facto, visible. Se debería aspirar a 

referentes diversos, que visibilicen “otras maneras de vivir el cuerpo y el género”, puesto que 

“personajes histriónicos y documentales lacrimógenos ya tenemos muchos y podría ser interesante 

diversificar la representación de las trayectorias trans” (Ibid., p. 80). 

Tras este análisis de las mujeres trans referentes, quiero retomar el repaso histórico de la 

cuestión trans en España. Si bien en otros países la relación de organizaciones transexuales con 

organizaciones feministas no llegaba a ser del todo buena, en España sí lo fue. Una muestra de ello 

fue la presencia de mujeres transexuales en jornadas feministas en los noventa e inicios de los 2000 

(Platero, 2014, pp. 157-158). 

Un paso muy importante que afectó favorablemente a las mujeres trans fue “la entrada en vigor 

en el año 2007 de la Ley reguladora de la rectificación registral de la mención relativa al sexo de las 



23 
 

personas”. Esta ley permitió que las personas trans no tuviesen que operarse los genitales “para 

solicitar el cambio de nombre y de sexo en los documentos oficiales”. Fue una ley con ciertos contras, 

ya que estas personas deben acreditar el informe médico que diagnostique disforia de género pero, 

aun así, fue avanzada y necesaria. Tras esta ley, se puede decir que España reconoce como mujeres a 

“tres clases distintas de cuerpo”: “las que la sociedad considera que nacieron como tales”; “quienes 

han accedido a esa condición tras reasignarse quirúrgicamente” y “también quienes han pasado por 

un proceso de transexualización sin cirugía genital” (Guasch y Mas, 2014, pp. 8-10). 

Sobre el cambio del nombre y del género en el DNI, Nora explica el procedimiento desde su 

propia experiencia:  

“El DNI es estatal y pues claro, hay que seguir las normas del estado. Aquí 

(en Navarra) lo que te hacen es que te cambian el nombre, pero no te cambian 

el género. El género tiene que pasar los dos años. A los dos años, ya te 

cambian todo.[…] Es lo que dice la ley. Dos años de tratamiento psicológico 

y un año, como mínimo, de tratamiento hormonal. Hay sitios que piden 2 

años.” N.G. 

Las repercusiones de estos cambios son variadas. Por ejemplo, a Aliah le afectó no tener el 

género cambiado en el DNI a la hora de jugar la Liga de Hockey sobre Hielo ya que para jugar en el 

equipo femenino la exigencia es tener el género femenino en el DNI. Ambas realizan reflexiones 

sobre la importancia de estos cambios en el DNI para facilitar la vida cotidiana de las mujeres trans: 

“Claro que te ayuda, ayuda a todo. Puedes enseñar el DNI y aunque pongan 

una ‘M’, tu nombre es Nora. Vale, pues es Nora, no hay más. Y cuando te 

llaman públicamente Nora, pues nadie dice nada.” N.G. 

“Cuando no tenía el DNI cambiado y así, por ejemplo, tener que enseñarlo y 

que te diga la gente ‘¿eres tú?, ¿tú eres Pedro Alejandro?’, y yo, ‘sí... soy yo, 

es lo que usted está viendo, no sé...’” A.F. 

Esta ley, por lo tanto, podría decirse que mejora la vida cotidiana de las mujeres trans ya que 

evita equivocaciones o malentendidos que pueden provocar incomodidades o rechazos hacia estas 

mujeres. Aun así, queda mucho más por conseguir por lo que, en muchas comunidades autónomas, 

se han ido desarrollando diferentes leyes que abogan por defender los derechos de las personas trans. 

Tras la celebrada ley estatal 3/2007, se han llegado a aprobar “trece nuevas leyes en once 

regiones para dar protección a las personas trans, bien a través de legislación específica o bien dentro 

de leyes dirigidas a todo el colectivo LGTBI+”. A destacar, por ejemplo, Andalucía y la Comunidad 

de Madrid ya que cuentan con una ley específica para el colectivo trans y otra para el colectivo 

LGTBI+. En el 2018 el avance en las demandas de este colectivo se demuestra en la presencia de 

varias “leyes con medidas integrales contra la transfobia” tramitándose en el Congreso (Sevilla y 

Barandela, 2018). 

La situación actual de esta cuestión es esperanzadora para el colectivo trans ya que el Ministerio 

de Igualdad activó el 30 de octubre de 2020, hasta el 18 de noviembre, “la consulta pública previa del 

futuro anteproyecto de ley de igualdad plena y efectiva de las personas trans, que permitirá el cambio 



24 
 

registral de sexo sin necesidad de informe médico o de someterse a tratamiento para cambiar la 

apariencia física” (EFE, 2020). 

Dicha ley pretende “acabar con la patologización de la transexualidad e incluirá la 

autodeterminación del género”. La ministra de Igualdad, Irene Montero, considera que es un paso 

necesario para igualarse a “los estándares internacionales” y considera que es "una deuda histórica" 

existente con el colectivo trans. Por lo tanto, recogerá el acceso efectivo a derechos que son 

vulnerados, pero también la reparación de las posibles víctimas de discriminación (EFE, 2020). 

Esta ley y el actual movimiento activista trans da esperanzas a la hora de pensar en un cambio 

social que respete las identidades trans, pero no hay que olvidar que las leyes no son nunca la solución 

absoluta. Las leyes pueden respaldar la lucha trans y ayudar a crear conciencia social, por ejemplo, 

penando los actos denigrantes o dañinos hacia las personas trans, pero, para solucionar un problema 

estructural como la transfobia, es necesario un cambio de mentalidad y un progreso social hacia la 

inclusión de la diversidad. Esto señala que no solo es necesaria una ley que respalde la lucha por la 

aceptación social de las identidades trans, sino que es necesario un cambio social.  

La discriminación social hacia las personas trans existe, y “es frecuente encontrar muchos casos 

de discriminación -tanto de forma  manifiesta como agresiones físicas, como otras más sutiles como 

acciones no inclusivas” (Nadal y cols., 2010) en diferentes ámbitos como el escolar, laboral o legal 

surgidas por las actitudes sociales negativas hacia la transexualidad (García-Barba, et al., 2018, p. 

17). 

Las consecuencias de estas discriminaciones pueden llegar a ser muy negativas: depresión, 

ansiedad o incluso autolesiones o intentos de suicidio. Uno de los posibles motivos de que se genere 

esta discriminación tan dañina es la educación afectivo-sexual limitada (Rasmussen y cols., 2015) 

que provoca desconocimiento y prejuicios negativos. La visibilidad de las personas trans y conocer a 

personas trans ayuda a percibirles positivamente, con más empatía, pero el problema está en que las 

personas más transfobas se resisten a relacionarse con las personas trans lo que hace que se 

retroalimente dicha discriminación (Ibid., p. 17). 

Algunas reflexiones de las mujeres trans entrevistadas sobre el colectivo trans y las mujeres 

trans apuntan a estas realidades que se siguen dando hoy en día y que demuestran que todavía queda 

mucho camino por recorrer: 

“He visto mujeres trans, chicos trans expulsados de casa por tener ese 

sentimiento, y a mí me duele encontrar casos así. También me he encontrado 

con casos en los que igual, sin faltarme al respeto, no me han mirado muy 

bien, y encontrarse con que en sus familias hay una persona trans de repente, 

o una chica lesbiana. Y no me jacto porque le pase eso, sino que la miro de 

lejos para ver cómo ha aprendido. Ver ese cambio que hay.” N.G. 

Las palabras de Nora me recuerdan a las de Martín (2020), activista trans que, en su reflexión 

sobre la alta tasa de suicidios en lxs adolescentes trans, ponte en el punto de mira la transfobia y el 

acoso que reciben muchos adolescentes trans en los centros educativos y en la sociedad en general. 

Aliah, por su parte, opina que las identidades de género que reciben más sanciones sociales por 

transgredir las normas de género son: 



25 
 

“El colectivo que creo que más daño le pueden hacer es a los transexuales y 

a los transgénero porque es como que tú vas por la calle y te encuentras a una 

mujer con tacones y te habla y tiene una voz de hombre masculino, pues 

choca.” A.F. 

En definitiva, la sociedad española ha progresado adecuadamente en las últimas décadas en el 

respeto a la diversidad, pero aún queda mucho por avanzar, tanto en derechos trans como en cambio 

social que mejore las vidas de las personas trans de todas las edades. 

A continuación, expongo los subapartados de “procesos y apoyos” y “cuerpos y transiciones” 

para profundizar en estas vivencias tan importantes y características de las mujeres trans. 

 

  



26 
 

5.1. Procesos y apoyos  

Missé (2016), desde su perspectiva personal como persona trans, explica que hay ciertas 

experiencias que se repiten, en muchas ocasiones, en los procesos de identificación y expresión del 

género sentido. Por ejemplo, “cuando las personas trans empezamos nuestro proceso, pasamos por 

una primera etapa en la que nos hacemos miles de preguntas: queremos saber qué nos pasará, y 

queremos saberlo ya. Es, para algunos y algunas, un proceso muy angustiante” (p. 179). 

Por lo tanto, el objetivo de este subapartado es exhibir diferentes experiencias y aportaciones 

sobre los procesos de identificación trans y la importancia que puede tener recibir el apoyo familiar 

en dichos procesos. Para ello, me voy a centrar en la infancia y en los apoyos familiares ya que son 

dos factores que se evidencian importantes en las vidas de las personas trans y en sus procesos. 

 

 Infancia 

Herrera (2011) afirma que “en la infancia, utilizamos la diferenciación sexual para 

comprender el mundo, y sobre todo para comprendernos a nosotros mismos”. Para conocerse, “la 

criatura aprende a clasificar gente y objetos en dos grupos, uno que se le parece y otro que se le 

opone”. Además, añade que en la infancia existe la tendencia de “definir el Ser por Hacer”, de 

manera que diferenciará hombres y mujeres por “los roles y funciones, generalmente estereotipados 

y oposicionales, que ejercen unos y otras” (p. 26). 

Esto demuestra el poder de las categorías sociales de mujer y hombre a la hora de formar 

nuestra identidad y la importancia que tienen, ya desde las edades tempranas, los roles y las actitudes 

asociadas a cada género ya que, a través de ellos, aprendemos cómo son los hombres y las mujeres. 

Platero (2014) recoge que “la identidad de género surge al mismo tiempo que los niños y niñas 

están aprendiendo a hablar y que empiezan a entender y nombrar el mundo que les rodea” (Brill y 

Pepper, 2008). Por lo tanto, es común que desde muy pronto estas niñas y niños intenten expresar 

su identidad de género con las herramientas disponibles. Por otro lado, otra cuestión que también 

aparece pronto es “la decisión que han de tomar estos niños, niñas o jóvenes de si pueden mostrarse 

como se sienten o de si han de esconderlo”. Para ello, tienen que interpretar su contexto y averiguar 

si “es hostil o receptivo a sus necesidades” (pp. 48-49).  

Un ejemplo claro de estos dos tipos de contextos lo aportan Nora y Aliah ya que, al haber 

vivido su infancia en etapas sociales tan diferentes, es fácil apreciar la comparativa entre ambos 

contextos: 

“Yo he vivido una infancia muy dura porque mi padre era muy machista y 

bueno, hablar de temas LGTBI, lesbianas, gays... era imposible. Es que no 

existía, no existía esa conversación. Entonces tenías que guardarte muy 

mucho de tus pensamientos, no había nadie que me pudiera ver. […] Yo tengo 

7 hermanas, entonces con 7 hermanas y un único chico pues mi padre me 

tenía muy recto para que no me fuera a la acera de enfrente sin saber lo que 

tenía delante.” N.G. 



27 
 

La experiencia de Nora muestra claramente ese entorno hostil que no la permitió descubrir su 

identidad y, como ella dice, guardarse sus pensamientos. Tuvo que ocultar y esconder sus 

sentimientos. Aliah, en cambio, cuenta así su proceso de identificación: 

“Ya apuntaba maneras, sí que cogía, por ejemplo, el maquillaje de mi madre, 

los tacones, me acuerdo que jugaba con las Barbies de mi hermana y tal, […] 

mi madre se empezó a dar cuenta también cuando en los juegos del ordenador 

siempre me elegía personajes de mujeres […], y ahí fue cuando empezó a 

llevarme a psicólogos y tal” A.F. 

La experiencia de Aliah, en cambio, muestra esas actitudes que no correspondían a su género 

asignado pero su entorno, a diferencia del entorno de Nora, era receptivo, ya que su madre decidió 

acudir a un psicólogo para comprender qué le sucedía a Aliah. 

Platero (2014), sobre estas actitudes que lxs niñxs trans pueden mostrar, afirma que “no existe 

certeza ni debemos buscarla en el comportamiento infantil como predictor de la identidad o la 

sexualidad futura”, ya que “son experiencias humanas complejas” y diversas que no se pueden 

reducir a una única predicción futura (p. 52). 

Es decir, las actitudes o expresiones que muestran lxs niñxs pueden ser, en muchas ocasiones, 

contradictorias en referencia al género asignado, pero eso no se puede traducir siempre en que esxs 

niñxs sean trans. He ahí la dificultad, en muchas ocasiones, de comprender qué les sucede a estxs 

niñxs y actuar correctamente para ayudarles a que descubran y expresen su identidad de género 

libremente. 

En referencia a esto, Missé (2016), desde una perspectiva crítica hacia los discursos médicos, 

defiende que “a base de repetir una y mil veces cómo tiene y no tiene que ser una persona transexual, 

muchas de ellas, sobre todo las más jóvenes, han incorporado los discursos médicos para definirse 

y explicarse a sí mismas”, es decir, que los manuales médicos podrían influenciar los relatos de 

infancia de las personas trans, no como un “acto consciente, sino más bien un acto de supervivencia” 

(pp. 179-180). 

El autor no dice que esto ocurra siempre, pero expone que podría estar ocurriendo ya que, al 

existir unos parámetros que marcaría un diagnóstico que te permitiría, en el caso de las personas 

trans, recibir un tratamiento, si esas personas desean recibir el tratamiento, intentarán ajustar sus 

experiencias a esos parámetros para conseguir dicho diagnóstico. De críticas como ésta subyacen 

los argumentos que defienden la autodeterminación trans, es decir, que el género de cada persona 

no lo diagnostique ningún sanitario, sino que cada persona sea libre de auto-determinarse. 

Missé, en una entrevista, reflexiona lo siguiente sobre su proceso: 

La vida me ha sido más fácil desde que decidí vivirla como un chico, y era menor. Con la 

información que tengo ahora no sé si habría hecho el mismo camino. ¿La solución es invitar 

al tránsito de género el niño que expresa una feminidad extrema o la niña con una 

masculinidad extrema? Lo que quiero es que los hombres puedan ser muy femeninos y las 

mujeres muy masculinas. (en Bonilla, 2016) 

En esta reflexión, el autor critica las malinterpretaciones que muchas veces se hacen de la 

feminidad o la masculinidad en niñxs que sienten el género contrario al asignado. Aquí volvemos 



28 
 

al argumento de Platero que sostiene que no se debería reducir todo a un único pronóstico ya que 

los comportamientos de lxs niñxs son diversos por muchos factores. Además, en esta reflexión, 

Missé también señala la importancia de disponer de la información necesaria para poder tomar una 

decisión conociendo todo lo que esa decisión conlleva en tu vida, presente y futura.  

Sobre la importancia del acceso a información que te asesore y te oriente en el desarrollo de 

la identidad de género, Nora y Aliah realizan reflexiones muy interesantes: 

“Yo al principio no tenía ni puñetera idea de lo que me pasaba, tampoco ¿eh? 

Yo tampoco sabía que era una persona trans, sino que tenía ese sentimiento 

de mujer, pero no sabía lo que tenía, no sabía lo que era.” N.G. 

“Fue de los 6 a los 8 años cuando ya sí que... ya me identificaba más como, 

en ese momento como gay, porque me atraían los hombres, ahí sí que ya lo 

sabía […], busqué 'mujeres trans', esto a escondidas, y, […] pues empecé a 

buscar 'hombres gays' y yo decía ‘pero es que, yo no me... no me representan’ 

y decía 'mujeres que son hombres'." A.F. 

Es evidente el contraste entre ambas experiencias. Mientras que Nora no tuvo acceso a 

ninguna información que pudiera ayudarla a entender qué le sucedía, Aliah sí que pudo tener acceso 

a ella mediante internet, poniendo de manifiesto las diferencias que encontramos a nivel diacrónico. 

Por lo tanto, aunque quizá Aliah no accediese a la información más adecuada (buscó en internet a 

escondidas), ella sí que pudo averiguar antes qué le pasaba.  

Además, por el contexto que hemos mencionado antes, Aliah también contó con el apoyo de 

su familia, de la Asociación y de su colegio para iniciar su proceso de transición, a diferencia de 

Nora, que tuvo que ocultarse hasta su vida adulta. 

 

 Apoyo familiar 

Platero (2014) afirma: “no hay dos familias iguales ni hay dos procesos iguales” (p. 72).  

Ambas mujeres compartieron conmigo sus vivencias sobre el proceso de desarrollo de su 

identidad de género y el apoyo familiar que tuvieron. Sus historias contrastan mucho ya que, como 

hemos comentado anteriormente, Aliah vivió ese proceso en la infancia y Nora lo vivió en la edad 

adulta. Por lo tanto, quiero plasmar sus experiencias para mostrar cómo cada mujer trans vive un 

proceso único, y cómo puede influenciar el apoyo familiar en la toma de decisiones. 

Aliah vivió esta asimilación de pequeña y, en parte, gracias a su madre: 

“Me dijo mi madre ‘Aliah, hoy vamos a ver un programa, tal...’ y dije ‘ah, 

pues vale’. Y, de repente, estamos viendo la televisión y ‘personas trans’, ... 

y yo pensando ‘pero dónde me ha metido esta mujer, me ha hecho una 

encerrona aquí’. […] Al día siguiente, ya fue cuando dije ‘se lo voy a decir, 

o sea es el momento’. Y ahí empezó ya todo, empezaron a buscar 

asociaciones, empezaron a hablar con el colegio, ...” A.F. 



29 
 

Además, Aliah cuenta que el proceso con el colegio fue bastante fácil ya que la Asociación 

marca muy bien los pasos a seguir, y añade: 

“A ver, lo difícil es asimilar que tu hijo es trans (risas). O sea, es a partir de 

ahí yo creo que ya se te hace fácil todo.” A.F. 

Sobre estos casos, Platero (2014) destaca la “heterogeneidad de experiencias familiares a la 

hora de experimentar las rupturas de las normas de género y la significación que esto tiene, así como 

la distinta valoración del rechazo corporal”, y añade que todas las familias entrevistadas en su 

investigación consideran imprescindible el apoyo familiar para el desarrollo de sus hijas e hijos 

(Ibid., pp. 247-248). 

Por otro lado, Nora vivió su proceso en la etapa adulta, por lo que compartió esos momentos 

con su mujer. Lo resume de esta manera:  

“Yo he vivido un closet toda mi vida... o sea, que me he casado, he tenido un 

hijo y he vivido en closet hasta que mi mujer encontró las cosas que yo tenía 

para sentirme femenina, ¿no?, para sentirme yo por entera. Y, digamos que 

ahí abrió la caja de pandora y... entonces pues, bueno, tuve que salir de donde 

estaba, ¿no? Ya el secreto se rompió y bueno pues... ¿ahora qué hacemos? 

Pues empezó a haber ese cambio y en la pareja también.” N.G. 

Me parece pertinente exponer algunas experiencias de Nora, ya que su proceso agrupa muchas 

vivencias muy significativas y relevantes que pueden ayudarnos, a las personas cis, a comprender 

los obstáculos y las situaciones duras que deben superar para poder expresar su identidad de género 

sentida. 

Cuando la mujer de Nora descubrió sus ropas, llegó a pensar que la engañaba. Nora negó ese 

engaño y tuvo que explicarle que no estaba con otra mujer, sino que estaba consigo misma “como 

mujer porque la mujer que tengo dentro quería salir fuera y por lo menos demostrarse en secreto”. 

Su relación tuvo un bache, pero siguieron juntas y su mujer decidió apoyarla en el proceso. La 

relación, finalmente, se acabó porque Nora cada vez se mostraba más como mujer y eso derivó en 

que su mujer no se sentía atraída al ser heterosexual. Nora cuenta ese proceso inicial en el que seguía 

mostrándose como hombre fuera de casa, y como mujer dentro de casa: 

“Porque claro, al yo tener digamos la veda abierta, pues cuando llegaba a casa 

me ponía mi... me quitaba el traje, digamos, de hombre y me quedaba con la 

mujer que tenía dentro. […] de cara a fuera yo era el machito que era antes... 

y dentro de casa pues era la mujer.” N.G. 

Además de las vivencias de Nora con su esposa, también quiero plasmar las que tuvo con su 

hijo durante y tras el proceso. Creo que el caso de Nora puede ejemplificar muy bien esas dudas que 

pueden tener los hijos a veces sobre el papel de padre o madre cuando éstos deciden expresar su 

identidad de género sentida en la vida adulta:  

“Con mi hijo muy bien, fenomenal. Al principio tenía sus dudas de que su 

padre se estaba convirtiendo en una mujer y... claro, él iba a perder la figura 

del padre. Entonces claro, después de hablar largo y tendido pues al final, si 



30 
 

yo voy a seguir siendo tu padre toda la vida, si yo no hubiera estado aquí tú 

no estarías en esta vida, en este mundo...” N.G. 

Las experiencias de Nora con su mujer y su hijo confirman las palabras de Platero (2014): 

“para quienes ya tienen hijos antes de la transición, mostrarse como trans* puede ser un hecho 

inesperado o difícil para la familia, que no podría saber cómo comportarse, qué esperar de esta 

persona en el futuro” llegando, en algunas ocasiones, a “sentir que se está ‘perdiendo’ a alguien 

querido por otra persona que ‘no conocen’”. 

Esto lo refleja perfectamente el caso de Nora con su hijo, ya que ella misma dice que su hijo 

llegó a decir que iba a perder la figura del padre, olvidando (o no pensando) que, aunque cambiase 

de sexo y viviera el género opuesto al que llevaba viviendo toda su vida, se trataba de la misma 

persona. La persona que le dio la vida seguiría allí, de otra manera, pero seguiría a su lado. 

Además, Nora expresa uno de los momentos más duros en su vida a causa de una condición 

que le puso su hijo para aceptarla al cien por cien: 

“Que fuera a su graduación de la Universidad como padre, padre (risas). Y 

nada, pues sí... fui... le dije que sí, me costó un montón, me costó un montón... 

yo creo que ha sido de las cosas que más me han costado después de ya dejar 

todo, porque al final ya había hecho el tránsito y había guardado un traje para 

ese día. Entonces, ponerme otra vez el traje de hombre y salir de hombre me 

pareció súper fuerte. […] fue muy duro.” N.G. 

Este puede ser un ejemplo de la importancia del apoyo familiar ya que, para no perder el apoyo 

de su hijo, Nora fue capaz de vestirse, una vez más, y después de toda su vida haciéndolo por 

obligación social, de hombre tras el tránsito. Cuando dice que fue duro lo dice con las palabras y 

también con la mirada. 

En definitiva, las experiencias de Nora muestran la repercusión tan fuerte que puede tener 

expresar su identidad de género sentida (y oculta por presión social) en la vida adulta tras haber 

vivido muchos años intentando mostrar el género asignado. Aun así, el balance parece ser más que 

positivo: 

“Es diferente, pero bueno, yo estoy feliz, estoy muy bien como estoy, estoy 

como yo quería, aunque he empezado de cero otra vez, ¿eh?, en mi vida, he 

empezado de cero porque me quedé con una mano delante y otra detrás, como 

quien dice. Y he vuelto a reiniciar mi vida cien por cien. […], ahora quiero 

ser quien soy realmente y disfrutar de la vida plenamente.” N.G.  

 

 

  



31 
 

5.2. Transiciones y cuerpos 

Cada mujer trans vive su transición de una manera única, pudiendo haber tantas transiciones 

como mujeres trans que decidan llevarlas a cabo. Pretendo trasladar aquí algunos de los aspectos 

que observo en las entrevistas, para poder entender los diferentes elementos que toman o tomaron 

parte en sus procesos.  

Una primera noción sobre el término transición, y que serviría para visualizar la amplitud de 

esta idea, es la de Stryker (2008), cuando afirma que:  

La transexualidad se define más como un impulso que sienten las personas a alejarse 

de una norma socialmente impuesta que implica un punto de partida no elegido, 

mucho más que tener que tomar una trayectoria determinada, o por tener una 

transición prefijada”. (en Platero, 2014, p. 69) 

Al entender la transexualidad como una forma de distanciarse de lo normativo, en efecto puede 

deducirse que no necesariamente todas las personas trans van a optar por llevar el mismo recorrido. 

Se alejan de la norma socialmente impuesta, de ese rígido eje sexo/género, pero no necesariamente 

para tomar un único camino.  

Considero pertinente hacer esta consideración puesto que, si bien he expuesto las principales 

consideraciones médicas al reflexionar sobre la patologización trans y el papel clave que esta juega 

en la consecución de las transiciones que las personas trans deseen, ahora pretendo abordar las 

perspectivas de las propias personas trans al respecto. 

Para Nora, por ejemplo, este proceso fue algo que quiso vivir por y para ella: 

“Pues es que yo cuando estaba haciendo mi proceso de transición no he hecho 

nada… […] Entonces he vivido para mí. Quizás un poco egoístamente, pero 

yo quería vivir plenamente esa transición. Lo he estado viviendo a pleno 

rendimiento, con plenitud total de ese cambio de género… […] Me dediqué 

durante 10 años a hacer todo el proceso de cambio.” N.G. 

Como he comentado en apartados anteriores, la patologización trans ha jugado un papel clave 

a la hora de permitir que las personas trans que así lo desearan pudieran someterse a los tratamientos 

hormonales y quirúrgicos. El modus operandi o deriva que ha tomado la medicina, como también 

he señalado anteriormente, parte de dos premisas. 

La primera, que recoge Soley-Beltrán (2009) sería la de que: 

Intrínseca al tratamiento quirúrgico del transexualismo es la concepción de la materia 

como maleable y del cuerpo como susceptible de modificación. Así pues, el cuerpo 

se concibe como un artefacto que puede ser modelado. (p. 337) 

 Y, una vez más, la premisa de que género y sexo han de estar alineados tal y como se ha 

mencionado.  

Al margen de que esta concepción no ofrece precisamente la idea de que las transiciones sean 

diversas y únicas para cada persona trans y sus necesidades, también únicas, lo cierto es que, a 

grandes rasgos, y desde el punto de vista médico, las intervenciones se producen en dos direcciones: 



32 
 

las encaminadas a amoldar cuerpos típicamente masculinos en femeninos, y viceversa. Ambas 

direcciones presentan numerosas diferencias entre sí. 

Por ejemplo, Nora percibe algunas diferencias destacables entre las transiciones hombre-

mujer, y viceversa: 

“Una mujer trans, para que esté más o menos bien, tienen que pasar como 

mínimo 2 o 3 años y, sin embargo, un chico trans que empiece a tomar 

testosterona, en 6 meses ya le empieza a salir la barba… ya empieza a ser un 

tío. Ya es un tío. Y al año hasta le empiezan a salir calvas. Tú ves a chicos 

trans convertidos que dices: es imposible que esto fuera una mujer. 

Impresionante. Claro, las chicas trans ahora que empiezan de jóvenes, a eso 

les da tiempo. […] Entonces, te quiero decir que cuando el cambio se hace 

pronto se nota.” N.G. 

Una de las diferencias que aprecia es la relativa al tiempo en el que los tratamientos 

comienzan a surtir efecto, pues para ella los resultados obtenidos en transiciones MaH (de mujer a 

hombre) llegan antes y, además, los considera muy efectivos: “es imposible que esto fuera una 

mujer. Impresionante”. De estas palabras, de alguna manera, podría interpretarse que lo que ella 

consideraría una transición satisfactoria sería la obtención de un cuerpo que no delatase haber 

pasado por dichos procesos (lo que se suele entender como tener “pase cis”). Esto se aprecia, quizá 

aún más claramente, cuando afirma que, si el cambio se realiza de manera temprana y “da tiempo”, 

“se nota” en el sentido de que los resultados son más satisfactorios. 

Podemos interpretar en esta línea también las palabras de Nora donde apunta al dolor que 

siente cuando se dirigen a ella en masculino al hablar vía telefónica: 

“A mí lo que más me duele... antes me preguntabas por las preguntas... no, 

las preguntas no, es el sentimiento de cuando hablas por teléfono y el trato es 

en masculino y no en femenino... eso es lo que más daño te puede hacer.” 

N.G. 

Me parece pertinente comentarlo, no solo porque ella elige compartir esta vivencia, sino 

porque, además, la feminización de voz ha sido una de las intervenciones que ha llevado a cabo 

como parte de su proceso. De nuevo, apunta al hecho de haberla realizado en su madurez y cómo 

esto influyó en el grado de satisfacción de la intervención:  

“Yo me hice una feminización de voz... tenía un tono de 125 y el tono que 

tengo ahora es de 170, que es más agudo, que es el de la mujer. Entonces ha 

cambiado algo. No mucho, porque yo ya me hice esa operación ya de mayor 

y es más difícil el cambio. Ya me lo dijo el médico que no íbamos a tener 

mucha diferencia pero que algo conseguiríamos. Algo conseguí.” N.G. 

Además de comentar estos procedimientos dirigidos a modificar los caracteres sexuales 

secundarios, ambas entrevistadas mencionan la intervención de reasignación genital. Sobre esto, 

Nora cuenta cómo, para ella, esta intervención iba encaminada a lograr verse como una mujer tanto 

por dentro como por fuera: 



33 
 

“Hombre, yo lo que quería era verme por dentro y por fuera como una mujer, 

entonces claro, fui a Tailandia a operarme y hacerme un cambio de género. Y 

sí, la verdad es que me fue fenomenal y estoy de maravilla, con todos sentidos 

enteros ¿eh?” N.G. 

Para Aliah, la operación estaba orientada a lograr un cuerpo con el que se sintiera identificada:  

“A ver, yo por ejemplo soy transexual, no soy transgénero, entonces yo sí que 

me sometí a una cirugía para conseguir el cuerpo que a mí me representa.” 

A.F. 

Aliah, además, tiene una visión diferente de la operación de reasignación, afirmando que la 

presión social fue clave para decidir hacerla, puesto que sentía cómo su cuerpo, si bien no le 

disgustaba necesariamente, le generaba incomodidad de cara a la mirada ajena: 

“Que en realidad yo me operé, que me da pena decirlo, pero me operé más 

por la sociedad que por mí misma. Porque yo me miraba al espejo y no me 

gustaba lo que veía, pero tampoco me disgustaba, era como ‘bueno, está, pues 

que esté’.  Pero claro, después... la piscina me comía mogollón la cabeza, en 

el gimnasio también, con los chicos pues también […] o sea todo me daba 

igual, pero tanto al exterior no me daba tan igual. […].” A.F. 

Analizando sus aportaciones las veces en las que la reasignación genital aparece en la 

entrevista, se distinguen dos opiniones que, si bien no han de ser antagónicas necesariamente, 

podrían entrar, de algún modo, en conflicto. 

Nora menciona en más de una ocasión el miedo existente en torno a las operaciones de 

reasignación de sexo (resultados no satisfactorios, posibles complicaciones, pérdida de 

sensibilidad…), incluso apuntando a cómo ciertas proclamas, como las voces que reclaman que 

existen mujeres con pene, podrían estar enmascarando el miedo en torno a estas intervenciones: 

“Lo que puedo defender como persona trans es que cada persona tenga ese 

sentimiento propio de ‘quiero operarme’ o ‘no quiero operarme’. Que nadie 

le imponga nada como si fuera un movimiento de algo concreto, ¿no? Claro, 

¿qué pasa? que las personas que tienen miedo y, sobre todo, que también hay 

médicos que no hacen buenas operaciones. Entonces con eso, ese movimiento 

trans de ‘oye, que las mujeres trans pueden tener pene’... no me vale, a mí no 

me vale.” N.G 

“Bueno, yo... depende de la persona en particular porque a mí por mucho 

movimiento trans que digan ‘es que no hay que operarse’, que no se opere 

quien no quiera, pero es un sentimiento muy personal. Nadie me tiene que 

decir a mí si yo voy a llevar pene o si no voy a llevar pene, si yo quiero ser 

una mujer y quiero meterme en un vestuario con mujeres, imagínate que yo 

voy al vestuario del equipo con un pene colgando…” N.G 

No obstante, si atendemos a Aliah, sabemos que este no fue su caso ni considera que lo sea ya 

tan a menudo, puesto que, de hecho, comenta lo siguiente:  



34 
 

 “Ya... no, pero mucha gente no es tanto por las consecuencias, ¿eh? Antes..., 

mucha gente sí que decía ‘no, es que me da miedo operarme por si pierdo 

sensibilidad, tal...’, mucha gente es porque se siente a gusto con lo que tiene, 

y dice ‘lo tengo, lo utilizo, me gusta lo que siento... ¿pa' qué me lo voy a 

quitar?’ Pues, me parece, vamos, genial. La verdad es que me parece 

estupendo.” A.F. 

Las palabras de Aliah y Nora distan en este sentido en la medida en que, para Nora, la 

consecución de un cuerpo de mujer pasaba por esa intervención que le permitiría ser mujer tanto 

por dentro como por fuera, mientras que Aliah no solo opina que a día de hoy las mujeres que no se 

operan no lo harían tanto por miedo, si no por una creciente aceptación de los cuerpos con los que 

nacen estas mujeres. En esta misma línea, reconoce que tuvo la opción de haber hecho el esfuerzo 

de aprender a querer su cuerpo como estaba antes de la intervención, aunque finalmente la balanza 

se decantase por la intervención: 

“Entonces, pues dije ‘para no ser feliz y estar todo...’, ¿que quizás habría 

hecho el esfuerzo de quererme más a mí misma, o de encontrar unas pautas 

para mejorar ese aspecto? Sí, pero como también me quería operar pues dije, 

pues mira, mato dos pájaros de un tiro y fin.” A.F.  

Al respecto de esta aspiración a obtener una genitalidad típicamente femenina, encuentro 

reflexiones muy interesantes en Soley-Beltrán (2009) en las que enmarcar algunas de las opiniones y 

experiencias que vemos en la entrevista. Esta autora recoge, en su análisis de la reasignación genital 

HaM, que:  

A pesar del rechazo de la ecuación mujer/vagina que llevan a cabo los HaM 

españoles […] el pene simboliza el poder y un estatus social elevado. Esta diferencia 

de valor simbólico entre la vagina y el pene apoya la idea de las críticas feministas 

poslacanianas […] que sostienen que la categoría masculina está marcada y la 

femenina no. (p. 340) 

Por tanto, y siguiendo su razonamiento que sostiene que la marca masculina es el pene, apunta 

que para las HaM puede resultar crucial perder el pene para así desmarcarse y lograr la feminidad 

(Ibid., p. 341). De hecho, Nora llega a comentar cómo: 

“Soy una mujer lesbiana, y por eso me he operado, porque yo quiero estar con 

otras mujeres siendo mujer...” N.G. 

Así, pues, en el caso de Nora, ella expresa cómo, para poder tener relaciones sexuales desde 

lo que ella considera la corporalidad de una mujer, fue necesario la intervención genital en la que 

perder el pene.  

En Soley-Beltrán (2009) se explora a fondo la cuestión de la pérdida del pene y su papel en la 

obtención de la feminidad, al punto de considerar que: 

La construcción de una neovagina performa la posibilidad de que las HaM 

practiquen la penetración vaginal… […] En suma, la extirpación del pene es el 

principal objetivo del cambio de sexo en las HaM. Este énfasis revela el pene como 



35 
 

la principal señal de la masculinidad, de ahí la importancia de librarse de él con el 

fin de lograr la feminidad. (Ibid., p. 339) 

Resulta interesante puesto que nuestras dos entrevistadas refieren sensaciones de liberación y 

plenitud el día en que pudieron disfrutar de su nuevo cuerpo: 

“El día que me quitaron los vendajes fue, mira, fue un sentimiento...[…] Si tú 

le preguntas a una mujer: ¿Qué sentimiento tuviste con tu primer hijo? Pues 

yo creo que fue un sentimiento muy parecido por lo que me dijo la persona 

que vino conmigo y lo que pasó en ese momento... porque yo me tuve que 

abrazar a ella, la abracé... vamos... llorando de alegría de ver que ya era ... 

[…] Fue un momento súper feliz, súper feliz, y luego, en el primer día que te 

levantas de la cama y vas al baño a hacer pis... es el sentir que estás haciendo 

pis por tu vagina, vamos, por tu uretra femenina, ¿no?, es una pasada.” N.G. 

“Yo creo que la palabra es... empoderada. O sea, el sentimiento de que ya, 

tras dar ese paso, no te puede parar nadie. O sea, es un sentimiento de 

liberación... puf brutal... brutal, brutal, brutal. O sea, es que la gente no lo 

puede entender o yo no lo entendería, la sensación... pero, yo que sé, el simple 

hecho de, por ejemplo, llevar una falda y notar que viene el viento y la falda 

está volando...es que es como estar en otro mundo... de verdad, ¿eh? Es una 

sensación de libertad... o sea, es como... renacer, para mí es como renacer.” 

A.F. 

En ambas declaraciones puede observarse la sensación de alivio y plenitud que sintieron. Ya 

he mencionado las ideas recogidas en Soley Beltrán (2009) acerca de la pérdida del pene y me 

gustaría recalcar la idea de la performatividad de esta neovagina que, si bien se dice que permite la 

posibilidad de practicar la penetración vaginal (p. 339), no habría de quedarse únicamente en ese 

plano.  

Los cuerpos son vehículos que nos acompañan en todos los ámbitos, y a través de los cuales 

performamos nuestro género. No es de extrañar entonces que se refieran a estas sensaciones 

positivas al poder sentir “que viene el viento y la falda está volando” o que “estás haciendo pis por 

tu uretra femenina”. Sería interesante recordar aquí las nociones de la necesidad de este tipo de 

cirugías enfocadas en el deseo en lugar de sufrimiento (Heyes y Latham, 2018, en Farji, 2020, pp. 

148-149). 

Con estas reflexiones, estoy volviendo a las ideas de Butler sobre la performatividad que han 

aparecido a lo largo de los apartados anteriores. A la vista de cómo las entrevistadas han vivenciado 

la consecución de los cuerpos HaM, quiero destacar cómo las operaciones de reasignación de sexo 

que hemos analizado en este apartado son solo parte del camino recorrido por estas mujeres y que, 

ni mucho menos, han de verse reducidos a una cuestión de genitalidad cuya trascendencia no pase 

del ámbito médico.  

Estas transformaciones permiten a las mujeres que optan por procesos HaM performar con 

plenitud cualquier tipo de experiencia como podían serlo desde la práctica de las relaciones sexuales, 

pasando por el viento en la falda o la de orinar con la nueva uretra femenina hasta cosas tan 

cotidianas como la que se recoge aquí: 



36 
 

“Estás deseando tanto ser por fuera la mujer que tienes dentro, que lo que 

quieres realmente es sentirte tan mujer como la más mujer. […] He ido a 

entrenar y he ido con la bolsa y el stick y con tacones a entrenar.” N.G.  

Así pues, Nora ejemplifica este amplio espectro de situaciones en las que poder performar el 

género, desde su afirmación de querer tener relaciones sexuales siendo mujer, hasta la que nos 

ocupa, donde quiere ser “la más mujer” y lo transmite con la idea de llevar tacones. 

Me gustaría finalizar este apartado recalcando que si bien hemos analizado las intervenciones 

médicas y visto cómo pueden ayudar a que estas mujeres trans se sientan mujeres con mayor 

plenitud, estas voces que mencionaba Aliah, y que coinciden con las transexuales españolas que 

aborda Soley-Beltrán, cada vez son más numerosas y contribuyen a la idea de Stryker donde no se 

contempla una transición modélica y única. En palabras de Aliah:  

“[sobre la decisión de no operarse] mucha gente es porque se siente a gusto 

con lo que tiene, y dice ‘lo tengo, lo utilizo, me gusta lo que siento... ¿pa' qué 

me lo voy a quitar?’ Pues, me parece, vamos, genial. La verdad es que me 

parece estupendo.” A.F. 

“Digo ‘bua, impresionante’, el hecho de que te importe tan poco o de que tú 

te aceptes tal y como eres y decir ‘no me da la gana de operarme y aunque 

tenga que pasar x consecuencias por ese hecho, aunque tenga que estar dando 

explicaciones, aunque tal... voy a seguir así’, pues mí me parece totalmente 

lícito, o sea, totalmente lícito.” A.F.  

  



37 
 

6. Mujeres trans en el deporte 

La Carta Europea del Deporte (actualizada por última vez en mayo de 1992) define el deporte 

como “todo tipo de actividades físicas que, mediante una participación, organizada o de otro tipo, 

tengan por finalidad la expresión o la mejora de la condición física o psíquica, el desarrollo de las 

relaciones sociales o el logro de resultados en competiciones de todos los niveles” (Artículo 2, 1., 

apartado a)) y añade que “será conveniente promover la práctica del deporte en el conjunto de la 

población, con fines de ocio, de salud o de mejora de los rendimientos, poniendo a su disposición 

instalaciones adecuadas, programas diversificados y monitores, directivos o “animadores” 

cualificados” (Artículo 6, 1.). 

El objeto de esta Carta Europea consiste en “la promoción del deporte como factor importante 

en el desarrollo humano” teniendo la finalidad de “dar a cada persona la posibilidad de practicar el 

deporte” (Artículo 1). En este artículo concretan dos puntos que considero importantes: 

a) garantizando a todos los jóvenes la posibilidad de beneficiarse de programas de 

educación física para desarrollar aptitudes deportivas básicas. 

b) concediendo a todos la posibilidad de practicar el deporte y de participar en 

actividades físicas recreativas en un entorno sano y seguro; en colaboración con los 

organismos deportivos competentes. 

En esta carta mencionan “la población”, “cada persona” y “desarrollo humano”. Por ello, 

podríamos pensar que la promoción del deporte a nivel europeo incluye a todas las personas, pero en 

la práctica real no es siempre así, existiendo limitaciones de muchos tipos a destacar, en nuestra 

investigación, las que surgen por cuestiones de sexo/género. Para entenderlas, primero hay que 

conocer cómo se incorporó la mujer al deporte y de qué manera. 

El deporte se creó a mediados del siglo XIX en Inglaterra basándose en juegos deportivos 

utilizados como apoyo educativo para intervenir en “la formación del carácter del joven ‘varón’, 

‘blanco’, ‘burgués’ y ‘heterosexual’”, es decir, era considerado “un baluarte de la masculinidad”. Así, 

el deporte creó “una cultura marcada por un modelo de masculinidad, el cual impone como referencia 

normativa” (Lachheb, 2014, p. 71). 

Por lo tanto, mientras los hombres encuentran “un espacio propicio para la aprobación de la 

masculinidad”, las mujeres experimentan “numerosas formas de desigualdad y, con frecuencia, se 

encuentran infrarrepresentadas, tanto en la práctica como en las instituciones deportivas”. En 

definitiva, la entrada de las mujeres en el universo deportivo se puede entender como “la conquista 

de una fortaleza masculina” (Terret, 2005 en Lachheb, 2014, p. 71).  

Dicho de otra manera, “si la práctica y el progreso deportivo confieren hombría y virilidad a un 

hombre, confirman su identidad de género”, en cambio en el caso de la mujer “ponen bajo sospecha 

su feminidad y su heterosexualidad” (Cahn, 1993 en García Dauder, 2011, p.7). 

Las mujeres estaban, pues, discriminadas en el deporte y en desventaja respecto a los hombres. 

Fueron los movimientos feministas de mitad del siglo XIX, a favor de la emancipación de la mujer, 

los que propiciaron el desarrollo del deporte femenino gracias a la exigencia de derechos para la mujer 

como la libertad para estudiar o para practicar deportes. El mayor enemigo de este avance fue el fuerte 



38 
 

arraigo de la feminidad tradicional y la creencia de la limitación física de las mujeres, todo ello 

alimentado por los roles sociales y los estereotipos de la época que forzaban a las mujeres a cumplir 

el rol femenino victoriano (Vertinsky, 1994, en Macías, 1999, p. 34). 

García Dauder, 2011 lo resume así: “Por tradición, el mundo del deporte ha sido un espacio 

masculino y machista que ha partido de dos supuestos: que las diferencias físicas de las mujeres las 

hacen estar por naturaleza siempre en desventaja y que el deporte las masculiniza” (Festle, 1996; 

França, 2009, p. 7).  

Sobre esta cuestión, Aliah Fernández dice:  

“Es que en muchos aspectos también discriminan a las mujeres el deporte […] 

porque vivimos en un mundo machista y, dentro de lo que cabe, a las mujeres 

también les afecta y les dan menos oportunidades y menos derechos de querer 

ser iguales a los hombres.” (A.F.) 

Por ello, cuando las autoridades pertinentes no tuvieron más remedio que aceptar la 

incorporación de las mujeres al deporte, superando la “resistencia histórica y cultural” que mantuvo 

a las mujeres ausentes de las competiciones y del deporte profesional, lo hicieron instaurando “el 

principio de segregación sexual basado en el concepto de ‘competición justa’” (Ibid., p. 7).  

Es decir, de esta manera el deporte refleja y perpetúa la división binaria de las personas en 

hombres y mujeres con ciertas connotaciones asociadas a cada grupo ya que la división, desde el 

inicio, en deporte femenino y deporte masculino fue justificada en la diferencia biológica de los sexos 

macho/hembra asumiendo la desventaja “natural” de la mujer frente al hombre. 

 

 Deporte femenino y deporte masculino 

Me parece interesante para nuestra investigación detenerme brevemente en la distinción entre 

el deporte femenino y el masculino, porque muestran estereotipos que no dejan de ser expresiones 

y roles de género adquiridos que influencian ambas categorías. 

En relación a las mujeres en el deporte español quisiera destacar que “a medida que las 

españolas han ido accediendo a esta actividad, lejos de reproducir comportamientos masculinos, lo 

han modelado según otros parámetros; han creado una cultura deportiva propia” donde han reflejado 

“los valores que han adquirido en el curso de su socialización, reproduciendo así las relaciones de 

género existentes” y los “estereotipos hegemónicos asociados al género” (Puig y Soler, 2004, p. 71). 

Además, “estos espacios y tiempos del deporte femenino han hecho posible la emergencia de 

otros modos de hacer y entender el deporte”.  La presencia de las mujeres en el ámbito deportivo ha 

provocado profundos cambios sobre todo “en deporte federado y de competición”, y muy a pesar 

de resistencias por parte de muchos hombres que se tradujeron en obstáculos para las mujeres 

deportistas (Ibid., p. 71). 

Por lo tanto, se podría entender que el deporte se dividió en masculino y femenino por el 

dualismo sexual pero que, a causa de esa división, ambas categorías se han desarrollado con estilos 



39 
 

diferentes a causa de los roles y expresiones de género asociadas a cada sexo. Entonces surge la 

duda, ¿tanto se diferencian ambas categorías?  

Nora Gómez tiene unas experiencias muy valiosas sobre este tema. Jugó en la categoría 

masculina durante su juventud, llegando a jugar en la Selección Española. En su vida adulta dejó el 

hockey para formar su familia, después volvió al de veteranos (equipo de exjugadores) y, más 

adelante, volvió a dejarlo para realizar su transición. Años después volvió a jugar, esta vez en el 

equipo femenino.  

Sobre esta cuestión, Nora menciona una diferenciación que ha apreciado entre el juego del 

hockey hielo masculino y el femenino: 

“Pues mira, los hombres son más... eh... se esfuerzan más que las mujeres. Si 

comparamos el equipo femenino con el masculino, los hombres, los chicos, 

se lo toman más en serio que las chicas. Las chicas... yo veo que es más como 

una posible diversión que como un deporte en sí con la dureza que tiene que 

tener el hockey. […] (los chicos) van a tope. Y las chicas no van a tope. Yo 

veo que no van a tope.” N.G. 

Cuando le comento que esto puede ser un “chip” que nos meten ya desde pequeñas, ella 

responde: 

 “Es que hay mucho de eso. Pero los chicos no necesitan ese ‘chip’, ya por la 

competitividad que tienen entre los hombres, porque hay mucha más 

competencia entre los hombres, por lo físico, por el poder... es así, ¿no? Las 

mujeres no luchan tanto por el poder. Los tíos sí, porque son tíos, son 

hombres, ¿no? […] Y las mujeres no tienen tanta competición. Al contrario, 

hay veces que te echas tierra encima.” N.G. 

Continuando con esta cuestión, creo que es muy pertinente e interesante hablar de dos normas 

específicas del hockey hielo femenino a nivel mundial, ya que están en el Libro de Normas de la 

IIHF (International Ice Hockey Federation, Federación Internacional de Hockey sobre Hielo), que 

son: 

- Regla 31: Protección facial y bucal: Todas las jugadoras deben llevar casco con 

rejilla o visera.” 

- Regla 169: CARGA ILEGAL (FEMENINO). DEFINICIÓN: En el hockey 

femenino, las jugadoras no pueden cargar contra otra jugadora. 

Es decir, mientras que en el hockey hielo masculino se permite llevar casco con visor (dejando 

la cara al descubierto), en el femenino se obliga a utilizar casco con rejilla o visera completa. No 

incluyen las razones de esta obligación, pero deja entrever cierto proteccionismo hacia la mujer y 

su rostro. 

Por otro lado, en el masculino se permiten las cargas contra la valla para recuperar la posesión 

de la pastilla, pero en el hockey hielo femenino no está permitida esta acción, llegando a recalcar 

que estas acciones no muestran interés para ganar la posesión de la pastilla. Tampoco razonan esta 



40 
 

norma exclusiva del hockey hielo femenino, pero, otra vez, podría manifestar la intención de 

proteger los cuerpos de las mujeres de golpes o empujones más bruscos. 

Estas diferencias en las normas establecidas de este deporte, deja claro cómo se pueden 

percibir de diferente manera la categoría femenina de la masculina. Pero, ¿qué opinan las mujeres 

deportistas de estas normas?  

Sobre la norma que prohíbe las cargas en el femenino, muchas jugadoras profesionales de 

hockey hielo han dado su opinión de forma pública. Por ejemplo, A. J. Mleczko cree que no es 

necesario porque el juego ya es lo suficientemente físico, rápido y entretenido así; Pernilla Winberg 

opina que sería difícil cambiar las reglas ahora y que es un hockey más “habilidoso” sin las cargas; 

o Tatiana Shatalova, que dice “tal y como en el hockey masculino, el hockey femenino tampoco 

carece de emoción. A veces quieres usar tus manos y tu cuerpo. En el hielo no tenemos que ser 

‘femeninas’ – esto es hockey” (Oliver, 2020). 

Las mujeres que he entrevistado han dado opiniones enfrentadas sobre este tema. Aliah opina 

lo siguiente: 

“Otro aspecto machista en el mundo deportivo. Absurdo. O sea, como se 

pueden romper una pierna un hombre, se la puede romper una mujer. O sea, 

no es que somos más delicadas, es que se piensas aquí que ellos tienen huesos 

¿de qué?, de calcio ¿y nosotras de chichinabo? No, tenemos lo mismo. Me 

parece absurdo y machista. […] En realidad me parece una táctica para evitar 

que el deporte femenino consiga llegar a igualar al deporte masculino.” A.F. 

Nora, en cambio, opina que gracias a esa norma ella puede jugar ya que por su edad no podría 

aguantar las cargas o que, por el contrario, sería dura jugando por su larga experiencia cargando en 

el hockey masculino. Además, añade: 

“¿Que sea mejor o peor? Pues hombre, en el momento en el que estamos en 

el hockey español, yo creo que está bien que no haya placajes porque si a una 

chica que empieza, la incrustas en la valla, se coge sus cosas, sale fuera, se va 

al vestuario, se cambia, se va y no vuelves a verla.” N.G. 

Creo que este es un ejemplo muy claro de cómo las diferencias corporales y los diferentes 

roles de género han influenciado en el acceso y participación de las mujeres en algunos deportes. 

Por ejemplo, el hockey hielo es un deporte de contacto, pero en la categoría femenina podríamos 

decir que se ha “suavizado”, como si se tuviera que adaptar a las mujeres. Eso mismo afirma Nora 

al decir que si se permitieran las cargas, muchas chicas lo dejarían por miedo a recibirlos.  

García Dauder, 2011, afirma: “los cuerpos de muchas mujeres deportistas rompen con las 

expectativas de género y representan una doble amenaza: el acercamiento a los varones en marcas 

y, lo que es peor, el acercamiento físico” (Broad,2001; Bohoun, 2008, p. 7-8).  

Esta afirmación se puede relacionar con las palabras de Aliah cuando dice que esa limitación 

parece una táctica para evitar que el femenino alcance al masculino. Además, si el hockey femenino 

tuviera más contacto, las jugadoras, posiblemente, se desarrollarían más muscularmente a causa de 

ese contacto físico. 



41 
 

Y, por último, podría surgir la cuestión inversa: ¿por qué no prohíben las cargas en el 

masculino? ¿por qué ha de aspirar el femenino al masculino, y no al revés? Se estaría dando por 

hecho que el hockey “de verdad” es el masculino y el femenino es una versión inferior, retirando 

una norma que caracteriza mucho al hockey sobre hielo masculino, las cargas contra la valla, ya que 

dan mucho espectáculo. 

Tras conocer la situación de desigualdad que han vivido muchas mujeres en el deporte, 

comprendo las limitaciones que pueden sentir por dichas cuestiones de sexo/género, pero ¿y las 

mujeres trans?  

Como ya hemos visto en apartados anteriores, las mujeres trans, junto al colectivo trans en 

general, son lxs que más cuestionan el sistema sexo/género ya que se encuentran fuera de ese círculo 

que la sociedad dibuja para definir lo normativo, en este caso, las personas cisgénero. Por lo tanto, 

sobre las mujeres trans en el deporte, me planteo diferentes cuestiones que quiero responder en este 

apartado: 

- ¿Existe un ambiente adecuado en el ámbito deportivo para los cuerpos e identidades diversas? 

¿reciben las mujeres trans el mismo trato que sus compañeras cisgénero? ¿se sienten aceptadas 

y respetadas en los equipos femeninos? 

- ¿Están bien aceptadas las mujeres trans en las competiciones deportivas de alto rendimiento? 

¿es cierto que las mujeres trans tienen ventajas físicas frente a las mujeres cis?  

Pretendo analizar cuáles pueden ser las diferentes situaciones de las mujeres trans dentro del 

ámbito deportivo, centrándome en las situaciones más repetitivas o problemáticas, para reflexionar 

sobre ellas gracias a las experiencias de las dos mujeres trans entrevistadas y a otras experiencias que 

se pueden encontrar en libros, artículos, entrevistas o internet. 

  



42 
 

6.1. Mujeres trans en el deporte femenino 

La aceptación de las mujeres trans en el ámbito deportivo podría quedar en entredicho cuando, 

por su condición trans, pueden recibir un trato diferente o discriminatorio en comparación con las 

mujeres cisgénero.  

En este sentido, quedan en entredicho los requisitos que tienen que cumplir las mujeres trans 

para jugar dentro de un equipo femenino. Habría que diferenciar entre deporte de alto rendimiento 

y deporte amateur. En el deporte de alto rendimiento, la institución que ha marcado los pasos a 

seguir en referencia a las personas trans es el COI (Comité Olímpico Internacional). Sus normativas 

son referentes a los Juegos Olímpicos por lo que tienen una repercusión mundial. 

El COI, integrado en su mayoría por profesionales médicos, evalúo en 2015 la situación de 

las deportistas trans y elaboró una regulación dividida en dos apartados: uno referido a las atletas 

transgénero y otro al hiperandrogenismo en las deportistas. Esta regulación, “si bien reconoce los 

avances en conquistas de derechos de las mujeres y otras identidades, aún presenta ciertas 

restricciones que habilitan o niegan su participación en eventos deportivos de élite” (Ibarra, 2020, 

pp. 172-173). 

Es decir, fue favorable que el COI tuviese en cuenta, por fin, a lxs deportistas trans en sus 

comisiones ya que de esta manera se puede normalizar la presencia de estxs deportistas en estas 

competiciones. Aun así, el dispositivo que crearon “en nombre de la ‘competencia leal’, busca 

regular cualquier cuerpo y deseo que se plantee por fuera del modelo binario” y, aunque reconozcan 

la diversidad de género, aceptan el discurso médico como el verdadero y, por lo tanto, presentan el 

control de los cuerpos como una cuestión lógica e incuestionable (Ibid., p. 173-186). 

Por lo tanto, mientras el COI permite la participación de los hombres trans sin ninguna 

restricción, las mujeres trans que quieran participar se deben enfrentar a diferentes restricciones. Es 

decir, el control de los cuerpos se dirige únicamente a las mujeres trans. Estas son las restricciones 

que plantearon en 2015: 

2.1. Que el atleta haya declarado que su identidad de género es femenina. La 

declaración no puede ser modificada, con fines deportivos, por el mínimo de 4 años. 

2.2. El atleta debe demostrar que el nivel total de su testosterona en suero ha estado 

por debajo de los 10 nmol/L durante al menos 12 meses antes de su primera 

competencia (con el requisito de que por un periodo más prolongado se basaría en 

una evaluación de cada caso en particular, considerando si 12 meses es o no un 
periodo de tiempo suficiente para minimizar cualquier ventaja en la competencia 

femenina). 

2.3. El nivel total de testosterona en suero debe permanecer debajo de los 10 nmol/L 

durante el periodo de elegibilidad deseada para competir en la categoría femenina. 

2.4. El cumplimiento de estas condiciones puede monitorearse mediante pruebas. 

En el caso de incumplimiento, la elegibilidad del atleta para una competencia 
femenina será suspendida por 12 meses. (COI, 2015, pp. 2-3 en Ibarra, 2020, p. 

175). 



43 
 

Ver las restricciones que sufren las mujeres trans ayuda a comprender lo difícil que puede ser 

el acceso de estas mujeres a las competiciones de alto rendimiento. Esta cuestión despierta muchas 

críticas desde el colectivo trans y muchas controversias sociales. 

¿Qué sucede, entonces, en el deporte amateur? Joanna Harper, asesora del COI, explica la 

independencia de las federaciones deportivas nacionales y, por ende, las autonómicas: 

El COI solo cubre los Juegos Olímpicos, no tiene control sobre otras federaciones. 

Ahora estamos preparando un modelo sobre regulación para deportistas trans que se 

publicará este año. Nos gustaría que todas las federaciones lo sigan, pero no están 

obligadas a hacerlo. Es importante entender que ni siquiera las federaciones 

internacionales controlan a las nacionales. (Joanna Harper en Noriega, 2018) 

Por lo tanto, los requisitos pueden variar dependiendo de cada federación. En el caso que nos 

atañe, las dos jugadoras trans de hockey entrevistadas, hay que tener en cuenta que juegan o han 

jugado en equipos femeninos que participan en la Liga Nacional porque en España hay un total de 

ocho o nueve equipos femeninos de hockey sobre hielo. Por lo tanto, el requisito que les exigen es 

que en su DNI sean mujeres. Nora afirma: 

“Me han pedido el DNI. En el DNI pone que soy una mujer y que tengo tantos 

años, pero nada más.” N.G. 

Por esta cuestión, y como hemos comentado, Aliah comenzó a jugar en el equipo femenino 

de hockey sobre hielo, pero, al no tener el género cambiado en el DNI, no pudo jugar la Liga 

Nacional y solo pudo entrenar. Al no poder jugar la liga, entrenó durante una temporada, pero 

después dejó el hockey sobre hielo. Cuando le pregunto si no le dieron una solución para que pudiese 

jugar la liga, responde: 

“Es que yo tampoco ya ni la quise. Porque fue como ‘mira, no tengo que estar 

dando explicaciones a nadie en este mundo, te voy a tener que dar a ti el DNI 

¿o no me vas a dejar participar poniéndome una norma de cambiarme el 

DNI?’, quiera o no quiera cambiármelo, que eso es opción mía.” A.F.  

Sobre los sentimientos que pueden provocar este tipo de restricción a la hora de participar en 

competiciones deportivas, Aliah reflexiona lo siguiente: 

“Entiendo que a otra gente que quizás le apasione mucho más que a mí, […] 

le pueda llegar a joder o a molestar de manera ya personal y pueda causarle 

estrés, o querer dejar el deporte... pero vamos, a mí no fue mi caso, pero sé de 

gente que sí.” A.F. 

La experiencia de Aliah muestra cómo estas restricciones pueden provocar que las mujeres 

trans dejen de practicar ciertos deportes que les gustan por no ceñirse a sus protocolos o políticas 

impuestas que niegan o excluyen a estas mujeres en el ámbito deportivo. 

Para tratar adecuadamente este tema, quisiera reflexionar sobre estas cuestiones: ¿existe un 

ambiente adecuado en el ámbito deportivo para los cuerpos e identidades diversas? ¿reciben, las 

mujeres trans, el mismo trato que sus compañeras cisgénero? ¿se sienten aceptadas y respetadas en 

los equipos femeninos? 



44 
 

Los primeros encuentros que toda persona tiene con el deporte suelen suceder en la escuela 

gracias a la asignatura de Educación Física. Allí comienza una relación que puede ser grata y 

agradable o, quizá lo contrario. De ello depende los gustos de cada persona, la habilidad física y, 

por supuesto, el entorno donde se desarrollen los juegos o actividades. 

La escuela, en general, sigue generando espacios que reproducen “la cultura heteronormativa” 

y “los patrones, roles y normas de género” donde la Educación Física tiene un papel destacado en 

esta cuestión, ya que el género (y los cuerpos) “suele ser una característica tenida en cuenta 

diariamente”. Esto puede producir que las expectativas y el trato de los docentes varíe en función 

del género, generando distinciones que, en muchas ocasiones, pueden reproducir desigualdades o 

estigmatizaciones (Pérez-Enseñat y Moya-Mata, 2020, p. 1). 

Esto se puede relacionar con las palabras de Platero (2014) cuando afirma que las niñas se 

incorporan más fácilmente a diferentes tipos de juegos, pero los niños suelen estar más limitados 

recibiendo “importantes sanciones al trasgredir las normas” (p. 50). 

Es decir, los roles de género y la masculinidad y feminidad típicas tienen mucho poder e 

influencia en las relaciones sociales desde la infancia y en la escuela. Un ejemplo lo muestra Aliah 

en una reflexión muy interesante sobre la aceptación social que vivenció en su infancia: 

“Iba mucho con las chicas, pero siempre he pensado ‘no, es que los gays van 

mucho con las chicas’, a ver, cómo no vamos a ir con las chicas si es que los 

chicos te apartan. O sea, es que en realidad la sociedad masculina te aparta 

entonces tienes que ir, más o menos, pues a los que te aceptan que en este 

caso son las chicas.” A.F. 

Estas discriminaciones o rechazos homofóbicos y tránsfobos en el contexto escolar se 

alimentan de los estereotipos de género que la escuela asume, normaliza y reproduce. Esto, en la 

Educación Física, es muy evidente ya que muchas veces son las propias exigencias, baremos o 

resultados los que se basan en las diferencias sexuales y de género, “e incluso hay contenidos 

considerados para chicas y para chicos” (Pérez-Enseñat y Moya-Mata, 2020, p. 5).  

Todo esto podría repercutir negativamente en la vida deportiva de las mujeres trans ya que, si 

relacionan el deporte con este tipo de discriminaciones por su género o su cuerpo, no estarán 

motivadas para realizar actividad física o deportiva en su vida cotidiana.  

Otra cuestión que hay que tener en cuenta de la Educación Física es que “se hace especial uso 

de instalaciones marcadas por el género como baños y vestuarios. Todo ello supone que sea un 

espacio en el que continuamente los niños han de definir y gestionar su identidad de género” (Ibid., 

p.5). 

Estas situaciones no solo se viven en la infancia, sino que se prolongan hasta la vida adulta. 

Sobre esta cuestión, Aliah nos comenta su experiencia en los vestuarios: 

“Entonces, claro... me daba igual, pero sí que es verdad que me incomodaba 

el hecho de cambiarme delante de las demás o... ese aspecto sí que me 

incomodaba. […] O el hecho de, en el hockey, que no me he podido duchar 



45 
 

con todas, el hecho de cambiarte, de ducharte... eso sí que es verdad que un 

poco incómodo era.” A.F.  

La incomodidad de Aliah está más asociada a la distinción frente a sus compañeras. Es ella la 

que deja de hacer cosas que todas sus compañeras hacen: cambiarse y ducharse. Es decir, a la 

incomodidad corporal se le une la incomodidad social, el sentirte la diferente por dejar de hacer 

cosas que se consideran normales dentro de un equipo.  

La experiencia que comparte Nora sobre los vestuarios, en cambio, muestra la importancia 

que tiene la aceptación de las compañeras de equipo a la hora de crear un ambiente favorable para 

que no se produzcan situaciones incómodas o desagradables: 

“Fui a probar y me cambiaba en un vestuario diferente porque había chicas 

menores y los padres, que igual podían decir algo: ‘¡Ah! ¡una persona trans! 

¡un tío! ¡en el vestuario!’. Pues yo me empecé a cambiar fuera para que no 

hubiera problemas de este tipo. Fueron las chicas las que se fueron de su 

vestuario y se fueron al mío, nos fuimos todas al grande. Me fueron a buscar. 

Me dijeron si vas a jugar con nosotras, tienes que cambiarte en nuestro 

vestuario. Y ya está. Ese ha sido el único malestar, entre comillas, porque no 

fue ningún malestar. Entonces todo perfecto.” N.G. 

Llama la atención ver cómo Nora se quiso anticipar a un posible problema, el que los padres 

de sus compañeras menores se quejaran de su presencia en el vestuario femenino, y, por ello, decidió 

cambiarse en otro vestuario para evitar dicho conflicto. El hecho de que ella pensara que su presencia 

pudiera ser un problema, se podría considerar discriminación en sí, al no sentirse libre de entrar en 

el vestuario que le corresponde por miedo al castigo social.  

Una responsabilidad importante para generar un buen ambiente en el ámbito deportivo la 

tienen lxs docentes en las clases de Educación Física en colegios e institutos, y lxs entrenadorxs en 

las diferentes actividades deportivas que realizan los clubes deportivos en cada pueblo o ciudad. 

Si bien Fuentes (2015) aprecia que el ámbito deportivo evoluciona hacia una sensibilización 

trans y una valoración de la diversidad de género y sexual, estudios como el de Penna y Sánchez 

(2015) muestran, por ejemplo, que lxs futurxs docentes muestran actitudes homófobas que estarían 

dejando de ser conductuales (por la cada vez menor tolerancia social a las actitudes homófobas) 

pero permaneciendo de forma cognitiva (Pérez-Enseñat y Moya-Mata, 2020, p. 3). 

Esto muestra la importancia de que los cambios sociales se deben producir con el consiguiente 

cambio de mentalidad y el progreso de la diversidad social porque, en caso contrario, suceden cosas 

como estas, en las que gente con pensamientos homófobos o tránsfobos no realizan actos homófobos 

o tránsfobos porque saben que no son políticamente correctos, pero sus pensamientos lo siguen 

siendo. Por lo tanto, aunque sus actos no sean explícitamente tránsfobos, sus actitudes, comentarios 

o comportamientos sí pueden serlo de una manera más “inconsciente”. Si esto sucede en el caso de 

lxs entrenadorxs, la influencia que puede tener en las deportistas trans de su equipo, por ejemplo, 

puede ser muy dañina. 

En algunos centros educativos, docentes y órganos administrativos han comprendido la 

realidad de algunas personas trans y han intentado utilizar todos los medios disponibles “para cubrir 



46 
 

sus necesidades de la forma más efectiva posible”. No son pocos los problemas que se les plantean 

en esa tarea. Por un lado, les faltan herramientas o recursos legislativos y, por otro lado, aprecian 

“la falta de sensibilización en general y formación de docentes en particular y del resto de la 

comunidad educativa también” (Pérez-Enseñat y Moya-Mata, 2020, p. 5). 

En definitiva, estas aportaciones ponen en duda la formación y el interés de lxs profesionales 

del ámbito deportivo en la creación de un ambiente próspero en el respeto y aceptación de 

identidades de género diversas como las personas trans. Sobre esta cuestión, Aliah realiza una crítica 

basada en su percepción de estxs entrenadorxs y profesorxs: 

“No entienden, o sea ni entienden ni creo que se informan. Entonces, muchos 

tampoco ponen problemas, o sea intentan hacerlo lo mejor que pueden, pero 

para hacer lo mejor que puedes tienes que ir a esa persona a preguntar qué 

necesidades tiene o cómo se va a sentir más cómode esa persona en ese lugar 

o en esa circunstancia, entonces creo que ese es el primer paso. Y mucha gente 

se lava las manos, es en plan ‘estás aquí, puf, bien...pero acóplate tú a lo que 

hay’. […] Entonces, por esa parte creo que es así, y creo que se tiene que 

cambiar.” A.F. 

Otra experiencia muy interesante y relevante sobre esta cuestión la plasma Miquel Missé: 

En mi escuela no lo acabaron de entender nunca. No pasaron del "lesbiana de 

mierda". Discutía con los profesores para que me trataran en masculino y la clase de 

deportes era un infierno. Conocer a gente trans fuera me salvó. Hago activismo, en 

parte, para generar referentes para que los transexuales lo vivan más positivamente: 

tu cuerpo es tan válido como los demás y tu experiencia vital no la tienes que borrar. 

(en Bonilla, 2016) 

Nora, sobre la cuestión de los entrenadores, en un principio dice “en lo que a mí me atañe, yo 

no he tenido ningún problema con ningún entrenador por mi género, por mi transexualidad... con 

ninguno”. Después, al seguir hablando sobre los entrenadores que había tenido, cuenta que cambió 

de equipo porque su entrenador le dijo que era muy mayor para jugar y que no llegaba a las pastillas, 

así que buscó otro equipo. Preguntó al entrenador de otro equipo cercano y le dijo que ya tenía el 

equipo lleno. Esa temporada, ese equipo tuvo problemas de plantilla porque estaban muy pocas. 

Cuando le digo si lo consideró rechazo, responde: 

“Imagínate, es un entrenador que es de tu pueblo. Él fue el que me dijo ‘no, 

ya tengo todo el equipo’. Él ya sabía quién era yo, porque había estado 

jugando en el Txuri. Si él tiene problemas con las personas LGTBI, pues 

mira.” N.G. 

Todas estas experiencias muestran lo urgente e importante que es la formación adecuada de 

lxs futurxs profesionales del ámbito deportivo sobre las cuestiones de género e identidad de género. 

Una de las consecuencias más evidentes de esta escasa formación en las cuestiones de género se 

puede traducir en un trato diferente o discriminatorio hacia las personas trans, como ya hemos visto 

en las citas anteriores. 



47 
 

Además, quiero plasmar una última intervención de Aliah donde expresa cómo percibe ella el 

trato de los entrenadores hacia ella en comparación a sus compañeras cis:   

“En parte es como que te tratan diferente pero ya no sé si por el hecho de... 

como que no dirigen tanto a ti, o sea... como que se la sudas un poco. Pero no 

sé si ya por el punto de que les causas rechazo lo que eres, o por el hecho de 

que no saben cómo manejarte, o no saben cómo dirigirse a ti. Entonces, no lo 

sé. No lo sé, pero sí que se nota diferencia. El trato no es igual.” A.F. 

Por lo tanto, volviendo a las preguntas planteadas al principio, sobre el ambiente adecuado en 

el ámbito deportivo para los cuerpos e identidades diversas, con lo expuesto anteriormente 

podríamos concluir que no existe aún un ambiente del todo adecuado, ha ido mejorando, pero queda 

mucho por mejorar. Sobre la cuestión del trato que reciben las mujeres trans en comparación al que 

reciben sus compañeras cisgénero también he podido comprobar que puede ser diferente a causa de 

la identidad de género de las personas trans. No se puede generalizar con los datos de las entrevistas, 

pero sus vivencias demuestran, junto a las aportaciones teóricas, que aún queda mucho por mejorar 

en el ámbito deportivo. 

Por último, sobre la cuestión planteada sobre si se sienten aceptadas y respetadas dentro de 

sus equipos femeninos, ambas mujeres entrevistadas afirmaron que sí. Aliah comenta que 

“totalmente acompañada y respetada” y Nora añade que “no solamente en el deporte si no en la vida 

social también, no he sentido el desprecio de nadie”. 

Aun así, comentando el tema de las mujeres trans en el deporte amateur en general, en 

gimnasios o clubes deportivos, por ejemplo, Aliah reflexiona lo siguiente: 

 “Esto ya va referente también a...  físicamente si te pareces más a una mujer 

cis. O sea, a lo que entendemos como ‘mujer’ en esta sociedad, creo que va 

más en dirección a eso. Porque si te pareces más a lo que conocemos o 

interpretamos como mujer, no creo que tengas problemas, en plan, 

socialmente. Pero si no tienes ese físico de mujer pues me parece que sí, que 

te miran mal, o te comentan o te tienen ya en el punto de mira.” A.F.  

Y añade que en estos lugares donde se ve tu cuerpo, como gimnasios o piscinas, “hay 

problemas” si eres trans. Todo esto refleja la importancia social del “pase cis” el cual evita 

cuestionamientos o actitudes desagradables de personas cis que no comprenden o no respetan a las 

personas trans.  



48 
 

6.2. El cuestionamiento corporal de las mujeres trans 

Existen relatos, algunos fechados en 1930, de mujeres deportistas que se convertían en 

hombres, así como historias sobre atletas con alguna ambigüedad sexual, pero es importante 

“diferenciar entre mitologías e historias reales (Heggie, 2010)”. Todas ellas ayudaron a que se creara 

una gran controversia en el deporte, ya que “algunos hombres con mayores niveles de fuerza y 

velocidad podrían ‘pasar’ por mujeres deportistas con el propósito de adquirir una injusta ventaja 

física durante la competición”. Este tipo de suposiciones provocaron sospechas por parte del 

público, los medios de comunicación y el resto de deportistas en torno a las identidades sexuales y 

de género de las deportistas cuando éstas tenían, por ejemplo, un cuerpo más musculado o la voz 

grave (Fuentes, 2015, p.72). 

Los factores que hay que tener en cuenta para comprender por qué surgieron las pruebas de 

sexo son dos: en 1952 se realizó la primera reasignación de sexo, abriendo posibilidades que ni se 

imaginaban entonces; y, segundo, el contexto político de la época caracterizado por la Guerra Fría. 

Las victorias olímpicas se traducían en superioridad. Por ejemplo, en las olimpiadas de Helsinki 

1952, Estados Unidos ganó solo una medalla y los medios occidentales reaccionaron “cuestionando 

la feminidad de las atletas” (Hargreaves, 1994). Esto aun reforzó más la obligatoriedad de separar 

hombres y mujeres para asegurar una competición igualitaria (Ibid., p. 72 y 73).  

La IAAF (Asociación Internacional de Federaciones de Atletismo) comenzó a hacer pruebas 

de sexo que consistían en la verificación de los genitales en 1946, y el COI comenzaría en 1948. En 

numerosos casos, estas pruebas apartaron a deportistas de la competición, ya que se trataba de un 

proceso “vergonzoso y humillante” que más que detectar a “deportistas deshonestos, la prueba 

estaba destinada a determinar y definir qué era una ‘mujer verdadera’” (Pereira-García, Devís-

Devís, Pérez-Samaniego, Fuentes-Miguel y López-Cañada, 2020, p. 5). 

En la década de los 60, se pasó a la comprobación con análisis genéticos, buscando el sexo 

cromosómico, reemplazando así la evaluación anatómica tan criticada. En la década de los 80 la 

comunidad médica comenzaría a cuestionar estas pruebas, pero hasta la década de 1990 no se 

asumirían las limitaciones y fraudes: no encontraban “hombres tramposos”, sino que descubrían a 

“mujeres intersexuales o no normativas”, definidas por los médicos como “mujeres con ‘trastornos 

del desarrollo sexual adecuado’” (Ibid., p.5). 

El COI, en el 2004, permitió competir a las mujeres transexuales como mujeres si habían sido 

intervenidas quirúrgicamente (genitales) y si habían recibido tratamiento hormonal por, al menos, 

dos años, “suficiente como para anular su ‘ventaja’”. Hay que tener en cuenta que esto supondría 

un avance para las mujeres transexuales, pero puede ir en detrimento de las mujeres con cuerpos 

intersexuados si se establece como norma. En definitiva, “se plantea como ‘derecho al tratamiento’ 

lo que no es sino una obligación quirúrgica y hormonal, que puede no ser deseada, para obtener un 

certificado de feminidad y poder competir” (García Dauder, 2011, p.13). 

Tuvieron que pasar más de diez años para que el COI se volviera a reunir en 2015 para tratar 

la cuestión de los atletas transexuales. En esta ocasión, retiraron el requisito de la cirugía de cambio 

de sexo a las mujeres trans, aunque mantuvieron otras exigencias referentes, sobre todo, a los niveles 

de testosterona tanto para las mujeres trans como para las mujer con hiperandrogenismo. Estas 



49 
 

medidas fueron muy celebradas por el colectivo trans, pero tampoco supusieron una alta 

participación de personas trans en los siguientes JJOO (Scarnatto, 2017). 

Joanna Harper, asesora del COI, afirma que no hubo deportistas trans “ni en Río, ni en 

Londres, ni en Beijing, ni en ningunos Juegos antes” y asegura que “nunca ha habido ninguna 

deportista transgénero visible en unos Juegos Olímpicos” aunque confía que en Tokio 2020 la 

situación cambie (en Noriega, 2018). Esos JJOO han sido aplazados a 2021, con que aún hay que 

esperar para ver si aparecen deportistas trans en esta competición mundial. 

En 1999 se dejaron de hacer las pruebas de sexo por la baja validez científica pero no duró 

mucho la tregua ya que en los JJOO de Pekín 2008 se retomaron estos controles de sexo y en 2009 

resurgió el debate con el caso de Caster Semenya. Lo curioso, esta vez, es que “hoy en día no tiene 

sentido hacer pruebas para detectar fraudes de varones que se hacen pasar por mujeres” sino que “el 

debate está ahora en torno al constructo ‘ventaja competitiva’ que se ha convertido en un argumento 

circular que ancla a las mujeres en una permanente inferioridad en lo deportivo” (Ibid., p.14). 

Los casos de Caster Semenya y Dutee Chand ejemplifican muy bien los casos de “dopaje 

inverso”. Caster Semenya pudo participar en los JJOO de Londres-2012 por no superar el rango de 

testosterona permitido. En 2018 los criterios cambiaron, bajando los niveles de testosterona 

permitidos y prohibiendo la participación de estas mujeres a no ser que rebajaran esos niveles con 

tratamiento hormonal. Semenya se negó por considerarlo una norma discriminatoria. A Dutee 

Chand le pasó algo similar, pero pudo participar porque la norma afecta a las pruebas de larga 

distancia, y no es su caso (Pereira-García, Devís-Devís, Pérez-Samaniego, Fuentes-Miguel y López-

Cañada, 2020, p. 7). 

Este breve repaso por la turbulenta historia de las mujeres trans en las competiciones 

deportivas de alto rendimiento ayuda a comprender las controversias sociales actuales que hay en 

torno a las mujeres trans en el deporte.  

Sobre la aceptación de las mujeres trans en competiciones de alto rendimiento, quiero 

comenzar con la reflexión de Joanna Harper: 

 Existe una norma general: las mujeres transexuales son bienvenidas en las 

competiciones siempre que no ganen (risas). ¿Qué tipo de competición es esa? Es 

totalmente cierto que ganar y tener éxito para las deportistas trans muchas veces 

supone la animadversión de otras deportistas. Siempre digo que la mujer que termina 

un puesto por detrás de mí siente eso. (en Noriega, 2018) 

Esta reflexión muestra perfectamente el cuestionamiento que siempre recae en las deportistas 

trans, y más cuando ganan. Cuando ganan, enseguida esa victoria se asocia a la ventaja física que la 

mirada cis considera que tienen las mujeres trans por su condición trans, o, en última instancia, por 

haber nacido con un cuerpo cuyo físico es considerado más ventajoso. 

Sobre esta cuestión, las mujeres entrevistadas tienen clara la respuesta sobre la aceptación de 

las mujeres trans en el deporte:  

“Yo creo que no. Porque hay mujeres que piensan que las mujeres trans 

estamos por encima, que estamos mejor físicamente o más fuertes y es un 

error. Es un error.” N.G. 



50 
 

“Nosotras no hemos elegido nacer en un cuerpo que no nos representa, y la 

sociedad no entiende que por, simplemente nacer en ese cuerpo, no tienes 

derecho a participar en un campo que separa hombres y mujeres.” A.F. 

Es decir, ambas mujeres perciben ese rechazo o discriminación social que recae en estas 

deportistas trans de alto rendimiento. Además, Aliah ya menciona el “derecho” a participar, 

cuestionado en el caso de las mujeres trans si no cumplen los requisitos mencionados anteriormente. 

Por lo tanto, teniendo en cuenta lo expuesto en el repaso histórico y las afirmaciones de 

Joanna, Nora y Aliah, se podría afirmar que existe la creencia de que las mujeres trans tienen 

ventajas físicas sobre las mujeres cis por haber nacido biológicamente hombres, siendo ésta una 

creencia muy extendida y defendida dentro del ámbito deportivo. 

Por tanto, cabría preguntarse entonces, ¿tienen, realmente, ventajas físicas las mujeres trans? 

Joanna Harper explica que solo existen evidencias de estas ventajas en el atletismo. Como 

hemos podido ver en el repaso histórico, la IAAF junto con el COI fueron las instituciones que 

tomaron medidas y crearon restricciones para estas deportistas en nombre de la “competencia justa”. 

Cabe recordar que en el atletismo redujeron los niveles de testosterona permitidos en mujeres trans 

e intersexuales en las pruebas de larga distancia por considerarlo ventajoso y, de ahí, surgieron casos 

polémicos como el de Caster Semenya. 

Joanna Harper también tiene en consideración que la transición no afecta a la altura de las 

personas trans por lo que en los deportes donde la altura sea importante, este hecho también podría 

ser ventajoso. Y, además, comenta esto otro: 

Los cambios cardiovasculares son completos tras la terapia hormonal, pero a efectos 

de fuerza muscular la transición no cambia al 100% de típico hombre a típica mujer, 

sino que se queda en un punto entre hombre y mujer, por lo que también pueden 

tener ventaja. Eso requeriría de un estudio más avanzado. (en Noriega, 2018) 

Estas consideraciones al respecto de una potencial ventaja de estas mujeres debido a la 

anatomía que mantienen inevitablemente tras el proceso de transición, si bien podrían considerarse 

legítimas de alguna manera, no tendrían, por qué ser, de facto, determinantes. Las ideas que voy a 

introducir a continuación muestran la otra cara de la moneda de la corporalidad trans. Si bien la 

mirada cis acusa la potencial ventaja que presentan estas mujeres, lo cierto es que desde la propia 

experiencia trans podemos observar cómo los propios procesos y requerimientos necesarios para 

poder competir afectan en su rendimiento deportivo. 

Joanna Harper, siendo también consciente de posibles desventajas inherentes a la realidad de 

las mujeres trans, comenta lo siguiente:  

Pero las mujeres trans también tienen desventajas. Al transicionar, su capacidad 

aeróbica y su fuerza muscular descienden, pero su estructura y sus huesos 

permanecen igual. Tienen mayores cuerpos, impulsados por una masa muscular y 

una capacidad aeróbica menor. (en Noriega, 2018) 

Sobre esto mismo, sobre la fuerza muscular, las mujeres entrevistadas cuentan su propia 

experiencia, que poco dista de lo mencionado por Joanna Harper: 



51 
 

“Yo he perdido fuerza, mogollón. […] Porque claro, las hormonas masculinas 

son mucho más fuertes que los estrógenos. […], pero la fuerza, yo, por 

ejemplo, la fuerza que yo tenía... Nora, yo ya habiendo hecho el cambio... me 

puse a hacer una pequeña obra en casa y cogía lo que mi mente me decía ‘tú 

puedes cogerlo’. Cogerlo y no poder levantarlo del suelo. Imposible, pero si 

esto lo puedo levantar yo, ¿cómo no puedo? Pues esto es la pérdida que vas 

teniendo poco a poco. Tus músculos, tu cuerpo... ya empiezan a cambiar.” 

N.G. 

Aliah tiene una visión más crítica hacia esos comentarios que apelan a la mayor fuerza 

muscular de las mujeres trans: 

“Por ejemplo, en el ámbito trans ‘no claro, es que tú no puedes jugar en un 

equipo de chicas porque tu masa muscular es mayor’... ya cari, soy una mujer 

y puede que haya mujeres gordas, mujeres flacas, mujeres atléticas, mujeres 

no atléticas... tiene que haber de todo en este mundo y por esa regla de tres, 

no pueden jugar en un equipo ¿por qué? ¿por tener más masa muscular? Quizá 

es más torpe que las demás.” A.F.  

Aquí Aliah introduce lo que considero el quid de la cuestión: solo se evalúan las ventajas 

físicas en las mujeres trans, pasando por alto que la diversidad de cuerpos es algo que siempre ha 

estado presente. No parece muy lógico basar todos los impedimentos que se ponen a las mujeres 

trans en la premisa de que la testosterona que pueda estar presente en su cuerpo suponga un claro 

factor ganador que las haga necesariamente más fuertes que sus rivales cis.  

En otras palabras, sería como obviar que hay mujeres cis que pueden ser perfectamente más 

fuertes que muchos hombres cis, cuando, de facto, sabemos que así sucede, que hay mujeres con 

más fuerza, altura, habilidad deportiva… que bastantes hombres. Nada garantiza que la mujer trans 

a la que se le estaría cuestionando el acceso a la práctica deportiva no haya nacido con una 

corporalidad igual de no ventajosa que la de este hipotético hombre frente a la deportista cis. 

Joanna Harper también se hace eco de estas consideraciones, puesto que sostiene que: 

Permitimos ventajas en los deportes. Los esgrimistas zurdos tienen ventaja sobre los 

diestros y les dejamos competir. Sin embargo, no permitimos que los boxeadores de 

peso pesado entren en el ring con los de peso mosca. La magnitud de los eventos es 

muy importante. Por eso, la cuestión es si las mujeres, trans o cis, pueden competir 

entre ellas en equidad, al mismo nivel. Eso es lo deseable. (en Noriega, 2018) 

No obstante, lo cierto es que la testosterona, como reconoce Harper, parece acabar jugando 

un papel decisivo en el rendimiento deportivo. Argumenta que:  

A nivel profesional, para deportes olímpicos, creo que es muy importante proteger 

las categorías femeninas. […] La razón por la que separamos a hombres de mujeres 

en el deporte es porque las mujeres no pueden competir con los hombres. Si juntamos 

al mejor equipo de fútbol femenino con el mejor equipo de fútbol masculino, no hay 

competición. No es que los hombres se esfuercen más, ni nada parecido. Es una 



52 
 

cuestión de testosterona: cuando llegan a la adolescencia, se benefician de la 

testosterona producida por sus testículos. Por eso creo que las mujeres trans deben 

reducir sus niveles de testosterona para participar en competiciones deportivas con 

otras mujeres. (en Noriega, 2018) 

Entonces, si por una parte nos encontramos con que parece haber una barrera insalvable en 

torno a la cuestión de la testosterona, pero, por otra parte, asumimos que haber nacido con 

corporalidad masculina no implica necesariamente una ventaja definitiva, nos encontramos ante el 

reto de justificar la manera en la que se clasifican las diferentes categorías deportivas. Si 

atendiéramos al sexo biológico y su correlación con la testosterona o carencia de ella, nos 

encontramos con la categorización clásica, la que distingue solamente entre categoría masculina y 

femenina.  

Si, por otro lado, atendemos a los argumentos de las mujeres trans que sostienen que su sexo 

biológico de origen no ha de suponer necesariamente una ventaja física, nos enfrentaríamos a una 

clasificación configurada entorno a las diferentes aptitudes físicas tales como altura, peso, 

resistencia, velocidad… pudiendo ser la testosterona una variable más que no distinguiese de 

identidades sexuales.  

De hecho, García Dauder (2011), habla sobre cómo la “tiranía del dualismo sexual provoca 

que no se vigilen otras dimensiones físicas de ventaja competitiva más allá de las relacionadas con 

el sexo, como nacer con una estatura que dote de superioridad para un determinado deporte” (p. 

14). Esto último daría respuesta a las inquietudes que manifiesta Aliah al respecto de esta cuestión: 

“Es que me parece muy absurdo porque en realidad no sabemos 

genéticamente cómo es cada uno, o no sabemos cómo es físicamente cada 

uno... entonces, me parece absurdo que se utilice esa puntilla de ‘no claro, es 

que como tienes el cuerpo de un hombre, pues a las otras les vas a... tienes 

más capacidad que ellas’... no, no es verdad.[…], en realidad afecta a las trans 

en el hecho de que ellas no pueden elegir... bueno, no les dan la oportunidad 

de participar en un deporte que les gusta y que les apasiona por la masa... por 

tonterías. […] En realidad va físicamente en tu fisionomía, no puedes evitar 

hacer nada.” A.F. 

El debate que surge en torno a la participación de la mujer trans en la categoría femenina, 

aunque, por un lado, pueda resultar comprensible y legítimo en el ámbito deportivo, especialmente 

en el alto rendimiento, donde un podio puede decidirse por milésimas de segundo, lo cierto es que, 

a nivel social, al final, las mujeres trans encuentran trabas y dificultades para sentirse incluidas no 

solo en la práctica deportiva sino en un espacio femenino. El resultado es, una vez más, la mirada 

cis cuestionando su incorporación a un ámbito de socialización femenino. 

Ibarra (2020) es muy crítica en este sentido, ya que sostiene que “en el contexto actual, que 

unx deportista deba atravesar tantas instancias de evaluación, juicio y pruebas para consentir la 

mirada del otrx y poder practicar el deporte que desea en el lugar que eligió es violencia” (p. 185). 

Esta suerte de violencia aparece en las entrevistas puesto que Aliah también la menciona de 

una manera crítica: 



53 
 

 “A parte, ni una mujer trans tendría que dar ninguna explicación de si se está 

hormonando o no para participar en un deporte. O sea, ‘te dejamos participar 

si te estás hormonando’...no, perdona. Soy una mujer y me dejas participar 

porque soy una mujer como todas las demás […], se están metiendo en un 

terreno que ni les va ni le viene, porque las mujeres transexuales tienen la 

opción de hormonarse o no, y por eso no son ni más ni menos mujeres que 

las demás. Y en ese aspecto de exigirte... la palabra ya 'exigir' me parece 

horrorosa. Que te tengan que exigir que tengas que estar dos años de 

hormonación, que quizás ni te quieras hormonar, para participar en un deporte 

me parece absurdo... absurdo, denunciable y denigrante.” A.F. 

Esta reflexión, de alguna manera, me recuerda a la de García Dauder (2011) cuando critica 

“el ensañamiento mediático contra las personas que no responden a los moldes dualistas de 

sexo/género”, en nuestro caso las mujeres trans, plasmando “la falta de respeto a la identidad de 

género subjetiva de las atletas y su intimidad” (p. 12).  

En la misma línea, Scarnatto (2017) recalca lo siguiente:  

Las personas trans, como así también todas las identidades de género que forman 

parte de las opciones identitarias de las sociedades contemporáneas, no hacen más 

que ejercer sus derechos y reclamar que se los reconozca, se los respete y se los 

habilite. […] De este modo, la institución deportiva todavía no ha logrado superar la 

dominación masculina que la caracteriza desde su origen y que aún hoy sigue 

teniendo elementos de desigualdad entre varones y mujeres, pero ahora suma otra 

dimensión más para revisarse y transformarse si pretende ser una institución justa y 

democrática. (Scarnatto, 2017, p. 7) 

Me gustaría finalizar con esta reflexión que creo resume la importancia de lo tratado en este 

apartado: “Es necesario, por tanto, tener en cuenta las consecuencias éticas de las normativas para 

proteger la integridad moral de las/os deportistas trans e intersexuales” (Pereira-García, et. al., p. 

10). 

  



54 
 

7. Desafíos para la cisexualidad 

Como mujer deportista que practica el hockey sobre hielo, he vivido en primera persona los 

estereotipos de género en el deporte. La práctica del hockey sobre hielo parece estar asociada a la 

virilidad, la fuerza, la agresividad, el contacto físico… siendo, todas ellas, nociones normalmente 

relacionadas con la masculinidad. El hecho de practicar este deporte ha supuesto, en muchas 

ocasiones, que me hicieran sentir que estaba transgrediendo los roles de género asignados, puesto que 

es muy común que la gente se sorprenda al ver a chicas jugar este deporte, al menos, en mi experiencia 

en España. Como mujer, estas vivencias me han hecho sentir que mi feminidad estaba cuestionada. 

 Además de mi condición de mujer, he visto cómo mi pertenencia al colectivo LGTBIQ+ 

alimentaba estos estereotipos que vertían sobre mí, como si de alguna manera mi lesbianismo 

justificara la práctica de un deporte con un marcado rol típicamente masculino. 

La confluencia de estos dos factores me ha llevado desde muy temprana edad, tanto en el ámbito 

deportivo como en lo personal, a plantearme las relaciones que existen entre el género y la práctica 

deportiva (estereotipos, transgresión de roles de género, corporalidades...).  

 Ahora bien, aunque en mi casuística personal confluyan estos dos factores, al fin y al cabo, soy 

una mujer cisgénero, por lo que de ningún modo he podido vivir un cuestionamiento comparable al 

que viven las mujeres trans deportistas. Lo que sí sé es que mis experiencias personales en cuanto a 

la transgresión de estos roles, que empiezan en el terreno de juego pero que están presentes en todos 

los ámbitos, también en el espacio íntimo, me han llevado a interesarme e intentar empatizar con las 

mujeres trans en el deporte, puesto que también son mujeres, al igual que yo, pero las opresiones que 

las atraviesan son otras. 

Es por esto por lo que, como ya he dicho en ocasiones anteriores, no pretendo que mi opinión 

sustituya o eclipse las voces de las mujeres trans. Desde mi cisexualidad, en cambio, lo que sí espero 

poder hacer es criticar los constantes cuestionamientos a las mujeres trans que se hacen desde la 

sociedad cis. 

La sociedad presenta a las mujeres trans como “lo otro”, como las personas no normativas que 

han de adaptarse a lo normativo, a lo esperado por la sociedad. Yo considero necesario cambiar este 

comportamiento y dirigir la mirada crítica hacia el pensamiento cisexual, puesto que es este el que 

habría creado o sustenta las categorías y las restricciones que han fortalecido dichas categorías y, por 

lo tanto, dificultado el acceso a muchos ámbitos de la vida de estas identidades que nos ocupan. 

Así pues, todas las cuestiones que voy a plantear en este apartado han de interpretarse en este 

sentido. Las voy a plantear desde la cisexualidad hacia la cisexualidad.  

Por todo ello, el objetivo de este apartado es plantear algunos de los desafíos que se destilan de 

esta investigación, puesto que considero que los cambios sociales necesarios para mejorar la vida de 

las personas trans han de venir desde la sociedad cisexual. Pretendo que esta sección sirva de ejercicio 

de autocrítica, tanto dentro como fuera del ámbito deportivo. 

El deporte no es algo aislado, sino que es un ámbito más de la sociedad que impregna las vidas 

de las personas. El deporte es una actividad importante por muchas razones, de las cuales quiero 



55 
 

destacar su relación directa con la calidad de vida, la corporalidad y la sociabilización, todas ellas 

inherentes al ser humano. 

Partiendo de la premisa de que las personas que practican deporte consiguen con ello ejercitarse, 

divertirse, desarrollar su cuerpo y mente o sociabilizar..., a mi modo de ver, puede resultar obsoleto 

restringir estas experiencias o “permitirlas” con restricciones (no siendo un tratamiento inclusivo ni 

respetuoso) a las personas que no cumplen esa norma arcaica, dicotómica y asfixiante que se refleja 

en las categorías duales de sexo. 

A grandes rasgos, considero que se puede afirmar que la sociedad que ha diseñado estas 

restricciones para las personas trans, lo ha hecho desde una posición de poder cisexual. Los hombres, 

porque en su mayoría son hombres, que dirigen federaciones y clubes deportivos, se han tomado la 

licencia de exigir cambios corporales a las mujeres trans (los hombres trans han quedado exentos de 

estas exigencias físicas) para permitirles participar en diferentes competiciones. Es decir, el foco se 

ha puesto en ellas. Ellas deben cambiar, ellas deben adaptarse al sistema hormonándose (llamado 

“dopaje inverso” desde la crítica trans), u operándose incluso. En definitiva, se les obliga a modificar 

sus cuerpos, a cambiar para encajar. Esto es injusto y discriminatorio. O, como diría Aliah, “absurdo, 

denunciable y denigrante”. 

En mi opinión, como ya he apuntado anteriormente, la sociedad cis debe realizar un ejercicio 

de autocrítica, ya que es el pensamiento cisexual el que debería ser cuestionado para reconsiderar, 

cambiar y adaptarse a la diversidad de género, que cada día se expresa y se respeta más a nivel social, 

por mucho camino que todavía quede por recorrer. Es decir, el ámbito deportivo debería hacerse eco 

de los cambios y avances sociales, traduciéndose esto en revisar todas aquellas características o 

consideraciones que no permitan la inclusión total de estas personas. 

Entrando en materia deportiva, y apelando a algunas de las problemáticas clave que he apuntado 

en el apartado anterior, me dispongo a retomar la cuestión de la imposición de la hormonación como 

requisito para que las mujeres trans puedan competir. Hay argumentos a favor de la hormonación, 

pero esto no significa que no sea necesario buscar otras posibles soluciones que no impliquen cambios 

corporales tan acusados en las mujeres trans y en las mujeres intersexuales. Es decir, sería necesario 

cambiar el deporte en sí para que estas mujeres tengan cabida, y no al revés. 

Entonces, ¿cómo podría cambiar el deporte a favor de la inclusión trans? En mi opinión, un 

cambio radical sería difícil, ya que el deporte y su dualismo sexual está intrínseco en nuestra cultura. 

Quitar las categorías de “femenino” y “masculino” lo considero muy difícil hoy en día. El deporte 

mixto, donde las personas trans podrían enfrentarse a menos juicios sociales, se suele desarrollar más 

en la niñez o en ciertos deportes alternativos que se han ido desarrollado desde la coeducación. La 

mayor parte de los deportes reglados se acaban dividiendo en equipos masculinos o femeninos a partir 

de cierta edad, que suele ser en edades adolescentes (cuando comienzan los cambios físicos de la 

pubertad). 

Por lo tanto, personalmente no creo que hacer que todos los deportes sean mixtos sea una 

solución factible. Además, desde un punto de vista feminista, también se podría considerar que se 

necesitan espacios para que las mujeres puedan ejercer la práctica deportiva sin resquicios de 

dominación masculina, reclamando así espacios reservados para las mujeres. 



56 
 

De esta manera, creo que una medida intermedia podría ser ampliar el espectro de lo que 

consideramos “femenino” y “masculino”, es decir, incluir en ellas las identidades de género sin juzgar 

sus cuerpos como se hace hoy en día.  

Lo ha dicho Aliah, y creo que tiene toda la razón cuando dice que los juicios físicos que reciben 

las mujeres trans no se orientan hacia todas las deportistas. Por ejemplo, en un equipo de baloncesto 

puede haber jugadoras de 1 metro y medio y no por ello les instan a que tomen hormonas de 

crecimiento; en hockey puede haber jugadoras mucho más fuertes y ágiles que las demás, y no por 

ello les hacen pruebas como sí les hacen a las mujeres trans. 

Las ideas a las que apuntaba anteriormente, referentes a una nueva división de las categorías en 

base a otros factores como las aptitudes físicas y no a la división sexual centrada en la testosterona, 

podrían sugerir un punto de partida. De este modo, la testosterona, junto a aptitudes físicas como la 

altura o la fuerza muscular, sería una variable más que no distinguiese de identidades sexuales. 

Esta manera de dividir las categorías, hoy en día quizá sería utópica, pero permitiría que las 

mujeres trans no estuviesen en el punto de mira, ya que se analizarían las aptitudes físicas de todxs 

lxs deportistas por igual, apostando así por la “competencia leal” que tanto defiende el COI. 

Joanna Harper, sobre la aceptación de personas que no se sienten identificadas con ningún 

género, afirma que da la bienvenida a estas personas, por ejemplo, las identidades no binarias, pero 

que en el deporte de alto nivel solo podrían participar en la división de hombres o en la de mujeres 

(en Noriega, 2018). 

Teniendo en cuenta esta información, y continuando con la primera propuesta de las categorías 

por aptitudes físicas, las personas no binarias, por ejemplo, podrían sentirse más aceptadas e invitadas 

a participar ya que se tendría en cuenta sus aptitudes, no su género como defiende Harper en las 

competiciones de alto nivel. No obstante, en la segunda propuesta por la que, aunque de forma menos 

rígida, seguiría existiendo una división binaria, seguiría sin darse una solución a estas personas que 

no pasase por una evaluación individual de cada caso. Quizá se podría preguntar a la persona en 

cuestión si se encontraría más cómoda en una categoría o en la otra, aunque esto podría derivar de 

nuevo en el problema de una potencial ventaja física (testosterona etc.). 

Sobre la cuestión del deporte amateur o recreativo, Harper sí que defiende que allí deberían 

competir con su identidad sentida, ya que no son competiciones olímpicas mundiales. Es decir, 

diferencia claramente el deporte por hobbie del deporte profesional que desarrollan lxs deportistas 

que llegan a los Juegos Olímpicos.  

Estoy de acuerdo con ella en que el deporte amateur podría permitirse menos restricciones y así 

caminar hacia una mayor inclusión de las diferentes identidades de género mediante la flexibilización 

de la división por sexo o género. Al fin y al cabo, en estas prácticas se busca la recreación y no el 

máximo rendimiento. Aunque, por otro lado, parece haber limitaciones que quizá impedirían la 

ruptura de esa barrera, en el sentido de que, con el deporte femenino, se ha logrado la creación de un 

espacio femenino que podría verse arrebatado o invadido. 

Continuando con el deporte amateur, quiero recuperar la cuestión sobre la formación y el interés 

de los profesionales del ámbito deportivo como entrenadorxs o docentes de Educación Física. Desde 

mi experiencia personal, donde me he formado a nivel de grado universitario en la actividad física y 



57 
 

el deporte, y a nivel de máster en la docencia de la Educación Física, puedo afirmar que la formación 

sobre las cuestiones de género en el deporte, es escasa o nula. 

Por lo tanto, las experiencias de Aliah sobre este tema cuando cuenta que recibe un trato 

diferente, o las de Miquel Missé cuando comenta que su profesor de Educación Física no se dirigía a 

él en masculino, no me sorprenden en absoluto porque he conocido a muchos compañeros y 

compañeras con pensamientos y actitudes transfobas y/o homófobas. 

Este desafío hacia lxs docentes y lxs entrenadorxs cis podría solucionarse, si no tratando la 

cuestión del género de manera absolutamente transversal y efectiva, al menos, aumentando la carga 

y exigencia de los temas de género en todas las etapas educativas, haciendo hincapié en las de 

formación del profesorado. 

Sobre esta materia, quiero incluir una cita de Aliah donde expresa lo que, según ella, deberían 

hacer estxs profesionales: 

“Primero, cambiar […] la mentalidad de compañerismo y preocupación por 

el otro, en plan, informarte sobre la situación que está viviendo esa persona, 

hablando con esa persona y, a partir de ahí, cómo poder manejar la situación 

lo mejor posible y que todo vaya bien: el equipo, el deporte, todo... Informar 

y preguntar.” A.F. 

Una última cuestión en referencia al ámbito deportivo que considero otro desafío para la 

cisexualidad, es la referente a los vestuarios o los baños públicos divididos por sexo. Este es un tema 

que a menudo deriva en controversias. 

En el siglo XX, los retretes se vuelven auténticas células públicas de inspección en 

las que se evalúa la adecuación de cada cuerpo con los códigos vigentes de la 

masculinidad y la feminidad. En la puerta de cada retrete, como único signo, una 

interpelación de género: masculino o femenino, damas o caballeros, sombrero o 

pamela, bigote o florecilla, como si hubiera que entrar al baño a rehacerse el género 

más que a deshacerse de la orina y de la mierda. (Preciado, 2002, p. 1) 

Una vez más, nos encontramos con que estas problemáticas pueden trascender más allá lo que 

sucede en el terreno de juego y no hay una barrera clara que separe las experiencias vividas en la 

práctica deportiva, de la vida de lxs deportistxs. Sin ir más lejos, el área inmediatamente anterior y 

posterior al de la práctica del deporte, el vestuario, supone un reto en sí, puesto que su división por 

género o sexo no responde ya a motivos de rendimiento deportivo, sino a cuestiones sociales y de 

integridad física. 

Antes comentaba cómo el feminismo reclama espacios, y este es uno de marcada 

vulnerabilidad, especialmente para las mujeres, cuya libertad o seguridad se pretende garantizar 

excluyendo de estos la presencia masculina. 

Lo que podría plantearse la cisexualidad en cuanto a la mejora de la experiencia de las mujeres 

trans, es el cómo lograr que estén cómodas en estos espacios. He apuntado hacia las razones por las 

que estos espacios están divididos y encuentro que, para cubrir la necesidad de separar hombres de 

mujeres en un espacio de vulnerabilidad, se recurre a la división en torno al eje sexo/género. 



58 
 

Lo común parece ser encontrar una iconografía que distingue los vestuarios femeninos de los 

masculinos. Podríamos partir de la idea de que, puesto que lo que se utiliza son significantes 

asociados al género, las personas trans, sea cual fuese su corporalidad, podrían sentirse invitadas y 

aceptadas en el vestuario que considerasen se ajusta a su expresión de género. 

Sobre esta cuestión, Aliah nos comenta alguna situación personal de incomodidad sobre el 

caso del vestuario:  

“Entonces, claro... me daba igual, pero sí que es verdad que me incomodaba 

el hecho de cambiarme delante de las demás o... ese aspecto sí que me 

incomodaba. […] O el hecho de, en el hockey, que no me he podido duchar 

con todas, el hecho de cambiarte, de ducharte... eso sí que es verdad que un 

poco incómodo era.” A.F. 

De este modo, me gustaría apuntar que la mirada cisexual puede ser nociva en estos espacios 

cuando se carece de información o empatía respecto a las identidades de género no normativas y sus 

corporalidades. El reto para la cisexualidad sería la reconsideración de ese eje sexo/género como algo 

indisoluble, que podría traducirse en un ambiente más inclusivo y naturalizado para estas mujeres. 

No obstante, sé que, aunque se esté avanzando, estamos lejos de lograr ese escenario. Nora 

argumenta lo siguiente desde su punto de vista:  

“Nadie me tiene que decir a mí si yo voy a llevar pene o si no voy a llevar 

pene, si yo quiero ser una mujer y quiero meterme en un vestuario con 

mujeres, imagínate que yo voy al vestuario del equipo con un pene colgando... 

[…] Pero mira, todavía estamos muy, muy, muy atrás como para poder tener 

eso... para que la gente tenga conciencia de que puede ser un hombre o una 

mujer que tenga vulva o pene indistintamente, entonces hasta que no 

lleguemos a eso pasarán muchos años todavía.” N.G. 

En este sentido, veo muy necesario subrayar la experiencia, también de Nora, en la que sus 

compañeras se cambiaron de vestuario para esta con ella, es un buen ejemplo de iniciativa o actuación 

desde la cisexualidad, acompañando e incluyendo a la mujer trans. Se ejemplifica bien cómo, ante 

una medida que Nora había decidido tomar (renunciando a acceder a un espacio al que tenía derecho 

a entrar y sacrificando su derecho a cambiarse en el vestuario de mujeres), sus compañeras cisexuales 

deciden que su vestuario ha de ser uno en el que esté Nora, amoldándose ellas a su compañera trans 

y no al revés. Esto parece una iniciativa o reivindicación que busca lograr la inclusión, que puede 

servir de ejemplo. 

En otro orden de cosas, no puedo pasar por alto la mención de algunos desafíos que me planteo 

a raíz de este proceso de investigación que, aunque no sean del ámbito deportivo específicamente, sí 

que han surgido de las experiencias de las mujeres entrevistadas por lo que me parece pertinente e 

interesante abordarlos en este apartado. 

Por ejemplo, las incomodidades que, a menudo, sienten y son provocadas por la mirada 

cisexual. Cada una de las entrevistadas ha expresado momentos de incomodidad. Nora destaca lo 

siguiente: 



59 
 

“A mí lo que más me duele... antes me preguntabas por las preguntas... no, 

las preguntas no, es el sentimiento de cuando hablas por teléfono y el trato es 

en masculino y no en femenino... eso es lo que más daño te puede hacer. Al 

principio hay gente que hace eso. A mí ya no me pasa nada más que por 

teléfono y en algunas ocasiones. En la conversación te tratan en masculino 

porque te están escuchando.” N.G. 

Aliah, recuerda esta otra situación: 

[sobre dirigirse a ella con su nombre antiguo en el DNI] “Eso creo que ha sido 

lo único que me ha llegado a incomodar más que a molestar, porque mucha 

gente no lo hace con intención de hacer daño entonces es como incomodidad, 

porque te incomodan a ti, y tú incomodas a esa persona porque dice ‘puf, ¿qué 

es esto?, ¿sabes?, ¿cómo abarco yo este terreno?’... entonces creo que es por 

ambas partes.” A.F. 

Como puede observarse, son situaciones incómodas que podrían dejar de tener lugar si hubiera 

más concienciación sobre las diferentes identidades de género, a la vez que empatía para manejar este 

tipo de situaciones. Porque si bien es cierto que Aliah comenta que ha percibido incomodidad en 

ambas direcciones, es decir, sí que la otra persona puede percibir haber cometido un error o que no 

sabe cómo actuar, Nora comenta cómo el trato es directamente en masculino, sin dudar, lo cual pone 

de manifiesto, una vez más, lo arraigada que está en la sociedad cisexual la indisolubilidad del eje 

sexo/género. 

Desafortunadamente, las mujeres trans no tienen que hacer frente solo a situaciones incómodas. 

A menudo, se denuncian actos o actitudes transfobas. El trato denigrante es una forma más de 

violencia contra ellas. Aliah dice: 

“En el punto en el que llega a ser negativo, es que yo no llegaría a ese punto, 

o sea yo le pararía los pies. Y creo que todo el mundo debería hacerlo, en el 

momento en el que hay una simple frase, una simple palabra denigrante hacia 

una persona, me parece que ahí hay que cortarlos... o sea, no se puede volver 

a repetir. Porque es que si no se va a volver a repetir y alargar. Y se va a hacer 

normal, y lo que no queremos es que esas cosas se normalicen.” A.F. 

Al igual que he señalado la actitud de las compañeras de equipo de Nora como un ejemplo 

positivo, me gustaría recalcar ahora la importancia de que todxs nos concienciemos para, tal y como 

pide Aliah, cortar todo acto, desde una palabra hasta sea cual sea la violencia a la que se escale. Nos 

atañe a todxs, desde nuestra posición de privilegio cis, por supuesto no ejercerlas, pero también 

denunciarlas para no perpetuarlas o normalizarlas. 

Antes de finalizar este apartado, me gustaría plasmar aquí las respuestas que ambas mujeres 

entrevistadas hicieron a la pregunta: ¿qué le dirías a una mujer trans de 20/63 años? El objetivo de 

hacerles esta pregunta a ambas mujeres era conseguir que, aunque no se conocieran entre ellas, 

pudieran de alguna manera intercambiarse unas palabras.  

Nora le dice lo siguiente a Aliah: 



60 
 

“A una persona trans le diría que, estando segura de sí misma, sabiendo lo 

que es, que no le importe nada los murmullos y que sea fuerte con sus 

convicciones. Pero esto es muy subjetivo ya que no tengo a esa persona que 

tú dices delante y quizás hay que empezar de otra manera.” N.G. 

Aliah le transmite estas palabras a Nora: 

“Que me parece una luchadora, valiente, y que lo único que puede hacer ahora 

es comerse el mundo porque ya, lo que ha tenido que conseguir, ya es una 

lucha ganada, y lo que le queda no tiene competencia con lo que ha 

conseguido ya.” A.F. 

Me parecen una nota positiva para recordar que, aunque las mujeres trans puedan estar 

atravesadas por diferentes opresiones, la identidad trans puede unirlas no solo en los procesos más 

duros o complejos, sino que puede crear espacios de comprensión y seguridad en los que sentirse 

arropadas y respetadas. Considero que lo ideal sería que, aunque estos espacios siempre les vayan a 

pertenecer porque son suyos, pudiera llegarse al punto en el que se pudieran sentir igual de arropadas 

y respetadas en la sociedad, siendo esto el resultado de una sociedad que estaría dejando de ser 

cisnormativa para pasar a ser una sociedad consciente de su diversidad y libre de discriminaciones. 

Quiero finalizar con la voz de Aliah, que expresa muy bien la presencia de la diversidad en la 

sociedad, interpretando esta diversidad como una riqueza y no como un problema a resolver: 

“Ese ‘físico femenino cis’ que nos están imponiendo que, en realidad, es una 

vergüenza porque puede haber mujeres con barba, hombres con barba, 

transexuales con barba o sin barba... o sea, tiene que haber de todo en este 

mundo para que sea un mundo maravilloso. No es lo mismo un campo de 

margaritas a un campo de margaritas, tulipanes, rosas... […] Es lo que 

tenemos que conseguir aquí. […] Que sea normal ver a una persona con voz 

masculina o a un hombre con voz femenina.” A.F.  



61 
 

8. Conclusiones finales 

En esta sección no pretendo llegar a unas conclusiones generalizadas, puesto que quiero hacer 

hincapié una última vez en el hecho de que, como persona cis, no me compete llegar a conclusiones 

absolutas al respecto de cuestiones que atañen únicamente a las personas trans y sus experiencias. A 

lo largo del trabajo he analizado y reflexionado sobre diferentes aspectos de las vivencias de las 

mujeres trans, dentro y fuera del ámbito deportivo, para poder acercarme a ellas, entenderlas y así 

fundamentar la autocrítica que deseo hacer desde la cisexualidad y para la cisexualidad. 

Así pues, me gustaría recapitular y sintetizar algunas de las que podríamos llamar “asignaturas 

pendientes” de la sociedad cisexual en cuanto a la mejora de la vida de las personas trans.  

Siguen existiendo discriminaciones hacia las personas trans, que pueden apreciarse de forma 

manifiesta o de forma más sutil mediante acciones no inclusivas. Estos actos tránsfobos pueden 

suceder en muchos ámbitos de la vida, como pueden ser el escolar, laboral o legal, y hacia personas 

trans de todas las edades. Estas discriminaciones o acosos pueden ser muy dañinos y perjudiciales 

para las personas que lo sufren. 

El ámbito deportivo, por lo tanto, presenta determinadas carencias en materia de inclusión de 

identidades y corporalidades diversas, que interpreto como un reflejo de las que tiene la sociedad, en 

la medida en la que el deporte es un ámbito más de esta sociedad.  

Estas carencias del ámbito deportivo se manifiestan desde la mera concepción de los 

reglamentos deportivos, pasando por la división de categorías en femenino y masculino y su 

traducción en diferentes espacios (terreno de juego, vestuarios, baños…), hasta la escasa o 

insuficiente formación que reciben lxs profesionales del ámbito deportivo en cuestiones de género. 

Todo esto parece perpetuar y reforzar el sistema sexo/género, un sistema que, como he apuntado en 

esta investigación, constriñe y limita las diferentes identidades de género. 

Es evidente la dificultad para solventar el problema originado por estas divisiones de categorías 

en femenina y masculina, y soy consciente de que no es fácil llegar a una fórmula infalible que pueda 

resolver la cuestión de la división por sexo/género en el ámbito deportivo, puesto que no parece fácil 

encontrar una nueva formulación que no desemboque en otras problemáticas. Por ejemplo, si se 

eliminasen las categorías masculino y femenino, podría surgir la controversia de si peligrarían los 

espacios reclamados desde el feminismo para que las mujeres puedan practicar deporte en espacios 

libre de dominación masculina. 

Por otro lado, al no ser el deporte algo aislado de la sociedad sino parte de ella, el papel que 

tienen lxs compañerxs, entrenadorxs y demás entidades envueltas en la experiencia deportiva es muy 

importante de cara a lograr la inclusión real de las mujeres trans. Para ello, sería necesario más 

recursos y más sensibilización de estos agentes, que ayuden a crear ambientes adecuados y favorables 

a la diversidad de género, haciéndose eco de los cambios y avances sociales que aboguen por la 

inclusión total de las personas. Resulta difícil, pues, concebir cambios en el deporte sin que estos se 

traduzcan y extiendan también a cambios en la sociedad y viceversa. 

Uno de los ejemplos más claros de las complejas relaciones entre sexo biológico, género y 

deporte es el cuestionamiento de las mujeres trans en el deporte de alto nivel, donde queda 



62 
 

evidenciado cómo las mujeres trans han de cumplir requisitos muy estrictos dirigidos a ajustarse a lo 

que las instituciones consideran que está dentro de los estándares femeninos. Para poder competir, se 

ven forzadas a hormonarse. O descienden sus niveles de testosterona y pueden jugar, o se les restringe 

la participación. Es decir, nadie les obliga a hormonarse, pero para poder competir es obligatorio que 

lo hagan. 

Lo más destacable de estas situaciones es cómo la sociedad cis analiza a estas mujeres en busca 

de ventajas físicas sobre sus compañeras cis, evaluando sus cuerpos, poniendo en tela de juicio sus 

victorias, y reservando pruebas y análisis específicos que permitan el control de sus cuerpos, mientras 

que el resto de deportistas no sufren dichos cuestionamientos ni sospechas, aunque muchos de ellos/as 

puedan llegar a tener alguna ventaja física. Las mujeres trans no están aceptadas ni respetadas en la 

misma medida que las mujeres cis porque no reciben el mismo trato a causa de su identidad trans. 

En definitiva, se pone de manifiesto el largo recorrido que tiene por delante la sociedad, que 

dista mucho de ofrecer modelos en los que encajen identidades no normativas, como el caso de las 

personas trans. Lo analizado para el caso de las mujeres trans en el deporte, las carencias que se han 

puesto de manifiesto, la rígida barrera que distingue entre los dos ejes sexo/género, no son particulares 

del deporte sino una prolongación de la sociedad cisexual. 

Lo que hay que destacar aquí es la necesidad de hacer una escucha activa y atenta, abogando 

por la autocrítica y la empatía, para poder asegurar la libertad y autodeterminación de todas las 

personas. Considero que este debería ser el camino hacia una sociedad que consiga ser un reflejo de 

la condición humana: diversa. 

 

 

  



63 
 

9. Referencias bibliográficas 

Bernini, L. (2017). Las teorías queer. Una introducción. Editorial Egales. 

Bonilla, L. (25 de abril de 2016). Miquel Missé: “La vida me ha sido más fácil desde que decidí 

vivirla como un chico”. Ara.cat. Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de 

https://www.ara.cat/es/Miquel-Misse-desde-decidi-chico_0_1565843540.html  

Burgos, E. (2007) Identidades entrecruzadas. Thémata: Revistas de filosofía, Nº 39, p. 245-254. 

Carta Europea del Deporte (14 y 15 de mayo de 1992). Femp.es. Recuperado el 21 de noviembre de 

2020 en http://femp.femp.es/files/566-69-

archivo/CARTA%20EUROPEA%20DEL%20DEPORTE.pdf 

Córdoba, D., Sáez, J. y Vidarte, P. (2005). Teoría queer. Políticas bolleras, maricas, trans, mestizas. 

Editorial Egales. 

EFE (30 de octubre de 2020). El Ministerio de Igualdad inicia una consulta pública previa a la 

elaboración de la Ley Trans. Público.es. Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: 

https://www.publico.es/sociedad/derechos-lgbt-ministerio-igualdad-inicia-consulta-publica-

previa-ley-trans.html  

Farji, A. (2020) Trayectorias, debates y experiencias clínicas en torno a los tratamientos quirúrgicos 

solicitados por la población trans. Sentidos profesionales a la luz de los debates feministas. La 

ventana, núm. 52, p. 132-160. 

Fuentes-Miguel, J.  (2015) Educación física y deporte en personas trans: una aproximación 

cualitativa [Tesis Doctoral], Universitat de Vàlencia, Valencia. 

https://core.ac.uk/download/pdf/71052747.pdf  

García-Barba, M., Serrano-Moragón, N., Camañes-Martorell, J., Ruiz-Palomino, E. y Ballester-

Arnal, R. (2018). Actitudes hacia la transexualidad en jóvenes. Àgora de Salut, Vol. 5, pp. 11-

19. 

García-Dauder, S. (2011). Las  fronteras  del  sexo  en  el  deporte:  

tecnologías,  cuerpos sexuados  y  diferencias. Revista  Internacional  

Interdisciplinar INTERthesis,  8, (2), p. 1-19.  

Guasch, O. y Mas, J. (2014). La construcción médico-social de la transexualidad en España (1970-

2014), Gazeta de Antropología, 30 (3), artículo 06. Recuperado el 21 de noviembre de 2020  

de: http://hdl.handle.net/10481/33813  

Herrera, C. (2011). Más allá de las etiquetas. Mujeres, hombres y trans. Editorial Txalaparta, Tafalla 

Nafarroa. 

https://www.ara.cat/es/Miquel-Misse-desde-decidi-chico_0_1565843540.html
http://femp.femp.es/files/566-69-archivo/CARTA%20EUROPEA%20DEL%20DEPORTE.pdf
http://femp.femp.es/files/566-69-archivo/CARTA%20EUROPEA%20DEL%20DEPORTE.pdf
https://www.publico.es/sociedad/derechos-lgbt-ministerio-igualdad-inicia-consulta-publica-previa-ley-trans.html
https://www.publico.es/sociedad/derechos-lgbt-ministerio-igualdad-inicia-consulta-publica-previa-ley-trans.html
https://core.ac.uk/download/pdf/71052747.pdf
http://hdl.handle.net/10481/33813


64 
 

Ibarra, M. E. (2020). “Cuéntame tus testosteronas”: un análisis sobre las regulaciones para jugadorxs 

transgénero e hiperandrógenas. Revista de Estudios de Género La Ventana, núm. 52, pp. 161-

190. 

Lachheb, M. (2014). Mujeres y deporte: una revolución pendiente, Afkar ideas: Revista trimestral 

para el diálogo entre el Magreb, España y Europa, núm. 41, p. 71-73. 

Macías, V. (1999). Estereotipos y deporte femenino. La influencia del estereotipo en la práctica 

deportiva de niñas y adolescentes. [Tesis doctoral]. Granada: Departamento de Psicología 

Social y Metodología de las Ciencias del Comportamiento, Universidad de Granada. 

Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: http://hera.ugr.es/tesisugr/15755368.pdf 

Martín Moreno, A. (20 octubre 2020). Las luces que dejan de brillar… Chrysallis. Recuperado el 21 

de noviembre de 2020 de: https://chrysallis.org.es/las-luces-que-dejan-de-brillar/   

Mas Grau, J. (2017). Del transexualismo a la disforia de género en el DSM. Cambios terminológicos, 

misma esencia patologizante. Revista Internacional de Sociología, núm. 75 (2), e059.  http:// 

dx.doi.org/10.3989/ris.2017.75.2.15.63  

Mas Grau, J. (2015) Transexualidad y transgenerismo. Una aproximación teórica y etnográfica a dos 

paradigmas enfrentados. Revista de Dialectología y Tradiciones Populares, vol. LXX, núm. 

2, pp. 485-501. 

Missé, M. (2016). Una mirada crítica a la cuestión de la transexualidad. Perifèria, El cos que som, 

núm. 3, pp. 178-187. 

Missé, M. y Coll-Planas, G. (editores). (2010). El género desordenado: Críticas en torno a la 
patologización de la transexualidad, Editorial Egales. 

Noriega, D. (18 de febrero de 2018). Entrevista: Joanna Harper, asesora del Coi. “Las mujeres trans 

son bienvenidas en las competiciones deportivas siempre que no ganen”. ElDiario.es. 

Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: https://www.eldiario.es/sociedad/mujeres-

bienvenidas-competiciones-deportivas-siempre_128_1690245.html  

Oliver, N. (11 septiembre 2020). Hitting in Women’s Hockey: Why Not? The Hockey Writers. 

Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: https://thehockeywriters.com/hitting-in-womens-

hockey-2/  

Pereira-García, S., Devís-Devís, J., Pérez-Samaniego, V., Fuentes-Miguel, J. y López-Cañada, E. 

(2020). Las personas trans e intersexuales en el deporte competitivo español: tres casos. 

Revista Internacional de Medicina y Ciencias de la Actividad Física y el Deporte, (aceptado 

pero pendiente de publicación). Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: 

http://cdeporte.rediris.es/revista/inpress/artpersonas1186.pdf  

Pérez-Enseñat, A. y Moya-Mata, I. (2020). Diversidad en la identidad y expresión de género en 

Educación Física: Una revisión de la literatura. Retos, núm. 38. 

http://hera.ugr.es/tesisugr/15755368.pdf
https://chrysallis.org.es/las-luces-que-dejan-de-brillar/
https://www.eldiario.es/sociedad/mujeres-bienvenidas-competiciones-deportivas-siempre_128_1690245.html
https://www.eldiario.es/sociedad/mujeres-bienvenidas-competiciones-deportivas-siempre_128_1690245.html
https://thehockeywriters.com/hitting-in-womens-hockey-2/
https://thehockeywriters.com/hitting-in-womens-hockey-2/
http://cdeporte.rediris.es/revista/inpress/artpersonas1186.pdf


65 
 

Platero, R. L. (2014). Trans*exualidades. Acompañamiento, factores de salud y recursos educativos. 

Edicions bellaterra. 

Preciado, B. (2002). Basura y género. Mear/cagar. Masculino/femenino. Bilbao, Amasté. 

Recuperado el 21 de noviembre de 2020 de: 

https://www.iztacala.unam.mx/errancia/v0/PDFS/POLIETICAS%20DEL%20CUERPO%20

1%20BASURA%20Y%20GENERO.pdf   

Puig Barata, N. y Soler Prat, S. (2004). Mujer y deporte en España: Estado de la cuestión y propuesta 

interpretativa. Apunts: Educación Física y Deportes, núm. 76, pp. 71-78. 

Scarnatto, M. (diciembre de 2017). Cuerpo, deporte y ciudadanía: “¿outsiders en offside?” Actas de 

Periodismo y Comunicación, Vol. 3, núm. 2. 

Sevilla, J. y Barandela, M. (20 de julio de 2018). El mapa de los derechos trans en España: de la 

autodeterminación de género al vacío legal. elDiario.es. Recuperado el 21 de noviembre de 

2020 de: https://www.eldiario.es/sociedad/personas-trans-comunidades_1_2037615.html  

Soley-Beltrán, P. (2009). Transexualidad y la matriz heterosexual: un estudios crítico de Judith 

Butler, Ediciones Bellaterra, Barcelona. 

Soley-Beltrán, P. (enero de 2014). Transexualidad y Transgénero: una perspectiva bioética. Revista 

de Bioética y Derecho, núm. 30, pp. 21-39. 

Stryker, S y Whittle, S. (2006). The Transgender Studies Reader, Taylor & Francis Group, Nueva 

York. 

  

https://www.iztacala.unam.mx/errancia/v0/PDFS/POLIETICAS%20DEL%20CUERPO%201%20BASURA%20Y%20GENERO.pdf
https://www.iztacala.unam.mx/errancia/v0/PDFS/POLIETICAS%20DEL%20CUERPO%201%20BASURA%20Y%20GENERO.pdf
https://www.eldiario.es/sociedad/personas-trans-comunidades_1_2037615.html


66 
 

10. Webgrafía 

 La importancia de saber que eres cisexual: https://chrysallis.org.es/la-importancia-de-saber-

que-eres-cisexual/  

 TED talk ‘Gender as a Performance, Ali Hanon: 

https://www.youtube.com/watch?v=R6eIsrG5SBE&ab_channel=TEDxTalks  

 Ley Trans IU: https://www.20minutos.es/noticia/4165975/0/en-que-consite-la-ley-trans-

anunciada-por-la-ministra-montero/?autoref=true 

 En la frontera 442 – Irantzu Varela, El Tornillo y la Ley trans: 

https://www.youtube.com/watch?v=l8gXQsVWExA&ab_channel=DiarioP%C3%BAblico 

 IIHF Rule book 2018-2022: https://blob.iihf.com/iihf-

media/iihfmvc/media/downloads/rule%20book/iihf_official_rule_book_2018_ih_191114.pdf  

 Hitting in Women’s Hockey: Why not?, Oliver, Nathaniel (11 septiembre 2020): 

https://thehockeywriters.com/hitting-in-womens-hockey-2/ 

 Ventajas de las mujeres trans: https://elequipo-deportea.com/2019/03/07/saca-ventaja-una-

mujer-transexual-en-un-deporte-femenino/    

 Caso de Semenya: https://iusport.com/art/109177/deporte-genero-y-testosterona-el-laudo-del-

tas-en-el-caso-semenya 

 Polémica de los JJOO Tokio 2020: https://www.elespanol.com/deportes/otros-

deportes/20200302/deporte-transexualidad-jjoo-tokio-laurel-hubbard-

polemica/471453623_0.html  

https://chrysallis.org.es/la-importancia-de-saber-que-eres-cisexual/
https://chrysallis.org.es/la-importancia-de-saber-que-eres-cisexual/
https://www.youtube.com/watch?v=R6eIsrG5SBE&ab_channel=TEDxTalks
https://www.20minutos.es/noticia/4165975/0/en-que-consite-la-ley-trans-anunciada-por-la-ministra-montero/?autoref=true
https://www.20minutos.es/noticia/4165975/0/en-que-consite-la-ley-trans-anunciada-por-la-ministra-montero/?autoref=true
https://www.youtube.com/watch?v=l8gXQsVWExA&ab_channel=DiarioP%C3%BAblico
https://blob.iihf.com/iihf-media/iihfmvc/media/downloads/rule%20book/iihf_official_rule_book_2018_ih_191114.pdf
https://blob.iihf.com/iihf-media/iihfmvc/media/downloads/rule%20book/iihf_official_rule_book_2018_ih_191114.pdf
https://thehockeywriters.com/hitting-in-womens-hockey-2/
https://elequipo-deportea.com/2019/03/07/saca-ventaja-una-mujer-transexual-en-un-deporte-femenino/
https://elequipo-deportea.com/2019/03/07/saca-ventaja-una-mujer-transexual-en-un-deporte-femenino/
https://iusport.com/art/109177/deporte-genero-y-testosterona-el-laudo-del-tas-en-el-caso-semenya
https://iusport.com/art/109177/deporte-genero-y-testosterona-el-laudo-del-tas-en-el-caso-semenya
https://www.elespanol.com/deportes/otros-deportes/20200302/deporte-transexualidad-jjoo-tokio-laurel-hubbard-polemica/471453623_0.html
https://www.elespanol.com/deportes/otros-deportes/20200302/deporte-transexualidad-jjoo-tokio-laurel-hubbard-polemica/471453623_0.html
https://www.elespanol.com/deportes/otros-deportes/20200302/deporte-transexualidad-jjoo-tokio-laurel-hubbard-polemica/471453623_0.html


67 
 

ENTREVISTAS A NORA 

1- Entrevista Antena 3 

[9 noviembre 2018] 

https://www.antena3.com/noticias/deportes/otros-deportes/jugo-en-el-txuri-urdin-masculino-

ahora-juega-en-el-milenio-femenino-la-historia-de-nora-

gomez_201811095be58f540cf2c54a3cf0ede0.html  

 

2- Entrevista con ‘El Mundo’ 

[27 octubre 2018] 

https://www.elmundo.es/ciencia-y-salud/salud/2018/10/27/5bd32d4a468aebf8728b45c6.html  

 

3- Vídeo de Nora en el 17M- Día Internacional contra la LGBTIQFobia 

[21 mayo 2020] 

https://www.youtube.com/watch?v=RptF3ywadss&ab_channel=LaResistenciaenMovistar%2B  

 

4- Entrevista en ‘Frecuencia I-vaginaria’ (Ràdio Trinijove)  

[27 diciembre 2017] 

https://www.ivoox.com/frecuencia-i-vaginaria-entrevista-a-nora-gomez-audios-

mp3_rf_22851747_1.html  

http://kattalingorri.org/conocenos/ web de la asociación que preside 

 

5- Diario de Navarra: “Nora, un nombre de mujer” 

[8 diciembre 2017] 

https://www.diariodenavarra.es/noticias/blogs/sopa-letras/2017/12/08/nora-nombre-mujer-

643308-3356.html  

  

https://www.antena3.com/noticias/deportes/otros-deportes/jugo-en-el-txuri-urdin-masculino-ahora-juega-en-el-milenio-femenino-la-historia-de-nora-gomez_201811095be58f540cf2c54a3cf0ede0.html
https://www.antena3.com/noticias/deportes/otros-deportes/jugo-en-el-txuri-urdin-masculino-ahora-juega-en-el-milenio-femenino-la-historia-de-nora-gomez_201811095be58f540cf2c54a3cf0ede0.html
https://www.antena3.com/noticias/deportes/otros-deportes/jugo-en-el-txuri-urdin-masculino-ahora-juega-en-el-milenio-femenino-la-historia-de-nora-gomez_201811095be58f540cf2c54a3cf0ede0.html
https://www.elmundo.es/ciencia-y-salud/salud/2018/10/27/5bd32d4a468aebf8728b45c6.html
https://www.youtube.com/watch?v=RptF3ywadss&ab_channel=LaResistenciaenMovistar%2B
https://www.ivoox.com/frecuencia-i-vaginaria-entrevista-a-nora-gomez-audios-mp3_rf_22851747_1.html
https://www.ivoox.com/frecuencia-i-vaginaria-entrevista-a-nora-gomez-audios-mp3_rf_22851747_1.html
http://kattalingorri.org/conocenos/
https://www.diariodenavarra.es/noticias/blogs/sopa-letras/2017/12/08/nora-nombre-mujer-643308-3356.html
https://www.diariodenavarra.es/noticias/blogs/sopa-letras/2017/12/08/nora-nombre-mujer-643308-3356.html


68 
 

11. Anexos 

 Consentimientos informados de las entrevistas: 

De Nora Gómez 

  



69 
 

De Aliah Fernández: 

CONSENTIMIENTO INFORMADO 

 

 

Dña. ALIAH FERNÁNDEZ ADRADAS    con DNI ______18175537V____________  da su autorización a Marta 

Barbosa Segoviano, con DNI 70070286G, alumna de la Universidad de Zaragoza, para la grabación y archivo 

de los datos obtenidos en la entrevista personal para la realización de su Trabajo de Fin de Máster sobre 

“Mujeres trans en el deporte: reflexión desde experiencias de mujeres trans” dentro del Máster de 

Relaciones de Género. 

  

Este consentimiento se refiere a los derechos para el uso, tratamiento y divulgación de estas grabaciones 

EXCLUSIVAMENTE como material docente e investigador, así como para su publicación en revistas, libros y 

otros medios pedagógicos y didácticos de índole similar.  

 

 

 

En Zaragoza, a …21… de noviembre de 2020 

 

 

Fdo.: ________ALIAH FERNÁNDEZ ADRADAS_________________________________________ 

 

 

  



70 
 

 El guión de las preguntas de las entrevistas: 

 

ENTREVISTA ‘MUJERES TRANS EN EL DEPORTE’ 

 

Antes de nada, muchas gracias por participar en esta entrevista.  

El objetivo de este trabajo es acercarnos a las experiencias de mujeres trans, en especial mujeres 

transexuales, para saber cuál es vuestra opinión sobre los obstáculos, presiones y rechazos recibidos, 

así como las facilidades, apoyos y fortalezas con las que os habéis encontrado, específicamente dentro 

del deporte.  

Este trabajo no pretende generalizar las experiencias de las mujeres trans, sino visibilizar 

situaciones sobre las que debemos reflexionar, relacionadas con sus vidas deportivas en este mundo 

dicotómico.  

Por lo tanto, no queremos llegar a conclusiones globales sino analizar y reflexionar estas 

cuestiones. Considero que es indispensable que se conozca vuestra realidad para poder llevar a cabo 

ejercicios de crítica y autocrítica hacia las exclusiones realizadas dentro y fuera del deporte. 

 

 

 

Marta Barbosa Segoviano 

Universidad de Zaragoza 

Curso 2019/20 

 

  



71 
 

MUJERES TRANS 

1. ¿En tu infancia has tenido referentes que te han ayudado a identificarte 

en un sentido positivo? 

2. ¿Cómo percibes tu cuerpo antes del proceso de transición y cómo lo percibes ahora? 

3. ¿Qué preguntas no te gusta que te hagan?, ¿y qué preguntas te gustan 

que te hagan? 

4. ¿Qué identidad de género crees que recibe más sanciones por transgredir 

las normas de género? 

 

MUJERES TRANS EN EL DEPORTE 

5. ¿Crees que el profesorado o entrenadorxs, en general, propician un 

ambiente adecuado para los cuerpos e identidades diversas en el deporte? ¿Por qué? 

6. ¿Cómo influyó tu práctica deportiva en tus decisiones sobre el proceso de transición? 

7. ¿Te has sentido aceptada y respetada dentro de tus equipos deportivos? ¿Alguna vez has 

notado un trato diferente al que reciben tus compañeras 

cisgénero por parte de otras compañeras o entrenadorxs? 

8. ¿Crees que las mujeres trans están bien aceptadas en las competiciones 

de alto rendimiento? 

9. ¿Has tenido que vivir alguna ‘prueba de sexo’? (pruebas para verificar 

niveles de testosterona …) 

10. ¿Has tenido problemas a la hora de practicar un deporte porque no hayas 

cumplido ciertos procesos que te permitan practicarlo (DNI sin 

actualizar, hormonación, …)? En caso afirmativo, ¿cómo te sentiste? 

11. ¿Qué opinas de que en el hockey sobre hielo las mujeres no tengan 

permitido hacer placajes mientras que en el masculino sí los hacen? 

12. ([N] Competiste en hockey masculino durante muchos años…) ¿Notas diferencias en cómo 

viven y juegan al hockey sobre hielo los hombres y las mujeres?  

13. [N] ¿Qué proceso has tenido que vivir para poder jugar en la Liga Nacional 

de Hockey Hielo Femenina?  



72 
 

 Las transcripciones de las entrevistas: 

ENTREVISTA A ALIAH FERNÁNDEZ (20 AÑOS)   28/10/2020 

Marta Barbosa: Antes de nada, muchas gracias por participar en esta entrevista.  

Aliah Fernández: Nada, a ti. 

M.B.: El objetivo de este trabajo es acercarnos a las experiencias de mujeres trans, en especial mujeres 

transexuales, para saber cuál es vuestra opinión sobre los obstáculos, presiones y rechazos recibidos, 

así como las facilidades, apoyos y fortalezas con las que os habéis encontrado, específicamente dentro 

del deporte.  

Este trabajo no pretende generalizar las experiencias de las mujeres trans, sino visibilizar situaciones 

sobre las que debemos reflexionar, relacionadas con sus vidas deportivas en este mundo dicotómico.  

Por lo tanto, no queremos llegar a conclusiones globales sino analizar y reflexionar estas cuestiones. 

Considero que es indispensable que se conozca vuestra realidad para poder llevar a cabo ejercicios 

de crítica y autocrítica hacia las exclusiones realizadas dentro y fuera del deporte. 

A.F.: Muy bien me parece. 

M.B.: ¿Sí? Me alegro. Vale, la primera pregunta es: ¿en tu infancia has tenido referentes que te 

han ayudado a identificarte en un sentido positivo? 

A.F.: A identificarme en plan... ¿hacia mi orientación? 

M.B.: A identificarte como... bueno, en este caso como mujer trans, pero que puede ser de niño cómo 

te identificabas, cuando eras niño biológicamente, y luego cuando fuiste creciendo. 

A.F.: Vale, es que yo por ejemplo, di la transición bastante tarde pero porque yo hasta los, más o 

menos, los 8 años o así no fui capaz de identificar o de... de sentirme que necesitaba ubicarme en un 

sitio de hombre o en un sitio de mujer, o sea, vivía y, pues eso, o sea... ningún problema, la gente no 

te criticaba, la gente no te calificaba... entonces, o te clasificaban, mejor dicho. Entonces yo hasta los 

8 años no tuve ningún problema, o sea la infancia muy feliz, la familia... a ver, sí que es verdad que 

ya apuntaba maneras, sí que cogía, por ejemplo, el maquillaje de mi madre, los tacones, me acuerdo 

que jugaba con las barbies de mi hermana y tal... pero, por ejemplo, mi familia nunca me ha puesto 

ningún problema de "no juegues con esto, no juegues con tal". Y fue de los 6 a los 8 años cuando ya 

sí que... ya me identificaba más como, en ese momento como gay, porque me atraían los hombres, 

ahí sí que ya lo sabía, e iba mucho con las chicas, pero siempre he pensado "no, es que los gays van 

mucho con las chicas", a ver, cómo no vamos a ir con las chicas si es que los chicos te apartan. O sea, 

es que en realidad la sociedad masculina te aparta entonces tienes que ir, más o menos, pues con los 

que te aceptan que en este caso son las chicas. Y eso, fue más o menos a los 8 años y... ¿algún 

referente, en plan...? Es que mi familia me ha dado mucha libertad, o sea me ha dicho "sé como tú 

quieras", tal... sí que es verdad que hubo un punto ya cuando, más o menos sobre los 11 años, me 

ponía pantalones cortos de mi hermana, le quitaba por ejemplo las bragas, y cuando se enteraba mi 



73 
 

familia sí que hubo algunos momentos que me echaban la bronca, pero porque no entendían el por 

qué yo hacía eso. Una vez que ya lo entendieron ya fueron, o sea, apoyo incondicional. 

M.B.: ¿Y luego, algún referente que te ayude a identificarte en un sentido positivo, en el sentido en 

el que, por ejemplo, si en el instituto, o incluso en el colegio, pero más instituto quizá, hubieses visto 

a chicas trans a lo mejor te hubiera ayudado, a eso me refiero... no sé si tuviste algo así... 

A.F.: Sí, sí, sí... yo creo que sí... 

M.B.: Y, aunque no lo tuvieses directamente, ¿tuviste algún referente que te ayudara, por ejemplo, 

una chica lesbiana y a lo mejor, en ser "diversas" os pudisteis ayudar...? 

A.F.: Más o menos el referente que tuve fue, que parece cómico porque ahora se ha hecho muy viral, 

La Veneno... yo decía pero, madre mía es que es una mujer, le da igual lo que le digan, ella lucha por 

sus derechos, ahora por los de todas, pero en ese momento no estaba tan visto... pues, mi referente 

fue La Veneno, pero es que tenemos que pensar que en realidad el movimiento LGTBIQ+, 

transexuales, intersexuales, etc. se ha hecho conocido, o se ha abierto ese tabú, hace relativamente 

poco. O sea, y creo que hace más o menos hace, que yo conozca, 8 años o una cosa así, se ha empezado 

a abrir el tema. Y de haber entrevistas, hace poco... hace 3 años de entrevistas a mogollón de personas 

del colectivo. 

M.B.: Hubo un auge de lo trans en el 2015 o así... de la visibilidad trans. 

A.F.: Pues más o menos cuando hice el tránsito, 2015 o así. Pero anteriormente yo no había escuchado 

nada prácticamente. 

M.B.: Ahora tienes 18 años, ¿no? 

A.F.: No, ahora tengo 20. 

M.B.: Me he liado. ¿Y La Veneno cómo la conociste en esa...? 

A.F.: En realidad porque busqué “mujeres trans”, esto a escondidas, y... por ejemplo, volviendo un 

momento, mi madre se empezó a dar cuenta también cuando en los juegos del ordenador siempre me 

elegía personajes de mujeres, y me decía mi madre "pero tú por qué te pones así", no sé qué... y yo 

"ay mamá, porque tienen más ropa, tal...", y ahí fue cuando empezó a llevarme a psicólogos y tal. Y 

a La Veneno la encontré pues porque estaba en la búsqueda de mí misma, más o menos, y pues 

empecé a buscar “hombres gays” y yo decía "pero es que, yo no me... no me representan" y decía 

“mujeres que son hombres” y ahí aparece La Veneno y ya se me abrió una puerta que dije "sí soy, 

¡soy yo! (risas), tú me representas". A ver, en verdad, no nos ha representado mucho al colectivo, 

pero abrió una puerta, sin quererlo ni desearlo, que... o sea, está habiendo hasta lo que hemos llegado 

ahora, para mí. Que luego te pones a mirar y hay mogollón, mogollón pero mogollón de personas 

trans del pasado, pero claro pero ya las empecé a encontrar cuando ya estaba en la Asociación anterior, 

no son gente conocida, entonces... 

M.B.: ¿En qué Asociación estuviste? 



74 
 

A.F.: Bueno, estuve, estoy y estaré. O sea, en Fundación Daniela empecé y ahora estoy en Chrysallis. 

Y en Fundación Daniela, pero más Chrysallis porque no sé si sigue Fundación Daniela o no, pero 

ahora más Chrysallis. 

M.B.: ¿Y dónde está? 

A.F.: Pues está por todos lados, por toda España. Por ejemplo, en Aragón está en Zaragoza. Pero está 

por Andalucía, por Valencia, por Barcelona... por toda España. 

M.B.: Entonces ahí fuiste cuando ya se lo dijiste a tus padres y ya fuisteis ahí a preguntar... 

A.F.: Sí, porque me dijo mi madre “Aliah, hoy vamos a ver un programa, tal...” y dije “ah, pues vale”. 

Y, de repente, estamos viendo la televisión y “personas trans, ...” y yo pensando “pero dónde me ha 

metido esta mujer, me ha hecho una encerrona aquí”. Y acabamos el programa y yo dije "ah, pues 

muy chulo, tal..." y ya, al día siguiente, ya fue cuando dije "se lo voy a decir, o sea, es el momento".  

Y ahí empezó ya todo, empezaron a buscar asociaciones, empezaron a hablar con el colegio, ... 

M.B.: Es que no sé muy bien el procedimiento, cómo lo lleváis... 

A.F.: Pues en realidad es bastante fácil. A ver, lo difícil es asimilar que tu hijo es trans (risas). O sea, 

es a partir de ahí yo creo que ya se te hace fácil todo. Pero, en realidad te pones a buscar asociaciones 

y te meten en un grupo y ya empiezan a explicarte las cosas y es como que ayuda bastante porque te 

guían mucho, "bueno pues ahora ve al colegio, habla con tu hijo, ..." así, te guían muchísimo. 

M.B.: Vale, qué guay. 

A.F.: Pues sí, la verdad es que está bastante bien. 

M.B.: Menos mal. Bueno, siguiente pregunta: ¿cómo percibes tu cuerpo antes del proceso de 

transición y cómo lo percibes ahora? 

A.F.: Puf, bastante cambiado, en verdad. A ver, yo por ejemplo soy transexual, no soy transgénero, 

entonces yo sí que me sometí a una cirugía para conseguir el cuerpo que a mí me representa. Antes 

de la operación estuve desde los 15 hasta los 19 (años) con tratamiento hormonal que era, o sea, me 

tomaba dos cosas: los parches de hormonas, los estrógenos, que te va aumentando un poquito el pecho 

que en mi caso la verdad que me aumentó bastante y tenía un pecho muy bonito, y luego estaban los 

bloqueadores... 

M.B.: Anti andrógenos, ¿no? 

A.F.: No... ¿te refieres a los bloqueadores? Es que son anti andrógenos y anti... o sea, bloquean las 

hormonas tanto masculinas como femeninas, para que...o sea, bloquean todo. 

M.B.: Sí, bloqueador... inhibidor, sí, de hormonas 

A.F.: Pero, por ejemplo, inhiben lo natural pero el que te pones artificial no te lo bloquea. 



75 
 

M.B.: Vale, vale... 

A.F.: Entonces, a mí por ejemplo me bloqueó la testosterona. Y nada, la verdad que con los parches 

muy contenta. O sea, por ejemplo, las erecciones no las tienes, o sea no las tienes en plan espontáneas, 

¿sabes? Si te tocas, obviamente, sí. Por ejemplo, la grasa después se fue esparciendo más a las caderas, 

el pecho, ... y yo tuve la suerte que yo tuve una pubertad muy tardía y a mí la voz, ni la barba ni nada 

me creció, entonces las hormonas eso lo pararon. Y eso, y ya fue cuando me operé y ya fue 

completamente yo. Que en realidad yo me operé, que me da pena decirlo, pero me operé más por la 

sociedad que por mí misma. Porque yo me miraba al espejo y no me gustaba lo que veía, pero tampoco 

me disgustaba, era como "bueno, está, pues que esté".  Pero claro, después... la piscina me comía 

mogollón la cabeza, en el gimnasio también, con los chicos pues también... o sea, no era más tanto 

yo, o sea porque en mi casa me encontraba... y podía ir desnuda por casa, y mi familia me daba igual, 

o sea todo me daba igual, pero tanto al exterior no me daba tan igual. Entonces, pues dije "para no ser 

feliz y estar todo...", ¿que quizás habría hecho el esfuerzo de quererme más a mí misma, o de encontrar 

unas pautas para mejorar ese aspecto? Sí, pero como también me quería operar pues dije, pues mira, 

mato dos pájaros de un tiro y fin. 

M.B.: Vale, vale... lo del deporte luego lo hablaremos más en profundidad, lo de la piscina y eso... 

con que, bueno eso, por lo que has dicho, ¿qué opinas de que ahora lo que hay... el movimiento trans 

que hay de lo de "las mujeres con pene", etc., de que se está quitando un poco la idea de "sentirte 

obligada" a operarte? 

A.F.: Me parece estupendo, o sea, dar la oportunidad a una persona, o sea, no obligarla por ser trans 

que se tenga que operar, a elegir lo que elle quiera, pues me parece estupendo, o sea... además veo 

que la gente está evolucionando muchísimo y digo "bua, impresionante" el hecho de que te importe 

tan poco o de que tú te aceptes tal y como eres y decir "no me da la gana de operarme y aunque tenga 

que pasar x consecuencias  por ese hecho, aunque tenga que estar dando explicaciones, aunque tal... 

voy a seguir así", pues a mí me parece totalmente lícito, o sea, totalmente lícito. 

M.B.: Es que el problema es eso, que haya consecuencias si no te operas, ahí es donde falla... 

A.F.: Ya... no, pero mucha gente no es tanto por las consecuencias, ¿eh? Antes... mucha gente sí que 

decía "no, es que me da miedo operarme por si pierdo sensibilidad, tal...", mucha gente es porque se 

siente a gusto con lo que tiene, y dice "lo tengo, lo utilizo, me gusta lo que siento... ¿pa' qué me lo 

voy a quitar?". Pues, me parece, vamos, genial. La verdad es que me parece estupendo. 

M.B.: Y, bueno, también un poco con esto, ¿qué te pareció lo mejor y lo peor el primer día, o las 

primeras veces, que saliste a la calle más "vestida" como te sentías, más (de) mujer? 

A.F.: Yo creo que la palabra es... empoderada. O sea, el sentimiento de que ya, tras dar ese paso, no 

te puede parar nadie. O sea, es un sentimiento de liberación... puf, brutal... brutal, brutal, brutal. O 

sea, es que la gente no lo puede entender o yo no lo entendería, la sensación... pero, yo que sé, el 

simple hecho de, por ejemplo, llevar una falda y notar que viene el viento y la falda está volando... es 

que es como estar en otro mundo... de verdad, ¿eh? Es una sensación de libertad...o sea, es como... 

renacer, para mí es como renacer.  



76 
 

M.B.: Qué guay... 

A.F.: Sí. 

M.B.: Bueno, ¿qué preguntas no te gustan que te hagan? En referencia un poco a ser chica trans. 

A.F.: Por ejemplo, en mi caso, ninguna. Ninguna, o sea, no tengo ningún tabú, no me molesta ninguna 

pregunta a no ser que vayas a ofender, pero yo no... o sea, respeto a toda la gente que diga "no es que 

a mi han preguntado cuál era mi nombre anterior, tal...", entiendo perfectamente que les pueda llegar 

a molestar porque no es relevante en la vida saber o, tu nombre, o cuánto te mide el pene o si tienes 

tetas... o sea, no me parece relevante pero a mí, por ejemplo, yo no tengo ningún problema en 

responder nada. Porque, a parte, si alguien va a hacerte daño dices "cari, me importa una mierda lo 

que vaya a intentar hacer que te voy a responder sin ningún problema". 

M.B.: Sí, pero eso, alguna pregunta tópica que digas "uff, qué pereza esa pregunta", ¿sabes? No sé si 

hay alguna que digas, o que no te moleste pero que digas "qué hartura de pregunta"... 

A.F.: Ahora, no tanto, pero por ejemplo cuando no tenía el DNI cambiado y así, por ejemplo, tener 

que enseñarlo y que te diga la gente "¿eres tú? ¿tú eres Pedro Alejandro?", y yo, "sí... soy yo, es lo 

que usted está viendo, no sé...". Eso creo que ha sido lo único que me ha llegado a incomodar más 

que a molestar, porque mucha gente no lo hace con intención de hacer daño entonces es como 

incomodidad, porque te incomodan a ti, y tú incomodas a esa persona porque dice "puf, ¿qué es 

esto?”, ¿sabes? “¿cómo abarco yo este terreno?"... entonces creo que es por ambas partes. 

M.B.: Vale, ¿y alguna pregunta que te guste que te hagan? En plan, que digas "yes". 

A.F.: Pues, en realidad, cualquier pregunta que pueda ayudar a abrir la mentalidad de esa persona. O 

sea, cualquier pregunta que ayude a acercarse más a entender la mentalidad de una persona trans, 

cualquier pregunta me gusta. 

M.B.: Vale, genial. ¿Qué identidades de género crees que reciben más sanciones por transgredir las 

normas de género? Si quieres te la vuelvo a repetir, que esta es un poco así... 

A.F.: Sí, que me he liado un poco... 

M.B.: ¿Qué identidades de género crees que reciben más sanciones sociales por transgredir las 

normas de género? Lo que está establecido entre hombres/mujeres... 

A.F.: Vale, que ¿a qué persona le puede afectar más la ley...? 

M.B.: Sí bueno, más las normas de género… un poco lo de los roles de género, la 

feminidad/masculinidad, etc. 

A.F.: Vale... puf, yo creo que las personas intersexuales. Intersexuales o género no binario porque 

bueno, la sociedad que no lo entienda. O sea, que no entienda eso la sociedad. Pero el colectivo que 

creo que más daño le pueden hacer es a los transexuales y a los transgénero porque es como que tú 

vas por la calle y te encuentras a una mujer con tacones y te habla y tiene una voz de hombre 



77 
 

masculino, pues choca. O facciones de la cara que pues, que se te queden mirando por eso... yo creo 

que por esa parte los que más sufren son los transexuales y transgénero, pero de la sociedad que no 

entiendan qué son, los intersexuales. 

M.B.: Buena respuesta... no, sí, sí.  

             

M.B.: Vale, vamos a ir un poco más enfocadas a mujeres trans en el deporte. ¿Crees que el 

profesorado o entrenadorxs, en general, propician un ambiente adecuado para los cuerpos e 

identidades diversas en el deporte? 

A.F.: No. 

M.B.: ¿Por qué? 

A.F.: Primero, porque no entienden, o sea ni entienden ni creo que se informan. Entonces, muchos 

tampoco ponen problemas, o sea intentan hacerlo lo mejor que pueden, pero para hacer lo mejor que 

puedes tienes que ir a esa persona a preguntar qué necesidades tiene o cómo se va a sentir más cómode 

esa persona en ese lugar o en esa circunstancia, entonces creo que ese es el primer paso. Y mucha 

gente se lava las manos, es en plan "estás aquí, puf, bien... pero acóplate tú a lo que hay". Entonces, 

por esa parte creo que es así, y creo que se tiene que cambiar.  

M.B.: Y, para cambiarlo, no sé qué se te ocurre, alguna cosa que digas "de cajón"... 

A.F.: ¿Referente a las personas trans? 

M.B.: Referente a qué tienen que cambiar los profesores o entrenadores... para poder... 

A.F: Primero, cambiar su mentalidad. Cambiar la mentalidad de compañerismo y preocupación por 

el otro, en plan, informarte sobre la situación que está viviendo esa persona, hablando con esa persona 

y, a partir de ahí, cómo poder manejar la situación lo mejor posible y que todo vaya bien: el equipo, 

el deporte, todo... Informar y preguntar. 

M.B.: Eso, directamente, a la persona trans... 

A.F: A la persona, sí.  

M.B.: Vale. Y, ¿cómo influyó tu práctica deportiva en tus decisiones sobre el proceso de 

transición? 

A.F.: No afectó nada porque yo hice el tránsito antes de meterme al mundo deportivo. Bueno, a ver... 

he ido de pequeña a otros deportes, pero, en ese momento, no me importaba mi cuerpo ni nada. 

Entonces, hice el tránsito y ya me metí en el mundo deportivo, entonces para mí tránsito no me ha 

afectado. 

M.B.: Y, bueno eso, al exponer tu cuerpo, ¿qué sentías? 



78 
 

A.F.: Yo es que creo que he tenido la gran suerte de tener la fortaleza de que me importase todo muy 

poco. Entonces, claro... me daba igual, pero sí que es verdad que me incomodaba el hecho de 

cambiarme delante de las demás, o... ese aspecto sí que me incomodaba. O, por ejemplo, que yo hacía 

a veces hípica, me incomodaba el hecho de que se me pudiese llegar a notar algo en las mallas de 

hípica, entonces eso sí. O el hecho de, en el hockey, que no me he podido duchar con todas, el hecho 

de cambiarte, de ducharte... eso sí que es verdad que un poco incómodo era.  

M.B.: Bueno, un poco en relación a todo esto, ¿te has sentido aceptada y respetada dentro de tus 

equipos deportivos? Todos tus equipos deportivos, desde la infancia hasta ahora. 

A.F.: Sí. Es que, desde la infancia... en la infancia no tenía ningún problema, no he vivido ese mundo 

desde pequeña. Pero, lo que yo puedo contar, totalmente. Totalmente acompañada y respetada, 

vamos.  

M.B.: Vale. Y, ¿alguna vez has notado un trato diferente al que reciben tus compañeras 

cisgénero por parte de otras compañeras o entrenadores/as? Algo que hayas dicho "uy, eso a mí 

no me lo pregunta", o ... 

A.F.: Puf, eh... en parte, sí. En parte es como que te tratan diferente pero ya no sé si por el hecho de... 

como que no dirigen tanto a ti, o sea... como que se la sudas un poco. Pero no sé si ya por el punto de 

que les causas rechazo lo que eres, o por el hecho de que no saben cómo manejarte, o no saben cómo 

dirigirse a ti. Entonces, no lo sé. No lo sé, pero sí que se nota diferencia. El trato no es igual. 

M.B.: Pero eso, es más bien indiferencia que algo negativo, ¿no? 

A.F.: Sí, sí, sí, sí. Pero es que en el punto en el que llega a ser negativo, es que yo no llegaría a ese 

punto, o sea yo le pararía los pies. Y creo que todo el mundo debería hacerlo, en el momento en el 

que hay una simple frase, una simple palabra denigrante hacia una persona, me parece que ahí hay 

que cortarlos... o sea, no se puede volver a repetir. 

M.B.: Muy bien, porque es que si no... 

A.F.: Porque es que si no se va a volver a repetir y alargar. Y se va a hacer normal, y lo que no 

queremos es que esas cosas se normalicen. 

M.B.: Perfecto. ¿Crees que las mujeres trans están bien aceptadas en las competiciones de alto 

rendimiento? 

A.F.: No. 

M.B.: ¿Por qué? 

A.F.: No, porque la sociedad entiende... eh, nosotras no hemos elegido nacer en un cuerpo que no nos 

representa, y la sociedad no entiende que por, simplemente nacer en ese cuerpo, no tienes derecho a 

participar en un campo que separa hombres y mujeres. Afecta mucho a las trans, pero creo que afecta 

a las mujeres también en general porque, por ejemplo, en el ámbito trans "no claro, es que tú no 

puedes jugar en un equipo de chicas porque tu masa muscular es mayor"... ya cari, soy una mujer y 



79 
 

puede que haya mujeres gordas, mujeres flacas, mujeres atléticas, mujeres no atléticas... tiene que 

haber de todo en este mundo y por esa regla de tres, no pueden jugar en un equipo ¿por qué? ¿por 

tener más masa muscular? Quizá es más torpe que las demás. Es que me parece muy absurdo porque 

en realidad no sabemos genéticamente cómo es cada uno, o no sabemos cómo es físicamente cada 

uno... entonces, me parece absurdo que se utilice esa puntilla de "no claro, es que como tienes el 

cuerpo de un hombre, pues a las otras les vas a... tienes más capacidad que ellas". No, no es verdad. 

M.B.: Además ese argumento siempre va en contra de las mujeres trans porque hombre trans, como 

biológicamente es "una mujer" pues... 

A.F.: Pues, es como "eh, pobrecito, a ver qué tiene que hacer aquí". 

M.B.: Efectivamente. 

A.F.: Pues eso... pero es que en muchos aspectos también discriminan a las mujeres el deporte. 

Entonces, en realidad afecta a las trans en el hecho de que ellas no pueden elegir... bueno, no les dan 

la oportunidad de participar en un deporte que les gusta y que les apasiona por la masa... por tonterías, 

más que nada, por lo de la masa muscular. 

M.B.: Por la testosterona... 

A.F.: Exacto. Pero a las mujeres también porque vivimos en un mundo machista y, dentro de lo que 

cabe, a las mujeres también les afecta y les dan menos oportunidades y menos derechos de querer ser 

iguales a los hombres. 

M.B.: Y sobre lo de las ventajas anatómicas de las mujeres trans, qué solución puedes ver ahí, 

"solución" vaya, para que de verdad las mujeres trans se incluyan en la alta competición sin polémica. 

A.F.: Ninguno, porque como no perdamos kilos, se nos ocurra algo para perder masa muscular, no 

entiendo. O sea, es que en realidad va físicamente en tu fisionomía, no puedes evitar hacer nada. A 

parte, ni una mujer trans tendría que dar ninguna explicación de si se está hormonando o no para 

participar en un deporte. O sea, "te dejamos participar si te estás hormonando", no, perdona. Soy una 

mujer y me dejas participar porque soy una mujer como todas las demás. 

M.B.: Pues lo de la hormonación lo exigen y lo tienen controlado, tienen que estar dos años... 

A.F.: Y me parece absurdo. 

M.B.: Es que es un poco... se meten un poco en la vida privada... 

A.F.: Totalmente, es que se están metiendo en un terreno que ni les va ni le viene, porque las mujeres 

transexuales tienen la opción de hormonarse o no, y por eso no son ni más ni menos mujeres que las 

demás. Y en ese aspecto de exigirte... la palabra ya “exigir” me parece horrorosa. Que te tengan que 

exigir que tengas que estar dos años de hormonación, que quizás ni te quieras hormonar, para 

participar en un deporte me parece absurdo... absurdo, denunciable y denigrante.  



80 
 

M.B.: Pues sí. Y, sobre el tema de la aceptación, ¿cómo crees que están aceptadas las mujeres 

trans en el deporte en general, pues más tirando a gimnasios, clubes deportivos...? Ya no alta 

competición sino más amateur. 

A.F.: Puf, es que esto ya va referente también a...  físicamente si te pareces más a una mujer cis. O 

sea, a lo que entendemos como "mujer" en esta sociedad, creo que va más en dirección a eso. Porque 

si te pareces más a lo que conocemos o interpretamos como mujer, no creo que tengas problemas, en 

plan, socialmente. Pero si no tienes ese físico de mujer pues me parece que sí, que te miran mal, o te 

comentan o te tienen ya en el punto de mira.  

M.B.: Claro, por ejemplo, mujeres que hacen la transición quizá más mayores, que hay veces que se 

les puede... pues lo que has comentado lo de la voz, las facciones... o sea, ¿crees que cuanto más 

“feminizas” tu cuerpo, más aceptación social..., en los clubes y eso? 

A.F.: Sí, totalmente. Gimnasios, piscinas, clubes... cualquier cosa en el que se te vea tu cuerpo, creo 

que hay problemas. Y, es más, que han salido programas que lo han representado y tal... de situaciones 

que han vivido gente trans en gimnasios o así, y hay programas. Por ejemplo, había uno que, no me 

acuerdo cómo se llama, lo lleva Toñi Moreno y en plan, representa por ejemplo un chico trans que 

iba a la piscina y no le dejaban tirarse a la piscina por el binder... “Personas maravillosas” (nombre 

del programa), eso... o por ejemplo una mujer trans en el gimnasio que la estaban acosando, pues eso 

es a lo que me refiero. 

M.B.: Vale. Bueno, no sé si es tu caso, pero ¿has tenido que vivir alguna prueba de sexo? Que son 

las que te exigen, lo que hemos comentado, pues el nivel de testosterona... 

A.F.: No, no porque no me he metido... por ejemplo, a mí con el hockey no me dejaron participar en 

la selección por el DNI... entonces no he llegado hasta tal punto de que me tengan que hacer ninguna 

prueba. Pero vamos, creo que nadie debería llegar al punto de tenerse que hacer ninguna prueba de 

nada. Bueno, de nada que no esté fuera de lo normal, de prueba de drogas o prueba de tal... 

M.B.: Dopaje, claro...dopaje en general para todos. 

A.F.: Exacto, ¿pruebas que les hacen a todo el mundo? Perfecto. ¿Pruebas que se salen de la 

normalidad? No me parecen correctas, vamos. 

M.B.: Y cuéntame un poco lo del DNI, lo que te pasó en el hockey, ¿cómo fue? 

A.F.: Eso, que si no tienes el DNI cambiado, creo que no te dejan participar como mujer, o sea no te 

dejan jugar en una Liga de mujeres sabiendo que en el DNI pone que eres un hombre. Entonces, ese 

fue el problema que yo tuve. 

M.B.: O sea, empezaste a jugar y a entrenar... o sea, entrenar sí que te dejaban, solo faltaba, pero... 

A.F.: Pero por el género no. 

M.B.: ¿Y no te dieron ninguna solución o...? 



81 
 

A.F.: Es que yo tampoco ya ni la quise. Porque fue como "mira, no tengo que estar dando 

explicaciones a nadie en este mundo, te voy a tener que dar a ti el DNI, ¿o no me vas a dejar participar 

poniéndome una norma de cambiarme el DNI?”, quiera o no quiera cambiármelo, que eso es opción 

mía. No vas a obligarme tú a cambiarme una cosa que yo, quiero o no quiero. Entonces yo ya dije 

"paso", juego porque me gusta y tal, pero no voy a pertenecer a vuestro juego de... 

M.B.: La Liga... ¿y estuviste entrenando ese año? 

A.F.: Sí, sí.  

M.B.: Y ¿cómo te sentiste? ¿cómo te sentiste en el momento en el que te dicen "no puedes por el 

DNI"? 

A.F.: Hombre, yo es que, lo que te he dicho antes, que soy muy pasota en ese sentido y fue como "me 

la suda, me da igual", pero entiendo que a otra gente que quizás le apasione mucho más que a mí, 

pueda llegar a hacer bastante... o sea, le pueda llegar a joder o a molestar de manera ya personal y 

pueda causarle estrés, o querer dejar el deporte... pero vamos, a mí no fue mi caso pero sé de gente 

que sí. 

M.B.: Porque, ¿cuál es el deporte que te apasiona? 

A.F.: El esquí. 

M.B.: ¿Y has competido en esquí? 

A.F.: No, o sea yo por ejemplo vine de Canarias y empecé a hacer esquí con el colegio y tal, y ya fue 

cuando dije "bua, esto me encanta". Pero en plan hobbie, no en plan deporte profesional. 

M.B.: Y ahora mismo, ¿qué deporte practicas? 

A.F.: Ahora nada, gimnasio y poco más. Si encuentro algo me gusta también el béisbol y el 

balonmano.... no, balonmano no... eh... voleibol, eso. El voleibol también me gusta bastante. 

M.B.: Y estos dos últimos años ¿qué has practicado? ¿Algún deporte o solo gimnasio? 

A.F.: Eh... hípica, el esquí y eso. Más hobbies que otra cosa, más cosas que me apetezcan en el 

momento. 

M.B.: Vale... bueno, sobre el hockey otra vez, ¿qué opinas de que en el hockey sobre hielo las 

mujeres no tengan permitido hacer placajes mientras que en el masculino sí? 

A.F.: Otro aspecto machista en el mundo deportivo. Absurdo. O sea, como se pueden romper una 

pierna un hombre, se la puede romper una mujer. O sea, no es que somos más delicadas, es que se 

piensa aquí que ellos tienen huesos ¿de qué?, de calcio ¿y nosotras de chichinabo? No, tenemos lo 

mismo. Me parece absurdo y machista. 



82 
 

M.B.: Pues sí, total... bueno, no sé si practicaste muchísimo el hockey, pero ¿notas diferencias en 

cómo viven y juegan al hockey los hombres y las mujeres? Claro, tampoco has jugado con los 

hombres, pero con esto de las cargas siempre se dice que el de los hombres es un juego más "violento", 

o más de contacto, bueno no sé si eres seguidora de ver los partidos... 

A.F.: Sí, sí. 

M.B.: Y el femenino siempre dicen que es un juego más táctico, más de pasar el puck más rápido... 

no sé qué piensas de cómo lo vivirán o jugarán hombres y mujeres. 

A.F.: En realidad me parece una táctica para evitar que el deporte femenino consiga llegar a igualar 

al deporte masculino. O sea, porque en realidad la gente lo que busca es el morbo del hockey, placaje, 

tal... o sea, ese juego de agresividad... pues eso es lo que le gusta a la gente. Entonces, cuando tú ya 

empiezas a quitarle derechos a las mujeres que juegan al hockey a tener esa posibilidad, estás negando 

que ese deporte, o sea el femenino, pueda llegar al nivel del masculino porque la gente es lo que 

quiere, o sea es lo que le gusta en realidad, y hay que ver cómo se llena cuando juegan los chicos a 

diferencia de cuando juegan las chicas. Y también me parece que deberían de darle más visibilidad a 

que las chicas... a que es normal que sea un deporte femenino también, porque es como tabú, es como 

"no, solo para chicos", no, hay que dar visibilidad a que, o sea, por ejemplo, sobre el hielo para las 

chicas más patinaje artístico y para los chicos hockey, no. O sea, ahí se acaba... se tiene que acabar. 

Hay que abrir abanico de posibilidades y que ahí cada uno elija el deporte que le apetece hacer, no 

clasificar un deporte por el género que tengas. 

M.B.: Eso es verdad que está cambiando un poco y sí que es verdad que el hockey hielo femenino sí 

que se ve más normal. Bueno, yo al menos recuerdo que hace unos años era como "uy, ¿pero hay 

chicas que hacen eso?" y es como, "sí". Pues igual que los niños en ballet, supongo... 

A.F.: Total... pues me parece una señal, un poquito, de que vamos evolucionando. 

M.B.: Sí, sí... y como mujer trans, estos estereotipos en el deporte... ¿qué peso pueden tener? 

A.F.: Puf, no lo sé porque no he llegado a vivirlo. No puedo hablar de eso. 

M.B.: Sí... pero seguro que es un peso más que quita a lxs chicxs trans el acceder a un deporte que a 

lo mejor quieren hacerlo, pero, por ejemplo, hacen otro "más femenino" si eres chica trans para 

establecer un poco "es feminidad"... 

A.F.: Seguro que sí.  

M.B.: Y bueno, no sé si conoces un poco los procedimientos que tendrías que hacer para jugar en la 

Liga Nacional, ¿qué proceso crees que tendrías que vivir? 

A.F.: Pues eso, dos años en hormonación, creo. El cambio de género y nombre, bueno el de nombre 

no sé tanto pero el de género, creo que importa. 

M.B.: ¿No van juntos? En el DNI ¿dices? 



83 
 

A.F.: Sí... no, no van juntos. Yo por ejemplo tengo el nombre cambiado y el género no. 

M.B.: Ah, no lo sabía. ¿Y eso te repercute en alguna cosa? 

A.F.: No, la verdad que... me repercute, o sea yo me lo voy a cambiar, pero como también me lo 

dieron justo cuando yo estaba haciendo de irme a fuera tal... dije, bua, como tampoco me afecta 

mucho pues paso. Pero en el médico sí que sales como... creo que, por ejemplo, si te hospitalizan, vas 

a la sección de hombres y no a la de mujeres. 

M.B.: ¿Hay secciones? O, por ejemplo, si quieres ir a la ginecóloga... 

A.F.: No, creo que ahí no hay ningún problema. 

             

M.B.: Bueno, mis preguntas ya están. Ahora dejo una pregunta abierta, si quieres añadir algo que 

veas importante y no lo hayamos comentado, algo que te apetezca. 

A.F.: No sé, el tema social más que nada... que hay que seguir luchando y abriendo mentalidades. O 

sea, por ejemplo, en el mundo trans lo que también hay es mucho... o sea, ellas mismas se juntan... 

como sectas, más que nada, es una palabra fea, pero... que se juntan en ese colectivo y muchas no 

salen de ahí porque claro, es donde más cómoda te sientes junto con gente que te entiende, que es 

igual que tú. Pero creo que para evolucionar hay que abrirse a todo el mundo, o sea no vivimos solos. 

Vivimos en un mundo en el que hay que compartir el mundo con más gente, entonces creo que hay 

que relacionarse con todo el mundo, que entiendan lo que somos y... y nada, eso, yo creo que de esa 

manera la gente nos podrá entender, nos podrá acompañar en esta lucha y nos podrá apoyar. Si solo 

nos juntamos entre nosotros va a ser imposible. 

M.B.: Y luego, en relación a lo de los colectivos, me ha venido lo de las terf (trans-exclusionary 

radical feminist), son feministas radicales pero que excluyen a las mujeres trans... 

A.F.: Ah vale, lo de las feministas...  

M.B.: Sí...sobre eso, ¿qué opinas? 

A.F.: Absurdo... es absurdo. A parte de absurdo, denigrante y... a ver, yo es que creo que esta gente 

muy poca gente la sigue porque, o sea no lo entiendo, me parece absurdo. Se rigen más por biología 

que por derechos de las mujeres. O sea, les importa más ver lo que son las mujeres biológicamente a 

luchar por los derechos de todas. Entonces, en cuanto tú estás excluyendo a alguien de una lucha, ahí 

ya me parece que tu lucha está perdida. Como nosotras las feministas, yo me considero feminista, 

necesitamos a los hombres en esta lucha. Sin ellos tampoco vamos a conseguir nada, y lo único que 

vamos a conseguir haciendo eso va a ser radicalizar más la otra parte, nuestra parte y va a estar en 

conflicto siempre, no vamos a ser una unión. Vamos a ser dos bandos, y me parece que para conseguir 

derechos esa no es la manera. 



84 
 

M.B.: Es que mejor la unión que la... lo que acabas de decir, vaya. Mejor juntarte para luchar algo 

que decir "ay no, ahora tú por ahí y yo por aquí". Que encima sus argumentos a veces son bastante... 

cuestionan mucho. 

A.F.: Tránsfobos, tránsfobos... o sea, es que no son argumentos válidos, para mí esa gente no tiene 

ninguna argumentación válida. 

M.B.: Porque eso, critican por ejemplo que vayáis contra natura al cambiar vuestros cuerpos, pero 

supongo que luego el aborto les parecerá bien, ¿y eso no es anti natura? Luego las ventajas 

anatómicas, que por ejemplo Michael Phelps tiene ventaja anatómica con esos brazos y los pies que 

parecen aletas, pero eso no pasa nada. Solo van en contra de las mujeres trans, y encima os consideran 

como... intrusas, ¿no? 

A.F.: Sí, sí... como gente que les está intentando quitar su espacio. No, perdona, lo que estamos 

intentando es ampliar tu espacio hacia muchísima gente más para que todas consigamos lo que 

queremos. Es que, intento hablar bien de esta gente, pero es que es imposible, a mí me parecen 

retrasados. 

M.B.: Es que van en contra vuestra... llega un punto que es dañino, es dañino. Pues mira, lo último, 

y ya no te quito más rato, a la otra mujer (trans) que voy a entrevistar le dije que qué le 

preguntaría o qué le diría a una chica trans de 20 años y me dijo esto: 

"A una persona trans le diría que, estando segura de sí misma, sabiendo lo 

que es, que no le importe nada lo murmurado y que sea fuerte en sus 

convicciones. Pero esto es muy subjetivo ya que no tengo a esa persona 

delante y quizás hay que empezar de otra manera" Nora Gómez. 

Entonces ahora te mando a ti la pregunta porque la entrevistaré mañana: ¿Qué le preguntarías o le 

dirías a una mujer trans de 63 años? 

A.F.: ¿Pues de 63? Que me parece una luchadora, valiente, y que lo único que puede hacer ahora es 

comerse el mundo porque ya, lo que ha tenido que conseguir, ya es una lucha ganada, y lo que le 

queda no tiene competencia con lo que ha conseguido ya. 

M.B.: Qué guay, pues mañana se lo diré. Pues si quieres decir algo más, yo por mí encantada, pero 

bueno eso, creo que hemos hablado un poco de todo.... 

A.F.: Por eso, creo que hemos abarcado muchos temas. 

M.B.: ¿Has estado a gusto y eso? 

A.F.: Muchísimo. Ah, bueno, por ejemplo, lo único que sí tengo que añadir que yo no comparto... o 

sea, comparto la libertad de expresión, la libertad de todo el mundo... lo que no comparto es la libertad 

de poder hablar de lo que quieras haciendo daño a otras personas, eso ya no lo comparto. No 

comparto, por ejemplo, marketing tránsfobo, marketing antifeminista,... que aparte o que denigre a 

ciertas personas y creo que el mundo debe luchar por ese tipo... o sea, hombres, mujeres, trans, cis, o 



85 
 

sea, todo el mundo, creo que no tenemos que permitir que ese tipo de comunicación se tenga que 

permitir o que todo el mundo tenga el derecho de hablar abiertamente sabiendo que hay gente que le 

puede estar haciendo daño. 

M.B.: Y, por ejemplo, en vuestro caso, cuando las mujeres cisgénero hablan por vosotras o bueno, 

las personas cis hablan por las personas trans... 

A.F.: Mira, por ejemplo, me parece bien que intenten luchar apoyándonos, pero, por ejemplo, vi una 

serie en la que una mujer cis interpretaba a una mujer trans. Me parece bien porque estás dando a 

ver... estás abriendo el mundo, el tabú... pero me parece que esa persona no tiene la capacidad de 

sentir lo que ha sentido esa persona trans simplemente porque no lo ha vivido. Es como si una persona 

dice, yo qué sé, un jugador de baloncesto y le pongan, o un jugador de fútbol a decir "bueno, ¿qué te 

parece el baloncesto?", "ah sí, un deporte muy chulo, tal..." pero, ¿tú que vas a saber si no has jugado 

en la vida al baloncesto? Pues igual. 

M.B.: Y sobre ese punto estaría guay cuando, por ejemplo, actrices transexuales estuviesen bien 

metidas en el mundo del cine, el llegar a un punto en el que una actriz trans haga de mujer cis, la 

mujer cis haga de mujer trans... eso sí. 

A.F.: Claro, claro. 

M.B.: Porque igual que ahora hay actrices heterosexuales que interpretan a mujeres lesbianas, eso 

está bien... pero claro, está bien cuando de verdad hay mujeres lesbianas interpretando... ¿sabes? 

A.F.: Claro, por ejemplo, “La chica danesa” es una película... a ver, en realidad las películas van por 

selección de físico también. Una persona que más se vaya a asemejar a, por ejemplo, en este caso al 

tránsito que vaya a hacer, pues un hombre que tenga ya la piel fina, facciones... me parece bien. Pero 

el hecho de que una persona cis cuente una historia de una persona trans es como... no sé, no lo has 

vivido para contarlo. Pero, o sea, no estoy en contra de que las actrices cuenten la historia, pero, 

recíproco todo, porque me parece que es como "no, tú que estás ya bien vista en la sociedad, da voz 

a los que están detrás tuya"... o sea, ¿les estás haciendo sombra? No, o sea, que esa persona... yo que 

sé, una escritora que cuente pues, porque llega a más gente, me parece bien, pero siendo consciente, 

o sea, dando a conocer a la persona de la que estás contando la historia. Dando su espacio a esa 

persona, que no sean la sombra de nadie. Y me parece que muchas veces es eso, la gente nos hace 

sombra contando nuestra historia, pero no nos da a conocer.  

M.B.: Que interesante eso. Me he acordado de la actriz de La Veneno, la que hace de Valeria... es 

que me he visto alguna entrevista y eso... 

A.F.: Eh, Lola... Lola Rodríguez. 

M.B.: Sí, creo que sí. Que decía eso que se quiere dedicar ahora a la interpretación y bueno, que 

espera poder hacerlo. Que luego otro debate también está en el trabajo, el mundo laboral para las 

mujeres trans. Si quieres comentar algo... 



86 
 

A.F.: Bueno, eso es otro mundo. Puf, es muy complicado... no tanto ahora, porque cada vez las 

personas trans dan el paso antes y consiguen ese "físico femenino cis" que nos están imponiendo que, 

en realidad, es una vergüenza porque puede haber mujeres con barba, hombres con barba, 

transexuales con barba o sin barba... o sea, tiene que haber de todo en este mundo para que sea un 

mundo maravilloso. No es lo mismo un campo de margaritas a un campo de margaritas, tulipanes, 

rosas... o sea, tiene que haber de todo en este mundo. Y me parece una vergüenza porque... bueno, 

anteriormente las transexuales prostitutas, o sea, directamente. Y ahora pues, nosotras, las jóvenes, sí 

que tenemos más salidas laborales porque damos ese aspecto de tal pero las que se les nota un poquito 

más o tienes rasgos masculinos, sí que es más complicado que te cojan en un trabajo. Hablo de 

España, eh... porque, por ejemplo, yo fui a Tailandia y allí está... o sea, es como comprar el pan, o sea 

encontrarte a una persona trans es... 

M.B.: Me enteré ayer que en Tailandia hacen muchas ...bueno, las vaginoplastias ¿no? Y que muchas 

mujeres van porque hacen una cada día y que está súper... 

A.F.: Está súper normalizado. Entonces allí, por ejemplo, hay trans recepcionistas, trans en una tienda 

de ropa, ... y creo que es lo que tenemos que conseguir aquí. Primero, tener posibilidades laborales, 

y segundo, que la gente no se sorprenda al verte. Que sea normal ver a una persona con voz masculina 

o a un hombre con voz femenina. 

M.B.: Es que encima lo de la voz me hace gracia porque hay mujeres también que, de fumar mucho, 

por ejemplo, tienen voz ronca y no por eso dices "ay, esta es trans"... es que no, también puede ser... 

A.F.: Es que puede ser.... (sobre operación cuerdas vocales) pues me parece bien siempre que quieras 

hacerlo porque es decisión tuya y para mejorar tu vida personal, no por cosas laborales que te obliguen 

a hacer nada, siempre y cuando quieras hacerlo tú, perfecto me parece. 

M.B.: Bueno, yo por mí ya estoy servida, muchas gracias. 

A.F.: A ti, por contar con gente como nosotras. A ver si te hemos podido servir de ayuda. 

M.B.: Bua, seguro que sí. Me has dicho muchas cosas, o sea que genial. 

  



87 
 

ENTREVISTA A NORA GÓMEZ (63 AÑOS)     29/10/2020 

Marta Barbosa: Antes de nada, muchas gracias por participar en esta entrevista.  

Nora Gómez: Se te corta un poco... 

M.B.: A ver así... venga, el objetivo de este trabajo es acercarnos a las experiencias de mujeres trans, 

en especial mujeres transexuales, para saber cuál es vuestra opinión sobre los obstáculos, presiones y 

rechazos recibidos, pero también las facilidades, apoyos y fortalezas con las que os habéis encontrado, 

específicamente dentro del deporte.  

Este trabajo no pretende generalizar las experiencias de las mujeres trans, sino visibilizar situaciones 

sobre las que debemos reflexionar, relacionadas con sus vidas deportivas en este mundo dicotómico.  

Por lo tanto, no queremos llegar a conclusiones globales sino analizar y reflexionar estas cuestiones. 

Considero que es indispensable que se conozca vuestra realidad para poder llevar a cabo ejercicios 

de crítica y autocrítica hacia las exclusiones realizadas dentro y fuera del deporte. 

N.G.: Bien. 

M.B.: Te voy a hacer preguntas abiertas y yo agradezco que cuentes todo lo que quieras. La primera 

pregunta es: ¿en tu infancia has tenido referentes que te hayan ayudado a identificarte en un 

sentido positivo? 

N.G.: Que va, yo he vivido una infancia muy dura porque mi padre era muy machista y bueno, hablar 

de temas LGTBI, lesbianas, gays... era imposible. Es que no existía, no existía esa conversación. 

Entonces tenías que guardarte muy mucho tus pensamientos, no había nadie que me pudiera ver. Sí 

que cuando empezó a salir Bibi Anderson (risas) en las revistas, en Interviú, pues sí, yo me veía y 

pensaba "me cachis la mar, si yo... si soy ella"…, ese pensamiento de yo quiero eso, ¿no? Yo tengo 

ese sentimiento, ¿no? Pero puf, como para decirlo, eh... Mi padre... bueno, yo tengo 7 hermanas, 

entonces con 7 hermanas y un único chico pues mi padre me tenía muy recto para que no me fuera a 

la acera de enfrente sin saber lo que tenía delante. 

M.B.: Wow. ¿Y tú crees que tener 7 hermanas te influenció de alguna manera, o no tiene nada que 

ver? 

N.G.: No, no tiene nada que ver porque yo enseguida empecé a hacer deporte, hacer atletismo 

primero, luego ya me metí en el hockey... y bueno el hockey es un deporte, bueno mira esta misma 

tarde me decía una persona “joe, pues en menudo deporte que te metiste, con el hockey que es un 

deporte de machitos, fuerte, duro...”, y yo bueno, bueno... que también hay chicas jugando (risas). 

Pero bueno, sí, en esa época no había chicas con lo cual el deporte era exclusivo de chicos, ¿no? 

M.B.: ¿Y tus hermanas te apoyaron de alguna manera cuando eras pequeña? 

N.G.: Yo he vivido un closet toda mi vida... o sea, que me he casado, he tenido un hijo y he vivido 

en closet hasta que mi mujer encontró las cosas que yo tenía para sentirme femenina, ¿no?, para 

sentirme yo por entera. Y, digamos que ahí abrió la caja de pandora y... entonces pues, bueno, tuve 



88 
 

que salir de donde estaba, ¿no? Ya el secreto se rompió y bueno pues... ¿ahora qué hacemos? Pues 

empezó a haber ese cambio, y en la pareja también.  

M.B.: Puf... bueno, es que ahí... qué situación más dura con tu pareja... bueno, ¿no sabía nada ella? 

N.G.: Imagínate que ella lo que pensaba era que yo le estaba engañando durante toda su vida, ¿no? Y 

después de 25 años que llevábamos pues que le estaba engañando, cuando no habíamos tenido nunca 

discusiones fuertes, no habíamos tenido problemas entre nosotras y... bueno, pues nada, es que "yo 

no te he engañado, yo quería ser yo", ¿no?..., la mujer que tengo dentro quería salir fuera y por lo 

menos demostrarse en secreto, pero no es que te estuviera engañando, "yo no te he engañado en nada, 

yo no he estado con nadie, no he ido fuera a buscar nada...", "pero estabas con otra mujer", "no, no, 

¿cómo que estaba con una mujer?, estaba conmigo misma como mujer ¿no?, pero no estoy... yo no te 

estaba...". Bueno, estuvo ahí unos cuantos días malos de reproches y demás, y hasta que al final el 

amor pues también hace su trabajo, ¿no? Y, bueno, pues visto lo visto me comentó que bueno, vamos 

a ver si podemos convivir o vivir de esa manera, y si no pues oye, nos separamos y ya está porque... 

así no se puede estar. Entonces estuvimos 5 años probando, 5 años ¿eh? 

M.B.: Ostras, es mucho tiempo... 

N.G.: Sí, al principio fue muy bien, teníamos... muy bien, la verdad es que fenomenal tanto en sexo 

como en relaciones, pero empezó a decaer porque ella no se sentía lesbiana. Entonces, claro... era 

estar con otra mujer porque cada vez me veía más, más, más de mujer. Porque claro al yo tener, 

digamos, la veda abierta, pues cuando llegaba a casa me ponía mi... me quitaba el traje, digamos, de 

hombre y me quedaba con la mujer que tenía dentro. 

M.B.: Entonces de cara a fuera sí que aún... 

N.G.: Sí, sí, de cara a fuera yo era el machito que era antes... y dentro de casa pues era la mujer. Y 

entonces bueno, pues al verme tanto como mujer pues se le fue yendo la lívido al garete y al final 

terminamos por separarnos de mutuo acuerdo y ya está. Seguimos siendo amigas, tenemos un hijo en 

común por lo cual nos hace algo diferente, ¿no? Y bueno, pues ahí seguimos. Ella ya se volvió a casar 

y yo he seguido mi vida, de momento soltera sin compromiso (risas). 

M.B.: Bueno, la vida soltera la vida mejor, a veces. 

N.G.: Bueno, no te creas... cuando has conocido el amor de verdad, amor sincero y bonito, pues lo 

echas de menos. Si hubiera estado peleándome todo el puñetero día con mi mujer pues igual diría 

"que de puta madre se está así", pero cuando has sentido lo otro, lo has tenido, pues lo echas en falta 

y te gustaría volverlo a tener, ¿no? Es diferente, pero bueno, yo estoy feliz, estoy muy bien como 

estoy, estoy como yo quería, aunque he empezado de cero otra vez, ¿eh? En mi vida, he empezado 

de cero porque me quedé con una mano delante y otra detrás, como quien dice. Y he vuelto a reiniciar 

mi vida cien por cien. 

M.B.: Y con tu hijo ¿qué tal la relación? 



89 
 

N.G.: Con mi hijo muy bien, fenomenal. Al principio tenía sus dudas de que su padre se estaba 

convirtiendo en una mujer y... claro, él iba a perder la figura del padre. Entonces claro, después de 

hablar largo y tendido pues al final, si yo voy a seguir siendo tu padre toda la vida, si yo no hubiera 

estado aquí tú no estarías en esta vida, en este mundo... Pues bueno, pues ahora quiero ser quien soy 

realmente y disfrutar de la vida plenamente. Entonces bueno, me ha ido aceptando, me puso una 

condición para aceptarme cien por cien (risas). 

M.B.: ¿Qué condición, si se puede saber? 

N.G.: Pues nada, que fuera a su graduación de la Universidad como padre, padre (risas). Y nada, pues 

sí... fui... le dije que sí, me costó un montón, me costó un montón..., yo creo que ha sido de las cosas 

que más me han costado después de ya dejar todo, porque al final ya había hecho el tránsito y había 

guardado un traje para ese día. Entonces, ponerme otra vez el traje de hombre y salir de hombre me 

pareció súper fuerte. 

M.B.: Pero ya tenías el pelo largo, por ejemplo. 

N.G.: Sí... tenía que llevar una coleta, llevaba una coleta hermosa, pero maja... fue muy duro. 

M.B.: Es que, sí, sí. Más que nada que cuando ya das el paso, parece que sea... 

N.G.: Pero bueno, es lo que tiene los hijos que, bueno, que ponéis a veces unas pruebas a los padres, 

pero bueno. 

M.B.: Madre mía... bueno, ¿cómo percibes tu cuerpo antes del proceso de transición y como lo 

percibes ahora? 

N.G.: ¿Cómo que cómo lo percibo? ¿en qué sentido? 

M.B.: Pues cómo te sientes con tu cuerpo... como te sentías y cómo te sientes ahora... 

N.G.: Pues hombre, yo siempre me he sentido bien. Al hacer deporte continuamente toda mi vida, 

pues yo me he sentido muy bien teniendo el cuerpo que tenía porque bueno, al final... yo al principio 

no tenía ni puñetera idea de lo que me pasaba, tampoco ¿eh? Yo tampoco sabía que era una persona 

trans, sino que tenía ese sentimiento de mujer, pero no sabía lo que tenía, no sabía lo que era...entonces 

claro, mi definición de cuerpo de hombre pues sí, yo tenía mis tabletillas ¿no? (risas), mi fuerza, 

energía... bueno, imagínate jugando al cien por cien a hockey en aquella temporada pues también 

cuando tenía entre los 17 y los 22 años, pues también estuve en la Selección Española entonces claro, 

estabas a pleno rendimiento, el Txuri entonces era el campeón de Liga todos los años, y ahí estaba 

yo. Pues bien, lo he llevado bien. ¿Y ahora como mujer? Pues también, veo cómo se me ha ido 

formando el cuerpo ¿no? No mucho, pero lo suficiente como para que tenga todo, bueno aparte de la 

operación de cambio de género, pues es que los pechos me han crecido naturalmente... 

M.B.: Con hormonas, ¿no? 



90 
 

N.G.: Sí, claro, pero no he tenido que ponerme nada. No he tenido que ponerme ninguna prótesis de 

nada, es todo natural. Entonces bueno, pues bien, aparte de que ahora con la pandemia me salió el 

flotador este que tenemos aquí ya sabes dónde (risas) 

M.B.: Eso a todas, todos y todes (risas). 

N.G.: ... y que cuesta quitarlo, pero bueno, poco a poco lo voy quitando. 

M.B.: Y, no sé si en algún momento tuviste la necesidad de cambiar tu cuerpo... y cuándo fue. 

N.G.: Hombre, yo lo que quería era verme por dentro y por fuera como una mujer, entonces claro, fui 

a Tailandia a operarme y hacerme un cambio de género. Y sí, la verdad es que me fue fenomenal y 

estoy de maravilla, con todos sentidos enteros ¿eh? 

M.B.: Sobre el tema de las operaciones, no sé si sabes que hay muchas voces trans que dicen... como 

el lema de "las mujeres con pene", el que no es necesario pasar por el quirófano y no sé, ¿qué opinas 

de esto? 

N.G.: Bueno, yo... depende de la persona en particular porque a mí por mucho movimiento trans que 

digan "es que no hay que operarse", que no se operen quien no quiera, pero es un sentimiento muy 

personal. Nadie me tiene que decir a mí si yo voy a llevar pene o si no voy a llevar pene, si yo quiero 

ser una mujer y quiero meterme en un vestuario con mujeres, imagínate que yo voy al vestuario del 

equipo con un pene colgando... 

M.B.: Hombre, lo ideal sería que el momento en el que eso... 

N.G.: Pero mira, todavía estamos muy, muy, muy atrás como para poder tener eso... para que la gente 

tenga conciencia de que puede ser un hombre o una mujer que tenga vulva o pene indistintamente, 

entonces hasta que no lleguemos a eso pasarán muchos años todavía. Entonces, de entrada, yo, 

particularmente, lo que puedo defender como persona trans es que cada persona tenga ese sentimiento 

propio de "quiero operarme" o “no quiero operarme”. Que nadie le imponga nada como si fuera un 

movimiento de algo concreto, ¿no? Claro, ¿qué pasa? Que las personas que tienen miedo y, sobre 

todo, que también hay médicos que no hacen buenas operaciones. Entonces con eso, ese movimiento 

trans de "oye, que las mujeres trans pueden tener pene"..., no me vale, a mí no me vale. Lo que sí te 

digo que aquí en España, el tema de operaciones todavía deja mucho que desear. 

M.B.: Yo, personalmente, no conozco mucho ni cómo es la operación ni nada, entonces no sé en qué 

sentido, pues eso, España deja mucho que desear no sé a qué te refieres... pero de verdad es porque 

no tengo ni idea. 

N.G.: Mira, una operación... una vaginoplastia, se llama, consiste en que el pene le vacíen y te hagan 

un agujero y te metan, te lo digo básicamente ¿eh?, y te metan el pene invertido hacia dentro que es 

lo que se convierte en la vagina, ¿no? Pero, de propio, te hacen el clítoris... pero tienen que mantener 

los nervios del placer del prepucio y lo conviertan en clítoris, entonces, si eso no se hace bien y te 

cortan algún nervio, pues te quedas sin. 



91 
 

M.B.: Sin placer. 

N.G.: Que es lo que ocurre en muchas ocasiones aquí, en España. Entonces hay muchas mujeres trans 

operadas en España que, o no tienen placer ninguno, o se les cierra la vagina, o tienen muchos 

problemas o no les han hecho los labios externos y están a medias. Entonces, bueno... me cachis la 

mar, pues cómo me voy a operar si me van a dejar de pena, ¿no? Me quedo como estoy y más guapa 

que la puñeta. Pero si te vas al reino de la transexualidad... 

M.B.: Que es Tailandia, ¿no? 

N.G.: Que es Tailandia... te operan en menos tiempo que en España, te aseguran un resultado de 

98%... entonces, ¿tú dónde irías a operarte? 

M.B.: Hombre, a Tailandia y de paso lo conozco. 

N.G.: Claro... pues hay mucha gente que tiene, primero, miedo al viaje que son 16 horas de vuelo, 

miedo a la operación, a que van a Tailandia o a otro país que no conocen, que no conocen el idioma... 

que no se saben informar. 

M.B.: Claro, es un poco como lo de Turquía y los implantes del pelo, que parece que todos van ahí, 

pero da miedo también el que te tanguen, en ese sentido. 

N.G.: Sí... fíjate, para que te hagas una idea, de la gente lo informada que pueda estar... es que, en 

Andalucía, una chica trans, me comentó que estaba esperando a ver cuándo le llegaba la regla... 

M.B.: Pero bueno... ¿se lo dijo su médico? 

N.G.: No, no, no... me dijo a mí "estoy esperando a ver cuándo me llega la regla"... digo, "tía ¿tú 

sabes lo que me estás diciendo?", "pues nada, como todas las mujeres...", y digo "ya hombre, chica, 

pero a ti no te va a llegar la regla en la puñetera vida"... 

M.B.: Pero eso, ¿ella lo pensaba por ella misma o porque se lo dijo alguien...? 

N.G.: No sé... yo, me dijo esto y ya me daba igual, aunque se lo haya dicho alguien, a mí alguien me 

dice eso, y digo "pero vamos a ver, pero qué es esto"... Para que veas hasta qué nivel la gente se 

informa, ¿no? Pero bueno pues van, se oye "quiero esto, siento esto... quiero que me operen", pagan 

lo que sea o no lo paga, y ya está. No era de España esta mujer, pero bueno, que da igual, me da igual. 

M.B.: Madre mía... bueno, voy a seguir con las preguntas. ¿Qué preguntas no te gusta que te 

hagan? En general. 

N.G.: Ninguna... no tengo... la pregunta, si no se puede contestar es una pregunta mal hecha. Si tú me 

peguntas algo que no tiene contestación pues no te contesto y ya está, pero a mí no me importa que 

me preguntes lo que quieras. Ahora, tú sabes que si preguntas, te pueden contestar algo que a ti no te 

gusta. 

M.B.: Sí, sí... y bueno, ¿alguna pregunta tópica que suelen hacerle a las mujeres trans? 



92 
 

N.G.: No sé... La única pregunta que te pueden hacer: "pero tú, ¿tienes placer?" o "si te gustan las 

mujeres", porque yo soy lesbiana, "si te gustan las mujeres, ¿por qué te has operado?" Son algunas, 

las dos o tres preguntas que te puedan hacer así... más normales, pues nada..., "yo me he operado pues 

porque... ¿tú conoces alguna chica lesbiana?", "pues hombre sí, alguna conozco", pues eso porque yo 

soy una mujer lesbiana, y por eso me he operado, porque yo quiero estar con otras mujeres siendo 

mujer... al final, también hay que, claro a veces depende de dónde estés y lo que hayas hecho en la 

vida o para lo que estás, ¿no? Porque claro, a mí, yo estoy muy visibilizada aquí por lo menos en 

Navarra, y entonces claro, cuando te hacen preguntas, dices "joe, esta persona... no tiene idea”, 

entonces, o le mando a la mierda o le explico para que aprenda un poco. Entonces a mí me gusta 

contestar para que la gente aprenda un poquito y no haga otra vez esas preguntas tan tontas y no se le 

vea tonta a esa persona, ¿entiendes? 

M.B.: Vale... y, sobre esto, ¿qué preguntas te gusta que te hagan? No sé si hay alguna pregunta en 

especial que digas, por fin me preguntan esto. Si hay, si no... 

N.G.:  "¿Qué tal te sientes?", "¿eres feliz?" y digo, sí claro. "¿Te gusta la vida que llevas ahora?" Pues 

sí claro, ahora estoy de maravilla, ¿no? 

M.B.: ¿Qué fue para ti lo mejor y lo peor del primer día que saliste a la calle ya...? 

N.G.: ¿Lo peor y lo mejor? No hubo nada malo. Nada malo. El día que me quitaron los vendajes fue, 

mira, fue un sentimiento... tú todavía, porque no creo que tengas hijos, ¿no? 

M.B.: No. 

N.G.: Si tú le preguntas a una mujer: ¿qué sentimiento tuviste con tu primer hijo? Pues yo creo que 

fue un sentimiento muy parecido por lo que me dijo la persona que vino conmigo y lo que pasó en 

ese momento... porque yo me tuve que abrazar a ella, la abracé... vamos, llorando de alegría de ver 

que ya era... y no te puedes ni imaginar ver una foto de cómo estaba yo cuando me quitaron los 

vendajes, pero ya solamente tener eso es impresionante. Fue un momento súper feliz, súper feliz, y 

luego, en el primer día que te levantas de la cama y vas al baño a hacer pis, es el sentir que estás 

haciendo pis por tu vagina, vamos, por tu uretra femenina, ¿no? Es una pasada. 

M.B.: Qué guay. Claro, eso no lo había pensado, lo de orinar. Claro, notarás el cambio. 

N.G.: Claro, es que las primeras veces que me sentaba para orinar... había veces que buscaba como 

hacía antes, para meterme el pene para no... y ¡ostras! que no, que ya no tengo. 

 M.B.: Vale, te hago una última pregunta más general y luego hablaremos más del deporte. ¿Qué 

identidades de género crees que reciben más sanciones (sociales) por transgredir las normas de 

género? 

N.G.: Pues no lo sé, pero quizá los más feminizados puedan ser las personas trans, pero más que las 

trans son las travestis. Porque claro, un travesti es un hombre. Bueno, en el caso de una mujer trans o 

una travesti mujer es que son hombres que se travisten para disfrutar porque es su forma de divertirse, 

pero nunca querrán dejar de ser hombres. Entonces van un poco como las locas, ¿no? Entonces esa 



93 
 

fama que tienen las personas trans es un poco por ese motivo, los travestis, que van un poco como las 

locas... esa fama que tienen las personas trans es por ese motivo, por los travestis que van un poquito 

de locas, de prostituirse, de sacar rendimiento a lo que están haciendo. Y una mujer trans lo que quiere 

es convertirse en una mujer. Y yo sigo trabajando en el mismo trabajo que hacía antes. Llevo 33 años 

vendiendo cazuelas y sigo en el mismo sitio. Yo he hecho un cambio y he seguido en el mismo pueblo 

de 250 habitantes, y a mí no me ha pasado nada. Con mi familia tampoco me ha pasado nada. 

M.B.: Sí que es verdad que las mujeres trans, por estadística, en el mundo laboral sí que han tenido 

muchos problemas siempre, ¿no? 

N.G.: Luego hay que ver también es un poco cada caso. Yo lo que veo es que hay diferencias de... si 

yo como mujer trans quiero que me den un puesto de trabajo para el que no estoy preparada, aunque 

no sea trans, no me lo van a dar. Si yo voy como mujer trans y quiero que me den un trabajo porque 

soy una mujer trans, pues igual tampoco me lo dan. Creo que también los puestos de trabajo pues 

también hay que poder estar en condiciones de poder optar a ellos. Y luego también sí que es verdad 

que hay personas que en cuanto oyen las voces... porque hay mujeres trans que no se han hecho una 

feminización de voz o la voz no la han cambiado, tienen una voz fuerte, ¿no? y parece, ya de entrada, 

sin ver, ¡uy, está hablando un hombre! Abre los ojos y es una mujer, ¿no? ¿Qué pasa aquí? Entonces 

eso es lo que cambia. A mí lo que más me duele... antes me preguntabas por las preguntas, no, las 

preguntas no, es el sentimiento de cuando hablas por teléfono y el trato es en masculino y no en 

femenino... eso es lo que más daño te puede hacer. Al principio hay gente que hace eso. A mí ya no 

me pasa nada más que por teléfono y en algunas ocasiones. 

M.B.: Claro, pero si por teléfono dices: ¡Hola, soy Nora! Ya tendrían que decir... 

N.G.: En la conversación te tratan en masculino porque te están escuchando. Mi tono antes de 

operarme... yo me hice una feminización de voz, tenía un tono de 125 y el tono que tengo ahora es de 

170, que es más agudo, que es el de la mujer. Entonces ha cambiado algo. No mucho, porque yo ya 

me hice esa operación ya de mayor y es más difícil el cambio. Ya me lo dijo el médico que no íbamos 

a tener mucha diferencia pero que algo conseguiríamos. Algo conseguí. 

             

M.B.: Qué bien. Bueno, vamos a hablar un poco de deporte. ¿Crees que el profesorado o los 

entrenadores, en general propician un ambiente adecuado para los cuerpos e identidades 

diversas en el deporte? 

N.G.: Pues a ver... en lo que a mí me atañe, yo no he tenido ningún problema con ningún entrenador 

por mi género, por mi transexualidad... con ninguno, ¿por qué? Pues porque también las chicas con 

las que jugaba me han aceptado plenamente. Yo cuando empecé en Donosti, cuando empecé a jugar 

en el equipo femenino, pues en un principio eran los entrenadores amigos míos que habían jugado 

conmigo anteriormente... Ellos me vinieron a decir que ahora que ya podía jugar, que ayudase a las 

chavalas, que necesitaban un apoyo. Y dije pues bueno, voy a probar. Y fui a probar y me cambiaba 

en un vestuario diferente porque había chicas menores y los padres, que igual podían decir algo, ¡ah! 

¡una persona trans! ¡un tío! ¡en el vestuario! Pues yo me empecé a cambiar fuera para que no hubiera 



94 
 

problemas de este tipo. Fueron las chicas las que se fueron de su vestuario y se fueron al mío, nos 

fuimos todas al grande. Me fueron a buscar. Me dijeron, si vas a jugar con nosotras, tienes que 

cambiarte en nuestro vestuario. Y ya está. Ese ha sido el único malestar, entre comillas, porque no 

fue ningún malestar. Entonces todo perfecto. Los entrenadores me han aceptado como a una más. 

Luego en el Milenio encantadísimas de que fuera a jugar con ellas. 

M.B.: ¿Por qué te cambiaste de equipo?  

N.G.: Porque el entrenador del Txuri no me quería en su equipo al año siguiente. Decía que era muy 

mayor para jugar. Que ya no llegaba a las pastillas. 

M.B.: No lo sabía 

N.G.: Qué le vas a hacer. Seguramente que en algún otro equipo ya me querrán. Llamé al equipo de 

aquí, de Huarte, y me dijo el entrenador que ya tenía todo el equipo lleno, que ya tenía todas las 

jugadoras y dije vale, vale, no te preocupes que ya buscaré otro. Entonces llamé al Milenio y me 

dijeron: si quieres venir, vente. Es además el equipo que más cerca me pilla de casa, fenomenal. 

M.B.: ¿Lo del Huarte no lo consideraste rechazo? 

N.G.: Imagínate, es un entrenador que es de tu pueblo. 

M.B.: ¿La temporada pasada no les faltaron chicas? 

N.G.: Pues fue el año que yo empecé a jugar en el milenio. Esta es la tercera temporada que voy a 

jugar en el Milenio. Bueno, pues echa cuentas. Él fue el que me dijo "no, ya tengo todo el equipo". 

Él ya sabía quién era yo, porque había estado jugando en el Txuri. Si él tiene problemas con las 

personas LGTBI, pues mira.  

M.B.: Lo duro es que no te dejara ni probar, ni entrenar. A lo mejor... de primeras ya te dice que no. 

N.G.: Mira, al final... dicen que no hay mal que por bien no venga. Aquí en el equipo de Huarte tenían 

que pagar un dinero al año por entrenar y por jugar, los viajes y tal... yo en el Milenio no he pagado 

ni la camiseta. Y me quieren un montón. Al final, los padres mismos de las jugadoras que son menores 

que viajan a veces con nosotras, hablan conmigo. Y, además, como me preguntan "¿y esto? ¿y esto 

nosecuantos? Yo hablo abiertamente porque al final hay que hablar así. La gente está súper contenta 

conmigo: "Jo Nora, nos tienes que decir un día cómo lo haces, cómo puedes jugar con estas chavalas". 

Son 63 años. 

M.B.: En mi equipo hay una de cincuenta y algo y para nosotras es como la mamá. 

N.G.: Tiene 52, ¿no? Somos las más mayores del hockey. Yo creo que soy la mayor de todo el hockey 

en activo. No sé si hay algún chico con 50 años jugando, pero yo creo que no. Somos las dos en activo 

más mayores del hockey. Nos tendrían que dar algún premio... 

M.B.: Sí (risas). Siguiente pregunta. ¿Cómo influyó la práctica deportiva en tus decisiones sobre 

el proceso de transición? 



95 
 

M.B.: Pues es que yo cuando estaba haciendo mi proceso de transición no he hecho nada, no hacía 

deporte. He empezado a hacer deporte después. Entonces he vivido para mí. Quizás un poco 

egoístamente, pero yo quería vivir plenamente esa transición. Lo he estado viviendo a pleno 

rendimiento, con plenitud total de ese cambio de género. El deporte lo dejé, y he empezado a hacerlo 

cuando ya podía jugar. 

M.B.: Y cuando jugabas la liga masculina, no sé si por ejemplo pensaste “prefiero acabar mi carrera 

deportiva masculina y ya luego hacer la transición”. 

N.G.: No, es que, a ver... yo terminé... yo tengo muchos años, entonces terminé de jugar cuando tenía 

28 años. Me casé, estuve un año, terminé esa temporada y al año siguiente dejé de jugar, y a los 10 

años o así volví a jugar otra vez en veteranos. Esa temporada de jugar en veteranos... hasta ahí yo no 

pensaba en ningún cambio. Cuando ya vi que quería hacer mi cambio de género, entonces dejé de 

jugar en veteranos y me dediqué durante 10 años a hacer todo el proceso de cambio. 

M.B.: ¿Te has sentido aceptada y respetada dentro de tus equipos deportivos? En general, en 

toda tu vida. 

N.G.: Sí, sí, plenamente. No solamente en el deporte si no en la vida social también. No he sentido el 

desprecio de nadie.  

M.B.: Y ¿te parece que eso es lo más común? 

N.G.: No. No. Yo me encuentro, gracias al trabajo de voluntariado que yo he hecho en las 

asociaciones, he visto muchas cosas y he visto mujeres trans, chicos trans expulsados de casa por 

tener ese sentimiento, y a mí me duele encontrar casos así. También me he encontrado con casos en 

los que igual, sin faltarme al respeto, no me han mirado muy bien, y encontrarse con que en sus 

familias hay una persona trans de repente, o una chica lesbiana. Y no me jacto porque le pase eso, 

sino que la miro de lejos para ver cómo ha aprendido. Ver ese cambio que hay. 

M.B.: Y ¿alguna vez has notado algún trato diferente al que reciben tus compañeras cisgénero 

por parte de otras compañeras o de los entrenadores? Puede ser algo sutil, algo que sientas... 

N.G.: ¿Sabes qué pasa? Que como hay tanta diferencia de edad entre las chicas y yo, pues no. Yo lo 

que he sentido ha sido hacia mí, un trato diferente, con más cuidado hacia mí y hacia las chicas. Todo 

lo contrario. Si a mí me pasa algo en el partido o los entrenamientos, la pérdida es importante.  

M.B.: Eres jugadora importante. 

N.G.: Bueno, yo me siento una buena jugadora. Dentro del equipo pues no soy la mejor, ni de las 

mejores. Estaré dentro del equipo de las mejores. Ya solamente por la experiencia de juego, de saber 

estar y tal... no es algo a lo que le dé mucha importancia o prácticamente ninguna. Yo voy a 

divertirme, vengo a jugar, a pasarlo bien, que la gente pueda disfrutar... y, sobre todo, para dar buenos 

pases para que metan goles. 

M.B.: ¿De qué juegas? 



96 
 

N.G.: Pues juego de defensa. El año pasado terminé la temporada jugando de centro pero 

normalmente juego de defensa. El último partido de la liga, terminamos jugando 8 jugadoras, y yo y 

otra más estuvimos todo el tercer tiempo sin cambiar. Una pasada.  

M.B.: ¿Crees que las mujeres trans están bien aceptadas en las competiciones de algo 

rendimiento? 

N.G.: Yo creo que no. Porque hay mujeres que piensan que las mujeres trans estamos por encima, 

que estamos mejor físicamente o más fuertes, y es un error. Es un error. Yo he perdido fuerza, 

mogollón. Seguramente tengas más fuerza que yo. Porque claro, las hormonas masculinas son mucho 

más fuerte que los estrógenos. Entonces, claro, fíjate, para que te hagas una idea. Una mujer trans, 

para que esté más o menos bien, tienen que pasar como mínimo 2 o 3 años y, sin embargo, un chico 

trans que empiece a tomar testosterona, en 6 meses ya le empieza a salir la barba... ya empieza a ser 

un tío. Ya es un tío. Y al año hasta le empiezan a salir calvas. Tú ves a chicos trans convertidos que 

dices “es imposible que esto fuera una mujer”. Impresionante. Claro, las chicas trans ahora que 

empiezan de jóvenes, a eso les da tiempo. Fíjate, en el concurso de belleza aquí en Navarra ha quedado 

una chica transgénero de ganadora, una chica trans. Entonces, te quiero decir que cuando el cambio 

se hace pronto se nota, pero la fuerza, yo, por ejemplo, la fuerza que yo tenía... Nora, yo ya habiendo 

hecho el cambio... me puse a hacer una pequeña obra en casa y cogía lo que mi mente me decía "tú 

puedes cogerlo". Cogerlo y no poder levantarlo del suelo. Imposible, pero si esto lo puedo levantar 

yo, ¿cómo no puedo? Pues esto es la pérdida que vas teniendo poco a poco. Tus músculos, tu cuerpo... 

ya empiezan a cambiar. 

M.B.: Vale. Esto que hemos hablado es en alto rendimiento. Pero en el deporte en general, 

gimnasio, club deportivo... ¿cómo crees que están aceptadas las mujeres trans? 

N.G.: No sé qué contestarte. 

M.B.: Si no, no pasa nada. 

N.G.: Te digo, por lo que a mí me ha pasado, es que yo no he tenido ningún problema, a mí me han 

aceptado en cualquier sitio que he ido he sido aceptada plenamente. Nadie me ha dicho "no vayas a 

ese vestuario"... nadie me ha dicho nada. 

M.B.: Y pruebas de sexo... ¿has tenido que vivenciar alguna? Las hacen en deportes de alto 

rendimiento. Ahora creo que tienen en cuenta los niveles de testosterona 

N.G.: No me han hecho ninguna prueba, no. Se ve que no soy tan buena como para que me hagan 

pruebas 

M.B.: ¿Para la Liga Nacional no? 

N.G.: Me han pedido el DNI. En el DNI pone que soy una mujer y que tengo tantos años, pero nada 

más. 

M.B.: Pero para hacer el DNI, ¿sí que has tenido que estar dos años hormonándote? 



97 
 

N.G.: No. He tenido que estar dos años con un psiquiatra. Perdón, psicólogo. Y un año de tratamiento 

hormonal. Es lo que dice la ley. Dos años de tratamiento psicológico y un año, como mínimo, de 

tratamiento hormonal. Hay sitios que piden dos años. 

M.B.: En una entrevista que hiciste hablando de la ley trans, que llevasteis adelante en Navarra, una 

de las cosas que defendíais era la autodeterminación para que no fuera un psicólogo o psiquiatra 

quien... 

N.G.: Pero es que eso ha sido después. Aquí en Navarra ya está esa ley. Fue pionera en España y 

ahora lo que quieren es que pueda ser estatal. El DNI es estatal y pues claro, hay que seguir las normas 

del estado. Aquí lo que te hacen es que te cambian el nombre, pero no te cambian el género. Para el 

género tienen que pasar los dos años. A los dos años, ya te cambian todo.  

M.B.: El nombre, por ejemplo, si eres adolescente, te puede ayudar en el instituto. 

N.G.: Claro que te ayuda, ayuda a todo. Puedes enseñar el DNI y, aunque pongan una "M", tu nombre 

es Nora. Vale, pues es Nora, no hay más. Y cuando te llaman públicamente "Nora", pues nadie dice 

nada.  

M.B.: Vale. ¿Qué opinas de que en el hockey sobre hielo femenino las mujeres no tengan 

permitido hacer placajes mientras que en el masculino sí que está permitido?  

N.G.: Pues hombre. Gracias a eso yo puedo jugar. Porque si hubiera placajes en el femenino, yo, con 

los años que tengo, no creo que pudiera aguantar los golpes que aguantaba cuando jugaba en el hockey 

masculino. O, también puede pasar que yo igual sería muy dura jugando. Porque claro, hay veces que 

me tengo que contener. Mi experiencia de hockey de muchos años es de cargar. Cuando veo a alguna 

que se pone a tiro en la valla, pues bueno, me tengo que frenar unas cuantas veces, pero también 

siento que, si hubiera existido el placaje en el equipo femenino, me costaría más jugar. ¿Que sea 

mejor o peor? Pues hombre, en el momento en el que estamos en el hockey español, yo creo que está 

bien que no haya placajes porque si a una chica que empieza, la incrustas en la valla, se coge sus 

cosas, sale fuera, se va al vestuario, se cambia, se va y no vuelves a verla. Se ha llevado tal leñazo 

que dice, ostras, aquí no vuelvo. 

M.B.: En el masculino, por ejemplo, hasta sub 16 no hacen placajes. También, si empiezan de niñas, 

a lo mejor no empiezan con el placaje. 

N.G.: Sí, pero yo te hablo de la primera división, la que tenemos de femenino. Juegan chavalas desde 

16 hasta yo. Entonces, cualquier edad. Si está jugando en senior, le pueden placar si hubiera placaje. 

No sé, míralo tú misma. Tú ¿cuántos años tienes? 

M.B.: 26. 

N.G.: ¿Y a qué años empezaste a jugar? 

M.B.: ¿Yo? Con 8 años o así. 



98 
 

N.G.: Fíjate, si tú cuando tenías 16 o 17 años te hubieran empezado a dar golpes contra la valla, 

¿hubieras seguido jugando? 

M.B.: Sí, sí, yo sí. Aparte, también veo que sería entre mujeres. Por ejemplo, si me meten en el 

masculino, no. Son muy brutos y muy fuertes. 

N.G.: Hay chicas muy bruticas, ¿eh? 

M.B.: Yo soy una de ellas (risas). 

N.G.: Pues a mí... con uno del Jaca... a mí me tuvieron que sacar en camilla pensando que me había 

roto la espalda este jugador. Me hizo una carga a dos metros de la valla y me lanzó contra la valla y 

caí, pegué en la valla y "pof". Me sacaron en camilla y todo el equipo se vino conmigo al vestuario. 

Imagínate la guerra que había en ese partido. Tengo el recorte del periódico.  

M.B.: En relación a esto, ¿notas diferencias en cómo viven y juegan el hockey sobre hielo los 

hombres y las mujeres? 

N.G.: Pues mira, los hombres son más... eh... se esfuerzan más que las mujeres. Yo veo que los 

chicos... por los dos equipos en los que he jugado, no puedo hablar por vosotras ni por ningún otro 

equipo. Si comparamos el equipo femenino con el masculino, los hombres, los chicos, se lo toman 

más en serio que las chicas. Las chicas... yo veo que es más como una posible diversión que como un 

deporte en sí con la dureza que tiene que tener el hockey. Porque hay deportes que igual pues pueden 

ser un poquito más light, pero el hockey... es muy fuerte, tú lo sabes. Y no te vale venir del verano y 

ponerte a jugar si no que tienes que tener una forma física porque el estar más de un minuto en el 

hielo, hay que estar ese minuto jugando, y hay que poder estar jugando en ese minuto, con lo cual, yo 

ahora por ejemplo que estoy entrenando con los chicos, varias jugadoras entrenamos con los sub 18, 

ostras, menuda caña. Es el patinaje, el esfuerzo, van a tope. Y las chicas no van a tope. Yo veo que 

no van a tope. Y les dices que tienen que venir a sesiones para aprender a patinar o vete a patinar con 

la línea... 

M.B.: Yo, por ejemplo, en mi equipo hay una jugadora, que tiene 14 años que es súper buena porque 

de pequeña ha entrenado con chicos. Entonces ella lo tiene súper enfilado, quiere jugar al hockey, de 

pequeña quería en la NHL... Esa niña la ves que va a tope, entrena todo lo que tiene que entrenar.... 

Yo no sé si es un poco el chip que te meten ya de pequeña. 

N.G.: Es que hay mucho de eso. Pero los chicos no necesitan ese chip, ya por la competitividad que 

tienen entre los hombres, porque hay mucha más competencia entre los hombres, por lo físico, por el 

poder... es así, ¿no? Las mujeres no luchan tanto por el poder. Los tíos sí, porque son tíos, son 

hombres, ¿no? Quieren sobresalir sobre los demás para que las mujeres los miren más. Es así, no es 

otra cosa. “Yo quiero ser el primero porque así las mujeres van a querer estar conmigo porque soy el 

mejor”, ¿no? Si tú te paras a pensar y ves, pues a ver, lo más común que tenemos aquí es el fútbol. 

Pero los deportistas de élite, los primeros, ¿cuántas fans tienen? ¿Y cuántas tienen los que están en 

los últimos puestos, que no les conoce nadie? Entonces cuando tú estás en los primeros puestos, líder, 

es por lo que luchas. Y las mujeres no tienen tanta competición. Al contrario, hay veces que te echas 

tierra encima. El insulto es mucho más fácil entre las mujeres que los hombres. El insulto además es 



99 
 

más malo entre las mujeres que entre los hombres. A ti, entre mujeres, te pueden llamar: “¡pero qué 

hija puta eres!, pero ¡qué puta eres!” además con esa "puta" que dices joder, tía, pero que yo no me 

estoy..., y los tíos puede ser: "joe, pero qué hijo de puta eres", y se lo toma a cachondeo. Le dicen "sí, 

joder". Es diferente, ese hijo puta que le dicen al tío, cuando sale del entrenamiento se le ha olvidado, 

y sin embargo entre las chicas esa "puta", se acuerda, para mañana, para pasado, para el siguiente 

entrenamiento o para cuando sea, y se lo guarda.  

M.B.: Claro es que también son cosas que hemos "mamado" muchas. Lo de la competitividad entre 

mujeres, que siempre es lo típico de "hachazos por la espalda"... más de palabra. Los tíos a lo mejor 

se pegan una paliza y luego son tan amigos. Son más simples. 

N.G.: En definitiva, ¿quién lo pasa peor? En este caso las mujeres, ¿eh? 

M.B.: Claro, es que... ¿tú eso lo has notado? Bueno es que tú siempre has sido mujer. 

N.G.: Sí, pero bueno, que yo he roto un stick en la cabeza de uno jugando. Yo he sido mala también, 

eh. Vamos, que yo hacía también mis cosas, eh. Al final, juegas a hockey, no juegas a las cartas. 

Entonces tienes que estar ahí, tienes que hacer lo tuyo, tu labor.  

             

 

M.B.: Si quieres, como ya hemos hablado bastante de deporte, te dejo esta pregunta libre por si quieres 

añadir algo, por si dices "me he quedado con ganas de hablar de esto y no hemos...". Es una pregunta 

abierta. 

N.G.: Pues te voy a decir. Las mujeres trans a veces pueden ser muy femeninas o pueden no serlo. 

Normalmente, a la mujer trans le gusta ser femenina. Igual una mujer que va vestida como un hombre 

igual es más femenina que una que va con sus tacones, medias... Quiero decir, que le gusta sentirse 

muy femenina. Con lo cual, verás que las mujeres trans llevan sus maquillajes, se cuidan... ya ves, 

¿no? Las uñas pintadicas, arreglada, y sobre todo, siempre bien vestida, a juego, con sus conjuntos y 

demás, y eso lo verás prácticamente en todas las mujeres trans, la gran mayoría. Y pocas verás de la 

otra manera. Es algo que te define, ¿no? La mujer trans se cuida mucho en los aspectos femeninos. 

M.B.: ¿Y por qué crees que hacen eso? 

N.G.: Pues porque antes, cuando has tardado en cambiar, estás deseando tanto ser por fuera la mujer 

que tienes dentro, que lo que quieres realmente es sentirte tan mujer como la más mujer.  

M.B.: En realidad, claro, son un poco los estereotipos de lo femenino, supongo... que os podéis agarrar 

a eso para que la sociedad os lea como mujer. 

N.G.: Luego hay trabajos y trabajos eh, yo en mi trabajo, que soy agente comercial, pues siempre 

voy, tengo que ir arregladica. Voy con tacones siempre. He ido a entrenar y he ido con la bolsa y el 

stick y con tacones a entrenar. Claro, salgo de casa por la mañana y hasta la noche no vuelvo, entonces 

me tengo que llevar el equipaje. Yo llevo ropa en el coche, a veces he llevado unas zapatillas, para 



100 
 

ponerme en el coche y quitarme los tacones y ponérmelas para entrar a la pista. Otras veces pues no 

las llevo. Y voy y entro con lo que voy. 

M.B.: No sé si te acuerdas de que te dije que qué le preguntarías o dirías a una chica trans de 20 años. 

Le dije lo que me dijiste y le gustó mucho. Le pregunté a ella que qué le diría a una mujer trans de 63 

años. Te voy a leer lo que te dijo... 

N.G.: Qué bonito. 

M.B.: Dijo:  

“Me parece una luchadora, valiente y que lo único que puede hacer ahora es 

comerse el mundo porque ya lo que ha tenido que conseguir, ya es una lucha 

ganada. Y lo que le queda no tiene competencia con lo que ha conseguido ya” 

Aliah Fernández. 

N.G.: Qué bonito. 

M.B.: Esta chica empezó a jugar a hockey, pero como al final no pudo, lo dejó. Era buena... 

N.G.: Pues nunca es tarde. La próxima vez que la veas dile: “mira, Nora, 10 años de parón y volvió 

a jugar. Y ahí está, luchando”. 

M.B.: Se lo diré. Pues muchas gracias. ¿Has estado cómoda? 

N.G.: Pues sí. Yo he estado más cómoda que tú. 

M.B.: A ver... no suelo hacer entrevistas. Y tampoco quería hacer alguna pregunta mal o algo. 

N.G.: Ya te he dicho antes que las preguntas malas, o las preguntas que no son correctas... la 

contestación es la que tienes que escuchar. Por eso se dice que no hay contestación mala sino pregunta 

no bien hecha. Si las preguntas van bien, todo va bien. Si me preguntas algo que a mí no me gusta 

pues no te voy a contestar. 

M.B.: Claro, claro. 

N.G.: Además, yo te lo diría. Ya no paso por ciertas cosas que no me gustan. 

M.B.: No sé si estás viendo La Veneno. La serie de La Veneno 

N.G.: No. 

M.B.: ¿Te gustaba La Veneno? Como personaje. 

N.G.: No he visto nada. Tampoco creo que nos identifiquemos con La Veneno como personas trans.  



101 
 

M.B.: Hay una frase muy bonita que dice algo así como... hay muchas voces que defienden que La 

Veneno no es representación fiel de la mujer trans, pero sí que abrió camino en ese momento, en esa 

España. 

N.G.: No sé, no he visto ninguna película, eh, tendría que verla para poder contestar porque en este 

momento. no lo sé. Por los spots que he visto, la propaganda que se hace... al final veo a una mujer 

prostituida y no sé, tampoco... no.  

M.B.: Yo te la recomiendo, porque es verdad que se ve toda su vida y es muy bonito y muy duro, la 

verdad, a mí me gusta mucho. Aliah dijo que su referente en su día fue La Veneno. Más que nada 

porque fue la primera que vio. Buscando en internet le apareció. Entonces fue como: creo que soy 

ella. 

N.G.: Para mí el primer referente que vi fue, ya te lo dije, Bibi Anderson. Empezó a salir en Interviú, 

desnuda como mujer y enseñando el pene, ¿eh? 

M.B.: Ostras, eso ahora es como... tela, la verdad que sí. 

N.G.: La primera vez que la vi, que mi padre compraba la Interviú... Pues viendo... no recorté las 

hojas porque no me dejaban. Si me ve mi padre que recorto las hojas... 

M.B.: Pues nada, muchísimas gracias 

N.G.: Espero que te sirva y puedas hacer un gran trabajo. 

M.B.: Cuando lo acabe si quieres te mando una copia. ¿Puedo utilizar tu nombre o prefieres ser 

anónima? 

N.G.: Si quieres puedes utilizar mi nombre. 

M.B.: Perfecto.  

N.G.: Te deseo mucha suerte. 

M.B.: Igualmente. 

 

 


