[ 1111}
0e
——

1542

Universidad

l.l
i Zaragoza

Trabajo Fin de Master

La consolacion de la Republica: lectura y
analisis de Sobre la republica de Cicerén

Autor

Ricardo J. Constante Cereceda

Director/es

Dra. Silvia Alfayé Villa

Facultad de Filosofia y Letras
2013

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan
http://zaguan.unizar.es



indice

L INETOAUCCION. ...ttt sttt 3

1.2 MEtOAOLOZIA. ... vvieeiieeeiie ettt ettt et e et e e et e e et e e e e e ennnsaaeaeeannes 5

1.3 Contexto de la obra y marco hiStOriCo..........ceoveriieniieeiiieniieniiie e 7
2.Superioridad de la vida politica activa frente a la teorética pasiva..........cccceuvveeennn. 11
BURES PUDLICA. ....cueiiiiiiiiie ettt 16
T 0] 011 18 USSR 19
5. TIPOS A€ TEZIMENES. ... ueieueieeiiieiieeiieiie et eeite et eiteeteesteeebeesseeenbeesnsaeessnsaeesnseeesnnnes 23
6.El devenir constitutiVvo TOMANO. .......couiiiiiiiiieiie ettt 30
7.El mejor ciudadano; el suefio de ESCIPION ........ccoeeieiieiieiiieniecieeie e 39
B ONCIUSIONES. ...ttt ettt ettt et e et e bt e e et e e e enaee 46
0. BIDLIOGIATIA. ... it e 49



Resumen

Andlisis de la obra Sobre la republica de Cicerén, proponiendo una lectura en
conexion tanto con el momento y contexto histérico en que fue escrita, como atendiendo
a un intento de aclaracién de conceptos y planteamientos haciendo uso de clasicos del

pensamiento griego, como bibliografia actual sobre la obra y su contenido.

Abstract

Analysis of Cicero's book the Sobre la republica, proposing a reading in
connection with both the time and historical context in which it was written, as a
response to an attempt to clarify concepts and approaches using classical Greek thought,

as current literature abaut that Cicero's work and it content.



1. Introduccion

La figura de Cicerdn ha sido y sigue siendo controvertida. Desde muchos dmbitos
se alcanza a estudiar sus escritos, pero en ningiin campo se le acaba otorgando carta de
ciudadania plena. Por ejemplo, en filosofia no levanta precisamente especiales
atenciones porque resulta que se le tiene por poco original y ecléctico, por otro lado en
historia se le consulta, pero con reparos, al ser tan sesgada su perspectiva de las cosas. A
titulo personal nadie acaba de acogerlo del todo, en parte por su egocentrismo, y sin
embargo no se deja de citar pasajes suyos de gran inspiracion. Tenemos la fortuna de
contar con bastantes obras suyas en nuestros tiempos. Ello nos indica que por mas que
de una manera u otra no se acabe de simpatizar con ¢l, ha suscitado el suficiente interés
como para pervivir todavia hoy a través de letra.

A través de Cicerdn es una de las pocas vias primarias por las que uno puede
aproximarse a la época romana. Ademds —también hubo otros coetdneos tan a tener en
cuenta como ¢él- encontramos reflejado en su lectura y estudio un periodo de tiempo
interesante de la Republica romana, precisamente en el que se fue gestando todo lo
propicio para su desmoronamiento. Sus cargos y su posiciéon engarzada con los
quehaceres estatales nos refiere un punto de vista extraordinario para seguir de cerca los
acontecimientos de las cosas.

Debido a la formacion en filosofia, habia una latente curiosidad por Cicerdn,
siempre citado y criticado pero al que nunca hubo ocasion de leer directamente. Pero
cuando se tiene oportunidad de aproximarse a los estudios de historia y aprender sobre
la historia romana en concreto, como pude hacer en €ste master, esa curiosidad salié ha
flote. Cicerdn se percibe como una extraia figura con diversos lados, siendo tocado,
aunque sea de pasada, por muy distintas areas del saber, desde el derecho a la filosofia,
desde la historia a la psicologia pasando por la lingiiistica. La oportunidad de este
trabajo era manifiesta para realizar un acercamiento y una profundizacion en ¢l de una
vez por todas.

Los cambios de régimen, la transformacion de la sociedad, son acontecimientos

que raramente se gestan y ocurren de la noche a la mafiana. Hay siempre un proceso y



un devenir previo que va provocando el avance de la alteracion de las cosas. Es por ello
que es atractivo atender a Cicerdn. A través de sus escritos podemos ir viendo una suerte
de bagaje de los sucesos de la Republica. Desde sus discursos exultantes e historicos
como las Catilinarias, hasta los encolerizados y desesperados, como las Filipicas.
Habiendo acceso ademas a sus muchas correspondencias, y a sus obras de un tono mas
narrativo y reflexivo.

El proposito era efectuar el acercamiento y descubrimiento mas sondeado de
Cicerodn a través de una obra concreta suya. La eleccion no se presentd sencilla. Por un
lado estaban todos y cada uno de sus defensas y discursos publicos, siempre elocuentes
y motivadores. Por otro las obras mas conceptuales, como el De Lelio, o De Caton, o
sobre todo los Debates en Tusculo, o el Sobre la naturaleza de los dioses. Todos
resultaban sugerentes, pero habia que plantearlo bien.

Por aunar tanto la perspectiva filoséfica, de la que no me es posible escapar,
como la historica, que la que me interesaba conocer, los tratados politicos-filoséficos
parecian los mas acertados. Las leyes, Sobre la republica, incluido el De officiis,
calmaban ambas inquietudes. Finalmente fue el tratado Sobre la republica el escogido.
Por un lado, por el periodo en estd escrito, tiempo de decepciones e incertidumbre
personal en Cicerdn, siendo éste escrito como una suerte de expresion desde su posicion
conservadora contra unos sucesos que habrian de sobrevenir irremediablemente. Las
leyes es la una obra que escribi6 después, y tiene continuidad con Sobre la republica,
pero lamentablemente no hemos podido hacernos cargo de ella en este trabajo. Asi pues,
en este trabajo se propone una lectura lo mas profunda que se ha podido por tiempo y

espacio del escrito, tristemente incompleto en nuestros dias, de Sobre la republica.

1.2 Metodologia
El trabajo se centra en una lectura concentrada y atenta de la obra misma,
atendiendo a conexiones con otras obras de Cicerdn, sin perder la perspectiva con la
realidad de su tiempo. Desvelando asi tanto los planteamientos internos, como las
referencias y reflejos que se hacen de la situacion romana en esos momentos de
inquietud. Se ha procurado igualmente acudir a las influencias griegas que se
encuentran bajo diferentes argumentos y usos conceptuales de los que se hace uso,

especialmente Platon y Aristoteles, fuentes de las que, de una u otra manera —directa o



indirectamente— , bebid Cicerdn. En el caso de Platon la relacion es ya patente desde el
mismisimo titulo de la obra.

Por otro lado se ha intentado tener en cuenta los estudios y articulos dedicados
tanto a la obra escogida como a la figura del Arpinate. Son muchas las publicaciones
dedicadas a Ciceron y su obra. Hemos escogido los que, a juzgar por bibliografias,
parecian relevantes. Ante la imposibilidad de leer en otros idiomas a parte del espafiol y
el inglés, hemos seleccionando y haciendo uso de ediciones en éstos lenguajes.

Se puede observar que hay diferentes lineas de valoracion en los estudios sobre
Cicer6n, y concretamente sobre Sobre la republica. De entrada estarian los que
consideran que nada hay de novedoso e interesante en dicha obra, entendiendo que no
es si no un conglomerado de ideas y teorias de otros pensadores anteriores. Una linea
que arranca desde las opiniones vertidas por Mommsen en su monumental obra, y que
ain mantienen estudiosos como Finley: «Like Mommsen, I find the central idea of the
Republic'as unphilosophical as unhistorical' and I am not persuaded otherwise by the
unending flood of adulatory commentaries.»'

A ésta corriente se opondran muchos, los cudles si que consideran que haya algo
original y de valor en la obra y planteamientos de Cicerén. De los que hemos tratado,
asi se muestran Lopez Barja, Schofield, Ferrary, entre otros. Hay quienes van mas alla,
y entreven en Cicerén un germen que se podria conectar con la caracterizacion del
Estado que se haria en época moderna. Es lo que propone Wood, o Fox. Por supuesto,
son otros tantos los que se oponen y catalogan de aberracion anacrdnica forzar las ideas
ciceronianas con épocas y pensador tan distantes, como D'Ors en sus introducciones.

De las publicaciones en espafiol hemos hecho uso principalmente del libro
Imperio Legitimo de Loépez Barja. Ha resultado ser una lectura muy provechosa e
instructiva. Es de digno de elogio el esfuerzo por condensar y explicar el pensamiento
politico de Ciceron en un sélo entramado con sentido, y atendiendo a su devenir
profesional y temporal, sin perder de vista cada circunstancia histérica y personal en la
que Ciceron se encontraba. Un libro realmente valioso. No menos valiosos han sido los
de Pina Polo, tanto su excelente biografia del Arpinate, como su obra mas de manual
sobre el periodo de la Crisis de la Republica, al igual que el articulo al que hemos

podido acceder sobre la practica politica en esos tiempos romanos de periodo aludido.

1 Finley (1983)



También han sido interesantes los dos articulos de Dupla que hemos podido leer. De las
introducciones previas en las ediciones de Sobre la republica de Cicerdn, hemos podido
leer la de D'Ors en el caso de Gredos, y de Nufiez Gonzalez en Akal, asi como la
general en Gredos a cargo de Rodriguez-Pantoja Marquez, y han sido de utilidad,
especialmente la del primero.

En inglés hemos podido acceder a un buen nimero de publicaciones. El primer
articulo que logramos localizar fue el de Schofield, el cual encontramos en el libro
preparado por Powell, Cicero the Philosopher. Este nos llevé al libro de Finley, Politics
in the Ancient World, y al estupendo articulo de Ferrary, The statesman and the law in
the political philosophy of Cicero, incluido en la publicacion preparada por Laks-
Scholfield, Justice and Generosity. La lectura de ciertos pasajes de Lopez Barja nos
llevd a querer leer por nuestra propia cuenta a Wood y conseguir su libro Cicero's
Social and Political Thought, con el cudl, aunque nos parece sugerente su propuesta de
una lectura mas arriesgada de Ciceron al entenderlo como preludio del Estado moderno,
no la compartimos del todo, y sin embargo otras explicaciones nos parecieron muy
acertadas. Otra publicacion que tuvimos sobre la mesa fue el libro de Fox Cicero's
Philosophy of History, pero después de las lecturas anteriores, no lo encontramos tan
interesante.

De las traducciones de Sobre la republica de Cicerén conviene hacer un breve
comentario. Se ha usado principalmente la traduccion de Alvaro D'Ors por motivos de
comodidad, ya que fue la primera que tuvimos a mano, y dada la reconocida calidad de
las ediciones preparadas por la editorial Gredos, nos parecié que, cuanto menos, seria
una edicion suficientemente buena para la tarea de este trabajo. No obstante, ya cuando
el trabajo estaba avanzado, se tercid que se tuvo acceso a la edicion de la obra en Akal, a
cargo de Juan M?* Nufiez Gonzalez. Cuando en ciertos pasajes hubo que cotejar con el
original en latin, viendo discrepancias entre ambas traducciones, fue posible gracias al
proyecto de la Tufts University, Perseus Digital Library’, un esfuerzo de digitalizacion
de obras clasicas en internet, hemos observado que por lo general se ajusta mejor ésta
segunda que la primera, aunque en contados puntos, consideramos que acertaba mas la
primera. En todo caso, dado que ya teniamos un largo trecho de trabajo recorrido

usando la de D'Ors, las citas y alusiones las hemos mantenido recurriendo a ésta

2 http://www.perseus.tufts.edu



edicion. Sin embargo, en los pasajes de mayor duda, sobre todo para determinar el
término concreto empleado, se ha acudido a la fuente latina, como deciamos, y asi lo
reflejamos en nuestro trabajo. Tal situacion nos ha ocurrido también con ciertos pasajes
de Aristoteles, y con el proposito de ajustarnos mejor a la realidad textual y conceptual
del escrito, hemos recurrido a la edicion en griego preparada por el proyecto ya
mencionado.

Asi pues, el trabajo ha ido siendo elaborado practicamente el planteamiento de la
propia obra de Cicerdn, considerando que era una manera de establecer una linea
progresiva clara y cefiida, aunque en siempre se ha procurado conectar partes diferentes
cuando asi resultaba adecuado. También se ha traido a colacion en numerosos
momentos otras obras de Cicerén, como no podia ser de otra manera. Centrandonos en
Sobre la republica, estando dentro de ella misma, ha parecido mas revelador el texto de
De officiis, mientras que Las leyes, que hubiera sido muy recomendable tener mas al
tanto, expandian demasiado lo que se queria abarcar, no siendo posible traerlas al
estudio ni lejanamente lo que hubiéramos deseado. Hemos atendido pues,
especialmente, al aspecto més politico de la obra, sin obviar los elementos esenciales de

derecho y justicia.

1.3 Contexto de la obra y marco histérico

Sabemos que Cicerdn tenia ya terminado su Sobre la republica cuando es enviado
a Cilicia como gobernador de provincias. Lo escribi6 pues ya en su madurez, a la altura
de sus cuarenta y ocho afios. En lo que seria toda su carrera profesional, acababa de
ocupar los mas altos cargos de la magistratura romana hace apenas nueve afios, cuando
ejerciera como consul.

Cicer6n, natural de Arpino donde nacid en 106°, provenia de de una familia
ecuestre, clase social que fue surgiendo y ganando espacio mas tarde que las demas, se
centrd6 desde joven en los estudios, principalmente de retérica y derecho, logrando
sonados méritos como abogado en su veintena. Gracias a ello empieza a sentar unas
bases para mas adelante iniciar una carrera politica, pese a su condicién de homo novus.

Se trasladdé a Roma y viajo un tiempo a formarse, como era habitual en muchos

3 Todas las fechas indicadas en el trabajo, salvo que se indique lo contrario corresponden al periodo a.C.

8



aristocratas romanos, en Grecia, escuchando a los maestros helenos del momento*. Alli
atenderia, por ejemplo, a las explicaciones de Posidonio. En el 77 vuelve a Roma, y al
siguiente afio es nombrado cuestor, cargo con el que arranca su carrera politica
propiamente, en un contexto de oposicion entre optimates y populares, que generaria un
escenario politico altamente competitivo e individualista’. Ird consiguiendo subir
escalafones poco a poco pero de manera constante, alcanzando el puesto de consul en el
63. Durante éste ejercicio tuvo lugar la conocida Conjura de Catilina, la cual logra
desvelar y reprimir con la orden de ejecucion de sus lideres.

Hasta aqui podemos observar a un hombre de origen mas o menos humilde que ha
logrado ascender hasta las altas cupulas de la Republica romana. Quiza desde esta
perspectiva comprendamos la auténtica devocion que tuvo por el Estado, como
veremos, que expreso en multiples pasajes de sus obras.

Pero en el 58 sus enemigos politicos lograron la aprobacion de la Ley Clodia,
mediante la cual se condenaba al exilio a aquél que no hubiera permitido el que fuera un
principio constitucional como el de la apelacion al pueblo antes de la ejecucion de la
condena. De este modo se consiguid el exilio de Ciceron, quedando asi apartado de toda
vida publica y del corazén de la Republica, Roma, lugares y tareas que eran del maximo
interés al Arpinate.

Dieciocho meses después sus partidarios tienen éxito en sus demandas, y se
permite volver a Ciceron. Pero el clima politico no era ya el mismo. El pacto secreto de
los triunviratos, César, Pompeyo, y Craso, estrangula la viabilidad del quehacer politico,
y Ciceron encuentra secuestrados los centros de poder donde se toman las decisiones
mas importantes. Se descubre asi una etapa de vida politica mas bien tedrica que
practica.

Ciceron capta los cambios, y no prevé un futuro halagiiefio para su tan querida
Republica. En este ambiente, en el 54, estaba ya redactando los libros que serian Sobre
la republica, donde, como veremos, no deja de traslucirse el reflejo de los inestables
ultimos anos de la Republica romana. En el 51, como deciamos, viaja a desempefiar el
papel de gobernante provincial de Cilicia, y su tratado ya esta publicado y es leido.

La encarnizada confrontacion entre populares y optimates, aunque no hay que

entenderlo como «partidos», estuvo siempre presente en el ultimo siglo de la Republica

4 Pina Polo, Cicerén p. 37
5 Pina Polo (1994) p. 75



desde los intentos de reforma de los Graco, y enmarca también el contexto politico en el
que se encontro Ciceron.

Sin 4nimo de simplificar las posturas, pero para dar una pincelada sobre ellas®,
podemos comentar que los optimates, defendian el modelo republicano romano clésico,
entendiendo que se debian mantener las clases sociales como era tradicional, cediendo
lo minimo posible al poder del pueblo, entendiendo que éste, al no tener la capacidad
intelectual y de poder de los boni u dptimos, los cuales si que ostentaban la suficiencia
de méritos y saber como para confiar en sus decisiones y mantener una Republica
solida.

Los populares, denominados asi no sin cierta maldad, pues es el nombre que
recibian desde las posturas optimates, dando a entender que eran los que estaban cerca
del pueblo, una manera de desacreditarlos, al entenderse el pueblo como sinénimo de
ignorante e irascible, casi incapaz de razonamiento liicido. Se adscribian a una ideologia
general mas reformadora, haciendo denuncia de deficiencias en el sistema y en el
sustrato social. No obstante, no hay que ver en la postura de los populares una
semblanza moderna de la lucha por el pueblo.

La dicotomia de posturas se genera a raiz de la solucidon a tomar para problemas
que acuciaban a la Republica —como el controvertido asunto de la distribucion de
tierras que tratd de efectuar Tiberio Sempronio Graco— pero siempre con un
componente de concepcion del bien publico detras, asi como una especie de interés
econdémico, ya que en este caso, lo unos por mantener lo que consideraban propio, otros
por logran mayor cuota de poder, los desencuentros fueron siempre a mayores. Esta
violencia iria medrando y dividiendo a la sociedad romana, y a su vez encrudeciendo
atin mas el panorama politico. De este ambiente se aprovecharian para acceder al poder
figuras como los triunviros, que enrareceria definitivamente el aire republicano’.

La obra de Ciceron de la que nos vamos a ocupar habra pues que entenderla en
este contexto, y comprender desde qué mentalidad esta escrita. Ciceron participa de ese
espiritu conservador, optimate, politico, y se encuentra con la depauperacion de lo que
venia siendo el elemento que mas le habia aportado personalmente, la institucion

republicana. Ante el escenario de inestabilidad, y después de haber discurrido por lo

6 Seguimos el capitulo dedicado a optimates y populares de Pina Polo, (2010) pp. 79 — 83, y Pina Polo
(1994)
7 Bradley La Republica romana: historia politica en Bispham 2008, p. 91

10



diferentes puesto y cargos, y haber vivido plenamente la experiencia politica, por un
lado son dramaticos sus lamentos, y por otro trata de proponer soluciones, desde su
perspectiva, para salvaguardar lo que mas tenia en estima. La situacion puede verse
reflejada en lo que expresa al comienzo del libro V, 2: «No por infortunio, sino por
nuestras culpas, seguimos hablando de republica cuando hace ya mucho tiempo que la
hemos perdido.»

Cicerodn sitia su obra afios atras, en 129, mismo afio de la muerte de Escipion, el
que mds protagonismo adquiere en la obra, durante las Ferias Latinas; las cuales
duraban tres dias, dedicando entonces dos libros a cada jornada. Como contertulios
hacen aparicion diferentes personas célebres y reconocidas de la vida publica. Cada
libro correspondiente al comienzo de cada jornada se abriria con un prélogo donde
Ciceron habla directamente. El texto, sin embargo, nos ha llegado hasta nuestros dias
con muchas lagunas y corrupciones, lo que dificulta adivinar lo que trataba por entero.
El libro I y II son los mas completos, mientras que del libro VI se ha transmitido sin
irrupciones el conocido relato del suefio de Escipion. En lineas muy generales, el
contenido versa sobre las formas politicas, y la busqueda de la caracterizacion de como
seria el mejor dirigente. Después de todo, es una suerte de llamada en los estertores casi
ultimos de la Republica —situaciéon que Cicerdn ya parecia asumir— , por una solucion
que resolviera el drastico preludio de la caida de la Republica mediante el surgimiento
de una figura de lider que fuera capaz de volver a unir todas las fuerzas y restablecer el

equilibrio social y politico de la Republica.

11



2. Superioridad de la vida politica activa frente a la teorética pasiva

Cicerén abre la obra exhortando a los grandes hombres a la practica politica
activa, anteponiéndola a la pasividad e indiferencia de los asuntos sociables que
mostraban no pocos sabios. De entrada ya exalta la figura de aquellos dirigentes
historicos romanos y griegos que lideraron las guerras y a su gente manteniendo un
mandato fuerte pero inspirador. Menciona concretamente el caso de la guerra contra
Cartago, la guerras punicas, como ejemplo de situacion en la que hacian falta personas
fuertes para liderar la contienda, con natural tendencia al valor, surgiendo asi una serie
de grandes hombres que se decidieran a tomar las riendas de los enfrentamientos bélicos
y situaciones adversas para Roma, acabando por liberar a ésta de la amenaza.

Tal es asi, que ésta actitud de resistencia y lucha que alaba, la hace propia del
género humano, y la considera historicamente mas celebrada que la del retiro placentero
que propugnaban y promovian los epictreos, propuesta que no agrada a Ciceron. En una
gran cantidad de textos suyos no deja de aludir y argiiir contra los ideales de dicha
corriente helenista. Principalmente en punto de mayor conflicto entre ambas posturas
reside en el aspecto que acabamos de reflejar, aunque la hace extensible a todas aquellas
propuestas tedricas que se alejan de la puesta en practica.

En el tratado De officiis se encuentran pasajes donde queda se resalta tal
antagonismo. Por ejemplo cuando en 9, 28, haciendo menciéon a un comentario de
Platén elogioso hacia los sabios, pues se deberian considerar justos por el hecho de estar
estudiando la verdad desprendiéndose asi de preocupaciones cotidianas, Ciceron
expresa que en realidad incurren mas bien en una injusticia, ya que si bien no dafian a
nadie, tampoco ayudan: «...impedidos por el ansia de aprender, abandonan a aquellas
personas a quienes tienen que amparar. Y piensan que no deben desempefiar cargos
publicos mas que forzados». Es decir, cuando se ven obligados, y no por una inclinacion
natural hacia la asistencia de los demas. Es esto precisamente lo que indigna a Ciceron
de los sabios. Su desatencion e indiferencia hacia los suyos, su recogimiento

individualista en si mismos. Mas explicito es todavia un poco mas adelante:

12



«Pero hay y hubo muchos que, buscando esta tranquilidad que digo, se alejaron de
los cargos publicos, entregandose a sus propios asuntos, entre ellos los filosofos mas
famosos, principes de la filosofia, y algunos hombres austeros y nobles que no pudieron
soportar los caprichos ni del pueblo ni de quienes lo gobiernan, y muchos de ellos

vivieron en los campos complacidos en atender la administracion de su hacienda.»®

Distinguidos hombres, pues, que si bien podrian haber sido valiosos por su saber,
dan la espalda a lo que fuera que pudiera acontecer. Ciceron esperaria de ellos una
inclinacion a la predisposicidon para gestionar los asuntos publicos por su parte. Es ésta
tarea, la de administrar y llevar a buen puerto grandes cometidos sociales lo que el
Arpinate valora digno de la mas alta estima.

Bien se tenga gran capacidad tedrica, si no se pone en practica, de nada sirve,
viene a poner de manifiesto. La puesta en practica, la buena realizacion de lo hablado es
lo que, en el aspecto mas romano de Cicerdn, éste entiende que es la manera de alcanzar
y explicitar la virtud del tedrico. Hay que comprobar que las cosas funcionan realmente,
llevarlas a funcionar en el plano de la existencia. Tan excelso como el filésofo serd
también aquél que consigue verificarlo, que logra establecerlo en un entorno terrenal y

real:

«Por lo tanto, el ciudadano que es capaz de imponer a todos los demaés, con el
poder y la coaccion de las leyes, lo que los filosofos, con su palabra, dificilmente pueden
inculcar a unos pocos, debe ser mas estimado que los mismo maestros que ensefan tales
cosas (Qué discurso pueden hacer éstos tan perfecto que sea preferible a una republica

bien constituida por su derecho comun y sus costumbres?»’

Efectivamente pues, es mas estimable aquél que toma cartas en el asunto publico,
asume la autoridad por voluntad propia y no le es ajena la realidad y los problemas
existentes en su sociedad. El planteamiento de Ciceron al respecto es meridiano.
Responde a las criticas de los otros planteamientos, alegando que una carga de trabajo
como la que exige la defensa y administracion de la republica no es tal si se trata de un
hombre dinamico con voluntad de hacerse cargo. Tampoco deberia ser un problema que

se haya de poner la vida en peligro en ocasiones. Para Ciceron, de hecho, ello tendria

8 De officiis, libro 1, 20, 69.
9 Sobre la republica, libro 1, 3

13



que ser considerado, mas bien, como una honra. Lo meritorio y lo que llena de gloria es
el estar al frente de la reptblica, con todas las consecuencias que pueda conllevar, desde
el vituperio o la incomprension a la muerte. Un defensor y guia de la republica es un
tipo de persona que prefiere «estimar como mayor desdicha el consumirse por la vejez
natural que el tener ocasion de dar enteramente por la patria aquella vida que, después
de todo, debe darse a la naturaleza.»'® El mismo alude a su periodo de consulado como
mas honorable que suftrido.

En todo caso, no se trata unicamente de un sentimiento altruista y voluntario, ya
que no tarda en sefalar Cicerdn una suerte de correspondencia contractual deudora para
con la patria. Esta habria propiciado el mejor de los medios posibles para crecer y
desarrollarse, pero en aras de esperar que mas adelante éstos esfuerzos educadores
dieran sus frutos en personas sélidas con las que contar para su supervivencia como
entidad. Una vision cargada de sentido practico que pone el punto de vista en la
abstracta institucion de la patria. Hay que corresponder a ella por sus cuidados, por su
auspicio a la hora de generar un entorno lo suficientemente tranquilo como para
proporcionar espacio y comodidad a los ciudadanos en un clima de seguridad y paz.

Arremete contra esa indolencia y falta de voluntad de los sabios para ponerse a la
cabeza del pueblo, incluso cuando las aguas estan tranquilas. Como deciamos, ésa
ausencia de dinamismo, ese regodeo en el estudio por el estudio que denuncia Ciceron,
les impide incluso hacerse cargo de los asuntos publicos en tiempos prosperos, cuando
se podria considerar que seria mas facil la tarea, y efectuar una especie de
entrenamiento y ganar experiencia. Peor aln, sefiala, serd esperar que actien cuando
vienen mal dadas, que para colmo aun alegarian al desconocimiento de la puesta en
practica, argumento que saca de quicio por el hecho de no aplicarse cuando era sencillo
hacerlo. Todo esto, en fin, remarca la dicotomia entre el hombre que, sin ser un afamado
sabio, es capaz de poner las cosas en practica y gestionar los asuntos, y el sabio
estudioso que pese a todo su conocimiento resulta esquivo y poco previsor a
materializar sus planteamiento y nefasto para guiar en buena lid a la gente.

Queda asi contrastada la tarea de la dedicacion politica, su alto valor tanto a nivel
personal como social, contra la individualista ocupacion del estudio por el estudio sin

alcanzar una praxis real. Cicerén establece una suerte de legitimidad para tratar el

10 Sobre la republica, libro 1, 3, 4

14



asunto en la idea de que si bien anteriormente habia expertos en crear y mantener
ciudades, no fueron grandes teoricos, y la inversas. Pone en consideracion que, salvando
las distancias, Roma a generado experiencias en ambos sentidos, y por lo tanto, tienen
todo el interés que se aporte el punto de vista romano.

Acabado el prologo del primer libro de €sta manera, entran en este punto en
escena algunos de los participantes en el didlogo, aunque también seguirdn hablando
sobre la practica politica antes de adentrarse en los temas ya mas propios que atafien a la
idea de republica. De esta manera, Escipion elogia la figura de aquél que es desprendido
de posesiones y entiende que la fama, o la gloria, es lo mas inmortal y deseable que
alguien puede conseguir. Esto se logra mediante el estar en posesion de la entereza,
valentia, y destreza necesarias como para ponerse al frente contra la mafas situaciones y
resolver el conflicto favorablemente. ;Qué disciplinas habra de estudiar aquél que aspire
a ser el mejor gobernante?, pregunta Lelio a Escipion. En resumidas cuentas, le
contesta, tener una buena base de cultura general, y sobre todo tener mucha experiencia
en al gestion en el ambito publico, estar desde joven «mas aleccionado por la practica y
lo aprendido en casa que por los librosy .

Alcanzar esa gloria, sera pues el destino al que se encaminan los que tienen la
osadia pero también la cultivada destreza para encauzar los logros que engrandezcan a
la Republica. Curiosamente, encontramos una definicion de gloria en los Discursos
Cesarianos, concretamente en el Pro Marcelo, donde ensalza a César y su clemencia
respecto a Marco Marcelo. En VIII, 26, exclama: «si es que la gloria consiste realmente
en una fama ilustre y universal , fruto de los servicios prestados a tus conciudadanos, a
la patria, o a todo el género humano» . Es quizd, sin embargo, en De officiis donde
encontraremos mas alusiones a la idea que Cicerdn tenia de lo que debia ser un buen
dirigente.

No hay que perder el contexto historico del momento en que Ciceron escribe.
Recordemos que Roma se encontraba dividida, y acarreaba una larga retahila de
confrontaciones internas, desde practicamente las polémicas graconianas. Era quiza uno
de los momentos mas criticos, con la mas que explicita ya oposicion entre optimates y
populares. Se trataba después de todo de otra grave situacion de desencuentros que
amenazaba, como anteriormente lo hubiera hecho Catilina, amenaza con Ia

desintegracion de la unidad que caia bajo la institucion de Republica romana. Lelio

15



conecta una anécdota astrolégica que parece apenas tener interés, y que sin embargo
trae a la discusion la situacion real y acuciante de su momento. ;Como es que Escipion,
se extrana Lelio, que no se pregunta por qué si en el cielo se han visto dos soles, resulta
que se estan dando en la mismisima republica dos senados y dos pueblos, siendo
Escipion precisamente uno de los cabecillas? Explicita asi Cicerén en boca de Lelio la
preocupacion por las confrontaciones que estaban teniendo en Roma y de algin modo
deposita un hilo escondido a lo largo del todo libro de Sobre la republica, pero siempre
presente, sobre como salvar a la Republica romana de tal circunstancia. La respuesta
concreta la conoceremos mucho mas adelante, practicamente al final, en el libro VL
Cicerdn podria parecer considerar aun salvable la situacidén, pese a algunos pasajes
claramente pesimistas, si entendemos asi el ejercicio de dar forma a una obra como la
que nos ocupa, y la que le siguiera, Sobre las leyes. La constitucion republicana habia
sido el sustento de la Republica romana pese todo, dando una suerte de marco de
estabilidad. Segun A. Dupla, esto se debid especialmente a una multitud de factores,
pero especialmente a la compaginacion de una capacidad de conservacion, capacidad de
organizacion y de flexibilidad con una consistente clase dirigente y una fuerte voluntad
de dominio. Pero cuando este modelo constitucional, y por tanto, en este caso, politico,
entre en crisis, cuando la fuerza gobernante se desgaje, se barruntard la venida de un
nuevo modelo, que atendiendo a la particularidad romana, situara a una sola cabeza al
frente de todos''. Surgira el modelo del principado. Cabe pues entrever en Sobre la
republica y Las leyes, y al hilo de lo comentado, en su busqueda y halago al hombre
prudente y sabio que sabe poner en practica las cosas, un esfuerzo por parte de Ciceron
de consensuar una solucion todavia constitucional, aunque sugiriendo la idea de un
dirigente maximo al frente, pese que, a diferencia de los que realmente surgirian, el

modelo ciceroniano, se mantendria sujeto a las leyes.

11 Duplé (2008)

16



3. Res publica

« Asi, pues, la cosa publica (republica) es lo que pertenece al pueblo ». (I, 25, 39)

Esta es la definicion de republica que da Escipion, o lo que es lo mismo, Ciceron.
Para comprenderla enteramente, habrd que analizar en que consiste todo eso que se
puede considerar cosa publica y a qué se refiere con pueblo. De entrada podemos
entender la ligadura entre publico y pueblo, siendo publico lo opuesto a lo privado o
particular, por lo que se comprende que la cosa publica serd aquella que esté en
posesion de todos los que se incluyan como miembros del conjunto de individuos que se
tenga por pueblo (lo cual analizaremos mas adelante).

Para desentrafiar mejor lo que esta breve pero significativa definicion contiene es
interesante acudir a diferentes autores dentro de un extenso campo de articulos. Se trata
de un pasaje que ha tenido multiples estudios y consideraciones. Al fin y al cabo es una
pieza clave a la hora de interpretar y sondear la obra ciceroniana que nos ocupa, €
incluso a tener en cuenta respecto a otras suyas.

Lopez Barja considera que la definicion propiamente dicha, de republica, que se
ha venido teniendo por una aportacion novedosa de Cicerén, bien podria ser la
materializacion de un pensar habitual y comtn de los romanos de la época. Tras analizar
diferentes puntos de vista y algunas fuentes primarias coetdneas a los tiempos de
Cicerdn, concluye que «Ciceron adopta, pues, como punto de partida una idea
probablemente habitual, la de que la res publica es la «cosa del pueblo», esto es, las
cosas que no son privadas y cuyo duefio no es otro que el pueblo romano»'*. Refuerza
su propuesta argumentando que Cicerén abogaba por una filosofia cercana al ideario
comun, y que efectivamente, la ecuacion simple que define como republica ya habia
sido aludida en otros escritos (por ejemplo, en Sobre la ley agraria, 2,87). De hecho,
interpreta Lopez Barja que el paralelismo en esta primera parte del libro I de Sobre la
republica entre la res publica y la res familiaris no es baladi, y aporta ain mayor

convencimiento al planteamiento, explicando que ése segundo término al que se

12 Lopez Barja p. 182

17



equipara el otro, era moneda corriente entre la gente.

Se opone asi a la interpretacion de Wood", que refiere el planteamiento
ciceroniano como el reflejo de la situacion moderna de confrontacion entre sociedad y
Estado, y a su vez, de Estado y gobierno. Para Wood ésta diferenciacion de elementos
constituiria el germen de las divisiones que se irian desarrollando a lo largo de la
historia moderna politica. Supone una definicion sin connotaciones religiosas e incluso
¢ticas, que explicita la separacion del Estado por un lado, y del gobierno y la sociedad
por otro (gobernaculum, civitas, y res publica). Debido al caracter normativo de la
definicion y el planteamiento, a diferencia de otros autores, entiende de acuerdo a ésta,
que incluso la Roma cesariana seria una suerte de Estado, aunque so6lo fuera de forma, y
no de sustancia. A diferencia de Cicerén, que podria considerarla como no adecuada
para aplicarse el término de republica, en funcion de la ausencia de justicia. Se trata de
una perspectiva que propone entender la interpretacion ciceroniana de la institucion
estatal al margen de su modo, comprendiendo que el gobierno es eventual, cambiante, al
igual que la sociedad, mientras que lo que es la estructura de Estado permanece siempre
con un mismo cometido: asi como las leyes estarian para garantizar la propiedad, el
Estado tendria, como garante de la ley, ése mismo cometido, s6lo que con la tarea extra
de preservarlo también de amenazas externas.

Sin embargo, un poco mas adelante, reconoce que en realidad en la época romana
todavia no se ha dado esa diferenciacion entre Estado y pueblo. De hecho explica como
los romanos daban al Estado su propio nombre, es decir, populus Romanus, o res populi
Romani, siendo que aln se mantenia una identificacion popular con el Estado, una
suerte de personalizacion, similar al que se daba en las polis griegas'.

Wood hace una interpretacion desde el concepto de propiedad que se destaca en la
definicion, apoyandose en los diferentes matices y comentarios que hace Cicerén en
diversos puntos de su obra. En este sentido, el Estado, por fuerza vigilante en pro de una
estabilidad y seguridad para la propiedad, Wood conecta con lo que mas adelante se ird
planteando en las obras de Hobbes y Locke, entre otros. Particularmente por el celo con
que se expresaron acerca de la seguridad de las propiedades privadas. Pero de esta
manera se pierde un poco la perspectiva de propiedad colectiva, publica, que en realidad

guarda el planteamiento definitorio ciceroniano.

13 Wood, p. 121 y ss.
14 Wood p. 125.

18



Desde luego, puede notarse que el andlisis de Wood plantea una mirada mas
amplia y quizé4 peca de presentar ciertos anacronismos. No obstante, resulta sugerente la
perspectiva que ilustra, desde la concepcion de una suerte de burocracia antigua, en la
que podriamos querer reflejar la idea weberiana (al cudl Wood no alude), y reparar en la
indiferencia de los ciudadanos encargados en los diferentes puestos de la
administracion, ya sea en oficinas estatales a pie de calle, o en el Senado, en tanto que la
institucion, el Estado en este caso, siempre permanece. En Ciceron se puede valorar la
idea que expresa en diferentes lugares sobre la supervivencia de la republica, pero
siempre atiende a un valor humano detrds de ella que lucha por sacarla adelante o
defenderla, o a un pueblo que genera una suerte de apreciaciones emotivas respecto a su
patria y su materializaciéon como institucion.

Para Schofield hay una relacion todavia estrecha entre civitas y res publica,
especialmente en el libro primero de Sobre la republica. Valora que hay todavia en esa
utilizaciéon de reptblica una marcada identificacion con el concepto de civitas, que
cumple incluso ciertos matices de lo que vendria a ser su correspondiente griego polis, o
ciudad-estado, como comentdbamos antes tratando el planteamiento de N. Wood;
«...his definition of 'res publica' suggests not the polis but some property of the polis» .
La nocion despersonalizada de Estado habra de llegar mucho mas adelante,
encontrandose una suerte de relacion todavia fuerte entre res publica y su pura idea de
propiedad de los ciudadanos. Matiza igualmente la definicion atendiendo a su
desmarcado caracter politico, en el sentido de que no se sujeta, necesariamente, a un
postulado de contrarios, como por ejemplo el ser lo contrario a la monarquia.

También sugiere la relacion entre res publica y un posible correlato con algin
concepto griego que pudiera ser similar. Pero explica que no hay una correspondencia
clara con ningln término griego, como por ejemplo con el ya senalado de polis. Otro,
koinon, tampoco podria equivaler al término de comunidad, pues la expresion griega no
tiene el sentido de agrupacion en unidad de una pluralidad de ciudades y regiones. El
modelo griego estd presente, pero no hay que forzar correspondencias concretas mas
alla de los matices mas conceptuales que devinieran de aquellas ideas en la mentalidad

romana.

15 Schofield, (1999)

19



4. Populus

Una matizacion afiade seguidamente a la definicion de republica que da a través

de Escipion, acerca a lo que se refiere como «pueblo» :

«...pero pueblo no es todo conjunto de hombres reunido de cualquier manera, sino
el conjunto de una multitud asociada por un mismo derecho, que sirve a todos por igual.
La causa originaria de esa conjuncién no es tanto la indigencia humana cuando cierta
como tendencia asociativa natural de los hombres, pues el género humano no es de

individuos solitarios...»®.

No ha merecido menos atencion ésta segunda parte de la intervencion de Escipion
por parte de los estudios académicos de hoy en dia.. Desde los que se cifien en estudiar
el término en su contexto, a los que sugieren una toma de perspectiva historica de la
politica y de las ideas, y lo consideran un inicio de lo que acabara derivando la politica
moderna, como ocurria anteriormente.

Antes, conviene analizar el propio planteamiento. Encontramos de nuevo dos
ideas principales'’: por un lado, la de asociacion de acuerdo a un marco legal comun, y
por otro, la de que el comienzo de las vida en comunidad del género humano viene
determinado por el cardcter natural social.

La segunda parte alude, irremediablemente, a Aristoteles, segun lo que dejo
escrito en su segundo capitulo del primer libro de la Politica, donde establece que el ser
humano es, por naturaleza, «un animal civico». Sin embargo, cabe matizar que para éste
la propension natural a formar comunidades viene dada, sobre todo, por la capacidad de
habla del ser humano. Capacidad de habla no sélo para emitir dolor o placer, cosa que
no seria distintiva respecto de los animales, sino para manifestar advertencias y exponer
lo justo o lo injusto.

En la comunidad civica, que denomina Aristoteles, la tarea consiste en sujetar a

todos los individuos a unas leyes para generar un entorno de justicia. Pues de no estar

16 Sobre la republica, 1, 25
17 Schofield, (1999?) p. 70

20



bajo el influjo de la justicia, comenta, el hombre se convierte en el peor de los hombres.
Considera la virtud civica como la apreciacion de la justicia, y, después de todo, el fin
de la comunidad, proveer una vida feliz a todos sus miembros. En el caso griego los
términos estan sopesados con toda la carga de significado que significaba la polis, o al
ciudad-estado, no habiendo una concepcion mdas amplia, como ocurriria en el caso
romano, de Estado.

Cicerdn quiza no sélo se adhiera a este enfoque por Aristoteles, si no también en
tanto en cuanto posicionarse, una vez mads, en contra de los planteamientos epicureos.
En el De rerum natura" de Lucrecio, podemos conocer como para éste, figura que hoy
resulta destacada del epicureismo romano, plantea la unidon en grupos en virtud al temor,
con la finalidad de una mejor proteccion. Por otro lado hay que observar que soy varios
los autores que advierten la mas que probable situacion de que Cicerdon no leyera,
directamente, a Aristoteles, si no que las ideas de éste le llegases a través de Teofrasto .
Asi como el caracter de union recaia, en Aristoteles, en la nocion de lengua, o en
Lucrecio en la de proteccion, sin que entrasen en juego en el principio ni la justicia ni la
sociabilidad instintiva, Ciceron establece el motivo de agrupamiento precisamente en
¢sa justicia natural, y en esa sociabilidad natural.

Aun es mas, de modo semejante a Aristoteles, Ciceron también acaba dando un
aspecto moral a su sentido de republica. Como veremos mas adelante, habra regimenes
politicos que no podran ser catalogados como republica, en tanto que entenderd que
rompen el necesario lazo entre el pueblo y su potestad sobre las cosas comunes. Otros
regimenes, sin embargo, dados en una forma pura si que podrian ser catalogados como
tal.

Mas detenidamente, respecto a la primera parte de lo citado al comienzo de éste
capitulo, podemos observar la idea de una asociacion mediante un mismo derecho, o
como puede referirse, la idea de un iuris consensus. Resulta ilustrativo el pasaje en que
interviene al final del libro II Africano (69), en el cual elabora una analogia entre lo que
puede venir a ser éste iuris consensus entre ciudadanos y una armonia entre musicos.
Esto es, la concordia, o armonia, logra establecerse gracias al buen ajuste entre las

distintas voces, es decir, debido a una justicia adecuada entre todos. Se trata de una

18 Lucrecio, De rerum natura, 1011 -1027
19 Véase, por ejemplo, Ferrary, pp. 54-55 (1995)

21



equiparacion en una unidad de una diversidad®. Cicerén pone de relieve que ésta
armonia, necesaria para que se dé la figura de la Republica, es el fruto de la justicia. Tal
justicia se generaria de un modo natural entre las gentes que se congregan, a fuerza de
normas y de estipulaciones entre ellos.

Aristoteles impone un orden en los diferentes niveles de comunidad, razonando
que las ciudades son lo anterior a todo, siendo el resultado de la congregacion de
individuos a través del lenguaje, y permitiendo la generacion de los niveles cada vez
mas cercanos: la tribu, y la casa. En el libro VI, 13, Cicerén alude, pese a que su
definiciéon parece indicarnos que el iuris consensus surge de las normas que se
establecen en las interrelaciones de individuos varios, a que €se iuris consensus esta
dado, y son las gentes las que se acogen a ¢l, generando la ciudad.

Parece, pues, que al populus, que se define en principio por ser un conjunto de
personas que aceptan una serie de normas para convivir en una suerte de armonia, le
viene establecido el conjunto de normas al que amoldarse. Como si primero se fundase
la ciudad, y después llegase la gente. Ello daria a entender la veneracién por los
fundadores de ciudades, que no sélo la fundan, si no que también elaboran el conjunto
normativo, normas a las cuales todo aquél que desee formar parte de tal ciudad, haya de
acogerse. Podria entenderse como una caracterizacion autoritaria del sistema normativo,
en el sentido de que seria dada por personas consideradas muy importantes y sabias,
como el siempre tenido por figura alabada, un fundador de una ciudad. En el tercer libro
de la obra que nos ocupa, se dice: «pues estd en la naturaleza de las cosas que
corresponda ala superior inteligencia el saber constituir una republica que pueda durar
mucho.» *!

En realidad, mas bien se podria sugerir que no es que el fundador las generase,
sino que aplica ese ius® a la poblacion que se aviene a agruparse. Ciceron alude en
diversos pasajes a esta ley, o armonia como algo que se establece o aplica, y no como

algo que se genera. Véase por ejemplo en De officiis:

20 Ferrary matiza que si bien el papel del hombre prudente seria efectivamente hacer sonar esa concordia
mediante la armonizacion de elementos distintos juntos, ello no supone que tenga que hacerse asimilar
los unos a los otros («...not to assimilate them to ecah other»), por lo cual, se entenderia, como
veremos mas adelante, que el orden de clases entre el pueblo y los dirigentes ha de estar
rigurosamente establecido sin remision. p. 65 (1995).

21 Ciceron, Sobre la republica, libro 111, 4, 7

22 En Ferrary (1995) se explica la concepcion esencialmente estoica de las ley por parte de Cicerdn (p.
67y ss).

22



«Y si la naturaleza prescribe también que el hombre mire por el hombre,
cualquiera que sea su condicion, por ser precisamente hombre, es necesario, segin la
misma naturaleza, que sea comun la utilidad de todos. Y, siendo esto asi, todos estamos
contenidos por la misma y unica ley natural, y en este caso ciertamente se nos prohibe

por ley natural causar dafio a otro»™.

Nos encontrariamos, en esta perspectiva, ante una derecho natural que es el que,
al aplicarse, bien mediante una fundador o persona lider, bien de otra manera, se
materializa en una estructura comunitaria.

El concepto de ley natural lo encontramos ya en Aristoteles, en la Etica a
Nicomaco libro V. Ahi, en el paragrafo 7, sencillamente, sefiala que la justicia natural es
la que tiene validez en cualquier parte, al margen de opiniones o consensos. Puesto en
comparacion con Ciceron, desvela el calado cariz iusnaturalista que podemos encontrar
tras el planteamiento de Cicerdn inicial. En esencia lo que hace de la republica ser
republica es la disposicion comin de una serie de cosas. Pero esto que es la “res
publica”, es decir, lo que es posesion de pueblo, no se mantiene sin mas. Es necesaria la
definicion de populus para sondear mas significativamente lo que se quiere decir. Y éste
populus esta formando alrededor de una armonia, de una justicia. Esta, que es razon de
la comunidad de los hombres, no es venida propiamente del pueblo mismo, sino
sobrevenida a él. Se trataria de una suerte de justicia dada por naturaleza, es como si
dijéramos, la piedra que esa multitud que por motivacion propia e instintiva decide
congregarse encuentra, dada, natural, para a partir de ella ir forjando una comunidad.
Ciceron no alude a estadios posteriores donde el hombre fuera bueno, o malo, y tuviera
que generarse un consenso a la hora de juntarse. Para él, directamente las relaciones
humanas se congregan entorno a una justicia dada.

Otra cosa es encontrar a quiénes se consideraban el la realidad romana como
populus. Concretamente, siendo estrictos, ni mujeres, ni nifos, ni esclavos ni
extranjeros formaban parte de esa categoria. Si, sin embargo, formaria parte del pueblo
real, los ciudadanos adultos masculinos en general, al margen de sus propiedades,

rangos, clase o estatus social*.

23 De officiis, 111, 6, 27
24 Wood p. 127.

23



5. Tipos de regimenes

Toda comunidad que unida por un derecho natural, habréa de regirse, con el fin de
su perdurabilidad y estabilidad, por un gobierno, nos cuenta a través de Escipion. Se
inicia asi la segunda parte del primer libro de Sobre la Republica, analizando los
diferentes modos de gobierno puro, y sus degeneraciones, para razonar finalmente una
respuesta por parte de Escipion, o Ciceron realmente, acerca de cudl seria el modelo
mas adecuado.

Se traza el caracteristico cuadro que pone en relacion numero de representantes
gubernamentales, forma de gobierno, se sefiala también la motivacion principal que
auspicia tal tipo de gobierno, su correspondiente degeneracion, y se aclara con un
ejemplo ilustrativo. Recuérdese que cualquiera de ellas, podrian ser consideradas
Republicas, ya que tal denominacion atiende aqui a un estado de las cosas, y no a la
designacion de un forma de gobierno. Otra cosa serd si sus malavenidos modelos se
puedan considerar como tal.

Asi como un reinado tiene el inconveniente de alejar demasiado de la actividad
politica a la mayoria de personas, en el modelo aristocratico, no se deja el suficiente
espacio de libertad , pues no propicia una participacion de gente tampoco, y sin
embargo, cuando se da el gobierno de todos, no se hace tienen en cuenta los grados de
dignidad de cada uno, y por tanto se iguala al conjunto de una manera injusta.

Los ejemplos respectivos que se citan son el de Ciro , rey de Persia, que goberno,
pero no de la mejor manera, el ejemplo de Marsella que si bien gobiernan lo mas
selectos, el pueblo se amolda a una condicion de servilismo inapropiada, y en el caso de
Atenas, donde gobernaban todos, no habia decoro al no, diferenciarse adecuadamente
las clases y las dignidades particulares.

Pero ninguna forma se da de forma pura en la realidad. Tal es asi, que unas y otras
son susceptibles de degenerarse en sus modelos negativos, como asi sucedid en otros
casos. Asi la monarquia degenerando en tirania, al gobierno de los destacados en una
suerte de gobierno faccioso y tiranico, o hundirse en la confusion y el tumulto en el caso

de la democracia.

24



Es asi que Escipion se decanta por una cuarta opcion, que resultaria una mezcla de
las anteriores. Concretamente, hace alusion a la figura de un excelente navegante, en
analogia a gobernante, que supiera disponer de aquellas tres formas seguin lo requiriese
la situacion, dandose cambios ciclicos de una forma a otra, con la finalidad sortear a
tiempos las degeneraciones que fueran fueran surgiendo. Claro estd, esto implicaria la
absoluta confianza en un individuo sumamente sabio y a la vez habil, ademéas de tener la
esperanza de encontrar un sustituto que lo supla con, cuanto menos, las mismas
capacidades. Por ello apostilla, que éste tendria que ser practicamente una especie de
dios.

En todo caso, Escipion va a desarrollar de manera mas extensa el planteamiento,
ante la insistencia de Lelio en conocer de manera razonada cual de las tres formas puras
escogeria. De esta manera pasa a examinar cada modelo, comentando las diferentes
defensas que se suelen hacer de ellos.

Comienza exponiendo las defensas que suelen hacerse del gobierno de todos (I,
31,47). Se elogia la libertad por encima de todas las cosas, entendiendo ésta como
materializacion manifiesta de la existencia de unas leyes que propician un marco justicia
y en el que se respeta la prevalencia de la potestad suprema del pueblo. Se supone, de
esta manera, que todos participan en todo y se siente en propiedad de los diferentes
aspectos de la vida politica. Los defensores de éste tipo de gobierno observar como
sociedades faltas de libertad aquellas donde el pueblo solo lo es nominalmente, pero en
realidad se encuentra dominado por una serie de individuos que se han ido haciendo con
mas poder, y han ido ocupando los altos cargos. Valoran la monarquia como una forma
que se podria dar con comodidad siempre y cuando todo esté calmado, pero que
facilmente se desmoronara cuando surjan conflictos de intereses. La libertad de la que
hacen gala ha de basarse en un derecho que trata a todos como iguales, y dar a todos
acceso como pueblo a los asuntos publicos.

Precisamente en cuanto a la monarquia es breve el pasaje que nos ha llegado,
aunque se puede complementar con el comentario que hace mas adelante Escipion
cuando expresa cudl seria la opcion que escogeria. En el pasaje conservado se
argumenta que los pueblos, al fin y al cabo, siempre estin sometidos a alguien. Este
puede ser mas o menos cruel, o liberal, pero no por ello se deja de estar bajo su

dominio. Se alude, de hecho, como probabilidad remota, el que un rey verdadero sea

25



inhumano (tanta como la de que un tirano sea clemente). Por las palabras que
menciondbamos antes que habla Escipion podemos saber que a la monarquia se le
otorga en la obra como fundamento el concepto de caritas, el cual haria referencia al
amor que sentirian los subditos hacia el rey, entendiendo a éste como una figura a su vez
paternal que cuida de los suyos. No se ha de confundir con el sentimiento de amor
propiamente familiar.

Respecto a la aristocracia el argumento recae en la idea de la virtud.
Diferenciando riqueza de virtud, el pueblo, en pos de su seguridad, habra de elegir a
aquellos que tengan virtud, que sean excelentes como individuos. Nada peor que
confundirlos con los opulentos y ricos, los cuales, si logran ponerse al frente de la
comunidad, la acaban deshaciendo o debilitando de las peores maneras. La eleccion de
elegir a un reducido grupo de personas superiores en razon, supone una especie de
solucion intermedia entre confiar en Unicamente en persona y decidir que todos tengan
cartas en el asunto. Lo primero por las dificultades a la hora de tomar decisiones, de lo
cual surgieron grupos de consejeros, lo segundo por el temor a la muchedumbre y su
volubilidad. Se hace hincapié¢ en la injusticia que promueven los defensores de los
regimenes donde todos se ajustan a un derecho de igualdad, ya que en sociedades como
¢sta que se comenta, la aristocratica, resultaria casi pernicioso no poder valorar con un
rango maximo de dignidad e importancia a esos excelsos individuos que se han
considerado por todos como los mas virtuosos para gobernar en conformidad al
reconocimiento general como tales.

(Cual de éstas elige Escipion? En principio asegura que no aprueba ninguna de
ellas, entendiendo que la forma mixta es la mejor. Pero puestos a elegir una de estas tres
formas puras, se decanta por la monarquia, anteponiéndola a las demas formas de
gobierno. De entrada expone que su eleccion viene dada por un lado por el amor que
infunde una figura real, la cual cuida de los suyos y los gobierna como un padre
respecto a sus hijos, por otro lado porque se supone que ésa persona que gobierna es,
ademads de noble, claramente superior.

Da diversos argumentos, primero oponiendo la monarquia a la aristocracia.
Respecto a la aristocracia, ademas de la mentada, da una serie mas de razonamientos.
Uno hace analogia con la prudencia y su capacidad para dominar a las inclinaciones

negativas que se pueden tener —la avaricia, la ambicion, etcétera—, siendo de igual

26



manera que si uno se gobierna con la prudencia se encamina por la senda virtuosa, asi el
gobierno de una sola persona inmejorable aplacaria los brotes de tendencias
deshonestas. Otro alude a la indivisibilidad esencial del poder, argumentando que si el
gobierno se deja en manos de varias personas, no podra haber un gobierno supremo real,
al no ser unico. Un tercer razonamiento hace referencia al recurso de la figura del
dictator, magistrado de urgencia, con limitacién temporal, al cual el pueblo, comenta
Escipion, le obedecia como a un rey.

Hay una interesante cuestion, que examina mas detalladamente Lopez Barja, y es
preguntarse por tal eleccion, en detrimento de la que parecia mas afin, esto es, el modelo
aristocratico. Nos desvela tres puntos interesantes para comprender éste
posicionamiento de Escipion, o lo que vendria a ser lo mismo, Cicerén. En primer lugar,
se trata del afan por resaltar lo romano sobre o griego. Como se puede ver en el libro II
de ésta obra que nos ocupa, todas las instituciones fundamentales romanas las enraiza en
diferentes reyes romanos. Una segunda razon es que puede deberse a la importante
influencia de la obra homoénima platénica. Ademas del titulo, y las varias referencias, se
releja también en el papel socratico que le da a Escipion, o las extensas citas de la obra
de Platon donde se critica a la democracia.

Es también patente la adquisicion del discurso platonico por parte de Cicerdn en
lo referente a la idea esencial de las distintas formas de autoridad, entendiendo que
todas han de atender a una misma finalidad, como seria la de gobernar por el bien de
todos los gobernados. En cualquier caso, la razon de mayor peso se reflejaria en la idea
de la primacia de la razon. De tal manera que la ley misma se comprende como una
razon natural.

En De officiis, por ejemplo, explica Ciceron sobre el mantenimiento de inviolable
de una convivencia civil, cosa fundamental, es uno de los propoésitos hacia lo que se
orientan las leyes. Pero que es algo tan esencial que hasta lo trataria de procurar sobre
todo una razon natural, «que es la ley divina y humanay (III, 5, 24). Propio de un alma
elevada y sabia conocer la ley, y conseguir aplicarla, como vimos unos capitulos atras,
al comienzo de la obra. Por tanto, resulta sensato considerar que s6lo una persona tan
especial seria la mejor para gobernar con plenos poderes (y no varias personas para un

mismo poder, rompiéndose asi una integridad de poder, como sefialamos antes). Se

27



puede observar asi «como una nueva version del rey filosofo»™.

No obstante, la monarquia es inestable, y seria natural que deviniera en una tirania
cuando comenzase el rey al cargo a inclinarse por cometer injusticias. En ese caso suele
ocurrir que sobrevenga la forma de la aristocracia, tomando el poder un grupo selecto de
personas. Aunque podria ocurrir que fuera el pueblo el que quitara al rey, y se
estableciera un gobierno de todos. O bien pueden llevarse por un comportamiento
furioso y matar a un rey justo o a unos aristocratas sensatos. Este seria el peor caso,
expone Escipion, ya que resultaria de lo mas dificil de calmar y reconducir.

Es aqui donde Ciceron introduce, en boca de Escipion, dos citas de Platon, donde
se critica tal situacidon de caos dominado por un poder popular desbocado, que llegaria a
establecer una libertad general, un libertinaje sin limites y radical tal, que provocaria
que el mas minimo intento de gobernacion no fuese tolerado en absoluto, de tal modo
que las leyes se irian apartando, afin de evitar ningun conato de obediencia. Por lo cual,
habriamos llegado de un extremo a otro, de la tirania al poder del pueblo radical, esto
es, de la mas absoluta rigidez a la mas absoluta libertad. Pero precisamente de éste
contrario surge el otro, ya que de esa excesiva libertad, en tal estado de ausencia de
leyes, se acaba por recaer en un estado de servidumbre respecto a lo demas, y surge un
tirano, y de nuevo se vuelve a girar la rueda.

En todo caso, finaliza Escipion, es preferible aquella forma que compagina de
manera moderada a las tres comentadas. «En efecto, conviene que haya en la republica
algo superior y regio, algo impartido y atribuido a la autoridad de los jefes, y otras cosas
reservadas al arbitrio y voluntad de la muchedumbre» (I, 45, 69). De esta manera se
constituiria una republica que permitiria cierta igualdad, necesaria para establecer
hombres libres, por otro lado estabilidad y seguridad, ya que al no ser una forma pura,
tiene mas margen de flexibilidad para adaptarse a las posibles situaciones y no
degenerar en otra forma. Todo ello propiciaria una republica duradera, que es, después
de todo, una de sus funciones esenciales®.

También en esta ocasion, la referencia a Platon y Aristoteles es obligada, aunque
clasificaciones de é€ste tipo encuentran también Polibio, y en un gran nimero de autores

griegos. Lopez Barja intuye en este sentido que se trataria de un conocimiento comun y

25 Lopez Barja p. 233

26 Resulta curiosa la observacion de Ferrary que certeramente sefiala como Cicerdn si bien considerd que
el nacimiento de una ciudad tenia unas raices naturales, la muerte de ésta, o su desaparicion, siempre
de deben a la mala gestion y la corrupcion. p. 56 (1995)

28



manido entre los romanos. En Platon, concretamente en los libros VIII y IX de su
Republica, podemos encontrar una clara fuente de lo que trata Cicerén en todo este
espacio. Platon va exponiendo los diferentes regimenes no solo caracterizandolos, sino
también efectuando un relato de devenir de unas formas a otras de gobierno. Su orden es
distinto, partiendo del mejor Estado, desvirtudndose en timocracia, luego la oligarquia,
de ésta a la democracia, y acabar en la corrupta forma de la tirania.

Sera en el tercer libro, el cual nos ha llegado muy mermado, donde Escipion
retome su discurso y pase a exponer la descalificacion y deslegitimacion como republica
que deberia hacerse de ésas formas de gobierno malversadas. Asi, la tirania, al estar
todos oprimidos por la crueldad de un s6lo individuo, sin una equiparacion de derechos
y con una fragmentacién social, nadie la llamaria republica. Como aclara Escipion, «alli
donde hay un tirano, hay que reconocer que no existe una republica defectuosa, como
decia ayer, sino que, como ahora la razon obliga a decir, no existe republica alguna.»”’

De igual modo, tampoco podra caracterizarse como republica aquella que esté
dominada por una oligarquia, o una faccion. De la misma manera que en el caso de la
tirania ponia el ejemplo de Dionisio, aplica aqui también un ejemplo griego como fue el
de los Treinta de Atenas, tras la Guerra del Peloponeso, aunque también afade el caso
de los decenviros romanos y el caso de Virginia, al poco de destituirse como monarquia.
Finalmente no queda sino tratar el caso de la oclocracia, o el gobierno de la
muchedumbre, el tercer tipo de mala forma de gobierno en discordia. Cuando todo es
del pueblo, y este tiene toda la potestad, expone Escipion que todo queda en las
incertidumbres de la voluntad general, la cual podria imponer condenas a muerte a
cualquiera, esto es, donde el pueblo entero caeria bajo la indefension de si mismo. Ante
¢sta ausencia de comunidad de derecho y ese estado de dominacién de la multitud
resulta mas bien tirdnica, no cabria denominarse como republica.

Al terminar el libro III de Sobre la republica se aplacan los animos y se comenta,
al menos por lo que podemos llegar a leer a través de los fragmentos que tenemos, que
sin embargo éstos modelos de darse de una forma plausible, més pura, si que cabria,
como dijimos antes, denominarse republica, ya se tratase de una monarquia, de una
aristocracia o de una suerte de gobierno popular. Siempre y cuando se ajuste a los

requisitos considerados (estado de derecho, libertad y participacion, etc), cualquiera de

27 Ciceron Sobre la republica, 111, 31, 43

29



¢stos modelos puede resultar ser una loable republica sin nada que censurarle. La clave
esta en que sobre todo, se ha de dar el ius, la justicia, siendo el Estado, de modo que sea
la gobernanza y la estructura politica, el cual debe ser base para desarrollarse la utilitas,
esto es, el interés comlin de todos. Sin éste pilar esencial, no podria considerarse que se

dé un verdadero Estado®.

28 Wood p.129

30



6. El devenir constitutivo romano

Escipion ya habia manifestado por activa y por pasiva que, pese a que puestos a
escoger de entre las tres formas puras de gobierno que se habian tratado anteriormente
escogeria la monarquia, en realidad consideraba lo mas deseable un régimen mixto. En
¢éste segundo libro inicia una exposicion mas extensa, sobre todo por ser ilustrada con el
ejemplo de la constitucion romana. Asi, va a tratar de explicar la forma constitutiva
mixta en funcion de la historia romana.

Comienza con una alusion a Catdn, a través de la cual, — sea o no legitima la cita,
pues hay indicios de que pueda no ser atribuible a Caton el Censor — nos dice que asi
como las republicas griegas habian sido constituidas por una sola persona,
generalmente, la Republica romana, sin embargo, lo habia sido no por ingenio de un
so0lo hombre, sino de muchos, y que tampoco se hizo de una vez, sino que se ha ido
elaborando a través de las generaciones, contando con siglos de desarrollo. Esto, a juicio
de Catoén, por lo que nos refiere Escipion, se trataria de una ventaja sobre los modelos
griegos, ya que no se ha conocido jamas un ingenio humano tan excelente que no se le
pasara nada por alto, mas aun sin la imposible experiencia de la realidad a lo largo de
mucho tiempo.

Podriamos preguntarnos por la referencia a la que se hace con esa alusion a la
multitud de personas que pudieran generar la constitucion romana. A este respecto habra
que observar la intervencion de Lelio mas adelante, en (2, 21, 37), donde alude a que,
siendo asi como dice Caton, es digno de reconocer que es «pues evidente cuantas cosas
buenas y utiles fue afiadiendo cada uno de los reyes». No se trata pues del pueblo de
Roma, no es éste el que ha ido teniendo participacion en la creacion de su propia
constitucion. Fueron, por el contrario, los distintos reyes que se dieron los que poco a
poco establecieron un orden y un aparato funcional legislativo.

Asi, Escipion iniciard un relato sobre Roma, desde su nacimiento, repasando los
diversos parabienes que cada dirigente rey que destaca. De esta manera, en relacion a
Rémulo —al cual siguen todos gustosamente pues tenia mas fuerza y energia que los

demdas— pone de relieve su acierto y prudencia a la hora de establecer la ciudad, tanto

31



geograficamente, y lo alaba por su buen hacer en el asentamiento de la ciudad,
protegiéndola con murallas, raptando a las sabinas y estableciendo luego paz y alianza,
ademas de crear una suerte de consejo de paters, una especie de remota figura del
senado. También se gana el elogio por consultar a los auspicio, poniendo dicha en los
asuntos publicos de manera oficial desde el inicio de la Republica, favoreciéndola asi,
idealmente desde un inicio, a frente a la voluntad de los dioses; pero sobre todo, por

formar un primer senado, como nos cuenta Escipion en I1 9, 15:

«Con esto [Rémulo] vio ya, y pudo entender, [...] que las ciudades se gobiernan y
rigen mejor por el mando de uno solo y el poder real, si se agrega a ese poder la autoridad
de los mejores. Asi, pues, sostenido y defendido por este consejo, especie de senado, hizo
felizmente muchas guerras con los pueblos vecinos, y, como €l no se llevaba a su casa

nada del botin, no dejo de enriquecer a los ciudadanosy.

Con todo ello, se nos presenta pues como el mas virtuoso de los que por aquél
entonces se encontraban, y asi serd su fama. Un auténtico ejemplo de lider segun el
modelo que expone Escipion, el cudl es excelso tanto en obras como en gestos para con
los suyos, inquebrantable y por si fuera poco creador, con toda la admiracion y
mitificacion que ello conlleva, a la par que acérrimo defensor, de la Republica.

Pero en ese modelo que establece si bien parece aproximarse al del régimen mixto
que exponia antes Escipion, no lo es, todavia. Conviene fijarse en que sélo cuenta con
dos figuras dirigentes: el rey, y su consejo, o una especie de senado. No se deja
intervencion para la tercera fuerza que deberia estar presente en los asuntos publicos,
nos referimos al pueblo. Se trata pues, irremediablemente, de un modelo monarquico a
todas luces. Es asi entonces que Roma nace bajo el cuidado de un hombre distinguido.
Resulta curiosa el comentario de Escipion en I, 11, 21 : «; Veis, pues, como un nuevo
pueblo no sélo nacid por el gobierno de un solo hombre, sino que éste no le dejo como
un nifio que llora en su cuna, sino crecido y casi mayor?». Esta cita encierra esa
significacion de la monarquia y un rey extraordinario, la paternalidad y la sumision
voluntaria y complaciente.

Tras Rémulo hace alusion a Numa, que soseg6 el brioso comienzo con Romulo.
Fomento, segiin cuenta Escipion, el cultivo de los campos, aunque lo principal fue que

introdujo la religion, y la clemencia. Con lo cual, no avanzamos hacia otra forma de

32



gobierno, pero se agregan dos elementos muy propicios para la estabilidad estatal.

Pasa a comentar los beneficios que se dieron dignos de estima en de Tulo Hostilio,
del cual cabe destacar su aportacion en materia de derecho de guerra. Parece ser que
elabor6 y determind un derecho de declaracion de guerra, mediante el cual toda guerra
no declarada pasaba a ser tenida por injusta. Cabria entenderse también a la inversa,
cred la capacidad juridica para efectuar guerras justas.

Tras repasar brevemente las expansiones de territorio y poblacion que sucedieron
bajo el dominio del rey Anco Marcio, le sucedi6 su amigo Tarquinio, hombre con raices
griegas, se valora que introdujera disciplinas y artes griegas, ademas de reorganizar el
elemento de caballeria del ejército.

Seguidamente, Escipion se refiere a Servio Tulio. De supuesto origen humilde,
paso a ser cercano a Tarquinio, el cudl le tenia en alta estima. Tal es asi, que tras la
muerte de éste, se hubo de sentar en el trono de su paternal amigo. Es un tanto
controvertida la informacion que nos aporta Ciceron en este pasaje, ya que al comienzo
asegura que Servio Tulio no fue votado como rey, y sin embargo, més adelante, cuando
narra en momento del entierro de Tarquinio, sefiala que Servio hizo consulta al pueblo
para lograr el voto necesario para gobernar. Lo extrafio, ademés, es que no se haga
mencion al senado en ninglin momento de esta situacion. Se trata de una circunstancia
poco esclarecedora. Lo importante que hizo Servio fue la distribucion de los votantes,
de manera que, al dividir al pueblo en diversos sectores, no tuvieran fuerza, la cudl si
ganaban los mas ricos. En definitiva, con esta redistribucion de las masas votantes
«cuid6 lo que siempre debe conservarse en una republica, que no prevaleciera la
mayoria» (II, 22, 39). Con ello, quedaba controlado el pueblo, dejandole participar, pero
limitando sustancialmente su potencia electoral. Ordend a todos los ciudadanos en
funcién de su riqueza, considerando que el que mas rico fuera, mas capacidad de voto
habria de tener, y la inversa.

No hemos mencionado que, salvo el caso de Servio Tulio, como hemos
comentado, en los demas Escipion indica que dichos reyes tomaron cargo en funcion de
unas votaciones por parte de todo el pueblo. Salieron elegidos. Es quiza las tunicas
palabras positiva que tiene respecto al pueblo: que esta se decidiera por una monarquia
electiva, y no por una hereditaria. Asi lo expresaba Escipion en II 12, 24 «Nuestros

antepasados, aunque primitivos, vieron que convenia buscar el valor y la sabiduria de un

33



rey, y no la estirpe». Aunque luego en realidad el papel del pueblo fuera mas de
ratificatorio del propuesto por el senado, como explica Lopez Barja®.

Una breve digresion nos encontramos tras una laguna cuando todavia no parece
haber terminado de comentar el caso de Servio Tulio. No obstante, resulta de interés.
Escipion resalta las diferencias del modelo romano respecto al cartaginés o espartano de
reinado. A diferencia de éstos, la romana es moderada, lo cual evita en mayor medida la
posibilidad de degeneracion, muy alta debida la amplia potestad que recae en una tnica
persona. En el modelo romano, la realeza no sobresalia, si no que afin de cuentas, viene
a expresar Escipion, se trata de un rey que sale del mismo pueblo, y es elegido por su
gente. Siendo asi, en el sometimiento de aquellos pueblos donde se elevan coronas que
acumulan todo el poder, se encuentra perdida, derogada, la libertad. La cudl no
consistiria en tener un duefio «sino en no tener duefio algunoy», expresa rotundo en II 24,
43,

Quedaria por revisar el reinado de Tarquinio el Soberbio. El cual parece que
comenzo siendo soportado gracias a cierta suerte en sus acontecimientos, pese a tener
las manos manchadas de sangre del ultimo rey, del cual era suegro. Completd la
edificacion del Templo de Jupiter Capitolino, pero en sus politicas fue injusto, lo cual
podia considerarse como uno de los peores aspectos en un rey, como ya mencionamos.
Comenta Escipion que con éste rey ya se preveia la corrupcion del sistema monarquico,
e insiste en que la virtud politica «esta en ver los rumbos y cambios de las republicas, de
modo que, al saber hacia donde se inclina cada una, podais contenerla o poner antes
remedio» (II, 25, 45). Acabo siendo el pueblo liberado del yugo de semejante rey
gracias a las revueltas que se generaron, entre cuyos lideres estaba Lucio Bruto, tras la
insostenible situacion que se generd después que un hijo del Tarquinio el Soberbio
violara a Lucrecia, hija de Tricipitino, el cual era una digno miembro del Senado,
nombrado precisamente por el rey. Bruto, motivado por el parecer del pueblo, puso en
exilio al deleznable el Soberbio.

Este ultimo caso ilustra, para Escipion en el didlogo, la fragilidad del régimen
monarquico, que aunque tenga sus puntos positivos, tiende con cierta facilidad hacia los
oscuros cauces del despotismo. O como expresa un poco mas adelante «...es inestable la

suerte de un pueblo que depende de la voluntad y talante de una sola persona» (I,

29 Loépez Barja p. 236 en Imperio Legitimo...

34



28,50). Hace referencia a que, de manera griega, se podria entender a Tarquinio el
Soberbio como un tirano, siendo el concepto de rey mas apropiado para aquellos que,
como ya comentamos, se muestras amables y paternales con los suyos. De esta manera,
lo que con energia y esperanza surgié con Rémulo, acabd degenerando en un suerte de
tirania. Tarquinio el Soberbio lo malvers6 todo no por usurpacion, sino por ejercer mal
sus funciones. Este déspota seria el reflejo contrapuesto de lo que deberia ser la figura
del rey, bueno, sabio, y con virtud politica, una especie de guia, tutor y administrador. A
tal punto llegd la animadversion por Tarquinio el Soberbio, que se le identificd, nos
cuenta Escipién, con la monarquia, repudiando a partir de entonces toda alusion
mondarquica.

Se produce entonces el conocido paso hacia la forma republicana tras el definitivo
desgaste de la formula monarquica. Se produce un periodo en que la administracién
recae en la figura de dos consules, Poblicola y Espurio Lucrecio. De esta manera, se
comienza a asentar, segun Escipion, un senado que administraba la generalidad de
asuntos bajo su autoridad institucional, y un pueblo que siendo libre, podia tener un
papel mas participativo, ya que, a juicio de Escipion, aunque poco podia hacer el pueblo
por lo que aprobara el senado, éste tenia siempre en cuenta lo que éstos demandaban o
consideraban. No obstante, se dio la situacion de asfixia social del sector del pueblo mas
humilde, es decir, los plebeyos. Debido, como apunta Escipion, a un desequilibrio en la
Republica, al no estar equilibrados deber y poder, los plebeyos, retirados al Monte Sacro
y después al Aventino, lograron presionar para la creacion irremediable de la figura de
los tribunos de la plebe. Hecho el cual, no olvidandonos de la mano que hay tras
Escipion, es considerado como una inconveniencia que no haria sino restar influencia y
autoridad del senado. De todos modos, el tribunado de la plebe acabaria integrandose en
el sistema gubernativo de la republica, una vez superada la fase de desencuentro entre
patricios y plebeyos.

En este estado de las cosas, pereceria que todo ya estuviera encaminado
finalmente hacia la republica. Pero surgiria un nuevo obstaculo, que seria cuando se
acomodan en el puesto de decenviros una serie de individuos que malmeterian el
equilibrio necesario para mantener la republica. Es asi puesto que adquirieron
demasiado protagonismo al tomar excesivo poder en sus, hasta el punto de no encontrar

resistencia. Cayeron en las injusticia. Todo se precipitdé con un hecho semejante y que

35



no deja de recordar al ocurrido con la monarquia y Lucrecia. En esta ocasion seria con
Virginia, y la forma de gobierno en que degenerd con tales decenviros, no deja de
evocar a una forma corrupta de aristocracia. Esta intervencion de Escipion se corta de
nuevo con una laguna de texto ausente.

A lo largo de toda esta exposicion, hay un par de pasajes que merecen ser puestos
de relieve, ya que pueden si no aclararnos, hacernos profundizar, en los conceptos
ciceronianos de prudencia, razon y natura. El primer pasaje es que ya hemos citado
cuando revisabamos el comentario de Escipion al reinado de Tarquinio el Soberbio, en
el cual se insiste en la clave que se quiere dar a entender con todo este ejercicio
recordatorio. A saber, que la prudencia politica que entiende Ciceron consiste en saber
ver las volubilidad de la republica, siendo asi capaz de remediar que no decaiga en
formas malas de gobierno. Si acudimos al texto en latin®® podemos observar que la
expresion utilizada es civilis prudentiae. No se alude a ninguna virtus, lo cual pudiera
sorprender. Otros traductores ha escogido volcarlo como ciencia politica, en vez de
prudencia politica. Seria interesante acudir a Aristoteles para poner en mejor
perspectiva éste asunto.

En la Etica a Nicomaco, Aristoteles trata de investigar la naturaleza y el
significado de prudencia, o més correctamente, phronesis. Concretamente nos resultara
de especial interés el libro VI, en relacion con dicho concepto que usa Cicerdn de civilis
prudentiae. Aristoteles, observador nato de las cosas, se aproxima al concepto
considerando a qué se le aplica. En este caso, entiende que se suele considerar prudente
a aquella persona que razona adecuadamente. Pero este razonar, la prudencia, averigua
que no se ajusta a ser ni una ciencia, la cual, en Aristoteles, se entiende como aquello
que estudia las cosas que son invariables. No lo seria porque, efectivamente, mas bien
parece consistir en tratar un estado de cosas que se podria dar de otra manera. Tampoco
se podria tratar de un técnica (o arte), ya que la prudencia no genera una finalidad
distinta de si mismo, ni siquiera se aproxima a una suerte de concepto de produccion.
De esta manera, Aristoteles reconoce que «la prudencia entonces, es por necesidad un
modo de ser racional, verdadero y practico, respecto de lo que es bueno para el
hombre.» Se entenderia pues como una especie de virtud.

Nos desvela un poco mas en un capitulo siguiente de ese mismo libro, en el cual

30 Hemos consultado la edicion que se puede encontrar en la siguiente direccion, a cargo de Mueller:
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/

36



trata de la prudencia, y la politica. Si bien ambos tendria una similar manera de ser, en
esencia no serian lo mismo. En un principio, la prudencia parece consistir en asunto mas
particulares, mientras que la politica parece corresponder a otro ambito. No obstante,
observa que hay diferente modos de prudencia. Se podria considerar que se dé una
prudencia legislativa (ppdvnotc vouoBeTikri)®, en relacion a una ciudad y su estructura
mas tedrica, mientras que la politica®® atenderia al aspecto mas practico y deliberativo.
Aristoteles razona que quiza porque el término de prudencia se suele referir mas en lo
comun a uno mismo, los otros aspectos hayan pasado a denominarse bajo sus propios
nombres. Pero tomado como concepto, dio base a esos otros. Se opondria a la idea de
Intelecto, en el sentido de que trata lo particular y se refiere a la percepcion sensible de
las cosas, y no ha la teorizacién y abstraccion, ademas de ser una virtud o un modo de
ser, que irremediablemente viene forjado por la experiencia, razén por la cual no se da
en personas aun jovenes.

Se percibe pues como hemos dado con un concepto homoénimo al de Cicerdon. El
término aristotélico pues nos remite a un significado de prudencia como aquél
conocimiento y modo de ser de la razén consistente en saber lo que a uno le conviene.
Esto unido a la concepcion politica parece poder darnos un atisbo de lo que ciceron
queria decir, y es precisamente lo que trata de explicar Escipion: tener el acierto y la
prevision de saber equilibrar siempre a tiempo la reptblica para evitar que se desvirtue.
No obstante ahora podemos considerar con mayor calado lo que viene a decirnos. Asi,
uno de los fundamentos elementales que debe tener el dirigente, sea el rey o el que sea,
de la republica es una prudencia politica, mediante siempre juzgue bien y prevea las
acciones necesarias para mantener la Republica integra (pues es, por afadido, el
principal objetivo la duracién temporal de ésta). En realidad, hay recordar, Cicerén no
usa el término de quiera de ciencia politica, que, como decia, hemos encontrado en otras
traducciones, sino civilis prudentiae™, lo cual tiene mucha mas carga de responsabilidad
politica, en sentido de que no es que se trate de los meros asuntos deliberativos y
practicos de la republica, en analogia con la polis griegas, la cual resulta ser mucho mas

limitada que todo un Estado romano que se subordinaba a la forma de republica, sino

31 Hemos consultado la edicion griega a cargo de Bywater que se puede encontrar en la web:
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/

32 Respecto a la cual no adjunta ambos términos en los textos que nos han llegado, aunque podria

entenderse que asi fuera, esto es, politica en tanto que prudencia-politica.

33 Ferrary explica que éste concepto viene claramente influencia por Las leyes de Platon. p. 58 (1995).

37



que apunta a la toma de decision que afecta a todo el conjunto con el fin de
preservarlo®, siendo asi que parece tener incluso asumir ciertos aspectos que mas bien,
en Aristoteles, encontrariamos bajo el aspecto de la prudencia legislativa.

Otra serie de pasajes nos sefialan hacia un asunto similar, igualmente interesante,
que alude a saber mantener un equilibrio interno en la Republica. Asi se supone que
supo hacer el senado tras la destitucion del ultimo rey, mantenido la libertad del pueblo,
dejandole participar en unas pocas tareas publicas, pero procurando que todos «se
rigieran por la autoridad, la decision y la tradicion del senado»®. Pero ante la nueva
situacion de ausencia de reyes, el pueblo busco tener mayor potestad. Esto lo observa
como algo natural, impetu normal que debia moderarse mediante la razon: «..la
naturaleza politica, con frecuencia, se impone sobre la razon»*. Seguidamente razona
Escipion haciendo recordar su reflexion: que la estabilidad republicana pasa por un
equilibrio interno.

Cicerdn no deja de entender que habia un problema en ese equilibrio interno que
debia resolverse, y se escogid una mala solucion de entre todas las probables (como la
de establecer un estado de auxilio general que le habia ocurrido a Solon), que venia,
segun ¢l, a disminuir la influencia senatorial. Ese equilibro, «nisi aequabilis haec in
civitate conpensatio sit et iuris et officii et muneris»®’, esto es, ese estado de
compensacion entre derecho y deberes y obligaciones que otorga estabilidad, se
materializa en que los magistrados tengan suficiente potestad, suficiente autoridad el
consejo de hombres principales (;senado?) y que el pueblo goce de una suficiente
libertad. No obstante, no sera por parte del pueblo que se tambalee un poco mas
adelante ésta primera republica no mondarquica, sino por generarse un estado de
excesivo poder en los altos cargos que no hubo cauces de solucion mas que,
nuevamente, la violencia.

Finaliza el segundo libro con una digresion mas. Una vez revisada hasta ese punto
la historia romana, Tuber6n interrumpe e insiste en que no se ha terminado de esclarecer
cdmo, en la practica, se pueden constituir mediante costumbre y leyes una reptblica tal

como la romana, y mantenerla. ;Qué tipo de persona puede conseguir tal cosa? Con

34 Nuevamente aludimos a Ferrary, que nos sefala el marcado caracter conversador del concepto de
prudentia ciceroniano, siendo muy ocasionalmente utilizado en su obra para explicitar un progreso de
las cosas. p. 57 (1995)

35 De republica 11, 32, 56

36 De republica II, 33, 57

37 De republica 11, 33, 57

38



lagunas de por medio, parece que Escipion hace de nuevo alusion al hombre prudente. A
un hombre prudente es al que cabria encargarle dirigir semejante tarea y asumir tal
responsabilidad. Como si de un domador de fieras se tratase. Dicho bien en plural, pues,
en la analogia que utilizan, de una Unica fiera docil y mansa nada, sino que hay una
inteligencia humana que late bajo ella, y hace méas complicado el objetivo. Tras otra
laguna, llegamos a leer la descripcion resultante de la busqueda de ese tipo de individuo
al que se referia Africano y Escipion, al que se le puede encargar de llevar a buen puerto
la republica, es decir, el hombre prudente. Africano considera que debe siempre estar
instruyéndose y preocupado por sus maneras y apariencias, ya que debe ser un modelo
ejemplarizante para los demas, afin de que sea lo més imitado posible. Y aporta la
analogia que comentamos antes sobre el concierto de voces distintas o instrumentos
distintos. Este hombre es el que ha de lograr un concierto que sea armonioso, teniendo
en cuenta a cada una las distintas voces, para que ninguna desafine o desentone. En el
texto en latin podemos observar el uso de los términos concentus y concors, para lograr
una moderata ratione civitas. Concierto y concordia de elemento distintos para procurar
una ciudad saludable que una a todas las partes.

No se destaca pues, como bien apunta Lopez Barja®®, el uso del concepto de
uirtus. Después de lo visto, podemos comprender que mas bien su busqueda va
encaminada hacia la demanda de la prudencia, pero entendida no de un modo griego, o
mas especificamente aristotélico, sino de una forma romana. Pues la prudencia en
Cicerén es un asunto de Estado, no se limita a procurar lo que conviene a titulo
personal, como al final parece establecer Aristoteles. Ciceron aupa el concepto a una
mayor amplitud de miras, entendiendo que el hombre prudente es aquél que va a ser lo
que conviene en cada momento para mantener el buen orden de toda la Republica,
procurando asi su perduracion temporal. Para esto no s6lo ha de saber prever los
impulsos que se desatan a nivel general en la republica sabiendo equilibrar las fuerzas
internas, sino también consiguiendo armonizar todas las partes en una concordia

saludable, permitiendo asi que se sostenga siempre vigente el fundamento en la justicia.

38 Lopez Barja p. 214 y ss.

39



7. El suerio del mejor ciudadano

El ultimo libro de la obra de Cicerén concluye con el conocido relato de Escipion
sobre un suefio que tuvo veinte afios atras contando desde el momento en que se sitian
en la obra los personajes. Practicamente es lo tinico conservado de éste libro sexto, pero
lo que es el relato no tiene lagunas, y se puede leer plenamente.

Escipion tiene un suefio estando en Africa, tras visitar al anciano rey de Numidia,
Masinisa, con el que guardaba cierta amistad. En €l se le aparecen Africano, el que fuera
padre adoptivo de Escipion y su propio padre biologico Paulo, el que derrotara a Perseo.
Africano le da a conocer una premonicion que se haria efectiva: la aniquilacion por su
mano de Cartago, su segunda eleccion como consul, y sus obstaculos en una republica
que se encontrara en estado cadtico por culpa del que precisamente seria nieto de
Africano, Tiberio Sempronio Graco. En ese momento, le indica, habr4 de saber decidir
el camino a tomar, sopesando con prudencia las posibilidades. Cuando esté en los 56
afios se le ofrecerd a su persona la ciudad entera, todos recurriran a Escipion como el
unico capaz de solventar la situacion de la Republica y en ese momento, contintia
Africano «deberds como dictador poner orden en la republica, si es que consigues
escapar de las impias manos de tus parientes»”. Pero Escipion no lo conseguiria. Poco
dias después de la fecha en que transcurre el didlogo, aparecié muerto Escipidn, sin
poder llegar a pronunciar un discurso contundente contra la ley de Tiberio Graco.

Tras semejante revelacion, hay momento de incredulidad entre los contertulios
que estan escuchando a Escipion. Sin embargo, el relato sobre el suefio se reanuda, y
Africano le dedica palabras reconfortantes para que persevere en su cometido de
defensa de la Republica. Tal es asi que para todos aquellos que han luchado por tan
buena causa, le comenta, hay un lugar para ellos en el cielo, donde se disfruta de la
eternidad. Africano menta a un supuesto dios gobernante de todo el orbe para el cual de
mayor elogio en sus dominios que «las agrupaciones de hombres unidos por el vinculo
del derecho»®, es decir, las ciudades, y por ampliacion, la reptblica. Los que favorecen

la pervivencia y mejora de éstas entidades, le confiesa Africano, salieron de ese lugar

39 Cicerdn, Sobre la republica libro VI, 12, 12
40 Ciceron, Sobre la republica, libro VI, 13, 13

40



del cielo, y a alli retornan después. Hace acto de aparicion entonces Paulo. Se alude a
una especie de sentido panteista de todo cuanto es material, pero en definitiva se
remarca la idea de persistir en el cometido de sacrificarse por la patria, siendo la via
para alcanzar de nuevo el cielo, y morar en la via Lactea, desde donde Escipion observa
la pequefiez de la Tierra. Inicia entonces el relato una serie de explicaciones
astrondmicas, mezcolanza de varias fuentes de las que parece hacer uso Ciceron, desde
Platén, pasando por Pitagoras, y no sin ciertas alusiones al mundo supralunar y sublunar
de Aristoteles. Cuando vuelve a mirar a la Tierra Afriacno le ensefia que apenas hay
pobladas una escuetas areas, siendo que ademds unos viven, respecto a los romanos, en
una posicion oblicua, otros transversal, y otros totalmente al contrario en las antipodas,
ademas de que no hay modo de comunicacion entre ellos. También explica que hay una
serie de catdstrofes que ocurren con cierta regularidad ciclica, derruyéndolo todo, y
teniendo el hombre que retornar al estado primitivo y rehacer el camino ya andado. Por
ello que conseguir la admiracion del pueblo en general es en vano, ya que nada de esto
perdura. Otra cosa es esforzarse en la virtud, en el buen hacer, lo cual si que empuja
hacia la verdadera gloria, que seria dedicarse a lo mas estimado, la republica, y alcanzar
la vida de eternidad en los cielos.

Finalmente tiene Escipion le habla razonadamente, teniendo en cuenta lo que se le
revela, y le indica a Africano que asi lo hara, a lo cuél éste le contesta haciendo hincapié
en la inmortalidad del alma, y la caducidad del cuerpo fisico. Pues es ese dios ha
predispuesto todo, Escipion mismo forma parte de la divinidad en este sentido, ya que
su alma siempre ird yendo y retornando. Una suerte de teoria transmigracional, que
parece extraida del Fedro de Platon*'. Resulta interesante la idea que expresa Africano
al respecto: «porque lo que siempre se mueve es eterno»*, mientras que lo que depende
del movimiento de otros es caduco. De tal manera que nos lleva a remontarnos a un
primer movimiento, lo que en Aristoteles se comprendera como el Primer Motor
Inmovil. En fin, termina remachando con insistencia sobre el punto del sacrificio por la
patria. Partiendo de que en lo que hay que esforzarse es el alma, tanto mejor si ocurren
sus abstracciones por asuntos de la Republica, causa por la cual servird para poder
volver con mayor presteza a sus sede en el cielo. Sin embargo, aquellos que se dejan a

las pasiones concupiscibles, violan el derecho divino y humano, no se ejercitan como

41 Concretamente alrededor de 245e y siguientes.
42 Ciceron Sobre la republica, V1, 25, 27

41



debieran, y no les quedara otra que pegarse a la Tierra, de la cudl les costara siglos de
tormento despegarse.

Resulta irremediable no poner éste relato del suefio de Escipion con el relato que
narra al final de la Republica Platon, el conocido como mito de Er. Como muchas partes
de éste didlogo ciceroniano, toma también reflejo de la obra homénima de Platon para
finalizar la suya.

En el mito de Er atendemos a lo que se nos cuenta sobre lo que relatdo Er, un
armenio guerrero de la tribu panfilia. Este, al morir en la guerra, rescataron su cuerpo
para ser incinerado en una pira, y es precisamente ahi donde vuelve a la vida, y relata lo
que ha visto después de la muerte. Tras la muerte fue llevado a una especie de lugar
donde se hacia una reparticion de almas fallecidas, en funcion se juzgase si habia
obrado justamente o no. Los unos iban por las aberturas de arriba, los otros por las que
descendia. A Er se le tenia asignado otro destino, que era el de ver como iba todo, y
volver a la vida para contarlo.

Alli vio Er como a los tiranos, especialmente, se les castigaba. Las almas que
habian actuado como tiranos les resta una horrible situacion tras la muerte, establecidas
en el nivel bajo. S6lo a base de sufrimiento y castigos parece que podian ir
compensando su mal comportamiento. Er se refiere luego a una estructura de torneras,
que podrian identificarse con los astros, como haria Proclo, y que podria ser una de las
fuentes de Cicerdn a la hora de describir €l también el sistema de orbes astronémicos.

Después Er asiste al curioso momento en el que las almas buenas que han ido por
la abertura ascendente han de elegir un nuevo cuerpo y hacerse cargo de vivir otra
nueva vida, todo ello con las Moiras de testigo mientras siguen con su actividad
cantando en armonia las cosas pasadas presentes y futuras, haciendo girar la rueca de las
vidas. Se les habla a los presentes, y se procede a explicar el sorteo de vidas, vidas de
todo tipo. Es interesante la matizacion que hace Laquesis, que es la que les habla «En
cuanto a la excelencia, no tiene duefio, sino que cada uno tendrd mayor o menor parte de
ella segtin la honre o la desprecie; la responsabilidad es del que elige»®. La perspectiva
de responsabilidad sobre la vida a desarrollar para alcanzar la excelencia contrasta con
las dimensiones panteistas y casi de predestinacion a las que alude Africano en el suefio

de Escipion. En todo caso, aqui la responsabilidad recae en que habrda de someterse

43 Platon, Republica, 617¢.

42



ajuicio tras la muerte del modo de vida elegido.

Volviendo al mito de Er, en esas vidas que se habian de elegir, comenta, no habia
rasgo alguno de alma. Era un momento critico en el cudl habia de elegir la vida que
fuera en funcion de cémo la veian. Es por ello que Socrates le advierte a Glaucon de la
importancia de saber elegir, ser ducho en descubrir y aprender mirando la naturaleza del
alma para desvelar quien, qué vidas, sabran luego escoger los buenos caminos. A fin de
cuentas ésta seria la eleccion mas importante tanto para la vida como para después de
haber muerto. En cualquier caso, lo mejor, reconoce Socrates, es evitar los excesos y
elegir los modos de vida intermedios, pues es asi como se llegaria la felicidad. Lo cual
es un poco contradictorio con lo que a lo largo del didlogo de la Republica Platon ha
venido comentando sobre que la vida, en tanto que se atenga a se justa, sera feliz al
margen de castigos extraterrenales. Aqui parece que se mide mas la capacidad de
desarrollo de la excelencia en el modo de vida elegido, pareciendo que el alma mas
bien, su tnica momento crucial en el asunto consiste en saber elegir adecuadamente en
ese momento, siendo luego como llevada por la corriente de ese modo de vida, sin
remision. Mas adelante comenta como pueden acabar desligandose de las buenas pautas
los que caen en un modo de vida placentero pero sin motivacion para la excelencia, o
como de puro escaldados por el castigo, las almas que han pasado por las aberturas
descendentes se mostraban mas reflexivamente al elegir.

Finalmente, una vez elegida la vida, —Platon enumera una serie de personajes
famosos escogiendo vidas, como Ulises 0 Agamenon, o animales que pasaban a vidas
humanas, y a la inversa—, se dirigian a Cloto, se cosian en una asociacion indivisible
hasta la proxima muerte, y se retiraban a la «planicie del Olvido» donde bebiendo del
rio de la Desatencion, se dormian, se olvidaban de vidas pasadas, y desde alli se
lanzaban hacia el cielo como estrellas fugaces para su nacimiento. A Er lo traen ya de
vuelta a su vida de guerrero armenio, donde despierta en la pira, y cuenta lo ocurrido.

Las similitudes con el suefio de Escipion son varias, aunque también podemos
encontrar no pocas diferencias. Ambos relatos, aunque falsos, exponen una ensefianza
moral. Por un lado Cicerén expone que no hay que tender a alcanzar la admiracién
terrenal, ya que no va a ninguna parte debido a lo inmenso del cosmos, a lo reducido de
la poblacion, y los cataclismos ciclicos que van disipando las memorias. No hay pues

que buscar la fama. Sin embargo, para aquellos que se responsabilizaron y supieron

43



mantener y administrar la republica, estd reservado un lugar en el cielo, donde se goza
de la eternidad, y que ademas es de donde a su vez advinieron a la Tierra. Asi pues, hay
una seleccion también en Ciceron, pero bastante mas limitado, siendo s6lo de alma
eterna aquellos a los que nos referiamos. Los demas se apegan a las inmundicias
terrenales sin poder levantar el vuelo hacia la via Lactea. En el mito de Er de Platon,
todos pasan un juicio y mal que bien, acaban por tener unas mismas oportunidades,
podriamos decir. De hecho, dependeran de su juicio a la hora, no de un supuesto dios
que ha planteado y planea sobre las cosas. De esta manera Platon es, en sentido,
universalista, mientras que en el caso de Cicerdn, nos narra un suefio que pese a todo tan
solo incumbe al sofiador, y por extension a la serie de almas superiores, extraordinarias,
que provienen de lo eterno, y no a las almas corrientes*. En Platon toda alma es en
esencia igual.

Volviendo la vista atrds, podemos observar que el didlogo de Ciceron se impulsa
desde la pregunta que efectiia Lelio al comienzo cuando con cierto tono preocupante
interviene diciendo «;Acaso sabemos ya todo lo que atafie a nuestras casas y a la
republica, que queremos indagar lo que pasa en el cielo?»®. La situacion era grave,
como exponiamos al principio, y la Republica se encontraba en sus Gltimos momentos,
con un senado y un pueblo muy divididos. Si nos percatamos, tras todos los discursos
acerca de las formas de gobierno preferibles o no, y como se han desarrollado, etc.
apenas se gesta una respuesta concreta, siquiera otra conexion con la realidad de ese
momento —salvo el lamento de Ciceréon en el libro V— hasta practicamente el suefio de
Escipion, en el cual, en la revelacion del principio, hace entender que todo pasara por
las manos de Escipion, unidos senado y pueblo en la intencion de que sea asumido por
¢l el cargo de dictador, por el bien de la Republica. Se producird, ahi si, un consenso,
pero un consenso urgido por la necesidad entorno, ya no a unas ideas o unas normas,
sino a un hombre, el cual, como justifica el resto de relato del suefio, se podria
considerar como divino y superior al resto.

En el fondo, todo el didlogo es una puesta en valor de la figura del gobernante

unico, principalmente. Escipion preferia el régimen mixto ciertamente, el cual, no hay

44 Ferrary advierte ésta diferenciacion en dos clases de almas, basicamente princeps y populus, mientras
que la ciudad platonica divide a las personas (almas) en tres niveles, correspondiendose con las partes
del alma propia (concupiscible, irascible y racional), aunque luego queden equiparadas tras la
liberacion del cuerpo. p. 63 (1995).

45 Cicer6n, De republica, libro 1, 13, 19

44



que pasarlo por alto que en ningun momento, no ofrece una posible forma de
degeneracion, indicio de la fortaleza del sistema mixto, que para su corrupcion haria
falta el desméan de muchos. Sin embargo, no se deja de considerar como deberia ser la
figura del ciudadano mas optimo. Con entrega voluntaria hacia su patria, poniendo por
delante el bien comun que el propio, con una capacidad de prudencia politica, que sepa
armonizar las distintas posturas en un todo fuerte y consistente que seria la republica, y
que con ello se esfuerce por que €sta se mantenga en un saludable equilibrio durante el
maximo tiempo posible, pues es la finalidad de los Estados perdurar en el tiempo. Entre
otras cosas. Un individuo asi, sin duda, es merecedor de la eternidad. Sorprende sin
embargo, la ausencia de alusiones a la capacidad militar de ésta pretendida persona
excelsa, asunto que quiza si que tendria mas en cuenta en realidad.

Hemos de recordar quién hace hablar aqui a Escipion, y quién urde los hilos del
didlogo. Cabe sospechar que éste constructo de princeps, entendido como figura
salvadora, encauzadora e iluminada, en fin, aglutinadora de todos los parabienes y
capacidades comentadas, que sacaria de los apuros a la Republica, anteponiendo su
misma vida, se ajusta bastante bien a lo que en realidad era Ciceron®. Un ciudadano
ejemplar y ejemplarizante, docto en teorias pero curtido en hechos, gran defensor de la
justicia, con una admirable prudencia politica —entiéndase como capacidad para entrever
y prever las situaciones afin de solventarlas a tiempo— parece remitir a una misma
persona. Tal es asi que es irremediable aludir constantemente a la obra De officiis, que
es practicamente un tratado sobre como deberia ser el buen ciudadano por excelencia.

Ha habido y hay acerca de a qué se referia exactamente con tal idea, la de
princeps, Ciceroén. Porque muchos han considerado que se trataba de una clara alusion a
lo vendria afios mas tarde con Augusto. Otros, a este respecto, han entendido que no se
trata de un modelo que haga referencia a los principados que vendria, ni que tampoco se
trate de una propuesta de rehabilitacion de la monarquia romana'’. Se razona que
Cicerdn usase una terminologia mas o menos novedosa para referirse a ésta figura con
la finalidad de evitar confusiones respecto a su cardcter de posibilidad, y debilitar su
posible conexion en el ideario comlin con referencias reales cercanas a la monarquia

pasada o al recuerdo del tirano™®.

46 Pina Polo (2005) p. 265; Lopez Barja (2007) p. 334
47 Ferrary (1995) pags. 51-53.
48 del Pozo (1992) p. 251.

45



Pero, reveses del destino, no seria la posicion de los optimates, la de Cicerdn, la
que acabaria prevaleciendo sobre la otra. La perspectiva de res publica que con tanta
insistencia defendian, con su administracion mediante el senado para preservar el
caracter de publico de las cosas que se catalogaban bajo tal caracteristica, por mil
motivos®, acabaron naufragando en un nuevo horizonte historico que se abria paso en el
pueblo romano. La figura del emperador romano no tardaria tanto en surgir, tras los

principados.

49 Pina Polo (1994) Ciceron, politico con ideologia, sin embargo «...representaba a aquellos que no veian
0 no querian ver que existian importantes problemas sociales y politicos [...] Fue esa miopia politica
la que contribuyd poderosamente a la disolucion final del régimen que ese grupo defendia, mientras
que aquellos que abogaban por algin tipo de reformas, englobados en el término populares, eran
conscientes de la necesidad de realizar cambios concretos para que el sistema basado en las
tradicionales diferencias sociales se mantuviera incélumey. p. 76.

46



8. Conclusiones

Terminada la lectura paciente y todo lo atenta posible de Sobre la republica de
Cicerdn, nos deja un parecer en duda. Por un lado se ha visto el planteamiento politico
que proponia, pero por otro, atendiendo al hilo que deja Lelio desde el primer libro, y
que se resolvera, como muy bien observa Lopez Barja®™, con el desvelamiento futuro en
el suefio de Escipion, donde todo sefialard a ¢l como solucidn tinica a los problemas de
discordia y tension de la Republica, observamos un plano, que encumbrado por las
disquisiciones teodricas y explicativas sobre asuntos politicos, deposita un grado de
realidad grave que hace a la obra mas interesante.

En relaciéon a estos asuntos politicos, se entrevé que después de todo, el
fundamento politico de toda la estructura social recae en el derecho, mediante el cual se
distingue lo justo de lo injusto, esto es, tiene la caracteristica de ley natural. Esta ley,
este derecho, no puede ser administrado por el propio pueblo, sino dado a ¢l desde una
figura superior, un hombre con prudencia politica, que teniendo algo de divino, sera
parte de ese reducido grupo de individuos con alma divina, a los cuales, renunciantes de
sus propios asuntos y consagrados a los publicos que se encargan de mantener y hacer
preservar a la Republica en su existencia durante el maximo tiempo posible, les es
propio volver a morar en la via Lactea, retornando asi a la eternidad. De todos modos,
no acaba de resultar clara la exposicion y argumentacion de Cicerdn en ese relato del
comienzo de las sociedad y las ciudades.

Respecto a lo otro, no deja de estar escrita en reaccion a la fatalidad y, de alguna
manera, al miedo. Es claro que Cicerdén era consciente de la grave situacion que
acontecia en la Republica, y se muestra en mas de un caso, especialmente en el libro V,
abatido ante el irremisible devenir de los hechos que estaban ocurriendo cuando escribe
su dialogo. Tanto mas significativo es €sa afliccion después de haber tratado por extenso
del devenir de Roma como monarquia hasta ser una republica. Como un consuelo, pasa
revista a lo largo de todo el didlogo a la figura de un dirigente maximo como lo que
hubo, un Rémulo, o un Numa, que sea capaz de tomar el control del Estado, dotado de
toda una serie de facultades excelsas, necesarias para lograr el imposible objetivo de

mantener sujeta en su tradicion a la Republica. Teniendo pues presente el contexto

50 Loépez Barja, p. 332

47



historico, podriamos considerarlo como una solicitud casi desesperada por alguien que
agarre las bridas desbocadas de la patria. La salvacion a través de un gran hombre.

Que después de todo ¢ése gran hombre se refiera a ¢1 mismo, podemos estar casi
seguros, después de lo leido en el mismo inicio, en el prologo al primer libro. Lo que no
se acaba de comprender bien es el tira y afloja entre, por lado, el orgullo de postularse a
si mismo como salvador, y por lado, conocido el destino de Escipion, decidirse a
ponerse delante un desarrollo tragico para su vida. Cosa que, por otro lado, tras las
Filipicas, fue asi.

Esta aproximacién nos desvela luces y sombras de una figura historica
controvertida. Hace gala de una postura mas bien intransigente con la sociedad llana,
posicion que hoy en dia no nos resulta simpatica en general, y sin embargo, parece que
demos con un persona que pese a sus disloques de ego, se muestra integra y seria en los
momentos criticos.

En cuanto a la critica que se hace de falta de novedad, parece desafortunada. Su
preocupacion por cultivar las letras, leer a los filosofos griegos y romanos de su tiempo,
tener inquietud por los antiguos, y realizar tratados de propia factura, si bien puede no
catalogarse de ingenio renovador en el panorama absoluto de la filosofia, no por ello le
resta interés. Sobre todo en el sentido de comprender la mentalidad romana, lo cual se
puede indagar escrutando los modos en que tal idea o cual otra se adapta al modelo
romano. Al igual que una especie de bola de nieve, aquellas ideas que rodado por los
diferentes momentos de la historia, modelandose, adquiriendo profundidad temporal,
enriqueciéndose de haber sido acogida por diferentes culturas y escenarios historicos,
son las que hoy en dia podemos encontrar mas sugerentes. Gracias a Ciceron nos ha
llegado informacidn valiosa a éste respecto, y de esta manera, es original desde luego.

Sus planteamientos y concepciones de los diferentes modelos de gobierno desde
luego son lastrados por el sesgo politico del Arpinate. Aunque en alglin momento
parezca convenir puntos positivos, por fuerza loégica de su propia argumentacion, de
formas que no son de su agrado, no acaba de modificar su discurso. En este sentido es
siempre terco.

Las continuas referencias a una aplicacion practica de las teorias, es sin duda un
sefia del modo romano de ser. El caracter de hacer, llevar a la realidad, mas que elaborar

abstracciones. Ciceron nos descubre ésta faceta en un tipo como €1, que parece tener un

48



largo bagajes de lecturas tedricas que nunca se materializarian. Pero Cicerén fue
también eminentemente practico, y solo en sus retiros forzosos, se ocupd en redactar
tratados mas filosoficos, entendido esto como ideales.

Observamos que, a diferencia de su otra obra De officiis, la cual resulta muy
sugerente, donde quizd muestra un lenguaje mas desbravado y fluido, y donde parecia
guiarse por los escritos de Panecio, en €sta no a €l en casi ningin momento, y parece
lanzarse mas a la escritura de un ambito mucho mas suyo como es la politica
institucional. Sin embargo, recurre sin miramientos a la obra especialmente de Platon y
Aristoteles. Es relevante observar, como deciamos, como va ajustando, valorando, y
modificando términos y concepciones para adaptarlos al modelo romano. Esto nos
plantea un Cicerdn con la motivacion de sintetizar y exponer su realidad de las cosas. Es
un ejercicio de reflexion del que hoy nos aprovechamos.

No se trata de mitificar a Ciceron, sino de descubrir al hombre que habit6 bajo esa
apariencia. Como excelentemente describe Pina Polo en la biografia que dedica al
Arpinate, a través de la lectura de sus escritos, llegamos a reconocer a ese individuo que
con sus mas y sus menos intentd por todos los medios ser el mejor de entre los suyos, y

mostrarse como tal, aunque asi no lo fuera.

«Agradecido, leal, diligente, escrupuloso, constante, trabajador, moderado, integro,
sincero, humano, afable, miedoso, cauto, vanidoso... Estos eran algunos de los atributos
que, segun el propio protagonista, caracterizaban a Marco Tulio Cicerén, quien,
vacilante, indeciso e inestable emocionalmente como sabemos que era, transmitia no

obstante al mundo una imagen de firmeza y de seguridad en si mismo.»*'

Es éste el retrato que se nos ha quedado en la retina tras consultar y leer varias
obras del Arpinate. Al fin y al cabo, un individuo terrenal con una personalidad
arrolladora que acababa anteponiéndose en cada escrito y tarea que desempefiaba. Si
bien lo que nos ha llegado de su obra supone un inestimable documento testimonial de
su propia €poca, no €s menos una ventana a un mundo particular que hacia girar las

cosas entorno a si mismo. En vez de Roma, la Roma de Ciceron.

51 Pina Polo (2005) p. 420

49



9. Bibliografia

Fuentes y recursos:

Aristoteles, Politica, Madrid, Alianza, 1986.

Aristoteles, Etica a Nicémaco, Barcelona, RBA, 2007.
Ciceron, Sobre la republica, Madrid, Gredos, 1991.
Ciceron, La Republica/Las leyes, Madrid, Akal, 1989.
Cicerom, Discursos cesarianos, Madrid, Alianza, 1991.
Ciceron, Sobre los deberes, Barcelona, Tecnos, 1989.
Lucrecio, La naturaleza de las cosas, Madrid, Alianza, 2003.

Platon, Republica, Madrid, Gredos, 1986.

Perseus Digital Library Project, proyecto online con obras latinas y griegas
volcadas en su idioma original en la red. A cargo de la Tufts University. Se han
consultado concretamente las obras de Aritoteles, Etica a Nicomaco, y Ciceron, Sobre

la reptiblica. <http://www.perseus.tufts.edu> [consulta: 20 de febrero de 2013]

Bibliografia secundaria:

Bradley, G. J., La Republica romana: historia politica, en Bispham, E., Historia
Europa Romana, Barcelona, Critica, 2008. pp. 52-91

Dupla, A. La «constitucion romana» como mecanismo de inclusion y exclusion,
Studia historica, Historia antigua, nim. 26, 2008, pp. 21-38.

Ferrary, J-L, The statesman and the law in the political philosophy of Cicero, en
Laks-Scholfield, Justice and Generosity. Studies in Hellenistic Social and Political

50



Philosophy procedings of the Sixth Symposium Hellenisticum, New York, 1995, pp 48-
73.

Finley, M. 1., Politics in the Ancient World, Cambridge, Cambridge University
Press, 1983.

Lépez Barja, P., Imperio legitimo: El pensamiento politico romano en tiempos de
Ciceron, Madrid, Machado Libros, 2007.

Matthew, F., Cicero's Philosophy of History, New York, Oxford University Press,
2007.

Pina Polo, F., Marco Tulio Ciceron, Barcelona, Ariel, 2005.

Pina Polo, F., La crisis de la Republica (133-44 a. C.), Madrid, Sintesis, 2010.

Pina Polo, F., Ideologia y practica politica en la Roma tardorrepublicana,
Gerion, 12, 1994, pp 69-94.

del Pozo, J. M., Sapiens y princeps en Cicerén, Emerita, vol 60, num. 2, 1992, pp.
241-260.

Schofield, M., Cicero's definition of res publica, en Powell, J. G. F., Cicero the
Philosopher: twelve papers, New York, Oxford University Press, 1999.

Wood, N., Cicero's Social and Political Thought, Berkeley, University of
California Press 1991.

51



	1. Introducción
	 1.2  Metodología
	 1.3  Contexto de la obra y marco histórico

	2. Superioridad de la vida política activa frente a la teorética pasiva
	3. Res publica
	4. Populus
	5. Tipos de regímenes
	6. El devenir constitutivo romano
	7. El  sueño del mejor ciudadano 
	8. Conclusiones
	9. Bibliografía

