Universidad
Zara goOZa

-}:») :

-
w
FY
N

Trabajo Fin de Grado

La muerte y el diablo en algunos cuentos populares

mexicanos

Autor/es

Andrea Dolz Alcén

Director/es

Daniel Mesa Gancedo

Facultad de Filosofia y Letras. Filologia Hispanica

2020 — 2021







¢Quién escribe en los muros?
¢Quién inventa los chistes?
¢Quién sella los refranes?
Es un puro regalo

que todos nos hacemos

esa escritura nOmada,
anénima, interior,

que todos entendemos.

Una ciudad sin ella

no es nada, esta bien muerta,
el exterior la come,

ya no se vive asi,

ya no es capaz de un nombre.

I “;Quién escribe en los muros?” (Morabito, 1985, 115)



indice:

1.

Introduccion:

1.1. Objetivos (5).

1.2. Método (5).

1.3. Interés (5).

1.4. El estudio de los cuentos populares en México (5).
El Diablo y la Muerte en los cuentos: “Juan sin miedo”, “El sefior y la gallina”, “El
puente del rio Grande” y “Juanito el buen hijo”.

2.1. Consideraciones generales (11).

2.1.1. El Diablo como personaje
2.1.2. La Muerte como personaje

2.2. Analisis de cada cuento (15).
El asesinato y la resurreccion: “La reina Isabel”, “La flor de Lily-Lo”, “La hija del
rey Sol Adorado” y “El recién casado”.

3.1. Consideraciones generales (21).

3.2. Analisis de cada cuento (25).
El intento de asesinato no consumado: “Friega Tiznados”, “El abandonado” y “Los
acoronados”.

4.1. Consideraciones generales (31).

4.2. Andlisis de cada cuento (32).
Conclusiones (41).
Anexo |. Resumen, fuente de los cuentos y su relacién con otras versiones (43).
Anexo Il. Los personajes. Ejemplo de un estudio de personajes de un cuento: “La
flor de Lily-Lo” (63).
Bibliografia (70).



1. INTRODUCCION

1.1. Objetivos:

En este trabajo nos ocuparemos de once cuentos populares de diferentes areas de
México recogidos en espafiol que aparecen en la antologia de Fabio Morabito Cuentos
populares mexicanos (Siruela, 2015). He seleccionado aquellos cuentos en los que la
muerte tenia especial relevancia, bien porque el protagonista muere, porque sufre un

intento de asesinato o por la presencia explicita del Diablo o la Muerte.
1.2. Método:

He dividido los cuentos del corpus en tres grupos: Presencia del Diablo o la
Muerte como personajes, asesinato y/o resurreccion del protagonista e intento de
asesinato no consumado. He dedicado un epigrafe a cada grupo de cuentos. En cada
epigrafe presento, en primer lugar, las caracteristicas generales del grupo, y, en segundo
lugar, el esquema de funciones de Propp y los tipos y motivos de Aarne y Stith
Thompson que se pueden relacionar con cada cuento. Para agilizar la lectura, he
incluido en anexos los resumenes de los cuentos, asi como la fuente de donde los toma
Fabio Morabito y la relacion de estos con sus versiones, tanto espafiolas (de autores
como Rodriguez Almoddvar y otros) como mexicanas (en la antologia de Fabio
Morébito o en la pagina web del Laboratorio Nacional de Materiales Orales,

https://lanmo.unam.mx/). Finalmente, analizo los personajes de algunos cuentos.

1.3. Interés:

Los cuentos populares de México han suscitado el interés tanto de aquellos que
se dedican a la literatura (como Fabio Morabito) como de aquellos que se ocupan mas
bien de cuestiones antropoldgicas (como Stanley Robe o Franz Boas). En este trabajo
nos acercamos a algunos cuentos mexicanos en los que hay una presencia explicita del
diablo o de la muerte (asesinato, resurreccion, etc.) con criterios literarios establecidos

por autores como Propp, Aarne y Stith Thompson.
1.4. El estudio de los cuentos populares en México:

Si bien humanistas e ilustrados ya se habian interesado por los usos populares

(los primeros por ver cierta continuidad en ellos con los antiguos clasicos y los


https://lanmo.unam.mx/

segundos porque querian combatir la supersticion popular con la razon), el verdadero
interés por las costumbres populares nacera después de la Revolucién Francesa (Ortiz
Garcia, 55). De este interés naceran tres derivas: una nacionalista, otra racista y otra

populista.

Ya en el siglo XIX, los hermanos Grimm realizaron una importante labor de
recopilacion de cuentos populares alemanes, interviniendo para adecuar los cuentos a la
moralidad burguesa del momento, como sefiala Antonio Rodriguez Almoddvar (2004,
175). En el clima romantico-liberal del siglo, se quiso ver en las recopilaciones de
cuentos populares una cierta personalidad nacional. Imitando el modelo de los hermanos

Grimm, se extendi6 por Europa el interés por recuperar los cuentos.

En Espafia una adaptadora de cuentos populares del siglo XIX fue Fernan
Caballero (Cecilia Bohl de Faber), que publicd dos colecciones: Cuentos y poesias
populares andaluces (Sevilla, 1859) y Cuentos, adivinas y refranes populares infantiles
(Madrid, 1877). Otros adaptadores fueron Juan de Ariza, Antonio Trueba (Cuentos de
varios colores, Madrid, 1866) o el padre Coloma (Lecturas recreativas, Tomo VI). De
manera paraddjica, mientras que la mentalidad burguesa pretendia mostrar como el
relato popular muestra la expresion nacional, las recopilaciones de cuentos mostraban
como en diferentes regiones de Europa los cuentos podian ser esencialmente los

mMismos.

A finales de siglo, Antonio Machado y Alvarez, Demdfilo, aposté por una
transcripcion fidedigna (aunque adn lejana de la transcripcion directa con la que se
trabaja hoy), y fruto de esta propuesta encontramos los cuentos recogidos en los
volimenes 1, 11, V, VIII y X de la Biblioteca de las tradiciones populares espafolas
(Madrid, Sevilla, 1883 — 1886), entre otros trabajos. Mas adelante, se estudio el cuento
popular espafiol desde criterios linglisticos y etnograficos. Destacan en esta etapa los
trabajos de Aurelio M. Espinosa (padre e hijo). El hijo, ademas, realizo un trabajo sobre
los cuentos de Nuevo México, California y otras regiones de México.

La tradicion oral de América bebi6 de la tradicién que los espafioles llevaron
consigo desde los primeros dias de la colonizacion. Los primeros espafioles en llegar a
las Américas eran del sur en un primer momento y mas adelante lo hicieron también los
del norte, pero tras una prolongada estancia en Sevilla. Podemos pensar que la literatura

oral que llevaron consigo tenia pues caracter andaluz. Sin embargo, no toda la herencia



espafola de los cuentos populares hispanoamericanos debe atribuirse a Andalucia. Por
ejemplo, el “lobizon” rioplatense procede del hombre-lobo de la mitologia gallega
(Rodriguez Almodaovar, 2004, 208).

Rodriguez Almoddvar apunta que hay textos que se extienden por toda la
geografia hispanoamericana, como es el caso del cuento “Las tres cabritas”, “La flor de
lilila” y “El principe encantado” (2004, 224). Este cuento es en esencia la misma
historia de la leyenda de Amor y Psique recogida por Ovidio y que aparece también en
El asno de oro de Apuleyo y se trata de una de las historias mas difundidas de todo el

ambito indoeuropeo.!

Antonio Machado y Alvarez tom¢ conciencia de esta cuestion y se preocup6 de
cémo habian evolucionado los cuentos populares en América. También estudiaron los
lazos entre los cuentos populares espafioles e hispanoamericanos el chileno Rodolfo
Lenz, y, sobre todo, Aurelio Espinosa, que incluyd relatos en espafiol, catalan y

portuguées de ambos lados del Atlantico en lo que él llamaba cuentos hispanicos.

Acerca de los cuentos populares hispanoamericanos han trabajado autores como
el propio Espinosa en Nuevo México; John Alden Mason en Puerto Rico; Paul Radin,
José Manuel Espinosa y Juan B. Rael en Colorado; Robert Lehmann-Nitsche en
Argentina y Howard True Wheeler en México (Rodriguez Almodévar, 2004, 207).
Aurelio Espinosa (hijo) destacaba que los estudios sobre el cuento popular decayeron

hacia 1945 y han vuelto a retomarse actualmente.

Rodriguez Almodovar establece tres conclusiones acerca de los cuentos en
Espafia y América (2004, 199 — 208): en primer lugar, los cuentos maravillosos se dan
en la misma proporcidn, respecto a los demas tipos (cuentos de costumbres y cuentos de
animales)? en la Peninsula que en Hispanoamérica. En segundo lugar, las versiones
maravillosas recogidas en America son mas numerosas que las recogidas en Espafia. Por

ejemplo, encontramos 9 versiones de “La nifla sin brazos” en Espafia y 26 en

1 La primera version oriental esta en el Rig Veda, x 95 Brahmana, en el Mahabbarata y en los Puranas.
También aparece en el Satapatha. Aparece en 61 referencias en el indice de Thompson y Espinosa contd
83 versiones hispanicas, con nombres muy variados: “El castillo de oropel,” “La cueva del dragén”, “La
fiera del jardin”, “Piel de sapo”, etc (Rodriguez Almodovar, 2004, 225). Este cuento se corresponderia
con la version de Disney “La bella y la bestia” (construida a partir de la version de Mme. Leprince de
Beaumont) y con “La doncella y la fiera” de la antologia de Fabio Morabito con la que he trabajado
(Morébito, 68).

2 Los cuentos populares pueden ser de tres tipos: maravillosos, de costumbres y de animales, segln V.
Propp (Propp, 12).



Hispanoamérica, 22 y 28 de “El principe encantado” y 10 y 33 de “Juan el 0s0”,
respectivamente (Rodriguez Almodovar, 2004, 208). En tercer lugar, los cuentos
populares maravillosos esparioles han sido asimilados e incluso han pasado a formar
parte de la cultura indigena, como estudié Boas en el caso de “Juan el 0so” (Rodriguez

Almoddvar, 2004, 208).

En cuanto al &mbito especifico de México, en el que centraré este trabajo, Fabio
Morabito (7 — 25) subraya que en Mexico no encontrabamos antologias de cuentos
populares completas, sino recopilaciones solamente regionales y que, ademas, atendian
a criterios cientificos, antropologicos, y no literarios. En esta labor de recopilacion
previa al trabajo literario de Morabito, podemos destacar los nombres de los etn6logos
Franz Boas y Konrad Theodor Preuss y el del folklorista Stanley Robe, asi como
Roberto J. Weitlaner, Aurelio M. Espinosa, Pablo Gonzélez Casanova y Eugenio
Gomez Maillefert. Cada uno de estos autores ha trabajado con relatos de una region y
una o mas lenguas. El trabajo mas extenso parece ser el del estadounidense Stanley
Robe, que recogio relatos en espafiol en las regiones contiguas de Jalisco y Nayarit y en
la distante region de Veracruz. Pablo Gonzélez Casanova también destaca la labor de
Franz Boas de recopilacion de relatos en lo que llama mexicano y la de Preuss en la

recopilacién de cuentos en dos lenguas indigenas (Gonzalez Casanova, 28).

En la antologia de Morabito encontramos ciento veinticinco cuentos, de los
cuales sesenta y cinco se recogieron en espafiol y el resto fueron recogidos en diferentes
lenguas indigenas, de las cuales las que tienen mayor presencia son el nahuatl (con
nueve cuentos), el maya (con ocho cuentos) y el tzotzil y el zogue (con cinco cuentos de

cada lengua).

Moréabito ha tomado los cuentos en espafiol de trabajos de Stanley Robe y otros
autores como Gabriela Badillo, Franz Boas, Elsie Clews, Aurelio M. Espinosa, Manuel
Gamio, Rall Eduardo Gonzélez, Berenice Granados, Miguel Angel Gutiérrez, Lolita
Huning, Eusebio Ramon Loépez, John Alden Mason, Vicente Mendoza, Elaine K.
Miller, Américo Paredes, Adrian Recinos, Israel Reyes, Luis Ramirez Sevilla y Max

Wagner.

Los cuentos “La flor de Lily-Lo” y “Cristo es el mejor herrero” fueron reescritos
por Morabito a partir de su redaccion en inglés en el libro Folktales of Mexico de
Américo Paredes (1970).



De acuerdo con los criterios expuestos, el corpus establecido ha sido

integramente extraido de la antologia de cuentos de Morébito y es el siguiente:

- El Diablo o la Muerte como personajes:
o “Juan sin miedo” (Mordbito, 119 — 124).
o “El senory la gallina” (239 — 241).
o “El puente del rio Grande” (488 — 489).
o “Juanito el buen hijo” (545 — 552).
- Asesinato y/o resurreccion:
o “Lareina Isabel” (87 — 96).
o “La flor de Lily-Lo” (105 — 108).
o “Lahija del rey Sol Adorado” (153 — 164).
o “Elrecién casado” (220 — 223).
- Intento 0 amenaza de asesinato:
o “Friega Tiznados” (41 — 46).
o “El abandonado” (346 — 350).
o “Los acoronados” (454 — 461).

El texto de “El compadre” (Morabito, 424) encaja con uno de los criterios que he
establecido para la seleccion del corpus: textos narrados originalmente en espafiol que
incluyan asesinato consumado, intento de asesinato o presencia del Diablo o la Muerte
como personajes. Sin embargo, no es un cuento con accion (y por ello no sigue las
funciones de Propp), sino una narracion acerca de la situacion de un personaje, y por
ello no lo he incluido. Por la misma razén tampoco he incluido dos textos de Morabito
sobre la Llorona (“La Llorona”, 125,y “La Llorona y sus seis hijos”, 127), un personaje
muy conocido del folklore mexicano. Esos textos son una narracion acerca de la
situacion de un personaje (una mujer que tras la muerte no puede descansar porque debe
encontrar a los hijos que arrojo6 al mar), por lo que hay descripcion pero no accién y no

siguen las funciones de Propp.

En el analisis y comparacion de estos cuentos he tenido en cuenta las funciones
de Propp, los tipos de Aarne y Stith Thompson y la relacion de estos cuentos con
versiones espafolas de diferentes autores y con otras versiones mexicanas gque aparecen
en el Repositorio Nacional de Materiales Orales (Disponible en la pagina web
mexicana del Laboratorio Nacional de Materiales Orales, https://lanmo.unam.mx/).



https://lanmo.unam.mx/

Como breve presentacion, diremos que Vladimir Propp estudio la base
morfolégica de los cuentos maravillosos y establecio treinta y una funciones que se
alinean en un relato Unico y continuo. Los cuentos maravillosos solo estdn formados por
estas funciones y no pueden estar formados por otras, aunque pueden no incluirlas
todas. Estas funciones siempre aparecen en un orden fijo (Propp, 37). Para cada funcion,
Propp realiza una descripcion de la accion que representa y le atribuye un signo
convencional (Propp, 38).

Por otro lado, Antti Aarne clasifico un total de 587 tipos que se definirian como
cuentos tradicionales con existencia independiente y significado completo, aunque
pueden aparecer cuentos afines (Cacho Blecua, 13). Stith Thompson tradujo al inglés la
obra de Aarne e incorporé nuevos tipos. Ademas, escribio el Motif-Index of Folk-
Literature (Indiana University Press, 1955) donde relacionaba los tipos con sus motivos
principales (Cacho Blecua, 21). He trabajado con la traduccion para el mundo hispanico
Los tipos del cuento folklérico. Una clasificacion de Antti Aarne y Stith Thompson,
donde, junto a los tipos se incorpora un analisis de los motivos representados,
numerados segun el orden que sigue Stith Thompson en el Motif-Index of Folk-
Literature (Indiana University Press, 1955). Podemos ver que los tipos presentan un
argumento con detalles sobre los personajes, sus nombres, su nimero, etc., mientras que

los motivos aparecen como un sintagma breve y sintético sin detalles.

10



2. EL DIABLO Y LA MUERTE EN LOS CUENTOS: “JUAN SIN MIEDO”, “EL SENOR

Y LA GALLINA”, “EL PUENTE DEL RIO GRANDE” Y “JUANITO EL BUEN H1JO”.

2.1. Consideraciones generales

Son cuatro los cuentos que hemos situado en este grupo. En todos ellos aparece
el Diablo, aunque con distintas funciones y representaciones. Ademads, en “El sefior y la

gallina” y “Juanito el buen hijo”, aparece la Muerte como personaje.
El Diablo como personaje

Segun Elisabeth Frenzel, el motivo del aliado del diablo, el hombre que colabora
con el maligno, existe desde la Antigliedad y se hace cada vez més frecuente a finales
de la Edad Media (Frenzel, 10). La leyenda popular asoci6é el motivo generalmente a
personajes a los que uno se enfrentaba con temor respetuoso. Entre los asociados al
diablo, hay quienes no pueden sustraerse a las obligaciones contraidas y acabaran
siendo castigados por Dios, y hay quienes podran liberarse de su vinculaciéon con él,
aunque sea engafandole (Frenzel, 8). En los cuentos que he seleccionado vamos a
encontrar esta variante del diablo burlado.

En cuanto al Diablo como personaje podemos sefialar que este aparece en la
antologia de Morabito tanto en cuentos en espafiol (“Juan sin miedo”, “El sefior y la
gallina”, “El compadre” y “El puente del rio Grande”) como en cuentos en otras lenguas
(“El hombre que se hizo rico en una noche”, en lengua mixe; “Un hombre pobre”, en
tzotzil y “Como el Misterioso le regald miel a un pobre”, en nahuatl). En los dos
ultimos cuentos el Diablo se nombra con el apelativo de Sombrerén y Misterioso,
respectivamente, aunque estos apelativos responden a una traduccién de las lenguas
indigenas. En “El compadre” se le llama en una ocasion “misterioso sefior” (Morabito,
425). Ademas de recibir estos nombres, al Diablo también se le llama el Compadre,
como vemos en el cuento homénimo (“El compadre”, 424). En la version de Stanley
Robe a partir de la cual realiza Morabito su version se explica al final: “Y es que asi
existe el compadre. Existe.” (Robe, 1971). En “Juan sin miedo” el Diablo es llamado

también Demonio y Encornado (122).

El Diablo aparece como individuo y como un ente colectivo. En “Juan sin
miedo”, “El compadre”, “El sefior y la gallina” y “El puente del rio Grande”, el Diablo
aparece como individuo. En cambio, en “Juanito el buen hijo” aparecen los diablos

como un grupo. En “El sefior y la gallina” (249) aparece como “un sefior vestido de

11



charro, bien puesto y hasta gordo”. En “El compadre” el Diablo aparece como “un sefior
vestido de negro, muy presentable” (Morabito, 425). En “Juan sin miedo” no es descrito
pero sabemos que tiene cuernos porque Juan utiliza un lazo sobre sus cuernos para
controlarlo: “logré lazar los cuernos del Demonio” (122). Ademas, en este cuento el

Diablo es llamado en una ocasion Encornado: “Y que va entrando el mero Encornado”

(122).

En “El puente del rio Grande” también encontramos los diablos como un grupo
que ayuda al Diablo individuo. Se realiza de ellos una descripcion: “Llamé a todos los
diablos del infierno [...]. Aquello era un hervidero de demonios trabajando, unos

cuernuditos, otros peluditos y otros mas coludos” (Morabito, 489).

En segundo lugar, cabe decir que el Diablo no lleva a cabo siempre la misma
funcion en los cuentos. Propp establece siete esferas de accion correspondientes al
agresor, el donante, el auxiliar, el mandatario, el héroe, el falso héroe y una séptima
esfera para la princesa y su padre (Propp, 105). La esfera de accion del Diablo cambia
de unos cuentos a otros: aparece como agresor del héroe en “Juan sin miedo” pero es
donante en el cuento indigena “Cémo el Misterioso le regaldé miel a un pobre”
(Morébito, 387)° y en “El hombre que se hizo rico en una noche” (Morabito, 36).* Estos
cuentos en los que el Diablo imparte justicia se pueden relacionar con el tipo 750A
(Aarne y Thompson, 152) en el que Cristo y San Pedro premian al hospitalario y
castigan al avaricioso. Veriamos asi como este tipo ha integrado al Diablo como

personaje.

Otro tipo presente en estos cuentos en los que aparece el Diablo es el tipo 330,
“El herrero engafia al diablo” (Aarne y Thompson, 68). En este tipo, un hombre ha
hecho un pacto con el diablo para llegar a ser maestro herrero, pero, gracias a objetos
magicos concedidos por Dios o San Pedro, va a conseguir engafiarlo. En el corpus
encontramos una representacion de este tipo en “Juanito el buen hijo”. Sin embargo,
“Cristo es el mejor herrero” (Morabito, 184) es la mejor encarnacion de la antologia de
Morabito del tipo 330 de Aarne. En este cuento Cristo y San Pedro (los dos personajes

gue nombran Aarne y Thompson para este tipo) dan una leccion de humildad a un

3 El Diablo regala miel al compadre pobre, a cambio de que no se acueste con su mujer en veinte dias,
mientras que devora al compadre rico avaricioso. Ejerce de donante porque ayuda al héroe y castiga al
antagonista.

4 El compadre pobre consigue dinero robando a unos arrieros con una mascara, y, cuando el compadre
rico avaricioso quiere imitarlo, el Diablo lo mete en una cueva y lo obliga a trabajar para él.

12



herrero que decia ser el mejor. No aparece la parte final en la que se concederian los

deseos, y que si aparece, en cambio, en “Juanito el buen hijo”.

En relacion con la burla al diablo también encontramos los tipos del 1170 al
1199 (Aarne y Thompson, 217), en los que un hombre vende su alma al diablo, pero
consigue burlarlo de diferentes maneras. En la antologia de Morabito hay dos cuentos
que siguen estos tipos: el cuento recogido en lengua tzotzil “Un hombre pobre” y “El
puente del rio Grande”, que pertenece al corpus que he seleccionado. En “Un hombre
pobre” (Morabito, 313) el Diablo establece un pacto con un matrimonio pobre, y los
ayuda a construir su casa a cambio de que le ayuden a él con otro trabajo. EI matrimonio
se aprovecha y, una vez su casa estd construida, le mandan una tarea imposible al
Diablo para que no aparezca mas: debe enderezar un vello puabico de la mujer. Este
cuento se relaciona con el tipo 1175 (Aarne, 217): “enderezamiento del pelo crespo

como tarea imposible para el diablo”.

En el cuento “El puente del rio Grande” (488 — 489) vemos de nuevo como un
matrimonio consigue burlar al Diablo por la astucia de la esposa. Es la esposa la que
tiene la idea de burlar al Diablo: primero, ella propone ajustar el plazo a una sola noche,
para que sea dificil de cumplir; y después, provoca el canto del gallo para impedir que
se cumpla el pacto. El mismo papel activo de la esposa lo habiamos visto en “Un

hombre pobre”.

Otra coincidencia entre estos dos cuentos es que en ambos el Diablo ayuda en

una construccion: la casa en “Un hombre pobre” y el puente en “El puente del rio

Grande”.

En “El compadre” (Morabito, 424) el Diablo visita y lleva flores a una nifia que
ha fallecido. No realiza ninguna otra accion en el cuento y aparece como un personaje
misterioso y agradecido que visita a la nifia por la devocion que esta sentia por él

(“Porque esta nifia era la inica que me queria. Siempre me encendia una velita™).

En “El sefior y la gallina”, el Diablo solo aparece para reforzar el rechazo del
hombre a compartir su almuerzo. Se trata quiza de un personaje afiadido a una historia
original en la que solo aparecian Dios y la Muerte, como vemos en ¢l cuento similar “El
hambriento y la muerte”, del Repositorio, y en el tipo con el que se relaciona, 332B “La
muerte y la suerte” (Aarne y Thompson, 69). En este tipo, un minero pobre le pide a

Dios un pollo. Cuando lo obtiene y se lo va a comer, la suerte lo visita y el minero no le

13



da de comer porque la suerte no es igual para todos. Cuando lo visita la muerte,

comparte el pollo con ella porque la muerte llega a todos por igual.
La Muerte como personaje

En cuanto a la Muerte, podemos decir que esta aparece en “El sefior y la gallina”
y en “Juanito el buen hijo”. En “El sefior y la gallina” la Muerte aparece representada
como una “vieja macilenta y esquelética” (Morabito, 240). En el cuento del Repositorio
“El hambriento y la muerte”, que se relaciona con “El sefior y la gallina”, aparece de la
misma manera como ‘“una anciana en figura de limosnera”. En “Juanito el buen hijo” no
aparece ninguna descripcion de este personaje. En el imaginario occidental, la Muerte
suele tener representacion femenina, mientras que en el imaginario maya, que veriamos
en el cuento “La Pobreza” (Morébito, 554), la Muerte es un hombre (Yum Kiimil,
“Senor Muerte”, Montemayor, 582). Este cuento maya comparte el final con “Juanito el
buen hijo”, pues la anciana Pobreza también burla a la Muerte con un objeto magico

concedido por un viejo misterioso.

Tanto en “El sefior y la gallina” como en “Juanito el buen hijo”, la Muerte
carece de connotaciones negativas: en “El sefior y la gallina”, el hombre la prefiere ante
Dios y el Diablo, como hemos explicado. En el tipo 332B con el que se relaciona este
cuento podemos ver cdmo este papel también podia estar representado por la Suerte
personificada. En “Juanito el buen hijo”, la Muerte se ve como algo esperado después
de los cien afos de vida que Dios les habia concedido a Juanito y a sus padres. Tratan
de burlar a la Muerte de diferentes maneras y finalmente, la Muerte se los lleva aunque
no se trata de un final tragico sino apote6sico, ya que llegan al cielo junto con todas las
almas de los condenados, a los que el Sefior perdona gracias a la intervencion de Juanito

(haber ganado las almas jugando a naipes con los diablos).

14



2.2. Analisis de cada cuento

Ahora comentaremos las especificidades de estos cuentos:
“Juan sin miedo” (119 — 124).

Esquema de funciones de Propp:

El esquema de las funciones de Propp seria el siguiente: 3, y2, 82, A, D, H, J,
N, Q, WO.

En este cuento el agresor es el Diablo, el héroe es Juan.

- Alejamiento de un miembro de la unidad familiar B3 (Propp, 39). Se aleja el hijo
del padre.

- Prohibicion y transgresion: Cristina Martin compara una version espafiola y dos
italianas con la versiéon de los hermanos Grimm y sefiala la aparicion de estas
funciones en este cuento porque se aconseja a Juan que pase una noche en el
castillo. La funcién de prohibicion aparece asi de manera inversa, mediante una
orden o propuesta. En esta version mexicana, podemos ver la prohibicion y
transgresion en la propuesta del viejito de ir al cerro y en la propuesta de las
gentes del pueblo de que duerma en la casa abandonada. Se da pues la forma
inversa de prohibicion con una orden (y2, Propp, 39) y la orden ejecutada (52,
Propp, 40).

- Fechoria (A). La fechoria esta constituida por los intentos del Diablo de asustar
a Juan.

- EIl héroe es sometido a una prueba que le conducira al objeto magico (D). La
prueba son los huesos, la hamaca que se rompe y la cama que se rompe en la
casa abandonada, y también las aventuras que ha vivido antes en el cerro. El
objeto magico es el tesoro.

- Combate: EI héroe, Juan, y su agresor, el Diablo, se enfrentan (H). Hay que
distinguir (Propp, 68) entre el combate contra el agresor y la lucha contra el
donante hostil porque en el combate el héroe obtiene lo que estaba buscando,
mientras que en la lucha obtiene un objeto que le ayudara posteriormente en su
busqueda. En este cuento es dificil delimitarlo porque a partir del combate
contra el Diablo Juan obtiene el tesoro, que no es su objeto de deseo.

- El agresor es vencido (J, Propp, 69).

15



- La tarea es cumplida (N, Propp, 80). Para Cristina Martin, la tarea cumplida se
corresponde con haber superado las pruebas sin tener miedo.

- El héroe es reconocido (Q, Propp, 81). Juan es reconocido por ser el Unico en
seguir vivo tras haber pasado una noche en la casa abandonada.

- El héroe se casa (W). Como consecuencia de la funcién anterior, la duefia de la
casa, Fulana de Tal, le ofrece la mano de una de sus hijas. Se da la variante WO

(Propp, 83) porque el matrimonio no se da con una princesa y no se convierte en
rey.

Tipos de Aarne:

Este cuento se corresponde con el tipo 326, “El joven que quiso saber lo que es
el miedo” (Aarne y Thompson, 63). Este tipo consta de tres partes: la blsqueda para
encontrar el miedo, las experiencias espantosas y, por ultimo, el aprendizaje de qué es el
miedo después de su boda. Las experiencias espantosas pueden ser muy diferentes:
desde jugar a naipes con el diablo en la iglesia, robarle la ropa a una fantasma o vencer
a gatos fantasmas a pasar la noche en una casa embrujada, como es el caso de este
cuento. El aprendizaje de qué es el miedo se puede dar porque le arrojan agua fria o
porque le ponen anguilas en la espalda mientras duerme, segin Aarne y Thompson. El
juego a naipes con el Diablo es algo que aparece en numerosos cuentos y que vemos

también en “Juanito el buen hijo”.

Los motivos que aparecen en este cuento serian: H1376.2 Busqueda de lo que es
el miedo; H1400 Prueba de miedo; Q82 Premio por la intrepidez; H1411.1 Prueba de
miedo: permanecer en la casa embrujada por fantasmas donde un cadaver cae de la
chimenea. En la version con la que trabajamos no hay chimenea, pero cae “una gran red
de huesos de difunto” (Morabito, 121) del techo. También se da el motivo H1441 Héroe

audaz asustado cuando lo despiertan con agua fria.

“El seiior y la gallina” (239 — 241).
Esquema de funciones de Propp:

Se trata de un cuento muy breve en el que no hay agresor. La Muerte es el
donante. El objeto de busqueda es alargar la vida, y el objeto méagico que permitira

conseguirlo es la vela grande que la Muerte le ofrece.

16



El esquema es el siguiente: 1, D3, E3, F1, G.

- Alejamiento de un miembro de la unidad familiar (B1, Propp, 39).

- El héroe es sometido a una prueba que le conducira al objeto magico. (D3,
Propp, 55). En la funcién D3, un agonizante pide al héroe que le preste un
servicio. En este cuento, son Dios, el Diablo y la Muerte los que le piden
almuerzo.

- El héroe presta el servicio demandado (E3, Propp, 57). Después de dos
respuestas negativas, el héroe acepta darle almuerzo al tercer personaje.

- El objeto mégico se pone a disposicion del héroe como recompensa (F1, Propp,
59). A cambio del almuerzo, la muerte ofrece el objeto mégico.

- El héroe se desplaza al lugar del objeto de busqueda (G). La Muerte le indica la

vereda para llegar a su vela.
Tipos de Aarne:

“El sefior y la gallina” se corresponde con el tipo 332B, “La muerte y la suerte”
(Aarne y Thompson, 69). En este tipo, un minero pobre le pide a Dios un pollo. Cuando
lo obtiene y se lo va a comer, la suerte lo visita y el minero no le da de comer porque la
suerte no es igual para todos. Cuando lo visita la muerte, comparte el pollo con ella

porque la muerte llega a todos por igual.

Los motivos que aparecen son: Z111 Muerte personificada, J486 Muerte

preferida méas que a Dios o la Justicia.

La parte final del cuento se relaciona con el tipo 1187, “Meleagro” (Aarne, 218).
En este tipo, hay permiso para vivir mientras dure la vela. Se dan los motivos E7651.1

Vida ligada con la vela, y K551.9 Déjame vivir mientras dure la vela.

“El puente del rio Grande” (488).

Esquema de funciones de Propp:

En este cuento al agresor es el Diablo, al que se consigue burlar. Al héroe, el
albafil, se le propone una tarea dificil (M), la construccion de un puente, y la lleva a
cabo (N) mediante un pacto con el Diablo. Finalmente, consigue burlar al Diablo para

salvar su alma.

17



Tipos de Aarne:

Este cuento se relacionaria con el tipo 1168, “Varias maneras de expulsar a los
diablos” (Aarne, 216). Se asocia con el motivo D2176. Sin embargo, esta manera de
expulsar a los diablos mediante el canto de gallo no aparece como una de las opciones
concretas de este tipo, que se relacionarian mas con el exorcismo de los diablos. En este
cuento no aparece un espejo en el que el diablo se vea reflejado ni la Virgen o San
Pedro (las posibilidades que indica Aarne), pero si la luz diurna. La amenaza de luz

diurna ahuyenta a los diablos, de modo que podemos ver un cierto tipo de exorcismo.

“Juanito el buen hijo” (545 — 552).
Esquema de funciones de Propp:

En este cuento vemos como hay dos partes muy diferenciadas: en la primera
parte, Juanito acompafia al viejito y en la segunda, Juanito burla a la Muerte para poder

vivir mas y el viejito ya no esta presente.
El esquema seria 33, y2, 82, A15, B, D2, E2, F1, H.

- B3 (Propp, 39). Alejamiento de la generacion mas joven. Juanito se marcha de
casa.

- La prohibicion aparece como una orden (y2, Propp, 39): tatemar el borrego y
despertar al viejito cuando esté preparado.

- La prohibicion es transgredida (82, Propp, 40): Juanito empieza a comerse el
borrego antes de despertar al viejito.

- Fechoria: aparece la fechoria en forma de dafio A15 (el agresor encarcela, Propp,
47) cuando arrestan a Juanito y lo condenan a la horca.

- Mediacidn o transicién (B): el viejito acude para rescatar a Juanito.

- El heroe es sometido a una prueba que le conducird al objeto méagico (D2, el
donante saluda y pregunta al héroe, Propp, 55). La prueba a la que es sometido
Juanito es la pregunta que le realiza el viejito: debe reconocer que se comid el
higado, el corazén y la lengua sin esperarlo.

- El héroe reacciona ante las acciones del futuro donante (E2, el héroe responde al
saludo del donante, Propp, 57). Juanito adivina que el viejito es realmente Dios.

18



- EIl objeto méagico se pone a disposicion del héroe (F). Se da la variante F1,
transmision directa del objeto (Propp, 59): el viejito le otorga cien afios de vida y
tres objetos méagicos (el &rbol de las peras, el guaje y las barajas).

- Combate: El héroe y su agresor se enfrentan (H, Propp, 68). Juanito se enfrenta a
la muerte y la burla en dos ocasiones. En la tercera ocasion, la Muerte se lleva a

Juanito pero este consigue ganar a los diablos.
Tipos de Aarne:

En este cuento vemos dos partes muy diferenciadas: en la primera parte, Juanito
acomparia al viejito y en la segunda, Juanito burla a la Muerte para poder vivir masy el

viejito ya no esta presente.

La primera parte encaja con el tipo 753, “Cristo y el herrero” (Aarne y
Thompson, 154). Al final de esta primera parte podemos ver el tipo 785, “;Quién comio
el corazén del cordero?” (Aarne y Thompson, 161). La segunda parte de este cuento

encaja con el tipo 330, “El herrero engafia al diablo” (Aarne y Thompson, 68).

En el tipo 753, Cristo le quita la pata al caballo para herrarlo y rejuvenece a una
vieja por meterla al fuego. El herrero intenta lo mismo desastrosamente. En este cuento
no aparece el componente de la herreria pero si el rejuvenecimiento. El misterioso
viejito que resulta ser Dios rejuvenece a la gente al meterla al fuego, y Juanito lo intenta
sin éxito.

Los motivos que aparecen son: K1811 Dioses disfrazados visitan a los mortales,
E15 Resucitacion por quemar, E121.2. Resucitacion por Cristo, D1886

Rejuvenecimiento por quemar, J2411.1 Imitacidn del rejuvenecimiento sin éxito.

En el tipo 785, San Pedro esta de viaje con un compafiero, que come el corazén
del cordero y lo niega, insistiendo en que el cordero no tenia corazon. Finalmente, el
compatfiero confiesa para conseguir una recompensa. En “Juanito el buen hijo” no es san
Pedro sino Dios el que acompariia a Juanito. Juanito se come el higado, el corazon y la
lengua del borrego y piensa en decir que el borrego no tenia estos dérganos pero no es
necesario finalmente porque el viejito ni siquiera le pregunta. Juanito debe confesar
cuando Dios le pregunta. Al responder, Dios le ayuda y lo libera de la prision porque

rejuvenece a las personas que Juanito habia quemado.

19



En el tipo 330, un herrero ha hecho un pacto con el Diablo, y el Sefior (0 San
Pedro) le ensefia a ser experto y le concede tres deseos: un arbol que obliga a la gente a
pegarse a él, un banco con el mismo poder, una mochila que obliga a la gente a entrar en
ella y una baraja de naipes con la cual siempre ganara. El herrero engafiard con estos
objetos al diablo o a la muerte. Finalmente, el herrero va al infierno pero alli no lo

quieren y luego va al cielo, donde debe utilizar los objetos para poder entrar.

En “Juanito el buen hijo” este tipo 330 se ha deformado, pero conservando las
partes. Juanito no aspira a ser maestro herrero, pero quiere el poder de rejuvenecer que
tiene el viejito al que acompafia (que es el Sefior). No realiza ningun pacto con el diablo
(que no aparece en este cuento mas que de forma colectiva al final), pero se mete en
apuros y el Sefor debe ir a rescatarlo. Los objetos que consigue Juanito son los mismos
que en este tipo: el arbol, el guaje y las barajas. Segun Garcia Icazbalceta (Vocabulario
de mexicanismos) un guaje es, ademas de un arbol silvestre, una cantimplora. Lo define
en su segunda acepcién como “un calabazo compuesto de dos cuerpos casi esféricos, el
uno mayor que el otro, y unidos por un cuello corto. Le usan mucho los caminantes para

llevar provision de agua u otra bebida”.

En “Juanito el bien hijo” también se produce el engafio a la muerte, y el paso por

el infierno antes de llegar al cielo.

Este tipo 330 ofrece distintas versiones, y “Juanito el buen hijo” encaja con la
version 330B, El diablo en la mochila, botella, barril; la version 330C, Los naipes
ganadores y la version 330D, La miseria buena gente. Juanito pide un guaje, que
equivaldria a la botella del tipo 330B. En 330D, La miseria buena gente, aparece un
peral magico donde se atrapa la muerte. En este cuento se ha conservado el tipo de

arbol.

Los motivos que aparecen en “Juanito el buen hijo” son K1811 Dioses disfrazados
visitan a los mortales, Q115 Cualquier beneficio puede ser pedido, J2071 Tres deseos
tontos, D1413.1 Arbol del cual nadie puede descender, D1412.1 Bolsa magica jala a la
persona para adentro, N221 El poder de ganar en naipes, Z111.2 Muerte magicamente
pegada al arbol. Mientras esta pegada nadie puede morir, E756.2 Alma del diablo

ganada en juego de naipes.

20



3. EL ASESINATO Y LA RESURRECCION: “LA REINA ISABEL”, “LA FLOR DE LILY-LO”,

“LA HIJA DEL REY SOL ADORADO” Y “EL RECIEN CASADO”.

3.1. Consideraciones generales:

En este apartado he incluido cuatro cuentos que comparten la inclusion de un
asesinato y/o resurreccion. Es un grupo de cuentos menos homogéneo que el grupo del

epigrafe anterior.

Uno de los cuatro cuentos, “La flor de Lily-Lo”, es una version de un cuento
popular ampliamente extendido por Espafia e Hispanoamérica. Sin embargo, no he
encontrado versiones que se correspondan con los otros tres cuentos: “La reina Isabel”,
“La hija del rey Sol Adorado” y “El recién casado”. En el caso de este Gltimo cuento, he
podido consultar la fuente de donde toma la historia Morabito. “La hija del rey Sol
Adorado” es un cuento de la tradicion afromexicana de la Costa Chica que Morabito
toma del libro de Gutiérrez Avila La conjura de los negros. Cuentos de la tradicion
afromestiza de la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca.® “La reina Isabel” aparece en un
trabajo de Elaine K. Miller (Mexican Folk Narrative from the Los Angeles Area).® “El
recién casado” aparece en un trabajo de J. A. Mason y A. M. Espinosa, “Folk-Tales of
the Tepecanos” en The Journal of American Folklore.” Ademas, no he podido

relacionar “La reina Isabel” ni “La hija del rey Sol Adorado” con un tipo de Aarne.

En estos cuentos encontramos el asesinato explicito en “La flor de Lily-Lo” en
forma de fratricidio, y en “El recién casado” en la suegra que asesina a la nuera. En “La
reina Isabel” no hay un asesinato intencionado, pero las tres esposas del rey mueren
tratando de imitar a Isabel. En “La hija del rey Sol Adorado” tampoco se produce un
asesinato intencionado, pero en la parte final se pide al rey Chiquito y a la princesa que
decapiten a sus hijos para que el sargento convertido en estatua pueda recuperar la

movilidad.

En cuanto a la resurreccion, esta la vemos en el hijo menor en “La flor de Lily-
Lo” (aunque no en todas sus versiones), y en “La hija del rey Sol Adorado” en la

estatua, que recupera la forma humana, los hijos, que tras ser decapitados les pegan las

5 M.A. Gutiérrez y F. Neff, Chilpancingo, Universidad Autonoma de Guerrero, 1993, pags. 69 — 80.

® Elaine K. Miller, Texas, University of Texas Press / Austin 56, 1973, pags. 228 — 239.

7 J. A. Mason y Aurelio M. Espinosa, “Folt-Tales of the Tepecanos” en The Journal of American
Folklore, 40 (156), 1914, pags. 182 — 184.

21



cabezas y despiertan, y en la princesa, que se desploma, pero recobra el conocimiento

cuando el sargento interviene.

Ademas, en estos cuentos aparecen personajes que ya estan muertos. En “La flor
de Lily-Lo”, el hermano asesinado entona su canto de queja antes de resucitar. Sin
embargo, el ejemplo mas notorio de vida después de la muerte lo vemos en “El recién
casado”, cuyo protagonista viaja al mundo de los muertos, donde encuentra a su esposa.
Esta le explica que la vida en ese mundo no es agradable y que se marche. Todos los
dias construyen una iglesia que se derrumba por las noches. La iglesia es el Unico
elemento vinculado directamente con la religion en este cuento, en el que no se
menciona ni a Dios ni al Diablo. En “La hija del rey Sol Adorado” colocan la estatua en
el patio de la iglesia, donde acuden a rezar la princesa y sus hijos, pero, salvo este
detalle, no hay mas referencias a la religion y no se menciona la vida después de la

muerte.

Ahora realizaremos una comparacion entre estos cuentos escogidos y otros

cuentos de la antologia de Moréabito:

En cuanto al fratricidio que hemos visto en “La flor de Lily-Lo” podemos decir
que este es un elemento que aparece en otros dos cuentos de la antologia: el cuento
mixteco “La muerte” (Morabito, 73) y el cuento mixe “Los tres hijos” (Morabito, 193).8
En los tres cuentos son los hermanos mayores los que asesinan al menor. EI mévil en
“La muerte” es el reparto de riquezas. Los hermanos mayores prefieren repartir el botin
solo entre ellos. En los otros dos cuentos, el mavil es la envidia. Ademés, vemos como
en “Los tres hijos” se insiste en el numero tres, porque son tres las veces que asesinan al
hermano y resucita, al igual que en “La reina Isabel” son tres las veces que la esposa del
rey fallece (y el segmento de funciones de Propp asociado se repite en tres ocasiones).
En “La hija del rey Sol Adorado” son tres las veces que el rey Chiquito o la princesa
van a morir. También podemos relacionar el cuento de “La muerte” con “Juan sin

miedo” porque los protagonistas inician su viaje en busca de una respuesta: saber de qué

8 En “La muerte” (Morabito, 73) aparecen tres hermanos que van en busca de la Muerte. El hermano
menor se retira para ir a buscar comida, y durante esta separacion, los hermanos mayores planean
asesinarlo. Asi lo hacen cuando regresa, pero, poco después, la comida les sienta mal y mueren. En “Los
tres hijos” (Morabito, 193), el hermano menor es el preferido del padre por ser el Uinico que consigue
cuidar la milpa. Cuando se marchan de la casa familiar los tres hijos, el menor es el Unico que comparte la
comida y bebida con animales, por lo que sus hermanos mayores lo asesinan y descuartizan. Un caballo
azabache lame los pedazos del cuerpo y devuelve a la vida al hijo menor. Los hermanos vuelven a
asesinarlo y un caballo blanco realiza la misma accidn. Una tercera vez ocurre lo mismo, y esta vez es un
caballo colorado el que le devuelve a la vida al joven.

22



color es el miedo en el caso de Juan, y saber por qué muere la gente en el caso de “Los

tres hijos”.

También encontramos la aparicion de personajes que ya estdn muertos en otros
cuentos de Morabito, como el personaje de la nana, que regresa momentaneamente de la
muerte para ayudar a los tres niflos en el cuento en espafiol “Los acoronados” (454 —
461). En otras versiones de este cuento,® el personaje que presta esta ayuda no regresa

de la muerte.

Por otro lado, en el cuento zapoteco “Un casado” (Morabito, 293), hay tres
resurrecciones (la de la esposa, la del marido y la de la princesa), que se producen al
colocar una rosa blanca sobre el cadaver. Esta rosa blanca la provee un raton al marido
al inicio del cuento. En “La flor de Lily-Lo”, la resurreccion no necesita un ritual
previo, sino que el nifio se despierta cuando los padres llegan al timulo y retiran las
piedras. En “La hija del rey Sol Adorado” el regreso a la vida no sigue un patrén: la
princesa recobra el conocimiento cuando el sargento le chupa los senos,'® siguiendo el
consejo de las tres pajaras; la estatua recupera el habla un dia cuando le habla la hija de
la princesa; la estatua recupera la movilidad cuando decapitan a los hijos de la princesa;
los hijos recuperan la vida cuando les pegan las cabezas. La Unica resurreccion que esta
explicada en el cuento es la de la princesa, porque las pajaras han predicho lo que iba a

ocurrir y cual era la solucion. El resto de las resurrecciones quedan sin explicacion.
Compararemos ahora los cuentos de este apartado entre si.

En “La reina Isabel” y en “La hija del rey Sol Adorado” la reina llega de un
lugar lejano y exotico, relacionado con el mar, y el cuento se basa en los tres problemas
que atraviesa el matrimonio real para lograr el éxito. Isabel es hija de una sirena, y la
princesa de “La hija del rey Sol Adorado” procede de una region lejana a la que ha

Ilegado el rey Chiquito tras un peligroso viaje en barco.

En ambos cuentos, la funcién de Propp de la fechoria se da mediante un

embrujo. En el caso de “La reina Isabel”, la maldicion es explicita: es la madre sirena la

® Robe, “Los acoronados”, n° 110 en el Repositorio y Agtindez Garcia, ‘El testimonio del loro’ en
“Cuentos populares andaluces (1)” en Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.

10 A partir de este elemento claramente sexual Morabito realiza una reflexion sobre el supuesto caracter
infantil de los cuentos populares. Establece que los cuentos populares no tienen por qué ser cuentos
infantiles y que no se pueden equiparar estas etiquetas (Morabito, 20).

23



que maldice el matrimonio de su hija por haber sido engafiada por la vieja. En “La hija
del rey Sol Adorado”, no es un encantamiento como tal. Las pajaras revelan el destino
fatal de la princesa y como evitarlo, pero no se explica la razén por la que se producen
esas desgracias. Los problemas que atraviesan ambos matrimonios son tres: en la
maldicion, la sirena estipula que tres veces el rey abandonara a Isabel. En el matrimonio
del rey Chiquito con la hija del rey Sol Adorado son tres las desgracias que deben

evitar.

La muerte es diferente en estos dos cuentos: En “La reina Isabel”, las tres nuevas
esposas mueren sin remedio. La vieja también ha muerto porque su personaje carece de
funcion una vez realizado el intercambio con la sirena. En cambio, en “La hija del rey
Sol Adorado”, nadie muere porque las muertes son seguidas de una rapida resurreccion:
la princesa se desploma pero gracias a la intervencion del sargento despierta; el sargento
se convierte en estatua pero recupera la forma humana; los nifios son decapitados pero

vuelven a despertarse.

Tanto en “La reina Isabel” como en “La hija del rey Sol Adorado”, aparece una
princesa quemada: la segunda esposa del rey muere quemada, y la hija del rey Sol
Adorado habria muerto quemada si no hubiera intervenido el sargento. La decapitacion
aparece tanto en “La reina Isabel” (pues esta se corta la cabeza y la primera esposa la

imita) como en “La hija del rey Sol Adorado” (en los hijos de la princesa).

Por otro lado, tanto en “La hija del rey Sol Adorado” como en “Los acoronados”
(454 — 461) vemos la figura del ave de la verdad. Las tres pajaras en el primer cuento
desvelan las desgracias que van a ocurrir, y, en “Los acoronados”, el pajaro de mil
colores salva la vida a los nifios al decirles que el chocolate estd envenenado. En “El
recién casado” son unos cuervos los que le dicen al arriero que su mujer ha fallecido y

los transportan hasta el mundo de los muertos.

24



3.2. Analisis de cada cuento
“La reina Isabel” (87 — 96).
Esquema de funciones de Propp:

El esquema de funciones de Propp es el siguiente: v2, 52, A%y, (7, H2, J2, K8,
)x3, Q, W. El segmento T, H2, J2, K8 y * se repite tres veces: son tres veces las que

Isabel pierde la voz, es expulsada, y la nueva esposa del rey muere intentando imitarla.

- La prohibicion es inversa y aparece mediante una orden (y2, Propp, 39): El rey
da la orden a la vieja de entregarle a Isabel.

- La prohibicion es transgredida (82, Propp, 40): la vieja consigue a la joven
mediante un intercambio con la sirena.

- Fechoria. La madre sirena lanza una maldicién sobre el matrimonio de su hija
Isabel. A% (Propp, 46): la hija de la sirena es expulsada de casa (mediante el
pacto con la vieja) y la hija sufre un tipo de embrujamiento al ser maldecida.

- El héroe se va de casa (7, Propp, 53). Isabel es expulsada de palacio por perder
la voz.

- Combate: EI héroe y su agresor se enfrentan en una competicién (H2, Propp,
68). Isabel y la nueva esposa compiten de manera indirecta: Isabel hace algo
(peinarse, freir pescado, bafiarse) y la esposa tratara de imitarla.

- EIl agresor es vencido en la competicion (J2, Propp, 69): la esposa muere al
imitar a Isabel.

- El dafio inicial es reparado (K8, Propp, 72). Isabel deja de estar embrujada y
recupera la voz.

- El héroe vuelve (*, Propp, 73). El rey acoge en palacio de nuevo a Isabel.

- Las funciones T, H2, J2, K8 y * se repiten dos veces mas.

- El héroe es reconocido (Q, Propp, 81). Isabel confiesa ser hija de una sirena y
cuenta la maldicion.

- El héroe se casa y accede al trono (W, Propp, 83). Isabel vuelve a ser la esposa

del rey.
Tipos de Aarne:

No he podido relacionar este cuento con un tipo de Aarne.

25



“La flor de Lily-Lo” (105 — 108).

Esquema de funciones de Propp:

En este cuento el esquema de las funciones de Propp seria el siguiente: B3, A4,

B7, F2, K9, V.

Asi, en este cuento no encontramos ni el esquema de funciones H-J (combate-

victoria) ni el esquema M-N (tarea dificil-cumplimiento de la tarea), dos posibilidades

muy habituales. De hecho, Propp divide los cuentos en cuatro tipos: los que incluyen las

funciones H-J, los que incluyen las funciones M-N, los que incluyen ambas secuencias

y los que no incluyen ninguna de estas funciones (Propp, 134). Nos encontramos ante la

cuarta posibilidad.

El esquema presentado responde a los siguientes elementos:

Alejamiento de un miembro de la unidad familiar, B3 (Propp, 39), porque los
miembros mas jovenes de la familia van en busca de la flor.

Fechoria: A2 (el agresor roba y se lleva un objeto magico, Propp, 46), por el
robo de la flor magica de Lily-Lo, y Al4 (el agresor comete un asesinato, Propp,
47), porque los dos hermanos mayores asesinan al menor.

Mediacion o transicion (B): Se divulga la noticia de la fechoria. Las variantes de
la funcion B son diferentes segun la naturaleza del héroe. Cuando el protagonista
es un héroe-buscador, pueden darse las variantes de 1 a 4. Cuando el
protagonista es un héroe-victima, como es el caso de este cuento, se pueden dar
las funciones 5, 6 0 7 (Propp, 51 — 52). En este cuento aparece la variante B7
porque se da el canto de queja. Propp menciona especificamente que esta es una
forma que se da cuando ha habido asesinato. El canto anuncia la desgracia y de
este modo se puede dar la reaccion. En el cuento aparece hasta cuatro veces el
canto del héroe-victima: la primera vez esta dirigido al muchacho que ha
soplado sobre una flor (“no soples sobre mi, muchacho”, Morabito, 106), la
segunda vez y la tercera vez se dirige al padre y a la madre (“sobre mi suerte ya
no llores, padre”, “sobre mi suerte ya no llores, madre, Morabito, 107) y la
cuarta vez se dirige a sus hermanos (“no soplen sobre mi, hermanos”, Morabito,

107).

26



- El héroe acepta o decide actuar (C). Esta funcion esta ausente en este cuento
porque solo puede darse cuando el protagonista es un héroe-buscador (Propp,
53).

- Recepcion del objeto méagico (F2, Propp, 59). El objeto magico, la flor, se halla
en un lugar indicado, el bosque. En otras versiones de este cuento, esta funcion
F2 es sustituida por otra, porque el hermano menor obtiene la flor como
recompensa por una tarea.

- Desplazamiento en el espacio (G). En este cuento podriamos interpretar que se
da una variante se esta funcién porque de manera indirecta, el hermano menor
viaja a la casa de los padres mediante su canto. Sin embargo, esto ya ha sido
sefialado mediante la funcion B7 con la que se difunde la fechoria. Entre las seis
posibilidades que presenta Propp (67) no hay ninguna que se adapte a lo que
ocurre en este cuento porque el héroe no se desplaza realmente en el espacio.

- El dafio inicial es reparado o la carencia es colmada (K). Se da la posibilidad K9
(el muerto resucita, Propp, 72).

- EIl agresor es castigado, V (Propp, 82). Los dos hermanos mayores son

asesinados por los padres.
Tipos de Aarne:

El tipo 551, “Los hijos en la busqueda de un remedio maravilloso para su padre”
(Aarne, 116), coincide con el argumento de “La flor de Lily-Lo”. El menor de los hijos
tiene éxito y los hermanos se hacen duefios del remedio. Sin embargo, no encontramos

la ayuda del aguila o el enano ni de objetos magicos, como sefialan Aarne y Thompson.
Este tipo 551 presenta los siguientes elementos (Aarne, 115):

I. El objeto de la bdsqueda, que, en el caso de la variante I(b) es un remedio magico
para un rey enfermo o ciego. En “La flor de Lily-Lo” el remedio magico es la flor para
la madre enferma. En otras versiones de este cuento, tanto espafiolas como mexicanas,
el que esta enfermo es el padre, y la ceguera es un elemento ausente en la version que

comentamos, aungue esta presente en otras versiones (Robe, n° 115).

I1. Los tres hijos. Los tres hijos van en busca de un objeto y los dos mayores son crueles
con los animales o personajes que encuentran en su camino y fracasan mientras que el

tercero es bondadoso y por eso es ayudado. En “La flor de Lily-Lo no encontramos el

27



rol del donante que ayuda al héroe, sino que el hermano menor encuentra por si mismo

la flor.

I11. El éxito en la basqueda. Ninguna de las opciones que proponen Aarne y Thompson

(el héroe alcanza el pajaro magico, etc.) coinciden con lo que ocurre en “La flor de Lily-

L077

IV. Los hermanos alevosos. En “La flor de Lily-Lo” apareceria la variante IV(a) en la

que los hermanos mayores roban al héroe, aunque no lo echan al pozo.

V. La conclusion. En “La flor de Lily-Lo” no encontramos ninguna de las conclusiones
que presentan Aarne y Thompson porque no hay princesa ni boda, sino que el cuento

termina con el castigo para los agresores y la resurreccion del hermano menor.

En cuanto a los motivos asociados a este tipo, encontramos: H1210.1 Busqueda
asignada por el padre; H1324 Busqueda del remedio maravilloso; EI motivo H1242
Solo el hermano menor tiene éxito en la busqueda; K211 Hermano alevoso; W154.12.3.
Hermanos ingratos conspiran contra el rescatador y K1932 Impostores reclaman la

recompensa (el premio) ganado por el héroe.

“La hija del rey Sol Adorado” (153 —164).
Esquema de funciones de Propp:

En este cuento, el héroe es el sargento. Es él quien desempefia la accion desde el
principio. El esquema de funciones es: y1, 61, A11, B4, C, K8 M, N, T1.

- El héroe es objeto de una prohibicion (y1, Propp, 39): “no debes mirar lo que
hay en ese cuartito”. El sargento debe conseguir que el rey Chiquito no vea el
retrato de la hija del rey Sol Adorado y lo esconde.

- La prohibicion es transgredida (81, Propp, 40). El rey Chiquito encuentra el
retrato.

- Fechoria: embrujamiento (A1l, Propp, 46). No hay un agresor como tal que
provoque un dafio y tampoco es exactamente una maldicién o embrujo porque
no se explica la razén por la que les van a ocurrir esas desgracias al rey Chiquito
y a la princesa. Las péajaras cuentan lo que sucederd a no ser que alguien

intervenga.

28



- Mediacion o transicion: Se divulga la noticia de la desgracia (B4, Propp, 51).
Las péjaras cuentan lo que va a suceder.

- El héroe acepta o decide actuar (C, Propp, 53). El sargento decide actuar.

- No se produce un combate en este cuento porque no hay un agresor. Se actla
contra las desgracias anunciadas por las pajaras.

- El dafio inicial es reparado o la carencia es colmada (K8, Propp, 72). La princesa
y el rey Chiquito ya pueden vivir felices porque los tres problemas han sido
solucionados.

- Se propone al héroe una tarea dificil (M, Propp, 80). Se pide al rey Chiquito y a
su esposa que decapiten a sus hijos. Es una prueba de valor.

- Latareaes cumplida (N, Propp, 80). Los padres decapitan a sus hijos.

- Transfiguracion: el héroe (el sargento) recibe una nueva apariencia (T1, Propp,

82). El sargento recupera el habla y la movilidad. Regresa a palacio.
Tipos de Aarne:

Al igual que ocurre con “La reina Isabel”, no he podido relacionar este cuento

con un tipo de Aarne.

“El recién casado” (220 — 223).

Esquema de funciones de Propp:
El esquema de funciones seria el siguiente: p1, al, B3, C, T, G1, K4, *.

- El arriero se va unos dias de casa. Alejamiento (B1, Propp, 38).

- Fechoria: La esposa ha muerto (carencia de la novia, al, Propp, 49).

- Se divulga la noticia. El héroe se va de casa (B3, Propp, 51). Los cuervos le
explican que ha fallecido su esposa y le ofrecen viajar con ellos.

- EIl héroe-buscador acepta (C, Propp, 53). EI hombre queda en viajar con los
cuervos al rayar el sol.

- El héroe se va de casa (). El hombre viaja conducido por los cuervos.

- EIl héroe se desplaza al lugar del objeto de busqueda por los aires (G1, Propp,
67). El hombre vuela llevado por los cuervos.

- La carencia es colmada (K4, Propp, 71), aunque solo momentaneamente.

Consigue ver a su mujer un dia.

29



- El héroe vuelve (*, Propp, 73). EI hombre vuelve a su pueblo con los cuervos.

El agresor seria la madre del hombre, que ha asesinado a la esposa y por ello

desencadena toda la accidn. No vuelve a aparecer ni hay combate contra ella.

Tipos de Aarne:

Quiza el tipo 470, “Los amigos en la vida y en la muerte” (Aarne, 93), se
relacione con este cuento. En este tipo, un amigo sigue al amigo difunto hasta el otro
mundo. Observa cosas extrafias durante el viaje, y, cuando regresa, el vivo ha estado
ausente muchos siglos, todo ha cambiado y no conoce a nadie. Muere al dia siguiente.
En “El recién casado” no se siguen todos estos pasos, pero si vemos que hay un vivo

que sigue al otro mundo al muerto, que regresa a la vida y muere poco después.

Los motivos que aparecen son E481 Mundo de los muertos, F2 Traslado al otro

mundo sin morir.

La suegra malvada aparece en otros cuentos populares. Podemos encontrarla en
aquellos que se corresponden con el tipo 903C, “La suegra y la nuera” (Aarne, 187). En

este tipo se castiga a la mala suegra que deja que su nuera sufra hambre.

Otro motivo que podria estar presente en esta historia es D2191, El trabajo del
dia que es destruido durante la noche. Esto lo vemos en la iglesia que construyen

diariamente los muertos y que se derrumba por las noches.

30



4. EL INTENTO DE ASESINATO NO CONSUMADO: “FRIEGA T1ZNADOS”, “EL
ABANDONADO” Y “L.OS ACORONADOS”.

4.1. Consideraciones generales

En este epigrafe voy a comentar tres cuentos en los que algunos familiares tratan de
asesinar a niflos sin éxito. En el caso de “Friega Tiznados” (41 — 46), es su padre el que
ordena su asesinato, aunque finalmente el encargado de llevarla a cabo permite vivir a la
joven, algo similar a lo que ocurre en “El espejo de Amarilis” (Morabito, 261), en el que
es la madre la que ordena el asesinato de su hija. En “Los acoronados” (454 — 461) son
las tias maternas las que buscan la muerte de sus sobrinos. En “El abandonado” (346 —
350) son los padres, que intentan una vez abandonar a sus dos hijos y una segunda vez
solo a uno de ellos. Los padres que abandonan a sus hijos los encontramos también en el
cuento en espafol “Los huerfanitos” (Morabito, 439) y el cuento fiuhu “La bruja y el
temazcal” (Morabito, 109). En “El cuento de Juan y Maria” (Morabito, 431), los padres

no abandonan a los hijos, pero se produce una separacion provocada por un naufragio.

Tanto en “Friega Tiznados” como en “Los acoronados”, “El abandonado” y “El
cuento de Juan y Maria” se produce al final una anagnorisis. La joven Blancaflor en
“Friega Tiznados” es reconocida por su padre, como los tres nifios en “Los acoronados”.
El joven de “El abandonado” regresa al hogar para ensefar el éxito que ha tenido, y

despierta la envidia de su padre.

El intento de asesinato en “Friega Tiznados” es el mas explicito, pues el padre pide
los 0jos y un dedo como prueba de muerte. En “El abandonado”, los padres desprecian a
los hijos y planean abandonarlos en el monte, pero no aparece un intento explicito de
asesinato. En “Los acoronados” vemos como las hermanas de la madre intervienen tres
veces: la primera apartandolos del hogar, como en “El abandonado”, y las dos veces
siguientes con intencion de matarlos: primero encargan a una bruja la muerte de los

nifios y luego ellas mismas tratan de envenenarlos en el desayuno.

En “El espejo de Amarilis” ocurre lo mismo que en “Friega Tiznados”: hay un
interés claro en la muerte de la joven, que se delega en Conrado, el pilmama que la
habia criado desde joven en “Friega Tiznados” y en un mozo de confianza en “El espejo
de Amarilis”. La madre pide los ojos y la lengua como prueba, del mismo modo que el
padre de Blancaflor habia pedido un dedo y los ojos. Propp sefiala esto como una
variante para una funcion fechoria (A). “En esos casos, el agresor suele exigir que se le

traigan el higado y el corazon del muerto” (Propp, 47).

31



En ambos cuentos el encargado de esta tarea sacrifica al perro de la joven en su
lugar, algo que Propp también sefiala como una posibilidad: “El cocinero o el arquero
perdona la vida al joven o al nifio les libera matando en su lugar a un animal para

presentar su corazon e higado como prueba de su muerte” (Propp, 52).

En otro de los cuentos de la antologia de Fabio Morabito si se extrae un corazén
humano, pero el motivo del descuartizamiento es diferente y no cumple la misma
funcion que en “Friega Tiznados” y “El espejo de Amarilis”, por lo que no podemos
establecer una comparacion. Se trata del cuento tojolabal “El corazon de la muerta”
(Morabito, 519), un cuento en el que el hijo asesina a su madre y le extrae el corazon
con el objetivo de comérselo.

El movil que motiva las 6rdenes de asesinato en “Friega Tiznados” y en “El espejo
de Amarilis” es diferente: en “Friega Tiznados” el padre no ha entendido el mensaje de
amor de su hija y lo ha tomado como un acto de desprecio, mientras que en “El espejo
de Amarilis”, la madre constituye el rol del agresor a lo largo de todo el cuento: la
madre odia a su hija por ser mas hermosa que ella y por eso la encierra desde nifia en un
cuarto, luego ordena su asesinato y después se hace pasar por el marido de la joven en
una carta para ordenar que le corten los brazos y la abandonen en el monte junto con sus
hijos. En “El abandonado” este componente de envidia de los hijos también aparece. En
este cuento, los padres también desprecian a sus hijos, y esta situacion se agrava cuando
la comida escasea. Cuando el hijo regresa para decir que va a casarse con una princesa,

el padre quiere seguir sus pasos, sin éxito.

4.2.Anélisis de cada cuento
“Friega Tiznados” (41 — 46)
Esquema de funciones de Propp:

Encontramos en “Friega Tiznados” el siguiente esquema: B2, ¢, {, Al13, B6, ",
D2, E2, F1,G3, K8, *, M, N, Q, W.

- Alejamiento por muerte de los padres (2, Propp, 38). Sabemos que la madre de
Blancaflor ha fallecido porque se dice: “habia sido pilmama de la joven desde

que la madre atn vivia” (41).

32



Interrogatorio: el agresor intenta obtener informacion (€¢). El padre interroga a
sus tres hijas.

Informacién: el agresor recibe informacidén sobre su victima (). Blancaflor
responde a su padre.

Fechoria: El agresor (el padre) dafia al héroe (Blancaflor) al ordenar su muerte
(A13). Propp sefiala que, en estos casos, la madrastra puede ordenar a un lacayo
que degielle a la hijastra durante un paseo. En este caso, en lugar de la
madrastra encontramos al padre, pero se conserva la figura del lacayo
(“pilmama”, 41) y el paseo (“la muchacha se habia llevado a su perrito,
creyendo que iban de paseo”, 42). Propp también manifiesta que en estos casos
el agresor suele pedir el higado y el corazon del muerto (Propp, 47). En este
cuento vemos cémo estos drganos han sido reemplazados por un dedo y los 0jos.
Mediacion o transicion (B). Nos encontramos ante la posibilidad B6: el héroe
condenado a muerte es liberado secretamente. Propp sefiala que el cocinero o el
arquero perdona la vida al joven y mata en su lugar a un animal para presentar
sus 6rganos como prueba de muerte (Propp, 52). En este caso, es el pilmama el
que libera a la joven de la muerte. Este es el factor que provoca la marcha de
casa. Nos encontramos ante un héroe-victima (que se opondria al héroe-
buscador).

Partida: el héroe se va de casa (7). La partida del héroe-buscador es diferente de
la del héroe-victima (como es el caso de Blancaflor) porque el primero tiene
como objetivo una busqueda mientras que el segundo carece de este objetivo y
el relato sigue las peripecias de su partida (Propp, 53). En este momento, un
nuevo personaje entra en el relato: el rol del donante o proveedor, que esta
representado en “Friega Tiznados” por “una pareja de ancianos” (42) que le
ofrecen comida y cama, ademas de untarla con pomada negra y recomendarle un
trabajo.

Primera funcién del donante (D). Nos encontramos ante la posibilidad D2: El
donante saluda y pregunta al héroe (Propp, 55). Esta forma seria una prueba
debilitada. Blancaflor no es sometida a ninguna prueba por parte de la pareja de
ancianos, sino que estos la ayudan de manera altruista.

Reaccion del héroe (E). Estamos ante el subtipo E2 (Propp, 57), porque

Blancaflor responde al saludo del donante al aceptar la pomada de la viejita.

33



- Trasmision directa del objeto (F1, Propp, 59). La viejita provee la pomada que
transformaré a la princesa en una sirvienta negra.

- El héroe es conducido (G3, Propp, 67). La viejita conduce a Blancaflor, ya
transformada, a palacio, y la presenta ante la reina para que la acoja como
sirvienta.

- Reparacion de la carencia (K). La carencia en este cuento seria la pérdida del
estatus de princesa. El principe descubre la verdadera identidad de la joven al
observarla cuando el objeto méagico ha dejado de hacer efecto (es decir, cuando
se bafia y se retira la pomada). Entre los once subtipos que presenta Propp para
esta funcion, me decanto por el subtipo K8 (Propp, 72) como el méas cercano a
este reconocimiento de la princesa: el personaje embrujado vuelve a ser lo que
era. Ciertamente, Friega Tiznados no ha sufrido ningin embrujamiento, pero
comparte con este subtipo K8 la falta de voluntad y de accion para conseguir su
objetivo. Ella no desvela, ni lo pretende, su identidad, sino que esta es deducida
por el principe. Solo desvela su identidad cuando el principe y los reyes se lo
piden.

- Regreso (*): el héroe vuelve (Propp, 73). Podemos entender la boda, a la que
esta invitado el padre de Blancaflor, como un regreso al hogar.

- Tarea dificil (M). Propp sefiala que las tareas dificiles pueden ser muy variadas,
por lo que no ofrece una clasificacion precisa. (Propp, 79). La tarea dificil de
“Friega Tiznados” seria conseguir que el padre se arrepienta de su error, y para
ello el suegro ordena que le sirvan la comida sin sal al padre.

- Tarea cumplida (N, Propp, 80). Propp no ofrece una clasificacion de los subtipos
de esta funcidn. La tarea se completa con éxito porque el padre de Blancaflor se
da cuenta de su error.

- Reconocimiento (Q, Propp, 81). Blancaflor es reconocida por su padre.

- Boda (W, Propp, 83). Blancaflor se casa con el principe.

Tipos de Aarne:
Podemos sefialar dos tipos: 506A y 510.

El tipo 506A es el de “La princesa rescatada de la esclavitud” (Aarne, 101). Se
trata de una de las maneras de presentarse el tipo de “La princesa rescatada” (506).
Existen ademas varias opciones con las que este tipo puede presentarse, y en este caso,

se trata del subtipo I1: EI héroe rescata a una princesa de la esclavitud y se casa con ella.

34



También podemos relacionar este cuento con el tipo 510, “La Cenicienta y la
gorra de juncos” (Aarne, 102). Nos encontramos ante una “Heroina perseguida” (510.1),
que ademés se viste con ropa burda (a2): Friega Tiznados no se viste con gorra de
juncos o capa de madera, como sefialan Aarne y Thompson, pero si se unta el cuerpo
para parecer negra. También encontramos la posibilidad c (el padre la despide porque ha
dicho que lo quiere como la sal) y d (un sirviente debe matarla). El subtipo 510.11, “La
ayuda mégica”, lo podemos ver en la pomada negra, y también encontramos el subtipo
510.111, “Encuentro del principe”. Podriamos considerar que se trata de un caso de la
posibilidad ¢ (la ven con ropa fina su habitacién o en la iglesia). En “Friega Tiznados”
el reconocimiento se produce porque la observan acicalandose en el bafio del principe.
No se produce el tipo 510.1V, “El comprobante de identidad”, porque no la joven no es
sometida a pruebas para demostrar su identidad, pero si muestra su falta de dedo
mefiique, que encaja con la historia que cuenta. Finalmente tienen lugar los tipos 510.
V, “El casamiento con el principe”, y 510.VI, “El valor de la sal”. “A su padre le sirven

comida sin sal y asi se da cuenta de su respuesta anterior” (Aarne, 102).

De los motivos que sefialan Aarne y Thompson para estos tipos estarian
presentes los siguientes: H592.1 Amor como la sal; K512 Verdugo compasivo;
H151.6.2 Reconocimiento por la imperfeccion del disfraz; H151.6 Heroina de disfraz
servil descubierta en su ropa hermosa; L162 Heroina humilde se casa con el principe y

H592.1 Amor como la sal: el valor de la sal.

“El abandonado” (346 — 350).
Esquema de funciones de Propp:

En “El abandonado”, el esquema de funciones de Propp es el siguiente: (33, y2,

51,A9,B,C, ", G2, (M, N)x3 V, W.

- Alejamiento de la familia: Un joven se aleja del hogar (B3, Propp, 39).

- Se da una orden o propuesta al héroe (y2, Propp, 39): los hijos son conducidos al
monte.

- La orden es transgredida (81, Propp, 40): los hijos regresan al hogar

- Fechoria: El agresor expulsa al joven (A9, Propp, 46).

35



- Mediacion o transicion (B, Propp, 50). La leona cuenta tres historias a sus
cachorros. No interactGa con el joven pero este aprovecha las historias para su
beneficio. Esto no concuerda plenamente con las posibilidades que presenta
Propp para esta funcion, pero podria ser una variante de B2 (Propp, 51): se
manda inmediatamente al héroe. En este caso no se manda al héroe de manera
directa, sino indirecta.

- El héroe acepta o decide actuar (C, Propp, 53) y el héroe se va de casa (", Propp,
53). El joven se encamina a las ciudades.

- El héroe se desplaza al lugar del objeto de busqueda (G2, Propp, 67): el héroe se
desplaza por tierra. El joven se desplaza de una ciudad a otra.

- Se propone al héroe una tarea dificil (M, Propp, 79). El joven tiene que devolver
el agua a una ciudad, la salud a un enfermo y la vista a la princesa.

- Latarea es cumplida (N, Propp, 80). El joven consigue los tres objetivos.

- El agresor es castigado (V, Propp, 82). La leona se come al padre.

- El héroe se casa y accede al trono (W, Propp, 83).

No he incluido la funcién “Regreso. El héroe vuelve” (*, Propp, 73) porque el joven
solo regresa al hogar después de haber cumplido las tres tareas dificiles, y esta funcién
de regreso aparece antes de las funciones “Tarea dificil” y “Cumplimiento de la tarea

dificil”. El orden de las funciones es fijo y no se puede alterar.
Tipos de Aarne:

Este cuento se puede corresponder con el tipo 327, “Los nifios y el ogro” (Aarne,
64), aunque posee un desarrollo en su segunda parte ausente en este tipo. Este tipo 327
consta de tres partes: I. La llegada a casa del ogro, Il. El ogro engafiado y 1. La huida.
La primera parte de “El abandonado” puede responder a este esquema, con la salvedad
de que no hay ogro, sino leona. Del mismo modo que en el tipo 327, los nifios son
abandonados por padres pobres en un bosque (327.1.a), y logran regresar por medio de
unos guijarros (en “El abandonado”, gracias a las semillas de lima). Los padres vuelven
a intentarlo otra vez. En “El abandonado”, los padres deciden abandonar solo a un hijo
porque les parece mas facil: “Solo se llevo a uno de ellos, pensando que era mas facil
abandonarlos por separado” (346). Sin embargo, en el tipo 327 encontramos que los
niflos vagan hasta llegar a una casa de pan de jengibre (327.1.c), y el joven de “El
abandonado” llega a un arbol bajo el cual aguarda una leona. En ambas situaciones, el

personaje temido (ogro/leona) quiere comerse al nifio.

36



En “El abandonado” también se producen los siguientes pasos: II. El ogro engafiado
y Ill. La huida, pero no mediante los items que sefialan Aarne y Thompson. El joven se
queda quieto en el arbol para no llamar la atencion de los leones, y esto puede constituir

un tipo de engafio.

El cuento “La bruja y el temazcal”, que hemos comentado anteriormente, si encaja
plenamente con este tipo 327, pues hay un engafio a la bruja y una huida que supone el

final del cuento.

En “El abandonado”, la huida de los leones no supone el final del cuento, sino un
punto de inflexion hacia la segunda parte, en la que el joven supera tres pruebas y

consigue la mano de la princesa.

Los motivos asociados al tipo 327 que encontramos son: S321 Padres indigentes
abandonan a los hijos; S301 Hijos abandonados (expuestos); S143 Abandono en el
bosque; R135 Hijos abandonados logran regresar por medio de una pista y F1045

Noche pasada en el arbol. Héroe se sube al arbol para pasar la noche.

A diferencia del final que sefialan Aarne y Thompson para este tipo, en la
tradicion hispanical? este cuento de los nifios abandonados puede no acabar con la huida
de la casa de la bruja: los nifios consiguen la ayuda de perros o leones y vencen a otro
agresor.

“Los acoronados” (454 — 461)
Esquema de funciones de Propp:

En “Los acoronados” encontramos a las dos hermanas envidiosas como
agresoras de los tres nifios, quienes, junto con su madre, asumen la funcion del héroe.
La bruja también podria actuar como mandatario de las hermanas envidiosas, pues es

enviada para cumplir una mision especifica y no vuelve a aparecer.

La nana que cuida a los nifios seria el donante, ya que pone el objeto magico (el
arbol de los mil colores, la fuente cristalina y el pajaro de los mil colores) a disposicion

de los nifios, al ayudarles y evitar su muerte. Gracias a esta ayuda, los nifios no solo se

2 Al menos, este cuento mexicano, el cuento “Los huerfanitos” (Morabito, 439) y el estudio de Vidal de
Battini de los cuentos argentinos (“Los nifios abandonados. Los nifios perdidos en el bosque” en Cuentos
y leyendas populares de la Argentina, vol. 1V) parecen ir en esta direccion.

37



libran de la muerte, sino que ademas consiguen estos tres objetos magicos que permiten

[lamar la atencion del secretario del rey, de lo que se deriva el reconocimiento.

El auxiliar, una de cuyas funciones es la de ayudar durante la persecucién del
héroe, seria el pajaro de los mil colores puesto que salva a los nifios del

envenenamiento.

El rey ocupa la esfera de accion destinada a la princesa y su padre, ya que lleva a

cabo el reconocimiento del héroe verdadero (los tres nifios y su madre).

En este cuento encontramos asi dos tipos de héroe: el héroe-victima, que seria la
madre encarcelada, y el héroe-buscador, que serian los tres nifios. Sin embargo, los
nifios no obtienen el reconocimiento de su identidad como un objetivo consciente, sino
que lo consiguen de una manera mas humilde y pasiva por el descubrimiento de sus

sefias de identidad.

El esquema de las funciones de Propp seria el siguiente: a, B5, T, D2, E1, F2, 1, J6,
K5, *, Pr,Rs, Q, X, V, W.

Fechoria: El agresor dafia a un miembro de la familia (dafio, A) o algo le falta a
uno de los miembros de la familia (carencia, a). En este caso encontramos la
carencia (a) porque las hermanas envidiosas cambian a los tres nifios por
animales.

- Mediacion o transicion (B). En este cuento se da la variante B5 (Propp, 52): “al
héroe expulsado se le lleva lejos de su casa” porque los tres nifios son alejados
del palacio y conducidos a una casa fuera de la ciudad.

- El héroe se va de casa (7). Cuando aparece la bruja, los tres nifios son enviados
por separado a buscar un objeto.

- El héroe es sometido a una prueba que le conduciré al objeto méagico, primera
funcion del donante (D). La nana aparece en el momento en el que los nifios
estan junto al objeto méagico y corren riesgo de morir para ayudarlos. Se da la
variante D2 (Propp, 55) porque el donante saluda al héroe sin ponerle una
prueba.

- EIl héroe reacciona ante las acciones del futuro donante (E). Estamos ante la

posibilidad E1 (Propp, 57) porque los nifios superan la prueba al conseguir el

objeto magico con éxito.

38



El objeto méagico se pone a disposicion del héroe (F). Se da la variante F2
(Propp, 59): el objeto se halla en el lugar indicado por la bruja.

El héroe es marcado (I). Los nifios tienen rasgos caracteristicos que sirven para
identificarlos, pero no los consiguen como resultado de conseguir el objeto
magico sino que ya han nacido con ellos.

El agresor es vencido (J). Variante J6 (Propp, 70): el agresor desaparece. La
bruja no ha conseguido matar a los tres nifios y desaparece.

El dafio inicial es reparado o la carencia es colmada (K). Posibilidad K5 (Propp,
71): se consigue el objeto buscado por medio del objeto méagico. Los nifios
consiguen ser invitados a palacio gracias a tener en su jardin los objetos magicos
(&rbol, fuente y péjaro).

El héroe vuelve (*). Los nifios son invitados a palacio.

Persecucion: El héroe es perseguido (Pr). Posibilidad Pr6 (Propp, 74): el
perseguidor intenta matar al héroe. Las hermanas de la madre tratan de
envenenar a los pequefios.

El héroe es socorrido (Rs). Posibilidad Rs9 (Propp, 76): el héroe es socorrido
cuando se atenta contra su vida. El pajaro de los mil colores alerta a los nifios y
no comen el desayuno envenenado.

El héroe es reconocido (Q). El rey reconoce a los tres nifios como a sus hijos por
Sus rasgos.

El falso héroe o al agresor es desenmascarado (Propp, 81). Se descubre que las
hermanas de la madre sacaron a los nifios de palacio (X).

El falso héroe o el agresor es castigado (V): las hermanas de la madre son
encarceladas.

El héroe se casa y accede al trono (W): la madre de los nifios vuelve a palacio a

vivir con el rey. Los nifios se quedan en palacio.

Tipos de Aarne:

El tipo 707, “Los tres hijos dorados” (Aarne y Thompson, 145), se corresponde

con este cuento. La reina da a luz a tres hijos maravillosos, que son robados. La reina es

ahuyentada. En el tipo 707 se da la busqueda del pajaro que habla, el arbol que canta y

el agua de la vida. En “Los acoronados” aparecen estos tres elementos, aunque el arbol

es de mil colores y no canta. Los cuatro elementos que sefialan Aarne y Thompson en

este tipo 707 aparecen en “Los acoronados”, por lo que el cuento encaja perfectamente.

39



Estos elementos son: tres muchachas comentan que desean un esposo y el rey se casa
con la menor; las hermanas mayores sustituyen a los recién nacidos por animales y se
encarcela a la esposa del rey; los hijos van a buscar el pajaro, el &rbol y el agua y los
consiguen por su obediencia a una vieja; y, por ultimo, se restauran los hijos y la esposa

y se castiga a las cufiadas.

Como el cuento “Los acoronados” encaja perfectamente con el tipo 707, la
mayoria de los motivos que presentan Aarne y Thompson para este tipo, aparecen en él.
Los motivos que aparecen son N201 Deseo por el esposo enaltecido realizado; H71.2.
Pelos de oro como sefial de nobleza; N455.4 Rey oye la jactancia de la muchacha acerca
de lo que haria de reina; L50 Hija menor victoriosa; K2212 Hermana alevosa; K2110.1.
Esposa calumniada; H1320 Busqueda de los animales u objetos milagrosos; H1331.1
Busqueda del pajaro de la verdad; H1333.1 Basqueda del arbol que canta; H1321.5.
Busqueda del agua que baila; N825.3 Vieja ayudante; H151.1 Atencidn atraida por los
objetos mégicos; B131.2. Pajaro revela la traicion; Q261 Traicion castigada y S451

Esposa desechada por fin reunida con el esposo y con sus hijos.

“Los acoronados” se diferencia de este tipo 707 en que los tres nifios son
salvados por el consejo de la nana, que aparece tres veces, mientras que en el tipo, la

nana se aparece a la nifia, que salva a sus dos hermanos mayores.

40



4. CONCLUSIONES

A pesar de la importancia de la tradicion oral, su estudio ha sido a veces
relegado a un segundo plano. Lacarra sefiala como entre la tradicion oral y la escrita se
establecen recorridos de ida y vuelta que las enlazan (Lacarra, 2005, 134) y que a veces
son olvidados por estudiosos que no consiguen encontrar la fuente de algunas
colecciones (Lacarra, 1990, 267), cuando la respuesta puede ser mas sencilla: la
tradicion oral seria la responsable de la transmision de cuentos de unas regiones a otras

y de unas culturas a otras.

Los cuentos que hemos analizado en este trabajo han sido integrados en una
antologia (es decir, una coleccion culta) y reescritos por un autor que ha procurado
darles un caracter literario. Pero todos ellos proceden directamente de la tradicion oral,
como sefiala Morabito en la bibliografia, gracias al trabajo de campo de los

recopiladores.

Podemos ver como, pese a que las raices de estos cuentos se extiendan siglos y
siglos atras, algunos cuentos incluyen detalles actuales: el maniqui y la tienda de
vestidos en “La reina Isabel” y el arma de fuego en “La hija del rey Sol Adorado”. Estos
elementos actuales los encontramos también en otros cuentos de la antologia de
Morabito: en “La Llorona y sus seis hijos” (Morabito, 127) aparece un avion. En otro
cuento de la antologia de Morébito, “El espejo de Amarilis” (Morébito, 261), aparece

una oficina de correos.

Ademas de incorporar elementos actuales, también hemos visto como cuentos de
la tradicion occidental se han adaptado al contexto mexicano y han adoptado elementos
americanos: la huaya en lugar del peral en el cuento maya “La pobreza” (Morabito,
555), las cascaras de lima en lugar de las migas de pan o guijarros blancos en “El

abandonado” (346 — 350).

Esto nos puede hacer pensar en la vitalidad de los cuentos de transmision oral y
su capacidad para adaptarse a otros contextos, ya sea en cuanto al tiempo (incorporacién

de elementos actuales) o en cuanto al espacio (incorporacion de elementos americanos).

Por otra parte, pese a las innovaciones puntuales, el cuerpo de los cuentos
populares se suele conservar, como hemos comprobado gracias al analisis de las

funciones de Propp y los tipos de Aarne y Thompson. Todos los cuentos que he

41



analizado siguen las funciones en el orden que Propp establece. Sin embargo, no todos
los cuentos que he escogido se corresponden con un tipo de Aarne: no he encontrado un
tipo para “La reina Isabel” y “La hija del rey Sol Adorado”. Podemos pensar que quiza
el estudio de Aarne y Thompson no sea exhaustivo, por lo que deja fuera algunos
cuentos. Otra posibilidad que se abre es que estos cuentos procedan de una tradicion no
occidental que Aarne y Thompson no hayan tenido en cuenta, y esta posibilidad puede
estar apoyada por el origen afromexicano del cuento “La hija del rey Sol Adorado”.

Por otra parte, hemos relacionado tipos y motivos occidentales con cuentos de la
antologia de Morabito que han sido recogidos en diferentes lenguas indigenas y hemos
visto como algunos cuentos (como “Juan sin miedo”) pueden aparecer en culturas muy

diferentes, lo que apunta a cierta similitud universal de los cuentos populares.

42



5. ANEXO |: RESUMEN, FUENTE DE LOS CUENTOS Y SU RELACION CON OTRAS

VERSIONES

“Juan sin miedo” (119 — 124).
Resumen:

Juan se va de casa para descubrir de qué color es el miedo. Primero va a un cerro
conocido por ser sitio de espantos, pero no se asusta. Le aconsejan que vaya a una casa
abandonada que ocupa el Diablo. Alli le caen sobre su cabeza unos huesos de difunto, y
Juan los utiliza para hacer fuego. Se sienta sobre una hamaca y sobre una cama y estas
se rompen y las arroja a la hoguera. El Diablo se presenta, ofendido por no haber
conseguido asustar a Juan, y este le ata los cuernos con una cuerda y lo apalea. El
Diablo confiesa que en cada uno de los cuatro cuartos de la casa hay un tesoro. Al salir
vivo de la casa abandonada, una mujer le ofrece casarse con una de sus cuatro hijas.
Estas, cuando esta dormido, le arrojan un jarro de agua del arroyo con potes, unos peces
negros muy brillantes que reflejan la luz. Juan despierta asustado y observa los colores
blanco, azul, amarillo y naranja. Queda satisfecho porque ya sabe de qué color es el

miedo y se casa con la hija menor, Hortensia.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento (119 — 124) a partir de la version recogida por
Israel Reyes en Apenitas te lo cuento (Relatos de los pueblos negros de la Costa Chica
de Oaxaca), 2012, pags. 53 — 54. Fue narrado por Roméan Torres Flores.

Relacion con otras versiones:

“Juan sin miedo” es un cuento muy extendido por Occidente, y es posible que
incluso aparezca en otras literaturas, como sefiala Richard M. Dorson en un trabajo
sobre literatura popular japonesa: “The Youth Who Wanted to Learn What Fear Is, type
326, wich also occurs in Japan in nine subtypes (lkeda 326A-326J)” (Dorson, 247).

Cristina Martin de Doria realiza una comparacion de algunas versiones europeas
(“Juan sin miedo”, de Maria Pascual, 1985; “Giovannin senza paura”, de Italo Calvino,
1979, “Lo sciocco senza paura”, de Italo Calvino, 1979 y “El mozo que queria aprender
lo que es el miedo”, Grimm, 1957) y sefiala que estas versiones comparten la linea

tematica pero luego difieren en estructura narrativa y funciones de los personajes. Juan,

43



Giovannin y el mozo quieren descubrir que es el miedo, pero las pruebas a las que son
sometidos son muy diferentes. En “Lo sciocco senza paura” una de las pruebas consiste
en que seis hombres cargan un atadd. EI muchacho lo devuelve a la vida, pero como el
resucitado lo quiere estrangular, lo vuelve a meter en el ataid. De manera similar, en la
version de Morabito, aparecen unos diablos transportando un ataud. Juan los ayuda y el

muerto sale del atadd y escapa.

Segun Martin de Doria, el aprendizaje de qué es el miedo se da en el cuento de
los hermanos Grimm porque la esposa le arroja un jarro de agua con peces, como en el
cuento de Morabito. En el cuento espafiol “Juan sin miedo”, de Maria Pascual, el
aprendizaje se da porque la princesa empuja al estanque a Juan. En cambio, en
“Giovannin senza paura”, el protagonista ve un dia su propia sombra y se asusta tanto

gue muere inmediatamente.

En México, Stanley Robe recogid otra version de “Juan sin miedo” que
encontramos en el Repositorio (version narrada por Genoveva Navarro el 28 de agosto
de 1947 en Tepatitlan de Morelos, Jalisco). Esta version es muy diferente y no sigue la
linea de acontecimientos del cuento de Morabito y las versiones europeas de Martin de
Doria. En cuanto a las similitudes de esta version con la version de Morabito y las
versiones europeas encontramos que el protagonista de la version de Robe es malcriado
y su padre lo echa de casa. En este coincide con la version de los hermanos Grimm, en
la que Juan es un zoquete. Ademas, aparecen el espacio del camposanto y la iglesia, que
Martin de Doria sefialaba como espacios propios de este cuento. Cae “una bolsa de
puros huesos” del techo, como en la version de Morabito. También aparece un gato (“Al
rato empezo un gato, a ruegue y lata: - Miau”), como senalaban Aarne y Thomspon en

su tipo 326.

Sin embargo, el Juan sin miedo de esta version no pretende descubrir qué es el
miedo. Es un picaro que engafia a los demas. Despues de superar las pruebas en el
camposanto y la capilla, se aprovecha de unos monos para conseguir comida y luego
vende tres objetos sin valor (una olla vacia, un zapote y un sombrero en el que ha
defecado) como si fuesen objetos magicos a unos incautos. Regresa al hogar para
explicarle al padre su aprendizaje: “El que es tan breve y es tan menos, dice el diablo,
que el diablo que le aguante, que el que es vivo vive de los otros”. La venta del
sombrero con sus necesidades es un elemento que también aparece en el cuento “Pedro

de Urdemales y el fraile curioso” (Morabito, 299), en el que el picaro Pedro de

44



Urdemales cambia su sombrero con heces por la mula del fraile haciéndole creer que

contiene un pajaro de siete colores.

“El seiior y la gallina” (239 — 241)
Resumen:

Un hombre pobre tiene muchos hijos y no alcanza a darle de comer a todos.
Siempre tiene hambre y por una vez, decide comer bien. Su mujer le prepara una gallina
y se retira al campo a comérsela. Alli aparecen primero Dios y luego el Diablo y le
piden de comer, y no les da porque no son iguales con todos: a unos les dan mucho y a
otros nada. Aparece la Muerte, y a esta si le da parte de su almuerzo porque se lleva
tanto a pobres como a ricos. Como recompensa, la Muerte le explica que su vela (de la
que depende su vida) se estd apagando y le da una vela mas grande para que vaya a
sustituirla y asi poder vivir mas. EI hombre va corriendo a cambiar la vela, pero cuando

Ilega a ver su vela, esta se apaga y muere. Se habia congestionado con la gallina.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento (239 — 241) a partir de un trabajo de Elaine K.
Miller (Mexican Folk Narrative from the Los Angeles Area, Texas, 1973, pags. 226 —

228). El cuento fue originalmente contado por Rafael Gudifio en California.
Relacion con otras versiones:

En el Repositorio Nacional de Materiales Orales encontramos el cuento “El
hambriento y la muerte”, recogido por Stanley Robe (Mexican Tales and Legends from

Veracruz) y que originalmente fue narrado por Sebastian Morales en Xalapa (Veracruz).

Este cuento comienza de la misma manera que “El sefior y la gallina”: un
hombre es muy pobre y debe repartir la comida entre sus numerosos hijos. Se retira a
comerse una gallina él solo y es interrumpido en este cuento por solo dos personajes, al
igual que en el tipo 332B: Dios y la Muerte. No comparte el almuerzo con Dios, pero si
con la Muerte. El final es diferente: la Muerte le dice que obedece a Dios y que
regresara tres dias después a llevarselo como castigo por no haber compartido la comida
con sus hijos. EI hombre trata de despistar a la Muerte afeitdndose la cabeza, pero esta

se lo lleva igualmente.

45



“El puente del rio Grande” (488 — 489)
Resumen:

Los espafioles encargan a un albafil muy ocupado la construccion de un puente.
Este albafiil solo ve posible construirlo con la ayuda del Diablo, y cambia su alma y la
de su mujer a cambio de que el Diablo construya el puente en una sola noche. El Diablo
trabaja muy rapido con ayuda de otros diablos. La mujer aproxima una gallina al gallo
para que cante antes, de modo que el pacto se cancela y el albafiil y su esposa no
pierden sus almas. Los diablos huyen. El puente de Zapotlanejo queda practicamente

acabado, solo le faltan unas pocas piedras.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento (488 — 489) a partir de un trabajo de Stanley
Robe (Mexican Tales and Legends from Los Altos, Berkeley, 1970, pags. 548 — 550).
Originalmente fue narrado por Salvador Gonzalez Quesada el 10 de julio de 1969 en
Yahualica de Gonzélez Gallo, Jalisco.

Relacion con otras versiones:

Este cuento es el unico que se ubica en un periodo concreto: “Hace muchos
afios, en tiempos de la Colonia, cuando los espafoles andaban en nuestro pais”.
También en un espacio concreto: “Alla por Zapotlanejo” (488). En el titulo también se

incluye un nombre concreto, el rio Grande.

Ademas, se da una explicacién mitica de una construccion que existe realmente
y que data de los tiempos de la Colonia. En Zapotlanejo se construyd en 1679 el puente
Calderon sobre el rio Colorado y en 1718 el Puente Grande sobre el rio Santiago
(Venegas, 18). Zapotlanejo se convirtid asi en un importante lugar de paso entre
Guadalajara y México. Ademas de los cuentos sobre el origen del puente, en 1811 se
produjo la batalla del puente Calderon, que dio lugar a la aparicion de mas leyendas
(Venegas, 20)

46



“Juanito el buen hijo” (545 — 552)
Resumen:

Juanito encuentra a un viejito que le ofrece trabajo y se marcha con él. Juanito
tatema un borrego y se come el higado, el corazén y la lengua sin avisar contar con el
viejito. Llegan a una ciudad y el viejito prende una hoguera y echa en ella a los viejos.
Al poco aparecen los viejos rejuvenecidos. En otra ciudad, el viejito quema el cuerpo
del difunto rey y este resucita. Juanito intenta poner en practica el truco del viejito y
realiza los mismos pasos, pero nadie renace de las cenizas. Lo arrestan y condenan a la
horca. El viejito renovador acude, le pregunta si fue él el que se comié el higado, el
corazén y la lengua y Juanito lo reconoce. El viejito rejuvenece a las personas que
Juanito habia quemado y liberan al joven. Juanito adivina la identidad del viejito: es
Dios. El viejito le ofrece a Juanito lo que quiera y este pide cien afios de vida para él y
sus padres, un arbol de peras del que no se pueda bajar, un guaje del que no se pueda
salir y unas barajas con las que gane siempre en el juego. Cien afios después, llega la
Muerte para llevarse a Juanito y a sus padres, pero Juanito le dice que suba al arbol de
las peras. Deja bajar a la Muerte a cambio de que les deje vivir cien afios mas. A los
cien afios, Juanito le pide a la Muerte que entre en el guaje. Le deja salir a cambio de
otros cien afios de vida. Pasado ese tiempo, la Muerte regresa y se lleva a Juanito y sus
padres. De camino al Cielo pasan por el infierno, donde Juanito juega unas partidas con
sus barajas y gana a los diablos todas las almas condenadas. Finalmente, Juanito llega al
Cielo y el Sefior perdona a las almas condenadas.

Fuente:

Moréabito reescribe este cuento (545 — 552) a partir de un trabajo de Aurelio
Espinosa: “New-Mexican Spanish Folk-Lore. Ill. Folk-Tales” en The Journal of
American Folklore, 24 (94), pags. 430 — 436.

Relacion con otras versiones:

“Cristo es el mejor herrero” (Mordbito, 184) es la mejor encarnacion de la
antologia de Moréabito del tipo 330 de Aarne. En este cuento Cristo y San Pedro (los dos
personajes que nombran Aarne y Thompson para este tipo) dan una leccion de humildad
a un herrero que decia ser el mejor. No aparece la parte final en la que se concederian

los deseos.

47



Sin embargo, en el cuento maya “La Pobreza” (Morébito, 555) si aparecen los
deseos y la burla a La Muerte de la misma forma, aunque no aparece la primera parte.
Una viejita llamada Pobreza invita a almorzar a un mendigo, que, agradecido, le
concede un deseo. Como ha hecho Juanito, Pobreza pide un arbol de la huaya del que no
se pueda bajar. No aparecen mas deseos en este cuento. Tampoco aparecen el infierno y
el cielo. La consecuencia de engafar a la Muerte es negativa: los doctores se enfadan
porque los enfermos agonizan sin morir y van a buscar a la Muerte. Cuando esta es
liberada, deja a Pobreza con vida porque tiene trabajo pendiente. Se da asi una

explicacion de caracter mitico de por qué sigue habiendo pobreza.

“La reina Isabel” (87 — 96)
Resumen:

La vieja que regenta una tienda de vestidos finge que un maniqui esta vivo
poniéndole voz. El rey se enamora del maniqui y quiere casarse con ella. La vieja
cambia el maniqui por la hija de una sirena, a la que llama Isabel. Cuando la sirena
descubre que le ha dado un maniqui, maldice el matrimonio de su hija: su marido la
abandonara tres veces. Isabel se casa con el rey y se gana la simpatia de toda la corte.
Sin embargo, al poco deja de hablar y el rey, instigado por su madre, la devuelve a la
tienda de la vieja y se vuelve a casar. La nueva esposa no consigue ser querida en
palacio, y se va a la tienda para que Isabel le diga como conseguirlo. Isabel se corta la
cabeza y peina la melena. La nueva esposa regresa a palacio, donde imita a Isabel,
perdiendo la vida en el acto. El rey descubre que Isabel vuelve a hablar y se la lleva a
palacio, pero alli pierde de nuevo la voz, por lo que ocurre lo mismo. El rey se vuelve a
casar y la nueva esposa va a ver a Isabel, que se prende fuego en una mano y frie
pescado en ella. En palacio, la esposa la imita y muere quemada. Isabel regresa a
palacio, pero vuelve a quedar muda y sucede lo mismo. La nueva esposa va a ver a
Isabel, que se bafia en una fuente que conecta con un manantial subterraneo y sale seca
y arreglada. La nueva esposa la imita y muere ahogada. El rey va a pedir explicaciones a

Isabel, que confiesa ser hija de una sirena. Isabel y el rey viven felices.

48



Fuente:

Morabito rescribe el cuento (87 — 96) a partir del trabajo de Elaine K. Miller
Mexican Folk Narrative from the Los Angeles Area, University of Texas Press, 56,

1973, pags. 228 — 239. Fue narrado originalmente por Lola Cruz.
Relacion del cuento con otras versiones:

No he encontrado otras versiones de este cuento.

“La flor de Lily-Lo” (105 — 108)
Resumen:

Una madre esta enferma y solo se puede curar con la flor de Lily-Lo. Los tres
hijos van en su busca, y el hermano menor la encuentra. Los hermanos mayores lo
asesinan y ocultan bajo un montén de piedras. Llegan a casa con la flor y la madre se
cura. Un dia un muchacho camina por el bosque y coge una de las flores de Lily-Lo y
cuando sopla sobre ella, escucha una cancién en la que una voz cuenta como sus
hermanos lo asesinaron. Llega al pueblo y todos escuchan la cancion. Los padres
descubren asi el final de su hijo menor. Encierran en un cuarto a los hijos mayores tras
prender un fuego alli, y los dejan morir sofocados. Los padres se dirigen al timulo de
piedras donde yace el hijo menor y las retiran. El hijo despierta para gran alegria de sus

padres.
Fuente:

Este cuento es reescrito en espafiol por Fabio Morabito (105 — 108) a partir de un
trabajo en inglés de Américo Paredes (Folktales of Mexico, Chicago, University of
Chicago Press, pags. 125 — 127). Originalmente fue contado por Jorge Carlos Gonzélez

Avila en el Distrito Federal en espafiol.
Relacion del cuento con otras versiones:

Este cuento popular estd muy extendido por los territorios de las literaturas
hispanicas. En México encontramos varias versiones, como en toda Hispanoamérica y
en diversas zonas de Espafia, incluyendo una version en catalan (“La flor del penical”,

Rondalles populars recollides per Valeri Serra i Boldu, pags. 18 — 20).

49



Segun la escritora boliviana Isabel Mesa Gisbert, este cuento es una variante de
aquel que los hermanos Grimm titularon “El agua de la vida” o “El agua milagrosa”.
Puede respaldar esta hipétesis el hecho de que entre los elementos que Aarne y
Thompson sefialaban para el tipo 551 se encontraba el del agua de la vida o de la
juventud (Aarne, 115).

Mesa Gisbert sefiala que una de las primeras versiones americanas es la de la
autora costarricense Carmen Lyra, con el nombre “La flor del Olivar” (Cuentos de mi

tia Panchita).

Las versiones pueden diferir en el objeto magico (agua, como en la version de
los hermanos Grimm, o una flor, como es habitual en el mundo hispanico) y en los
personajes que los hermanos encuentran en su camino (un enano, una anciana, una
pordiosera, la Virgen), pero todas incorporan el relato en verso del asesinato salvo la

version peruana (Mesa Gisbert).

En el Repositorio Nacional de Materiales Orales aparecen dos cuentos titulados

“La flor del ailala” (n® 115 y 116) y un tercer cuento llamado “La flor de laralay” (n°

246).

Uno de los cuentos llamado “La flor del ailald” fue narrado por Timoteo Garcia
el 18 de noviembre de 1947 en Valle de Guadalupe (Jalisco). El otro cuento con el
mismo titulo fue narrado por Aurelia Arias el 7 de septiembre de 1947 en Tepatitlan de
Morelos (Jalisco). “La flor de laralay” fue narrado por Teresa Lopez Soto el 20 de julio
de 1965 en La Joya (Veracruz). Morabito, en cambio, no utiliza estos trabajos de Robe
sino que reescribe este cuento a partir de una recopilacion de Américo Paredes.

En la version narrada por Timoteo Garcia encontramos algunas diferencias
respecto a la version que recoge Moréabito: el padre se queda ciego, el hermano menor
es demasiado pequefio para ir a buscar la flor y por eso sale después que sus hermanos,
aparece una viejita que le entrega la saquita de flores a cambio de que le dé de beber, un
forastero ve flores con un pito y cuando lo pita escucha la cancién, los padres descubren

el asesinato y encierran al hermano mayor en su cuarto.

Los cambios mas sustanciales pueden ser la incorporacion del rol del donante (la
viejita), que ofrece el objeto magico a cambio de la obra de caridad del héroe y pone de

relieve las buenas cualidades de este personaje frente a sus hermanos. También supone

50



un gran cambio el final, en el que no se incluye el castigo a los hermanos mayores ni la

resurreccion del menor.

En la version narrada por Aurelia Arias no hay una enfermedad de los padres ni
una busqueda de una flor curativa, sino que se parte de la envidia de los hermanos
mayores y un plan de estos de matar al hermano menor. Son los hermanos mayores
quienes proponen ir a buscar lefia junto al hermano pequefio para matarlo. La flor nace
en el lugar donde entierran al hermano. No se dice el nombre de la flor, sino que solo
aparece en el titulo. Es un cedacero que va a recoger cedazos al bosque el que ve la flor
y pita. Los padres descubren el asesinato, castigan a los hermanos mayores y al poco la
madre muere. No hay asesinato de los hermanos mayores por parte de los padres ni

resurreccion del menor.

Esta version difiere mucho de las anteriores porque no hay una bdsqueda de un
remedio magico. Ademas, comparte con la versién de Timoteo Garcia la ausencia de

resurreccion y de castigo para los asesinos.

En el cuento “La flor de laralay” el padre es rey, y la flor es buena para el
“riumatismo” aunque no hay nadie enfermo. La recompensa por conseguir la flor es
econdmica: “el que me la traiga de ustedes, dice, le tocara todo, toda mi hacienda y todo
mi dinero”. El hermano menor es el mas humilde: quiere ir en el caballo mas flaco, no
como sus hermanos que le han pedido al padre el mejor caballo. Los hermanos mayores
arrojan a un pozo al menor. Un hombre rescata del pozo al hermano menor, este sigue a
sus hermanos, que lo matan y le quitan la flor. Lo entierran en un cafiaveral, y un
hombre pasa y escucha que las cafias cuentan la historia. El rey descubre la verdad. El
cuento concluye sin explicar si hay castigo para los hermanos mayores. Tampoco hay

resurreccion.

Esta version parece guardar més similitudes con el tipo 551 de Aarne y
Thompson porque el padre es rey, hay una diferencia entre el hermano menor (humilde)

y los mayores (pretenciosos) y se arroja al hermano menor al pozo antes del asesinato.

En Espafia, Fernan Caballero recogio en el siglo XIX una version de este cuento,
que incorpora en el capitulo IV de su novela Lagrimas, novela de costumbres

contemporaneas.’® En esta novela, el personaje de la nifia Lagrimas cuenta “La flor del

13 Esta novela fue publicada en Madrid en 1862. La he consultado en la edicion digital de Mdnica
Brotons, 2000, disponible en Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, www.cervantesvirtual.com.

51


http://www.cervantesvirtual.com/

lilila” a otras nifias. La version de Fernan Caballero difiere en algunos elementos de las
anteriores. El padre es un rey y queda ciego. Aparece una vieja que pide limosna que
sirve para sefialar el diferente comportamiento de los tres hijos. La gran diferencia con
las versiones explicadas anteriormente es la aparicion de la Virgen, que da un consejo a
los nifios: no deben acercarse a los negros. Los hermanos mayores desobedecen

mientras que el menor sigue el consejo.

En cuanto al final, en el lugar en el que han enterrado al nifio nace un cafiaveral.
Un pastor hace una flauta con las cafias. EIl padre no condena a los hermanos mayores
porque la voz de la flauta le pide que los perdone y no hay resurreccion maravillosa del
nifo.

Mas adelante, Rodriguez Almodovar vuelve a recoger este cuento (“La flor de
Lilila”, Cuentos de la media lunita, vol. 15, Madrid, Algaida, 2009, pags. 22 — 36). El
padre es rey, como en la version de Fernan Caballero y en la versiéon mexicana “La flor
de Lararay”. Es el padre el que enferma pero no se menciona ningtin 6rgano especifico.
Una diferencia fundamental respecto a todas las versiones anteriores es que los
hermanos van a buscar la flor de lilild en orden: primero el mayor, luego el mediano y
por Gltimo, el menor. EI mayor y el mediano niegan una limosna a una viejecita (que
ejerce el rol de donante). Estos hermanos mayores son castigados por ello: uno
encuentra piedras en el zurron y otro, ratas. EI menor es el mas generoso y comparte su
almuerzo. A cambio, la viejita le revela como conseguir la flor de lilila. Esta flor no se
encuentra en el bosque, sino que hay que buscar el nido de un pajaro maravilloso (que
habia sido mencionado por Aarne y Thompson como uno de los elementos que pueden
aparecer en su tipo 551). La flor de lilila brota al romper un huevo de este pajaro
maravilloso bajo el arbol més grande del bosque. Los hermanos mayores matan al
menor, le quitan la flor y lo entierran en un cafiaveral. Un pastor se hace una flauta con
una cafia. La noticia llega al rey, que se dirige al cafiaveral, de donde sale el hijo menor.
Tiene lugar una resurreccion maravillosa, como en “La flor de Lily-Lo”. El padre pide
que les corten la cabeza a los asesinos, pero el hermano menor le pide piedad, como

habiamos visto en la version de Fernan Caballero.

52



“La hija del rey Sol Adorado” (153 — 164)
Resumen:

El rey Chiquito observa un retrato de la hija del rey Sol Adorado, se enamora y
viaja en barco hasta la corte de este rey. Alli finge ser un mercader para atraer a la
princesa al barco y llevarsela. En el barco, el sargento del rey Chiquito escucha lo que
tres pajaras anuncian: el caballo del rey se desbocara y lo matara, a no ser que alguien le
de un balazo al caballo; la camisa que lleve la princesa empezara a arder y morira, a no
ser que alguien le arranque la camisa y la arroje al fuego; y en la boda, la princesa caera
y morira, a no ser que alguien le chupe los senos. Cuando llegan a tierra, el sargento
dispara al caballo. Cuando la princesa se va a vestir, el sargento le quita la camisa y la
arroja al fuego. En la boda, la princesa se desploma y el sargento le chupa los senos. El
rey, enojado se decide a matar al sargento, que desvela lo que escuchd a las tres pajaras
y el rey Chiquito lo perdona. Sin embargo, el sargento esta muy avergonzado y pide tres
veces ser convertido en piedra. Queda convertido en estatua muda. Un dia recupera la
voz y dice que si quieren que regrese a palacio, deben cortarle la cabeza al hijo y a la
hija que han tenido el rey Chiquito y su esposa. Asi lo hacen, y el sargento pega las

cabezas a los cuerpos y los tres juntos recuperan la vida.
Fuente:

Morabito toma este cuento (153 — 164) de un trabajo de Miguel Angel Gutiérrez
y Francoise Neff: La conjura de los negros. Cuentos de la tradicion afromestiza de la
Costa Chica de Guerrero y Oaxaca, Chilpancingo, Universidad Autonoma de Guerrero,
1993, pags.69 — 80. Fue narrado originalmente por Wenceslao Habana.

Relacion del cuento con otras versiones:

No he encontrado otras versiones de este cuento.

“El recién casado” (220 — 223)
Resumen:

Un arriero recién casado sale unos dias de casa y cuando regresa, su madre le
dice que su esposa murid. EI hombre no la cree y les pregunta a unos cuervos, y estos lo

conducen por el aire al lugar donde se encuentra su esposa. La esposa le dice que la

53



madre de él fue quien la asesin6 con un bordon y que en el lugar en el que se encuentra
ahora deben construir todos los dias una iglesia que se derrumba por la noche. Le pide
que se marche y le prepara unas tortillas para el camino. ElI hombre regresa a su pueblo
viajando con los cuervos y cuando desenvuelve las tortillas, ve que se han convertido en

piedras. Queda muy triste y deja de comer hasta que muere.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento (220 — 223) a partir de un trabajo de John Alden
Mason y Aurelio M. Espinosa, “Folk-Tales of the Tepecanos” en The Journal of
American Folklore, pags. 182 — 184. Originalmente fue narrado por Felipe Aguilar en

Veracruz.
Relacion con otras versiones:

Moréabito reescribe el cuento siguiendo fielmente el cuento que recogen Mason y
Espinosa, pero omite un detalle que introduce el narrador acerca de los cuervos que
trasladan al recién casado: “Y no eran cuervos; eran los angeles del cielo afigurados
cuervos” (Mason y Espinosa, 184). Este detalle seria el Ginico elemento religioso del

cuento, ademas de la iglesia que los muertos construyen diariamente.

“Friega Tiznados” (41 — 46)
Resumen:

Un rey pregunta a sus hijas acerca del amor que le profesan. La hija menor,
Blancaflor, responde que lo quiere como la sal, lo que despierta la furia del padre, que
ordena a un criado que la asesine. El criado mata al perro de la joven en su lugar.
Blancaflor vaga por el monte y llega a una ciudad. Es acogida por una pareja de
ancianos que le recomiendan ir a servir al palacio del rey Fulano y la untan con pomada
negra. Trabaja como sirvienta con el nombre de Friega Tiznados, sin desvelar su
verdadera identidad. Se bafia en el bafio del principe y este la observa por la cerradura,
descubriendo que su piel realmente es blanca y sospecha que se trata de una princesa. Se
produce un segundo reconocimiento de la princesa por parte de la reina, y un tercer
reconocimiento por parte del rey Fulano. Friega Tiznados revela su identidad y se casa

con el principe. Invitan al padre de la joven, y sirven la comida sin sal. Cuando este se

54



queja de la falta de sal, le hacen ver la injusticia que cometio con su hija. El rey se

arrepiente y le desvelan que la novia es en realidad su hija.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento (41 — 46) a partir de un trabajo de Stanley Robe:
Mexican Tales and Legends from Los Altos, Berkeley, University of California Press,
20, 1970, pp. 403 — 409. Este cuento fue narrado por Aurelia Arias, de ochenta afios, en
Tepatitlan de Morelos (Jalisco), el 7 de septiembre de 1947,

Relacion con otras versiones:

En otra versién de este cuento, a partir del mismo trabajo de Stanley Robe, en el
Repositorio Nacional de Materiales Orales (n° 129) aparece un elemento que Fabio
Morabito omite en su reescritura: los tres vestidos que Blancaflor lleva consigo cuando
se marcha de palacio: “Saco tres vestidos, uno con color de las estrellas, otro color de la
luna, otro color del sol. Y todo lo demas necesario que necesitaba con la esperanza de
que le perdonarian la vida los hombres aquellos™. Estos vestidos tienen importancia
porque contienen joyas, lo que permite a Blancaflor darles alguna riqueza a los ancianos
que la hospedan, de modo que el trato que mantiene con los ancianos es algo diferente
en esta version: “Vaya a una plateria y que le hagan el favor de cambiarle esta piedrita.

Le dan mucho dinero y no trai queso, de cenar para los tres.” (Repositorio, n® 129).

Estos vestidos también permiten el reconocimiento de Friega Tiznados como
princesa, pues en esta version ella primero es observada por el principe cuando luce el
vestido como las estrellas (“Me asomé. jTalla tan primorosa, con un vestido como las
estrellas!™), después es observada por el principe y su madre mientras se prueba el
vestido como la luna (“Y agarr6 el vestido color como de la luna, tan vivo como la luna.
jAaa! jEstaba hermosisimo!”) y en tercer lugar es observada por el principe, la reina y
el rey mientras se prueba el ultimo vestido (“Se llevo el vestido rosa, como el sol”,
Repositorio, n° 129). En la version de Fabio Morabito, al perderse este elemento, el

reconocimiento como princesa se obtiene solamente de verla sin la pomada negra.

Ademas, los tres vestidos aparecen en el cuento francés “Piel de asno” recogido

por Charles Perrault®™ como regalos que el incestuoso padre realiza a la hija para

15 “Une robe qui fiit de la couleur du temps”, “Soit de la couleur de la lune”, “une robe encore plus
brillante et de la couleur du soleil”, “Peau d’Ane” en Charles Perrault, Pierre Féron (ed.), Les Contes de
Perrault, Casterman, 1902, pags. 48 — 59. Consultado en www.wikisource.org.

55


http://www.wikisource.org/

conquistarla, con la diferencia de que el vestido de estrellas es sustituido por un vestido
del color del tiempo. En “Burrita de plata” (Rodriguez Almoddvar, 2009) una version
espafola del mismo cuento, aparecen los trajes de sol, de luna y de estrellas, que el rey

obtiene mediante un pacto con el diablo para poder casarse con su hija.

Aarne y Thompson han clasificado estos vestidos como uno de los subtipos del
tipo 510 “La Cenicienta y la gorra de juncos”: 510B “El vestido de oro, de plata y de
estrellas” (Aarne y Thompson, 103) y explican que aparecen como regalos que el padre
hace a la hija para poder casarse con ella, como hemos visto en los cuentos “Piel de
asno” y “Burrita de plata”. En la versiéon de Stanley Robe de “Friega Tiznados”
aparecen también estos vestidos, pero no son un regalo del padre. Tampoco podemos

ver un deseo incestuoso en el padre de Blancaflor.

Podemos encontrar versiones de este cuento en Andalucia, como “Te quiero mas
que a la sal”, recogido en Algeciras, que presentan Juan Ignacio Pérez y Ana Maria
Martinez en Cien cuentos populares andaluces recogidos en el Campo de Gibraltar.
Esta version es mas breve y simple y elude las peripecias que vive la joven en el otro
reino (el encuentro con los ancianos, la transformacion en sirvienta y la boda con el
principe), de modo que, tras la expulsidn por parte del padre (en esta version no hay
orden de asesinato), el cocinero ayuda a la princesa al eliminar la sal de las comidas, lo
que provoca que el padre se dé cuenta rapidamente de la injusticia que ha cometido y

perdone a su hija.

“El abandonado” (346 — 350)
Resumen:

Un matrimonio planea abandonar a sus dos hijos. Cuando los llevan al monte,
uno de los hijos va tirando céascaras de lima para marcar el camino, y asi consiguen
volver a la casa. Los padres repiten la operacion pero esta vez solo llevan al monte al
nifio que no lleva las cascaras de lima, de manera que no puede regresar. Se queda en lo
alto de un arbol y escucha a una leona que les cuenta a sus cachorros tres historias: hay
una ciudad que sufre sed pero si se retira una piedra brillante que esconde un rio,
volveran a tener agua; en otra ciudad hay un enfermo incurable pero si se saca el sapo

que vive debajo de su cama, se recuperard; y en otra ciudad hay una princesa ciega, pero

56



si se le avientan siete semillas de lima, podra ver. El joven continlia su camino, pasa por
esas tres ciudades y soluciona sus problemas, por lo que recibe una recompensa.
Ademas, la princesa que ha recuperado la vista desea casarse con €l. El chico regresa al
hogar para explicarle a sus padres su fortuna, y el padre, muerto de envidia, va al monte
a seguir sus pasos. Se sube a un arbol y acuden una leona y sus cachorros, pero en lugar

de contar historias, se lo comen.
Fuente:

Morabito reescribe este cuento a partir de un trabajo de Eusebio Ramén Lopez:
Narraciones fantasticas de la Chinantla, Oaxaca, Gobierno del Estado de Oaxaca,
1987, pags. 14 — 20.

Relacion con otras versiones:

Vidal de Battini estudia el cuento de los nifios que son abandonados en
Hispanoamérica, y sefiala que estd ampliamente extendido por Occidente (Vidal de
Battini). Presenta doce versiones y variantes en Argentina.t’

Las versiones completas de este cuento incluyen los siguientes motivos:

- Dos huérfanos, nifio y nifia, son abandonados por imposicion de la madrastra.
Los nifios siguen las huellas dejadas en el camino y regresan al hogar. Vuelven a
ser abandonados.

- Llegan a casa de una bruja que los engorda para comérselos. Se salvan arrojando
la bruja al horno.

- Como gracia divina adquieren perros de condiciones sobrenaturales.

- Entran en el territorio de un gigante y capturan al hermano. La hermana lo
traiciona.

- El joven se salva con ayuda de los perros y castiga a la hermana con la muerte.

- Los perros se transforman en palomas.

En las versiones tipicas este cuento hispanoamericano conserva las caracteristicas de
Hansel y Gretel (cuento n° 15 de los hermanos Grimm, Vidal de Battini) y coincide con

el tipo 327 de Aarne-Thomppson.

17 Cuentos del 917 al 928 en Tomo 1V, Cuentos y leyendas populares de la Argentina. Disponible en
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.

57



Como he sefialado en el analisis de los tipos de Aarne para “El abandonado”, parece

que en la tradicién hispanica podemos encontrar versiones que amplian este tipo 327.

En las versiones argentinas de Vidal de Battini encontramos perros, leones y tigres
que ayudan a los nifios a vencer al agresor (ogro, gigante, bruja). Por el rol de donante
de la leona que cuenta las tres historias, podemos relacionar “El abandonado” con estos

cuentos.

En “El abandonado” hay dos diferencias notables respecto a los doce cuentos

argentinos que compara Vidal de Battini:

- El nifio abandonado en el monte es solo uno. En los cuentos argentinos y en el
tipo 327 son dos.

- El joven no posee a la leona y esta no presta su ayuda de manera directa aljoven,
sino de manera indirecta al narrar a sus cachorros tres historias que serviran al

joven para hacer fortuna.

Hay otros cuentos de la antologia de Morabito que guardan similitudes con “El
abandonado”: el cuento fiuhu “La bruja y el temazcal” (Morabito, 109), el cuento
chontal “Cuento de los nifios perdidos (Morabito, 207), el cuento zapoteco “Cuento de
Juan y Maria” (Morabito, 431) y el cuento en espafiol “Los huerfanitos” (Morabito,
439).

En “La bruja y el temazcal” vemos cémo el nifio abandonado es solo uno, como en
“El abandonado”. Sin embargo, no hay dos intentos de abandono (uno frustrado y otro
exitoso), sino solo uno. En “La bruja y el temazcal” se produce el regreso al hogar y el
reencuentro con el padre: El nifio llega con una olla con monedas de oro para su familia
y el padre lo acoge arrepentido. En “El abandonado” también hay un regreso al hogar

con fortuna, pero la reaccion no es positiva.

“Los huerfanitos” es un cuento que guarda similitudes con estos dos cuentos: dos
nifios son abandonados (solamente una vez), pasan una noche en un arbol y bajo el
arbol encuentran a dos perritos, que hacen suyos y los ayudan. Aparece el personaje de
la madrastra como mujer que instiga al padre para abandonar a los nifios. Al igual que
hemos visto en “El abandonado”, no esta presente el episodio en el que una bruja se
quiere comer a los nifios. Sin embargo, si encontramos a los perros/leones en la esfera

de accion del donante. Como sefialaba Vidal de Battini para los cuentos argentinos, la

58



relacion del hermano y de la hermana se resiente con el tiempo, pero no es la hermana la
que traiciona al joven, sino que este abandona la vida en el monte para casarse con una
princesa, y la hermana, no pudiendo soportarlo, se suicida. En “El abandonado” el
matrimonio con la princesa también esta presente y, aunque no haya hermana, provoca
enfado en otro personaje: el padre envidioso que sigue los pasos del hijo, con un fatal

destino.

El “Cuento de los nifios perdidos” es el que sigue con mayor acierto los pasos
que indicaba Vidal de Battini para este cuento: Un nifio y una nifia son abandonados por
sus padres, llegan a una casa donde una pareja de ancianos se los quiere comer, pero
consiguen huir gracias a la intervencion de San Antonio. Los nifios queman a los
ancianos y de sus cenizas surgen dos perros, que los ayudaran. Finalmente, la hermana,
junto con su prometido, planea el asesinato del hermano, pero este consigue evitarlo. La
hermana se suicida y el hermano se casa con una princesa. Vemos como todos los
elementos enunciados por Vidal de Battini (salvo la conversion de los perros en
palomas) estan presentes, y que incluso se afiaden detalles que no aparecian en su lista:

la conversion de los agresores en los propios perros y la boda del hermano.

El “Cuento de Juan y Maria” solo tiene en comun con estos cuentos que hay dos
jévenes, nifio y nifia, perdidos en un ambito hostil en el que hay canibales. Sin embargo,
no han sido abandonados por su familia, sino que han llegado a una isla por sufrir un
naufragio. No hay una bruja que se los quiera comer, sino que se trata de la poblacion
autdctona de la isla.

En definitiva, “El abandonado” es un cuento que sigue parcialmente el tipo 327
de Aarne y que se relaciona con otras versiones hispanoamericanas (mexicanas y

argentinas) por la inclusion de la leona como donante.

“Los acoronados” (454 — 461)
Resumen:

Tres hermanas comentan sus deseos de casarse con el panadero del rey, con el
cocinero, y con el mismo rey. El rey las escucha y se casa con la menor, lo que despierta
la envidia de sus hermanas mayores. La hermana pequefia da a luz un hijo con el cabello

dorado, otro con el mefiique de oro y una nifia que cuando habla arroja flores, pero las

59



hermanas mayores los intercambian por animales. El rey se enfurece y encierra a su
esposa. Las hermanas mayores mandan a los nifios a una casa fuera de la ciuda. Al
fallecer la nana que cuida a los nifios, las hermanas mandan a una bruja para que los
mate. La bruja envia al hermano mayor en busca del arbol de las mil flores, al mediano
en busca de la fuente cristalina y a la nifia en busca del pajaro de los mil colores con la
orden de que miren estos objetos todo el rato. La nana se aparece ante los nifios y le dice
que no los miren en ningln momento porque morirdn. Los objetos siguen a los nifios
hasta el jardin de su casa. Un secretario del rey observa el jardin e invita a los
propietarios a desayunar a palacio. Al llegar los nifios con la cabeza y el mefiique
vendados, las hermanas envidiosas descubren su identidad y envenenan el chocolate,
pero el pajaro de los mil colores lo descubre y alerta a los nifios. El rey ordena a los
nifios descubrirse y a la nifia hablar, y al ver sus rasgos caracteristicos, descubre que son

sus hijos. Manda liberar a la reina y encierra en la misma prision a sus hermanas.
Fuente:

“Los acoronados” (454 — 461) es un cuento narrado originalmente por Agustina
GOmez en Tepatitlan de Morelos (Jalisco), el 24 de septiembre de 1947. Fue recopilado
por Stanley L. Robe en Mexican Tales and Legends from Los Altos, 1970, Berkeley,
University of California Press, num. 93. Morabito reescribe el cuento a partir de este

trabajo.
Relacion del cuento con otras versiones:

Este cuento, con multiples versiones, esta extendido por regiones y culturas muy
diferentes y ha sido ampliamente estudiado. Agundez Garcia presenta una lista de
treinta y siete versiones recogidas por diversos autores a lo largo de toda la geografia
espafiola, desde Andalucia (“El Agua Amarilla”, de José Luis Ramirez, Folklore
Andaluz, pags. 305 — 308), hasta Asturias (“El Pajaro que habla, el arbol que canta y el
agua amarilla” Llano Roza de Ampudia, Cuentos Asturianos, 69-75) y Galicia (“Los
dos nifios abandonados, Saco y Arce, Literatura Popular de Galicia, 243-246), pasando
por Cataluna (“Els tres fills del rei”, Amades, Folklore de Catalunya, 607 — 611).

Agundez Garcia también realiza una lista de las versiones hispanoamericanas,
sefardis y portuguesas. En México encontrariamos hasta cinco versiones recopiladas por

Stanley Robe en Mexican Tales from Los Altos: “El agua de todos los colores” (n° 91),

60



“Los hijos del rey” (n° 92), dos versiones tituladas “Los acoronados” (n° 93 y 94), “El

arbol que canta, el pajaro que habla y el agua de oro” (n° 95).

Por ultimo, Agundez Garcia presenta una lista de versiones no hispanicas que
incluye tanto recopilaciones occidentales por parte de Italo Calvino o los hermanos
Grimm como el cuento “Historia de Parisad y sus hermanos” de Las mil y una noches y
versiones de Guinea Ecuatorial (recogidas por Creus, Cuentos de los Ndowe de Guinea
Ecuatorial) y de otras regiones de Africa (recogidas por Equilbecq, Contes Populaires
d’Afrique Occidentale).

Espinosa realiz6 un trabajo acerca de este cuento (Cuentos populares espafioles,
Vol. Il, pp. 446-460) en el que sefiala que la fuente del cuento es oriental y lo relaciona
con “Los nifos cisnes” (Agundez Garcia). Habria versiones por regiones muy
extendidas y se podrian agrupar en tres blogques: versiones mahometanas, versiones

occidentales y versiones indias y africanas.

En el Repositorio Nacional de Materiales Orales encontramos las versiones que
Stanley Robe habia recogido en México. Morabito reescribe el cuento a partir de la
version “Los acoronados” narrada por Agustina Gémez. En el trabajo de Robe aparece
una version con el mismo titulo, narrada por Mercedes Gémez, que presenta elementos

diferentes:

- Los nifios no tienen rasgos distintivos que permitan su reconocimiento.

- Los nifios son arrojados al rio y un hombre los rescata y se los lleva a su mujer.
En esto coincide con el tipo 707.

- Aparece un espejo magico que indica que el hermano mayor est4 en problemas:
si el espejo suda, es porque estd al borde de la muerte. Aparece también un
cuchillo que se mancha de sangre cuando el hermano mediano esta en apuros.

- El hermano mayor va en busca del pajaro, el arbol y el agua. Fracasa y queda
convertido en piedra, por lo que va en su busca el hermano mediano, al que le
ocurre lo mismo. Esto coincide con el tipo 707 de Aarne y Thompson: “El hijo
mayor sale a buscar el pajaro que habla, el arbol que canta y el agua de la vida.
Su hermano va por el pero los dos fracasan y se transforman en columnas de
marmol” (Aarne y Thompson, 145). Por ultimo, la hermana pequefia va a buscar
los objetos mégicos y el pajaro le dice cdmo desencantar a sus hermanos:

mojandolos con el agua de una regadera.

61



- Aparece un personaje con barba que pide ayuda a los hermanos mayores (que le
corten la barba) y que les entrega a cada uno una bolita de plata a cambio de la
ayuda recibida.

- Los hermanos varones se entrenan con el arco para llamar la atencion del rey y
conseguir que los reconozca. Hay un esfuerzo activo por su parte para que la
anagnorisis se lleve a cabo, a diferencia de los nifios del cuento de Morébito.

- En lugar del desayuno, el reconocimiento de los nifios se da de otra manera. Se
le pide al rey que se coma una caja de diamantes, y como lo ve imposible, le
dicen que es igual de imposible que su mujer pariese un perro, un gato y una

rata, y asi el rey descubre que son sus hijos.

En Espafia, encontramos el cuento “El testimonio del loro”, recogido por José Luis
Agundez Garcia en la Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, que sefiala que la
informante fue Maria Fernandez, en 1990 en Arahal (Sevilla), que difiere de los
anteriores porque el loro esta presente en palacio desde el principio y los nifios no deben

ir en busca de objetos magicos.

62



6. ANEXO Il. LOS PERSONAJES. EJEMPLO DE ESTUDIO DE UN CUENTO: “LA FLOR DE
LiLy-LO”

En este anexo comento los nombres propios y atributos de los personajes de
“Juan sin miedo”, “La reina Isabel”, “La hija del rey Sol Adorado”, “Friega Tiznados” y
“Los acoronados”. Por Gltimo, presento un analisis mas detallado de los personajes en
“La flor de Lily-Lo”.

“Juan sin miedo”

Juan es el héroe de este cuento. Se marcha de la casa paterna, a la que no
regresa, para ir en busca del color del miedo. Visita un cerro y una casa abandonada, a
diferencia de las versiones europeas, en las que aparece un castillo o palacio. En la casa
abandonada se enfrenta con el Diablo, mientras que en “Giovannin senza paura” el

agresor es un gigante.

Después aparecen Fulana de Tal, la duefia de la casa, y sus cuatro hijas. De la
menor, la que se casa con Juan, conocemos el nombre propio, Hortensia, que no es un
nombre genérico como Maria. El contraste entre nombres propios no genéricos y el
anonimato (porque Fulana de Tal no constituye un nombre propio) también aparece en

“Friega Tiznados” (41 — 46) en el nombre del reino de la Soblafia y el del rey Fulano.

En este cuento, a diferencia de otros, el nimero de hermanas es cuatro, como el
de los cuartos de la casa. En cada cuarto hay un tesoro. Sin embargo, solo tres de los
tesoros son anunciados: “En este cuarto hay enterrado mucho oro, en el segundo pura
plata, en el tercero cobre y en el cuarto no sé qué cosa” (Morabito, pag. 123). El nimero
cuatro que aparece en este cuento convive asi con las tipicas triadas de los cuentos
populares. Ademas, son tres las pruebas que supera Juan en el cerro (quejidos, diablos
con el ataud, muerto que sale del ataid) y las que supera en la casa (huesos que caen,

hamaca, cama).

El nombre de Juan es tipico en la literatura hispanica y occidental y aparece en la
antologia de Morabito en cinco cuentos mas: “Juan Turulete”, “Juan y el espejito de

virtud”, “El cuento de Juan y Maria”, “Juan Tabla” y “Juanito el buen hijo”.

En el Repositorio Nacional de Materiales Orales encontramos hasta doce veces

el nombre de Juan en el titulo de un cuento, muchas veces acompafiado de una palabra

63



que funciona como apodo o apellido: “Juan Huevon”, “Juan Cenizas”, “Tata Juan”,

“Juan Borrachales”, “Juan el flojo”, “Juan Maetillo”, “Juan el menso” y “Juan el tonto”.

Otros nombres comunes que aparecen en la antologia de Morabito son Maria
(“El cuento de Juan y Maria”, 431), Isabel (‘“La reina Isabel”, 87) y Pedro (el personaje
Pedro de Urdemales da titulo a cuatro cuentos de la antologia de Morabito, 299). Pedro
de Urdemales deriva del personaje folklorico espafiol Pedro de Urdemalas, al que

Cervantes dedica una novela (Estévez Molinero, 82).

“La reina Isabel”

Isabel recibe un nombre propio, algo que no vemos en los otros cuentos que
comentamos en este apartado, con excepcion de la Llorona. En los cuentos de la
antologia de Morabito, los nombres mas comunes son Juan, Maria y Pedro. EI nombre
de Isabel no aparece en ningun otro cuento. Este nombre se puede haber conservado de
la misma manera que en “Juan sin miedo” la esposa se llamaba Hortensia, aunque Isabel
es protagonista en el cuento y Hortensia es un personaje que solo aparece al final. El

nombre de Isabel es escogido por la vieja para llamar asi al maniqui.

Por otra parte, este cuento es el Gnico del corpus que presenta una sirena.’® En “La
reina Isabel” sabemos que la sirena es pisciforme porque se dice: “no les gusta que las
vean, porque tienen la mitad del cuerpo de mujer y la otra mitad de pez” (Morabito, 88).
De manera inversa a Odiseo y sus marineros atraidos por el canto de las sirenas, en este
cuento es la sirena la que es atraida por el canto de la vieja: “salié del agua porque quiso
saber quién cantaba tan bonito” (Morabito, 88). Esta sirena tiene siete hijas: tres con
cola de pez y cuatro con piernas. Solo una tiene el pelo rubio. Ademas, la sirena tiene

poderes sobrenaturales.

18 |_a sirena aparece en todas las civilizaciones primitivas o culturas modernas (Perucho, 17) y en
Occidente, encontramos la primera representacion literaria en la Odisea. Sin embargo, las sirenas de la
tradicién hispanica son pisciformes, como las mermaids de la tradicion bretona, y no emplumadas y con
patas de ave como las sirenas helénicas. En la literatura hispanoamericana de los siglos XI1X y XX, los
escritores incorporaran las sirenas de tipo helénico (Pellicer, 128). Ofelia Marquez Huitzil ha estudiado la
aparicion de la sirena en el arte popular, la literatura y el imaginario mexicanos en Iconografia de la
sirena mexicana (Perucho, 22). Las sirenas son un personaje asociado a poderes sobrenaturales, igual que
otros personajes femeninos acudticos. Esto lo vemos en los chanecos del cuento nahuatl “El muchacho
que cas6 con mujer chaneca” (Morabito, 473). Los chanecos o chaneques son criaturas mitologicas de la
tradicion oral indigena mexicana que tienen apariencia infantil (Ramirez Castafieda, 16).

64



Asi mismo, podemos comentar el misterio acerca del personaje de Isabel: es hija
de una sirena y tiene poderes que los humanos no pueden imitar. Consigue cortarse la

cabeza, freir pescado en su mano y sumergirse muy hondo sin morir.

También aparece en este cuento el personaje de la suegra instigadora. En “El

recién casado” (220 — 223) la suegra asesina a la nuera.

“La hija del rey Sol Adorado”

En “La hija del rey Sol Adorado”, el rey tiene un nombre genérico “Chiquito”,
que hace alusion a que realmente es el principe, el hijo del rey. Este nombre aparece en
otros textos, como en la novela del escritor boliviano Porfirio Diaz Machicao Historia
del rey Chiquito (1962).

La princesa carece de nombre y es llamada segin el nombre de su padre, el Sol

Adorado, que sin embargo no aparece como personaje en el cuento.

El verdadero protagonista de este cuento, que tiene la esfera de accion del héroe,
es el sargento, que también carece de nombre propio. Este personaje se mueve para
ayudar al rey Chiquito y a la hija del rey Sol Adorado, aunque esto le lleva a intervenir
de manera violenta y muy intrusiva. No explica las razones que lo mueven a realizar
esos actos, y esto provoca que lo condenen a muerte. Moréabito se da cuenta de que la
conducta de este personaje es ininteligible (Morébito, 14), pero tiene su explicacion en
que el narrador de la version de donde tomo €l esta historia habia omitido un detalle que
si estaba presente en otras versiones: si el sargento explicaba sus razones, se convertia
en estatua (como efectivamente le ocurre en nuestra version cuando cuenta al rey lo que
habia escuchado a las p4jaras). Sin embargo, Morabito decide no incluir este detalle
porque el cuento también habia podido desarrollarse y tener una continuidad sin este

elemento.

“Friega Tiznados”

Acerca de los personajes y sus atributos podemos sefialar que Blancaflor es el

nombre de una protagonista de un cuento popular espafiol, “Blancaflor, la hija del

65



diablo” (Lorenzo Vélez; Rodriguez Almoddvar, 1987, 95) aunque este cuento es otro y

no guardan relacion.

Se comienza a llamar Friega Tiznados a la joven en palacio (“Asi le llamaban:
Friega Tiznados, o simplemente Friega”, Morabito, 43) por la labor que alli desempeia:
“No sabe hacer nada, solo fregar tiznados” (Morabito, 44). Este nombre no aparece en

las otras versiones consultadas.

Es sorprendente que el pilmama tenga nombre propio, Conrado, mientras que el
padre y el suegro carezcan de él y se llamen del mismo modo, rey Fulano. También el
principe y su madre carecen de nombre propio. El reino del padre, la Soblafia, también
tiene nombre propio, aungue este solo aparece una vez y en la parte final. EI nombre
propio en personajes secundarios lo habiamos visto también en Hortensia, la esposa de

Juan en “Juan sin miedo” (119 — 124).

“Los acoronados”

Ya hemos presentado las esferas de accion de los distintos personajes en este
cuento en el analisis de las funciones de Propp. La figura de la nana que cuida a los
nifios y que los ayuda regresando momentaneamente de la muerte no esta presente en
otras versiones, mientras que el pajaro, que también los ayuda, permanece como un
elemento constante, y de hecho, su ayuda da titulo a la version andaluza que hemos
comentado, “El testimonio del loro”. El ave que avisa o que revela una traicién es un
motivo que Aarne y Thompson identifican (B122) y que Agundez Garcia estudia en su

trabajo.

En “Los acoronados” de nuevo nos encontramos ante la triada de personajes, que
aparece en dos ocasiones: las tres hermanas y los tres nifios. Ademas, vemos como las
dos hermanas mayores envidian a la menor, un elemento comin en los cuentos

populares.

El apodo que reciben los nifios, los acoronados, aparece en dos versiones
mexicanas pero no en otras versiones. No sabemos en qué momento se les otorga este
apodo. Podemos pensar que lo reciben de manera posterior al reconocimiento por parte
del rey, de modo que reciben la corona y son por ello acoronados. Sin embargo, en la

version recopilada por Robe que toma Morabito como fuente, aparece el apodo antes del

66



reconocimiento, en un episodio que el escritor omite: los vecinos descubren que son los
hijos del rey y simulan una rifia ante el rey para llamar su atencion y que deba asi ir a
ver el jardin de los nifios. En este episodio encontramos el apodo: “— Este dice que su
jardin es el mas hermoso aqui de la ciudad. Y yo digo que el jardin de los acoronados. —
Y asi les nombraban a los tres muchachos, los acoronados”. Este apodo puede haber

sido otorgado por los vecinos al descubrir su verdadera identidad.

Cada uno de los nifios presenta un rasgo distintivo, un estigma de nacimiento
que los marca como hijos del rey, un elemento que aparece en los cuentos populares y
que Aarne y Thompson distinguieron como motivo (H71, Marca de realeza). Esto se
puede enlazar con la larga tradicion de los nifios marcados con estigmas por ser elegidos

de Dios, o0 ser especialmente aptos para ser buenos caballeros o guerreros.

Los personajes en “La flor de Lily-Lo”

En todas las versiones que he consultado los personajes son el padre y los tres
hijos, ademas del muchacho que sopla la flor o toca la flauta. En la version “La flor de
Lily-Lo” se ha incorporado el personaje de la madre, que es la que sufre la enfermedad.
Los dos hermanos mayores carecen de rasgos individuales y actian de forma colectiva.
Se oponen al hermano menor, caracterizado en “La flor de Lily-Lo” por ser el preferido

de los padres y en otras versiones por su bondad o humildad.

El hecho de que sean dos los hermanos mayores se puede deber a la necesidad
de la repeticion, una constante en los cuentos folkloricos. EI nimero tres aparece
continuamente, a menudo como dos intentos fallidos y un tercer intento fructuoso. En
este cuento lo podemos ver con dos hermanos mayores malvados y un tercero

bondadoso.

Ademas, en algunas versiones aparece el personaje que pide ayuda y ofrece la
flor magica a cambio, encarnado por una sefiora que pide agua en la version narrada por
Timoteo Garcia, y por la anciana que pide limosna en las versiones de Fernan Caballero

y de Rodriguez Almoddvar.

El personaje que sopla la flor (y provoca asi el canto del hermano asesinado)
aparece en todas las versiones. Se trata de “un muchacho que cruzaba el bosque de

regreso de un largo viaje” (Morabito, pag. 106) y que sopla sobre una flor en “La flor de

67



Lily-Lo”. En las dos versiones recogidas en Jalisco y recopiladas por Robe es también
una flor lo que pita este personaje. En la version narrada por Timoteo Garcia este
personaje se trata de “un forastero” y en la version narrada por Aurelia Arias se trata de
“un cedacero que tenia que ir al cerro a traer sus palos para hacer sus cedazos”. En la
otra version mexicana recopilada por Robe (narrada por Teresa Lopez Soto, “La flor de
lararay”) se trata de “un sefor [...] que oye que pitan en la cafiaveral”. En las dos
versiones espafiolas que hemos cotejado en lugar de una flor que pita encontramos una
flauta de cafia. En la version de Fernan Caballero es “un pastorcito que apacentaba por
alli sus ovejitas” el que construye la flauta. En la version de Rodriguez Almodévar

aparece el mismo personaje: “un pastor que cortdé una cafa y con ella se hizo una flauta”
(pag. 34).

El Gnico nombre propio es el de la flor. EI nombre de Lily-Lo solo aparece en la
version de Morabito. Los nombres varian a lo largo de Espafia e Hispanoamérica, pero
su sonoridad es similar. Los nombres que mas difieren son ‘la flor del olivar’ del cuento
costarricense (Mesa Gisbert) y ‘la flor del penical’ del cuento cataldn, y en ambos casos,
el nombre de la flor se asocia con un nombre comun (“panical’ es ‘cardo’ en catalan).®®
En el resto de versiones que hemos comentado los nombres son: lilil4, lirolay, Lily-Lo,
laralay, ailala. Estos nombres coinciden en que el acento se sitta en la Gltima silaba y en
la aliteracion por la repeticion de la consonante. Las consonantes liquidas /I/ 'y /r/ varian
entre versiones, asi como las vocales en interior de palabra, pero la vocal /a/ ténica en
posicion final se mantiene con la excepcion de “La flor de Lily-Lo”. El articulo que se
asocia a la flor también cambia: “la ailala” en dos versiones mexicanas, frente a “el

Lily-Lo” de Morabito y “el lilila” de Fernan Caballero y Rodriguez Almodovar.

Este nombre propio parece no corresponderse con un nombre comdn. Podemos
pensar en una deformacién de un nombre comin como ‘lilo’, cuyo nombre cientifico,
por otra parte, es Syringa. Podemos suponer que hay una relacion entre el nombre de la
flor magica de estos cuentos en los que también aparece una flauta de cafia y el lilo
(cuya madera se puede utilizar para hacer flautas) y el hecho que en Espafia haya una
version llamada “La flor de Lilo-va” (recogido por Constantino Cabal en Los cuentos

tradicionales asturianos) puede sustentar esta hipétesis.

19 “Panical” en www.diccionari.cat.

68



El nombre de la flor se puede haber conservado bien gracias a los versos que
canta la flauta o la flor en todas las versiones. La cancion necesita musicalidad y rima, y
para conseguirlas se apoya en el nombre de la flor. No es el caso de la version de
Morabito, que incorpora cuatro estrofas pero no incluye en ellas el nombre de la flor. La
primera estrofa va dirigida al muchacho que recoge la flor; las dos siguientes, al padre y

a la madre; y la cuarta estrofa, a los hermanos.

Las estrofas que canta la flauta o la flor estan formadas por cuatro versos
octosilabos con rima aguda en los versos pares, como es habitual en la poesia popular
hispanica. Estas estrofas se componen de dos versos iniciales en los que hay una

apelacion al oyente y dos versos finales en los que la cancion desvela el crimen.

Por ejemplo, en la versidon narrada por Timoteo Garcia (Robe) encontramos:
“Ladrillero, no me pites / no me vuelvas a pitar”. En la version de Rodriguez
Almodovar encontramos “Pastorcito, pastorcito / no me dejes de tocar” (pag. 34) y en la
de Fernan Caballero “No me toques, pastorcito / que tendré que divulgar”. En la version
narrada por Teresa Lopez Soto (Robe), encontramos una omision del oficio del oyente,

lo que provoca que falten cuatro silabas “No me pites / ni me dejes de pitar”.

En “La flor de Lily-Lo”, la versién de Morabito, la estrofa es diferente: combina
heptasilabos y eneasilabos y la rima es llana. No obstante, se conserva el esquema
consistente en dos versos de apelacion al oyente, con vocativo incluido, y dos versos

finales para revelar el crimen.

No soples sobre mi, muchacho,

no, por favor, no soples,

que mis hermanos me han matado

para agarrar mis flores (Morabito, 106).

Estos cambios en la métrica podrian deberse a que Morabito reescribe el cuento
a partir de un trabajo en ingles.

69



7. BIBLIOGRAFIA:

AARNE, Antti, Los tipos del cuento folkorico. Una clasificacion, Helsinki, Suomalainen

Tiedeakatemia Academia Scientiarium Fennica, 1995.

AGUNDEZ GARCIA, José Luis, “Cuentos populares andaluces (1)” en Biblioteca Virtual
Miguel de Cervantes. Disponible en www.cervantesvirtual.com. Consultado el
31 de mayo de 2021.

BADILLO GAMEZ, Gabriela Samia, El Tenzo: encantos, tesoros y apariciones. Temas y
motivos en las leyendas de la tradicion oral de Molcaxac, México, UNAM,
2011.

CABALLERO, Fernan, “Capitulo IV”, Lagrimas. Novela de costumbres contemporaneas.
Disponible en Modnica Brotons (ed.), Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes,

2000, www.cervantesvirtual.com. Consultado el 18 de mayo de 2021.

CACHO BLECUA, Juan Manuel, “El Motif-Index de S. Thompson y sus aplicaciones en

la literatura caballeresca”, Historias fingidas, n® 8, 2020, pags. 5 — 54.

DORSON, Richard M. “National Characteristics of Japanese Folktales” en Journal of the
Folklore Institute, vol. 12, n°2/3, 1975, pags. 241 — 256.

ESTEVEZ MOLINERO, Angel, “La (re)escritura cervantina de Pedro de Urdemalas” en
Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society os America, vol. 15, n® 1, 1995,
pags. 82 — 93.

FReENZEL, Elisabeth, Diccionario de motivos de la literatura universal, Madrid, Gredos,
1980.

GARCIA ICAZBALCETA, Joaquin, “Vocabulario de mexicanismos. Comprobado con
ejemplos y comparado con los de otros paises hispanoamericanos”, en Alicante,
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2004. Publicacién original: México,
1899. Disponible en www.cervantesvirtual.com. Consultado el 31 de mayo de
2021.

GONZALEZ CASANOVA, Pablo, Cuentos indigenas, Cuarta edicion, México, Universidad
Nacional Auténoma de Meéxico, Instituto de Investigaciones Histdricas, 2001.
Disponible en: https://www.historicas.unam.mx/. Consultado el 30 de abril de
2021.

70


http://www.cervantesvirtual.com/
http://www.cervantesvirtual.com/
http://www.cervantesvirtual.com/
https://www.historicas.unam.mx/

LACARRA DUCAY, Maria Jesus, “Pervivencia y transmision del cuento medieval en la
Edad de Oro” en coord. Dolores Noguera Guirao, La edicion de textos: actas del
| Congreso Internacional de Hispanistas del Siglo de Oro, 1990, pags. 261 —
269.

--- “Cuento medieval y cuento oral: la triple tasa” en Garoza: revista de la Sociedad

Espafiola de Estudios Literarios de Cultura Popular, n® 5, 2005, pags. 119 — 138.

LORENZO VELEZ, Antonio, “Blancaflor, la hija del diablo (Notas sobre un cuento
maravilloso espanol)”, en Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Consultado

en www.cervantesvirtual.com el 10 de mayo de 2021.

MARTIN DE DORIA, Cristina, “;Juan sin miedo o Giovannin senza paura? ;Lo Sciocco
senza paura 0 el mozo que queria aprender lo que es el miedo? ;Escoger o

contrastar?”” en Espéculo: Revista de Estudios Literarios, n°20, 2002.

MASON J. A. y ESPINOSA A. M., “Folk-Tales of the Tepecanos” en The Journal of
American Folklore, pags. 182 — 184. Disponible en www.jstor.org. Consultado
el 31 de mayo de 2021.

MESA GISBERT, Isabel, “La flor de lirolay: el sincretismo de los cuentos maravillosos y
los elementos andinos”  Fundacion  cuatrogatos,  disponible en

https://www.cuatrogatos.org/. Consultado el 18 de mayo de 2021.

MONTEMAYOR, Carlos, “Notas sobre la muerte en la narrativa maya actual” en Acta

poética, vol. 26, n° 1-2, 2005, pags. 577 — 592.
MoRABITO, Fabio, Cuentos populares mexicanos, Madrid, Siruela, 2015.

--- “L. ¢Quién escribe en los muros?” en Cahiers du monde hispanique et luso-brésilien,
n°. 45, Presse Universitaires du Midi, 1985, pag. 115. Disponible en www.jstor.org.
Consultado el 6 de junio de 2021.

OREA ROJAS, Mari Carmen, “El motivo literario como elemento fundamental para la
literatura comparada”, en ACTIO NOVA: Revista de Teoria de la Literatura y
Literatura Comparada, n° 2, 2018, pags. 164 — 185.

ORTIZ GARCIA, Carmen, “Antropologia y folklore” en Revista de dialectologia y
tradiciones populares, ISSN 0034-7981, Tomo 49, Cuaderno 2, 1994, pags. 49-
68.

71


http://www.cervantesvirtual.com/
http://www.jstor.org/
https://www.cuatrogatos.org/
http://www.jstor.org/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1153
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1153
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/1940

PELEGRIN, Ana, La aventura de oir: cuentos y memorias de tradicion oral, Alicante,
Biblioteca  Virtual Miguel de Cervantes, 2008. Disponible en

www.cervantesvirtual.com. Consultado el 20 de junio de 2021.

PELLICER, Rosa, “El canto de las sirenas (textos hispanoamericanos)” en Arrabal, n® 1,

1998, pags. 127 — 136.

PEREZ, Juan Ignacio y MARTINEZ, Ana Maria, “Te quiero mas que a la sal”, Cien
cuentos populares andaluces recogidos en el Campo de Gibraltar, Algeciras,
LitOral Asociacion para la difusion de la Literatura Oral, 2006, pags. 159 — 160.

PERRAULT, Charles, “Peau d’Ane”, Les Contes de Perrault,ed. Pierre
Féron, Casterman, 1902, pags. 48 — 59. Se ha consultado “Peau d’Ane” en
www.wikisource.org el 10 de mayo de 2021.

PERUCHO, Javier, “Yo no canto, Ulises, cuento. La sirena en ¢l microrrelato mexicano”

en El cuento en red: Estudios sobre la Ficcion Breve, n® 18, 2008, pags. 17 — 24.

PORTILLA MIRANDA, Diego, “El motivo de ‘El condenado desmembrado’ en un relato
oral recogido en Lambayeque (Pert)”, en Boletin de Literatura oral, n°6, 2016,
pags. 43 — 56.

Propp, Vladimir, Morfologia del cuento, Madrid, Akal, 2020

RAMIREZ CASTANEDA, Elisa, “Chaneques” en Arqueologia mexicana, n® 147, pags. 16 —
17. Disponible en: www.argueologiamexicana.mx. Consultado el 10 de junio de
2021.

ROBE, Stanley, “Juan sin miedo” (n° 59); “Los acoronados” (n° 110 - 111); “La flor de
la ailala” (n° 115); “La flor de la ailala” (n° 116); “Friega Tiznados” (n° 129);
“El puente del rio Grande” (n° 215); “La flor de lararay” (n° 246) y “El
hambriento y la muerte” (n° 241) en Repositorio Nacional de Materiales Orales.
Disponible  en Laboratorio  Nacional de  Materiales  Orales,

https://lanmo.unam.mx/. Consultado el 8 de junio de 2021.

RODRIGUEZ ALMODOVAR, Antonio, El texto infinito: ensayos sobre el cuento popular,

Madrid, Fundacion German Sanchez Ruipérez, 2004.

--- “La flor de Lilila”, Cuentos de la media lunita, vol. 15, Algaida, Sevilla, 2005, pags.
22 — 36.

72


http://www.cervantesvirtual.com/
http://www.wikisource.org/
http://www.arqueologiamexicana.mx/
https://lanmo.unam.mx/

--- “Burrita de plata” en Cuentos de la media lunita, vol. 10, Madrid, Algaida, 2009,

pags. 4 — 18.

VENEGAS, Maria Teresa, “Folk History and the Battle of Calderén” en The Oral History
Review, vol. 19, n°1/2, 1991, pags. 17 — 30. Disponible en www.jstor.org.
Consultado el 3 de junio de 2021.

VIDAL DE BATTINI, Berta Elena, “Los nifios abandonados. Los nifios perdidos en el
bosque” en Cuentos y leyendas populares de la Argentina, vol. IV. Consultado
en Biblioteca  Virtual Miguel de  Cervantes, disponible en

www.cervantesvirtual.com. Consultado del 11 de junio de 2021.

73


http://www.jstor.org/
http://www.cervantesvirtual.com/

