
  

1 
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado de Filosofía 

 

La tecnología y la “banalidad del mal”  

de 1945 a 2010 

 

The technology and the “banality of evil”  

from 1945 to 2010 

 

Autor 

Felicitas Vicente Artal 

 

Director 

Jorge León Casero 

 

Facultad de Filosofía 

Año 2021 



  

2 
 

 

  

Resumen: 

Partiendo del caso concreto de una persona, Adolf Eichmann, teniente coronel 

de las SS; para algunos, uno de los mayores criminales de la historia y para otros, tan 

solo un mero funcionario irreflexivo, Hannah Arendt popularizó el concepto de la 

“banalidad del mal”.  

Con la ayuda de historiadores, psicólogos y filósofos contemporáneos, 

profundizaremos en ese concepto asociado no solo a regímenes totalitarios o a tiempos 

de guerra sino también a otras circunstancias en las que la persona es desposeída de 

aquello que la hace verdaderamente humana: su individualidad. 

Ello nos llevará a las sociedades tecnoliberales del siglo XXI dominadas por las 

tecnologías digitales y convencidas de la superioridad de la Inteligencia Artificial ya 

lograda con las primeras supercomputadoras, sociedades en las que el ser humano puede 

ser igualmente anulado como individuo autónomo, pero sociedades que también pueden 

hacer de él un ser más libre y solidario con los demás. En ese entorno de progreso 

constante de la técnica en el que parece retrógrado intentar aferrarse a las posturas 

inmovilistas de nostálgicos humanistas, nos preguntaremos: ¿es la aceptación 

incondicional de las nuevas tecnologías la única posibilidad de mejora de la humanidad 

y la única opción deseable para todos y cada uno de los seres humanos? 

Debatir esta cuestión supone estar atentos a que la “banalidad del mal” no pueda 

repetirse en nuestros tiempos, pues nuestro futuro individual y el del conjunto de 

nuestra sociedad será mejor si todos nos hacemos conscientes de las posibilidades que 

se nos presentan en esta época en que la técnica es capaz de desafiar casi todas las 

limitaciones previas que nos han definido hasta ahora. Es un debate filosófico y político 

actual que no podemos simple y pasivamente dejar en manos de expertos sino que nos 

incube a todos activamente. 

 

 

Palabras clave: Banalidad del mal, anti humanismo, tecnocracia, violencia, obediencia.  



  

3 
 

ÍNDICE 

 

 

Página 

1. Introducción.   4  

 

2. La banalidad del mal en Hannah Arendt.  

2.1. El caso Eichmann  7 

2.2. Los intelectuales en la máquina de guerra de las SS 10 

2.3. El porqué de la maldad 12 

 

3. La banalidad del mal en las sociedades tecnocráticas.  

3.1. La obsolescencia del hombre o la vergüenza prometeica 16 

3.2. El hombre convertido en actor pasivo por seducción de las  

tecnologías digitales  19 

 

4. Nuevas alternativas actuales, mismo debate político 23 

 

5. Conclusiones. 28 

 

-   Bibliografía 30 

  



  

4 
 

1. Introducción 

Son tantos los casos de violencia y destrucción del hombre por el hombre a lo 

largo de toda su historia que es difícil pensar que esa tendencia no le sea algo intrínseco. 

Sería tranquilizador para las conciencias de hoy en día asociar esos actos de violencia a 

pueblos o personas en condiciones de vida primitiva, no civilizada, sin cultura. Sin 

embargo, en la civilización ilustrada del siglo XX, con la Segunda Guerra Mundial, se 

han alcanzado unas cuotas de maldad difíciles de superar
1
. Después de Auschwitz, ya 

no se puede simplificar la maldad del ser humano y reducirla a un estado momentáneo 

de rabia, locura pasajera, sobrecarga de ideología, exceso de celo o afán de notoriedad. 

Es preciso replantear nuestra forma de pensar sobre lo humano
2
. ¿Qué mueve el ser 

humano a gestionar un campo de concentración con sus cámaras de gas a máximo 

rendimiento? Si hallamos alguna respuesta a esta pregunta, entonces podemos 

extrapolarla sin duda a muchas de las vergonzosas y sangrientas ocurrencias que han 

manchado el siglo XX y siguen destruyendo la paz y el bienestar en nuestra civilización 

contemporánea.  

El siglo XX ha supuesto el advenimiento de los totalitarismos. Hannah Arendt 

analiza el fenómeno de la dictadura del nacionalsocialismo a partir de 1938 y de la 

dictadura del bolchevismo a partir de 1930
3
. En ellos reconoce que difieren de otros 

tipos de dominación dictatorial. Como otros despotismos, evolucionan a partir de 

dictaduras de partido pero tienen características totalitarias nuevas
4
. Del totalitarismo en 

el poder destaca tres instituciones principales: la administración del Estado encargada 

                                                             
1 Paul Ricoeur nos habla del “enigma del mal” refiriéndose al pecado, el sufrimiento y la muerte. 

Puntualiza: “Una causa principal de sufrimiento es la violencia ejercida por el hombre sobre el hombre.” 

El mal tiene una estructura relacional dialógica: “el mal cometido por uno es el mal padecido por otro”  

(Paul Ricoeur, El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, p. 26) y plantea nuestra incapacidad de 

pensar el problema del mal con la coherencia lógica de la no-contradicción y la totalidad sistemática. “Por 

ejemplo, cómo afirmar de manera conjunta y sin contradicción las tres proposiciones siguientes: Dios es 

todopoderoso, Dios es absolutamente bueno; sin embargo, el mal existe.” (Ibíd., p. 21) 
2 Rosi Braidotti apunta cómo los filósofos postestructuralistas franceses afirmaron que: “… en Auschwitz, 

en Hiroshima y en los Gulag – para nombrar solo algunos de los horrores de la historia moderna -, 

nosotros, los Europeos, necesitamos elaborar una crítica de la ilusión de la omnipotencia que consiste en 
ponernos a nosotros mismos como guardianes morales del mundo y motores de la evolución humana.” 

(Rosi Braidotti, Lo Posthumano, p. 38) 
3 Entendemos que el maoísmo chino, que Hannah Arendt conoció pero no nombró en su obra, Los 

orígenes del totalitarismo, también responde a sus caracterizaciones de regímenes totalitarios.   
4 En palabras de la autora: “El objetivo (de los sistemas totalitarios) consiste no solo en apoderarse de la 

Administración del Gobierno (…) sino ocupando todos los cargos con miembros del Partido, lograr una 

completa amalgama del Estado y del Partido de forma tal que, tras la conquista del poder, el Partido se 

convierta en un tipo de organización propagandística del Gobierno.” (Hannah Arendt, Los orígenes del 

totalitarismo, p. 512) 



  

5 
 

de la dirección de las sucursales del movimiento totalitarista y de su expansión, la 

policía secreta, brazo ejecutor de la dominación estatal, y los campos de concentración, 

“laboratorios especiales para realizar su experiencia de dominación total”
5
. El régimen 

totalitario implica la dominación total e incondicional de todos, dicta los 

comportamientos, elimina cualquier pensamiento autónomo o actuación espontanea. 

Ella lo expresa claramente: “La dominación trata de lograr este objetivo tanto a través 

del adoctrinamiento ideológico de las formaciones de élite como a través del terror 

absoluto en los campos”
6
. 

Las democracias actuales también tienen su lado oscuro y desembocan a veces 

en las mismas prácticas violentas contra las que pretenden erigirse. ¿Cómo entender 

sino las torturas y abusos de prisioneros perpetradas por soldados norteamericanos en  

los campos de reclusión de Abu Ghraib en Irak, en 2003, después de los atentados de 

islamistas terroristas?  

Hacer la lista de todos los genocidios del último siglo en el mundo no ayuda a 

entender lo que puede haber de común en todos ellos: el ser humano. Pues, como dice 

Hannah Arendt, es preciso conocer para comprender: son dos actividades distintas, la 

primera es captar los hechos con la capacidad del intelecto o entendimiento, la segunda 

es concebirlos con la capacidad de razón del pensamiento
7
. La comprensión entonces es 

una actividad que no tiene fin, es la búsqueda del significado, responde a la necesidad 

de cada uno, no de perdonar sino de reconciliarse con el mundo, con su realidad. Ella 

dice: 

“En la medida en que el surgimiento de los gobiernos totalitarios es el 

acontecimiento central de nuestro mundo, entender el totalitarismo no significa 

perdonar nada, sino reconciliarnos con un mundo en que cosas como estas son 

simplemente posibles”
8
. 

Ciertamente, cada conflicto tiene sus circunstancias, su contexto, sus razones, 

pero detrás de todos ellos es posible encontrar un mismo actor: el ser humano. Incluso, 

podemos ver ese protagonista, el ser humano, en un medio aparentemente menos hostil 

                                                             
5 Ibíd., p. 483 
6 Ibíd., p. 533 
7 Afirma: “La comprensión, en tanto que distinta de la correcta información y del conocimiento científico, 

es un complicado proceso que nunca produce resultados inequívocos,” (Hannah Arendt, De la historia a 

la acción, p. 29) 
8 Ibíd., p. 30 



  

6 
 

como es nuestra sociedad liberal de consumo y bienestar y preguntarnos, si en ese 

entorno, está ya a salvo de comportamientos destructivos o si, por el contrario, es aún 

mayor el peligro de que se convierta en mero instrumento de cualquier ideología. Y ya 

en su momento, el pensamiento de Hannah Arendt adelantaba: 

“Un país libre, al utilizar y entrenar a sus propios “expertos”, que pretenden 

“comprender” la información fáctica, añadiendo a los resultados de sus 

investigaciones una “evaluación” no-científica, no hace más que promover 

aquellos elementos de pensamiento totalitario que actualmente existen en todas 

las sociedades libres”
9
. 

Para reflexionar sobre las motivaciones de los comportamientos humanos 

dañinos, partiremos pues del caso concreto de una persona, Adolf Eichmann, teniente 

coronel de las SS; para algunos, uno de los mayores criminales de la historia y para 

otros, tan solo un mero funcionario irreflexivo. Ello nos llevará a extender la reflexión a 

otras muchas personas que actuaron de igual forma; la Historia nos cuenta que, como él, 

no eran sádicos ni faltos de educación, eran intelectuales y contribuyeron al buen 

funcionamiento de la máquina de guerra de las SS. Daremos un paso más para ver cómo 

ese comportamiento criminal no es exclusivo del régimen nazi sino que se puede 

incluso reproducir en experiencias académicas de laboratorio y cómo es verificable la 

transformación de un individuo pacifico cualquiera en un ser perverso que hace padecer 

sufrimiento a su prójimo. Eso nos llevará a relatar los experimentos de dos psicólogos 

de la Universidad de Stanford y la observación del caso real de los abusos cometidos 

por soldados norteamericanos en la prisión de Abu Graib en Irak, ya en el siglo XXI.  

En todos esos hechos, será posible observar el concepto de la banalidad del mal 

que Hannah Arendt popularizó y la obediencia individual incondicional a órdenes 

superiores en regímenes autoritarios. Pero otro paso más en la reflexión nos permitirá 

reconocer similares comportamientos humanos destructivos en contextos no-bélicos 

como lo son las sociedades tecnocráticas contemporáneas. De la mano del filósofo 

Günther Anders, analizaremos la conversión del ser humano en un ser inferior, 

dominado por las máquinas que ha creado y que le superan en perfección. Con Eric 

Sadin, observaremos el giro dado en la sociedad contemporánea de tecnologías digitales 

que convierten al individuo en mero actor pasivo: no ejercen sobre él coacción alguna 

                                                             
9 Ibíd., p.31 



  

7 
 

sino que le seducen y hacen de él un ser dependiente. La Inteligencia Artificial supera al 

individuo porque ella es capaz de manejar datos y supuestos en una cantidad y a una 

velocidad que los humanos no podemos alcanzar
10

. Así pues esos sistemas, producidos 

por personas, crean la verdad a base de algoritmos y adquieren una autonomía de 

decisión que, por ende, tiende a modelar los comportamientos individuales. 

La visión de Rosi Braidotti dista mucho del pesimismo de Eric Sadin. Según 

ella, el progreso de la técnica nos ofrece una alternativa más esperanzadora: un ser 

posthumano, capaz gracias a los avances tecnológicos modernos de superar la 

naturaleza de su humanidad dando a su condición humana una nueva dimensión. 

Mientras unos pensadores ven en el desarrollo de la tecnología una fuente de 

retroceso y decadencia del ser humano y de sus potencialidades, otros consideran esa 

evolución una promesa de mejora y superación, planteando incluso posiciones 

transhumanistas. Ese es un debate de rabiosa actualidad. Para mí, la banalidad del mal 

de 1945 es totalmente reproducible en el tecnoliberalismo alcanzado con la Inteligencia 

Artificial en 2010. Sin embargo, entiendo que es posible la capacidad humana de 

empatía, el posicionamiento personal y el juicio propio, especialmente en este tiempo 

menos convulso que nos brinda la sociedad tecnoliberal del siglo XXI. Depende pues de 

todos nosotros saber mantenernos informados activamente y ser dueños de nuestras 

tomas de decisiones, es decir, de devenir seres emancipados y empoderados, por nuestro 

propio bien y por el bien de toda nuestra sociedad. 

 

2. La banalidad del mal en Hannah Arendt 

2.1. El caso Eichmann 

El caso Eichmann hizo correr mucha tinta en su día. Adolf Eichmann fue 

juzgado en Israel en 1960. Había sido uno de los oficiales del Tercer Reich que organizó 

la logística del transporte de los detenidos hacia los campos de exterminio. Al finalizar 

                                                             
10 Un hito de la Inteligencia Artificial es sin duda la supercomputadora, Watson, que la firma 

multinacional IBM lanzó en 2010. Fue capaz de ganar a dos finalistas en el concurso estadounidense 

televisivo, Jeopardy! (Peligro!). El juego exigía conocimientos enciclopédicos, habilidades de estrategia y 

rapidez de ejecución. Watson no estaba conectado a Internet; había almacenado una cantidad ingente de 

informaciones, demostraba ser capaz de entender la pregunta leída por el presentador, asociar la respuesta 

correcta, analizar la táctica de juego para maximizar las ganancias, pulsar el botón del zumbador el 

primero para obtener turno y contestar formulando la respuesta a través de un sintetizador de voz. 



  

8 
 

la guerra, huyo a Argentina, se reunió allí con mujer e hijos y vivió quince años sin 

llamar la atención. Allí fue secuestrado y enviado a Jerusalén para ser juzgado por 

crímenes de guerra, crímenes contra el pueblo judío y contra la humanidad.  

Este juicio fue aún más polémico, si cabe, que el juicio de Núremberg dado que 

además de basarse en unas leyes posteriores a los hechos, había sido precedido por una 

detención ilegal y era dirigido por un tribunal de un país de nueva creación que 

representaba tan solo una parte de las víctimas
11

. Hannah Arendt, filosofa alemana de 

origen judío, asistió a todo el juicio en Israel y escribió sobre ello una obra 

especialmente interesante para el propósito de estas líneas, Eichmann en Jerusalén. Ese 

libro levantó suspicacias tanto en pro-sionistas como en antisemitas. Pero ella se 

propuso en todo momento analizar ese acontecimiento desde la mayor imparcialidad 

posible, intentando conocer y comprender los hechos, las motivaciones del acusado, las 

circunstancias de los crímenes y las implicaciones del momento del juicio
12

. 

Centrando pues la atención sobre el acusado, es esencial destacar que “Seis 

psiquiatras habían certificado que Eichmann era un hombre ‘normal’.”
13

 Hijo de un 

acomodado empleado contable, “no pudo terminar el bachillerato superior, ni tampoco 

obtener el título de mecánico”
14

. Peón en una pequeña empresa de su padre, viajante de 

comercio, sobrevivió sin destacar hasta ingresar en el Partido Nacionalsocialista y en las 

SS, sin convicciones, tal vez, como apunta H. Arendt, porque “era incapaz de pensar en 

la posibilidad de aceptar la otra alternativa (vivir anónima y normalmente como viajante 

de la Vacuum Oil Company)”
15

.  

Si algo sorprendía los que le interrogaban era su uso y abuso de frases hechas y 

palabras hueras, pues “cuanto más se le escuchaba, más evidente era que su incapacidad 

                                                             
11 Eichmann residía en Argentina, país que acogió tácitamente varios alemanes nazis exiliados. Además, 

según leyes argentinas, los crímenes imputados al acusado prescribían a los quince años y en 

consecuencia ya no eran enjuiciables. Probablemente Argentina no hubiera extraditado Eichmann, por 

tanto, este fue arrestado de noche por unos agentes israelíes, “secuestrado” unos días y finalmente 

embarcado en un avión destino a Israel de forma un tanto irregular. Eichmann era de origen alemán y los 

crímenes se produjeron principalmente en Alemania pero ese país no solicito llevarle a juicio. Por otra 

parte, si se trataba de crímenes contra la humanidad, un tribunal internacional hubiera sido más apropiado 
pero se dejó este caso en manos de la justicia del nuevo estado de Israel, con los réditos políticos que eso 

le aportara en ese momento. 
12 Así lo explicó: “Este libro no se ocupa de la historia del mayor desastre sufrido por el pueblo judío, ni 

tampoco es una crónica del totalitarismo, ni la historia del pueblo alemán en tiempos del Tercer Reich, ni 

por último tampoco, ni mucho menos, un tratado sobre la naturaleza del mal.” (Hannah Arendt, Eichmann 

en Jerusalén, p.415) 
13

 Ibíd., p. 46 
14 Ibíd., p. 49 
15 Ibíd., p. 57 



  

9 
 

para hablar iba estrechamente unida a su incapacidad para pensar, particularmente para 

pensar desde el punto de vista de otra persona.”
16

 ¿Mentía a los interrogadores o se 

mentía a sí mismo? Hannah Arendt pregunta claramente: “¿Es este un caso antológico 

de mala fe, de mentiroso autoengaño combinado con estupidez ultrajante?”
17

 Según ella, 

la mentalidad de Eichmann reproducía el mismo autoengaño y mentiras que resguardó 

de la realidad a la sociedad alemana prácticamente en su conjunto, siendo casi “un 

requisito moral para sobrevivir”
18

. Pero, ahondando más en la especificidad de la 

personalidad del acusado, no tiene dudas y manifiesta: “Cualquiera podía darse cuenta 

de que aquel hombre no era un “monstruo”, pero en realidad se hizo difícil no sospechar 

que fuera un payaso”
19

, cosa que no convenía en absoluto aclarar puesto que habría 

arruinado el buen fin del juicio. 

¿Tenía conciencia Eichmann? ¿Era consciente de sus actos? Ciertamente. 

¿Cómo explicar sino que se declarara inocente de los delitos imputados en el sentido en 

que se formulaba la acusación? Se consideraba responsable de ellos pero no culpable. 

Su mala fe le hacía decir: “Ninguna relación tuve con la matanza de judíos…jamás di 

muerte a un judío… Sencillamente no tuve que hacerlo” y a la vez pregonaba que 

“hubiera matado a su propio padre, si se lo hubieran ordenado”
20

. Igualmente, cuando 

narra su participación en la Conferencia de Wannsee en la que los más altos cargos del 

Partido se propusieron coordinar la Solución Final, comenta: “En aquel momento, sentí 

algo parecido a lo que debió sentir Poncio Pilatos, ya que me sentí libre de toda 

culpa.”
21

 Él proseguía: “¿Quién era él para juzgar?” Como apostilla Hannah Arendt, tan 

solo una víctima más de su propia modestia. Él solo cumplió su deber, obedeció  las 

órdenes y no tenía por qué cuestionarlas. Cumplir órdenes en su entorno, en ese 

momento, era algo incluso meritorio. Además, su razonamiento era sencillo; prueba de 

ello es lo que dijo de Hitler: “… fue un hombre capaz de elevarse de cabo del ejército 

alemán a Führer de un pueblo de ochenta millones personas… Para mí, el éxito 

alcanzado por Hitler era razón suficiente para obedecerle.”
22

 

                                                             
16 Ibíd., p. 79 
17 Ibíd., p. 82 
18 Ibíd., p. 83 
19 Ibíd., p. 85 
20

 Ibíd., p. 41 
21 Ibíd., p. 168 
22 Ibíd., p. 186 



  

10 
 

Condenado a muerte, él apeló al tribunal declarando que solo era culpable de 

obediencia: “No soy el monstruo en que pretendéis transformarme (…) soy la víctima 

de un engaño”
23

. La sentencia fue ratificada y prontamente ejecutada. Hannah Arendt 

recoge en su obra “la grotesca estupidez de sus últimas palabras”, eslóganes vacíos, 

clichés de otro tiempo, y concluye su análisis expresando como esos últimos minutos 

parecen resumir toda esta historia: “la lección que su larga carrera de maldad nos ha 

enseñado, la lección de la terrible banalidad del mal, ante la que las palabras y el 

pensamiento se sienten impotentes”
24

. 

Esta noción de banalidad de mal es la clave fundamental en la que desemboca el 

escrupuloso análisis del comportamiento de Eichmann llevado a cabo por la filósofa. 

Los dos últimos párrafos de su obra, el epílogo y el post scríptum, abundan de 

reiteraciones de ese mismo concepto. Tal vez convenga citar tan solo alguna de las más 

clarificadoras: 

“Lo más grave, en el caso de Eichmann, era precisamente que hubo muchos 

hombres como él, y que estos hombres no fueron pervertidos ni sádicos, sino que 

fueron, y siguen siendo, terrible y terroríficamente normales. (…) esta 

normalidad resultaba mucho más terrorífica que todas las atrocidades juntas, por 

cuanto implicaba que este nuevo tipo de delincuente (…) comete sus delitos en 

circunstancias que casi le impiden saber o intuir que realiza actos de maldad.”
25

 

 

2.2. Los intelectuales en la máquina de guerra de las SS 

Parece por tanto oportuno ampliar este concepto de banalidad del mal a otras 

categorías de personas. Pues, si bien Eichmann apenas tenía estudios, son muchos los 

“eminentes” nazis que ostentaban titulaciones académicas de las más prestigiosas 

universidades
26

. Esa es, por ejemplo, la trama de la investigación de Christian Ingrao, 

historiador francés especializado en el nazismo y en la violencia en tiempos de guerra. 

                                                             
23 Ibíd., p. 361 
24 Ibíd. p. 368 
25 Ibíd., pp. 402-403 
26 En “Leipzig, Múnich, Gotinga y Heidelberg. Cerca del ochenta por ciento de los futuros intelectuales 

de las SS (investigados por C. Ingrao) acuden a estas para hacer carrera universitaria”. También Graz, 

Innsbruck e incluso Praga, pues por aquel entonces “la obtención del título de doctor exige haber 

estudiado en dos universidades por lo menos”. (Christian Ingrao, Creer y destruir. Los intelectuales en la 

máquina de guerra de las SS, pp. 45-46). 



  

11 
 

En su obra, Creer y destruir, estudia “un grupo de ochenta licenciados, economistas, 

juristas, lingüistas, filósofos, historiadores, geógrafos (… que) en su mayoría, 

estuvieron implicados a partir de junio de 1941 en el intento nazi de exterminio de los 

judíos”
27

. 

No se puede simplemente afirmar que este autor llegue a la sorprendente 

conclusión que la abundancia de conocimientos científicos no solo no hizo más libres a 

esa generación de jóvenes sino que pareció predisponerles más y mejor a simpatizar con 

la ideología del sistema totalitario nazi. Tal vez sean algo tendenciosas o exageradas las 

conclusiones implícitas de ese estudio, sin embargo resulta difícil negar la abrumadora 

abundancia de datos recopilados y hechos expuestos en la obra.  

Es interesante ver como detalla el caso de “esos niños de la guerra convertidos 

en verdugos”
28

, pues tiende a ver la militancia nazi a la que se sometieron como una 

reacción cultural a la experiencia de “herida narcisista colectiva”
29

 que marcó su 

infancia o juventud. Además asocia la obediencia no-traumática que demostraron en la 

ejecución de sus actos al potente “acompañamiento discursivo legitimador”
30

 que les 

arropó, es decir al sistema de propaganda ideológica del que participaban. 

También manifiesta algunas diferencias con las opiniones de Hannah Arendt 

según él las interpreta. Por ejemplo, cita principalmente un contra-ejemplo, el de un 

militante nazi que desarrolló una labor benéfica y asociativa, y considera que ello 

invalida su tesis de la atomización social originada por los sistemas totalitarios
31

. 

Además le acusa de simplificar de alguna manera el asunto de la militancia nazi, 

                                                             
27 Añade: “Eran apuestos, brillantes, inteligentes y cultivados. Fueron responsables de la muerte de varios 

cientos de miles de personas. Este libro cuenta su historia.” (Ibíd., p. 9). 
28 Eichmann había nacido en 1906. Como muchos de sus compañeros de armas de las SS, había vivido de 

niño la guerra de 1914-1918. Su niñez y adolescencia habían sido marcadas primero por el entusiasmo de 

los primeros juguetes bélicos, luego por el duelo de las pérdidas de familiares y amigos, finalmente por la 

escasez de comida, la tristeza y la pobreza de la postguerra. Habían  sufrido esa primera derrota como una 

especie de trauma originario (Ibíd., p. 539). 
29 Ibíd., p. 13 
30 Ibíd., p. 536 
31 El aislamiento juega un papel primordial en su teoría de la atomización social. El régimen totalitario 

aísla su movimiento del mundo exterior para poder fortalecerse y los experimentos en los campos de 

concentración requieren el aislamiento del campo respecto al mundo de todos los demás. “Ese aislamiento 

explica la irrealidad peculiar y la falta de credibilidad que caracteriza a todos los relatos sobre los campos 

de concentración.” (Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo, pp. 533-534). Así mismo afirma: 

“Los movimientos totalitarios son organizaciones de masas de individuos atomizado y aislados” (Ibíd., p. 

405)  y  “La característica principal del hombre-masa no es la brutalidad y el atraso sino su aislamiento y 

su falta de relaciones normales” (Ibíd., p. 398). 



  

12 
 

reduciéndolo al “binomio fanatismo/oportunismo”
32

. Sin embargo estas diferencias 

parecen más bien ser tan solo diferentes apreciaciones de lo que pudo constituir, en 

mayor o menor parte, el caldo de cultivo que llevó a la indecente violencia de los actos 

cometidos por el nazismo.  

De hecho, lejos de apuntar a esquemas binarios o dualidades simplistas, las 

palabras de Hannah Arendt demuestran que ella era consciente de la dimensión de este 

fenómeno complejo y de que eran muchas las perspectivas desde las cuales se debía 

considerar pues ella sugiere proseguir la investigación de las causas recurriendo al 

análisis psicológico y así lo expresa: 

“Concebiblemente, deben encontrarse algunas leyes de la psicología de masas 

para explicar por qué millones de seres humanos se permitieron a sí mismos 

marchar sin resistencia hacia las cámaras de gas, aunque estas leyes solo 

explicarían la destrucción de la individualidad.”
33

 

Un acercamiento al análisis psicológico de similares fenómenos de destrucción de la 

humanidad nos lleva a ampliar el marco de este estudio a otros contextos y a otros 

regímenes políticos. 

 

2.3. El porqué de la maldad 

¿Qué hace que una buena persona actué con maldad? Esa pregunta ha sido el eje 

de muchas investigaciones y son especialmente conocidas las llevadas a cabo por los 

psicólogos norteamericanos: Stanley Milgram y Philip Zimbardo. 

Tres meses después del mediático juicio y condena a muerte de Eichmann, 

Stanley Milgram intentó dar respuestas a las cuestiones más recurrentes del momento: 

¿Eichmann y su millón de cómplices, solo seguían órdenes? ¿Hasta qué punto la gente 

                                                             
32 (Christian Ingrao, Creer y destruir. Los intelectuales en la máquina de guerra de las SS,  p. 165) 
33

 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo,  p. 552. Más allá del estudio de los hechos, es preciso 

intentar entender las mentes, las motivaciones y desmotivaciones que actuaban en esas circunstancias. No 

basta con un estudio histórico o psicológico para ello, también hay que pensar en términos metafísicos. 

Hannah Arendt así lo manifestaba: “Tratamos de comprender el comportamiento psicológico de lo 

internados en los campos de concentración y de los hombres de las SS, cuando lo que debe comprenderse 

es que el verdadero espíritu puede ser destruido sin llegar siquiera a la destrucción física del hombre (…) 

El resultado final es el hombre inanimado, es decir el hombre que ya no puede ser psicológicamente 

comprendido y cuyo retorno al mundo psicológicamente humano o inteligiblemente humano (…) se 

parece estrechamente a la resurrección de Lázaro.” (Ibíd. p. 536). 



  

13 
 

obedece mandatos sin que le importen sus consecuencias? Para ello, ideó en la 

Universidad de Yale un experimento del cual realizó distintas versiones y variaciones 

para poder medir y calibrar lo más exactamente posible las diversas condiciones en las 

que se desarrollaba el proceso de obediencia
34

. Concluido el experimento, llegó a 

afirmar: 

“Tras haber sido testigo de cómo cientos de personas corrientes se sometían a la 

autoridad en los experimentos que nosotros llevábamos a cabo, me es preciso 

concluir que la concepción de Arendt sobre la banalidad del mal se halla mucho 

más cerca de la verdad de lo que uno pudiera atreverse a imaginar. La persona 

normal que hacía llegar una descarga sobre la victima lo hacía por un sentido de 

obligación (…). Las personas más corrientes, por el mero hecho de realizar las 

tareas que les son encomendadas, y sin hostilidad particular alguna de su parte, 

pueden convertirse en agentes de un proceso terriblemente destructivo.”
35

 

Comparar una experiencia reproducida en laboratorio con el drama histórico de 

la Alemania nazi es, como el propio Stanley Milgram comentó, algo así como equiparar 

la llama de una cerilla con el incendio de Chicago en 1898.
36

 Son enormes las 

diferencias en ambos casos pero se da un proceso común. La obediencia en el  

experimento Milgram y la obediencia en el Tercer Reich, guardando todas las 

distancias, parten de un proceso psicológico similar
37

. Estudiarla es referirse 

“principalmente a la destrucción ordinaria y rutinaria llevada a cabo por personas 

completamente corrientes que se someten a órdenes ajenas”
38

. Las observaciones del 

experimento muestran como muchos “enseñantes” protestaban pero seguían aplicando 

descargas y como solo algunos, raras excepciones, parecían disfrutar haciendo gritar a 

las víctimas. La clave del comportamiento, según Stanley Milgram, está en la naturaleza 

                                                             
34 El experimento consiste en lo siguiente: “Llegan dos personas a un laboratorio para tomar parte en una 

investigación de memoria y aprendizaje” (Una es nombrada como “el enseñante”, la otra es “el 

aprendiz”.) “El aprendiz ha de aprender una lista de parejas de palabras. Siempre que cometa algún error,  

recibirá una descarga eléctrica de intensidad creciente (infligida por el enseñante) (…).  El centro real del 

experimento lo constituye el enseñante: ¿hasta dónde va a someterse el participante a las instrucciones del 
experimentador antes de negarse a llevar a cabo las acciones que del él se exigen?” (Stanley Milgram, 

Obediencia a la autoridad. El experimento Milgram, pp. 25-26) 
35 Ibíd., pp. 28-29 
36 Ibíd., p. 233 
37 En ambos casos, podemos observar que el individuo está convencido de que, con sus acciones, 

participa en una buena causa. Se siente “libremente” obligado a actuar, cree que actúa por su bien y por el 

bien de los demás. No cuestiona las órdenes, incluso va más allá del cumplimiento si pretende destacar en 

su entorno. 
38 Ibíd., p. 236 



  

14 
 

de la relación de los “enseñantes” a la autoridad: se veían a sí mismos como 

instrumentos de ejecución de órdenes ajenas o deseos de la autoridad; eran incapaces de 

liberarse de su papel, del rol que les había sido encomendado.
39

 

En 1971, Philip Zimbardo, psicólogo social y amigo de Stanley Milgram, llevó a 

cabo otro estudio conocido como el Experimento de la Prisión de Stanford
40

. Su equipo 

reclutó voluntarios que desempeñarían los roles de guardias y prisioneros en una prisión 

ficticia. Sin embargo, el experimento se descontroló, se alcanzaron unos niveles de 

violencia inesperados y hubo que cancelarlo en la primera semana. 

En 2004, el mismo Philip Zimbardo fue llamado a declarar como perito judicial 

en el consejo de guerra contra un militar norteamericano acusado de conducta criminal 

en la prisión de Abu Ghraib en Irak. En palabras del autor, Abu Ghraib y la Prisión de 

Stanford eran algo así como universos paralelos
41

. Eso le llevó a repensar en 

profundidad los motivos del comportamiento humano en determinados contextos; 

expuso sus conclusiones en su obra “El efecto Lucifer. El porqué de la maldad”.
42

 

Su tesis principal es que las fuerzas situacionales pueden influir en la conducta 

individual
43

. Insiste en que eso “no excusa a la persona ni le exime de responsabilidad 

por la comisión  de actos inmorales, ilegales o malvados”
44

. Pero es importante tener en 

                                                             
39 Ibíd., pp. 223-224 
40 En 1971, en una universidad norteamericana, se reclutaron 24 jóvenes universitarios a través de un 

anuncio de prensa para participar en un experimento de simulación de prisión, cobrando 15 $/día cada 

uno. Fueron elegidos por su personalidad anodina (buena salud y mentalidad equilibrada). Luego fueron 

divididos aleatoriamente en 2 grupos: a unos se les asignó el rol de carcelarios y a otros el de presos. La 

cárcel simulada estaba en los sótanos de un edificio de la universidad. Ambos grupos entraron de lleno en 
el papel asignado. Tanto es así que, a los seis días, mucho antes de lo inicialmente previsto, el 

experimento tuvo que ser cancelado: los carceleros se habían vuelto violentos hasta el sadismo y los 

presos pasivamente aceptaban los sufrimientos infligidos. El Experimento de la Prisión de Stanford fue 

criticado por haber podido incluir cierta manipulación de los participantes y, por tanto, por no poder 

considerarse científico. Aun así, los testimonios (grabaciones de audio y video y transcripciones de 

entrevistas de los participantes) fueron material valioso para el estudio de las modificaciones del 

comportamiento humano y del cambio de valores que operan en ciertas situaciones. 
41 “Algunas imágenes de aquel experimento (de la Prisión de Stanford) son virtualmente idénticas a las de 

los guardias y los prisioneros de la remota prisión de Abu Ghraib.” (Philip Zimbardo, El efecto Lucifer. El 

porqué de la maldad, p. 45) 
42 El título de obra de Philip Zimbardo resume bien su posicionamiento: el hombre no es malo desde su 
origen sino que, en algunos casos, se vuelve malo como bíblicamente lo hace el propio Lucifer. El autor 

se refiere a esa conversión, a “la transformación suprema del bien en el mal, la metamorfosis de Lucifer 

en Satanás. Lucifer, el “portador de luz”, era el ángel favorito de Dios hasta que se enfrentó a la autoridad 

divina y fue arrojado al infierno junto con los otros ángeles caídos.” (Ibíd., p. 23) 
43 En el juicio anteriormente citado, “el fiscal y el juez se negaron a considerar cualquier idea de que las 

fuerzas situacionales pudieran influir en la conducta individual” (Ibíd., p. 16) 
44

 Ibíd., p. 17. Aunque son diferencias discutibles, entiendo que: 1. inmorales son aquellos actos que 

atentan contra la moralidad o conjunto de valores propio de un grupo social, 2. ilegales son los que van en 

contra de la ley o conjunto de normas de obligado cumplimiento en una sociedad dada, y 3. malvados son 



  

15 
 

cuenta cómo los sistemas de poder crean y conforman condiciones situacionales que 

cambian los factores disposicionales que acostumbran regir el comportamiento 

individual. Ilustra esta tesis con el conocido ejemplo de la Inquisición: “La terrible 

paradoja de la Inquisición es que el deseo ardiente y muchas veces sincero de combatir 

el mal generó una oleada de maldad” y comenta cómo eso supuso “el uso por parte del 

Estado y de la Iglesia de aparatos y métodos de tortura, (…) la perversión suprema de 

cualquier ideal de la perfección humana.”
45

  

Los sistemas tienen el poder de crear al “enemigo” con palabras e imágenes. 

Esto es algo que se puede observar en todos los casos de conflictos, guerras o 

genocidios: las cruzadas, las matanzas de hutus y tutsis de Ruanda, la exterminación de 

judíos en la Solución Final de los nazis, etc. En todos ellos, se usa la imaginación hostil 

y la propaganda para construir la amenaza, deshumanizarla y formalizar la necesidad de 

su eliminación. El enemigo se convierte siempre en un animal, un ser despreciable que 

no merece compasión.
46

 Todos los ejemplos que analiza Philip Zimbardo le llevan a la 

misma conclusión: “El ser humano es capaz de renunciar por completo a su humanidad 

por una ideología irreflexiva, de cumplir hasta el exceso las órdenes de unas autoridades 

carismáticas de que destruya a todo aquel que etiqueten como “enemigo”.”
47

 

Pero Philip Zimbardo va algo más allá. Plantea la posibilidad de que al igual que 

no podemos negar la “banalidad del mal” de conductas individuales en situaciones 

creadas por fuerzas sistémicas, no debemos ignorar la “banalidad del heroísmo”. 

Propone tener también en cuenta que:  

“muchos hombres y mujeres responden con heroísmo a la llamada del deber. Es 

la llamada a defender lo mejor de la naturaleza humana, a superar la poderosa 

                                                                                                                                                                                   
todos aquellos que producen sufrimiento al prójimo. Solo son enjuiciables y castigables formalmente los 

delitos ilegales, aunque los actos inmorales pueden suponer la marginación del que los comete y los 

comportamientos malvados tienden a recaer principalmente sobre la sola conciencia del malhechor. En 

cualquier caso todos son responsabilidad del juicio del que los realiza. 
45 Ibíd., p. 31 
46 Lo ilustra con un caso real: “Instigar las matanzas y las violaciones de los tutsis también fue más fácil 

porque se les trataba como si fueran entes abstractos y se les aplicaba el termino deshumanizador de 

“cucarachas”, algo que era necesario “exterminar”. (Ibíd., p. 38). Más adelante, ofrece otro ejemplo de 

relato que lo dice todo y  no precisa de más explicaciones: “Cuando encontrábamos a un tutsi en los 

pantanos, ya  no veíamos a un ser humano, a una persona como nosotros, con sentimientos y 

pensamientos similares. La cacería era salvaje, los cazadores eran salvajes, las presas eran salvajes: el 

salvajismo se apoderaba de todo” (Ibíd., p. 40). 
47 Ibíd., p. 39 



  

16 
 

fuerza de la Situación y del Sistema, a reafirmar con firmeza la dignidad del ser 

humano frente a la maldad.”
48

  

Y acompaña esa propuesta con sus sugerencias para “resistir las influencias 

situacionales y celebrar el heroísmo”
49

, ese el título del último párrafo de su libro. 

Para poder opinar mejor sobre la validez de esas recetas, debemos hacernos otras 

preguntas y redimensionar el problema que nos ocupa. ¿La pasividad a la que nos 

empuja nuestro modo de vida en tiempos de paz y de supuesto bienestar, tiempos a la 

vez dominados por los continuos avances de la técnica, no es tal vez también resultado 

de influencias situacionales igualmente peligrosas? 

 

3. La banalidad del mal en las sociedades tecnocráticas 

3.1. La obsolescencia del hombre o la vergüenza prometeica 

Si alguien ha hecho suyo el pensamiento arendtiano sobre el tema de la 

banalidad del mal y lo ha extrapolado a la sociedad contemporánea dándole una 

dimensión que nos engloba y afecta a todos, ese es Günther Anders.  

Le preocupa sobremanera la posibilidad, o más bien la probabilidad, de “la 

repetición de lo monstruoso”
50

 por dos razones. La primera es que considera que nos 

hemos convertido en “criaturas de un mundo tecnificado” que nos sobrepasa, es decir 

que nuestra capacidad de fabricación ha excedido nuestra facultad  de representación
51

. 

La segunda razón, según él, es que cuanto más avanza la técnica, más retrocede la 

ilustración; el progreso de las “luces” y el desarrollismo del siglo XIX nos llevan a un 

“mundo oscurecido”, tan oscuro que ni siquiera lo percibimos como tal.  

Observa la desmesura que nos rodea y su efecto sobre nosotros: no podemos 

sentir lo demasiado grande; habla del “desfallecimiento de nuestra facultad de 

representación o de nuestra percepción” y nos advierte que ello hace inevitable la 

                                                             
48 Ibíd., p.21 
49 Ibíd., p. 551 
50 Lo monstruoso para el autor es que “haya habido una aniquilación institucional e industrial de seres 

humanos”, “que haya habido dirigentes y ejecutores de estos actos (…) que se excusaron apelando a las 

órdenes recibidas y a la lealtad”, y “que millones de personas (…) nada sabían (de ello) porque no querían 

saber nada”. (Günther Anders, Nosotros los hijos de Eichmann, p. 14) 
51 En palabras del autor: “… los efectos que somos capaces de provocar son tan enormes y tan potentes 

que ya no podemos concebirlos, y menos aún identificarlos como nuestros.” (Ibid,. p. 17) 



  

17 
 

repetición de lo peor
52

. Sostiene que, en el mundo actual de “naturaleza maquinal”, 

nuestra incapacidad para ver como nuestros los efectos de nuestras acciones se debe al 

tema de la citada desproporción y a la división del trabajo especializado que sufrimos: 

centrados en minúsculos segmentos del proceso global compuesto por miles de fases, no 

nos hacemos idea del resultado final al que contribuimos. El mundo pasa a ser una 

máquina, compuesta de máquinas y nosotros somos máquinas o piezas de esas 

máquinas. Eso equivale a una eliminación de facto de los seres humanos en tanto que 

tales y, para este pensador, “el parecido de este amenazador imperio técnico-totalitario 

con el monstruoso imperio de ayer (el Tercer Reich) es evidente.”
53

. Por eso, advierte 

que aún no es demasiado tarde, pues dice que solo estamos “al alba del totalitarismo 

maquinal” y que aún podemos y debemos reaccionar, darnos cuenta de que “el 

problema Eichmann no es un problema de ayer”, de que todos nosotros somos 

igualmente hijos del mundo de Eichmann
54

. 

Esa idea de la co-participación del individuo en un sistema enajenante del que 

solo es un pequeño eslabón, en un gobierno totalitario con su régimen burocrático, ya 

estaba bien definida en el análisis de Hannah Arendt: 

“Desde luego, para las ciencias políticas y sociales tiene gran importancia el 

hecho de que sea esencial en todo gobierno totalitario, y  quizá propio de la 

naturaleza de toda burocracia, transformar a los hombres en funcionarios y 

simples ruedecillas de la maquinaria administrativa y, en consecuencia, 

deshumanizarles.”
55

 

                                                             
52 Es una de las “reglas infernales” según el autor, no podemos reaccionar a lo demasiado grande, nos 

deja indiferentes, insensibles, nos convierte en “analfabetos emocionales”. Así lo ejemplifica: “Seis 

millones no es para nosotros más que un simple número, mientras que la evocación del asesinato de diez 

personas quizá cause todavía alguna resonancia en nosotros, y el asesinato de un solo ser humano nos 

llene de horror.” (Ibíd., p. 19) 
53 (Ibíd., p. 33) 
54 Ibíd., p. 34 
55 Hannah Arendt, El juicio de Eichmann, p. 420. Esta idea de que el individuo queda anulado como tal y 
sometido íntegramente al organismo en el poder o partido al que pertenece, la vemos también reflejada en 

la corta obra de teatro didáctica de Bertolt Brecht, La medida, en la que un joven “agitador”, (así lo 

llaman en la pieza) acepta ser eliminado por sus tres camaradas de partido por no haber seguido las 

órdenes de sus misiones sin reservas, por haber tenido escrúpulos moralistas propios y haber actuado por 

su cuenta, en consciencia, según su criterio. Aunque añade otras connotaciones, también podemos 

encontrar algo de ese dilema en Las manos sucias de J.P. Sartre en las que un militante es considerado 

irrecuperable por no poder alinearse con las instrucciones cambiantes del Partido. Si no es flexible e 

incondicionalmente leal, si piensa, no es útil, no sirve y ha de ser eliminado. Solo son dos ejemplos de la 

sumisión que presuponen los regímenes de partido. 



  

18 
 

Günther Anders complementa esa idea en su obra, La obsolescencia del hombre. 

Su planteamiento es que si Charlie Chaplin, en la película Tiempos Modernos, nos daba 

a entender que experimentaba sorpresa u horror por haberse convertido en parte del 

aparato, el hombre moderno por el contrario siente algo distinto: le horroriza no seguir 

el ritmo de la máquina. Le avergüenza no ser igual de perfecto porque puede despistarse 

de su función, quedar absorto en pensamientos que le distraen de su cometido o 

simplemente tener cosquillas, sentir un picor o estornudar, en definitiva, ser humano y, 

por tanto, imperfecto. Incluso, dicho con las palabras de Günther Anders, a ese hombre 

actual le avergüenza avergonzarse porque “no es más que un “modo deficiente” de ser 

aparato, un escandaloso no-aparato”
56

. Es lo que llama “vergüenza prometeica”: el 

hombre crea cosas como si fuera un divino creador, pero ante esas cosas tan 

perfectamente bien calculadas, concebidas y realizadas, se ve a sí mismo falible, se 

siente inferior. Corre el riesgo de quedar atrapado entre su lado natural (su cuerpo) y el 

lado artificial (el mundo técnico o burocrático que él crea y que le rodea). Según el 

autor, peligra pues su yo al quedar este aplastado, arrinconado, si se produce la 

“catástrofe de un totalitarismo tecnocrático”
57

. 

Apunta también la banalización y el carácter de mercancía de todo aquello que 

es suministrado por los aparatos que han pasado a conformar el mundo del hombre en la 

sociedad de masas, nuestro mundo. Habla del cine pero sobre todo de la televisión que, 

“mediante su pequeño formato, transforma todo acontecimiento en una sincronizada 

escena de bibelots”
58

, es decir falsea la dimensión de las cosas que percibimos, nos 

insensibiliza en cierta forma. Se refiere a esto como “anti-sensacionalismo” y lo 

ejemplifica con un accidente de coche en una carrera televisada, observa que “nuestra 

conmoción (al verlo) resulta pequeña e imaginaria”
59

. El engaño obrado por la 

televisión en nuestra manera de percibir nuestro mundo que denuncia el autor en fechas 

tan tempranas es ciertamente más observable en nuestros días.
60

 

                                                             
56 Günther Anders, La obsolescencia del hombre (vol. 1), p. 104 
57 Ibíd., p. 93 
58 Ibíd., p. 153 
59 “(conmoción) considerablemente más pequeña incluso que las conmociones que nos producen las 

catástrofes solo ficticias que tienen lugar en el teatro”. (Ibíd., p.156) 
60

 El autor observaba como “la percepción, en apariencia “presencial”, de la imagen televisada falsifica lo 

inabarcable porque es una visión panorámica, y nos engaña, pues nos coloca dentro de la imagen”. (Ibíd., 

p.156) 



  

19 
 

Su análisis incluye también su observación de la pasividad en el comportamiento 

de sus congéneres en general
61

. Es como si actuaran sin ser movidos por su propia 

voluntad. Él dice: “tienen el sentimiento de “se les hace hacer” (…) la tutela es tan total 

que también el hacer se ha convertido en una variante de la pasividad”
62

. Es como si 

hubieran perdido la noción del efecto específico de sus actos en el conjunto de la 

actividad en la que participan. Su individualidad “se ha descompuesto en una 

multiplicidad de funciones” nos alerta Günther Anders; más allá de la estandarización 

que transformaba al individuo en un ser seriado, ahora habla de la destrucción del 

hombre como tal, es decir con su capacidad de pensamiento propio y emancipado
63

.  

Esa fragmentación del hombre, de sus tareas y de su mundo es en esencia la tesis 

de La obsolescencia del hombre. Es la intuición de que el hombre consciente de sus 

actos ha desaparecido como tal. Su función ha quedado reducida a una pequeña parcela 

de cosas en las que actúa escrupulosamente sin conocer la totalidad del trabajo de la 

empresa en la que co-participa. Esa organización del trabajo resta responsabilidad o 

posibilidad de mala conciencia individual y favorece la despreocupación de cada cual 

por la moralidad de sus actos.
64

 Cada uno ve tan solo su parte y, limitándose a ella, no 

puede ver nada inmoral, especialmente cuando la organización en su conjunto es 

operativa y funciona: es una vez más, de alguna forma, la idea de la ruedecilla del 

engranaje de la gran maquinaria que ya comentamos anteriormente
65

. 

3.2. El hombre convertido en actor pasivo por seducción de las tecnologías digitales  

El siglo XXI ha llevado la sociedad contemporánea a una dimensión tecnológica 

que no podían imaginar Hannah Arendt o Günther Anders. La omnipresencia en 

nuestras vidas de la inteligencia artificial, si bien no ha restado validez a sus 

                                                             
61 El autor plantea esta idea a partir de sus reflexiones sobre la obra de Beckett, Esperando a Godot. 

Según él, en ella se refleja “no el nihilismo sino la incapacidad del hombre para ser nihilista incluso en la 

situación insuperablemente más sin esperanza” (Ibíd. p. 216). 
62 Ibíd., p. 214 
63 Incluso afirma: “Sin duda, la destrucción del hombre no puede ir más allá, el hombre no puede llegar a 

ser más inhumano.” (Ibíd., p. 146). 
64 El autor apoyó especialmente esas afirmaciones en sus investigaciones acerca de los pilotos 

bombarderos que lanzaron bombas atómicas sobre Hiroshima o Nagasaki. Como anécdota ilustrativa de 

esa fragmentación del hombre y de la desconexión entre sus actos y su consciencia, citó la respuesta de un 

piloto a su regreso de un bombardeo. “Preguntado por un periodista sobre lo que había pensado durante 

su vuelo, respondió, no importa si por cinismo o ingenuidad: “No podía quitarme de la cabeza la idea de 

los 175 dólares de la nevera de la casa que todavía no había acabado de pagar”. Hasta ese punto están 

separados hoy el hacer y la conciencia…” (Ibíd., p. 257). 
65 y con la que ahora incluso ironiza: “… no hay nada inmoral en ningún momento porque, para él, no hay 

nada hasta donde alcanza su mirada. La suciedad, dividida en muchas partes, es limpia.” (Ibíd., p. 237) 



  

20 
 

planteamientos, requiere matizar el análisis del comportamiento humano sometido a las 

nuevas formas tecnológicas contemporáneas. El filósofo francés, Eric Sadin, ha 

reflexionado ampliamente sobre esta cuestión. 

Sostiene que, a finales del siglo XX, se ha producido una especie de giro en la 

forma de poder que atraviesa nuestra sociedad: si antes emanaba de conceptos tales 

como “autoridad, coacción, temor”
66

, ahora es reconocible en algo mucho más sutil. Él 

lo llama “poder-kairos”
67

, procede de la omnisciencia y omnipresencia de las 

innovaciones tecnológicas que conforman nuestra cotidianidad: no nos obligan 

realmente a nada pero nos seducen; consideramos que detienen un saber superior al 

nuestro y nos dejamos influir por ellas. Ya no estamos hablando solo de la vergüenza 

prometeica de Günther Anders sino de ese paso más allá que hemos dado como 

sociedad al dejarnos llevar, por ejemplo, a una “Data driven society”
68

. La fascinación 

que experimentamos por la capacidad de la inteligencia artificial de gestionar miles de 

informaciones, de analizarlas y utilizarlas para simular tomas de decisiones sin apenas 

margen de error, nos conduce a una posición de entrega incondicional y aceptación 

pasiva. Como detecta Eric Sadin, nos situamos ante un nuevo estatuto de las tecnologías 

digitales: de ellas emerge la verdad, “una aletheia algorítmica”
69

. 

Eric Sadin observa, con gran recelo, ese “deslizamiento desde la estadística 

hacia la gestión automatizada de situaciones garantizadas por sistemas de inteligencia 

artificial”
70

. Contra el supuesto rigor de las conclusiones obtenidas por cualquier 

proceso de datos informático, revindica la necesidad de la percepción humana plural de 

las cosas y de la incertidumbre inevitable y afortunadamente intrínseca en toda toma de 

decisión individual. Insistentemente repite que “protocolos que nos privan de nuestro 

poder de juicio y decisión sustituyendo nuestra libertad de acción deben ser 

considerados como algo que no debemos aceptar.”
71

 Cita varios ejemplos de funciones 

                                                             
66 Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafío del siglo, p. 237 
67 kairos es tiempo como oportunidad (Ibíd., p.239) 
68 Ibíd., p. 32 
69 o sea, una “verdad enunciada por sistemas dotados de un poder de experticia supuestamente superior” 

(Ibíd., p.100) 
70 Ibíd., p.157 
71 Ibíd., p. 124 



  

21 
 

entregadas a la administración digital: uno de ellos es el caso de justicia predictiva 

ejercitada en parte de Estados Unidos
72

.  

Así mismo, ve otra ilustración de “administración automatizada de las 

conductas” en el sistema chino del llamado “crédito social”
73

. Bajo la intencionalidad 

buenista de una “evaluación científica” de los comportamientos y persiguiendo la 

consecución de la armonía social, se trata de desterrar actuaciones “desviadas” y de 

gratificar las más meritorias. Es debatible el objetivo: para unos, es caer en una 

“controlocracia”, para otros, el objetivo no es controlar sino influir sobre el 

comportamiento y, por tanto, es tan solo una forma indirecta de instaurar una “cultura 

de honestidad e integridad”
74

. Esta polémica discusión recuerda sin duda los 

planteamientos de Gilles Deleuze sobre las “sociedades de control” en las que ve 

derivar las sociedades disciplinarias que tan bien había descrito Michel Foucault como 

sucesoras de las sociedades de soberanía que gobernaban anteriormente. Argumenta que 

los grandes centros de encierro (cárcel, hospital, fábrica, escuela, familia) tienden a ser 

sustituidos por nuevas formas de control “al aire libre” y observa que, mientras en las 

disciplinas regía el dualismo “individuo-masa”, en las sociedades de control, “los 

individuos han devenido ‘dividuales’ y las masas se han convertido en indicadores, 

datos, mercados o ‘bancos’”
75

. 

Una vez más, vemos cómo la atomización social, el aislamiento y la 

fragmentación de los seres humanos destruyen su individualidad e imponen una 

imperiosa uniformización de la ética colectiva. Produce cierta tristeza todo ello y una 

vez más resultan más reconfortante la alternativa que preconizaba Hannah Arendt: 

“modos de vida que se resignen, sin resentimiento, a la imperfección fundamental de la 

                                                             
72 Dice: “(…) Por ejemplo, en los Estados Unidos, hay jueces que utilizan protocolos destinados a estimar 

los riesgos de reincidencia de un acusado.” (Ibíd., pp. 118-119) 
73 Ibíd. p. 219 
74 Ibíd., p. 221 
75

 Gilles Deleuze ilustra esa transformación con el ejemplo de la evolución de la fábrica a empresa: “La 

fábrica hacía de los individuos un cuerpo, con la doble ventaja de que, de este modo, el patrono podía 

vigilar cada uno de los elementos que formaban la masa (…). La empresa, en cambio, instituye entre los 

individuos una rivalidad interminable a modo de sana competición, como una motivación excelente que 

contrapone unos individuos a otros y atraviesa a cada uno de ellos, dividiéndole interiormente.” (Gilles 

Deleuze, “Post-scriptum sobre las sociedades de control”). Esa división recuerda también la teoría de los 

fragmentos del hombre a la que se refiere Gunther Anders al comentar que “el individuum se ha 

transformado en un divisum, se ha descompuesto en una multiplicidad de funciones” (Gunther Anders, La 

obsolescencia del hombre, p. 145) 



  

22 
 

existencia y que celebren la diversidad de los seres (…) a la vez que busquen construir 

modos de ser en común que no hieran a nadie…”
76

 

Y para enfrentarse al sistema predominante, para abogar por esos modos de vida 

alternativos, es preciso ser valiente, esa es la reivindicación que Eric Sadin extrae de los 

planteamientos de Hannah Arendt y Günther Anders: reivindica la parresia, la necesidad 

de atreverse a decirlo todo, a oponerse a todo aquello que nos manipule, aunque esa 

oposición sea mal vista por los otros y aunque esos otros sean mayoría. Eric Sadin 

denuncia esa nueva racionalidad que no es sino negación de nosotros mismos, es decir 

lo que él considera un anti-humanismo radical
77

. Las máquinas y los robots no se alían 

entre ellas para acabar con su creador humano, como en tantas versiones futuristas de 

ficción, sino que aniquilan su autonomía y capacidad de juicio, lo adormecen, hacen de 

él un ser apático
78

. Y ese es según él, el fin de la historia, la eliminación del hombre 

como tal, desintegración que podemos y debemos evitar, saliendo de ese letargo, 

mostrando la “voluntad de ser actores de nuestros actos” con el ejercicio de nuestro libre 

arbitrio, de esa cualidad que define nuestra condición humana. 

Para esa toma de consciencia, la receta de Eric Sadin es sencilla: educación. Tal 

vez no sea algo muy original pero resulta convincente: la formación del espíritu crítico y 

de la maduración de la reflexión es indispensable para la construcción de seres 

autónomos, emancipados, plurales, diversos y plenamente humanos. La tarea en sí 

misma no es tan fácil, es algo así como remar contra corriente para no dejarse llevar 

pero a la vez hacerlo con criterio y moderación para no convertirse en un simple 

retrogrado, negacionista de cualquier progreso o avance técnico. Pues como recoge Eric 

Sadin, Günther Anders, ya advertía: “Nada desacredita hoy  más rápidamente a un 

hombre que ser sospechoso de criticar a las máquinas (…) La crítica de la técnica se ha 

convertido hoy en un asunto de coraje cívico.”
79

 Ese coraje exige luchar contra la 

“pereza del pensamiento”, permanecer atentos contra el poder de seducción del modelo 

                                                             
76 Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafío del siglo, p. 43 
77 Ibíd., p.285 
78 Asimismo comenta: “Francis Fukuyama se equivocó: el fin de la historia no habría advenido luego de 

la caída del muro de Berlín en 1989 y del triunfo planetario del liberalismo político y económico, sino que 

se consumaría hoy en favor de la generalización del uso de la inteligencia artificial. Porque su principal 

función consiste en gerenciar un número, en teoría infinito de coyunturas y en implementar soluciones 

supuestamente apropiadas y que se dan por sobreentendidas. Lo que se quiere es aniquilar nuestra 

voluntad pertinaz de edificar otros modos de existencia.” (Ibíd., p. 215) 
79 Ibíd., p. 39, nota 18. 



  

23 
 

tecnoliberal que disimuladamente tiende a convertirnos en seres todos muy parecidos y 

dominados
80

. 

La obra de Eric Sadin es pues una incitación a la reacción, a una “intolerancia 

activa”, pensando, cuestionando y repensando  todo. Dice: “Es nuestro deber establecer 

donde estemos contraexperticias que desmientan las palabras de los expertos y los 

intereses de los cuales son portadores.”
81

 Solo así nos libraremos de ser convertidos en 

meros “robots de carne y hueso” o lo que es lo mismo en personas “privadas de 

espontaneidad, de singularidad (…) bajo la autoridad de ecuaciones matemáticas que 

tienen razón en todo, privándolas del uso de sus facultades de juicio e intuición.”
82

 

Hoy en día, si bien podemos observar cierta aceptación al diagnóstico de peligro 

de deriva del comportamiento individual en el entorno de masas del mundo 

hipertecnificado que nos conforma y del que ya nos advertían a su manera G. Anders y 

H. Arendt,  encontramos voces planteando posturas diferentes e incluso rotundamente 

opuestas: E. Sadin, R. Braidotti y los pensadores transhumanistas son algunos ejemplos 

de ello. 

 

4. Nuevas alternativas actuales, mismo debate político. 

 Las críticas de Thibault Le Texier deslucen seriamente buena parte de la 

argumentación de Eric Sadin. Entiende el punto de partida de su razonamiento: 

presuponer que la inteligencia artificial resta al individuo capacidad de autonomía y 

deducir de ello que el progreso técnico es por si solo culpable de todos los cambios 

sociales que se están dando en nuestra sociedad industrial. Sin embargo, él desmonta 

ese discurso incidiendo en la necesidad de no atribuir a la técnica fines propios 

endógenos sino de verla promovida por multitud de intereses particulares con ánimo de 

lucro. Es el mundo empresarial, y no el Estado o la Armada, quien lidera hoy en día el 

desarrollo tecnológico. Eso es algo que Eric Sadin no parece tener en cuenta. También 

insiste en que para aceptar la visión de Eric Sadin es preciso reducir las nociones de 

                                                             
80 Advierte: “Lo que caracteriza al modelo tecnoliberal es que se impone con fuerza, que ahoga poco a 

poco toda alternativa, que modela siempre más profundamente nuestros modos de vida, pero sin tener la 

apariencia de estar haciéndolo porque, al mismo tiempo que procede de lógicas uniformes, sabe jugar con 

los encantos de la extrema individualización del acompañamiento de las conductas:” (Ibíd., p.303) 
81 Ibíd. p. 291 
82 Ibíd. p. 293 



  

24 
 

libertad e inteligencia del ser humano a concepciones que para T. Le Texier están más 

allá de las funcionalidades prácticas que nos pueden facilitar nuevas aplicaciones de uso 

cotidiano
83

. También le reprocha no ahondar en lo más nuevo de las nuevas tecnologías: 

las nanotecnologías o el transhumanismo, por ejemplo. 

Este reproche nos obliga a incidir algo más en el debate más candente en la 

actualidad, el que gira en torno a la rivalidad entre “tecnofóbicos y tecnofílicos”84. Entre 

los primeros, situamos pues a Eric Sadin ya que, según él, debemos: 

“negarnos a llevar sensores en nuestros cuerpos que transmitan informaciones 

relativas a nuestros flujos fisiológicos, a nuestra actividad sexual, a nuestro 

sueño, a nuestros estados emocionales, así como a la integración de objetos 

conectados dentro de nuestros domicilios que den testimonio de nuestros 

usos…”85  

Y, entre los segundos, tenemos a Rosi Braidotti, pues ella dice: 

“Humanas, demasiado posthumanas, todas estas extensiones y estas prótesis que 

nuestros cuerpos están en condiciones de sostener ya están aquí, y 

permanecerán. (…) Esta es la nueva situación en que estamos inmersos, el 

inmanente hic et nunc del planeta posthumano, uno de los posibles mundos que 

nos hemos construido. Y desde el momento en que este es el resultado de 

nuestros esfuerzos conjuntos y del imaginario colectivo, es simplemente el mejor 

de los mundos posthumanos posibles.”86  

Son posiciones ciertamente antagónicas pero no son irreconciliables aunque así 

lo parezcan a primera vista. Rosi Braidotti parte de un punto de vista distinto al de Eric 

Sadin. Para ella, “El posthumanismo es la condición histórica que marca el fin del 

humanismo y del antihumanismo”87. Ve en el humanismo, modelo de civilización 

eurocéntrico, sus luces y sus sombras: si bien supone progresos para la humanidad, 

también es eurocentrismo, machismo y antropocentrismo88. Para ella, por tanto el 

                                                             
83

 T. Le Texier lo explica con los mismos ejemplos que E. Sadin utiliza. Así pues observa: “El hecho de 

que el coche Google pueda sugerir una hora de salida y cierto itinerario a sus pasajeros no hace de ellos 

seres gobernados.” (LE TEXIER, Thibault, “Éric Sadin et le coup d’État technologique permanent”, 

Quaderni: la revue de la communication, p 82, traducción mía) 
84 Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafío del siglo, p. 279 
85

 Ibíd., pp. 297-298 
86 Rosi Braidotti, Lo posthumano, p. 234 
87 Ibíd., p. 51 
88

 Reconoce como Luce Irigaray que “el presunto ideal abstracto del hombre, símbolo de humanismo 

clásico, es en realidad el verdadero macho de la especie: es un él. Además es blanco, europeo, guapo y de 

inteligencia normal…” (Ibíd., p. 36) 



  

25 
 

antihumanismo es una de las maneras de superar los horrores del fascismo y del 

comunismo en los que nos sumergió el ideal humanista del siglo XX. Considera 

antihumanismo una forma de “rechazo de la definición de la identidad clásica 

humanista, la racionalidad y lo universal”89. Dice: “el fin del humanismo clásico no es 

una crisis sino una apertura que comporta consecuencias positivas”90. No quiere mirar 

con nostalgia el ser humano y bondadoso que no llegamos a ser sino con optimismo a la 

persona en la que nos podemos convertir en un futuro con muchos más medios de los 

que nunca antes tuvimos. Gira su mirada hacia el porvenir y, contrariamente a Eric 

Sadin, espera que sepamos aprovecharnos, sin miedos, de todas las posibilidades de 

mejora que la técnica nos permite. Sus palabras reflejan ese aperturismo, esa fe en la 

vida como motor del devenir y esa confianza en el progreso conjunto de hombres y 

mujeres en una sociedad en constante evolución tecnológica, dice: “el pensamiento 

posthumano nómada anhela un salto cualitativo fuera de lo familiar, confía en las 

posibilidades, aun inexploradas, abiertas por nuestra posición histórica en el mundo 

tecnológicamente mediado de hoy.”91 

 Los pensadores transhumanistas llevan el debate sobre la conveniencia de la 

biomejora a una dimensión aún más atrevida. Como recoge Virginia Ballesteros en su 

ensayo, “De Günther Anders al transhumanismo: la obsolescencia del ser humano y la 

mejora moral”, podemos ver similitudes entre los conceptos andersionanos de ceguera 

moral y la miopía descrita por autores como Perrson y Savulescu92. Ellos también 

reconocen la vergüenza prometeica descrita por Anders que siente el ser humano por ser 

nacido, es decir por ser fruto de la evolución y por no ser diseñado. Eso les lleva a una 

evidente y drástica solución: debemos diseñarnos a nosotros mismos o como lo 

                                                                                                                                                                                   
También reconoce el humanismo como “fenómeno complejo y multifacético. Por un lado, cómplice de 

genocidios y crímenes, por el otro, heraldo de enormes esperanzas y deseos de libertad, el humanismo 

marca la derrota de la crítica lineal.” (Ibíd., p. 28) 
89 Ibíd., p.38 
90 Ibíd., p. 66 
91 Ibíd., p. 230 
92

 Según ellos, esa “miopía” es fruto de nuestra historia: la humanidad acostumbraba a relacionarse en 

grupos más pequeños y se preocupaba por su futuro a corto plazo. Hoy, viviendo en una sociedad de 

masas y pudiendo influir sobre el futuro a largo plazo, seguimos viendo solo parte de nuestro entorno y 

nuestro tiempo, es decir nos sigue preocupando solo los seres más próximos y el futuro menos lejano. 
(BALLESTEROS, VIRGINIA, “De Günther Anders al transhumanismo: la obsolescencia del ser humano 

y la mejora moral”, p. 294) 



  

26 
 

formulan: “superar la naturaleza humana para, paradójicamente, ser más humanos”93, es 

decir menos humanos biológicamente, pero moralmente más humanos. 

 Para G. Anders, ampliar las facultades morales es algo que se puede y se debe 

conseguir a base de educación de la población, no con la educación tradicional sino con 

una educación que permita la auto-transformación de los individuos, en la que importe 

el desarrollo de su capacidad de imaginación, de fantasía moral. Él nos habla de mística, 

incluso de música, como vías de acceso a esas potencialidades. 

 Para los transhumanistas, la superación moral es efectivamente imperativa, pero 

ellos entienden por ello que eso se ha de conseguir con algo que G. Anders no podía en 

su momento ni visualizar; ellos hablan de ingeniería genética, ya sea practicando 

selecciones de genes que promueven actitudes cooperativas o recurriendo a 

intervenciones psicofarmacológicas que incrementan la capacidad cognitiva o modifican 

las disposiciones morales de los sujetos94. Insisten en que esa mejora moral y cognitiva 

es de obligado cumplimiento95 y es imperativo que la lleve a cabo el Estado, pues el 

Estado ha de mejorar moralmente a sus ciudadanos para luchar contra las amenazas 

contemporáneas como el cambio climático, la escasez de recursos, el armamento 

biológico o nuclear y el terrorismo, que son los Auschwitz e Hiroshima de nuestro siglo. 

 Además y en consonancia con esa misma filosofía, los transhumanistas 

consideran que una democracia liberal que se precie ha de usar herramientas de 

vigilancia masiva y restringir los derechos individuales si se tercia para superar todos 

esos retos y amenazas a la convivencia social armoniosa. Para G. Anders, esa actitud es 

ya signo de totalitarismo y, por tanto, simplemente inaceptable. 

 Virginia Ballesteros deja en ese punto su comparación de similitudes y 

diferencias entre G. Anders y los transhumanistas, centrando precisamente el debate en 

la responsabilidad política de los que nos gobiernan: ¿pueden o deben modificar los 

individuos y su percepción de la realidad?  

A similar pregunta llega otro autor, A.R. Recuenco, partiendo de argumentos 

aparentemente algo más inofensivos. Su ensayo acerca del uso político del 

                                                             
93 Ibíd., p. 301 
94 Ponen por  ejemplo la neuroquímica y su uso de serotonina, neurotransmisor cuyo bajo nivel es 

asociado a comportamientos más agresivos, o la oxitocina que es relacionada con comportamientos de 

mayor cooperación social. 
95 “it should be obligatory like education or fluoride in water.” ‘[Persson & Savulescu] (Ibíd., p. 307) 



  

27 
 

conocimiento técnico parte de algo tan diferente y común para nosotros como es la 

práctica del sistema de evaluaciones como medición del cumplimiento de los objetivos, 

y con ello llega a argumentar paradójicamente la  “difícil relación entre verdad y 

política, siempre incompatibles” en palabras arendtianas96. Refleja cómo la 

interpretación de los resultados de las evaluaciones de un proyecto, aun cuando se 

recurra a sofisticadas formulaciones pseudomatemáticas y estadísticas, no describe 

forzosamente la realidad verdadera y por tanto resulta inútil e ineficaz como 

herramienta de verificación de ese proyecto. En el caso de proyectos del gobierno, 

comenta que podemos intuir que, bajo el complejo tecnicismo de expertos y asesores 

gubernamentales, se termina por desvirtuar la realidad de los hechos sometiéndola a la 

manipulación de los intereses. Ahora bien, si seguimos la interpretación de A.R. 

Recuenco del pensamiento de H. Arendt, esa creación de verdad, o mejor dicho esa 

dilución de verdad en opinión, es prerrequisito de la acción política. La actividad 

política presupone espacio de discusión y acuerdo y los juicios de verdad, por su 

naturaleza coactiva, interfieren y distorsionan ese espacio político. Él cita 

oportunamente a Vattimo: “la ausencia de verdad es precondición de democracia” y 

concluye su ensayo con la idea no razonada pero sí sentida de que aun así no todo vale y 

de que no podemos “renunciar a la discusión racional y al examen de la veracidad de las 

afirmaciones, en un marco de deliberación compartida”97. 

En mi opinión, tanto V. Ballesteros como A.R. Recuenco, hacen, cada uno a su 

manera como hemos visto, una utilización de los planteamientos de G. Anders y H. 

Arendt respectivamente un tanto forzada, ciertamente respetuosa pero tal vez excesiva. 

El caso de V. Ballesteros es el más llamativo y posiblemente G. Anders estaría 

horrorizado porque sus ideas hayan podido dar pie a planteamientos transhumanistas. 

Sin embargo, la exposición del razonamiento me resulta irreprochable. En cualquier 

caso, ambos parecen coincidir en que cada cual ha de pensar por sí mismo y opinar con 

los demás acerca de lo que le preocupe: solo así se podrá abrir paso un futuro mejor. 

 

 

                                                             
96

 RECUENCO, Ángel Rivero, “Gubernamentalidad liberal, evaluación y verdad: Sobre el uso político 

del conocimiento técnico”, p. 28 
97 Ibíd., p. 35 



  

28 
 

Conclusiones 

De este repaso por reflexiones de varios pensadores de los casi cien últimos años 

que van desde el ascenso del totalitarismo nazi hasta la implantación mundial de la 

tecnología 5G, son varias las cuestiones apuntadas hasta aquí y me gustaría remarcar 

algunas que inciden en lo vigentes e importantes que son hoy, y no solo como lo fueron 

el día después de Auschwitz e Hiroshima, los planteamientos de H. Arendt y G. Anders. 

 H. Arendt nos ha revelado que es importante no seguir pensando en términos 

utilitaristas para intentar entender la maldad que se produce en sistemas totalitarios y 

que no debemos considerarla como una ocurrencia remota, un acontecimiento del 

pasado, un episodio cerrado. Esa maldad que no podemos justificar tiene una dimensión 

política latente hasta nuestros días.  

También, nos ha confiado que los regímenes totalitarios han mostrado crímenes 

que no podemos castigar ni perdonar porque es imposible comprenderlos en el marco de 

nuestros valores que definen lo humano. 

Con ello, nos hemos reconciliado de alguna manera con esa losa de la 

culpabilidad que todos compartimos al reflexionar sobre su noción de la “banalidad del 

mal”. Además me ha resultado esperanzador el final de la obra de Philip Zimbardo con 

esa propuesta suya de mirar también hacia la “banalidad del heroísmo” porque todos 

somos héroes en potencia y, por tanto, tan aptos para el bien como para el mal. 

Arendt, después de Auchwitz, veía en todas las estructuras políticas totalitarias 

el mayor peligro de pérdida de humanidad, y Anders, después de Hiroshima, 

consideraba la influencia destructiva de la tecnología moderna el mayor riesgo de 

involución de las personas; ambos nos dejaban ante las nuevas amenazas que conforman 

nuestra cotidianidad: el calentamiento global, la pobreza, el ánimo de lucro, el 

terrorismo y otras lacras de nuestra sociedad de consumo masificado.  

 Ciertamente, el entorno ha evolucionado pero el drama contiene los mismos 

ingredientes: mismo actor principal y mismas motivaciones, el ser humano y sus valores 

morales, su capacidad por hacer el bien o el mal para la sociedad en la que vive. 

También apunta a la misma solución: el debate político y para que ello sea posible, la 

educación, la formación de las personas y su concienciación ciudadana. 



  

29 
 

Entiendo que solo eso nos puede llevar a resolver con mayor acierto las 

discusiones más actuales en torno a los últimos avances tecnológicos. Cuando hablamos 

de humanismo, antihumanismo, posthumanismo o transhumanismo, tal vez no importe 

tanto el componente corporal de las personas como su dimensión moral y capacidad de 

progreso conjunto.  

Para prevenir seres humanos sin capacidad de juicio propio, Eric Sadin 

recomienda educación, espíritu crítico, maduración de la reflexión. Nada de eso sería 

necesario, creo, si él fuera un simple negacionista de la técnica y se limitara a aferrarse a 

un mero rechazo del modelo tecnoliberal, pues con esa receta tan solo puede pretender 

fomentar el discernimiento de las personas para que sean capaces de contrarrestar los 

aspectos negativos y potenciar los lados positivos. Tal vez el optimismo de Rosi 

Braidotti es algo utópico pero me  parece contagioso el entusiasmo de su argumentación 

basada en su confianza en las posibilidades que el ser humano puede adquirir con las 

nuevas tecnologías por venir, atreviéndose a otras formas de pensamiento, a otros 

limites corporales, a otras construcciones culturales, en armonía colectiva con su 

sociedad. 

A mí me asustan las propuestas transhumanistas pero mis miedos son más 

viscerales que racionalmente argumentables. En cualquier caso, esa pluralidad de 

criterios y esa diversidad de opiniones, me parecen positivas. Lo fundamental es que, 

desde posiciones diferentes, todos los autores citados parecen coincidir en la obligatoria 

necesidad de pensar, de ejercer la capacidad de juicio o pensamiento que es lo único que 

nos diferencia y nos hace realmente personas vivas, es decir superiores en tanto que 

seres autónomos, en cualquier contexto político y social que elijamos construir entre 

todos en el futuro por el bien de todos y cada uno.   



  

30 
 

Bibliografía 

 

- ANDERS, GÜNTHER, 

- La obsolescencia del hombre, (Volumen I). Sobre el alma en la época de la 

segunda revolución industrial, Pre-textos, Valencia, 2010 

- La obsolescencia del hombre, (Volumen II). Sobre la destrucción de la vida en 

la época de la tercera revolución industrial, Pre-textos, Valencia, 2010 

- Nosotros, los hijos de Eichmann,  Paidos, Barcelona, 2001 

 

- ARENDT, HANNAH, 

- Eichmann en Jerusalén, Penguin Random House, Barcelona, 2020 

- Sobre la revolución, Alianza editorial, Madrid, 2019 

- Los orígenes del totalitarismo, Taurus, Madrid, 1998 

- La condición humana, Paidos, Barcelona, 2011 

- Ensayos de comprensión 1930-1954 : escritos no reunidos e inéditos de Hannah 

Arendt, Caparrós, Madrid, 2005 

- De la historia a la acción, Paidos, Barcelona, 2008, pp.29-46 “Comprensión y 

política” 

 

- BALLESTEROS, VIRGINIA, “De Günther Anders al transhumanismo: la 

obsolescencia del ser humano y la mejora moral”, ISEGORÍA. Revista de Filosofía 

Moral y Política, N.º 63, julio-diciembre, 2020, pp. 289-310, 

https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.01 

 

- BARRIO, Catalina Nora, “La crítica de la técnica en Arendt, una interpretación 

acerca de lo imprevisible”, CTS: Revista iberoamericana de ciencia, tecnología y 

sociedad, Vol. 7, Nº. 19, 2011, pp. 105-110 

 

- BRAIDOTTI, ROSI, Lo Posthumano, Gedisa editorial, Barcelona, 2015 

 

- DELEUZE, GILLES, “Post-scriptum sobre las sociedades de control” en Polis, 

Revista Latinoamericana, Núm. 13, pág. 19 

 

- INGRAO, CHRISTIAN, Creer y destruir. Los intelectuales en la máquina de guerra 

de las SS, Acantilado, Barcelona, 2017 

 

- LE TEXIER, Thibault, “Éric Sadin et le coup d’État technologique permanent”, 

Quaderni: la revue de la communication, Nº. 86, 2015, pp. 79-82, 

https://doi.org/10.4000/quaderni.868 

 

- LIESSMANN, Konrad Paul, “Thought after Auschwitz and Hiroshima: Günther 

Anders and Hannah Arendt”, Enrahonar: an international journal of theoretical and 

practical reason, Nº 46, 2011, pp. 123-135 

https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.01
https://doi.org/10.4000/quaderni.868


  

31 
 

 

- MILGRAM, STANLEY, Obediencia a la autoridad: el experimento Milgram, 

Capitán Swing, Madrid, 2016 

 

- ONFRAY, MICHEL, El sueño de Eichmann, Gedisa editorial, Barcelona, 2009 

 

- RECUENCO, Ángel Rivero, “Gubernamentalidad liberal, evaluación y verdad: 

Sobre el uso político del conocimiento técnico”, Empiria, Nº 49, 2021,  pp. 15-37, 

https://doi.org/10.5944/empiria.49.2021.29230 

 

- RICOEUR, PAUL, El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, Amorrortu 

editores, Buenos Aires, 2019 

 

- SADIN, ÉRIC, La inteligencia artificial o el desafío del siglo, Caja negra editora, 

Buenos Aires, 2020 

 

- ZIMBARDO, PHILIP, El efecto Lucifer: el porqué de la maldad, Paidos, Barcelona, 

2008 

 

 


