«2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado de Filosofia

La tecnologia y la “banalidad del mal”

de 1945 a 2010

The technology and the “banality of evil”
from 1945 to 2010

Autor

Felicitas Vicente Artal

Director

Jorge Ledn Casero

Facultad de Filosofia

Ano 2021




Resumen:

Partiendo del caso concreto de una persona, Adolf Eichmann, teniente coronel
de las SS; para algunos, uno de los mayores criminales de la historia y para otros, tan
solo un mero funcionario irreflexivo, Hannah Arendt popularizé el concepto de la

“banalidad del mal”.

Con la ayuda de historiadores, psicdlogos y filésofos contemporéaneos,
profundizaremos en ese concepto asociado no solo a regimenes totalitarios o a tiempos
de guerra sino también a otras circunstancias en las que la persona es desposeida de

aquello que la hace verdaderamente humana: su individualidad.

Ello nos llevara a las sociedades tecnoliberales del siglo XXI dominadas por las
tecnologias digitales y convencidas de la superioridad de la Inteligencia Artificial ya
lograda con las primeras supercomputadoras, sociedades en las que el ser humano puede
ser igualmente anulado como individuo autonomo, pero sociedades que también pueden
hacer de €l un ser méas libre y solidario con los demas. En ese entorno de progreso
constante de la técnica en el que parece retrogrado intentar aferrarse a las posturas
inmovilistas de nostalgicos humanistas, nos preguntaremos: ¢es la aceptacion
incondicional de las nuevas tecnologias la unica posibilidad de mejora de la humanidad

y la Gnica opcion deseable para todos y cada uno de los seres humanos?

Debatir esta cuestion supone estar atentos a que la “banalidad del mal” no pueda
repetirse en nuestros tiempos, pues nuestro futuro individual y el del conjunto de
nuestra sociedad serd mejor si todos nos hacemos conscientes de las posibilidades que
se nos presentan en esta época en que la técnica es capaz de desafiar casi todas las
limitaciones previas que nos han definido hasta ahora. Es un debate filoséfico y politico
actual que no podemos simple y pasivamente dejar en manos de expertos sino que nos

incube a todos activamente.

Palabras clave: Banalidad del mal, anti humanismo, tecnocracia, violencia, obediencia.



INDICE

. Introduccién.

. La banalidad del mal en Hannah Arendt.
2.1. El caso Eichmann
2.2. Los intelectuales en la maquina de guerra de las SS

2.3. El porqué de la maldad

. La banalidad del mal en las sociedades tecnocraticas.

3.1. La obsolescencia del hombre o la vergiienza prometeica

3.2. El hombre convertido en actor pasivo por seduccion de las

tecnologias digitales

. Nuevas alternativas actuales, mismo debate politico

. Conclusiones.

Bibliografia

Pagina

10

12

16

19

23

28

30



1. Introduccién

Son tantos los casos de violencia y destruccion del hombre por el hombre a lo
largo de toda su historia que es dificil pensar que esa tendencia no le sea algo intrinseco.
Seria tranquilizador para las conciencias de hoy en dia asociar esos actos de violencia a
pueblos o personas en condiciones de vida primitiva, no civilizada, sin cultura. Sin
embargo, en la civilizacion ilustrada del siglo XX, con la Segunda Guerra Mundial, se
han alcanzado unas cuotas de maldad dificiles de superar'. Después de Auschwitz, ya
no se puede simplificar la maldad del ser humano y reducirla a un estado momentaneo
de rabia, locura pasajera, sobrecarga de ideologia, exceso de celo o afan de notoriedad.
Es preciso replantear nuestra forma de pensar sobre lo humano?. ;Qué mueve el ser
humano a gestionar un campo de concentracién con sus camaras de gas a maximo
rendimiento? Si hallamos alguna respuesta a esta pregunta, entonces podemos
extrapolarla sin duda a muchas de las vergonzosas y sangrientas ocurrencias que han
manchado el siglo XX y siguen destruyendo la paz y el bienestar en nuestra civilizacion

contemporanea.

El siglo XX ha supuesto el advenimiento de los totalitarismos. Hannah Arendt
analiza el fenébmeno de la dictadura del nacionalsocialismo a partir de 1938 y de la
dictadura del bolchevismo a partir de 1930°. En ellos reconoce que difieren de otros
tipos de dominacién dictatorial. Como otros despotismos, evolucionan a partir de
dictaduras de partido pero tienen caracteristicas totalitarias nuevas®. Del totalitarismo en

el poder destaca tres instituciones principales: la administracion del Estado encargada

! Paul Ricoeur nos habla del “enigma del mal” refiriéndose al pecado, el sufrimiento y la muerte.
Puntualiza: “Una causa principal de sufrimiento es la violencia ejercida por el hombre sobre el hombre.”
El mal tiene una estructura relacional dialdgica: “el mal cometido por uno es el mal padecido por otro”
(Paul Ricoeur, EI mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia, p. 26) y plantea nuestra incapacidad de
pensar el problema del mal con la coherencia légica de la ho-contradiccion y la totalidad sistemética. “Por
ejemplo, como afirmar de manera conjunta y sin contradiccion las tres proposiciones siguientes: Dios es
todopoderoso, Dios es absolutamente bueno; sin embargo, el mal existe.” (Ibid., p. 21)

Z Rosi Braidotti apunta cémo los fildsofos postestructuralistas franceses afirmaron que: ... en Auschwitz,
en Hiroshima y en los Gulag — para nombrar solo algunos de los horrores de la historia moderna -,
nosotros, los Europeos, necesitamos elaborar una critica de la ilusion de la omnipotencia que consiste en
ponernos a nosotros mismos como guardianes morales del mundo y motores de la evolucién humana.”
(Rosi Braidotti, Lo Posthumano, p. 38)

® Entendemos que el maoismo chino, que Hannah Arendt conocié pero no nombré en su obra, Los
origenes del totalitarismo, también responde a sus caracterizaciones de regimenes totalitarios.

* En palabras de la autora: “El objetivo (de los sistemas totalitarios) consiste no solo en apoderarse de la
Administracion del Gobierno (...) sino ocupando todos los cargos con miembros del Partido, lograr una
completa amalgama del Estado y del Partido de forma tal que, tras la conquista del poder, el Partido se
convierta en un tipo de organizacion propagandistica del Gobierno.” (Hannah Arendt, Los origenes del
totalitarismo, p. 512)



de la direccion de las sucursales del movimiento totalitarista y de su expansion, la
policia secreta, brazo ejecutor de la dominacidn estatal, y los campos de concentracion,
“laboratorios especiales para realizar su experiencia de dominacion total”>. El régimen
totalitario implica la dominacién total e incondicional de todos, dicta los
comportamientos, elimina cualquier pensamiento autonomo o actuacion espontanea.
Ella lo expresa claramente: “La dominacion trata de lograr este objetivo tanto a través
del adoctrinamiento ideoldgico de las formaciones de élite como a través del terror

absoluto en los campos™®.

Las democracias actuales también tienen su lado oscuro y desembocan a veces
en las mismas practicas violentas contra las que pretenden erigirse. ;Como entender
sino las torturas y abusos de prisioneros perpetradas por soldados norteamericanos en
los campos de reclusion de Abu Ghraib en Irak, en 2003, después de los atentados de

islamistas terroristas?

Hacer la lista de todos los genocidios del dltimo siglo en el mundo no ayuda a
entender lo que puede haber de comdn en todos ellos: el ser humano. Pues, como dice
Hannah Arendt, es preciso conocer para comprender: son dos actividades distintas, la
primera es captar los hechos con la capacidad del intelecto o entendimiento, la segunda
es concebirlos con la capacidad de razén del pensamiento’. La comprensién entonces es
una actividad que no tiene fin, es la busqueda del significado, responde a la necesidad
de cada uno, no de perdonar sino de reconciliarse con el mundo, con su realidad. Ella

dice:

“En la medida en que el surgimiento de los gobiernos totalitarios es el
acontecimiento central de nuestro mundo, entender el totalitarismo no significa
perdonar nada, sino reconciliarnos con un mundo en que cosas como estas son

simplemente posibles™®.

Ciertamente, cada conflicto tiene sus circunstancias, su contexto, sus razones,
pero detras de todos ellos es posible encontrar un mismo actor: el ser humano. Incluso,

podemos ver ese protagonista, el ser humano, en un medio aparentemente menos hostil

® Ibid., p. 483

® Ibid., p. 533

" Afirma: “La comprension, en tanto que distinta de la correcta informacién y del conocimiento cientifico,
es un complicado proceso que nunca produce resultados inequivocos,” (Hannah Arendt, De la historia a
la accidn, p. 29)

8 Ibid., p. 30



como es nuestra sociedad liberal de consumo y bienestar y preguntarnos, si en ese
entorno, esté ya a salvo de comportamientos destructivos o si, por el contrario, es aln
mayor el peligro de que se convierta en mero instrumento de cualquier ideologia. Y ya

en su momento, el pensamiento de Hannah Arendt adelantaba:

“Un pais libre, al utilizar y entrenar a sus propios “expertos”, que pretenden
“comprender” la informacion factica, afadiendo a los resultados de sus
investigaciones una ‘“evaluacion” no-cientifica, no hace mas que promover
aquellos elementos de pensamiento totalitario que actualmente existen en todas

las sociedades libres™®.

Para reflexionar sobre las motivaciones de los comportamientos humanos
dafinos, partiremos pues del caso concreto de una persona, Adolf Eichmann, teniente
coronel de las SS; para algunos, uno de los mayores criminales de la historia y para
otros, tan solo un mero funcionario irreflexivo. Ello nos llevara a extender la reflexion a
otras muchas personas que actuaron de igual forma; la Historia nos cuenta que, como él,
no eran sadicos ni faltos de educacion, eran intelectuales y contribuyeron al buen
funcionamiento de la maquina de guerra de las SS. Daremos un paso mas para ver como
ese comportamiento criminal no es exclusivo del régimen nazi sino que se puede
incluso reproducir en experiencias académicas de laboratorio y cdmo es verificable la
transformacion de un individuo pacifico cualquiera en un ser perverso que hace padecer
sufrimiento a su préjimo. Eso nos llevara a relatar los experimentos de dos psic6logos
de la Universidad de Stanford y la observacion del caso real de los abusos cometidos

por soldados norteamericanos en la prision de Abu Graib en Irak, ya en el siglo XXI.

En todos esos hechos, sera posible observar el concepto de la banalidad del mal
que Hannah Arendt popularizd y la obediencia individual incondicional a ordenes
superiores en regimenes autoritarios. Pero otro paso méas en la reflexion nos permitira
reconocer similares comportamientos humanos destructivos en contextos no-bélicos
como lo son las sociedades tecnocraticas contemporaneas. De la mano del filésofo
Gunther Anders, analizaremos la conversion del ser humano en un ser inferior,
dominado por las maquinas que ha creado y que le superan en perfeccion. Con Eric
Sadin, observaremos el giro dado en la sociedad contemporanea de tecnologias digitales

que convierten al individuo en mero actor pasivo: no ejercen sobre él coaccion alguna

° Ibid., p.31



sino que le seducen y hacen de él un ser dependiente. La Inteligencia Artificial supera al
individuo porque ella es capaz de manejar datos y supuestos en una cantidad y a una
velocidad que los humanos no podemos alcanzar'®. Asi pues esos sistemas, producidos
por personas, crean la verdad a base de algoritmos y adquieren una autonomia de

decisién que, por ende, tiende a modelar los comportamientos individuales.

La vision de Rosi Braidotti dista mucho del pesimismo de Eric Sadin. Segun
ella, el progreso de la técnica nos ofrece una alternativa mas esperanzadora: un ser
posthumano, capaz gracias a los avances tecnolégicos modernos de superar la

naturaleza de su humanidad dando a su condicion humana una nueva dimension.

Mientras unos pensadores ven en el desarrollo de la tecnologia una fuente de
retroceso y decadencia del ser humano y de sus potencialidades, otros consideran esa
evolucion una promesa de mejora y superacion, planteando incluso posiciones
transhumanistas. Ese es un debate de rabiosa actualidad. Para mi, la banalidad del mal
de 1945 es totalmente reproducible en el tecnoliberalismo alcanzado con la Inteligencia
Artificial en 2010. Sin embargo, entiendo que es posible la capacidad humana de
empatia, el posicionamiento personal y el juicio propio, especialmente en este tiempo
menos convulso que nos brinda la sociedad tecnoliberal del siglo XXI. Depende pues de
todos nosotros saber mantenernos informados activamente y ser duefios de nuestras
tomas de decisiones, es decir, de devenir seres emancipados y empoderados, por nuestro

propio bien y por el bien de toda nuestra sociedad.

2. La banalidad del mal en Hannah Arendt
2.1. El caso Eichmann

El caso Eichmann hizo correr mucha tinta en su dia. Adolf Eichmann fue
juzgado en Israel en 1960. Habia sido uno de los oficiales del Tercer Reich que organizé

la logistica del transporte de los detenidos hacia los campos de exterminio. Al finalizar

9 Un hito de la Inteligencia Artificial es sin duda la supercomputadora, Watson, que la firma
multinacional IBM lanzé en 2010. Fue capaz de ganar a dos finalistas en el concurso estadounidense
televisivo, Jeopardy! (Peligro!). El juego exigia conocimientos enciclopédicos, habilidades de estrategia y
rapidez de ejecucion. Watson no estaba conectado a Internet; habia almacenado una cantidad ingente de
informaciones, demostraba ser capaz de entender la pregunta leida por el presentador, asociar la respuesta
correcta, analizar la tactica de juego para maximizar las ganancias, pulsar el boton del zumbador el
primero para obtener turno y contestar formulando la respuesta a través de un sintetizador de voz.



la guerra, huyo a Argentina, se reunio alli con mujer e hijos y vividé quince afios sin
llamar la atencion. Alli fue secuestrado y enviado a Jerusalén para ser juzgado por

crimenes de guerra, crimenes contra el pueblo judio y contra la humanidad.

Este juicio fue ain méas polémico, si cabe, que el juicio de NUremberg dado que
ademas de basarse en unas leyes posteriores a los hechos, habia sido precedido por una
detencion ilegal y era dirigido por un tribunal de un pais de nueva creacion que
representaba tan solo una parte de las victimas'. Hannah Arendt, filosofa alemana de
origen judio, asisti6 a todo el juicio en Israel y escribi6 sobre ello una obra
especialmente interesante para el propoésito de estas lineas, Eichmann en Jerusalén. Ese
libro levantd suspicacias tanto en pro-sionistas como en antisemitas. Pero ella se
propuso en todo momento analizar ese acontecimiento desde la mayor imparcialidad
posible, intentando conocer y comprender los hechos, las motivaciones del acusado, las

circunstancias de los crimenes y las implicaciones del momento del juicio™.

Centrando pues la atencion sobre el acusado, es esencial destacar que “Seis
psiquiatras habian certificado que Eichmann era un hombre ‘normal’.”3 Hijo de un
acomodado empleado contable, “no pudo terminar el bachillerato superior, ni tampoco
obtener el titulo de mecanico™**. Pedn en una pequefia empresa de su padre, viajante de
comercio, sobrevivio sin destacar hasta ingresar en el Partido Nacionalsocialista y en las
SS, sin convicciones, tal vez, como apunta H. Arendt, porque “era incapaz de pensar en
la posibilidad de aceptar la otra alternativa (vivir anénima y normalmente como viajante

de la Vacuum Oil Company)”*.

Si algo sorprendia los que le interrogaban era su uso y abuso de frases hechas y

palabras hueras, pues “cuanto mas se le escuchaba, mas evidente era que su incapacidad

1 Ejchmann residia en Argentina, pais que acogi6 tacitamente varios alemanes nazis exiliados. Ademas,
segun leyes argentinas, los crimenes imputados al acusado prescribian a los quince afios y en
consecuencia ya no eran enjuiciables. Probablemente Argentina no hubiera extraditado Eichmann, por
tanto, este fue arrestado de noche por unos agentes israelies, “secuestrado” unos dias y finalmente
embarcado en un avidn destino a Israel de forma un tanto irregular. Eichmann era de origen aleman y los
crimenes se produjeron principalmente en Alemania pero ese pais no solicito llevarle a juicio. Por otra
parte, si se trataba de crimenes contra la humanidad, un tribunal internacional hubiera sido méas apropiado
pero se dej6 este caso en manos de la justicia del nuevo estado de Israel, con los réditos politicos que eso
le aportara en ese momento.

12 Asi 1o explicé: “Este libro no se ocupa de la historia del mayor desastre sufrido por el pueblo judio, ni
tampoco es una crénica del totalitarismo, ni la historia del pueblo aleméan en tiempos del Tercer Reich, ni
por tltimo tampoco, ni mucho menos, un tratado sobre la naturaleza del mal.” (Hannah Arendt, Eichmann
en Jerusalén, p.415)

3 Ibid., p. 46

 Ibid., p. 49

> Ibid., p. 57



para hablar iba estrechamente unida a su incapacidad para pensar, particularmente para
pensar desde el punto de vista de otra persona.”® ;Mentia a los interrogadores o se
mentia a si mismo? Hannah Arendt pregunta claramente: “;Es este un caso antoldgico
de mala fe, de mentiroso autoengafio combinado con estupidez ultrajante?”*” Segun ella,
la mentalidad de Eichmann reproducia el mismo autoengafio y mentiras que resguardd
de la realidad a la sociedad alemana practicamente en su conjunto, siendo casi “un
requisito moral para sobrevivir™'®. Pero, ahondando mas en la especificidad de la
personalidad del acusado, no tiene dudas y manifiesta: “Cualquiera podia darse cuenta
de que aquel hombre no era un “monstruo”, pero en realidad se hizo dificil no sospechar

9519

que fuera un payaso””, cosa que no convenia en absoluto aclarar puesto que habria

arruinado el buen fin del juicio.

¢Tenia conciencia Eichmann? (Era consciente de sus actos? Ciertamente.
¢Como explicar sino que se declarara inocente de los delitos imputados en el sentido en
que se formulaba la acusacion? Se consideraba responsable de ellos pero no culpable.
Su mala fe le hacia decir: “Ninguna relacion tuve con la matanza de judios...jamés di
muerte a un judio... Sencillamente no tuve que hacerlo” y a la vez pregonaba que

2 |gualmente, cuando

“hubiera matado a su propio padre, si se lo hubieran ordenado
narra su participacion en la Conferencia de Wannsee en la que los mas altos cargos del
Partido se propusieron coordinar la Solucién Final, comenta: “En aquel momento, senti
algo parecido a lo que debié sentir Poncio Pilatos, ya que me senti libre de toda
culpa.”®! El proseguia: “;Quién era él para juzgar?” Como apostilla Hannah Arendt, tan
solo una victima mas de su propia modestia. El solo cumplié su deber, obedecié las
Ordenes y no tenia por qué cuestionarlas. Cumplir 6rdenes en su entorno, en ese
momento, era algo incluso meritorio. Ademas, su razonamiento era sencillo; prueba de
ello es lo que dijo de Hitler: “... fue un hombre capaz de elevarse de cabo del ejército
aleman a Fihrer de un pueblo de ochenta millones personas... Para mi, el éxito

. . . 22
alcanzado por Hitler era razon suficiente para obedecerle.”

1% Ibid., p. 79
7 Ibid., p. 82
'8 Ibid., p. 83
9 Ibid., p. 85
2 1bid., p. 41
21 1bid., p. 168
%2 |bid., p. 186



Condenado a muerte, €l apeld al tribunal declarando que solo era culpable de
obediencia: “No soy el monstruo en que pretendéis transformarme (...) soy la victima
de un engafio”?. La sentencia fue ratificada y prontamente ejecutada. Hannah Arendt
recoge en su obra “la grotesca estupidez de sus ultimas palabras”, esléganes vacios,
clichés de otro tiempo, y concluye su analisis expresando como esos Ultimos minutos
parecen resumir toda esta historia: “la leccion que su larga carrera de maldad nos ha
ensefiado, la leccion de la terrible banalidad del mal, ante la que las palabras y el

. . . 24
pensamiento se sienten impotentes™".

Esta nocion de banalidad de mal es la clave fundamental en la que desemboca el
escrupuloso andlisis del comportamiento de Eichmann llevado a cabo por la fildsofa.
Los dos ultimos parrafos de su obra, el epilogo y el post scriptum, abundan de
reiteraciones de ese mismo concepto. Tal vez convenga citar tan solo alguna de las mas

clarificadoras:

“Lo mas grave, en el caso de Eichmann, era precisamente que hubo muchos
hombres como él, y que estos hombres no fueron pervertidos ni sadicos, sino que
fueron, y siguen siendo, terrible y terrorificamente normales. (...) esta
normalidad resultaba mucho mas terrorifica que todas las atrocidades juntas, por
cuanto implicaba que este nuevo tipo de delincuente (...) comete sus delitos en

circunstancias que casi le impiden saber o intuir que realiza actos de maldad.”®

2.2. Los intelectuales en la maquina de guerra de las SS

Parece por tanto oportuno ampliar este concepto de banalidad del mal a otras
categorias de personas. Pues, si bien Eichmann apenas tenia estudios, son muchos los
“eminentes” nazis que ostentaban titulaciones académicas de las mas prestigiosas
universidades®. Esa es, por ejemplo, la trama de la investigacién de Christian Ingrao,

historiador francés especializado en el nazismo y en la violencia en tiempos de guerra.

% bid., p. 361

 bid. p. 368

% |bid., pp. 402-403

% En “Leipzig, Minich, Gotinga y Heidelberg. Cerca del ochenta por ciento de los futuros intelectuales
de las SS (investigados por C. Ingrao) acuden a estas para hacer carrera universitaria”. También Graz,
Innsbruck e incluso Praga, pues por aquel entonces “la obtencion del titulo de doctor exige haber
estudiado en dos universidades por lo menos”. (Christian Ingrao, Creer y destruir. Los intelectuales en la
maquina de guerra de las SS, pp. 45-46).

10



En su obra, Creer y destruir, estudia “un grupo de ochenta licenciados, economistas,
juristas, lingiiistas, filosofos, historiadores, geografos (... que) en su mayoria,
estuvieron implicados a partir de junio de 1941 en el intento nazi de exterminio de los
judios™?’.

No se puede simplemente afirmar que este autor llegue a la sorprendente
conclusion que la abundancia de conocimientos cientificos no solo no hizo mas libres a
esa generacion de jovenes sino que parecio predisponerles mas y mejor a simpatizar con
la ideologia del sistema totalitario nazi. Tal vez sean algo tendenciosas o exageradas las
conclusiones implicitas de ese estudio, sin embargo resulta dificil negar la abrumadora

abundancia de datos recopilados y hechos expuestos en la obra.

Es interesante ver como detalla el caso de “esos nifios de la guerra convertidos

5928

en verdugos™”, pues tiende a ver la militancia nazi a la que se sometieron como una

9529

reaccion cultural a la experiencia de “herida narcisista colectiva”™ que marcé su

infancia o juventud. Ademas asocia la obediencia no-traumatica que demostraron en la

5930

ejecucion de sus actos al potente “acompafiamiento discursivo legitimador””" que les

arropo, es decir al sistema de propaganda ideologica del que participaban.

También manifiesta algunas diferencias con las opiniones de Hannah Arendt
segun €l las interpreta. Por ejemplo, cita principalmente un contra-ejemplo, el de un
militante nazi que desarrolld6 una labor benéfica y asociativa, y considera que ello
invalida su tesis de la atomizacion social originada por los sistemas totalitarios®.

Ademas le acusa de simplificar de alguna manera el asunto de la militancia nazi,

" Aflade: “Eran apuestos, brillantes, inteligentes y cultivados. Fueron responsables de la muerte de varios
cientos de miles de personas. Este libro cuenta su historia.” (Ibid., p. 9).

28 Eichmann habia nacido en 1906. Como muchos de sus compafieros de armas de las SS, habia vivido de
nifio la guerra de 1914-1918. Su nifiez y adolescencia habian sido marcadas primero por el entusiasmo de
los primeros juguetes bélicos, luego por el duelo de las pérdidas de familiares y amigos, finalmente por la
escasez de comida, la tristeza y la pobreza de la postguerra. Habian sufrido esa primera derrota como una
especie de trauma originario (Ibid., p. 539).

2 bid., p. 13

% |bid., p. 536

%1 E] aislamiento juega un papel primordial en su teoria de la atomizacion social. El régimen totalitario
aisla su movimiento del mundo exterior para poder fortalecerse y los experimentos en los campos de
concentracion requieren el aislamiento del campo respecto al mundo de todos los demas. “Ese aislamiento
explica la irrealidad peculiar y la falta de credibilidad que caracteriza a todos los relatos sobre los campos
de concentracion.” (Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo, pp. 533-534). Asi mismo afirma:
“Los movimientos totalitarios son organizaciones de masas de individuos atomizado y aislados” (lbid., p.
405) y “La caracteristica principal del hombre-masa no es la brutalidad y el atraso sino su aislamiento y
su falta de relaciones normales” (Ibid., p. 398).

11



reduciéndolo al “binomio fanatismo/oportunismo”*

. Sin embargo estas diferencias
parecen mas bien ser tan solo diferentes apreciaciones de lo que pudo constituir, en
mayor o menor parte, el caldo de cultivo que llevo a la indecente violencia de los actos

cometidos por el nazismo.

De hecho, lejos de apuntar a esquemas binarios o dualidades simplistas, las
palabras de Hannah Arendt demuestran que ella era consciente de la dimensidn de este
fendmeno complejo y de que eran muchas las perspectivas desde las cuales se debia
considerar pues ella sugiere proseguir la investigacién de las causas recurriendo al

analisis psicoldgico y asi lo expresa:

“Concebiblemente, deben encontrarse algunas leyes de la psicologia de masas
para explicar por qué millones de seres humanos se permitieron a si mismos
marchar sin resistencia hacia las camaras de gas, aunque estas leyes solo

explicarfan la destruccion de la individualidad.”®

Un acercamiento al anélisis psicologico de similares fendbmenos de destruccion de la
humanidad nos lleva a ampliar el marco de este estudio a otros contextos y a otros

regimenes politicos.

2.3. El porqué de la maldad

¢Queé hace que una buena persona actué con maldad? Esa pregunta ha sido el eje
de muchas investigaciones y son especialmente conocidas las llevadas a cabo por los

psicologos norteamericanos: Stanley Milgram y Philip Zimbardo.

Tres meses después del mediatico juicio y condena a muerte de Eichmann,
Stanley Milgram intent6 dar respuestas a las cuestiones mas recurrentes del momento:

¢Eichmann y su millén de cdmplices, solo seguian 6rdenes? ;Hasta qué punto la gente

%2 (Christian Ingrao, Creer y destruir. Los intelectuales en la maquina de guerra de las SS, p. 165)

** Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo, p. 552. Mas alla del estudio de los hechos, es preciso
intentar entender las mentes, las motivaciones y desmotivaciones que actuaban en esas circunstancias. No
basta con un estudio histérico o psicoldgico para ello, también hay que pensar en términos metafisicos.
Hannah Arendt asi lo manifestaba: “Tratamos de comprender el comportamiento psicologico de lo
internados en los campos de concentracion y de los hombres de las SS, cuando lo que debe comprenderse
es que el verdadero espiritu puede ser destruido sin llegar siquiera a la destruccién fisica del hombre (...)
El resultado final es el hombre inanimado, es decir el hombre que ya no puede ser psicolégicamente
comprendido y cuyo retorno al mundo psicolégicamente humano o inteligiblemente humano (...) se
parece estrechamente a la resurreccion de Lazaro.” (Ibid. p. 536).

12



obedece mandatos sin que le importen sus consecuencias? Para ello, ide6 en la
Universidad de Yale un experimento del cual realizé distintas versiones y variaciones
para poder medir y calibrar lo més exactamente posible las diversas condiciones en las
que se desarrollaba el proceso de obediencia®. Concluido el experimento, llegé a

afirmar:

“Tras haber sido testigo de como cientos de personas corrientes se sometian a la
autoridad en los experimentos que nosotros llevabamos a cabo, me es preciso
concluir que la concepcién de Arendt sobre la banalidad del mal se halla mucho
mas cerca de la verdad de lo que uno pudiera atreverse a imaginar. La persona
normal que hacia llegar una descarga sobre la victima lo hacia por un sentido de
obligacion (...). Las personas mas corrientes, por el mero hecho de realizar las
tareas que les son encomendadas, y sin hostilidad particular alguna de su parte,

pueden convertirse en agentes de un proceso terriblemente destructivo.”®

Comparar una experiencia reproducida en laboratorio con el drama histérico de
la Alemania nazi es, como el propio Stanley Milgram comentd, algo asi como equiparar
la llama de una cerilla con el incendio de Chicago en 1898.% Son enormes las
diferencias en ambos casos pero se da un proceso comun. La obediencia en el
experimento Milgram y la obediencia en el Tercer Reich, guardando todas las
distancias, parten de un proceso psicolégico similar®’. Estudiarla es referirse
“principalmente a la destruccion ordinaria y rutinaria llevada a cabo por personas
completamente corrientes que se someten a 6rdenes ajenas”®. Las observaciones del
experimento muestran como muchos “ensefiantes” protestaban pero seguian aplicando
descargas y como solo algunos, raras excepciones, parecian disfrutar haciendo gritar a

las victimas. La clave del comportamiento, segun Stanley Milgram, esta en la naturaleza

% El experimento consiste en lo siguiente: “Llegan dos personas a un laboratorio para tomar parte en una
investigacion de memoria y aprendizaje” (Una es nombrada como ‘“el ensefante”, la otra es “el
aprendiz”.) “El aprendiz ha de aprender una lista de parejas de palabras. Siempre que cometa algun error,
recibira una descarga eléctrica de intensidad creciente (infligida por el ensefiante) (...). El centro real del
experimento lo constituye el ensefiante: ¢hasta donde va a someterse el participante a las instrucciones del
experimentador antes de negarse a llevar a cabo las acciones que del él se exigen?” (Stanley Milgram,
Obediencia a la autoridad. El experimento Milgram, pp. 25-26)

% |bid., pp. 28-29

% Ibid., p. 233

%" En ambos casos, podemos observar que el individuo esta convencido de que, con sus acciones,
participa en una buena causa. Se siente “libremente” obligado a actuar, cree que actla por su bien y por el
bien de los demas. No cuestiona las drdenes, incluso va mas alla del cumplimiento si pretende destacar en
su entorno.

% Ibid., p. 236

13



de la relacion de los “ensenantes” a la autoridad: se veian a si mismos COMO
instrumentos de ejecucion de ordenes ajenas o deseos de la autoridad; eran incapaces de
liberarse de su papel, del rol que les habfa sido encomendado.*

En 1971, Philip Zimbardo, psicélogo social y amigo de Stanley Milgram, llevo a
cabo otro estudio conocido como el Experimento de la Prision de Stanford*. Su equipo
reclutd voluntarios que desempefarian los roles de guardias y prisioneros en una prision
ficticia. Sin embargo, el experimento se descontrold, se alcanzaron unos niveles de

violencia inesperados y hubo que cancelarlo en la primera semana.

En 2004, el mismo Philip Zimbardo fue llamado a declarar como perito judicial
en el consejo de guerra contra un militar norteamericano acusado de conducta criminal
en la prision de Abu Ghraib en Irak. En palabras del autor, Abu Ghraib y la Prision de
Stanford eran algo asi como universos paralelos*’. Eso le llevd a repensar en
profundidad los motivos del comportamiento humano en determinados contextos;

expuso sus conclusiones en su obra “El efecto Lucifer. EI porqué de la maldad”.*?

Su tesis principal es que las fuerzas situacionales pueden influir en la conducta
individual®®. Insiste en que eso “no excusa a la persona ni le exime de responsabilidad

por la comisién de actos inmorales, ilegales o malvados™**. Pero es importante tener en

9 bid., pp. 223-224

“0 En 1971, en una universidad norteamericana, se reclutaron 24 jévenes universitarios a través de un
anuncio de prensa para participar en un experimento de simulacién de prision, cobrando 15 $/dia cada
uno. Fueron elegidos por su personalidad anodina (buena salud y mentalidad equilibrada). Luego fueron
divididos aleatoriamente en 2 grupos: a unos se les asigno el rol de carcelarios y a otros el de presos. La
carcel simulada estaba en los sétanos de un edificio de la universidad. Ambos grupos entraron de lleno en
el papel asignado. Tanto es asi que, a los seis dias, mucho antes de lo inicialmente previsto, el
experimento tuvo que ser cancelado: los carceleros se habian vuelto violentos hasta el sadismo y los
presos pasivamente aceptaban los sufrimientos infligidos. ElI Experimento de la Prisién de Stanford fue
criticado por haber podido incluir cierta manipulacion de los participantes y, por tanto, por no poder
considerarse cientifico. Aun asi, los testimonios (grabaciones de audio y video y transcripciones de
entrevistas de los participantes) fueron material valioso para el estudio de las modificaciones del
comportamiento humano y del cambio de valores que operan en ciertas situaciones.

! «Algunas imagenes de aquel experimento (de la Prision de Stanford) son virtualmente idénticas a las de
los guardias y los prisioneros de la remota prision de Abu Ghraib.” (Philip Zimbardo, El efecto Lucifer. El
porqué de la maldad, p. 45)

*2 E| titulo de obra de Philip Zimbardo resume bien su posicionamiento: el hombre no es malo desde su
origen sino que, en algunos casos, se vuelve malo como biblicamente lo hace el propio Lucifer. EI autor
se refiere a esa conversion, a “la transformacion suprema del bien en el mal, la metamorfosis de Lucifer
en Satands. Lucifer, el “portador de luz”, era el angel favorito de Dios hasta que se enfrentd a la autoridad
divina y fue arrojado al infierno junto con los otros &ngeles caidos.” (Ibid., p. 23)

3 En el juicio anteriormente citado, “el fiscal y el juez se negaron a considerar cualquier idea de que las
fuerzas situacionales pudieran influir en la conducta individual” (Ibid., p. 16)

* Ibid., p. 17. Aunque son diferencias discutibles, entiendo que: 1. inmorales son aquellos actos que
atentan contra la moralidad o conjunto de valores propio de un grupo social, 2. ilegales son los que van en
contra de la ley o conjunto de normas de obligado cumplimiento en una sociedad dada, y 3. malvados son

14



cuenta cdmo los sistemas de poder crean y conforman condiciones situacionales que
cambian los factores disposicionales que acostumbran regir el comportamiento
individual. Iustra esta tesis con el conocido ejemplo de la Inquisicion: “La terrible
paradoja de la Inquisicion es que el deseo ardiente y muchas veces sincero de combatir
el mal generd una oleada de maldad” y comenta como eso supuso “el uso por parte del
Estado y de la Iglesia de aparatos y métodos de tortura, (...) la perversién suprema de
cualquier ideal de la perfeccion humana.”*

Los sistemas tienen el poder de crear al “enemigo” con palabras e imagenes.
Esto es algo que se puede observar en todos los casos de conflictos, guerras o
genocidios: las cruzadas, las matanzas de hutus y tutsis de Ruanda, la exterminacion de
judios en la Solucion Final de los nazis, etc. En todos ellos, se usa la imaginacion hostil
y la propaganda para construir la amenaza, deshumanizarla y formalizar la necesidad de
su eliminacion. EIl enemigo se convierte siempre en un animal, un ser despreciable que
no merece compasion.*® Todos los ejemplos que analiza Philip Zimbardo le llevan a la
misma conclusion: “El ser humano es capaz de renunciar por completo a su humanidad
por una ideologia irreflexiva, de cumplir hasta el exceso las 6rdenes de unas autoridades

carismaticas de que destruya a todo aquel que etiqueten como “enemigo”.”*’

Pero Philip Zimbardo va algo mas alla. Plantea la posibilidad de que al igual que
no podemos negar la “banalidad del mal” de conductas individuales en situaciones
creadas por fuerzas sistémicas, no debemos ignorar la “banalidad del heroismo”.

Propone tener también en cuenta que:

“muchos hombres y mujeres responden con heroismo a la llamada del deber. Es

la llamada a defender lo mejor de la naturaleza humana, a superar la poderosa

todos aquellos que producen sufrimiento al préjimo. Solo son enjuiciables y castigables formalmente los
delitos ilegales, aunque los actos inmorales pueden suponer la marginacién del que los comete y los
comportamientos malvados tienden a recaer principalmente sobre la sola conciencia del malhechor. En
cualquier caso todos son responsabilidad del juicio del que los realiza.

** Ibid., p. 31

*® Lo ilustra con un caso real: “Instigar las matanzas y las violaciones de los tutsis también fue mas facil
porque se les trataba como si fueran entes abstractos y se les aplicaba el termino deshumanizador de
“cucarachas”, algo que era necesario “exterminar”. (Ibid., p. 38). Mas adelante, ofrece otro ejemplo de
relato que lo dice todo y no precisa de més explicaciones: “Cuando encontrabamos a un tutsi en los
pantanos, ya no veiamos a un ser humano, a una persona como nosotros, con sentimientos y
pensamientos similares. La caceria era salvaje, los cazadores eran salvajes, las presas eran salvajes: el
salvajismo se apoderaba de todo” (Ibid., p. 40).

" Ibid., p. 39

15



fuerza de la Situacién y del Sistema, a reafirmar con firmeza la dignidad del ser

humano frente a la maldad.”*®

Y acompana esa propuesta con sus sugerencias para “resistir las influencias

5549

situacionales y celebrar el heroismo™™, ese el titulo del Gltimo péarrafo de su libro.

Para poder opinar mejor sobre la validez de esas recetas, debemos hacernos otras
preguntas y redimensionar el problema que nos ocupa. ¢La pasividad a la que nos
empuja nuestro modo de vida en tiempos de paz y de supuesto bienestar, tiempos a la
vez dominados por los continuos avances de la técnica, no es tal vez también resultado

de influencias situacionales igualmente peligrosas?

3. La banalidad del mal en las sociedades tecnocraticas

3.1. La obsolescencia del hombre o la verglienza prometeica

Si alguien ha hecho suyo el pensamiento arendtiano sobre el tema de la
banalidad del mal y lo ha extrapolado a la sociedad contemporanea dandole una

dimension que nos engloba y afecta a todos, ese es Gunther Anders.

Le preocupa sobremanera la posibilidad, o mas bien la probabilidad, de “la

repeticion de lo monstruoso™®

por dos razones. La primera es que considera que nos
hemos convertido en “criaturas de un mundo tecnificado” que nos sobrepasa, es decir
que nuestra capacidad de fabricacion ha excedido nuestra facultad de representacion™.
La segunda razon, segun él, es que cuanto mas avanza la técnica, mas retrocede la
ilustracion; el progreso de las “luces” y el desarrollismo del siglo XIX nos llevan a un

“mundo oscurecido”, tan oscuro que ni siquiera lo percibimos como tal.

Observa la desmesura que nos rodea y su efecto sobre nosotros: no podemos
sentir lo demasiado grande; habla del “desfallecimiento de nuestra facultad de

representacion o de nuestra percepcion” y nos advierte que ello hace inevitable la

“® Ibid., p.21

*° Ibid., p. 551

% Lo monstruoso para el autor es que “haya habido una aniquilacion institucional e industrial de seres
humanos”, “que haya habido dirigentes y ejecutores de estos actos (...) que se excusaron apelando a las
Ordenes recibidas y a la lealtad”, y “que millones de personas (...) nada sabian (de ello) porque no querian
saber nada”. (Giinther Anders, Nosotros los hijos de Eichmann, p. 14)

*1 En palabras del autor: “... los efectos que somos capaces de provocar son tan enormes y tan potentes

que ya no podemos concebirlos, y menos aun identificarlos como nuestros.” (Ibid,. p. 17)

16



repeticion de lo peor®®. Sostiene que, en el mundo actual de “naturaleza maquinal”,
nuestra incapacidad para ver como nuestros los efectos de nuestras acciones se debe al
tema de la citada desproporcion y a la division del trabajo especializado que sufrimos:
centrados en minusculos segmentos del proceso global compuesto por miles de fases, no
nos hacemos idea del resultado final al que contribuimos. El mundo pasa a ser una
maquina, compuesta de maquinas y nosotros somos maquinas o piezas de esas
maquinas. Eso equivale a una eliminacion de facto de los seres humanos en tanto que
tales y, para este pensador, “el parecido de este amenazador imperio técnico-totalitario
con el monstruoso imperio de ayer (el Tercer Reich) es evidente.”®*. Por eso, advierte
que aln no es demasiado tarde, pues dice que solo estamos “al alba del totalitarismo
maquinal” y que aun podemos y debemos reaccionar, darnos cuenta de que ‘el
problema Eichmann no es un problema de ayer”, de que todos nosotros somos

igualmente hijos del mundo de Eichmann®*.

Esa idea de la co-participacion del individuo en un sistema enajenante del que
solo es un pequefio eslabon, en un gobierno totalitario con su régimen burocratico, ya

estaba bien definida en el analisis de Hannah Arendt:

“Desde luego, para las ciencias politicas y sociales tiene gran importancia el
hecho de que sea esencial en todo gobierno totalitario, y quiza propio de la
naturaleza de toda burocracia, transformar a los hombres en funcionarios y
simples ruedecillas de la maquinaria administrativa y, en consecuencia,

deshumanizarles.”®

°2 Es una de las “reglas infernales” segun el autor, no podemos reaccionar a lo demasiado grande, nos
deja indiferentes, insensibles, nos convierte en “analfabetos emocionales”. Asi lo ejemplifica: “Seis
millones no es para nosotros mas que un simple nimero, mientras que la evocacion del asesinato de diez
personas quiza cause todavia alguna resonancia en nosotros, y el asesinato de un solo ser humano nos
llene de horror.” (Ibid., p. 19)

>3 (1bid., p. 33)

** bid., p. 34

% Hannah Arendt, El juicio de Eichmann, p. 420. Esta idea de que el individuo queda anulado como tal y
sometido integramente al organismo en el poder o partido al que pertenece, la vemos también reflejada en
la corta obra de teatro didéctica de Bertolt Brecht, La medida, en la que un joven “agitador”, (asi lo
Ilaman en la pieza) acepta ser eliminado por sus tres camaradas de partido por no haber seguido las
Ordenes de sus misiones sin reservas, por haber tenido escripulos moralistas propios y haber actuado por
su cuenta, en consciencia, segin su criterio. Aunque afiade otras connotaciones, también podemos
encontrar algo de ese dilema en Las manos sucias de J.P. Sartre en las que un militante es considerado
irrecuperable por no poder alinearse con las instrucciones cambiantes del Partido. Si no es flexible e
incondicionalmente leal, si piensa, no es Util, no sirve y ha de ser eliminado. Solo son dos ejemplos de la
sumisién que presuponen los regimenes de partido.

17



Gunther Anders complementa esa idea en su obra, La obsolescencia del hombre.
Su planteamiento es que si Charlie Chaplin, en la pelicula Tiempos Modernos, nos daba
a entender que experimentaba sorpresa u horror por haberse convertido en parte del
aparato, el hombre moderno por el contrario siente algo distinto: le horroriza no seguir
el ritmo de la maquina. Le avergienza no ser igual de perfecto porque puede despistarse
de su funcién, quedar absorto en pensamientos que le distraen de su cometido o
simplemente tener cosquillas, sentir un picor o estornudar, en definitiva, ser humano vy,
por tanto, imperfecto. Incluso, dicho con las palabras de Gunther Anders, a ese hombre
actual le avergiienza avergonzarse porque “no es mas que un “modo deficiente” de ser
aparato, un escandaloso no-aparato™®. Es lo que llama “vergiienza prometeica”: el
hombre crea cosas como si fuera un divino creador, pero ante esas cosas tan
perfectamente bien calculadas, concebidas y realizadas, se ve a si mismo falible, se
siente inferior. Corre el riesgo de quedar atrapado entre su lado natural (su cuerpo) y el
lado artificial (el mundo tecnico o burocratico que él crea y que le rodea). Segun el
autor, peligra pues su yo al quedar este aplastado, arrinconado, si se produce la

’ . . . 7
“catastrofe de un totalitarismo tecnocratico™’.

Apunta también la banalizacion y el caracter de mercancia de todo aquello que
es suministrado por los aparatos que han pasado a conformar el mundo del hombre en la
sociedad de masas, nuestro mundo. Habla del cine pero sobre todo de la television que,
“mediante su pequefio formato, transforma todo acontecimiento en una sincronizada

"8 es decir falsea la dimension de las cosas que percibimos, nos

escena de bibelots
insensibiliza en cierta forma. Se refiere a esto como ‘“anti-sensacionalismo” y lo
ejemplifica con un accidente de coche en una carrera televisada, observa que “nuestra

»% El engafio obrado por la

conmocion (al verlo) resulta pequefia e imaginaria
television en nuestra manera de percibir nuestro mundo que denuncia el autor en fechas

tan tempranas es ciertamente més observable en nuestros dias.®

*® Giinther Anders, La obsolescencia del hombre (vol. 1), p. 104
57 Ihi

Ibid., p. 93
%% bid., p. 153
% «(conmocion) considerablemente mas pequefia incluso que las conmociones que nos producen las
catastrofes solo ficticias que tienen lugar en el teatro”. (Ibid., p.156)
% E1 autor observaba como “la percepcion, en apariencia “presencial”, de la imagen televisada falsifica lo
inabarcable porque es una vision panoramica, y nos engafa, pues nos coloca dentro de la imagen”. (1bid.,
p.156)

18



Su andlisis incluye también su observacion de la pasividad en el comportamiento
de sus congéneres en general®. Es como si actuaran sin ser movidos por su propia
voluntad. El dice: “tienen el sentimiento de “se les hace hacer” (...) la tutela es tan total
que también el hacer se ha convertido en una variante de la pasividad”®®. Es como si
hubieran perdido la nocion del efecto especifico de sus actos en el conjunto de la
actividad en la que participan. Su individualidad “se ha descompuesto en una
multiplicidad de funciones” nos alerta Gunther Anders; méas alla de la estandarizacion
que transformaba al individuo en un ser seriado, ahora habla de la destruccion del
hombre como tal, es decir con su capacidad de pensamiento propio y emancipado®®.

Esa fragmentacion del hombre, de sus tareas y de su mundo es en esencia la tesis
de La obsolescencia del hombre. Es la intuicion de que el hombre consciente de sus
actos ha desaparecido como tal. Su funcion ha quedado reducida a una pequefia parcela
de cosas en las que actua escrupulosamente sin conocer la totalidad del trabajo de la
empresa en la que co-participa. Esa organizacion del trabajo resta responsabilidad o
posibilidad de mala conciencia individual y favorece la despreocupacion de cada cual
por la moralidad de sus actos.®* Cada uno ve tan solo su parte y, limitandose a ella, no
puede ver nada inmoral, especialmente cuando la organizacion en su conjunto es
operativa y funciona: es una vez mas, de alguna forma, la idea de la ruedecilla del

engranaje de la gran maquinaria que ya comentamos anteriormente®.

3.2. EI hombre convertido en actor pasivo por seduccion de las tecnologias digitales

El siglo XXI ha llevado la sociedad contemporanea a una dimension tecnoldgica
que no podian imaginar Hannah Arendt o Ginther Anders. La omnipresencia en

nuestras vidas de la inteligencia artificial, si bien no ha restado validez a sus

81 E| autor plantea esta idea a partir de sus reflexiones sobre la obra de Beckett, Esperando a Godot.
Segun él, en ella se refleja “no el nihilismo sino la incapacidad del hombre para ser nihilista incluso en la
situacién insuperablemente mas sin esperanza” (Ibid. p. 216).

%2 1bid., p. 214

% Incluso afirma: “Sin duda, la destruccion del hombre no puede ir mas alla, el hombre no puede llegar a
ser mas inhumano.” (Ibid., p. 146).

® EI autor apoy6 especialmente esas afirmaciones en sus investigaciones acerca de los pilotos
bombarderos que lanzaron bombas atdmicas sobre Hiroshima o Nagasaki. Como anécdota ilustrativa de
esa fragmentacion del hombre y de la desconexidn entre sus actos y su consciencia, citd la respuesta de un
piloto a su regreso de un bombardeo. “Preguntado por un periodista sobre lo que habia pensado durante
su vuelo, respondid, no importa si por cinismo o ingenuidad: “No podia quitarme de la cabeza la idea de
los 175 dolares de la nevera de la casa que todavia no habia acabado de pagar”. Hasta ese punto estan
separados hoy el hacer y la conciencia...” (Ibid., p. 257).

8y con la que ahora incluso ironiza: «... no hay nada inmoral en ningin momento porque, para él, no hay
nada hasta donde alcanza su mirada. La suciedad, dividida en muchas partes, es limpia.” (Ibid., p. 237)

19



planteamientos, requiere matizar el analisis del comportamiento humano sometido a las
nuevas formas tecnoldgicas contemporéneas. El filosofo francés, Eric Sadin, ha

reflexionado ampliamente sobre esta cuestion.

Sostiene que, a finales del siglo XX, se ha producido una especie de giro en la
forma de poder que atraviesa nuestra sociedad: si antes emanaba de conceptos tales

5966

como “autoridad, coaccion, temor”®, ahora es reconocible en algo mucho mas sutil. El

lo llama “poder-kairos”®’

, procede de la omnisciencia y omnipresencia de las
innovaciones tecnoldgicas que conforman nuestra cotidianidad: no nos obligan
realmente a nada pero nos seducen; consideramos que detienen un saber superior al
nuestro y nos dejamos influir por ellas. Ya no estamos hablando solo de la vergiienza
prometeica de Glinther Anders sino de ese paso mas alld que hemos dado como
sociedad al dejarnos llevar, por ejemplo, a una “Data driven society”®®. La fascinacion
que experimentamos por la capacidad de la inteligencia artificial de gestionar miles de
informaciones, de analizarlas y utilizarlas para simular tomas de decisiones sin apenas
margen de error, nos conduce a una posicion de entrega incondicional y aceptacion
pasiva. Como detecta Eric Sadin, nos situamos ante un nuevo estatuto de las tecnologias

digitales: de ellas emerge la verdad, “una aletheia algoritmica”®.

Eric Sadin observa, con gran recelo, ese “deslizamiento desde la estadistica
hacia la gestion automatizada de situaciones garantizadas por sistemas de inteligencia
artificial”’®. Contra el supuesto rigor de las conclusiones obtenidas por cualquier
proceso de datos informatico, revindica la necesidad de la percepcion humana plural de
las cosas y de la incertidumbre inevitable y afortunadamente intrinseca en toda toma de
decision individual. Insistentemente repite que “protocolos que nos privan de nuestro
poder de juicio y decision sustituyendo nuestra libertad de accion deben ser

considerados como algo que no debemos aceptar.””* Cita varios ejemplos de funciones

% Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafio del siglo, p. 237

87 kairos es tiempo como oportunidad (Ibid., p.239)

% Ibid., p. 32

% o sea, una “verdad enunciada por sistemas dotados de un poder de experticia supuestamente superior”
(Ibid., p.100)

" bid., p.157

™ Ibid., p. 124

20



entregadas a la administracion digital: uno de ellos es el caso de justicia predictiva
ejercitada en parte de Estados Unidos’.

Asi mismo, ve otra ilustracion de “administracion automatizada de las
conductas” en el sistema chino del llamado “crédito social””. Bajo la intencionalidad
buenista de una “evaluacion cientifica” de los comportamientos y persiguiendo la
consecucion de la armonia social, se trata de desterrar actuaciones “desviadas” y de
gratificar las mas meritorias. Es debatible el objetivo: para unos, es caer en una
“controlocracia”, para otros, el objetivo no es controlar sino influir sobre el
comportamiento y, por tanto, es tan solo una forma indirecta de instaurar una “cultura
de honestidad e integridad”’®. Esta polémica discusion recuerda sin duda los
planteamientos de Gilles Deleuze sobre las “sociedades de control” en las que ve
derivar las sociedades disciplinarias que tan bien habia descrito Michel Foucault como
sucesoras de las sociedades de soberania que gobernaban anteriormente. Argumenta que
los grandes centros de encierro (carcel, hospital, fabrica, escuela, familia) tienden a ser
sustituidos por nuevas formas de control “al aire libre” y observa que, mientras en las
disciplinas regia el dualismo “individuo-masa”, en las sociedades de control, “los
individuos han devenido ‘dividuales’ y las masas se han convertido en indicadores,

datos, mercados o ‘bancos’">.

Una vez mas, vemos como la atomizacion social, el aislamiento y la
fragmentacion de los seres humanos destruyen su individualidad e imponen una
imperiosa uniformizacion de la ética colectiva. Produce cierta tristeza todo ello y una
vez mas resultan mas reconfortante la alternativa que preconizaba Hannah Arendt:

“modos de vida que se resignen, sin resentimiento, a la imperfeccion fundamental de la

"2 Dice: *(...) Por ejemplo, en los Estados Unidos, hay jueces que utilizan protocolos destinados a estimar
los riesgos de reincidencia de un acusado.” (Ibid., pp. 118-119)

3 1bid. p. 219

" 1bid., p. 221

7> Gilles Deleuze ilustra esa transformacion con el ejemplo de la evolucion de la fibrica a empresa: “La
fabrica hacia de los individuos un cuerpo, con la doble ventaja de que, de este modo, el patrono podia
vigilar cada uno de los elementos que formaban la masa (...). La empresa, en cambio, instituye entre los
individuos una rivalidad interminable a modo de sana competicién, como una motivacion excelente que
contrapone unos individuos a otros y atraviesa a cada uno de ellos, dividiéndole interiormente.” (Gilles
Deleuze, “Post-scriptum sobre las sociedades de control”). Esa division recuerda también la teoria de los
fragmentos del hombre a la que se refiere Gunther Anders al comentar que “el individuum se ha
transformado en un divisum, se ha descompuesto en una multiplicidad de funciones” (Gunther Anders, La
obsolescencia del hombre, p. 145)

21



existencia y que celebren la diversidad de los seres (...) a la vez que busquen construir

, . - 76
modos de ser en comin que no hieran a nadie...”

Y para enfrentarse al sistema predominante, para abogar por esos modos de vida
alternativos, es preciso ser valiente, esa es la reivindicacion que Eric Sadin extrae de los
planteamientos de Hannah Arendt y Glinther Anders: reivindica la parresia, la necesidad
de atreverse a decirlo todo, a oponerse a todo aquello que nos manipule, aunque esa
oposicion sea mal vista por los otros y aunque esos otros sean mayoria. Eric Sadin
denuncia esa nueva racionalidad que no es sino negacion de nosotros mismos, es decir

lo que él considera un anti-humanismo radical”’

. Las maquinas y los robots no se alian
entre ellas para acabar con su creador humano, como en tantas versiones futuristas de
ficcidn, sino que aniquilan su autonomia y capacidad de juicio, lo adormecen, hacen de
él un ser apético’™. Y ese es segtn él, el fin de la historia, la eliminacién del hombre
como tal, desintegracion que podemos y debemos evitar, saliendo de ese letargo,

mostrando la “voluntad de ser actores de nuestros actos” con el ejercicio de nuestro libre

arbitrio, de esa cualidad que define nuestra condicion humana.

Para esa toma de consciencia, la receta de Eric Sadin es sencilla: educacion. Tal
vez no sea algo muy original pero resulta convincente: la formacion del espiritu critico y
de la maduracion de la reflexion es indispensable para la construccion de seres
autonomos, emancipados, plurales, diversos y plenamente humanos. La tarea en si
misma no es tan facil, es algo asi como remar contra corriente para no dejarse llevar
pero a la vez hacerlo con criterio y moderacion para no convertirse en un simple
retrogrado, negacionista de cualquier progreso o avance técnico. Pues como recoge Eric
Sadin, Giinther Anders, ya advertia: “Nada desacredita hoy mas rapidamente a un
hombre que ser sospechoso de criticar a las maquinas (...) La critica de la técnica se ha
convertido hoy en un asunto de coraje civico.”’® Ese coraje exige luchar contra la

“pereza del pensamiento”, permanecer atentos contra el poder de seduccion del modelo

"® Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafio del siglo, p. 43

7 bid., p.285

8 Asimismo comenta: “Francis Fukuyama se equivocé: el fin de la historia no habria advenido luego de
la caida del muro de Berlin en 1989 y del triunfo planetario del liberalismo politico y econémico, sino que
se consumaria hoy en favor de la generalizacion del uso de la inteligencia artificial. Porque su principal
funcién consiste en gerenciar un ndmero, en teoria infinito de coyunturas y en implementar soluciones
supuestamente apropiadas y que se dan por sobreentendidas. Lo que se quiere es aniquilar nuestra
voluntad pertinaz de edificar otros modos de existencia.” (Ibid., p. 215)

™ Ibid., p. 39, nota 18.

22



tecnoliberal que disimuladamente tiende a convertirnos en seres todos muy parecidos y

dominados®.

La obra de Eric Sadin es pues una incitacion a la reaccion, a una “intolerancia
activa”, pensando, cuestionando y repensando todo. Dice: “Es nuestro deber establecer
donde estemos contraexperticias que desmientan las palabras de los expertos y los
intereses de los cuales son portadores.”® Solo asi nos libraremos de ser convertidos en
meros “robots de carne y hueso” o lo que es lo mismo en personas “privadas de
espontaneidad, de singularidad (...) bajo la autoridad de ecuaciones matematicas que

tienen razén en todo, privandolas del uso de sus facultades de juicio e intuicion.”®?

Hoy en dia, si bien podemos observar cierta aceptacién al diagnéstico de peligro
de deriva del comportamiento individual en el entorno de masas del mundo
hipertecnificado que nos conforma y del que ya nos advertian a su manera G. Anders y
H. Arendt, encontramos voces planteando posturas diferentes e incluso rotundamente
opuestas: E. Sadin, R. Braidotti y los pensadores transhumanistas son algunos ejemplos
de ello.

4. Nuevas alternativas actuales, mismo debate politico.

Las criticas de Thibault Le Texier deslucen seriamente buena parte de la
argumentacion de Eric Sadin. Entiende el punto de partida de su razonamiento:
presuponer que la inteligencia artificial resta al individuo capacidad de autonomia y
deducir de ello que el progreso técnico es por si solo culpable de todos los cambios
sociales que se estan dando en nuestra sociedad industrial. Sin embargo, él desmonta
ese discurso incidiendo en la necesidad de no atribuir a la técnica fines propios
enddgenos sino de verla promovida por multitud de intereses particulares con animo de
lucro. Es el mundo empresarial, y no el Estado o la Armada, quien lidera hoy en dia el
desarrollo tecnoldgico. Eso es algo que Eric Sadin no parece tener en cuenta. También

insiste en que para aceptar la vision de Eric Sadin es preciso reducir las nociones de

8 Advierte: “Lo que caracteriza al modelo tecnoliberal es que se impone con fuerza, que ahoga poco a
poco toda alternativa, que modela siempre méas profundamente nuestros modos de vida, pero sin tener la
apariencia de estar haciéndolo porque, al mismo tiempo que procede de Idgicas uniformes, sabe jugar con
los encantos de la extrema individualizacion del acompafiamiento de las conductas:” (1bid., p.303)

& |bid. p. 291

8 |bid. p. 293

23



libertad e inteligencia del ser humano a concepciones que para T. Le Texier estdn mas
alla de las funcionalidades préacticas que nos pueden facilitar nuevas aplicaciones de uso
cotidiano®. También le reprocha no ahondar en lo mas nuevo de las nuevas tecnologias:

las nanotecnologias o el transhumanismo, por ejemplo.

Este reproche nos obliga a incidir algo més en el debate mas candente en la
actualidad, el que gira en torno a la rivalidad entre “tecnofobicos y tecnofilicos™®. Entre
los primeros, situamos pues a Eric Sadin ya que, segun él, debemos:

“negarnos a llevar sensores en nuestros cuerpos que transmitan informaciones

relativas a nuestros flujos fisiolégicos, a nuestra actividad sexual, a nuestro

suefio, a nuestros estados emocionales, asi como a la integracién de objetos
conectados dentro de nuestros domicilios que den testimonio de nuestros
usos...”®
Y, entre los segundos, tenemos a Rosi Braidotti, pues ella dice:

“Humanas, demasiado posthumanas, todas estas extensiones y estas protesis que
nuestros cuerpos estan en condiciones de sostener ya estan aqui, Yy
permaneceran. (...) Esta es la nueva situacidbn en que estamos inmersos, el
inmanente hic et nunc del planeta posthumano, uno de los posibles mundos que
nos hemos construido. Y desde el momento en que este es el resultado de
nuestros esfuerzos conjuntos y del imaginario colectivo, es simplemente el mejor
de los mundos posthumanos posibles.”®

Son posiciones ciertamente antagonicas pero no son irreconciliables aunque asi
lo parezcan a primera vista. Rosi Braidotti parte de un punto de vista distinto al de Eric
Sadin. Para ella, “El posthumanismo es la condicion histérica que marca el fin del
humanismo y del antihumanismo”®. Ve en el humanismo, modelo de civilizacion
eurocéntrico, sus luces y sus sombras: si bien supone progresos para la humanidad,

también es eurocentrismo, machismo y antropocentrismo®. Para ella, por tanto el

8 T. Le Texier lo explica con los mismos ejemplos que E. Sadin utiliza. Asi pues observa: “El hecho de
que el coche Google pueda sugerir una hora de salida y cierto itinerario a sus pasajeros no hace de ellos
seres gobernados.” (LE TEXIER, Thibault, “Eric Sadin et le coup d’Etat technologique permanent”,
Quaderni: la revue de la communication, p 82, traduccion mia)

8 Eric Sadin, La inteligencia artificial o el desafio del siglo, p. 279

% Ibid., pp. 297-298

® Rosi Braidotti, Lo posthumano, p. 234

¥ Ibid., p. 51

8 Reconoce como Luce Irigaray que “el presunto ideal abstracto del hombre, simbolo de humanismo
clésico, es en realidad el verdadero macho de la especie: es un él. Ademas es blanco, europeo, guapo y de
inteligencia normal...” (Ibid., p. 36)

24



antihumanismo es una de las maneras de superar los horrores del fascismo y del
comunismo en los que nos sumergié el ideal humanista del siglo XX. Considera
antihumanismo una forma de “rechazo de la definicion de la identidad clasica
humanista, la racionalidad y lo universal”®. Dice: “el fin del humanismo clasico no es
una Crisis sino una apertura que comporta consecuencias positivas”*. No quiere mirar
con nostalgia el ser humano y bondadoso que no llegamos a ser sino con optimismo a la
persona en la que nos podemos convertir en un futuro con muchos mas medios de los
gue nunca antes tuvimos. Gira su mirada hacia el porvenir y, contrariamente a Eric
Sadin, espera que sepamos aprovecharnos, sin miedos, de todas las posibilidades de
mejora que la técnica nos permite. Sus palabras reflejan ese aperturismo, esa fe en la
vida como motor del devenir y esa confianza en el progreso conjunto de hombres y
mujeres en una sociedad en constante evolucion tecnologica, dice: “el pensamiento
posthumano némada anhela un salto cualitativo fuera de lo familiar, confia en las
posibilidades, aun inexploradas, abiertas por nuestra posicion historica en el mundo

tecnol6gicamente mediado de hoy.”**

Los pensadores transhumanistas llevan el debate sobre la conveniencia de la
biomejora a una dimensidn aun mas atrevida. Como recoge Virginia Ballesteros en su
ensayo, “De Gunther Anders al transhumanismo: la obsolescencia del ser humano y la
mejora moral”, podemos ver similitudes entre los conceptos andersionanos de ceguera
moral y la miopia descrita por autores como Perrson y Savulescu®. Ellos también
reconocen la verglienza prometeica descrita por Anders que siente el ser humano por ser
nacido, es decir por ser fruto de la evolucién y por no ser disefiado. Eso les lleva a una

evidente y dréastica solucion: debemos disefiarnos a nosotros mismos o como lo

También reconoce el humanismo como “fendmeno complejo y multifacético. Por un lado, cdmplice de
genocidios y crimenes, por el otro, heraldo de enormes esperanzas y deseos de libertad, el humanismo
marca la derrota de la critica lineal.” (Ibid., p. 28)

% Ibid., p.38

% |bid., p. 66

! Ibid., p. 230

% Segtin ellos, esa “miopia” es fruto de nuestra historia: la humanidad acostumbraba a relacionarse en
grupos mas pequefios y se preocupaba por su futuro a corto plazo. Hoy, viviendo en una sociedad de
masas y pudiendo influir sobre el futuro a largo plazo, seguimos viendo solo parte de nuestro entorno y
nuestro tiempo, es decir nos sigue preocupando solo los seres mas préximos y el futuro menos lejano.
(BALLESTEROS, VIRGINIA, “De Giinther Anders al transhumanismo: la obsolescencia del ser humano
y la mejora moral”, p. 294)

25



formulan: “superar la naturaleza humana para, paradojicamente, ser mas humanos”%, es

decir menos humanos biol6gicamente, pero moralmente mas humanos.

Para G. Anders, ampliar las facultades morales es algo que se puede y se debe
conseguir a base de educacion de la poblacion, no con la educacion tradicional sino con
una educacion que permita la auto-transformacion de los individuos, en la que importe
el desarrollo de su capacidad de imaginacion, de fantasia moral. El nos habla de mistica,

incluso de masica, como vias de acceso a esas potencialidades.

Para los transhumanistas, la superacién moral es efectivamente imperativa, pero
ellos entienden por ello que eso se ha de conseguir con algo que G. Anders no podia en
su momento ni visualizar; ellos hablan de ingenieria genética, ya sea practicando
selecciones de genes que promueven actitudes cooperativas o recurriendo a
intervenciones psicofarmacologicas que incrementan la capacidad cognitiva o0 modifican
las disposiciones morales de los sujetos®. Insisten en que esa mejora moral y cognitiva
es de obligado cumplimiento® y es imperativo que la lleve a cabo el Estado, pues el
Estado ha de mejorar moralmente a sus ciudadanos para luchar contra las amenazas
contemporaneas como el cambio climatico, la escasez de recursos, el armamento

biologico o nuclear y el terrorismo, que son los Auschwitz e Hiroshima de nuestro siglo.

Ademas y en consonancia con esa misma filosofia, los transhumanistas
consideran que una democracia liberal que se precie ha de usar herramientas de
vigilancia masiva y restringir los derechos individuales si se tercia para superar todos
esos retos y amenazas a la convivencia social armoniosa. Para G. Anders, esa actitud es

ya signo de totalitarismo y, por tanto, simplemente inaceptable.

Virginia Ballesteros deja en ese punto su comparacion de similitudes y
diferencias entre G. Anders y los transhumanistas, centrando precisamente el debate en
la responsabilidad politica de los que nos gobiernan: ¢pueden o deben modificar los

individuos y su percepcion de la realidad?

A similar pregunta llega otro autor, A.R. Recuenco, partiendo de argumentos

aparentemente algo mas inofensivos. Su ensayo acerca del uso politico del

% Ibid., p. 301

* Ponen por ejemplo la neuroquimica y su uso de serotonina, neurotransmisor cuyo bajo nivel es
asociado a comportamientos mas agresivos, o la oxitocina que es relacionada con comportamientos de
mayor cooperacion social.

% «jt should be obligatory like education or fluoride in water.” [Persson & Savulescu] (Ibid., p. 307)

26



conocimiento técnico parte de algo tan diferente y comun para nosotros como es la
practica del sistema de evaluaciones como medicién del cumplimiento de los objetivos,
y con ello llega a argumentar parad6jicamente la “dificil relacion entre verdad y
politica, siempre incompatibles” en palabras arendtianas®. Refleja como la
interpretacion de los resultados de las evaluaciones de un proyecto, aun cuando se
recurra a sofisticadas formulaciones pseudomatematicas y estadisticas, no describe
forzosamente la realidad verdadera y por tanto resulta inatil e ineficaz como
herramienta de verificacién de ese proyecto. En el caso de proyectos del gobierno,
comenta que podemos intuir que, bajo el complejo tecnicismo de expertos y asesores
gubernamentales, se termina por desvirtuar la realidad de los hechos sometiéndola a la
manipulacion de los intereses. Ahora bien, si seguimos la interpretacion de A.R.
Recuenco del pensamiento de H. Arendt, esa creacion de verdad, o mejor dicho esa
dilucion de verdad en opinion, es prerrequisito de la accion politica. La actividad
politica presupone espacio de discusion y acuerdo y los juicios de verdad, por su
naturaleza coactiva, interfieren y distorsionan ese espacio politico. El cita
oportunamente a Vattimo: “la ausencia de verdad es precondicion de democracia” y
concluye su ensayo con la idea no razonada pero si sentida de que aun asi no todo vale y
de que no podemos “renunciar a la discusion racional y al examen de la veracidad de las

afirmaciones, en un marco de deliberacién compartida™®’.

En mi opinidn, tanto V. Ballesteros como A.R. Recuenco, hacen, cada uno a su
manera como hemos visto, una utilizacion de los planteamientos de G. Anders y H.
Arendt respectivamente un tanto forzada, ciertamente respetuosa pero tal vez excesiva.
El caso de V. Ballesteros es el mas llamativo y posiblemente G. Anders estaria
horrorizado porque sus ideas hayan podido dar pie a planteamientos transhumanistas.
Sin embargo, la exposicion del razonamiento me resulta irreprochable. En cualquier
caso, ambos parecen coincidir en que cada cual ha de pensar por si mismo y opinar con

los demas acerca de lo que le preocupe: solo asi se podra abrir paso un futuro mejor.

°® RECUENCO, Angel Rivero, “Gubernamentalidad liberal, evaluacion y verdad: Sobre el uso politico
del conocimiento técnico”, p. 28
*7 Ibid., p. 35

27



Conclusiones

De este repaso por reflexiones de varios pensadores de los casi cien ultimos afios
que van desde el ascenso del totalitarismo nazi hasta la implantacion mundial de la
tecnologia 5G, son varias las cuestiones apuntadas hasta aqui y me gustaria remarcar
algunas que inciden en lo vigentes e importantes que son hoy, y no solo como lo fueron

el dia después de Auschwitz e Hiroshima, los planteamientos de H. Arendt y G. Anders.

H. Arendt nos ha revelado que es importante no seguir pensando en términos
utilitaristas para intentar entender la maldad que se produce en sistemas totalitarios y
que no debemos considerarla como una ocurrencia remota, un acontecimiento del
pasado, un episodio cerrado. Esa maldad que no podemos justificar tiene una dimension
politica latente hasta nuestros dias.

También, nos ha confiado que los regimenes totalitarios han mostrado crimenes
que no podemos castigar ni perdonar porque es imposible comprenderlos en el marco de

nuestros valores que definen lo humano.

Con ello, nos hemos reconciliado de alguna manera con esa losa de la
culpabilidad que todos compartimos al reflexionar sobre su nocion de la “banalidad del
mal”. Ademas me ha resultado esperanzador el final de la obra de Philip Zimbardo con
esa propuesta suya de mirar también hacia la “banalidad del heroismo” porque todos

somos héroes en potencia y, por tanto, tan aptos para el bien como para el mal.

Arendt, después de Auchwitz, veia en todas las estructuras politicas totalitarias
el mayor peligro de pérdida de humanidad, y Anders, después de Hiroshima,
consideraba la influencia destructiva de la tecnologia moderna el mayor riesgo de
involucion de las personas; ambos nos dejaban ante las nuevas amenazas que conforman
nuestra cotidianidad: el calentamiento global, la pobreza, el animo de lucro, el

terrorismo y otras lacras de nuestra sociedad de consumo masificado.

Ciertamente, el entorno ha evolucionado pero el drama contiene los mismos
ingredientes: mismo actor principal y mismas motivaciones, el ser humano y sus valores
morales, su capacidad por hacer el bien o el mal para la sociedad en la que vive.
También apunta a la misma solucidn: el debate politico y para que ello sea posible, la

educacion, la formacidn de las personas y su concienciacion ciudadana.

28



Entiendo que solo eso nos puede llevar a resolver con mayor acierto las
discusiones mas actuales en torno a los ultimos avances tecnoldgicos. Cuando hablamos
de humanismo, antihumanismo, posthumanismo o transhumanismo, tal vez no importe
tanto el componente corporal de las personas como su dimension moral y capacidad de
progreso conjunto.

Para prevenir seres humanos sin capacidad de juicio propio, Eric Sadin
recomienda educacion, espiritu critico, maduracion de la reflexion. Nada de eso seria
necesario, creo, si él fuera un simple negacionista de la técnica y se limitara a aferrarse a
un mero rechazo del modelo tecnoliberal, pues con esa receta tan solo puede pretender
fomentar el discernimiento de las personas para que sean capaces de contrarrestar los
aspectos negativos y potenciar los lados positivos. Tal vez el optimismo de Rosi
Braidotti es algo utopico pero me parece contagioso el entusiasmo de su argumentacion
basada en su confianza en las posibilidades que el ser humano puede adquirir con las
nuevas tecnologias por venir, atreviéndose a otras formas de pensamiento, a otros
limites corporales, a otras construcciones culturales, en armonia colectiva con su

sociedad.

A mi me asustan las propuestas transhumanistas pero mis miedos son mas
viscerales que racionalmente argumentables. En cualquier caso, esa pluralidad de
criterios y esa diversidad de opiniones, me parecen positivas. Lo fundamental es que,
desde posiciones diferentes, todos los autores citados parecen coincidir en la obligatoria
necesidad de pensar, de ejercer la capacidad de juicio o pensamiento que es lo Unico que
nos diferencia y nos hace realmente personas vivas, es decir superiores en tanto que
seres autébnomos, en cualquier contexto politico y social que elijamos construir entre

todos en el futuro por el bien de todos y cada uno.

29



Bibliografia

ANDERS, GUNTHER,

- La obsolescencia del hombre, (Volumen I). Sobre el alma en la época de la
segunda revolucion industrial, Pre-textos, Valencia, 2010

- La obsolescencia del hombre, (Volumen I1). Sobre la destruccion de la vida en
la época de la tercera revolucion industrial, Pre-textos, Valencia, 2010

- Nosotros, los hijos de Eichmann, Paidos, Barcelona, 2001

ARENDT, HANNAH,

- Eichmann en Jerusalén, Penguin Random House, Barcelona, 2020

- Sobre la revolucion, Alianza editorial, Madrid, 2019

- Los origenes del totalitarismo, Taurus, Madrid, 1998

- Lacondicion humana, Paidos, Barcelona, 2011

- Ensayos de comprension 1930-1954 : escritos no reunidos e inéditos de Hannah
Arendt, Caparros, Madrid, 2005

- De la historia a la accion, Paidos, Barcelona, 2008, pp.29-46 “Comprension y
politica”

BALLESTEROS, VIRGINIA, “De Giinther Anders al transhumanismo: la
obsolescencia del ser humano y la mejora moral”, ISEGORIA. Revista de Filosofia
Moral 'y Politica, N.° 63, julio-diciembre, 2020, pp. 289-310,
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.01

BARRIO, Catalina Nora, “La critica de la técnica en Arendt, una interpretacion
acerca de lo imprevisible”, CTS: Revista iberoamericana de ciencia, tecnologia y
sociedad, Vol. 7, N°. 19, 2011, pp. 105-110

BRAIDOTTI, Rosl, Lo Posthumano, Gedisa editorial, Barcelona, 2015

DELEUZE, GILLES, “Post-scriptum sobre las sociedades de control” en Polis,
Revista Latinoamericana, Num. 13, pag. 19

INGRAO, CHRISTIAN, Creer y destruir. Los intelectuales en la maquina de guerra
de las SS, Acantilado, Barcelona, 2017

LE TEXIER, Thibault, “Eric Sadin et le coup d’Etat technologique permanent”,
Quaderni: la revue de la communication, N° 86, 2015, pp. 79-82,
https://doi.org/10.4000/quaderni.868

LIESSMANN, Konrad Paul, “Thought after Auschwitz and Hiroshima: Giinther
Anders and Hannah Arendt”, Enrahonar: an international journal of theoretical and
practical reason, N° 46, 2011, pp. 123-135

30


https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.01
https://doi.org/10.4000/quaderni.868

MILGRAM, STANLEY, Obediencia a la autoridad: el experimento Milgram,
Capitan Swing, Madrid, 2016

ONFRAY, MICHEL, El suefio de Eichmann, Gedisa editorial, Barcelona, 2009
RECUENCO, Angel Rivero, “Gubernamentalidad liberal, evaluacién y verdad:

Sobre el uso politico del conocimiento técnico”, Empiria, N° 49, 2021, pp. 15-37,
https://doi.org/10.5944/empiria.49.2021.29230

RICOEUR, PAuL, El mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia, Amorrortu
editores, Buenos Aires, 2019

SADIN, ERic, La inteligencia artificial o el desafio del siglo, Caja negra editora,
Buenos Aires, 2020

ZIMBARDO, PHiLIP, El efecto Lucifer: el porqué de la maldad, Paidos, Barcelona,
2008

31



