Universidad
Zaragoza

[ITI0]]]
JY
_

1542

Trabajo Fin de Master

“Non callare, [...] que mas valdria morir que sofrir aquesto”:
Mudéjares contra la opresion en la Corona de Aragon
“Non callare, [...] que mas valdria morir que sofrir aquesto”:

Mudejar people against oppresion in the Crown of Aragon

Autor/es
Sergio Gispert Blanco
Director/es

German Navarro Espinach

Facultas de Filosofia y Letras / Master de Investigacion y Estudios Avanzados en

Historia

2020/2021

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Resumen: Sobre los mudéjares de la Corona de Aragon y su discriminacion ha habido
mayormente dos lineas de investigacion que incumben a las politicas discriminatorias y
la segregacion, por un lado, y la dicotomia de paradigmas entre la convivencia y la
coexistencia por el otro. Sin embargo, son pocos los estudios que se han centrado en como
los mudéjares respondian a estas realidades, por supuesto existen algunos, aunque
centrados en otros territorios peninsulares. Desde el siglo XIII se produjo la
transformacion de la sociedad en una maquina represora de las minorias alentada por la
Iglesia que degrado la situacion paulatinamente hasta las Pragmaticas del XV-XVI, pero
estas minorias, en concreto los mudéjares, no permanecieron impasibles. Los mudéjares
adoptaron una postura disidente sin ser generalizada al protestar ante los abusos de los
oficiales reales y sefioriales, también ante los abusos de los concejos y sus vecinos.
Aunque lo hicieron de muy variadas formas los mudéjares se defendieron a si mismos y
a sus comunidades durante el siglo XIV y XV mediante los mecanismos legales que la
sociedad cristiana les permitia protestando ante la justicia o la corte, pero también
recurriendo a la omision de la ley, el pacto, laemigracion o la violencia, aunque en general

no recurrieron demasiado al enfrentamiento violento y menos adn al armado.

Palabras clave: Mudéjares, Corona de Aragon, Siglos XIV-XV, Disidencia, Protesta,

Contestacion, Sociedad, Represion, Violencia, Emigracion.

Abstract: There has been mostly two lines of researching about the Mudejars of the
Crown of Aragon and their discrimination which include discrimination politics and
segregation on the one hand and the dichotomy between the paradigms of cohabitation
and coexistence on the other hand. Nevertheless, there are few studies related to the
Mudejars opposition to these facts, of course there are some of them, but related to others
peninsular regions. Since the 13th century, the transformation of the society into a
repression machine of the minorities encouraged by the Church took place and gradually
degraded the situation until the Pragmatics of the 15th and 16th centuries, but these
minorities, specifically the Mudejars, did not remain impassive. The Mudejars took a
dissident position which was not generalized when protesting against the abuses of the
royal and lordly officials, also against the abuses of the councils and their neighbours.
Although they did so in many different ways, the Mudejars defended themselves and their

communities during the 14th and 15th centuries through the legal mechanisms that



Christian society allowed them, protesting before the courts or the court, but also
resorting to the omission of the law, the pact, emigration or violence, although in general
they did not resort much to violent confrontation and even less to the arms.

Key words: Mudejars, Crown of Aragon, 14th and 15th Centuries, Dissent, Protest,

Opposition, Society, Repression, Violence, Emigration.



CONTENIDO

1. INTRODUCCION ..ottt 4
2. JUSTIFICACION. ..ot 7
3. ESTADO DE LA CUESTION.......cooiieieeeeeeeeeeeeee e 7
4, OBIETIVOS ...t 17
5. METODOLOGIA ..ot 18
6. EL LARGO CAMINO DE LA DISCRIMINACION (Siglos
XHT-XWVT) ottt et 19
6. 1. El Concilio de Letran IV y la construccion de la alteridad
LU0 [ - SRS 19
6. 2. La puesta en practica de la discriminacion: segregacion y
AISCHMINACION ...t 26
7. MUDEJARES DISIDENTES Y REBELDES.........cccceeuvunae. 44
7. 1. Elrecurso a la justicia y la protesta activa y pasiva............. 44
7. 2. Ladoble disidencia: 10S CONVEISOS..........cccerererereeeeiennen, 53
7. 3. Los ultimos recursos: la emigracion y la violencia.............. 55
8. CONCLUSIONES ...t 66
9. BIBLIOGRAFIA ... 68



1. INTRODUCCION

El debate sobre si hubo convivencia o no durante la Edad Media hispana entre los
miembros de las tres religiones esta lejos de haberse superado. Américo Castro en 1948
fue el primero en proponer que durante la Edad Media se habia producido un proceso de
convivencia y en general buenas relaciones entre los tres grupos etno-religiosos. Otros
como Claudio Sanchez Albornoz lo vieron como una serie de confrontaciones que

derivaron en la pervivencia e imposicion de un unico modelo, el cristiano (Catlos, 2001,
p. 8).

No obstante, a la luz de las relaciones entre las minorias y la mayoria el término
de convivencia ha sido muy criticado pese a que se ha divulgado mucho, sobre todo a raiz
de propuestas culturales vinculadas a la politica que han tratado de promocionar una
vision sobre la Edad Media demasiado idealizada. David Romano Ventura en 1995
propuso el término de coexistencia que se ajusta mas a la realidad de las relaciones que
han podido ver los investigadores (Bramon Planas, 2013, p. 44). Sin embargo, ha habido
nuevas interpretaciones que han propuesto ir mas alla de ambos paradigmas. Segun Catlos
(2001, p. 16) la relacion mas o menos positiva entre los grupos étnico-religiosos en la
Edad Media se basaba en la percepcion de utilidad entre ellos y, por tanto, seria pertinente
hablar mas bien de unas relaciones de conveniencia, que irian empeorando conforme el
grupo mayoritario cristiano iba ocupando puestos en la sociedad reservados a judios y
musulmanes por lo que esta percepcion de utilidad o conveniencia iria decreciendo y

aumentando las tensiones.

José Hinojosa Montalvo en “Cristianos contra musulmanes: La situacion de los
mudéjares” (Hinojosa Montalvo, 2004, pp. 388-392) hace una critica a la vision idilica
del pasado que ha alimentado los conceptos de convivencia y tolerancia que considera
son actuales y no se ajustan a la mentalidad medieval. Entiende que si por “convivir” nos
referimos a habitar en los mismos espacios puede ser valido, pero si hablamos del cariz
que tomaron estas condiciones lo que se produjo fue una coexistencia en base a la

necesidad mutua entre cristianos, judios y musulmanes.



Puesto que este trabajo parte del trabajo realizado para la asignatura de Poder,
Disidencia y Represion del Méster de Investigacion y Estudios Avanzados voy a
desarrollar el mismo razonamiento que realicé en dicho trabajo sobre como tratar la
protesta mudéjar y la posicion que tomaron los mudéjares frente a su estatus inferior con
respecto a la mayoria cristiana como justificacion para este trabajo de Fin de Master.
Segln el DRAE, disidir es: “Separarse de la comun doctrina, creencia o conducta”
mientras que disidencia y disidentes son la accién y el sujeto de disidir”. Por otro lado,
desobedecer significa: “No hacer lo que ordenan las leyes o quienes tienen autoridad”,
que es lo que ocurria en la mayor parte de los casos que vamos a ver. En cuanto a
rebelarse: “Sublevar, levantar a alguien haciendo que falte a la obediencia debida” por lo
que este otro término, al que habria que sumar las armas, quedaria algo alejado del

planteamiento general de este trabajo.

Reflexionando sobre cdmo considerar al mudéjar como disidente me ha sido muy
atil una apreciacion sobre la situacion de las minorias al finalizar la conquista cristiana
de tierras de Al-Andalus hecha por Garcia Serrano (2009, pp. 80-81) en la que dice que a
los mudéjares se los concebia como el Otro, los derrotados, para justificar su conquista y
papel subordinados, pero al mismo tiempo se les hacia participes del nuevo orden con los
estatutos de capitulaciones y los fueros de muchas ciudades, de manera que se les
mantenia subordinados y visibles dentro de la sociedad. Desde mi punto de vista, el hecho
de que existiera en la sociedad una realidad y una legislacion que le daba sancién al
estatuto mudéjar como un estatus inferior y discriminado no implica necesariamente la
existencia de una disidencia, sino de una relacion de dominantes y dominados. Si
seguimos la definicion de disidir del DRAE, los mudéjares ni siquiera se habian separado
de la sociedad mayoritaria, sino que simplemente habian quedado englobados en ella por
el propio desarrollo historico y la necesidad. Si nos movemos a otro grupo como serian
los campesinos, ¢son disidentes los campesinos o lo son cuando actian de forma
contestataria contra circunstancias que les afectan negativamente mediante revueltas

campesinas?

Si se buscara en todo lo mudéjar un apice de disidencia se podria decir que la
pervivencia de influencias isldmicas en profesiones como la orfebreria o en la

construccién era una forma de disidencia de la sociedad cristiana, pero la existencia de

5



una moda morischa que llego a difundirse en los vestidos y el gusto de las clases altas
cristianas por arquitecturas y orfebrerias islamicas deja bastante en entredicho esta
perspectiva. La existencia de musulmanes habitando territorios cristianos era una realidad
dificil de negar fruto de la conquista, pero su sola existencia no define una disidencia
como tal, puesto que todo aquello en lo que divergian de la sociedad cristiana:
costumbres, ley, organizacion, religion, sistema de trabajo, en cierto sentido estaba
amparado por la legislacion de esa misma sociedad que les permitia con restricciones
sequir desarrollando estas formas de vida. En todo caso, seria ya como moriscos no
asimilados en el XVI cuando en mi opinion se podria ver a los criptomusulmanes como

disidentes, puesto que la sociedad no permitia ya la existencia del islam entre ellos.

Tampoco hay que caer en el error simplista de considerar que la presencia de los
mudéjares en episodios violentos constituye a priori un ejemplo de disidencia, puesto que
los motivantes, desencadenantes y la posicion que toman constituye el caracter de una
accion contestataria. Pongamos como ejemplo el caso de un 27 de junio de 1412 en
Valencia cuando la familia Alfaqui firmaba una constitucion de paz y tregua con el
mercedario fray Francesc y los labradores Miquel Marti y Guillem Col6n, todos
habitantes de Valencia, debido a una pelea en la que los cristianos salieron heridos y
Azmet Alfaqui resulté muerto.> A simple vista no conocemos los motivos de la pelea y
por lo tanto no podemos considerarlo una forma de disidencia como tal, puesto que este
tipo de constituciones eran muy comunes, ya que la violencia callejera tiene el handicap
de ser de lo més variopinto. Con todo, a veces estos hechos convenientemente avivados
por predicadores y jovenes enardecidos podian acabar en asalto a los barrios de las

minorias.

Es por ello que a raiz de lo dicho la vision de la disidencia mudéjar que yo
planteaba ha ido migrando hacia una vision de la contestacion mudéjar como disidencia.
Es por ello que en este trabajo ademas de plantear mas o menos de forma generalizada la

evolucion de la discriminacion hacia los mudéjares, se va a hacer hincapié en las

L ARV. Bailia, 1219, fol. 283 v. (Valencia, 27 de junio de 1412). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 265).



respuestas que estos daban a los problemas que encontraban frente a las autoridades o la

legislacion que atacara de forma directa sus formas de vida.

2. JUSTIFICACION

La razdn de querer realizar un trabajo sobre los mudéjares se debe al interés que
suscita para mi el tema. En primer lugar, porque llegué a este tema a raiz de mi interés
por el arte mudéjar al realizar unas practicas de guia turistico en la Iglesia mudejar de San
Pablo de Zaragoza, que sirvieron para comprobar que el estilo artistico acaba por engullir
a los autores, los mudéjares, al menos en el ambito divulgativo general. Es por esto que
creo que es una minoria étnica que, al menos divulgativamente, ha sido eclipsada por sus
obras artisticas. Por otro lado, en el académico ha suscitado mucho interés, pero
practicamente no ha habido trabajos de fin de master sobre ellos desde que se implanto el

master de Investigacion y Estudios Avanzados en Historia en la Universidad de Zaragoza.

Este trabajo también parte de una reflexion llevada a cabo por mi dentro de la
asignatura “Poder, disidencia y represion” respecto a interpretar a los mudéjares como
unos disidentes por tener una religion y cultura diferentes 0 como un grupo etno-religioso
que la sociedad cristiana permite existir en su territorio y que se transforman en disidente
cuando toman una postura de contestacion de su papel subordinado y marginado. De ahi,
he pasado a ver a los mudéjares como un grupo etno-religioso que en ocasiones
demostraban ser capaces de contestar a los intentos por someterlos mas de lo que ya
estaban y que, aunque se suele hacer hincapié en el proceso de discriminacion contra
ellos, no optaron por una actitud sumisa ante ello, al menos en las ocasiones que he podido

Ver.

3. ESTADO DE LA CUESTION

Si hiciéramos un balance de todos los estudios llevados a cabo por el orientalismo
hispano en el siglo XIX lo cierto es que apenas contariamos con un par de trabajos
especializados en los mudéjares y algunos mas encorsetados dentro de los estudios
arabistas o de la historia general. No existen muchos escritos dedicados Unicamente a los

mudéjares en esta época y tampoco en la primera mitad del XX. Razén por la cual

7



obviaremos los trabajos del XIX y empezaremos con el XX. En 1904 en la obra Homenaje
a Don Francisco Codera en su jubilacion del profesorado (Saavedra y Moragas, 1904)
se incluyé una aportacion de Eduardo Hinojosa y Naveros (1852-1919) sobre los
“Mezquinos y exaricos. Datos para la historia de la servidumbre en Navarra y Aragdén”
(Hinojosa y Naveros, 1904) en la que se trata a los mudéjares desde el punto de vista del

régimen feudal (Lacarra y de Miguel, 1981, p. 17).

Dado que nuestro tema va a tratar fundamentalmente la Corona de Aragén, hay
que resaltar que todos los estudios sobre el Mudejarismo aragonés comienzan
mencionando que en 1923 aparecia Condicion Social de los Mudéjares Aragoneses (siglo
XV) (Marcho y Ortega, 1923) obra de tesis doctoral de Francisco Macho y Ortega en la
Universidad de Zaragoza, pero solo se atenia a cuestiones juridico-administrativas,
aunque ayudd a definir algunas cuestiones del método de investigacion sobre los
mudéjares que sigue siendo plenamente vigente como ayudar a definir el concepto del

término mudéjar como lo conocemos hoy y aportar un repositorio documental importante.

A mediados de siglo hay que mencionar los trabajos de Miguel Gual Camarena
como “Mudéjares valencianos. Aportaciones para su estudio” (Gual Camarena, 1949) y
“Los mudéjares valencianos en la época del Magnanimo” (Gual Camarena, 1959),
Leopoldo Piles Ros publico “La situacion social de los moros de realengo en la Valencia
del siglo XV (Piles Ros, 1949) y de Francisco Roca Traver “Un siglo de vida mudéjar
en la Valencia medieval (1238-1338)” (Roca Traver, 1952). En cambio, la obra de Isidro
de las Cagigas y Lopez de Tejada Minorias étnico-religiosas de la Edad Media espafiola.
Los mudéjares (De las Cagigas y Lopez de Tejada, 1948-1949) segun Ladero Quesada

(1999, p. 533) respondia mal a los asuntos desde la perspectiva de la historia social.

El siguiente estudio importante fue el de Maria Luisa Ledesma Rubio sobre “La
Poblacion mudéjar en la vega baja del Jalon” (Ledesma Rubio, 1968). También en la
misma epoca se dan las aportaciones del estadounidense Robert Ignatius Burns, Islam
under the crusades. Colonial Survival in the Thirteenth Century Kingdom of Valencia
(Burns, 1974) y Medieval Colonialism: Postcrusade Exploitation of Islamic Valencia
(Burns, 1975). Segun Hinojosa Montalvo (2002, p. 27) una de las criticas que se le han

hecho a Burns es que abusa del concepto de colonialismo que es totalmente anacrénico,



pero no hay que olvidar que Burns es un investigador estadounidense que escribia durante
el periodo de descolonizaciones. Segun Hinojosa Montalvo (2002, p. 18) este es un rasgo
general de todos los investigadores extranjeros, puesto que recurren a términos como
frontera o colonia méas apropiados para las sociedades imperialistas del XIX y XX que de
los reinos medievales. En Espafa ademas de los primeros trabajos de Ledesma Rubio se
cuenta con el estudio de los mudéjares turolenses en el XV de De la Vega y de Luque
(1974).

Sin embargo, el pistoletazo de salida para la conformacion de unos estudios
mudejares fueron las iniciativas de los Simposios Internacionales de Mudejarismo de
Teruel en 1975 a iniciativa del profesor Emilio Saez Sanchez seguido del profesor
Gonzalo Maximo Borras Gualis (Ladero Quesada, 2010, p. 387). Los estudios sobre la
conquista y repoblacion del valle del Ebro llevaron al profesor José Maria Lacarra de
Miguel a conocer la situacion de los mudéjares de los que avisaba que era necesario su
estudio en profundidad en “Introduccion al estudio de los mudéjares aragoneses” (Lacarra
de Miguel, 1981) en el I Simposio de Mudejarismo de 1975 (Ladero Quesada, 1999, p.
541). Junto a él fueron importantes las aportaciones de Burns “Los mudéjares de
Valencia: temas y metodologia” (Burns, 1981) y los de Miguel Angel Ladero Quesada
“Los mudé¢jares de Castilla en la Baja Edad Media” (Ladero Quesada, 1981).

El Il Simposio de Mudejarismo celebrado en 1981 estuvo dedicado en exclusiva
al arte mudéjar por lo que no es de demasiado interés para nosotros. En el 111 Simposio de
Mudejarismo de 1984 aparecen los primeros estudios dedicados a comunidades locales
como las oscenses, turolenses y las del Jalon y Jiloca. En 1987 se dedico el 1V Simposio
de Mudejarismo a la economia, asi como el V Simposio de Mudejarismo de 1990 se dedica
a la fiscalidad sefiorial, mientras que el VI Simposio de Mudejarismo de 1993 al trabajo
de los mudéjares y moriscos, con especial atencion a la construccion y también al
urbanismo de las morerias. En 1996 se celebré el VI Simposio de Mudejarismo con la
lamentable pérdida de la profesora Ledesma Rubio ese mismo afio en el que el simposio
volvié a dedicarse al trabajo artesanal y a otros temas variados como el [éxico,
alimentacion, etc. EI VIII Simposio de Mudejarismo se dedicé al estudio de las
conversiones forzosas de los mudéjares, el 1X Simposio de Mudejarismo se centr6 en los

cambios culturales y sociales de mudéjares y moriscos en 2002 a través del estudio de



casos Yy la prosopografia. En 2005 se cumplieron 30 afios de los simposios por lo que se
decidio dedicar el X Simposio de Mudejarismo a hacer balances historiogréficos y nuevas
perspectivas destacando la ponencia inaugural de Hinojosa Montalvo (2007). El XI
Simposio de Mudejarismo de 2008 se centrd en el agua en el mundo hispanomusulman al
calor de la Expo 2008 de Zaragoza centrada precisamente en el agua. El X1l Simposio de
Mudejarismo de 2011 se centro en el trabajo de los hispanistas y en el X1l Simposio de
Mudejarismo de 2014 destacd la conferencia inaugural de Ana Echevarria (2017). En
2017 en el XIV Simposio de Mudejarismo se orientd a la vida cotidiana de los mudéjares.
Finalmente, el afio pasado en 2020 el XV Simposio de Mudejarismo de 2020, cuyas actas
aun no estan publicadas, se centr6 en la unidad y diversidad entre los mudéjares y
moriscos en homenaje a Gonzalo Borras fallecido en 2019. Sin embargo, este ha sido el
unico simposio virtual hasta ahora debido a las restricciones de aforo de la pandemia de
Covid-19. El resto de actas de los simposios son descargables en la pagina web del Centro

de Estudios Mudéjares.

Tras los simposios de Teruel se produjo una explosion de los estudios mudéjares
en todos los &mbitos siendo hoy por hoy el mayor depdsito historiogréafico referido a todos
los temas posibles del Mudejarismo como economia, sociedad, legislacion, oficios,
religion, lengua, arte, etc (Sarasa Sanchez, 2001, pp. 83-84). Segun Hinojosa Montalvo
(2002, p. 24) esta eclosidn se debe por un lado al crecimiento de las universidades en los
70 y el desarrollo de la Historia como Ciencia Social siguiendo la estela de la historia
total propuesta por Annales. Una historia poco a poco fragmentada por la divergencia de
intereses de los investigadores y la dispersion documental que obliga a una metodologia
de estudio parcelaria que igualmente permite desarrollar conclusiones generales (Ladero
Quesada, 1999, p. 541).

Desde los simposios la investigacion se ha ido fragmentando por los motivos que
hemos sefialado decantandose por un regionalismo en las investigaciones que hace que
las obras generales sean escasas. Mercedes Garcia Arenal sefialaba en el 11 Simposio de
Mudejarismo de 1986 la ausencia de monografias y de grandes lagunas, Hinojosa
Montalvo (2002, p. 21) opina que esto se debe a la dispersion y particularidad de las
fuentes documentales, no existiendo documentos generales y, por tanto, dificultando la

tarea para los investigadores de ofrecer una vision conjunta y global. Esto en general, es

10



una opinién que parece generalizada entre los investigadores. Por ello, ya que muchos
historiadores no dominan el arabe, son de tanta importancia los trabajos realizados por
arabistas y que permiten acercar el estudio desde el punto de vista musulmén y no solo
cristiano en trabajos como los de Mikel de Epalza Ferrer, Ana Labarta Gomez, Carmen

Barceld Torres, Dolors Bramon Planas (La Parra Lopez, 1992, p. 145.).

Aunque son raras las obras generales tenemos la de Mark D. Meyerson The
Muslims of Valencia in the Age of Fernando and Isabel. Between Coexistence and
Crusade (Meyerson, 1991) y las de John Boswell The Royal Treasure. Muslim
Communities under the Crown of Aragén in the Fourteen Century (Boswell, 1977).
Aunque este ultimo realmente solo abarca el periodo de la Guerra de los dos Pedros desde
1355 a 1366, pero analiza los comportamientos de la sociedad mudéjar con la sociedad
cristiana y sus diferencias regionales (Hinojosa Montalvo, 2002, p. 22). Esta obra sera
complementada por Els sarrains de la Corona catalano-aragonesa en el segle XIV.
Segregacid i discriminacio (Ferrer i Mallol, 1987) de Maria Teresa Ferrer i Mallol con su
vision del siglo X1V (Villanueva Morte, 2020, p. 90).

En 1984 se produce ademas la fundacion de la revista Sharg Al-Andalus que se
convirtio en 1996 en la via de expresion de los Simposia de Mudejarismo y del Centro de
Estudios Mudéjares fundado en 1993 que forma parte del Instituto de Estudios Turolenses

adscrito al CSIC y quien organiza los simposios (Sarasa Sanchez, 2001, p. 82-83).

11



The Muslims of Valencia
in the Ageof
Fernandoand Isabel
Betwoen Coexistence and Crusaie

Mark D. Meyerson

Figura 1. Portadas de The Royal Treasure (Boswell, 1977), The Muslims of Valencia in the Age of
Fernando and Isabel (Meyerson, 1986) y Els Sarrains de la Corona Catalano Aragonesa en el segle
XIV (Ferrer i Mallol, 1987). Amazon, Inc. (2021). Amazon.es. Disponible en: https://www.amazon.es/
[Consultado el 14/09/2021].

Las aportaciones de Maria Luisa Ledesma Rubio seguirian siendo importantes
como Los mudéjares aragoneses (Ledesma Rubio, 1979), “Notas sobre los mudéjares del
valle del Huerva siglos XII al XIV” (Ledesma Rubio, 1980, “Los mudéjares y el cultivo
de la tierra en Aragon” (Ledesma Rubio, 1981) o “Los mudéjares aragoneses y su
aportacion a la economia del reino. Estado Actual de nuestros conocimientos y vias para
su estudio” (Ledesma Rubio, 1993) presentado en el IV Simposio Internacional de
Mudejarismo de 1986 donde se centra sobre todo en el analisis de los estudios de los
sectores econdmicos, Ledesma Rubio (1996) que trata de hacer un trabajo de sintesis, la
fiscalidad o el urbanismo (Hinojosa Montalvo, 2002, p. 22) o la méas reciente Vidas
Mudéjares (Ledesma Rubio, 1994) que posteriormente en 2008 Echevarria Arsuaga
completaria con Biografias Mudéjares o la experiencia de ser minoria: biografias
islamicas en la Espafia Cristiana (Echevarria Arsuaga, 2008). También se dan
importantes contribuciones como las de Dolors Bramon Planas en Contra moros y judios
(Bramon Planas, 1981) donde sobre todo la autora trata el tema de la discriminacion y

violencia contra las dos minorias por los cristianos.

12


https://www.amazon.es/

MARIA LUISA LEDESMA

VIDAS MUDEJARES

EPOTER GARCEA MARCD

LAS COMUNIDADES MUDEJARES @
DE CALATAYUD EN EL

Pa Ty

Figura 2. Portadas de Vidas Mudéjares (Ledesma Rubio, 1994) y Las Comunidades Mudéjares de
Calatayud en el siglo XV (Garcia Marco, 1993). Amazon, Inc. (2021), Amazon.es. Disponible en:
https://www.amazon.es/ [Consultado el: 14/09/2021].

También por la misma época aparecen estudios locales como los de Maria Blanca
Basafiez Villaluenga La aljama sarracena de Huesca en el siglo XIV (Baséfiez
Villaluenga, 1989) y Anchel Conte Cazcarro La Aljama de moros de Huesca (Conte
Cazcarro, 1992). En los noventa también realiza su tesis Francisco Javier Garcia Marco
con Las comunidades mudéjares de Calatayud en el siglo XV (Garcia Marco, 1993) dando
una amplia visién de la aljama de Calatayud y sus cercanias. Realmente, no se habia
producido todavia un cambio de los temas de investigacion y la mayoria seguian estando
orientados en la historia socio-econémica. Fue a partir de mediados de los noventa cuando
se produce un aumento de los nuevos enfoques y temas a partir del VI Simposia de
Mudejarismo de 1993 dedicado a los oficios.

Sobre Zaragoza tenemos estudios sobre su urbanismo en Mainé Burguete (1996)
y sobre su estructura social en Navarro Espinach (2009). También sobre los oficios y la
familia en las aljamas de Teruel y Albarracin contamos con Navarro Espinach y
Villanueva Morte (2003). Asi mismo, se cuenta con estudios centrados en sectores
profesionales como los de Asuncién Blasco Martinez sobre los notarios y sobre los
médicos (Blasco Martinez, 1993, 1995), los de Mendizabal (2008), sobre los operadores
econdmicos de la moreria de valencia (Ruzafa Garcia, 1993a) o sobre las rentas feudales

13


https://www.amazon.es/

(Hinojosa Montalvo, 1993), las elites y sus economias como Navarro Espinach (2005), la
cultura de sus élites y bibliotecas (Labarta Gémez y Escribano, 2000), la pervivencia del
derecho islamico en sus comunidades (Echevarria Arsuaga, Monferrer-Sala y Tolan,
2016) o centradas en los mudéjares rurales (Ruzafa Garcia, 1993b) en relacion con la
explotacion, poblamiento y repartimientos. Ledesma Rubio (1991) y Corral Lafuente

(1999) trataron el tema desde la perspectiva de la represion antimudejar.

Asi, del estudio del fogaje de 1495 surgi6 en el Atlas de Historia de Aragon dos
mapas comentados por Ledesma Rubio y Garcia Marco que muestran la distribucion
mudéjar en el territorio aragonés (Villanueva Morte, 2020, p. 88). También como
sefialdbamos se produce un interés en otras vertientes nuevas de la investigacion como el
lenguaje, en el cual han progresado mucho los arabistas como Maria del Carmen Barcel6
Torres en su Minorias islamicas en el Pais Valenciano. Historia y dialecto (Barcelo
Torres, 1984) y otros historiadores en estudios onomasticos como el de Laliena Corbera
(1994) sobre la pervivencia de la onomaéstica mudéjar a principios del X1V y su paulatina
asimilacion a la cristiana desde entonces. Otros estudios de la lengua han divergido en
tendencias actuales como las planteadas en torno a la aculturacion linguistica como la

propuesta de Radoslavova Miteva (2017) en su reciente tesis doctoral sobre el tema.

También empezaron a surgir desde los 90 estudios de género como “Mujeres,
campesinas, mudéjares” (Barceld Torres, 1989), sobre temas marginales como la
delincuencia en “Un procés per homicidi entre sarrains de 1'Horta d”Alacant” (Ferrer i
Mallol, 1990) o més recientemente sobre los esclavos en Gémez de Valenzuela (2014) o
sobre la vida cotidiana con los juegos de azar (Febrer Romaguera, 2008), antropologicos
como el matrimonio y la familia “El matrimonio en la familia mudéjar valenciana”
(Ruzafa Garcia, 1992). Igualmente, no se han perdido los estudios sobre fiscalidad y
economia como el de Pérez Vifiuales (1993) sobre Alfajarin en el XV que permite
constatar lo que ya se imaginaba y es que los mudéjares acabaron pagando una fiscalidad

mayor que los cristianos.

De igual modo, una linea en la que se ha incidido mucho es en la comparacion y
vinculacion entre las minorias mudéjar y la judia y los procesos de discriminacion contra

ambas en el que hay que destacar a Ledesma Rubio (1997), Pérez Vifiuales (2005) y

14



Sarasa Sanchez (2016) y también desde el ambito de los investigadores de los judios como
Riera i Sans (2002), Motis Dolader (2014) y Blasco Martinez (2015). Ademas, son
importantes las ayudas aportadas por los repertorios documentales como los de Basafiez
Villaluenga (1999) o los de Ferrer i Mallol, et alii (2005). También estados de la cuestion
de los estudios como los de Garcia-Arenal (1984), Sarasa Sanchez (2001) y mas reciente
el de Ladero Quesada (2010) sobre los mudéjares castellanos en revision de la ponencia
de 1981.

Sin embargo, ante las protestas de historiadores por la falta de monografia han ido
surgiendo algunas bastante completas como una de las obras de sintesis que abarca toda
la peninsula y todas las épocas, pero que no llegaria hasta 2002 con la obra Los mudéjares.
La voz del Islam en la Espafa Cristiana (Hinojosa Montalvo, 2002). Echevarria (2004)
y Catlos (2010, 2014) aportaron sendas monografias al tema igualmente. Lopes de Barros
e Hinojosa Montalvo (2006) y Echevarria Arsuaga (2013) han realizado estudios sobre
las relaciones de las minorias étnico-religiosas con una vocacion de larga duracion

ampliando a la Edad Moderna y en un marco espacial, el Mediterraneo.

Otra perspectiva que se ha venido dando ha sido la de los estudios de la alteridad
en la que destacan Nirenberg (2001) con su Comunidades de Violencia. La persecucién
de las minorias en la Edad Media por su aportacion al estudio de las relaciones entre
judios y musulmanes y Barkai (1984) en el caso de los musulmanes y cristianos.
Centrados en la tolerancia y la coexistencia también existen Catlos (2003), Valde6n
Baruque (2007) y Echevarria Arsuaga (2018).

15



Los mudéjares

La voz del Islam
en Ia Espafia cristiana

David Nirenberg
Comunidades de violencia

La persecucion de las minorias
en la Edad Media

- . ] .." a5 \
i & ik
P o
= g
- \ Vﬁr:x‘i"‘\'ni"‘”cs;_. ‘
L Estudio ‘i S 3 7

4

Figura 3. Portadas de Los Mudéjares (Hinojosa Montalvo, 2002) y Comunidades de Violencia
(Nirenberg, 2001). Amazon, Inc. (2021), Amazon.es. Disponible en: https://www.amazon.es/
[Consultado el: 14/09/2021].

Las investigaciones de los dltimos afios del XX y principios del XXI segun
Villanueva Morte (2020, p. 95) han optado por realizar balances criticos sobre la historia
de los mudéjares desde todas sus vertientes como en Hinojosa Montalvo (2009, 2017),
sobre los exilios y conversiones (Garcia-Arenal, 2001, 2016) o sobre los conversos en
Ledesma Rubio (1984), Motis Dolader, Garcia Marco, Rodrigo Estevan (1994) y Marin
Padilla (2003).

También en el sentido de los movimientos migratorios se ha prestado atencion a
los mecanismos de expulsion o restrictivos en los sefiorios en Corral (1981), Marin Padilla
(1988, 1989), Epalza (1988), Gomez de Valenzuela (1988), Barquero Gofii (2008) y
Almagro Vidal (2018). También los dedicados al transporte en Sesma Mufioz (2008),
Villanueva Morte (2003, 2009) o sobre los diplomaticos (Salicrd Lluch, 2008). No
obstante, en el tema migratorio sigue siendo primordial la obra de Ferrer i Mallol (1987)
que, aunque no dedicada en exclusiva a ello si centra una gran cantidad de paginas al
tema. También en los ultimos afios ha tomado impulso el estudio de género sobre las
mudejares con balances como el de Villanueva Morte (2007), Guijarro Hortelano (2010)

0 el de Fuente Pérez (2010) en un estudio sobre mujeres de las dos minorias que trata

16


https://www.amazon.es/

también temas de alteridad titulado Identidad y Convivencia. Musulmanas y judias en la

Espafa Medieval.

En cuanto al estudio del tema que nos ocupa no hemos encontrado demasiados
trabajos que lo traten como tal. Esto obliga a una dependencia de estudios realizados sobre
las interacciones entre las minorias y la mayoria cristiana como los de Nirenberg (1993,
2001 y 2014) o las monografias como las de Ferrer i Mallol (1987) e Hinojosa Montalvo
(2002) y cuyos apéndices documentales son también valiosos. Por el contrario, existen
articulos que han tratado el tema directamente, pero para la Corona de Castilla como
“Mudéjares contra la autoridad. Desacato, protestas y huelgas de una minoria en la Edad
Media” (Jiménez Rayado, 2020). Aun asi, se encuentra informacion dispersa en otros
estudios como por ejemplo sobre los conversos (Ledesma Rubio, 1984), trabajos
prosopograficos como Vidas Mudéjares (Ledesma Rubio, 1994) y Biografias mudéjares
o la experiencia de ser minoria: biografias isldmicas en la Espafia cristiana (Echevarria
Arsuaga, 2008) o en articulos y estudios relacionados con la violencia y revueltas como
los de Pardo Molero (1997).

En conclusion, se ve una dispersion de las fuentes por los archivos que obliga a
una metodologia prosopografica, estudio local o de estudios de caso. Esto hace que apenas
existan un pufiado de trabajos monogréaficos y la mayoria son articulos, capitulos y
ponencias. En cualquier caso, estos mismos pueden servir para reunir la informacién en

obras monogréaficas mas extensas.

4. OBJETIVOS

Para partir de la investigacion sobre la contestacién y la disidencia en los
mudéjares hay que detenerse primero en la situacién en la que se encontraban partiendo
de que el paradigma de la convivencia ya ha sido mas que superado. ¢Cuéles eran las
opresiones o discriminaciones a las que se enfrentaban en los reinos medievales

cristianos?, ¢qué factores influyeron?, ;como evoluciono esta situacion?

Segundo, el propio objetivo del trabajo que ya se ha vislumbrado en la

justificacion del mismo es demostrar con casos que los mudejares de la Corona de

17



Aragon, sin ser unos disidentes per se, ¢reaccionaban ante la legislacion y las actitudes
de la sociedad cristiana que consideraban demasiado denigrantes como para asumirlas o
no?, ¢cudles fueron sus medidas ante estas situaciones?, ¢ hay suficientes similitudes entre

algunas de ellas como para categorizarlas?

Por ultimo, frente a la imagen del mudéjar como potencialmente peligroso que
existia en algunas zonas de la Peninsula Ibérica. ;Se puede plantear la disidencia y
protesta mudéjar como una actitud colectiva de todo el grupo etno-religioso o solo
responde a casos y circunstancias? Es decir, ¢era esta disidencia generalizable?, ¢era

peligrosa o actuaron por cauces legales o pacificos?

5 METODOLOGIA

El primer problema que encontramos segln los autores es que casi todos los
trabajos son articulos y ponencias, la mayoria de las veces de estudios de caso, o capitulos
de sintesis en libros, creo que es la manera correcta de operar por la incapacidad para
abarcarlo todo. Ademas, todos estos trabajos se pueden compilar después para formar el
puzle que constituyen los mudéjares en obras monograficas como hizo Hinojosa
Montalvo en 2002 con Los Mudéjares. La Voz del Islam en la Espafia Cristiana (Hinojosa
Montalvo, 2002).

En cuanto al primer objetivo que tiene que ver con el proceso de discriminacion,
para ello es conveniente realizar una sintesis de la discriminacion hacia los mudéjares
desde sus origenes en el siglo X1l hasta la expulsién en la que poder ver el proceso de
degradacion de la situacion de los mudéjares. En este sentido, algunas de las ideas de
Moore (1989) en La Formacion de una Sociedad Represora. Poder y disidencia en la
Europa Occidental, 950-1250 dan sentido a la discriminacion como son la formacién de
una alteridad, su rechazo y la coercion contra los mudéjares, pero sobre todo el papel que

juegan las instituciones eclesiasticas y civiles.

Una vez expuesto el proceso de discriminacion, para responder al segundo y tercer
objetivo se hace necesario ofrecer distintos ejemplos de casos y mecanismos de

contestacion mudéjar, que permitan exponer una vision general de las formas de

18



contestacion mudéjares y evaluar hasta qué punto se pueden responder los objetivos
planteados. Es por ello, que la metodologia que propongo para este trabajo es optar por
reunir los casos de contestacion de la Corona de Aragdn que he podido encontrar a partir
de fuentes secundarias y de fuentes primarias publicadas. En este sentido, el estudio de
Eduardo Jiménez Rayado “Mudéjares contra la autoridad. Desacato, protestas y huelgas
de una minoria en la Edad Media” (Jiménez Rayado, 2020), aunque dicho estudio esta
centrado fundamentalmente en la Corona de Castilla, realiza una categorizaciéon de
mecanismos de los mudéjares ante la discriminacion que aqui se pretende desarrollar para

la Corona de Aragon.

Para tratar de encuadrar las motivaciones de la desobediencia o disidencia de los
mudéjares ha sido muy 0til la categorizacion que se puede encuadrar dentro de los tipos
expuestos en Contester au Moyen Age: de la désobéissance a la révolte del XLIX

congreso de la SHMESP en Rennes a 23-26 mayo de 2018 que son:

- La contestacion del orden establecido, incluyendo tanto la legislacion como las
acciones politicas y de las autoridades.

- Labusqueda de una alternativa mejor a la situacion del status quo.

- Las causas econdmicas, fiscales y sociales que en cierto sentido también tienen

que ver con los otros dos puntos.

Esta categorizacion de tipo mas bien causal, junto a los medios a los que recurren

los mudéjares, ha servido para realizar la categorizacion de la contestacion mudéjar.

6. EL LARGO CAMINO DE LA DISCRIMINACION
(SigLos XI111-XV1)
6. 1. EL CONCILIO DE LETRAN IV Y LA CONSTRUCCION DE
LA ALTERIDAD MUDEJAR
En general, los historiadores estan de acuerdo en observar una diferenciacion entre

la discriminacion y violencia sufrida por judios y musulmanes que se fue propagando

desde el siglo XIV, pero cuyos origenes estan en el siglo XIIl. No es baladi para Moore

19



(1989) el continente europeo se convirtio en este momento en un aparato sistematizado
para el desarrollo de una represion, coincidiendo con el periodo de los siglos XI-XIII
cuando se produce el desarrollo econémico y la Iglesia se convierte en una institucion
que sale fortalecida. En primer lugar, los musulmanes tenian el estatus de vencidos. La
huida de las élites dirigentes y culturales tras la conquista dejé masas de poblacion de
artesanos y campesinos descabezados que progresivamente se empobrecieron y volvieron
sumisos, pese a la relevancia de algunos de sus miembros como los Bellvis, Xama, Gali,
Ripoll o Xupidé. Segin Ledesma Rubio (1997, p. 289) esta situacion de sumision
constituia una contradiccion al caracter del propio islam que suscito en los mudéjares un
complejo de inferioridad y en los musulmanes del exterior una realidad inconcebible a

raiz de las muchas fetuas animando a la emigracion al Dar-al-1slam.

De hecho, se puede decir que los mudéjares no constituyeron demasiados
problemas serios de orden publico. Los episodios de rebeliones mudéjares violentas son
muy puntuales y encorsetados contextos concretos como son las sublevaciones mudéjares
tanto castellanas como valencianas de la segunda mitad del XIII, la revuelta de Cilim
Antela en Valencia a mediados del XIV y las sublevaciones de finales del XV y
comienzos del XVI. En cambio, lo més abundante eran los episodios aislados entre
pequefias comunidades o individuos que no respondian siempre a una actitud organizada
bajo las premisas de dominacién sino a incidentes vecinales que desembocaban en
violencia, de la misma forma que lo hacian entre cristianos y entre judios o entre si
(Jiménez Rayado, 2020, p. 328).

Pero el motivo de la relativa tranquilidad con la que vivian los mudéjares era que,
a diferencia de los judios, no habian alcanzado las cotas de poder administrativo y
econdmico que estos. Como dice Hinojosa Montalvo (2004, p. 348) los musulmanes no
habian desarrollado un poder econémico y politico que colocara a los cristianos por
debajo de ellos como habian hecho los judios y, por tanto, no atrajeron las iras de las
clases populares. Sin embargo, como dice Jiménez Rayado (2020, p.327), los mudéjares
sabian perfectamente que localmente eran imprescindibles porque ejercian monopolios
sobre algunas profesiones artesanales y el cultivo de regadios. De hecho, esto se
comprobaria muy bien cuando con motivo de la expulsién de moriscos se autoriz6 a un

reducido numero de familias a permanecer para transmitir el conocimiento de ciertos

20



cultivos de regadio a los nuevos pobladores cristianos viejos. Por lo tanto, fue recurrente
en poblaciones donde eran un elemento esencial que amenazaran con marcharse ante

circunstancias adversas.

También otros autores han planteado que hubo una diferencia de actitudes
eclesiasticas que permitié que los mudéjares estuvieran algo més al margen de los
movimientos antisemitas de finales de la Edad Media. En general, el pensamiento
religioso europeo no les convirtié en el objetivo de su critica debido a que, a diferencia
de los judios, los mudéjares no estaban presentes en el resto de Europa (Catlos, 2001, p.
15). De esta manera, no existio un antimudejarismo tan temprano como el antijudaismo
que explica la distinta evolucion de ambas minorias y, de hecho, explica que los
mudéjares participaran de ese antijudaismo con motivo de trifulcas por préstamos,
carnicerias, contactos sexuales y conversiones como ha investigado Nirenberg (1993, pp.
349-268).

Segun Catlos (2001, pp. 10-11) en el caso de la Iglesia, la existencia tardia del
islam presentaba problemas para los tedlogos porque no constituian una espina clavada
en el costado del cristianismo como un grupo étnico-religioso como el judio que se negaba
a abandonar el Antiguo Testamento, y tampoco podian encontrar ejemplos biblicos para
denostarlos como el de los mercaderes del Templo ni referencias de los Padres de la
Iglesia. Pero igualmente bajo la concepcidn universalista y proselitista cristiana de la
Iglesia era necesaria una oposicion al islam por las armas o la conversion. Sin embargo,
no todos en la Iglesia opinaban igual, mientras que las 6rdenes militares en ocasiones
protegian a sus vasallos mudéjares, en cambio las 6rdenes mendicantes de dominicos y
franciscanos acérrimamente proselitistas realizaban sermones a los que debian acudir

judios y moros.

Viendo la evolucién en la Corona de Aragon, se puede decir que la situacion de
los mudéjares dependié mucho de las circunstancias socioeconémicas y de las tensiones
religiosas con motivo de conflictos bélicos con paises islamicos. En la etapa de conquista
en los siglos XIl y XIII la tolerancia y aceptacién era mayor y hasta se busca su
asentamiento dandoles un estatus juridico similar al resto de pobladores (Ledesma Rubio,

1991, p. 205). Pero en épocas de conflictos contra el islam se agravaba la imagen negativa

21



y se describia al musulman con caracteristicas peyorativas y denigrantes como llamarles
enemigos de la Iglesia o consortes del Diablo. Por ejemplo, la campafia de Jaime Il contra
Almeria propicio el ataque a la moreria de Valencia en 1309 haciendo entrar en panico a
los mudéjares valencianos y obligando al rey como su sefior a pedir al concejo que
protegiera a los mudéjares valencianos el 11 de septiembre de 1309 porque “unde cum
dicti sarraceni in dicto regno Valencie comorentur sub fide et custodia nostra et non

debeamus pati ut ab aliquibus indebitas iniurias patiantur”.?

Bien es cierto que tanto en la Corona de Castilla como en la Corona de Aragon en
el X1l hubo una tentativa de expulsién de la Peninsula Ibérica de la monarquia por las
rebeliones mudéjares de 1264 y las de Al-Azraq, pero lo cierto es que las necesidades de
poblacién hicieron que se impusieran medidas de atraccion de poblacion mudéjar
(Jiménez Rayado, 2020, p. 323). Asi por ejemplo el 20 de agosto de 1265 en Alicante el
infante Manuel, sefior de Elche, aseguraba la persona y bienes y les otorgaba el perdon
de los crimenes a los mudéjares que volvieran a reasentarse a la villa de Elche y a Santa
Pola tras la revuelta mudéjar manteniéndoles los mismos impuestos y con la libertad para
marcharse.® El 7 de abril de 1277 en Artana a Castro y Alfondeguilla se prometié lo

mismo tras la revuelta del Azrag bajo los mismos términos.*

Puede que los mudéjares no fueran tanto el blanco de la ira religiosa, pero si
sufrian una serie de discriminaciones fomentada por la Iglesia. Buena parte de las normas
discriminatorias como deciamos habian emanado realmente de la Iglesia, pero con un
éxito a corto plazo bastante pobre. Los musulmanes junto con los judios eran objeto de
las normas decretadas por el IV Concilio de Letran en 1214-1215 que propuso
vestimentas diferentes, la prohibicion de las relaciones sexuales o la negativa a portar

armas que se habian ido aplicando timidamente en el XIlII, pero con impetu durante el

2 ARV. Justicia de Valencia, 10, fol. 63 v. (Almeria, 11 de septiembre de 1309). También en
Hinojosa Montalvo (2002b, p. 54) e Hinojosa Montalvo (2004, p. 360).

3 Hinojosa Montalvo (2002b, p. 41). No aparece referencia al archivo.
4 ARV. Real, 611, fol. 218 v. (Artana, 7 de abril de 1277). También en Hinojosa Montalvo (2002b,

p. 48).

22



XIV. Asi aparecieron restricciones en oficios como que médicos judios y musulmanes no
atendieran a cristianos y desde finales del X111y principios del XIV surgieron las politicas
de reclusién y aislamiento en morerias y juderias (Catlos, 2001, p. 15). Los concejos
siguiendo en parte las ideas emanadas de la Iglesia pusieron mucho empefio en que los
mudéjares se fueran instalando apartados de los cristianos, ya que en algunas ciudades
los mudéjares vivian dispersos en el caserio, aunque algunas morerias como la de Teruel
siguieron abiertas hasta bien entrado el XV. Se prohibi6é también a los musulmanes tener
sirvientes, nodrizas o aprendices cristianos o ingresar a los gremios en opinion de
Hinojosa Montalvo (2002a, p. 289) por competencia econémica, pero también en los
casos de relaciones laborales por una cuestion religiosa, puesto que un cristiano no podia
estar al servicio de un moro por ser denigrante para la sociedad cristiana. Para Moore
(1989, pp. 128-129) la intencion de hacer hincapié en la segregacion y marginacion se
debia a un intento de buscar grupos minoritarios sobre los que crear un enemigo comun

al que enfrentar a la mayoria para asegurar la cohesion de esta.

En el ambito religioso, ademas de lo ya mencionado, la sensibilidad cristiana
obligaba a imponerles poco a poco una sumision religiosa. Asi, el nombre de Mahoma
aparece en los documentos cristianos con connotaciones de maldicion, no podian hacer
ostentacion religiosa fuera de la moreria e incluso dejaban de trabajar si los ruidos
molestaban la misa de los domingos como ocurrié por ejemplo con los herreros mudéjares
que trabajaban cerca de San Lorenzo de Huesca o en Daroca que se prohibié que lo
hicieran fuera de la moreria (Ledesma Rubio, 1997, p. 296). Algunos ejemplos mas de la
puesta en préactica de esto era que se les prohibia hacer peregrinaciones musulmanas en
territorio cristiano desde 1311 por prescripcion del Concilio de Viena por considerarse
que ofendia a los cristianos, aunque su efecto no fue palpable hasta finales del X1V (Ferrer
i Mallol, 1987, p. 95) y, ademas, se presiond para su conversion, aunque con poco éxito
en comparacion a los judios. En 1318 se prohibié también la adhan, la llamada a la
oracién de los muecines desde los minaretes, por prescripcién del concilio vienense, pero
su aplicacion fue relativa segun los lugares y circunstancias, asi fue permitida en Xéativa
en 1357, en 1366 en Aspe y con motivo de estimular la repoblacion se permitio en
sefiorios y por el propio Pedro 1V entre 1366 y 1370. Sin embargo, finalmente en 1403

23



las Cortes de Valencia la prohibieron dejando a los musulmanes con la Gnica opcién de

usar cuernos y timbales (Poutrin, 2009, pp. 16-17).

La influencia de la Iglesia no se noté solo como motor ideoldgico de la
discriminacion legal, sino también alimenté una serie de rasgos de la alteridad del
mudéjar que se vinculan con la religion. Segin Hinojosa Montalvo (2004, pp. 355-363)
en el X1V asistimos a la misma satanizacidn del mudéjar que se habia hecho con los judios
ya desde el siglo X111 vinculandolos con la idea de impureza y lo diabdlico. Los ejemplos
que presenta son paradigmaticos pues son los tipicos que esperariamos encontrar sobre
los judios, por ejemplo, en 1321 se acus6 a mudéjares de Murla, Aytona, Gisulto y
Zaragoza de envenenar las aguas y en el Spill de Jaume Roig, una obra literaria del XIV,
aparece un alfaqui que incita a profanar una hostia para un conjuro. Todas eran
acusaciones de envenenadores, hechiceros y profanadores que se habian hecho sobre los
judios previamente por lo que parecen una constante desde el siglo XIII a la hora de
marcar peyorativamente a las minorias. Esta recurrencia en el diablo se debe a algo que
el propio Moore (1989, pp. 80-81) encontrd similar en todos los grupos excluidos, la
demonizacion por parte de la mayoria de una alteridad para fijarla como un enemigo. Sin
embargo, no debieron de llegar a despertar el mismo efecto que el antijudaismo porque
los legalistas cristianos de la Edad Media tenian también una vision mas condescendiente
de los musulmanes, si no es muy exagerado el término. Oldradus de Ponte en el siglo XIV
no consideraba apostasia hacerse musulman si se era judio, porque los judios eran mas
malvados que los musulmanes, mientras que al contrario si era castigable (Nirenberg,
1993, p. 259).

Pero estas leyes no habrian salido adelante de no ser porque paulatinamente fue
existiendo en la sociedad cristiana un sentimiento negativo hacia el mudéjar, alimentado
desde la religién, que servia de acicate de estas medidas. Con todo existia disparidad de
opiniones y del mudéjar habia dos visiones, segin Hinojosa Montalvo (2004, pp. 351-
352):

- El cristiano peninsular: en general los veia como enemigos de la fe, aunque se
acostumbrd a vivir con ellos, pero junto a perspectivas de verlos como cualquier

vecino, llegaba a haber visiones muy negativas. Sobre todo, en Valencia, como la

24



del franciscano Francesc Eiximenis a finales del XIV que los consideraba
enemigos de la fe, seguidores del malvado Mafomet y cuya libertad religiosa era
un motivo del castigo divino al que se exponia la ciudad. Segun Hinojosa
Montalvo, estas opiniones eran expresion de la neurosis generada en los
valencianos que motivaba que los mudejares no debieran llevar armas por si se
rebelaban o actuaban como quintacolumnistas y se hacian con el reino. Lo méas
curioso de Eiximenis es que hace referencia a la vinculacion del nombre de
Mahoma con el demonio Baphomet, aumentando esa imagen satanizada. Sin
embargo, en la vida cotidiana la religion no era el principal impedimento para los
contactos.

- Los extranjeros del resto de Europa: tenian una imagen mas positiva, pero fruto
del exotismo que les generaban. A Leon de Rosminthal, cufiado del rey de
Bohemia a mediados del XIV, le sorprendia que los moros hispanos fueran
blancos y celebrasen sus ritos con libertad. En el XV tenemos el ejemplo méas que
conocido de Jerénimo Mintzer, médico aleméan que estuvo en Aragon en 1495y
le Ilamo la atencidn, entre otras cosas, la laboriosidad de los mudéjares, su exigua
alimentacion, su adaptacion agraria a determinadas zonas y su capacidad de

mantener los azudes y acequias del regadio (Corral Lafuente, 1999, pp. 345-346).

Tampoco entre los mudéjares, al menos los del sur de Valencia, existia una buena
opinién generalizada sobre los cristianos y, por ejemplo, unos nifios de la aljama de
Cocentaina en 1331 provocaron un incidente con los cristianos porque fueron escuchados
cantando canciones sobre “matar cristianos” (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 361). Con
todo, los miembros de las tres religiones seguian teniendo contactos entre ellos, aunque
tuvieran impedimentos en la doctrina que les prohibia comer juntos. Judios, moros y
cristianos seguian comprando en tiendas de unos y otros, comiendo juntos o incluso
acudian a los mismos bafios en Zaragoza, aunque hubiera horarios para cada religion
(Ledesma Rubio, 1997, p. 295).

25



6. 2. LA PUESTA EN PRACTICA DE LA DISCRIMINACION:

SEGREGACION Y DISCRIMINACION

Respecto a la separacion fisica, aunque a finales del XV la mayoria de mudejares
vivian ya en las morerias cerradas, las leyes de apartamientos no habian tenido un éxito
absoluto y algunas familias vivian fuera de dichos barrios por lo que las medidas se
reiteraban. En Aragon se sabe que Zaragoza, Huesca, Barbastro y Daroca tuvieron muy
pronto barrios mudéjares extramuros que acabaron cerrandose, aunque el darocense, que
fue cerrado en el XVI, acab6 dentro por las ampliaciones de la muralla y el zaragozano
estaba dentro del muro exterior de rejola. En Calatayud los mudéjares no abandonaron
con la conquista la totalidad de la ciudad amurallada y en Teruel vivian dispersos, puesto
que la ciudad fue repoblada con mudéjares posteriormente a la conquista, aunque se
fueron agrupando en una moreria abierta hasta el XV. Por el contrario, algunas nuevas
morerias empezaron a ser construidas cerradas ya en el XIV, como en 1361 que se
construyé la moreria cerrada de Tarazona. En el campo, y méas en sefiorio que en realengo,
era mas habitual que no hubiera morerias cerradas por la deferencia de los sefiores hacia
sus vasallos en la aplicacion de medidas discriminatorias para evitar despoblamientos,
aungue los propios mudéjares si que se agruparon naturalmente buscando la cercania a
las carnicerias o la mezquita. (Ledesma Rubio, 1991, 205). En Valencia se intentd un
proceso de reconstrucciones tras la Guerra de los Dos Pedros y asi en 1385 Alcoy y
Pendaguila pidieron construir morerias en los arrabales y durante la primera mitad del XV
en Orihuela, siendo un fracaso en comparacion a la de Monforte que tuvo un gran
crecimiento por ser Gltima parada para dirigirse a Granada. (Hinojosa Montalvo, 2002a,
p. 184).

Sin embargo, la realidad de la coexistencia se imponia y por ejemplo Hinojosa
Montalvo cita el caso de la moreria de Valencia cuyo siglo XIV estuvo trufado de
tensiones por la coexistencia de prostitutas cristianas en su interior que fueron expulsadas
en varias ocasiones, la de conversos de musulman que no querian mudarse pese a que
Pedro IV en 1346 reitero la prohibicion de los cristianos de vivir en la moreria y estos no
fueron echados nunca por lo costoso de la reubicacion (Hinojosa Montalvo, 20023, p.
286). La segregacion también se intentd imponer en el dia a dia prohibiéndose desde 1304

26



en Sagunto que los conversos asistieran a las celebraciones familiares musulmanas, ya
que se vestian con las ropas tradicionales. En 1326 el concejo de Valencia prohibia que
cristianos y moros comieran juntos en sus fiestas religiosas y el concilio de 1330 en
Tarragona impuso la excomunion al que fuera a las celebraciones musulmanas, pero el

éxito de estas medidas fue mas bien escaso (Hinojosa Montalvo, 2002a, pp. 286-287).

También se intento legislar sobre las relaciones sexuales para evitar el mestizaje
siguiendo las normas emanadas del IV Concilio de Letran porque dejando a un lado el
concepto de impureza que enarbolaba la Iglesia para pedir la separacion, el mestizaje
significa que el fruto de esa unién representaba un problema a la hora de decidir qué
normas se le aplicaban. Por ejemplo, en Tortosa si la musulmana era esclava y el hijo de
su amo ambos eran liberados, pero si el padre era cristiano, pero no era el amo, el nifio
era esclavo, pero no podia ser vendido a musulmanes. Si la mujer musulmana era libre y
pasaba a ser esclava por el delito eran las autoridades quienes decidian el futuro del nifio
(Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 292). En realidad, la segregacion sexual estaba cruzada
por la mentalidad patriarcal de la sociedad y la religion de manera que la sociedad
cristiana protegia a sus mujeres bajo la idea de que las esposas estaban casadas con Dios
y las prostitutas eran propiedad publica de los cristianos por lo que evitaban que tuvieran
contacto con musulmanes para evitar la idea de la contaminacion, pero hacian la vista
gorda cuando el hombre era cristiano, una situacion que Nirenberg estudia en profundidad
(Niremberg, 2001, pp. 200-236).

Cuando se producian estas relaciones sexuales, el castigo podia ser desde la
muerte de los acusados en la hoguera como estipulaban los Fueros de Valencia, la
esclavitud de las mujeres musulmanas que mantuvieran relaciones con cristianos o fuertes
multas a la aljama o culpables. Aunque en realidad la pena de muerte, que solo se aplicaba
al hombre musulman, no fue aplicada siempre y a menudo se sustituia por multas a los
hombres y esclavitud de las musulmanas, mientras que rara vez se condenaba a muerte a
la mujer cristiana (Hinojosa Montalvo, 2002a, pp. 291-293). De la misma forma, las
propias minorias castigaban a las musulmanas por mantener relaciones sexuales con
cristianos o judios con la lapidacion o los azotes, por lo que muchas prefirieron ser hechas
esclavas de la corona antes que la lapidacién o los castigos fisicos impuestos por la ley

islamica, aunque la Sunna en caso de adulterio no permitiera la conmutacion, pero la ley

27



islamica quedaba modificada por la legislacion cristiana (Nirenberg, 2001, pp. 197-200).
Por otro lado, muchas de estas mujeres musulmanas esclavas por mantener relaciones
sexuales con cristianos acabaron en los burdeles municipales (Hinojosa Montalvo, 20023,
p. 293). Al mismo tiempo, en el ambito sexual ni siquiera se consideraba en las
Observancias y Costumbres del Reino de Aragon que sodomizar a un mudéjar o judio
implicara para el cristiano confiscacion de bienes, pero si al revés (Ledesma Rubio, 1991,
229).

Algunos de esos intentos por evitar el contacto sexual llevaron a intervenciones
reales. Jaime 1l ordend separar a las prostitutas que vivian en la moreria de Valencia el
30 de junio de 1304 a fin de evitar las relaciones sexuales interreligiosas porque “cum
propterea peccata orribilia aliaque nefanda ”, pero también “dictas meretrices ionesque
sSuos ac ceteras personas eis adherentes” refiriéndose a los proxenetas o alcahuetes.®> A
finales del siglo pese a que Martin | recalco la prohibicion de las relaciones sexuales
moro-cristiano durante su reinado y también de manifestaciones religiosas (Corral
Lafuente, 1999, p. 345), Hinojosa Montalvo (2004, p. 345) por ejemplo destaca que el
concejo de Zaragoza se llegd quejar a Fernando | de que musulmanes y judios se hacian
pasar por cristianos para ir al burdel municipal. Algunos de los altercados con prostitutas
se produjeron en lugares donde se reunian a beber los hombres por lo que la corona
también promovio restricciones para las tabernas para evitar peleas y contactos sexuales,
pero con poco éxito. Se legislo para obligar a los musulmanes a hospedarse en sus propias
tabernas y posadas, las alhdndigas o alfondecs, que eran un monopolio real por lo que
también la cuestion econdémica jugaba un papel a la hora de legislar sobre la segregacion.
Pero en otras ocasiones fueron los propios mudéjares los que asumieron la restriccion, ya
que por ejemplo en Elche en 1308 se prohibi6 a los mudéjares beber vino en las tabernas
de la villa, pero si en las de la moreria, los ilicitanos protestaron por el perjuicio
econdmico alegando que sus moros siempre habian bebido vino donde quisieron, pero al

final en 1316 la propia aljama pidi6 a Jaime Il que solo les dejara beber vino en la moreria,

5 ACA. C, reg. 235, fol. 97 v. (Zaragoza, 30 de junio de 1304). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 127).

28



aunque pudieran comprar vino a los cristianos, ya que las frecuentes peleas de borrachos
entre cristianos y musulmanes acababan en tensiones entre ambas comunidades (Hinojosa
Montalvo, 20023, p. 287-288).

Las normas sobre las relaciones sexuales iban apoyadas por otra serie de
normativas que apuntalaban la diferenciacion para evitar estos contactos. Las leyes de
vestimenta tenian precisamente el objetivo de apartar al otro, pero a la vez hacerle
participe de las leyes de la sociedad que debia cumplir y mantenerle sometido (Garcia
Serrano, 2009, p. 86). Las primeras leyes diferenciadoras emanaron del Concilio de
Letran IV, pero parece que la primera aplicacion fue en las Costums de Tortosa de 1272
con los cabellos cortados en redondo, con barba, vestir la aljuba o almeixia y para las
mujeres la aldifara sobre los hombros (Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 294). Jaime Il obligd
a penas pecuniarias a los moros de Lleida que no llevaran el pelo cortado circumcisura
rotunda para poder ser identificados y evitar contactos sexuales en 1293. El distintivo del
pelo se generalizé en toda la Corona de Aragon y asi en 1301 aragoneses y catalanes
debian llevar el pelo cortado en redondo sin garceta y en Valencia desde 1341,
completandose con la obligatoriedad de llevar aljubas y turbantes azules desde 1373
(Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 295). Para 1391 las Cortes de Monzo6n aprobaron para los
musulmanes catalanes la imposicion de un pafio amarillo o rojo en la manga y que luego
Juan | impuso también a los aragoneses (Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 296). Pero estas
normas tuvieron un cumplimiento limitado por la pasividad de las autoridades y
mudéjares, en algunos lugares se suspendieron las sefializaciones como la obligacion de
Ilevar el corte de pelo y lunas azules sobre la ropa como en Huesca en 1387 (Ledesma
Rubio, 1991, p. 220) y en otros fue simplemente el paso del tiempo como el hecho de que
en 1388 en Lleida la obligatoriedad del corte de pelo habia sido olvidada (Hinojosa
Montalvo, 20023, p. 295

En cuanto a los movimientos, desde antiguo tenian ciertas limitaciones no muy
claras de los movimientos que se fijaron a principios del X1V con la obligacion de viajar
por caminos reales o pedir licencias para viajar al exterior. Esto cambiaba si su huida no
se ajustaba a los pactos de vasallaje o a la ley. En 1301 algunos vasallos del monasterio
de Piedra se afincaron en sefiorios laicos incumpliendo sus pactos. La corona deshizo el

nuevo vasallaje y ordend la vuelta al monasterio (Ferrer i Mallol, 1987, p. 129). Al

29



exterior no podian salir sin licencia bajo pena de esclavitud y confiscacion de bienes,
sobre todo en Valencia desde 1403 cuando se prohibe abandonar el reino con la excusa
de evitar contactos con los reinos islamicos de Granada y los sultanatos magrebies,
aunque desde la segunda mitad del XIV el miedo al despoblamiento del sefiorio y
realengo era el motivo real de peso. Los mudéjares igualmente viajaron tanto de forma
legal con licencia, como clandestinamente, cuyos peligros eran en muchos casos
similares, puesto que la proteccion real de las licencias dejaba mucho que desear (Ferrer
i Mallol, 1987, p. 185-192). Mas tarde, ademas de no cumplirse la prohibicién de no
migrar a Granada para castellanos y aragoneses durante el XVI, tampoco se cumplia en
Granada la expulsion de su poblacion foranea, emitida en 1502 (Jiménez Rayado, 2020,
p. 341). Pero que estas restricciones no pararan de ser repetidas durante toda la Baja Edad
Media demuestran que tenian un cumplimiento escaso hasta que llegaban momentos de
gran tension y sospechas sobre la lealtad de los mudéjares como guerras con estados

islamicos (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 344).

También se ha observado que, ademas de las circunstancias sociales y politicas,
la situacion de exclusion y violencia dependia del distinto grado de integracion de los
mudéjares. Como se puede ver en la Figura 4, los mudéjares catalanes, igual que los
castellanos, eran pocos y estaban mas asimilados por la cultura cristiana, los aragoneses
conservaban buena parte de su cultura y constituian un porcentaje amplio de poblacién
mientras que los valencianos, aunque fueron perdiendo terreno hasta ser un tercio de la
poblacion a fines del XV como se puede ver en la Figura 6, mantenian cierta ortodoxia,
la lengua y tenian mas abundancia de alfaquies que les guiara (Hinojosa Montalvo, 2004,
p. 342). Catlos (2001, p. 14) opina que la situacion dependia de un equilibrio relativo
entre los miembros de las religiones que les hacia tener una confianza en sus propias
culturas, un papel que jugar reconocido por los otros grupos y no se sentian amenazados
por los deméas. Los cristianos eran los dominantes y mayoritarios, mientras que los
musulmanes aragoneses se sentian seguros por sus importantes nudmeros, eran
econdémicamente valiosos porque en general eran campesinos y pequefios artesanos y
mantenian su fe y culturas mas o menos intactas. Sin embargo, en Valencia era diferente,
su fuerte cohesion interna fruto de la concepcion de umma o comunidad islamica, su

actitud revoltosa tras la conquista de Valencia que se alargd hasta los afios 70 del siglo

30



XII con la revuelta de Al-Azrag y la posibilidad de conspirar con andalusies o
berberiscos propicio la desconfianza de los cristianos y asi se sucedieron asaltos a
morerias valencianas como Valencia en 1276, Alcira en 1277 y otras tantas desde la
segunda mitad del XIII hasta las Germanias (Bramon Planas, 2013, pp. 46-47).

Mudéjares de Cataluiia a finales del siglo XV

LOCALIDADES 1491 1496 TOTAL DE FUEGOSEN 1496 1515

VEGUERIA DE 1TFIA

Liida 2(2,77%) 792 13
Gebut 2
Serds 93 (72,10%}) 129 124
Aitona 105 (71,“%) 145 87
Flix 31(29,32%) L05
TOTAL 251 (21,43%) 171

VEGUERIA DE MONTELANG
Garcia 39 (29,77%) 131
Vinebre 21 (55,26%) 8
Mo 51(28,02%) 182
Vilanova de Méra 17 (100%) 17
Tivissa 28 (28,28%) 49
TOTAL 156 (31,40%) 167

1L.OCALIDADES 1491 1496 TOTAL DE FUEGOSEN 14% 1515

VEGUERIA DE TORTOSA

Riba-roja 31 (100% ) 3

hsch 14 15(R2,31%) t64

Benissanet 58 47 (100%}) 47

Miravet & 36(96,62%) 89

Benifallet 27 (49,09%) 35

Tivenys 6 (46,15%) 13

Xern 1(1,53%) 65

Tartosa 48 (4,89%) 981

e 381 (26,76%) 1445

Figura 4. Poblacion mudéjar del Principado de Catalufia a fines del XV (Ferrer i Mallol, 1999, pp.
38-39).

Mudéjares de Aragin en 1495,
totales por sobrecullidas

SOBRECULLIDA  FUEGOS TOTAL PORCENTAJE TOTAL TOTAL
MOROS ENTIDADES SOBRETOTAL  FUEGODS ENTIDADES
FUEGOS
Zaragoza 1.915 35 21,1% 9.069 80
Alcaiiz 322 5 7.5% 4.268 53
Muontalbin 182 i 4,5% 3.996 103
Teruel 170 { 6,25% 2,720 47
Daroca 86 2 2% 4.166 106
Calatayud 870 19 12,9% 6.732 102
Tarazona 1.529 39 30,9% 4.953 122
Hucsca 343 22 8,76% 3.765 155
Barbastre 251 11 7,54% 4.480 151
Ribagorza 7 1 0,26% 2.662 212
Jaca 0 0 0 % 2.762 175
Adnsa 0 0 0 % 1.483 118
TOTAL 5,675 139 11,15 % 51.056 i.424

Figura 5. Poblacién mudéjar del Reino de Aragon en 1495 (Ferrer i Mallol, 1999, p. 64).

31



Gobernaciones Fuegos mudéjares

Della Uix6 (Castellon) 3.170
De Valéncia (Valencia) 2.877
Della Xaquer (Jativa) 9.998
Della Xixona (Orihuela) 1.905
Total 17.950

Figura 6. Poblacion mudéjar del Reino de Valencia en 1510. Elaboracién propia con informacion
extraida de Ferrer i Mallol (1999, pp. 70-78).

La actitud aragonesa, mucho mas pacifica frente al mudéjar, no era la misma que
en Valencia, aunque habia habido algunos sucesos espontaneos. Valencia habia sido un
reino creado mediante conquista y donde mudéjares y cristianos tuvieron nimeros muy
parejos durante bastante tiempo por lo que entraban en competencia por los recursos. En
Aragén el mudéjar no era tan numeroso como se puede ver en la Figura 5, estaba muy
localizado y era fundamentalmente vasallo de sefiorio como se puede ver en la Figura 7.
Ademas, fue en la costa donde las acusaciones de conspiracién con los piratas tenian mas
sentido por el continuo saqueo de las costas, cosa que Aragdn no sufria por estar en el
interior (Ledesma Rubio, 1997, p. 292). De hecho, Hinojosa Montalvo (2004, p. 349)
opina que era muy probable que la animadversion al mudéjar aumentara incluso conforme
se movia el espacio geogréafico hacia el sur de Valencia donde las aljamas estaban mas

pobladas y hacia la costa donde la pirateria operaba.

32



Burbdguens

=i7a 1
LR 11 =l

5 90. d 1‘ i

.ﬁi.ae'ﬂper e Calghda

Huesa
=0 1(: andam '
Entidades de poblacidn
Poblaciones mudéjanes
® 95-100%
® 35055
Geiie Whana 4 Poblaciohes con mavors
aiiz= rusulmana.
horerias wbanas
B Uninuclesres
B Polinucleares
+ Morerias nirales
documentadas
+ FPoblaciones mixtas
w Lugares coh un solo
uega mudéjar
& Poblaciones que tuvieron
- habitantes mudéjares antes
0 20 40 G0 &0 100 Km. Himero de fuegos de 145
L L L L L 1 1-50 1 401400 Huesca
51-100 &2 &01-1600  Calatayud
101-200 Fina V06 ZARMGOZA
201-400 Caspe  Despoblade  Ribas

Figura 7. Principales comunidades mudéjares en el Reino de Aragén. Institucion Fernando el
Catélico (2021). Sitio Web Oficial Institucion Fernando el Catolico. Disponible en:
https://ifc.dpz.es/webs/atlash/indice epocas.htm [Consultado el: 14/09/2021].

No es que las acusaciones fueran infundadas, a finales del siglo X1V algunos de
los mudéjares por las presiones sefioriales y la crisis econémica trataron de afianzar sus
lazos religiosos con estados extranjeros musulmanes como Granada o Tunez bajo el
amparo del espiritu de la umma (Ledesma Rubio, 1997, p. 293). El sentimiento de
solidaridad de la umma a ojos de los cristianos volvia muy peligrosos a los mudéjares
valencianos porque en todo el sur del reino, sobre todo en el valle del Vinalopo, se daba
bandolerismo mudgjar, razzias granadinas, ataques piratas, espionaje del rey de Granada
o0 huidas de mudéjares por la frontera. Y como ya se ha sefialado todo esto se acentuaba

con las campafias contra estados islamicos.

33


https://ifc.dpz.es/webs/atlash/indice_epocas.htm

Los historiadores afirman en general que las relaciones con los mudéjares se
volvieron criticas en Aragon desde finales del X1V por contagio de las matanzas judias
de 1391. Pero la violencia nunca habia dejado de existir desde finales del XIII, aunque
decrecio conforme cesaban las revueltas mudéjares a comienzos del XIV (Hinojosa
Montalvo, 2004, pp. 347-348).

También advierten los historiadores que no siempre se produjeron episodios
violentos por una confrontacion étnico-religiosa que llegara a una violencia
explicitamente antimudéjar. Algunos asaltos a las morerias se deben poner en su contexto
con los enfrentamientos organizados entre los nobles aragoneses o se pueden encuadrar
dentro del bandolerismo de los siglos XIIlI y XIV (Catlos, 2001, p. 13). También
aumentaban las tensiones cuando se producian crimenes como ocurrié en 1419 en
Cocentaina donde un moro habia yacido con un adolescente cristiano y la sefiora, la reina
Violante de Bar, ademés de apremiar para imponer el castigo pidié que se dispusiera la
proteccion de la moreria porque empezaba a haber alborotos contra el resto de mudéjares
(Hinojosa Montalvo, 2004, p. 345). En ocasiones, también se daba violencia juridica y
fiscal como cuando en 1330 Alfonso IV le informo al abad de Poblet que no tenia por qué
pedirle mas exigencias econdmicas a sus mudéjares de Quart y respetar sus privilegios.
El abad como venganza consigui6 expulsarlos en 1332 y repoblar con cristianos en 1334
(Hinojosa Montalvo, 2004, p. 357).

Fruto de la Peste Negra no hubo tantas acusaciones contra mudéjares como las
hubo contra los judios, pero si aumento la tension la Guerra de los dos Pedros con motivo
de que se produjo un intento de rebelion en 1361 de los mudéjares valencianos. Los
mudéjares de Valencia capitaneados por Cilim Antella intentaron sacudirse la presion
sefiorial y la administracion real uniéndose a los castellanos creyendo que entregarian el
reino a Granada por su amistad con los nazaries. Sin embargo, fracasaron y como en la
segunda mitad del XIII se volvieron a extender perdones como por ejemplo en Burriana

el 19 de junio de 1363, a las aljamas al sur de Valencia que volvieran al vasallaje a Pedro

34



IV® 0 el 20 de marzo de 1365 a los mudéjares de Azuébar, entre Castellon y Segorbe, a
cambio de asegurarse sus bienes y algunos privilegios’. Cilim Antella y sus allegados no
tuvieron tanta suerte y asi se alegraba Pedro 1V de su condena “De la punicié que s és
feta d”aquell malvat moro e dels complices seus, nos plau”.® Aun asi, esto despertd
violencias de los cristianos contra algunas de las aljamas valencianas hasta los afios 80

unido a la excusa de ayudar al bandolerismo islamico (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 361).

Parte de esta violencia se puede entender desde una perspectiva de falta de
actuacion judicial. Aungue la ley aragonesa establecia castigos para los asesinatos de
judios y musulmanes, comunmente el castigo no era ejercido con suficiente rigor, esto
generaba en el cristiano una sensacion de impunidad que llevaba a que sobre todo en el
sur de Valencia visiones del mudéjar como el Otro, el enemigo, justificaban toda una serie
de crimenes contra ellos sin razén aparente (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 350). Un
ejemplo es cdmo en 1386 hubo un asalto a la moreria de Xativa y Pedro IV ordeno las
investigaciones un 28 de febrero de 1386 para castigar a los culpables®, pero segin

Hinojosa Montalvo (2004, p. 351) no se condenaron a culpables y el caso fue cerrado.

Los cristianos tuvieron una actitud distinta hacia las dos minorias al calor de las
persecuciones de 1391. Como consecuencia del asalto a las juderias se extendié también
el asalto o intento de asalto a las morerias, que por otro lado habia sido intermitente desde
el siglo XIIl. En la ciudad de Valencia el infante Martin logré impedir el asalto a la
moreria, los mudéjares huyeron igualmente como hicieron en otras localidades, y pedia

que las autoridades hicieran lo posible por calmarles e impedir los asaltos, sobre todo

6 ACA. C, reg. 1187, fol. 204 r.-v. (Burriana, 19 de junio de 1363). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 62).

" ACA. C, reg. 1209. Fol. 54 v.-55 v. (Torres Torres, 20 de marzo de 1365). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 63).

8 ACA. C, reg. 1179, fol. 17 r. (Calatayud, 17 de mayo de 1361). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 314).

® ACA. C, reg. 1108, fol. 161 v.-162 r. (Barcelona, 29 de febrero de 1386). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 75).

35



porque temia que los huidos se levantaran en rebelién con ayuda de Granada. informando

el 12 de julio de 1391 a su hermano Juan | que:

E de feyt ordoni alli mateiz ab los jurats, qui ab mi eren, e ab lo justicia e altres officials
de la ciutat que hagueren companya, e departils per certs lochs e carrers qui responen a la dita
moraria, per ¢o que poguessen retenir a la gent qui alli venia./...] E dels dits moros fugiren-se n
gran partida. Aprés. Senyor, la rumor, s"és estesa per la terra, en tan que tots los moros se meten
per lers forces e fugen a les muntanyes./...] E he tramesos mos alcayts als meus per provehir que
aquells que son fuyts tornen als dits lochs, los altres que els retinguen els facen asegurar, e que
proveesquen que les forces sien ben guardades;[...] E tot a¢d, senyor, servira que, posat que per
les dites noves dels moros los moros haguessen mala intencié de alcar-se en los castells, no ho

poran fer, 1

En Aragdn aun cuando el antimudejarismo no era tan exacerbado, los ataques a
las juderias pusieron también en peligro a las morerias y se hizo necesario que Juan |
dispusiera la proteccion de las aljamas moras antes de partir a Cerdefia en 1393. Segln
Meyerson (citado en Hinojosa Montalvo, 2004, pp. 346) fueron las coyunturas
socioecondmicas lo que provocaron muchos ataques a las morerias valencianas, sobre
todo a la comercial moreria de Valencia en 1455 o durante las Germanias. El antagonismo

ideoldgico existia, pero sobre todo era una espuela de conflictos mas mundanos.

Es justo en el periodo entre 1391 y 1412 cuando aparecen las grandes
conversiones. Entre los factores que llevaron a la aparicion de los conversos se suele
destacar el proselitismo de los dominicos caracterizado por padres como San Vicente
Ferrer y el apoyo de los nuevos Trastamara aragoneses, ademas se impuso una pedagogia
del miedo porqgue las persecuciones a principios del XV seguian frescas en la memoria.
Sin embargo, entre los mudéjares no se produjeron conversiones en masa hasta finales
del XV y principios del XV 1 porque en general habitaban en el campo y no en las ciudades
donde se movian los predicadores, ademas seguramente su proselitismo les hacia ser mas

obstinados que los judios (Ledesma Rubio, 1997, p. 294). Esto no significa que no se

10 ACA. C, reg. 2093, fol. 116 r.-v. (Valencia, 12 de julio de 1391). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 75).

36



produjeran predicaciones contra el islam, ya que a finales del XIV tuvieron sus propias

persecuciones, aunque de menor impacto.

Si en general los mudéjares habian salido mas o menos indemnes de las
persecuciones de 1391, fue gracias a que se dictaron medidas y a que eran una victima
colateral. Las predicaciones antimudéjares llevaban produciéndose durante décadas, pero
su incidencia se daba motivada por conflictos con estados islamicos como las dos
cruzadas contra Berberia de Martin | de 1397-1399. Martin | tuvo que dar érdenes al
obispo de Valencia de que controlara el discurso de sus predicadores de la cruzada porque
temia que el objetivo no estuviera demasiado claro para la poblacion y arremetieran contra

los mudéjares:

[...] empero lo poble que aquells ou, no degernent o non entenent per ventura la intencio
del sermonedor, se poria irruir contra los moros d"aqueix regne, los quals stan sots nostra fe,

proteccion e salvaguarda.?

Las tensiones se contagiaron a Aragon donde un fraile en Daroca y Burbaguena
animaba a masacrar a los musulmanes de sus aljamas por lo que Martin | respondi6 con
su arresto y envio al arzobispo de Zaragoza para ser castigado. Desde 1397 hasta 1399 se
produjeron intentos y asaltos a morerias como la de Valencia con un intento en 1397 o
Xativa atacada en 1398, buena parte producidas por los propios soldados cruzados que
iban hacia Valencia acompafiados de predicadores. Martin | volvié a dar instrucciones
para proteger las morerias entre Teruel y Valencia como perseguir, desarmar y ejecutar a
los soldados que no habian embarcado y que provocaban alborotos (Hinojosa Montalvo,
2004, p. 364).

Ninguna de las persecuciones trajo un efecto significativo en las conversiones de
musulmanes durante el XV porque la conversién no le otorgaba ningun beneficio social
al mudéjar, puesto que la mayoria eran humildes labradores y pequefios artesanos o

comerciantes. La conversion suponia también el repudio social por la apostasia y un

1 ACA. C, reg. 2230, fol. 68 v.-69 r. (Zaragoza, 19 de abril de 1398). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 78).

37



rechazo familiar total, ya que la Sunna permitia la ejecucion de conversos. En cambio,
los judeoconversos habian aumentado desde finales del X1V porque mejoraban su estatus
socioeconémico al permitirles progresar en la sociedad y los propios judios no los
perseguian (Ledesma Rubio, 1997, p. 299). Ademas, la Disputa de Tortosa de 1413 no
estaba dirigida contra los musulmanes, sino contra los judios por lo que sus efectos
tampoco se notaron. Eso no significa que fueran ignorados por las predicaciones. Durante
la guerra con Granada y hasta el final de la presencia mudéjar el problema de los
predicadores que azuzaban contra las minorias también estuvo presente. En 1482
Fernando Il ordeno al arzobispo zaragozano que los predicadores no azuzaran contra
judios y musulmanes. En 1496 un predicador volvia a las masas contra los musulmanes.
En 1521, antes de las Germanias, aparecié otro predicador en Xativa azuzando contra los
musulmanes (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 372). Por lo tanto, aunque la Iglesia ignorara
méas a los musulmanes que a los judios, para el clero bajo y el pueblo el hecho de
pertenecer a otra religion era motivo suficiente para ser el centro de sus criticas de forma
individual o junto con los judios. Con todo, las mismas autoridades se mostraban
preocupadas por las huidas o migraciones masivas provocadas por politicas desfavorables
0 asaltos, puesto que la consideracion econdmica y social estaba por encima de razones
politicas o religiosas y asi se mostraban disconformes en 1456 cuando Alfonso V queria
convertir a los mudéjares valencianos o en 1477 cuando se propuso derribar los minaretes

y los mudéjares amenazaron con migrar en masa (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 354).

El hecho culminante de la violencia antimudéjar en Valencia se produjo en 1455
con el asalto a la moreria de Valencia al grito de “;Fac¢en-se christians los moros, 0
muyren!”, la ira de la poblacion sorprendié a los propios jurados de la ciudad que
informaban de lo ocurrido a Manuel Sua, racional y mensajero de Valencia ante la corte

en Népoles cuando intentaron detener a la poblacion:
E mogué’s una gran brega de pedrades contra los dits officials, mostrant haver poqua

temor de Déu, ne de la real senyoria, ne dels officials de aquella. De burg, ne meteren les portes de

la dita moreria e entraren dins aquella, la qual han desrobat, que no li han lexat staca en paret.

38



Han-hi mort tres o quatre moros, com los altres se’n fossen ja apartats e fuyts ab lurs mullers e
fills.??

En 1451 la amenaza del rey granadino y la solidaridad de los musulmanes entre si
hicieron que el concejo de Valencia informara al rey de que entre los mudéjares corrian
rumores de profecias de recuperacion del Sharqg Al-Andalus y que por ello eran peligrosos
y debian ser vigilados por si se aliaban con Granada. En opinion de Hinojosa Montalvo
(2004, p. 354), posible que esta neurosis granadina tuviera que ver con el ataque a la
moreria de 1455. También durante 1455 tambien corrian rumores de que Calixto IlI
ofrecia el perddn a los que mataran moros por lo que los mudéjares de la ciudad
abandonaron Valencia discretamente antes del ataque o se refugiaron con cristianos. A la
represion inicial de las autoridades municipales de los revoltosos para tranquilizar a los
mudéjares, se sumd en 1459 ante las quejas de los mudéjares por la falta de seguridad la
accion de Juan Il que reunié 238.000 sueldos en multas que en parte se usaron para
reconstruir la moreria que no volvié a recuperar su actividad comercial (Hinojosa
Montalvo, 2004, p. 368). La acusacion de espias y quintacolumnistas acompafio a los
mudéjares incluso cuando se convirtieron en moriscos, pero segun Meyerson (1986, p.
107) no se puede entender las redes de contactos mudéjares, menos peligrosas de lo que
pensaban los valencianos, como una funcién Unicamente a favor del islam. Los propios
mudéjares tenian un lazo de unién con su lugar de origen y sus reyes y sefiores por lo que
tanto habia mudéjares que espiaban para los corsarios musulmanes y los almogavares
granadinos, como habia mudéjares que avisaban de los ataques a los cristianos y pasaban
informacidn desde los emiratos magrebies. Esta doble funcidn explica que los reyes nunca
dieran realmente mucha credibilidad a las acusaciones contra los mudéjares mas alla de
castigar a los conspiradores, pero no tomar una represalia general. Ademas, el control de
los vasallos por parte de los sefiores y el miedo a una revuelta por ejercer demasiada
presion, dado el numero de mudéjares, fue siempre un acicate en contra de ejercer una

excesiva presion.

2 AMV. Lletres Misives, g3-22, fol. 161 r.-v. (Valencia, 7 de junio de 1455). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 91).

39



Durante el XV la sumision religiosa no desaparecid. En las cortes de Calatayud
de 1461 se obligaba a los mudéjares y judios a inclinarse al paso de las reliquias del
Corpus Christi. La razon era que en algunas poblaciones como en Daroca, los mudéjares
lanzaban basura, pedradas e insultos al paso de los corporales desde las ventanas de la
moreria que daban a la calle Mayor, motivo que llevo a que durante todo el siglo XV y
hasta mediados del XV se dictaron drdenes para tapiar puertas y ventanas de dicha calle
por lo que las medidas de respeto al cristianismo no tuvieron un efecto muy duradero
(Ledesma Rubio, 1991, 220). También encontramos ejemplos de la discriminacion fiscal,
como que ya en el XV, Pérez Vifiuales (1993, p. 593) sefiala cobmo en la villa de sefiorio
de Alfajarin, aunque la libertad juridica del mudéjar respecto al cristiano era mayor, las
cargas fiscales por produccion, personales y familiares eran mucho mayores. Ademas,
tanto en Castilla como en Aragén los mudéjares mantenian los pagos del diezmo y
primicias a la Iglesia de las propiedades que habian sido adquiridas de cristianos
(Ledesma Rubio, 1991, 208).

Respecto a la presion de la Inquisicion sobre los pocos moriscos que habia en el
siglo XV si fue efectiva, como era de esperar, aunque menor tanto por la cantidad de
criptomudéjares como por el escaso interés que tenia incautar los bienes de gentes por lo
general humildes. Los procesos contra los judeoconversos que participaron en el asesinato
de Pedro Arbués y la posterior persecucion se saldaron con solo un converso mudéjar,
pero por mimetismo el odio antijudio estuvo a punto de volverse también contra la
moreria zaragozana (Ledesma Rubio, 1997, p. 298). Sin embargo, los problemas con los
tornadizos no son algo propio del XV o XVI. Asi, por ejemplo, Jaime | en 1247 habia
prohibido, ya que se les llamara a los conversos “tornadizos” o “renegados” para evitar
problemas de orden social (Ledesma Rubio, 1984, p. 266) lo que lleva a pensar que ya

entonces debian generar desconfianza, aunque su nimero fuera insignificante.

La expulsién judia y la toma de Granada fue un anuncio de lo que iba a ocurrir
con los mudéjares, pero aun en 1497 los Reyes Catélico debian de seguir teniendo alguna

esperanza en la conversion espontanea en masa porque no pusieron impedimentos a la

40



llegada de los mudéjares expulsados de Portugal.** Tampoco se consideraba un problema
acuciante a los musulmanes como lo habian sido los judios (Corral Lafuente, 1999, p.
246). Pero la guerra contra Granada volvio a reflotar la imagen del mudéjar como espia
y traidor y, por ejemplo, en 1497 el gremio de cordeleros de Valencia excluyo a los
mudéjares por ser enemigos de la fe y porque creian que iban a usar lo aprendido de los

cristianos contra ellos (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 356).

La union de los Reyes Catolicos obliga a tratar el tema también en Castilla, ya que
el proceso que lleva a la expulsion castellana tuvo sus ecos en Aragon. Con el fin de la
Edad Media la situacion se agravo en Castilla, la poblacién cristiana se volvié mas hostil
y se sucedieron las degradaciones del estatuto mudéjar. Ademas, la expulsion judia habria
puesto a los mudéjares en tension por miedo a ser los siguientes por lo que se suele afirmar
que no debieron de sorprenderse de la conversion masiva que recaeria en ellos, aunque
veremos cémo en Benaguacil la primera reaccién fue de incredulidad. Los Reyes
Catdlicos incluso tuvieron que desmentir rumores desde que se produjo la toma de
Granada y la expulsion judia y asi el 2 de diciembre de 1493 en Zaragoza a peticion de
las aljamas se ordend pregonar que no se les maltratara ni injuriara bajo pena de
incautacion de bienes diciéndoles que estaban pensando echar a los mudéjares de sus

reinos:

[...] afyn de escandalizar los pueblos contra ellos andan diciendo y divulgando y echando
fama gue nos queremos mandar a los dichos moros que salgan fuera de nuestros reynos, a cabsa
de lo qual diz que no entienden en sus heredades, ni hallan en que trabajar para su sustentamiento
ni quieren contratar con ellos personas algunas ni tienen de ellos aquella confianca que tenian de
antes que la dicha fama se divulgase, de lo qual todos ellos re¢iben mucho agravio y dafio, e por su
parte nos fue suplicado e pedido por merced que sobre ello proveyésemos como la nuestra merced

fuese, e nos tovimoslo por bien, e porque nuestra merced e voluntad no fue ni es de mandar salir lo

13 patr. Rea, L. 28, fol. 3. (Burgos, 20 de abril de 1497). También en Hinojosa Montalvo (2002b,
p. 119).

41



dichos moros fuera de los dichos nuestros reynos nos mandamos dar esta nuestra carta en la dicha

razon.14

En 1500 casi todas las grandes aljamas castellanas pidieron protecciones a los
monarcas (Jiménez Rayado, 2020, p. 332). Razones de Estado, el proselitismo de los
dominicos y franciscanos y por consiguiente el aumento del radicalismo cristiano crearon
un caldo de cultivo perfecto para que, aunque los mudeéjares no representaran un problema
ni econdmico ni religioso grave para la sociedad en general, finalmente el antisemitismo
contra los judios se volvi6 contra ellos como dafio colateral tras la expulsion de los judios
en 1492 (Ledesma Rubio, 1991, p. 222) al ser la otra gran minoria que quedaba. Ademas,
desaparecido también en 1492 el reino nazari de Granada, ultimo reino musulman en la
Peninsula, es posible que esto alimentara posturas antimusulmanas, ya que algunos se
empezarian a preguntar por qué debia haber musulmanes entre ellos, sobre todo en la
corte con su politica de unificacion politica y religiosa. En Castilla, la conversion o exilio
de los mudejares no representaban un problema porque vivian muchos menos. En cambio,
en la Corona de Aragon donde vivia muchos mas contaron con la proteccion nobiliaria y
real algo mas de tiempo y sirvio6 de refugio y puerto de salida no oficial para los mudéjares
castellanos (Corral Lafuente, 1999, p. 347). Fernando Il en principio fue mas tolerante
con los mudéjares que el propio Cisneros y la reina Isabel | y en un principio permitio a
los granadinos conquistados viajar a Valencia y viceversa, pero la politica restrictiva de

los otros acabo por cercenar esta postura (Meyerson, 1986, p. 109).

A raiz de la revuelta de las Alpujarras de 1499 por la presion de Cisneros sobre
los granadinos, se aplicaron las Pragmaticas de Conversion Forzosa. Comenzando por el
epicentro, se aplicaron en 1501 en Granada, en 1502 en Castillay 1515-1516 en Navarra.
A diferencia de los judios, no se produjo un exilio tan llamativo porque se impusieron
limitaciones como tener que salir por Vizcaya, limitaciones al exilio de los nifios vy,
finalmente, se prohibié salir a los adultos. En cuanto a la sociedad cristiana, segln

Hinojosa Montalvo (2004, p. 382), al menos hasta finales del XV los monarcas

14 RGS., diciembre 1493, fol. 16. (Zaragoza, 3 de diciembre de 1493). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 117).

42



peninsulares y los nobles tampoco vieron en general con buenos ojos las conversiones
forzosas ni el exilio por motivos econémicos, ya que perdian con ello una importante
fuente de ingresos, aunque permitieran que se les predicara. Pero el pueblo y sobre todo
la Iglesia no lo veia asi, especialmente los inquisidores que coaccionaban a los mudéjares
aragoneses en 1508 para bautizarse. También habia posturas a favor de presionar a los
mudejares en el poder civil como el alcalde mayor de Burgos que instigaba a las
conversiones forzosas en 1481, con el ejemplo de un nifio mudéjar convertido contra la
opinién familiar, un asunto que llegd a la propia corte de la reina Isabel 1 (Jiménez
Rayado, 2020, p. 332).

La ausencia de problemas mayores por las conversiones forzosas de 1502 en la
Corona de Aragon se debid a que los nobles presionaron al rey para que no las autorizara,
ya que llevaria al hundimiento econdémico al desaparecer la presion fiscal sobre el
musulman y por el miedo a provocar revueltas y migraciones en masa. Fernando I,
ademas, ya habia comprobado experiencias similares con las conversiones forzosas de
judios, y, esperaba que esto fuera solo un dltimo recurso si no se producia la conversion
voluntaria (Hinojosa Montalvo, 2004, p. 382). Aun asi, la politica de Cisneros ya tenia
aprobacién en la Corona de Aragdn en algunos sectores de la poblacion y para febrero de
1500 Fernando 11 tuvo que desmentir rumores en Valencia sobre una conversion forzosa
y amonestar a los predicadores de Zaragoza por incitar contra los mudéjares en 1482 y
1496. Fernando en 1500 afirmaba que si los mudéjares se convertian lo harian por propia
voluntad y no obligados. Lo volvio a repetir en 1501 en Catalufia y en 1502 en Valencia
(Meyerson, 1986, p. 111). Fernando Il volvid a ponerse de parte de la nobleza aragonesa
en 1508 frente a la Inquisicién, puesto que consideraba que la conversion debia ser
voluntaria (Ledesma Rubio, 1984, 275). Aungue la conversion forzosa dictaminada en
1502 por los Reyes Catdlicos fue retrasada en la Corona de Aragén hasta 1525,
previamente algunos mudéjares veian venir el peligro como los turolenses que se
convirtieron espontaneamente en 1502 posiblemente por efecto de la conversién

castellana y su cercania a la frontera.

Hinojosa Montalvo (2004, p. 350) opina que fue precisamente en el siglo XVI con
Carlos | cuando surge realmente el problema mudéjar. Carlos I, a diferencia de su abuelo,

provenia de otra dinastia que no concebia utilidad alguna en la relacion que durante siglos

43



se habia establecido entre el rey aragonés y sus vasallos mudéjares. De hecho, con todos
sus dominios ya no tenia por qué prestar atencion a una poblacién tan localizada vy,
ademas, sus pretensiones de cristiandad universal resultaban incongruentes si permitia
practicar el islam en sus territorios. Por otro lado, la mayoria de los mudéjares eligieron
la conversidn al exilio tanto porque en el islam esta presente el concepto de la tagiyya que
permite disimular la fe si por ello peligra la integridad personal o familiar, como porque

conscientemente se desincentivo la opcion del exilio.

El decreto de conversion de 1525 de la Corona de Aragon obligaba a sefialar a los
moros con medias lunas de pafio azul, les prohibia toda predicacién y culto en publico, se
cerraban todas las mezquitas y, finalmente, se obligaba al bautismo forzado o un poco
probable exilio a través del puerto de A Corufia (Corral Lafuente, 1999, p. 350). Pero
como veremos al final de este trabajo y contrariamente a la imagen de conversion en masa
resignada, los mudéjares ni mucho menos permanecieron en silencio, aunque no fue una

postura unanime.

7. MUDEJARES DISIDENTES Y REBELDES
7. 1. EL RECURSO A LA JUSTICIA Y LA PROTESTA ACTIVA Y

PASIVA

Lo mas habitual era que los mudéjares acudieran a la justicia y las autoridades
para protestar ante los concejos cristianos, la nobleza y la monarquia de manera individual
0 amparandose en la cohesion de la aljama (Jiménez Rayado, 2020, p. 330). En algunos
de estos casos llegaron a abrirse procesos judiciales contra cristianos por maltratar a los
mudéjares, que apelaron a la corona. En 1307 el concejo de Epila se enfrenté a una
investigacion real instada por el noble Pedro Martinez de Luna ante las quejas de la aljama
porgue el concejo cristiano, convertido en turba furiosa, habia ahorcado a lucef, ollero
mudéjar de Almonacid de la Sierra y vasallo de Martinez de Luna, y que sufria de lo que
parecia un ataque de esquizofrenia. La ejecucion por haber asaltado y robado un burro a
un criado cristiano fue sin ningun tipo de juicio previo. La protesta mudéjar comenzo

porque los mudéjares de Epila y algunos otros de villas vecinas como Ricla conocian al

44



ollero, lo habian atado como dictaban los fueros en los casos de locura, pero este habia
escapado al monte y robado el asno. Cuando se juntd la turba para ejecutarlo, los
mudejares también acudieron y trataron de convencer al concejo de que el hombre estaba
loco y que, por tanto, segun el derecho foral aragonés no era responsable de sus actos y
debia ser atado, pero los cristianos hicieron oidos sordos y la turba los echd
amenazandolos con apedrearlos. En los interrogatorios del proceso, distintos mudéjares
de las villas cercanas declararon que eran conocidos los episodios de locura transitoria
del ollero, mientras que el concejo lo negaba (Ledesma Rubio, 1991, 216-219). Se puede
ver en este caso como actuaban los mudéjares de forma comunitaria para defenderse entre

ellos de lo que consideraban una injusticia.

Un caso similar en el que unas autoridades cristianas se exceden en el ejercicio de
sus funciones fue el de un proceso contra mudgéjares de Elche y Crevillente que se habian
trasladado de residencia a Cox “/...] e mostrant los vehinats als officials de la dita vila e
loch ab aquells hauran comptat e pagat, servada forma de fur e privilegis del dit regne. .
Aun asi, las autoridades de Elche cuando los encontraron en la villa los maltrataron,
torturaron y vejaron a algunos de ellos alegando que se mudaban ilegalmente por lo que
el asunto debido a las protestas de los allegados llegé al propio Juan Il que ordend el 19
de noviembre de 1474 que el proceso fuera investigado y que el maestre de Montesa en
Valencia emitiera un veredicto justo®. Hacia 1490 por otro lado, seguia habiendo
interpretaciones estrictas de las limitaciones a la hora de moverse de los mudéjares y, por
tanto, la aljama de Valencia protestd ante el baile general porque los oficiales reales de
Benimamet embargaban y molestaban a los mudéjares de la aljama que iban a enterrar a
familiares en Paterna haciendo uso del camino real por lo que el baile general ordeno el
10 de mayo de 1490 que:

[...] lexeu pasar, estar e tornar salvament e segura sens fer-10s contrast, enpaig, enbarch

e contradiccid alguna, e aco per servey del dit senyor rey e a pena de CC florins aplicadors a la

15 ARV. Real, 111, fol. 15 v.-17v. (Castell6 d”Ampuries, 19 de noviembre de 1474). También en
Hinojosa Montalvo (2002b, p. 203).

45



regia cort de béns de qualsevol contraphaent de vosaltres, com nos, en nom e loch del dit senyor
rey, [..]*

En otros casos, eran directamente los sefiores quienes salian en defensa de los
mudéjares sin tener que recurrir a investigaciones como el 10 de junio de 1372 que los
mudéjares de Elche protestaron ante la reina Leonor, tutora del infante Martin que era
sefior de Elche, porque el baile local Arnau Penedés los obligaba a usar el molino del
infante donde pagaban 12 dineros sin ningn motivo y no en otros donde solo pagaban 6

cuando en teoria tenian libertad para elegir molino.t’

A veces la protesta se dirigia contra el propio rey por las ordinaciones impuestas,
en 1391 las aljamas catalanas y aragonesas trataron de entablar una negociacién con Juan
| tras imponérseles los pafios amarillos en las mangas de la ropa como distintivo por lo
que trataron de conmutarlo por el pago de un impuesto extraordinario, consiguiendo
dilatar el proceso durante afios y realmente su aplicacion no fue efectiva (Hinojosa
Montalvo, 2002a, p. 296). Con todo, las protestas no siempre llegaban a buen puerto, el
29 de octubre de 1435 la aljama de la Vall d”Almonezir argumentaba que no tenia por
qué aportar lefia al castillo de Segorbe donde el rey la precisaba en base a un privilegio
que tenian, pero el baile general de Valencia los obligo igualmente argumentando que su
negativa seria dafiina para el rey en términos que no dan a confusion “si la dita pena

desitjats evitar” refiriéndose a los 50 florines de oro que les amenazaba con hacer pagar.*®

Hacia el 1500 la situacién para los mudéjares castellanos como habiamos
mencionado se volvi6 tensa y varias aljamas recurrieron a la proteccion real para ser

dejadas en paz. Aranda de Duero por ejemplo acudi6 a la monarquia de mano de Brayme

16 ARV. Bailia, 1159, fol. 337 r.-v. (Valencia, 10 de mayo de 1490). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 338).

" ACA. C, reg. 1578, fol. 125 r. (Barcelona, 10 de julio de 1372). También en Hinojosa Montalvo
(2002, p. 282).

18 ARV. Bailia, 1148, fol. 85 v. (Valencia, 29 de octubre de 1435). También en Hinojosa Montalvo
(2002, p. 506).

46



de Cordoba debido a que un franciscano les obligaba a escuchar sermones en la iglesia
con la complacencia del corregidor Francisco de Herrera que publicd un pregon
obligandolos, los mudéjares ante esta situacion amenazaban con marcharse cosa que
algunos ya habian hecho puesto que decian del corregidor “/...] que aveys dado e days
cabsa a que se diga por muchas personas que los dichos moros han de ser christianos
quieran o no, [...] ”. La monarquia curiosamente accedié en favor de la aljama el 27 de
febrero de 1500 pues consideraban que si ellos no estaban dispuestos no debian ser

obligados a escuchar sermones ni en la iglesia ni en su mezquita.*®

Una de las causas de quejas de las aljamas era la propia politica fiscal que las
sangraba y despoblaba. En muchos casos, aunque el endeudamiento era cronico, los
problemas surgieron a mediados del XIV por la consecuencia de la Peste Negra y por ello
era habitual que pidieran ajustes fiscales. EI 10 de diciembre de 1375 a peticién de la
aljama de Elche y con pruebas presentadas por sus cadies y ancianos el infante Martin
ordenaba que se revisaran por el baile local y el recaudador de impuestos con ayuda de
los designados de la aljama los impuestos que debian pagar sus mudéjares, puesto que
por las muertes de la peste y las tacticas de tierra quemada ya no habia tanta poblacion ni
la cantidad de tierras en cultivo eran las mismas, pero los mudéjares que quedaban estaban
asfixiados porque los impuestos eran los mismos que antes.?® El 6 de marzo de 1401
encontramos a la aljama de Elche de nuevo que proponia un pacto al concejo cristiano de
la villa. El alcadi y los viejos pedian en nombre de la aljama que el concejo intercediera
ante el sefior para que les fuera perdonado el derecho de aduana que esquilmaba a sus
musulmanes y habia llevado a muchos a emigrar por los desmanes de los recaudadores,
a cambio los mudéjares ofrecian pagar una renta para que no descalabraran las cuentas

sefioriales.?! La respuesta vino al afio siguiente cuando el 5 de junio de 1402 Martin |

P RGS., febrero 1500, fol. 52. (Valladolid, 27 de febrero de 1500). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 326).

2 ACA. C, reg. 2065, fol. 2 r. (Barcelona, 20 de diciembre de 1375). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 352).

2L AME. Manual de Consells, 2, fol. 105 r.-v. (Elche, 6 de marzo de 1401). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 458).

47



ordenaba que a los mudéjares de Elche se les respetara la exencion de algunos impuestos
hecha en 1306, incluido el de aduana, ya que el baile general de Orihuela argumentaba

que no estaban exentos.?

Pero estos problemas nunca tuvieron solucion conjunta ni duradera porque en
1495 la aljama de Madrid se quejaba porque el concejo no aplicaba la rebaja impuesta
por la corona a sus tributos a la Hermandad (Jiménez Rayado, 2020, p. 331). El 18 de
diciembre de 1466 Juan Il de Aragon atendié las quejas de la aljama de Elche de nuevo
debido a que sus moros eran extorsionados economicamente por eclesiasticos de Murcia
y Orihuela por lo que avisaba al obispo cartaginense, al capitulo catedralicio, al colegio
de Orihuela y al clero de Elche que no tenian jurisdiccidn sobre estos vasallos de la reina

ni podia obligarseles a salir fuera del reino.?®

Tampoco se mostraron siempre conformes con cuestiones administrativas y
politicas. El 22 de mayo de 1361 la reina Leonor solicitaba informacion a sus oficiales
dado que la aljama de Elche protestaba por el nombramiento de Judef Abentaurell, judio,
como aduanero, la aljama argumentaba “/...] que null temps fon acostumat que aquell

2924

offici tingués siné moro, [...] %%, un privilegio que la aljama temia perder.

Otra estrategia de protesta, esta vez pasiva, consistia en hacer oidos sordos a las
disposiciones de las autoridades, ayudados indirectamente por la pasividad de las
autoridades locales o acudiendo a la proteccién de otros poderes. En este sentido, Ferrer
i Mallol se hace eco del caso de la mezquita de Atzeneta en el valle de Guadalest,
Valencia, a donde acudian los musulmanes de todas partes del occidente islamico en

peregrinacién a la tumba de un cadi santo Ilamado Gali ibn Hasan ibn Ahmad ibn Sid

22 ACA. C, reg. 2153, fol. 43 r.-44r. (Valencia, 5 de junio de 1402). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 459).

2 ARV. Real, 291, fol. 48 r.-v. (Tarazona, 18 de diciembre de 1466). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 547).

2 ACA. C, reg. 1569, fol. 93 r. (Zaragoza, 22 de mayo de 1361). También en Hinojosa Montalvo
(2002b, p. 533).

48



Buna al-Juzai. En 1379 comienzan las restricciones al haber arrestos por parte de los
oficiales reales al acudir algunos peregrinos armados. (Ferrer i Mallol, 1987, p. 96). Los
musulmanes ante la imposicion de impuestos para acudir y el maltrato de los oficiales
acudieron a la protecciéon sefiorial y, por ejemplo, el infante Martin otorg6 el 22 de abril
de 1379 un salvoconducto a sus mudéjares de Segorbe y Eslida para acudir.?® En 1383 el
gobernador valenciano prohibid la peregrinacion lo que llevd a que se formularan
protestas de los mudéjares en un memorial del procurador de la reina en Cocentaina. La
actitud tolerante de Martin | cambi6 al llegar al trono y en 1400 se quejaba de que
continuaban las peregrinaciones y asi pedia que los peregrinos fueran castigados,
aduciendo la inseguridad que provocaba que acudieran musulmanes extranjeros armados.
Sin embargo, los mudéjares hicieron oidos sordos y de forma clandestina la tradicion
Ilegd hasta mediados del XVI cuando todavia la mezquita estaba en uso por moriscos con
el beneplécito del sefior Sancho de Cardona que acabd siendo procesado por la Inquisicion
y obligado a ingresar en un monasterio (Ferrer i Mallol, 1987, pp. 97-98). En este caso,
ni las leyes que impedian hacer peregrinaciones religiosas ni las que limitaban los
movimientos, ni siquiera la propia prohibicion explicita evitaba que los mudéjares
continuaran con sus ritos, pero lo cierto es que no se puede comparar la Atzeneta del siglo

X1V con la del XV1 donde apenas era el solar en ruinas de una mezquita.

Otro caso de protesta pasiva por omision se dio en la Gobernacién de Orihuela
con motivo del funcionamiento de la Hermandad de cristianos y musulmanes para el pago
de indemnizaciones por cautivos y asesinatos donde las aljamas se negaban a desembolsar
una indemnizacién. Dentro del marco juridico de la Hermandad para los cautivos, el
lugarteniente del reino condenaba a pagar 4000 sueldos en febrero de 1402 a las aljamas
del valle de Elda y la Gobernacion de Orihuela por el supuesto cautiverio y desaparicién
de Miquel de Galbes y de su hijo que desaparecieron con una diferencia de meses. El
concejo de Elche se quejaba de que las aljamas no pagaban, ya que estas ignoraban todas

sus reclamaciones porque esperaban el sobreseimiento que habian pedido a la corte real,

%5 ACA. C, reg. 2086, fol. 48 v. (Valencia, 22 de abril de 1379). También en Hinojosa Montalvo
(2002, p. 318).

49



puesto que el lugarteniente las condend simplemente porque no se conocia al culpable y
en caso de dudas se culp6 a musulmanes debido a las sospechas infundadas. Esto
significaba que ellas debian pagar las multas y se alegaba que no habian puesto mucho
empefio en las labores de blsqueda, cosa que no era cierta porque habian hecho batidas
(Sancho Gémez, 2013, p. 324). A veces las condiciones de los pactos eran especialmente
gravosas Yy por ello las aljamas se desentendieron en la renovacion de la Hermandad de
1402 cuando aumento el monto de las indemnizaciones que las aljamas debian pagar, que
de todas formas siempre fueron mayores que las de los concejos, y por ello protestaron.
Las aljamas pidieron al rey que se prorrogaran los anteriores capitulos por lo que intentd
presionar a las universidades sin mucho éxito que dieron por extinguida la Hermandad
hasta que se logré prorrogar los capitulos de 1399 por la presion real (Sancho Gémez,
2013, p. 328).

En cuanto a la contestacion de las medidas de segregacion, aunque ya hemos
mencionado algunos casos en los que estas fueron evitadas tanto por parte musulmana
como cristiana sirva de ejemplo el caso de Burbaguena donde la moreria debia estar
segregada desde tiempos de Jaime |1, pero el 10 de febrero de 1344 se volvio a decretar
y a obligar a los cristianos a vender las casas que tenian en la moreria y a los musulmanes
a vender las que tenian cerca de la iglesia a fin de que la poblacion cumpliera con estas
normativas.?® Situacion parecida se daba en Teruel donde el concejo el 23 de septiembre
de 1417 obligaba mediante la incautacion de bienes a reubicarse en la moreria a los
mudéjares que se negaban a trasladarse a su barrio aun cuando ya habia una orden real
para ello.?” También en el siglo XV la moreria de Lleida se fue disgregando desde 1350
pasando los musulmanes a desperdigarse por la ciudad y como consecuencia se dispuso
en 1436 unas ordinaciones de segregacion que implicaban el traslado a la moreria de los
musulmanes, el impedirles atender como médicos a cristianos, prohibicion de ser

mensajeros, aprendices o siervos de cristianos, entrar en las boticas, obligacion de llevar

% ACA. C, reg. 876, fol. 23 v.-24 r. (Barcelona, 20 de febrero de 1344). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 129).

27 AMT. Manual de la Sala del Concejo de Teruel. (Teruel, 23 de septiembre de 1417). También
en Hinojosa Montalvo (2002b, p. 136).

50



la barba rasurada y una franja amarilla en la manga del vestido, pero hasta 1445 los
musulmanes no fueron enclaustrados en la moreria tanto por su propia negativa a
abandonar sus casas como por el pago de las indemnizaciones a los que eran propietarios
(Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 287). En Teruel en 1486 se volvid a repetir la ordenanza
de recluir a los mudéjares en la moreria, por otro lado, en 1487 en Zaragoza al parecer
habia borceguineros mudéjares viviendo fuera de la moreria en el barrio cristiano de San
Gil (Pelaz Flores, 2018, p. 10).

En el ambito laboral, estos oidos sordos se notaban mas, puesto que a los
mudejares se les prohibieron oficios en los que ningln cristiano pudiera estar bajo su
dependencia, es decir, desempefiar cargos administrativos y toda una retahila de
artesanias en las que continuaron ejerciendo el monopolio para obligarlos a convertirse.
En 1500 Zulema Provecho era mayordomo de la Orden de Calatrava y administrador de
sus bienes en Plasencia (Jiménez Rayado, 2020, pp. 337-338). Mas adelante veremos
cémo la aljama de Benaguacil tratd de dilatar la aplicacion de las primeras medidas de la

conversion de Carlos | en 1525 recurriendo precisamente a poner excusas Yy no hacer nada.

El que hayamos recurrido a ejemplos castellanos en las décadas finales del XV se
debe a que, por un lado, son los afios en los que ambas Coronas ya estan unidas y, por
otro, porque algunos de ellos son bastante interesantes. Es el caso de Madrid porque
afiadieron otra estrategia de protesta afios después de las Ordenanzas de Toledo de 1480.
Conscientes de que su importancia demografica era notable y que desempefiaban el
monopolio de algunas profesiones, los mudéjares recurrieron a la huelga como elemento
de presion. En 1481-1482 cuando la villa de Madrid traté de aplicar los apartamientos de
las leyes de Toledo de 1480 se encontraron con la resistencia de los mudéjares. No porque
el traslado de poblacion fuera a suponer muchos trastornos, ya que la mayoria ya vivian
en las zonas designadas cerca del almagil y en la Puerta Cerrada que serian la moreria,
sino porque perderian sus locales en el mercado de la Plaza del Arrabal. Fueron
especialmente los herreros moros, donde eran un monopolio, quienes como protesta
echaron el cierre a sus talleres hasta que el concejo cediera. Incluso aunque el concejo
amenazo con imponer multas los herreros no cejaron en su empefio y acabo por pedir a la
corona un privilegio para que pudieran mantener las tiendas, aunque con restricciones por

las festividades cristianas. La situacion debié normalizarse porque en 1496 el concejo

o1



daba nuevas licencias de locales para abrir en la plaza a mas mudéjares (Jiménez Rayado,
2020, pp. 342-343).

Las pragmaticas de conversion por otro lado, dieron muchas otras respuestas
bastante dispares. A finales de la existencia de los mudéjares las pragmaticas de
conversion forzosa fueron también respondidas con resistencia pasiva intentando retrasar
y apurar hasta finales del mismo abril en que terminaba el plazo en 1502 como hicieron
en Palencia, Avila y Valladolid donde no se bautizaron hasta ultimos de mes (Jiménez
Rayado, 2020, p. 341). La conversion forzosa de 1502 trajo consigo muchos otros
movimientos de oposicién y muchos concejos se vieron obligados a pactar ante la
amenaza de sus aljamas de marcharse como hicieron en Madrid donde la aljama consiguio
exencion de impuestos, neutralidad de la Inquisicion durante 10 afios, no llevar marcas,
mantener sus carnicerias, casas de boda y el cementerio. La aljama de Valladolid pidi6 a
cambio la intervencion real en 1502 porque el cabildo queria anular los arrendamientos
de sus casas a mudéjares en cuanto se convirtieran alegando nulidad de los términos al
convertirse para disponer de nuevo de las propiedades. La monarquia se comprometio a
resolverlo, se convirtieron y, aun asi, el conflicto reaparecié afios después. En Avila la
aljama para esquivar la incautacion de bienes de la mezquita realizé lo que -salvando el
presentismo- hoy dia Ilamariamos un alzamiento de bienes dejandola sin ningdn bien
inmueble y donando las propiedades arrendadas a los inquilinos mudéjares para evitar el
descalabro econémico. Fue usual que la monarquia concediera mercedes y privilegios a
las elites mudejares para incentivar conversiones, pero también se llegd a "sobornar" a
las clases populares con sumas de dinero. En Hornachos, lugar de fuerte presencia
mudéjar y luego morisca, se devolvieron los impuestos anuales pagados por los
convertidos en 1502 (Jiménez Rayado, 2020, p. 333-334).

En general, podemos hablar en todos estos casos tanto de protestas contra el orden
establecido que menciondbamos en la metodologia, como de protestas por asuntos
fiscales, econémicos y sociales. En todos estos casos como vemos el tipo de protesta
activa es mas bien pacifico, acudiendo a los cauces oficiales, aunque no siempre, 0

simplemente recurriendo a la protesta pasiva ignorando las leyes.

52



7. 2. LA DOBLE DISIDENCIA: LOS CONVERSOS

Ya hemos mencionado como las conversiones masivas de judios en el cambio del
siglo XIV al XV no habian tenido efectos sobre los mudéjares principalmente porque no
otorgaba ningun beneficio social para ellos, al contrario, eran repudiados tanto por
musulmanes como por cristianos por sospechar de ellos. Por eso, el caso de los tornadizos
se puede interpretar como una disidencia religiosa doble tanto de la propia comunidad
musulmana por haber abandonado su religion como de los propios cristianos por haber
retornado al islam. Y en este sentido, ambas religiones los perseguian. En “Mudéjares
tornadizos y relapsos en Aragon a fines de la Edad Media (1484-1512)” Maria Luisa
Ledesma Rubio (Ledesma Rubio, 1984) trataba tres casos encontrados de mudéjares que
habian abrazado el cristianismo, pero habian acabado volviendo al islam, por lo que a

todos los efectos para la Inquisicion y los alfaquies eran apéstatas.

El primero de ellos es el de Fatima que, en el mismo afio de 1484 en el que las
cortes de Tarazona habian dado aval para implantar la Inquisicién en Aragon, era una
musulmana del reino de Valencia que vivia en Almonacid de la Sierra, ademas era
conocida por tener muchos maridos o amantes. Uno de los testigos de la acusacion era un
converso de Fuentes de Ebro que cuando era musulman sospechaba que se habia hecho
cristiana porque fue a hablar con su padre Calema el Tejedor en Valencia y este la habia
repudiado por hacerse cristiana con el nombre de Ursula. Fatima fue hecha prisionera en
el castillo de Almonacid, pero se escapd vestida de hombre hasta Urrea de Jalon y alli
vivié como musulmana hasta que fue apresada por la Inquisicion (Ledesma Rubio, 1984,
pp. 267-268).

El mas interesante, por estar mas completo, es el de Juan de Granada procesado
en 1487 y procedente de la villa de Alfajarin. El de Juan es también el més interesante
porque el acusado se convertia en un paradigma de la disidencia de un mudéjar tanto en
la sociedad cristiana como en la musulmana al haberse convertido y retornado dos veces.
Juan de Granada habia huido de casa con 12 o 13 afios, vivio en Elche y se hizo bautizar
en Orihuela. Después, en 1482, se enrold en una capitania que iba a la guerra con Granada.
Alli, huyé a la ciudad donde vivié como musulman, mendigando y tocando el tamborino.

Después quiso volver y como los musulmanes no le dejaban porque sospechaban que era

53



un renegado se fue al campamento cristiano de los reyes. Alli quedo al servicio del
comendador de Calatrava quien lo apadrind en su bautismo en Cérdoba (su segundo
bautismo). A los 4 afios de servir al comendador se fue a Valencia y fue cruzando varias
poblaciones hasta llegar de nuevo a Alfajarin donde volvio a hacerse pasar por musulman
con sus familiares por miedo a las represalias por haberse convertido. La suerte quiso
jugérsela y un cristiano que lo conocié en Elche lo reconocié vendiendo uvas en el
mercado de Zaragoza y lo denuncid a la Inquisicion. Juan fue condenado por apostasia y
volver a los ritos islamicos y segun Ledesma Rubio (1984, p. 274) lo mas probable es que
fuera quemado en la hoguera. También segun la autora, su ejemplo evidencia la presion
y pocos beneficios que tenia la conversidn sobre los conversos de musulman, puesto que
aparte del cristiano denunciante, fueron sus propios familiares musulmanes los que lo
delataron (Ledesma Rubio, 1984, pp. 264-274). Ademas, el caso de Juan de Granada
también es paradigmatico por las peripecias de viajes del acusado que decide abandonar
los lugares por las sospechas sobre su religion y costumbres tanto por parte de cristianos

como de musulmanes por lo que acaba por no poder adaptarse en ningun lugar.

El ultimo es el caso de Ali Ezquerdo, herrero de Illueca al que se le acusaba por
incitar a moriscos castellanos a volver al islam y retener a los que querian convertirse y
fue acusado por otros moriscos como Alonso de la Torre. Alonso de la Torre, también
herrero, conocid a Ali Ezquerdo por la profesion en Aranda de Duero y este le habl6 de
un hidalgo llamado Arnedo que embarcaba musulmanes castellanos desde Tortosa, pero
fracaso el intento de fuga porque el hidalgo perdid la licencia de viaje del rey. La historia
de Ali Ezquerdo, aportada por otro mudéjar fue que este vivia en Aranda de Duero donde
se casd con una cristiana y se convirtio para esquivar el delito de matrimonio mixto, pero
se arrepintié y huyd a Aragon. Para Maria Luisa Ledesma es raro que Ali acudiera al
tribunal al principio jurando por “bille ille illehua” y bajo su nombre islamico y hacia el
final se le hizo jurar como Pedro de Pefiaranda. Tampoco se le incod una acusacion de
apostasia, pero se le acusaba de incitar a la apostasia, aunque no se conoce el veredicto
(Ledesma Rubio, 1984, 275-276).

Estos casos resultan interesantes porque en los procesos a tornadizos se
mencionan sospechas de la conversion al cristianismo por parte de los testigos

musulmanes por las costumbres relajadas o propias de cristianos como beber mucho vino

54



0 no hacer el ramadan. Aunque ya hemos visto que beber vino era normal para los
musulmanes hispanos que los mudeéjares aragoneses de estos procesos vieran con malos
0jos estas actitudes puede darnos una idea de que tenian claro cuéles eran los limites. Esto
evidencia, por un lado, la escasa formacion religiosa que tenian los conversos sobre las
doctrinas, tanto la de origen como la adquirida, al no saber ocultar acciones tan simples
como beber 0 no beber vino y la poca adhesion que podia provocar la religion en algunas
personas como Juan de Granada que cambian de religién segln las circunstancias.
Hablariamos por tanto de una doble disidencia contra el orden establecido, ya que la

legislacion de ambas sociedades los perseguia.

Ademas, en los procesos a tornadizos vemos que la conversion constituia en si
misma una forma de evitar el castigo por la disidencia tanto dentro del islam como del
cristianismo. Asi Ali Ezquerdo se convirtio para poder seguir casado con una cristiana y
luego volvio al islam, pero no fue el Gnico que recurrid a esto. Las restricciones sexuales
hacian que mujeres mudéjares que eran acusadas de adulterio con cristianos o judios
también recurrieran a la conversion como forma de escapar al castigo como ocurrio con
dos pastoras que se convirtieron en 1321, huyeron y se hicieron prostitutas (Nirenberg,
2001, p. 200). Como explica el propio Niremberg (pp. 198-212) la comunidad musulmana
no castigaba las relaciones sexuales de musulméan y cristiana o judia, ya que su religion
lo permite, pero si castigaban con la lapidacion o el cautiverio a sus mujeres por lo que
para estas la conversion o apelar a la clemencia real eran formas de escapar tanto de la

opresion de los propios mudéjares como de la sociedad cristiana.

7. 3. LOSULTIMOS RECURSOS: LA EMIGRACION Y LA

VIOLENCIA

Otra forma de evitar la presion de la sociedad cristiana y que los mudéjares usaban
COmo recurso mas extremo era emigrar para esquivar la presion fiscal o protestar
amenazando con marcharse. Esto obligaba a reducir la fiscalidad o dar privilegios, pero
no fue un problema que tuviera solucion como se puede ver en la Figura 8. En 1312 ante
la huida de poblacion la corona pedia al baile general de Orihuela que no recaudara en

Elche los impuestos que debia su aljama si creia que no podrian pagar o que fraccionara

55



los pagos. En la propia Orihuela fue el concejo cristiano quien intercedio por la aljama
ante Alfonso IV el Benigno por su coronacion pidiendo que redujera la presion fiscal
porque su poblacion estaba marchando a causa de los impuestos (Ferrer i Mallol, 1987,

p. 126).

Casas, cabezas y habitantes segiin los derechos de gallinas y alfatra

FLDA NOVELDA
ANOS 1355 1366 ANOS 1355 1366
Casas 219 126 Casas 263 146
Habitantes 830 351 Hahitantes 953 408
Cabezas 23¢9 92 Caberzas o7 135
Coeficicnie 3,80 2,80 Coeficiente 3,65 2,80
ASP
ANGCS 1355 1366
Casas 149 250
Habitantes 1.168 624
Cabezas 419 225
Coeficiente 3,35 2,63
ELX
ANOS 1399 1400 1411 1412 1413 1461
(asas 104 R]3 95 100 100 133
Habitantes 357 340 375 355 g2 1) 593
Caberas 143 125 131 136 128 212
CUE'fiCiﬂntc 3}7 4 31-9 313 3:4 414

CREVILLENT

ANOS 1399 1400 1401 1402 1403 1404 1417 14i8 1419
Casas oG 21 124 116 119 88 92 N 91
Habitantes 329 3o 391 373 407 428 430 412 383
Cabezas 125 121 124 1e 1% 136 117 114 111

Coeficientes 3,32 301 315 3,21 342 4,86 467 4,52 4,23

Figura 8. Evolucién de la poblacion mudéjar de la Gobernacion de Orihuela entre el XIV y XV

(Ferrer i Mallol, 1999, pp. 34-35).

56



Pero fue una situacion constante, el 20 de octubre de 1399 Martin | hacia franco
de los derechos del sefior a los mudéjares de Alicante cuya poblacion diezmada por la
guerra habia caido ain més por no poder pagar los impuestos por lo que de 200 casas la
mayoria habian emigrado y ahora solo habia una quincena.?® La situacién no mejoro
porque el 17 de febrero de 1421 la aljama de Elche pedia que cada 10 afios se revisara el
almagram a pagar al sefior en base al estado de los campos “/...] segons antigament se
acostumava ésser, [...] e que axi les stat acostumat es acostuma huy en dia en los lochs
de la vall de Elda entre moros que acostumen.”, ya que si no se llevaba a cabo avisaban
de que tenian intencion de irse todos adonde hubiera mejores condiciones.?® El 4 de junio
de 1437 encontramos la investigacion iniciada por el concejo de Elche, a instancias de su
sefiora, que era la ciudad de Barcelona, para saber por qué sus mudéjares se estaban
avecindando en Orihuela, cuya aljama en esta época recibia privilegios reales buscando
revitalizarla. El resultado de las pesquisas obtenidas bajo juramento era que los mudéjares
se marchaban al no poder afrontar la presion fiscal no pudiendo abonar los derechos de
sefior, la alfarda, por los pleitos y otros se iban por conflictos con el alfaqui.*

Las politicas discriminatorias también comportaron protestas en las que se uso la
baza de la emigracion en masa como forma de presién y asi por ejemplo se us6 en 1456
cuando Alfonso V queria convertir a los mudéjares valencianos o en 1477 cuando se
propuso derribar los minaretes y los mudéjares amenazaron con migrar en masa (Hinojosa
Montalvo, 2004, p. 354). Este altimo es muy interesante, ya que en el documento fechado
el 7 de abril de 1477 Juan Il afirmaba que el motivo de querer derribar los minaretes

valencianos y prohibir que se construyeran mas se debia a que:

8 ACA. C, reg. 2194, fol. 12 r.-v. (Zaragoza, 20 de octubre de 1399). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 195).

2 AME. Manual de Consells, 2. No foliado. (Elche, 17 de febrero de 1421). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 466).

30 AMM. Acta Capitular, 1436-1437. Sesion 4-VI-1437. (Murcia, 4 de junio de 1437). También
en Hinojosa Montalvo (2002b, p. 226).

57



Co és, lo sostenir que los moros tenen soma en lurs mesquites, hon cascun dia pablicament
se invoca lo nom de Mahomat, en gran menyspreu de la religio crestiana. E lo Divendres Sant, per
la conmemoracio de la sacratissima passié de Jesucrist, ab la qual reemé tots los peccadors, cessen
toquar les campanes per les sgléyes e lo nom de Mahoma no cessa de invocarse sobre lo cap e

orelles dels cristians, cosa dampnada e malvada.3!

Los mudéjares realizaban la adhan diariamente e incluso en el Viernes Santo
cuando las campanas de las iglesias no tocan, pese a que habia una prohibicion explicita
de realizarla de viva voz que volvia a prohibir ahora. Por lo tanto, si las acusaciones de
Juan 1l eran verdad, los mudéjares valencianos ademéas de amenazar con irse si se les
obligaba a derribar sus minaretes, también hicieron caso omiso de la prohibicion de

realizar la llamada a la oracion.

Este recurso a la emigracion en masa tiene una explicacion que incumbe muchos
factores. Mas alla de que la situaciéon en algunos momentos era estable los mudéjares
sabian gue vivian en un reino no islamico y, por ello, en cierta manera vivian conscientes
de que en cualquier momento las circunstancias podian volverse en su contra como los
asaltos a las morerias que habian existido desde el siglo XIII. Esto seguramente generd
en los mudéjares un fuerte instinto de conservacion que predisponia a la huida ante el
minimo atisbo de amenaza. Epalza Ferrer (1988, p. 218) reflexionando sobre este tema
menciona que para los mudéjares la invasion de cristianos y verse obligados al exilio era
algo incomprensible bajo la idiosincrasia siempre victoriosa del islam. En su mentalidad,
Allah deberia resarcirles por la usurpacion igual que permitié a Mahoma volver a la Meca
victorioso tras exiliarse en Medina. Por el contrario, la pertenencia a un lugar era un
acicate muy fuerte para evitar la migracion, pero la existencia de una comunidad
musulmana en estados islamicos era una llamada importante a emigrar. También en el
islam hay era una predisposicién a la movilidad islamica, puesto que el hach era uno de
los pilares de la religion y una forma de ganar el respeto de los correligionarios cuando

se vuelve, si es que se vuelve (Epalza Ferrer, 1988, p. 219).

31 ARV. Bailia, 1156, fol. 33 v.-34 r. (Zaragoza, 7 de abril de 1477). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 322).

58



Entre las motivaciones religiosas estaba la importante contradiccion religiosa que
suponia vivir en tierras del Dar-al-Harb o la casa de la guerra, es decir en paises no
islamicos. Esto estaba prohibido tanto por el Coran como por distintas fetuas de los siglos
XIV 'y XV como las de Ibn Rabi de 1320, al-Haffar de 1408, al-Wansarisi y al-Mawwaq
de 1492 que apremiaban a abandonar los reinos cristianos a los mudéjares (Ortego Rico,
2018, p. 42).

Por lo tanto, para muchos mudéjares la emigracién, aunque problematica podia
resultar mas ventajosa que soportar situaciones de opresion o al menos el miedo a
exponerse a ellas. En 1383 el concejo de Concentaina envié un memorial a la reina Sibila
contra su procurador Francesc Vilardell y entre las razones una era que a causa de su poco
tacto y la ignorancia de los campesinos moros habia hecho huir a los mudéjares de la
alqueria de Muro porque se presentd alli con sus oficiales haciéndoles preguntas y
amenazandolos si no contestaban bien. Los mudéjares de la alqueria huyeron de alli
pensando que aquello iba a tener perjuicio contra ellos (Ferrer i Mallol, 1987, pp. 122-
123). El 14 de octubre de 1410 los jurados de Valencia le pedian al virrey y gobernador
Arnau Guillem de Bellera que no visitara las morerias porque los mudéjares ante el menor

atisbo de peligro huian y eso ocasionaba despoblamientos.

También recurrian a la huida en casos de opresion judicial, justificada o no, Jaime
Il en 1312 le recriminaba a Bernat de Crtilles, procurador del reino de Valencia porque
los moros de Elche se marchaban, ya que a causa de un juicio por relaciones sexuales de
moro Yy cristiana el procurador habia iniciado el procedimiento solo con los rumores, sin
denunciante y habia sometido al acusado a tortura sin pruebas ni observadores moros. Por
tanto, se ordenaba que readmitiera a todos los que se habian marchado. Afios después
Alfonso IV a causa de la queja de los mudéjares que se iban porque estaban siendo
maltratados recordaba a través del baile general Joan Escrivé a Bernat de Sarria que solo

32 AMV. Lletres Misives, g3-10, fol. 66v. (Valencia, 14 de octubre de 1410). También en Hinojosa
Montalvo (2002b, p. 287).

59



tenia su sefiorio en Vall d”Aiora de forma vitalicia por lo que el sefiorio debia ser devuelto
en buen estado (Ferrer i Mallol, 1987, pp. 124). En 1387 por otro lado, los mudéjares de
Huesca y Zaragoza protestaron cuando Juan | traté de imponerles lunas azules y cortes
de pelo alegando que nunca habia sido costumbre en Aragon y que solo lo hacian para
poder multarles. La aljama oscense llego bastante lejos en su empefio ante la insistencia
del rey amenazando con emigrar en masa si no se volvia a la situacion previa por lo que

el rey acabo por rendirse (Hinojosa Montalvo, 2002a, p. 295).

La emigracion fue siempre una baza utilizada por las aljamas pues suponia un
problema para las instituciones sefioriales, reales y civiles por el descalabro econémico
que comportaba y que intentaron evitar o se atraian mudéjares como demuestra la buena
disposicion en 1497 de aceptar a los mudéjares portugueses. Por el contrario, se restringio
su salida con prohibiciones de emigrar a Granada lo que ocasiono un flujo clandestino. Si
miramos en Castilla, en Madrid, en 1480, més de la mitad de los moros y judios se fueron
tras la aplicacion de las medidas discriminatorias de apartamientos de Toledo. Tras la
conversion, la emigracién no cesé y muchos moriscos se iban a Granada donde creian
que podrian vivir de forma mas libre el islam en la clandestinidad, pero otros se iban de
la Peninsula Ibérica aprovechando los puertos del Levante. Para los que se quedaban la
disminucion de poblacion podia servirles como acicate para renegociar sus condiciones
fiscales (Jiménez Rayado, 2020, p. 336).

En los casos de emigracién o amenaza, vemos cémo los mudéjares trataban por
un lado tanto de protestar por el orden establecido o por causas econémicas y fiscales
tratando de negociar desde una posicion donde su fuerza era su namero. Por el contrario,
la huida o emigracion comporta la busqueda de una alternativa, que al menos se esperaba

mejor que la situacién en la que creian que acabarian.

Aun asi, no todos los que optaron por el exilio dejaron que la legislacién
marcadamente construida para forzarles a la conversion les amilanara y trataron de
sortearla. En 1502 la pragmatica de conversion castellana forzaba a los mudéjares a elegir
entre la conversion o un exilio ruinoso, puesto que se les prohibia salir por la Corona de
Aragon y solo podian hacerlo por Vizcaya. Sin embargo, sabemos por el caso antes

mencionado de 1512 contra el herrero Ali Ezquerdo de lllueca que los mudéjares

60



castellanos cruzaron la frontera para dirigirse al Levante. En este caso era este hidalgo
Ilamado Arnedo quien tenia una licencia para embarcar musulmanes desde Tortosa y que
embarcaba castellanos, pero fracaso la incitacion a la fuga por la que se acusaba a Ali
porque el hidalgo perdid la licencia de viaje del rey. Segun Ledesma Rubio (1984, p. 275)
esta suspension de licencia a capitanes podria servir de evidencia de que la monarquia era
plenamente consciente de que la pragmatica estaba siendo sorteada. Ese mismo afio de
1502 se permitié ademas que los comerciantes moriscos fueran a la Corona de Aragon,
dejando fiadores por su regreso. Comerciantes que como Ali Ezquerdo volvian a ser
musulmanes o como los mudéjares a los que ayudaba podian tomar alguno de los barcos
que podian llevarles al norte de Africa. Asi, por ejemplo, se sabe que al menos el 21% de
la aljama de Toledo, unas 49 personas, salieron por el puerto de Valencia de manera legal
con licencias del baile general, ya que los oficiales de la Corona de Aragdn no tenian por

qué velar por la ley del reino vecino (Ortego Rico, 2018, p. 59).

Las Pragméticas de Conversion en 1502 tuvieron efectos sobre los mudéjares
aragoneses y segun los nobles de Valencia los mudéjares ante el miedo a la conversion y
la presion inquisitorial empezaron a tomar medidas como dejar de trabajar, pagar
impuestos y habian empezado a vender sus propiedades y guardado sus bienes. Algunos
hasta habian embarcado ya en navios. Los nobles avisaron de que ademas habia 22.000
familias mudéjares guardando armas en las montafias y sierras valencianas por lo que una
rebelion causaria muertes y destruccion de propiedades. Fernando Il asegurd que no
aplicaria la politica castellana, pero lo cierto es que, al querer restringir las salidas, solo
asusté mas a los mudéjares que salieron del reino tanto legalmente como asistidos por
corsarios. Cuando en 1503 asegurd que el islam seguiria siendo practicado en Valencia
en las cortes del reino, muchos mudéjares volvieron a su hogar desde el Magreb
(Meyerson, 1986, pp. 111-112).

Finalmente, como Gltimo punto nos detendremos en la violencia. Los mudéjares
no recurrieron a la revuelta y la rebelion tan a menudo pese a la neurosis que
menciondbamos que existia en el reino de Valencia. Tal vez por ese complejo de
inferioridad que mencionabamos antes. Todas las revueltas mudéjares que se produjeron
en el siglo X111, amediados del XIV y en 1499 se han venido enmarcando en los conflictos

con Granada de los reinos cristianos, pero no es el Unico prisma bajo el que verlo. Sin

61



duda, los mudéjares esperaban liberarse de los reyes cristianos, pero tras haber sufrido ya
abusos de la poblacion cristiana y creyendo que la guerra se decantaria a favor de Granada
y recuperarian Al-Andalus. En el caso de la revuelta de las Alpujarras en 1499 parece
mas claro que el desencadenante fue el incumplimiento de las condiciones de las
capitulaciones por las conversiones promovidas por Cisneros (Jiménez Rayado, 2020, p.
329). Podemos afadir a estos casos los de las esponténeas revueltas que provocaron las
pragmaticas de conversion como la que veremos al final. En estos casos podemos decir
que la revuelta estuvo motivada por un intento de los mudeéjares de tener su Utopia, en
este caso representada en una deseada expansion de los nazaries o de mantener la
situacion anterior de permisividad religiosa. Asi, las revueltas mudéjares podrian
enmarcarse dentro del apartado que veiamos en la metodologia de busqueda de

alternativas mejores.

Otro caso seria referirnos a los casos de violencia explicita por parte del mudéjar,
pero que no se enmarcarian dentro de los levantamientos rebeldes. Un caso muy conocido
y recurrente en la historiografia aragonesa es el caso del motin o revuelta de la carcel de
Daroca en 1308. EI motivo por el que los presos, incluidos el alamin y el alfaqui, habian
acabado alli fue porque la aljama se neg6 a abonar el impuesto especial por la visita real.
Pero el motin como tal ocurri6 a causa de que Guillem de Marssiella, portero del rey, se
dedicé a destrozar los alimentos que llevaban las mujeres de los mudéjares para
alimentarlos lo que enfadé a los presos que lo amenazaron con cuchillos. Los mudéjares
ademas afirmaban que Guillem habia agredido a uno de ellos, cosa que €l negaba y
afirmaba que pretendian matarlo en un memorial enviado a la corte, que inicio la
investigacion. Sin embargo, la comunidad mudéjar cerro filas y nego haber visto cuchillos
o0 insultos, también lo negaron los testigos cristianos de la situacion, aunque lo mas
curioso es, segun Ledesma Rubio (1991, pp. 212-214) el comprobar cémo los mudéjares
tenian plenamente asumido que la monarquia era su protectora, puesto que hacian
referencia a como ellos eran buenos vasallos del rey que no deseaba su muerte ni maltrato,
pero al mismo tiempo se rebelaban contra los abusos de sus oficiales. En este sentido se
mostraban claramente indignados con el trato recibido por el oficial, Ali el Cerrajero de
hecho decia “Non callare, que yo pensaria si el rey me lo mandase que mas valdria morir

que sofrir aquesto” (Ledesma Rubio, 1991, pp. 214). También vemos cOmo en este caso

62



los mudéjares recurrieron a la violencia fisica para tratar de defender sus intereses, en este
caso sus vidas, aunque el origen de todo el problema hubiera sido una desobediencia
fiscal. También mencionaremos las blasfemias a los simbolos cristianos que se proferian
desde las casas en la ciudad de Daroca al paso de las procesiones y del cual hay un ejemplo
en una orden del concejo para que se tapiaran puertas y ventanas de la moreria a la Calle
Mayor a fecha de 20 de julio de 1522, puesto que ademas de blasfemias también habia
habido reyertas entre mudéjares y cristianos.®® Ademas, se dispuso que se cerraran las
calles de la moreria con portalones y se prohibiera salir a los moros de noche de la moreria
lo que nos da una idea de que, aunque segregada esta moreria seguia abierta o

parcialmente abierta hasta 1522.

Pese a todo en la Corona de Aragon la situacion tuvo su desenlace en la década de
los veinte, aungque nos centraremos en un caso en concreto fruto de la Pragmatica de
Conversion de 1525-1526. No fue, sin embargo, un hecho concreto, sino que se produjo
una sucesion de acciones politicas y respuestas que llevaron a ello. Desde 1521 durante
las germanias ya habia habido conversiones forzosas de mudéjares valencianos.
Aprovechando la situacién para dar validez a esas conversiones, Carlos V obligo a
extender el bautismo a toda la Corona de Aragon en base al ideal politico del emperador
de una universitas cristiana contra el islam y los sultanes otomanos. Sin embargo, los
mudéjares estaban protegidos por los pactos que permitian su existencia en territorio
cristiano y, por ello, pidié a Clemente VII una bula que deshiciera los juramentos de
vasallaje por los cuales los mudéjares tenian permitido habitar la peninsula (Pardo
Molero, 1997, p. 114).

En 1525 Carlos V comenz6 su plan de bautismo en masa con pregones y
restricciones a los mudéjares lo que provoco bastante confusion en las aljamas y la
nobleza. Preocupadas por la situacion las aljamas valencianas enviaron una embajada al
emperador para conocer cual era su intencién ante un ataque politico tan repentino. Carlos

V buscaba arrinconarlos con restricciones y predicaciones, dejando el exilio como ultimo

33 AMD. Libro de Ordinaciones Municipales de Daroca, fol. CLXXVIII r.-CLXXVIII r. (Daroca,
20 de julio de 1522). También en Hinojosa Montalvo (2002b, p. 156).

63



recurso. Por su parte, los nobles enviaron a la corte al vizconde de Chelva para protestar,
pero fue en vano. Aunque oficiales reales y sefiores creian que las Ordenes eran
desproporcionadas, empezaron a pregonarlas a regafiadientes como es el caso del concejo
de Valencia que era sefior de Benaguacil y Paterna. Carlos I, envid predicadores y
durisimas normas de discriminacion para los mudéjares como confiscar las armas y cerrar
las mezquitas. Los jurados de Valencia enviaron el pregdn a Benaguacil donde las
actitudes de la aljama responden muy bien a todas las estrategias que hemos visto.

En primer lugar, recurrieron a intentar ignorar y dilatar las medidas del pregén.
Primero con el argumento de que los enviados de Valencia llegaban a primeras horas de
la noche y era tarde para leer pregones. Al dia siguiente, tras la lectura, los jurados de la
aljama argumentaron que necesitarian tiempo para traducir al arabe porque la poblacién
no lo entendia. Para Pardo Molero (1997, p. 117) eran todo recursos improvisados para
ganar tiempo, pero a los dias llegd la comitiva de Valencia a la plaza de Benaguacil y el
alfaqui Mahoma Moferrig dijo con apoyo del pueblo que no creian que las 6rdenes
vinieran del rey si no hablaban directamente con €l. Otras poblaciones cedieron como en

Paterna, Bétera, Benisand y Estivella.

Las aljamas contrarias, entre ellas Benaguacil, que envié a su alcadi Abdala
Abenamir, formaron la embajada antes mencionada que enviaron a la corte para hablar
con el rey, pero Carlos | ya habia dado orden de que todos se bautizaran o salir del reino.
Como vemos, en este caso las aljamas también recurrieron al pacto intentando informarse
y buscar una solucién beneficiosa para sus pobladores. En este caso, parece que el
objetivo era lograr un exilio digno desde uno de los puertos valencianos por lo que

volvemos a ver que las aljamas ante una presion asi optaban por el desplazamiento.

En cambio, algunas de las propias poblaciones optaron por una resistencia armada
y Benaguacil y otras poblaciones que no claudicaron empezaron a recibir musulmanes de
otras aljamas ya convertidas como el alfaqui Amet Alacoch, de Estivella. Benaguacil se
convirtio en refugio de disidentes de las poblaciones del Campo del Turia donde
esperaban aguantar hasta que todo se resolviera porque su poblacién, casi toda mudéjar,
ya estaba en armas y contaban con un caserio fortificado como podemaos ver en la Figura

9 (Torrd Abad, 1995, p. 574). Por ejemplo, Benisano, también en el Campo del Turia,

64



que era propiedad de Jeroni Cabanilles, gobernador de Valencia y baile de Lliria
experimento un éxodo hacia Benaguacil cuando su sefior no pudo dilatar mas las 6rdenes
reales no tanto porque creyeran que resistirian, sino porque no querian ser los primeros
en bautizarse, aunque otros como Azmet Benasayre acudian para luchar “per salvar la
sua ley”, frase que da titulo al articulo de Pardo Molero (1997, p. 122).

Figura 9. Plano del casco amurallado de Benaguacil donde C es el castillo (Torré Abad, 1995, p. 595).

La embajada mudéjar fracaso y ni siquiera lograron confirmar un exilio facilitado
desde Valencia, ya que debian salir por la Corufia. Abdala Abenamir, el alcadi de
Benaguacil que iba en la embajada comprobo que su postura al principio reticente y ahora
sumisa era la mas adecuada, y recibio gracias del emperador. Carlos I concedio un perdén
a Benaguacil, pero con las excepciones oportunas. Abenamir temiendo la reaccion de la
aljama no entrd en el pueblo, se quedd en Benisand con Cabanilles a quien Carlos | hizo
lugarteniente del reino y fue quien preparo el asedio a Benaguacil junto con los jurados
de Valencia. Carlos V esperaba que la conjuncion del perdon y un ejército ante la puerta

65



acobardara a la poblacion, pero cuando llegaron las tropas de la ciudad de Valencia la
poblacion ya estaba preparada para el asedio y se negaron a claudicar dos veces si no se
les daba un puerto por el que salir en Valencia. Al saber que no tenian opcién y ante el
peligro de muerte muchos intentaron huir, pero el alfaqui Moferrig se hizo con el control
militar en medio de una refriega y amenazo de muerte al que huyera u obligaba a combatir
a los hombres, ademas contaban con armas almacenadas en caso de tener que defenderse
de otra Germania. Mientras que los cristianos esperando una rendicidn rapida ademas de
jinetes e infanteria hicieron traer bombardas y culebrinas (Pardo Molero, 1997, pp. 131-
137). En realidad, los mudéjares valencianos no debian de sentirse muy seguros desde
antes puesto que habian tenido almacenadas armas al menos desde 1487 como afirma
Meyerson (1986, p. 104). Pese a la insistencia del alfaqgui Mahoma Moferrig, otros
notables de la villa como Mahoma Barrabé acabaron convenciendo a todos de que lo
mejor era una rendicion. Los lideres militares y el alfaqui que se negaban a claudicar
abandonaron la villa con nocturnidad hacia la Sierra de Espadin y la Muela de Cortes
donde otros mudéjares estaban gestando una auténtica rebelion. El resto de la aljama se
rindio y volvié a optar por una postura de pacto comprometiéndose a pagar los gastos del
asedio a cambio de que les respetaran la vida. EI mismo dia que Cabanilles entr6 en la
villa les prometi6 que no les haria ningun dafio y alli mismo en la mezquita los bautizaron
a todos. En el proceso judicial la comunidad echd la culpa al alfaqui y los que huyeron
con él. Los mudéjares, ahora moriscos, exageraron y mintieron para descargarse de culpa

ellos y finalmente solo hubieron de pagar los gastos del asedio.

8. CONCLUSIONES

Como colofén a dicho trabajo es el momento de exponer algunas conclusiones.
Para empezar, sin exagerar, la Iglesia fue el motor de la discriminacion hacia las minorias
desde el siglo XIII como parte de la institucionalizacion de su represion. Una
institucionalizacion que fue recogida por universidades, monarquias y sefiores con
altibajos segun su propia conveniencia. Por lo tanto, la Iglesia fue la causante de la
degradacion del estatuto mudéjar, pero se aprovecho de fisuras que ya existian en la

sociedad y que solo acrecentd. Los mudéjares reaccionaron de formas y modos diferentes

66



ante esta situacion, pero que pueden ser categorizados en relacién a las tipologias de la

contestacion que veiamos en la metodologia.

En cuanto a nuestro segundo objetivo, si recurrimos a las tipologias de la
contestacion que veiamos en la metodologia hubo contestacion del orden establecido,
incluyendo tanto la legislacion discriminatoria en torno a los apartamientos, las relaciones
sexuales, prohibicion de actividades, las leyes de sefializacion, como las acciones
politicas y de las autoridades, que en el caso mudéjar serian todos los episodios de
contestacion contra oficiales, autoridades y hasta ciudadanos que cometieron abusos de
poder contra ellos amparandose o no en la legislacion, a menudo contestadas con protestas

pacificas ante la justicia o bien directamente con pequefios incidentes de violencia.

En cuanto a la busqueda de alternativas o incluso utopias, se puede relacionar con
las revueltas mudéjares del siglo X111y las de finales del XV y principios del XVI, que,
aunque no han sido tratadas en profundidad en detrimento de otros casos quedarian dentro
de esta tipologia. También podemos englobar aqui los casos de pactos para la conversién
al cristianismo, bien para evitar un delito o en respuesta a las pragmaticas, o simplemente

la emigracion a zonas con mejores condiciones o a paises islamicos.

Por otro lado, la tipologia que responde a las causas economicas, fiscales y
sociales, que en algunos casos también tienen que ver con los otros dos puntos, era el tipo
de asuntos que llevaron a una contestacion méas frecuente y casi siempre mediante el

recurso a la justicia o la protesta pacifica.

Respecto al ultimo objetivo, la imagen del mudéjar como vasallo sometido con
complejo de inferioridad a una sumisién como mencionaba Ledesma Rubio (1997, p. 289)
no concuerda con la imagen que tenian los propios valencianos del mudéjar como
quintacolumnista segin Hinojosa Montalvo (2004, pp. 351-352). Salvando las distancias
de que la primera hablaba sobre los mudéjares aragoneses y el segundo sobre los
valencianos la realidad pudo ser méas cercana a lo que menciona Meyerson (1986, p. 109)
sobre que la poca capacidad de los estados islamicos para darles apoyo en caso de rebelién
y la extendida aceptacién de su estatus como mudéjares después de siglos habitando la

Corona de Aragon previnieron las rebeliones. Realmente la mayoria vivian ajenos a la

67



politica y no perturbarian la ira real si eso implicaba poner en peligro su vida. Su Unica
rebelion, ademéas de las ya mencionadas, consistié en dar apoyo y cobijo a los que
emigraban y a los esclavos y prisioneros de guerra, asi como protestar contra los excesos
de los oficiales y la mayoria. Por lo tanto, no fueron vasallos sumisos realmente, aunque
a la sociedad cristiana le bastaba con poco para sospechar de ellos como hemos visto.
Pero tampoco eran un peligro real, ya que en 250 afios solo protagonizaron unas pocas
revueltas y en la mayoria de veces actuaron por vias legales o pacificas.

Tampoco la resistencia armada fue el principal mecanismo de protesta del mudéjar.
Prefiriendo recurrir a la justicia, la monarquia, la omision legal o la huida. En los casos
en los que pudieran se avenian a pactos con los poderes cristianos. Con todo, si que
recurrieron a la violencia para proteger sus vidas como veiamos en casos como el del

motin de la carcel de Daroca, pero rara vez constituyé un movimiento organizado.

En este sentido de buscar una actitud de disidencia perpetua, dado que ya
menciondbamos que sus particularidades culturales y religiosas eran admitidas por la
sociedad cristiana, parece que se vuelven disidentes a 0jos cristianos cuando tratan de
cambiar o suavizar su situacion de subordinacion de manera pacifica o violenta. Sin
embargo, aunque hemos encontrado muchos y variados ejemplos, no parece una actitud
generalizada ni en el tiempo ni en el espacio, puesto que ni siquiera en una revuelta como
la de Benaguacil se puede encontrar una actitud unanime, sino que cada comunidad y
cada individuo decidié por si mismo como ayudar y ayudarse entre ellos a soportar un

estatus discriminado.

9. BIBLIOGRAFIA

Almagro Vidal, C. (2018). “Maés alla de la aljama: comunidades musulmanas bajo
el dominio de la Orden de Calatrava en Castilla”. En la Espafia Medieval, 41, Madrid:

Universidad Complutense de Madrid, pp. 9-22.

Barceld Torres, M. C. (1984). Minorias islamicas en el Pais Valenciano. Historia

y dialecto. Valencia: Prensas de la Universidad de Valencia.

68



Barcelo Torres, M. C. (1989). “Mujeres, campesinas, mudéjares”, La mujer en Al-
Andalus. La mujer en Al-Andalus. Actas de las V Jornadas de Investigacion
Interdisciplinaria, volumen 1, Madrid-Sevilla, Sevilla: Editoriales Andaluzas Unidas,
Madrid: Ediciones de la Universidad Autonoma de Madrid, pp. 211-217.

Barkai, R. (1984). Cristianos y musulmanes en la Espafia medieval. EIl enemigo en

el espejo. Madrid: Rialp.

Barquero Gofii, C. (2008). “Mudéjares bajo el sefiorio de la Orden del Hospital en
la Espafia medieval (siglos XII-XV)”. En Echevarria Arsuaga, A. (ed.). Estudios
onomastico-biograficos de al-Andalus. Vol. XV, Madrid: CSIC, pp. 183-199.

Basafiez Villaluenga, M. B. (1989). La aljama sarracena de Huesca en el siglo
XIV. Barcelona: Institucié Mila i Fontanals (CSIC).

Basarfiez Villaluenga, M. B. (1999). Las morerias aragonesas durante el reinado
de Jaime Il. Catélogo de la documentacion de la Cancilleria Real, vol. 1 (1291-1310).
Teruel: Centro de Estudios Mudéjares (CSIC).

Blasco Martinez, A. (1993). “Notarios mudéjares en Aragon (siglos XIV-XV)”, A
la profesora emérita Maria Luisa Ledesma Rubio en homenaje académico. Aragdn en la
Edad Media, 10-11, pp. 109-133.

Blasco Martinez, A. (1995). “Médicos y pacientes de las tres religiones (Zaragoza
siglo XIV y comienzos del XV)”, Aragon en la edad media, (12), Zaragoza: Universidad
de Zaragoza, pp. 153-182.

Blasco Martinez, A. (2015). “Minorias religiosas: judios y musulmanes.” En
Martinez Gonzélez, M. y Latorre Ciria J. M. (coords.). Historia de la ciudad de Teruel.

Teruel: Instituto de Estudios Turolenses, pp. 215-250.

Boswell, J. (1977). The Golden Treasure. Muslim Communities under the Crown
of Aragon in the Fourteen Century. New Haven y Londres: Yale University Press.

Bramon Planas, D. (1986). Contra moros y judios. Barcelona: Peninsula.

69



Bramon Planas, D. (2013). “Dossier: Vida privada i1 judaisme. Les relacions

socioreligioses a I'época medieval”. Mot so razo, 12, pp. 41-48.

Burns, R. 1. (1974). Islam under the crusades. Colonial Survival in the Thirteenth

Century Kingdom of Valencia. Princeton: Princeton University Press.

Burns, R. 1. (1975). Medieval Colonialism: Postcrusade Exploitation of Islamic

Valencia. Princeton: Princeton University Press.

Burns, R. 1. (1981). “Los mudéjares de valencia: temas y metodologia”, Actas del |
Simposio Internacional de Mudejarismo. 15 al 17 de septiembre de 1975 en Madrid-
Teruel. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC), pp. 453-471.

Cantera Montenegro, E. (1998). “La imagen del judio en la Espana

medieval”. Espacio, tiempo y forma. Serie Il1, Historia medieval, (11), pp. 11-38.

Catlos, B. A. (2001). “Cristians, musulmans i jueus a la corona d'Arag6: Un cas de

conveniencia”. L'Avenc: Revista de historia i cultura, (263), pp. 8-16.

Catlos, B. A. (2003). “Contexto y conveniencia en la Corona de Aragon: propuesta
de un modelo de interaccion entre grupos etno-religiosos minoritarios y mayoritarios.”
Revista d’Historia Medieval, (12), Valencia: Universidad de Valencia, pp. 259-268.

Catlos, B. A. (2009). “Justice served or justice subverted? Two muslim women sue
a local mudéjar oficial in thirteenth-century Aragén.”, Anuario de Estudios Medievales,
39(1), Barcelona: Institucién Miléd y Fontanals (CSIC), pp. 177-202.

Catlos, B. A. (2010). Vencedores y vencidos: cristianos y musulmanes de Cataluiia
y Aragon, 1050-1300. Valencia: Universidad de Valencia.

Catlos, B. A. (2014). Muslims of Medieval Latin Christendom, ¢.1050-1614.
Cambridge: Cambridge University Press.

Catlos, B. A. (2018). Kingdoms of faith: a new history of Islamic Spain. Nueva
York: Basic Books.

70



Conte Cazcarro, A. (1992). La aljama de moros de Huesca. Huesca: Instituto de

Estudios Altoaragoneses (CSIC).

Contester au Moyen Age: de la désobéissance a la révolte (2018). XLIXe Congrés
de la Société des Historiens Médiévistes de 1I’Enseignement Supérieur Public de France,
Rennes (23-26 mayo 2018).

Corral Lafuente, J. L. (1981). “El obispado de Tarazona en el siglo XIV: las
propiedades episcopales™. Turiaso, (2), Tarazona: Centro de Estudios Turiasonenses, pp.
205-290.

Corral Lafuente, J. L. (1999). “El proceso de represion contra los mudé¢jares
aragoneses”. Aragon en la Edad Media, (14), Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp.
341-356.

De Epalza Ferrer, M. (1988). “Caracterizacion del exilio musulman: la voz de
mudéjares y moriscos.” En Destierros aragoneses. |. Judios y moriscos, Zaragoza:

Instituto Fernando el Catdlico, pp. 217-227.

De la Vega y de Luque, C. L., (1974). “La moreria de Teruel en el siglo XV.”
Teruel, (52), Teruel: pp. 53-91.

De las Cagigas y Lopez de Tejada, I. (1948-1949). Minorias étnico-religiosas de la

Edad Media espafiola. Il. Los mudéjares. Madrid: Instituto de Estudios Africanos.

Echevarria Arsuaga, A, (2017). “Familia, poder y tradicion entre los mudéjares de
la Peninsula Ibérica.” En Actas del XIIl Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel,
4-5 de septiembre de 2014. Teruel: Centro de Estudios Mudéjares, pp. 111-138.

Echevarria Arsuaga, A. (2001). “Los mudéjares de los reinos de Castilla y

Portugal”. Revista d'historia medieval, 12, pp. 31-46.

Echevarria Arsuaga, A. (2004). La minoria islamica de los reinos cristianos

medievales: moros, sarracenos, mudéjares. Malaga: Sarria.

71



Echevarria Arsuaga, A. (2008). Biografias mudéjares o la experiencia de ser

minoria: biografias islamicas en la Espafia cristiana. Madrid: CSIC.

Echevarria Arsuaga, A. (2013). “Minorias islamicas en el Mediterraneo: ;hacia la
inclusion en la historia general de la Edad Media?” Studia Histdrica. Historia Medieval,

(31), Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 247-254.

Echevarria Arsuaga, A. (2018). “;Protegidos o tolerados? Las minorias, a ambos
lados de la frontera.” En LOpez Ojeda, E. (coord.). El Islam: presente de un pasado
medieval. Actas de la XXVIII Semana Estudios Medievales. N4jera, julio 2017. Logrofio:

Instituto de Estudios Riojanos, pp. 251-285.

Echevarria Arsuaga, A., Monferrer-Sala, J. P. y Tolan, J. V. (2016). Law and
religious minorities in medieval societies: between theory and praxis/De la teoria legal
a la practica en el derecho de las minorias religiosas en la Edad Media. Turnhout:

Brepols.

Febrer Romaguera, M. V. (2008). “Derecho comun, fueros y estatuto islamico de
los mudéjares de los sefiores aragoneses: el caso de las alhdndigas y de la ordenanza de
D. Pedro Fernandez de Hijar para prohibir el juego de dados a sus vasallos moros (1297).”

Aragén en la Edad Media, (20). Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 301- 319.

Ferrer i Mallol, M. T. (1987). Els sarrains de la Corona catalano-aragonesa en el

segle XIV. Segregacio i discriminacid. Barcelona: Institucié Mila i Fontanals (CSIC).

Ferrer i Mallol, M. T. (1990). “Un procés per homicidi entre sarrains de 1"Horta
d"Alacant”, Sharq Al-Andalus, 7, pp. 135-190.

Ferrer i Mallol, M. T., Montes Romero-Camacho, I., Navarro Espinach, G. y Egea
Gilaberte, J. F. (2005). Fuentes documentales para el estudio de los mudéjares. Teruel:
Centro de Estudios Mudéjares (CSIC).

Ferrer 1 Mallol, M.T. (1999). “Las comunidades mudéjares de la Corona de Aragon

en el siglo XV: la poblacion”. En Actas VIII Simposio Internacional de Mudejarismo. De

72



mudéjares a moriscos: una conversion forzada. Teruel, 15-17 de septiembre de 1999.

Teruel: Centro de Estudios Mudéjares. pp. 27-153.

Fuente Pérez, M. J. (2010). Identidad y convivencia. Musulmanas y judias en la

Espafa Medieval. Madrid: Polifemo.

Garcia Herrero, M. D. C. (2004). La voz de Marien, antes llamada duefia. En
Ainaga Andrés, M. T. y Criado Mainar, J. (coord.), Comarca de Tarazona y el Moncayo,

Zaragoza: Departamento de Presidencia y Relaciones Institucionales, pp. 261-268.

Garcia Marco, F. J. (1993). Las comunidades mudéjares de Calatayud en el siglo

XV. Zaragoza. Institucion Fernando el Catélico (CSIC).

Garcia Serrano, F. (2009). “La creacion de identidad en la frontera medieval
hispana y la vision del otro: mudéjares y judios”. En Rodriguez de la Pefia, M. A.,
Hacedores de frontera: estudios sobre el contexto social de la frontera en la Espafia

medieval. Madrid: Fundacién Universitaria San Pablo CEU, pp. 73-90.

Garcia-Arenal Rodriguez, M. (1984). “Los mudéjares en el Reino de Navarra y en
la Corona de Aragon: Estado actual de su estudio”. Actas del 111 Simposio internacional
de Mudejarismo. Teruel, 20-22 de septiembre de 1984. Teruel: Centro de Estudios
Mudéjares, pp. 175-186.

GOmez de Valenzuela, M. (1988). “La aljama de Letux y el concejo de Pertusa: los
vasallos musulmanes y cristianos de don Pedro de Bardaxi en 1453”. En Destierros
aragoneses: ponencias y comunicaciones, vol. 1. Zaragoza: Institucion Fernando el
Catolico, pp. 273-290.

GOmez de Valenzuela, M. (2014). Esclavos en Aragon (siglos XV a XVII).

Zaragoza: Institucion Fernando el Catolico (CSIC).

Gual Camarena, M. (1949). “Mudéjares valencianos. Aportaciones para su

estudio”, Saitabi, 7, pp. 165-199.

73



Gual Camarena, M. (1959). “Los mudéjares valencianos en la época del
Magnanimo”, Actas del IV Congreso de Historia de la Corona de Aragon. 25 de
septiembre al 2 de octubre de 1955 en Palma de Mallorca. Palma de Mallorca: Diputacion

Provincial de Baleares, pp. 467-494.

Guijarro Hortelano, E. M. (2010). La maternidad en las comunidades mudeéjar y
morisca segin un manuscrito aljamiado-morisco aragonés. Estudio y edicion critica
(Cadice T-8, BRAH). Teruel: Centro de Estudios Mudéjares (CSIC).

Hinojosa Montalvo, J. (1993). “La gestion de la renta feudal en Crevillente durante
el siglo XV”, Actas del 1V simposio Internacional de Mudejarismo. 17 al 19 de septiembre
de 1987 en Teruel. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC), pp. 319-318.

Hinojosa Montalvo, J. (2002a). Los mudéjares. La voz del Islam en la Espafia

Cristiana. | Estudio. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC).

Hinojosa Montalvo, J. (2002b). Los mudéjares. La voz del Islam en la Espafia
Cristiana. 11 Documentos. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC).

Hinojosa Montalvo, J. (2007). “Balance y perspectivas de los estudios mud¢jares
en Espafa: 1975-2005”. 30 afios de Mudejarismo. Memoria y futuro (1975-2005): actas
del X Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel, 14-16 septiembre 2005, Teruel:
Centro de Estudios Mudéjares. pp. 23-110.

Hinojosa Montalvo, J. (2009). “Los mudéjares en Aragon y Catalufia en el reinado
de Jaime 1.”. En Sarasa Sanchez, E. (coord.), La sociedad en Aragon y Catalufia en el

reinado de Jaime | (1213-1276). Zaragoza: Instituto Fernando el catolico, pp. 157-198.

Hinojosa Montalvo, J. (2017). “Mudéjares y judios: minorias en contacto en Aragon
y Valencia.” En Sarasa S&nchez, E. (coord.). Bajar al reino: relaciones sociales,
econdmicas y comerciales entre Aragén y Valencia: siglos XII1-XIV. Zaragoza: Instituto

Fernando el catdlico, pp. 223-247.

Hinojosa Montalvo, J. R. (2004). “Cristianos contra musulmanes: la situacion de

los mudéjares”. Conflictos sociales, politicos e intelectuales en la Espafia de los siglos

74



XIV'y XV: XIV Semana de Estudios Medievales, Najera, del 4 al 8 de agosto de 2003.
Logrofio: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 335-392.

Hinojosa y Naveros, E. (1904) “Mezquinos y exaricos. Datos para la historia de la
servidumbre en Navarra y Aragon”. En Saavedra y Moragas, E. Homenaje a Don
Francisco Codera y Zaidin en su jubilacion del profesorado. Zaragoza: M. Escar,
tipografo, pp. 522-531.

Jiménez Rayado, E. (2020). “Mudéjares contra la autoridad. Desacato, protestas y
huelgas de una minoria en la Edad Media”, Edad Media. Revista de Historia, (21), pp.
319-352.

Kadri, A., Moreno Moreno, Y. y Echevarria Arsuaga, A. (2018). Circulaciones
mudéjares y moriscas: redes de contacto y representaciones. Madrid: CSIC.

La Parra Lopez, S. (1992). “Moros y cristianos en la vida cotidiana: ;historia de
una represion sistematica o de una convivencia frustrada?”. Revista de historia moderna:

Anales de la Universidad de Alicante, 11, pp. 143-174.

Lacarra de Miguel, J. M. (1981). “Introduccion al estudio de los mudéjares
aragoneses”. Actas del | Simposio internacional de Mudejarismo. Teruel, 15-17
septiembre 1975, Teruel: Centro de Estudios Mudéjares, pp. 17-28.

Ladero Quesada M. A. (1999). “Grupos Marginales”, La Historia Medieval en
Espafia. Un balance Historiografico (1968-1998), XXV Semana de Estudios Medievales.
Estella-Lizarra, 14-18 julio 1998, Pamplona: Gobierno de Navarra, Departamento de
Educacién y Cultura, pp. 505-601.

Ladero Quesada, M. A. (1981). “Los mudéjares de Castilla en la Baja Edad Media”,
Actas del | Simposio Internacional de Mudejarismo. 15 al 17 de septiembre de 1975 en
Madrid-Teruel. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC), pp. 349-390.

Ladero Quesada, M. A. (2010). “Los mudéjares de Castilla cuarenta afios después”.

En la Espafia medieval, 33, pp. 383-424.

75



Laliena Corbera, C. (1996). “La antroponimia de los mudéjares: resistencia y
aculturacion de una minoria étnico-religiosa.” En L’ anthroponymie, document de
[’histoire sociale des mondes mediterraneens medievaux. Actes du Colloque International
organisé par I’Ecole Francaise de Rome, Roma, 1994, 226 (1). Roma: Publications de

I'Ecole Francaise de Rome, pp. 143-166.

Ledesma Rubio, M. L. (1968) “La poblacion mudéjar en la Vega Baja del Jalon”.
En Miscelanea ofrecida al ilustrisimo Sefior Don José Maria Lacarra y de Miguel.

Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, pp. 333-351.
Ledesma Rubio, M. L. (1979). Los mudéjares aragoneses. Zaragoza: Anubar.

Ledesma Rubio, M. L. (1980). “Notas sobre los mudéjares del valle del Huerva
(siglos XII al XIV)”, Aragon en la Edad Media, (3), Zaragoza: Universidad de Zaragoza,
pp. 7-27.

Ledesma Rubio, M. L. (1981). “Los mudéjares y el cultivo de la tierra en Aragén.”
En Il Jornadas sobre el estado actual de los estudios sobre Aragén, Tarazona, 1980.

Zaragoza: Instituto de Ciencias de la Educacién, pp. 905-912.

Ledesma Rubio, M. L. (1984). “Mudéjares tornadizos y relapsos en Aragon a fines
de la Edad Media”. Aragon en la Edad Media, Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp.
263-292.

Ledesma Rubio, M. L. (1991). “Marginacion y violencia: Aportacion al estudio de
los mudéjares aragoneses”. Aragon en la Edad Media, (9), Zaragoza: Universidad de

Zaragoza, pp. 203-224.

Ledesma Rubio, M. L. (1993). “Los mudé¢jares aragoneses y su aportacion a la
economia del reino. Estado Actual de nuestros conocimientos y vias para su estudio”,
Actas del IV Simposio Internacional de Mudejarismo. 17 al 19 de septiembre de 1987 en
Teruel. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC), pp. 91-112.

Ledesma Rubio, M. L. (1994). Vidas Mudéjares. Zaragoza: Editorial Mira.

76



Ledesma Rubio, M. L. (1996). Estudios sobre los mudéjares en Aragon. Teruel:
Centro de Estudios Mudéjares (CSIC).

Ledesma Rubio, M. L. (1997). “Incidencia del problema judio en las comunidades
mudejares de Aragén (1391-1492)”. La Peninsula Ibérica en la era de los
descubrimientos (1391-1492): actas Il Jornadas Hispano-Portuguesas de Historia
Medieval. 25-30 de noviembre de 1991 en Sevilla. Sevilla: Consejeria de Cultura de
Andalucia, pp. 289-300.

Lopes de Barros, M. F., Hinojosa Montalvo, J. (2008). “Minorias étnico-religiosas
na Peninsula Ibérica: Periodo Medieval e Moderno ”. En Actas | Encontro Minorias no
Mediterraneo. Evora en 2006. Lisboa: Edicoes Colibri - Centro Interdisciplinar de

Histdria, Culturas e Sociedades da Universidade de Evora - Universidade de Alicante.

Macho y Ortega, F. (1923). “Condicion social de los mudéjares aragoneses (siglo
XV)”, Memorias de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Zaragoza,

tomo | Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, pp. 137-319.

Mainé Burguete, E. (1996). “El urbanismo de la moreria zaragozana a fines del
XIV.” En Actas del VI Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel, 16-18 de
septiembre de 1993. Teruel: Centro de Estudios Mudéjares (CSIC), pp. 619-634.

Marin Padilla, E. (1988). “Los moros de Calatorao, lugar aragonés de seforio, en
los siglos X1V y XV (1).” Al-Qanzara: Revista de estudios arabes, (9). Madrid: CSIC, pp.
249-296.

Marin Padilla, E. (1989). “Los moros de Calatorao, lugar aragonés de seforio, en
los siglos X1V y XV (I1).” Al-Qansara: Revista de estudios arabes, (10). Madrid: CSIC,
pp. 175-214.

Marin Padilla, E. (2003). “Notas sobre la relacion de moros de la aljama de
Zaragoza y conversos de su comunidad (siglo XV).” Al-Qansara: Revista de estudios
arabes, 24 (1). Madrid: CSIC, pp. 169-178.

77



Mendizabal, M. F. (2008). “Oficios, labores y fiscalidad de los mudéjares
peninsulares: notas distintivas en Castilla y Aragén (ss. XIII-XVI).” Cuadernos de
Historia de Espafia, (82), Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, pp. 123-146.

Meyerson, M. D. (1986). “The War against Islam and the Muslims at home: The
Mudejar Predicament in the Kingdom of Valencia during the Reign of Fernando El

Catolico”. Sharq Al-Andalus: Estudios mudejares y moriscos, (3), pp. 103-113.

Meyerson, M. D. (1991). The Muslims of Valencia in the Age of Fernando and
Isabel. Between Coexistence and Crusade. Berkeley: California University Press.

Moore, R. I. (1989). La Formaciéon de una Sociedad Represora. Poder y

disidencia en la Europa Occidental, 950-1250, Barcelona: Critica.

Motis Dolader, M. A. (2014). “Relaciones transversales entre judios y mudéjares

en Aragon en la Baja Edad Media: asimetria, interaccion productiva y flujos crediticos.”

e-Journal of Sefardic Studies, (2), pp. 101-127.

Motis Dolader, M. A., Garcia Marco, F. J., Rodrigo Estevan, M. L. (1994).
Procesos inquisitoriales de Daroca y su Comunidad. Daroca: Caroca: Centro de Estudios
Darocenses-1FC.

Navarro Espinach, G. (2002). “Los musulmanes y la ruta de la seda entre Oriente
y Occidente.” En Nuez, F. (ed.). La herencia arabe en la agricultura y el bienestar de
Occidente. Valencia: Universidad Politécnica de Valencia, pp. 283-328.

Navarro Espinach, G. (2009). “La moreria de Zaragoza en el siglo XV.” En Actas
del XI Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel, 18-20 de septiembre de 2008.
Teruel: Centro de Estudios Mudejares (CSIC), pp. 761-774.

Navarro Espinach, G. y Villanueva Morte, C. (2003). Los Mudéjares de Teruel y
Albarracin. Familia, trabajo y riqueza en la Edad Media. Teruel: Centro de Estudios
Mudéjares (CSIC).

78



Nirenberg, D. (1993). “Muslim-Jewish relations in the fourteenth-century crown of
Aragon”. Viator, 24, pp. 249-268.

Nirenberg, D. (2001). Comunidades de violencia. La persecucion de las minorias

en la Edad Media. Barcelona: Ediciones Peninsula.

Nirenberg, D. (2014). Neighboring Faiths: Christianity, Islam, and Judaism in the
Middle Ages and Today. Chicago, Londres: University of Chicago Press.

Ortego Rico, P. (2015). “Elites y conflictividad en el seno de las aljamas
mudéjares castellanas a fines de la Edad Media: exencion tributaria y redes clientelares”.
Hispania, LXXV (250), pp. 505-536.

Ortego Rico, P. (2018). “Los mudéjares de Castilla y la migracion a dar al-islam
(ca. 1450-1502): ¢superioridad del vinculo religioso sobre el de naturaleza?”. En Kadri,
A., Moreno Moreno, Y. y Echevarria Arsuaga, A. (eds.), Circulaciones mudéjares y

moriscas: redes de contacto y representaciones. Madrid: CSIC.

Pardo Molero, J. F. (1997). "<<Per salvar la sua ley>>: Historia del levantamiento,
juicio y castigo de la villa de Benaguacil contra Carlos V (1525-1526)”. Sharq Al-
Andalus: Estudios mudéjares y moriscos, (14), pp. 113-154.

Pelaz Flores, D. (2018). “Ser musulmana entre cristianos. Una aproximacion a la
participacion socioecondémica de las mujeres musulmanas en el Aragbon bajomedieval.”
En Amréan, R. y Cortijo Ocafia, A. (eds.), Minorias en la Espafia medieval y moderna:
Asimilacion y/o exclusion (Siglos XV al XVII), Santa Barbara: Publications of
eHumanista, pp. 311-338.

Pérez Vifiuales, P. (1993). “El sefiorio de Alfajarin en el siglo XV: fiscalidad
mudéjar y cristiana.”. En Serrano Martin, E. y Sarasa Sanchez, E. (coords.). Sefiorio y
feudalismo en la Peninsula Ibérica (ss. XII1-XIX), vol. 3, Zaragoza: Institucién Fernando
el Catdlico, pp. 579-594.

79



Pérez Vifuales, P. (2005). “La convivencia de tres culturas: cristianos, mudéjares
y judios.” En Vazquez Astorga, M., Hermoso Cuesta, M. (coords.). Comarca de Ribera
Alta del Ebro. Zaragoza: Diputacion General de Aragén, pp. 58-89.

Piles Ros, L. (1949). “La situacion social de los moros de realengo en la Valencia
del siglo XV”, Estudios de Historia Social de Espana, 1, pp. 225-274.

Poutrin, 1. (2008). “Los derechos de los vencidos: las capitulaciones de Granada
(1491)”. Sharg al-Andalus, (19), pp. 11-34.

Radoslavova Miteva, Y. (2017). Historia social de la lengua de los mudéjares. La
asimilacion linglistica de la minoria islamica en la Peninsula Ibérica en la etapa

medieval. Tesis doctoral, San Cristobal de la Laguna: Universidad de La Laguna.

Riera Sans, J. (2002). “La precedencia entre judios y moros en el reino de
Aragoén.” En Judaismo hispano: estudios en memoria de José Luis Lacave Riano. Vol. 2.
Madrid: CSIC, pp. 549-560.

Roca Traver, F. (1952). “Un siglo de vida mudéjar en la valencia medieval (1238-
1338)”, Estudios de Edad Media de la Corona de Aragoén, 5, pp. 115-208.

Ruzafa Garcia, M. (1992). “El matrimonio en la familia mudéjar valenciana”, Sharq

Al-Andalus, 9, pp. 165-176.

Ruzafa Garcia, M. (1993a). “Los operadores econémicos de la moreria de
Valencia”, Actas del 1V Simposio Internacional de Mudejarismo. 17 al 19 de septiembre
de 1987 en Teruel. Teruel: Instituto de Estudios Turolenses (CSIC), pp. 247-260.

Ruzafa Garcia, M. (1993b). “Sefores cristianos y campesinos mudéjares en la
Valencia del siglo XV”, Actas del Congreso Internacional Sefiorio y feudalismo en la
Peninsula Ibérica (siglos XII- XVIII), volumen 3. Zaragoza: Institucion Fernando el
Catdlico (CSIC), pp. 423-433.

Saavedra y Moragas, E. (1904) Homenaje a D. Francisco Codera en su jubilacién

del profesorado. Zaragoza: M. Escar, tipografo.

80



Salicru Lluch, R. (2008), “Intérpretes y diplomaticos. Mudéjares mediadores y
representantes de los poderes cristianos en la Corona de Aragdn”. En Echevarria Arsuaga,
A. (ed.). Biografias mudéjares o la experiencia de ser minoria: biografias islamicas en

la Espafia cristiana. Madrid: CSIC.

Sancho Gomez, C. (2013). “Violencia y cautiverio al sur del reino de Valencia a
principios del siglo xv: Elche como observatorio de una villa de frontera.”, Norba. Revista

de Historia, 26, Badajoz: Universidad de Extremadura, pp. 311-338.

Sarasa Sanchez, E. (1981). Sociedad y conflictos sociales en Aragon, siglos XIlI-
XV. Madrid: Siglo Veintiuno.

Sarasa Sanchez, E. (2001). “Los mudéjares: pervivencia del mundo isldmico en

Aragbn: veinticinco afios de estudios”. Revista d'historia medieval, 12, pp. 79-90.

Sarasa Sanchez, E. (2016). “Mudéjares y cristianos en Aragon: convivencia,
coexistencia, conveniencia”. En Anuario del Centro de la Universidad Nacional de
Educacidn a Distancia en Calatayud, (22), Calatayud: UNED, pp. 45-54.

Sesma Mufioz, J. A. (2008). “Adaptacion socio-espacial de las comunidades
mudéjares dedicadas al transporte entre Aragon y Valencia (siglos XIV-XV).” En La
pervivencia del concepto: nuevas reflexiones sobre la ordenacion social del espacio en

la Edad Media. Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 409-426.

Torré Abad, J. (1995). “El urbanismo mudéjar como forma de resistencia:
alquerias y morerias en el reino de Valencia (siglos XI1I-XVI)”. En Actas VI Simposio
internacional de Mudejarismo: Teruel, 16-18 de septiembre de 1993. Teruel: Instituto de

Estudios Turolenses, pp. 535-598.
Valde6n Baruque, J. (2007). Cristianos, judios y musulmanes. Barcelona: Critica.

Villanueva Morte, C. (2003). “Aproximacion a la sociedad mudéjar del sur de
Aragén y norte del reino de Valencia en el trasiego mercantil de la Baja Edad Media.” En
Actas del | Simposio de Jovenes Medievalistas. 2002 en Lorca. Murcia: Ayuntamiento de
Lorca, pp: 235-260.

81



Villanueva Morte, C. (2007). “Las mujeres mudéjares en Aragon. Balance y
perspectivas de estudio.” En 30 afios de Mudejarismo. Memoria y futuro (1975-2005):
actas del X Simposio Internacional de Mudejarismo. Teruel, 14-16 septiembre 2005.
Teruel: Centro de Estudios Mudéjares (CSIC), pp. 513-578.

Villanueva Morte, C. (2009). “Consideraciones sobre los mudéjares en las ‘tablas
del General’ del Alto Palancia.” En Actas del XI Simposio Internacional de Mudejarismo,
Teruel, 18-20 de septiembre de 2008. Teruel: Centro de Estudios Mudejares (CSIC), pp.
739-759.

Villanueva Morte, C. (2020). “Los mudéjares aragoneses en la Edad Media: Una

minoria en clave de revision historiografica”. eHumanista/Conversos, (8), pp. 86-108.

82



