
 
 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

 

 
Res Publica y Pax Deorum: La violencia religiosa en los 

conflictos internos de la Roma Tardorrepublicana, 133-30 a.C. 

 

 

Res Publica and Pax Deorum: Religious violence in the internal 

conflicts in Late Republican Rome, 133-30 B.C. 

 

 

 

 
Autor 

 

Carlos González Catalán 

 

 
Director 

 

Francisco Pina Polo 

 

 

 

 

Máster en Mundo Antiguo y Patrimonio Arqueológico 

Facultad de Filosofía y Letras 

Año Académico 2020/21 



1 

 

ÍNDICE 

 

Resumen/Abstract           2 

1. Introducción           3 

 1.1. Justificación del trabajo         3 

 1.2. Estado de la cuestión         4 

 1.3. Metodología          9 

2. Conceptualización de la violencia         10 

3. Contexto tardorrepublicano          13 

3.1. Violencia Política         16 

4. Casos de violencia-religión         23 

4.1. El asesinato de Tiberio Graco        24 

4.2. El asesinato de Tribunos de la Plebe       29 

4.3. El asesinato de Mario Gratidiano       33 

4.4. El castigo de César a unos legionarios       37 

4.5. La inmolación de trescientos individuos en Perugia     40 

4.6. La Bona Dea          41 

4.7. Clodio y Cicerón: el templo a Libertas       43 

4.8. Un espacio para la violencia: el templo       47 

4.9. Dolabela y el monumento funerario a César      50 

5. Conclusiones           52 

6. Bibliografía            58 

7. Anexos            62 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

Resumen 

 

La religión romana se articula en torno al cultus deorum, mientras la relación de la comunidad 

con los dioses se mantenga en equilibrio estos serán propicios con Roma. El orden cósmico está 

representado por la pax deorum y su ruptura se produce a través de la impiedad. La violencia es un 

acto impuro en sí mismo, y la respuesta religiosa de Roma frente a la guerra o los castigos religiosos 

demuestran que está estrechamente relacionada con el equilibrio cósmico, necesitando de rituales de 

purificación para restablecer el orden.  

 

Con este trabajo pretendo realizar un análisis de la violencia en relación con la religión dentro 

del periodo denominado como tardorrepublicano (133-30 a.C.), el cual corresponde a una etapa de 

progresiva manifestación de la violencia interna de Roma, y llena de episodios que trasladan al límite 

el equilibrio de la comunidad cívica con los dioses. Recorreremos una selección de casos de violencia 

religiosa con el objetivo de acercarnos a episodios y a la justificación religiosa de la violencia. 

 

 

Abstract 

 

Roman religion is articulated around the cultus deorum, and as long as the community's 

relationship with the gods remained in balance, the gods would be favourable to Rome. The cosmic 

order is represented by the pax deorum and its rupture is produced through impiety. Violence is an 

impure act in itself, and Rome's religious response to war or religious punishments shows that it is 

closely related to the cosmic balance, necessitating rituals of purification to restore order.  

 

In this paper I intend to analyse violence in relation to religion in the Late Republican period 

(133-30 BC), which corresponds to a period of progressive manifestation of internal violence in 

Rome, full of episodes that pushed the balance of the civic community with the gods to the limit. We 

will go through a selection of cases of religious violence with the aim of approaching episodes and the 

religious justification of violence. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

1. Introducción 

 

1.1. Justificación del trabajo 

 

 El objetivo principal del trabajo es analizar la relación entre la religión y la violencia en la 

Roma tardorrepublicana. La religión romana se articula en torno al cultus deorum, mientras la 

relación de la comunidad con los dioses se mantenga en equilibrio estos serán propicios con Roma. 

La ruptura de la pax deorum, concepto que representa el orden cósmico, se produce a través de la 

impiedad y requiere de rituales de purificación para restablecerlo. Dentro del conjunto de elementos 

que pueden producir esta quiebra del orden se encuentra la violencia. El comportamiento de Roma 

frente a la guerra o los castigos religiosos nos demuestra que la violencia está estrechamente 

relacionada con el concepto de pax deorum. Por ello pretendo hacer un recorrido por el periodo 

tardorrepublicano (133-30 a.C.), examinando los diferentes procesos coyunturales que contengan el 

binomio violencia-religión. El marco cronológico escogido representa un periodo convulso en Roma, 

donde se produce una paulatina manifestación de actos violentos en un contexto de crisis política que 

desembocará en la disolución de la República y la instauración del principado de Augusto. La 

finalidad de este proyecto consiste en analizar la justificación religiosa para un contexto violento, así 

como la construcción de la violencia desde una perspectiva religiosa. El trabajo quedaría enmarcado 

dentro del estudio histórico de Roma y en el campo de Historia de las Religiones. 

 El trabajo está dividido en varios capítulos temáticos, comenzando con el capítulo dos por una 

introducción al concepto de violencia. A continuación el capítulo tres lo dedico al contexto de la 

Roma tardorrepublicana, para poder situarnos históricamente, así como introducir el proceso de 

violencia política del periodo. El capítulo cuatro lo dedicamos a exponer los diferentes casos 

seleccionados. Finalmente, ofrezco las conclusiones del trabajo, a lo que sigue la bibliografía 

utilizada, y un anexo con extractos de las fuentes para los casos más relevantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

1.2. Estado de la cuestión 

 

 En el estudio de Roma disponemos de un conjunto de autores clásicos como fuentes, aunque 

debemos tener en cuenta que en ocasiones sus obras se conservan parcialmente. También disponemos 

de autores fragmentarios que no han llegado con sus obras hasta nosotros. Para el estudio de la 

violencia que se desarrolla en Roma en el marco cronológico seleccionado, tenemos una serie de 

autores fundamentales: Apiano y su obra Historia de Roma nos acerca estrechamente al devenir 

histórico del periodo con sus cinco libros dedicados a las guerras civiles; Salustio, quien en sus obras, 

especialmente los fragmentos de Historia, recoge acontecimientos y confrontaciones políticas de 

nuestro interés; por otro lado tenemos la obra de Plutarco, Vidas Paralelas, donde aparecen las 

biografías de personajes (Sila, Craso, Pompeyo, César, Antonio, Catón, Cicerón y los hermanos 

Graco) que participan como protagonistas en la historia política tardorrepublicana, al igual que nos 

pueden alumbrar detalles en determinados contextos que acontecen en su tiempo; sin duda una de las 

fuentes requeridas para nuestro trabajo es la amplia obra de Cicerón, desde sus cartas a sus trabajos 

sobre política; también debemos incluir la obra Guerra Civil de Julio César, ya que se trata de otra 

obra acerca del conflicto civil escrita por uno de sus participantes. Finalmente hay una serie de 

autores de los que podemos extraer información para el tema en cuestión: Aulo Gelio, Dión Casio, 

Floro, Lucano, Macrobio, Plinio, Suetonio, Valerio Máximo o Veleyo Patérculo. 

 

 El recorrido historiográfico de la violencia religiosa en Roma es más bien corto, ya que 

carecemos de monografías específicas sobre este tema, de manera que esta línea aparece insertada 

generalmente en trabajos sobre el contexto político. En cambio el análisis de la violencia política si 

dispone de recorrido y tiende a centrarse en el devenir político tardorrepublicano. La bibliografía no 

es muy extensa, pero disponemos de obras de referencia que marcan el trayecto sobre el estudio de la 

violencia tardorrepublicana. En los años 60 del siglo XX el trabajo de Lintott
1
 sobre violencia en 

Roma es un punto de inflexión en el análisis de este campo y un punto de partida para otros autores. 

Lintott profundiza en la violencia del periodo tardorrepublicano, descomponiendo la violencia por 

partes, estudiando su expresión, además de ofrecernos una clasificación y el tratamiento jurídico que 

se puede atisbar en las fuentes. Posteriormente en los años 80 surge la obra de Vanderbroeck
2
, el cual 

sigue las tesis de Turner y Killian
3
 sobre el comportamiento colectivo. El holandés parte del trabajo 

de Lintott aplicando teorías de movimientos sociales para analizar los disturbios y movilizaciones en 

la tardorrepública. Su trabajo se centra en la jerarquía social y los estallidos violentos, recopilando y 

clasificando todos los casos entre los años 78-49 a.C. Después en los años 90 disponemos de otros 

trabajos específicos que guardan relación con el desarrollo de la violencia en Roma, como la obra de 

Duplá
4
 sobre el senatus consultum ultimum. Su trabajo examina exhaustivamente la aplicación de 

esta medida de excepción por parte del senado, una medida que servía para resolver violentamente un 

conflicto que afectaba al dominio político de una parte senatorial. Dentro de esta línea de trabajos 

                                                 
1
 Lintott, A. (1999 

1
1968), Violence in Republican Rome, Oxford University Press, Oxford. 

2
 Vanderbroeck, P. (1987), Popular Leadership and Collective Behaviour in the Late Roman Republic (ca. 80-50 B.C.), 

J.C. Gieben, Amsterdam. 
3
 Turner, R.H., y Killian, L.M. (1972), Collective Behavior, Englewood Cliffs. 

4
 Duplá A. (1990), Videant Consules, las medidas de excepción en la crisis de la República Romana, Universidad de 

Zaragoza, Zaragoza. 



5 

 

específicos también tenemos el de Cantarella
5
, una obra sobre los castigos religiosos en Roma, lo cual 

incluye el proceso jurídico, la interpretación religiosa y el análisis de la violencia aplicada a los casos 

de impiedad. Recientemente disponemos de artículos científicos que analizan casos específicos 

donde podemos encontrar la violencia, disponiendo este trabajo de una selección que aparece en la 

bibliografía. 

 

 Para introducirnos en el contexto historiográfico de esta línea de trabajo, considero necesario 

hacer un sucinto recorrido sobre la evolución del estudio de la política en Roma, así como el estudio 

de la religión romana. Ambos campos de trabajo se entrelazan para este proyecto. 

 El estudio científico del contexto político tardorrepublicano parte de los trabajos 

decimonónicos, especialmente las tesis de Mommsen y su interpretación de la obra de Cicerón, lo 

cual ha generado uno de los grandes problemas historiográficos en este campo, ya que ha marcado su 

perspectiva ciceroniana muchos de los trabajos posteriores. Desde los que consideran a Cicerón un 

modelo de estadista patriótico, hasta los que mantienen la perspectiva negativa sobre el arpinate que 

mantenía Mommsen (Duplá 1990, 31). La tendencia tradicional decimonónica presentaba la vida 

política como el choque entre dos partidos políticos, uno conservador y otro demócrata progresista 

(Duplá 1990, 39).  Así a comienzos del siglo XX el trabajo de Gelzer
6

, muy relevante 

historiográficamente, nos presenta las relaciones entre patrón y cliente como una red de dependencias 

y vínculos que abarcan toda la sociedad (Hölkeskamp 2019, 27). Junto a Gelzer tenemos los trabajos 

de Münzer
7
 y Syme

8
 que marcarán las pautas en la concepción de la política romana en la primera 

mitad del siglo XX: ambos autores consideran que hay una lucha de partidos que buscan obtener el 

poder (Hölkeskamp 2019, 32). Syme establece la ‘clase política’ como una oligarquía cerrada que 

lucha por el poder, la riqueza y la gloria, obviando las clases bajas frente a la voz dominante de la elite 

(Hölkeskamp 2019, 30-31). Esta concepción de partidos será superada en el siglo XX dando paso a 

una nueva tendencia prosopográfica, la cual coloca el foco en las figuras individuales, sus relaciones 

políticas, alianzas, parentesco y clientelas (Duplá 1990, 40). En esta línea prosopográfica 

encontramos la obra de Broughton
9
, que recopila los magistrados republicanos que disponemos a 

través de las fuentes primarias. Aunque era consciente de los límites de esta metodología, la 

prosopografía marcará la investigación hasta los años 80. Algunos autores como Gruen
10

 

comenzaron a cuestionar la visión prosopográfica. Para él, se había abusado de esta línea 

generalizando la sostenibilidad de las clientelas y relaciones entre los miembros de la elite romana: no 

obstante, considera que es una herramienta necesaria para su estudio (Hölkeskamp 2019, 34). En 

cambio, algunos autores como Starr
11

 la consideran algo especulativo. También Ward
12

 postulaba 

que las alianzas entre ‘dinastías’ no eran algo presente. Sin embargo, el punto de inflexión surge en 

                                                 
5
 Cantarella E. (1991), Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Akal, Madrid. 

6
 Gelzer, M. (1912), Die Nobilität der römischen Republik, Leipzig. 

7
 Münzer, F. (1920), Römische Adelsparteien und Adelsfamilien, Stuttgart. 

8
 Syme, R. (1939), The Roman Revolution, Oxford. 

9
 Broughton, T.R.S. (1951), The magistrates of Roman Republic, American Philological Association. 

10
 Gruen, E. (1974), The Last Generation of the Roman Republic, University of California Press. 

11
 Starr, Ch. (1987), Past and Future in Ancient History, Lanham. 

12
 Ward, A.M. (1997), «The Roman Republic», en Thomas, C.G. (ed.), Ancient History: Recent Work and New 

Directions, Claremont, Calif., pp 54-78. 



6 

 

los años 80 con un conjunto de publicaciones de Millar
13

. Su trabajo partía de la base de la existencia 

de democracia en la República romana. Millar defendía que la capacidad de decisión del pueblo 

romano era suficiente para hablar de la presencia de democracia. Para ello aludía a las votaciones en 

asambleas, las elecciones en los comicios, el sufragio secreto y otros elementos (Hölkeskamp 2019, 

12). No obstante, generó un aluvión de trabajos críticos con el tema, ya que Millar obviaba factores 

que condicionaban su interpretación. A raíz de Millar se generó un gran debate historiográfico que 

comenzó a cuestionar el hilo tradicional de la política republicana. Algunas cuestiones de autores 

tradicionales como Münzer, Gelzer o Syme han pasado al revisionismo con este nuevo planteamiento. 

Dentro del nuevo panorama historiográfico, autores como Hölkeskamp (2019) muestran la 

construcción de la clase política republicana romana con una nueva perspectiva de factores como la 

competitividad y la dimensión simbólica. Por otro lado, uno de los temas que ha generado su 

replanteamiento es el constructo optimates-populares, con autores como Clemente
14

, López Barja
15

, 

Rosenblitt
16

 y Pina Polo
17

, los cuales ponen el foco en la ideología política. En los últimos años el 

debate se ha centrado más en la metodología y los enfoques teóricos, donde cabe destacar la apertura 

a nuevas líneas de investigación sobre la política romana (Hölkeskamp 2019, 17). 

 En el caso del estudio científico de la religión, se ha mantenido en una línea historiográfica 

separada del estudio político de Roma. Los trabajos comienzan en el siglo XIX con diferentes 

investigaciones marcadas por la línea de Mommsen. Desde inicios del siglo XX hasta los años 40 

predominan los estudios de herencia positivista que continúan con los preceptos decimonónicos. El 

trabajo de Wissowa
18

, a comienzos de siglo, se establecerá como referencia en los estudios de religión 

romana, especialmente en torno al siglo I a.C. Wissowa considera que el final de la República se 

produce una decadencia religiosa asociándola a una manipulación política (Aldea 2012, 54). Después 

Latte
19

 consolida las teorías de Wissowa, sosteniendo que la religión romana es un conjunto de 

rituales de obligado cumplimiento pero de contenido vacío, por lo que se busca en la época arcaica 

ese contenido, lo cual deja el periodo tardorrepublicano como un horizonte sin esencia religiosa y 

dependiente de la coyuntura política (Aldea 2012, 55). A pesar de que en el campo de Historia de las 

Religiones surgen obras como la de Otto
20

 a inicios del siglo XX, en la que presenta una nueva 

perspectiva acerca de la sacralidad, analizando la experiencia religiosa de lo sagrado en lugar de las 

ideas de Dios o religión (Mircea 2017 
1
1956, 13), no se aplican al estudio de la religión de Roma 

donde predomina la visión de manipulación política. A mediados de siglo se mantienen trabajos que 

                                                 
13

 Millar, F (1984), «The Political Character of the Classical Roman Republic», JRS, 74, pp. 1-19; (1986), «Politics, 

Persuasion, and the People before the Social War (150-90 BC)», JRS, 76, pp. 1-11; (1989), «Political Power in 

Mid-Republican Rome: Curia or Comitium?», JRS, 79, pp. 138-150; (1995), «The Last Century of the Republic: 

Whose History?», JRS, 85, pp. 236-243. 
14

 Clemente, G. (2019), «“Cicerone e i populares: l’ambigua lezione della storia”», en Maiuro, M., Merola, G.D., de 

Nardis, M., y Soricelli, G. (eds.), Uomini, istituzioni, mercati. Studi di storia per Elio lo Cascio, Bari, pp. 35-49 
15

 López Barja, P. (2020), «The Bellvm, Civil Pompeianvm: The war of words», The Classical Quarterly, 69 (2), pp. 

700-714. 
16

 Rosenblitt, J.A. (2016), «Hostile politics: Sallust and the rhetoric of popular champions in the late Republic», 

American Journal of Philology, 137, pp. 655-688. 
17

 Pina Polo, F. (en prensa), Frumentary policy, ideology, and the welfare state in the late Roman Republic, Populares vs 

optimates: politics without ideology?, Universidad Zaragoza – Grupo Hiberus 
18

 Wissowa, G. (1912), Religion und Kultus der Römer, Beck, Múnich. 
19

 Latte, K. (1960), Römische Religionsgeschichte, Beck, Múnich. 
20

 Otto, R. (2016/1917), Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza, Madrid. 



7 

 

continúan en esa línea. Taylor
21

 analiza los conflictos entre facciones en la época de César, y bajo su 

óptica hay una influencia griega de racionalismo que choca con un escepticismo tradicional, lo cual 

nos lleva al uso de la religión como herramienta política (Aldea 2012, 56). Sin embargo, hay una 

corriente renovadora con monografías de autores como Gagé
22

, Le Bonniec
23

 o Schilling
24

. A lo que 

debemos sumar los estudios de religión romana de Dumézil
25

, el cual emplea elementos 

antropológicos, filológicos y de mitología indoeuropea, dando un nuevo enfoque (Aldea 2012, 

56-57). En los años 70 se publica el trabajo de North
26

, el cual considera que el peso de la tradición es 

igual a otras áreas, de manera que la religión evoluciona paralelamente a lo social y lo político. En 

esta tesis la decadencia sería resultado de la óptica cristiana que identifica el vacío religioso entre la 

Roma arcaica y la cristiana (Aldea 2012, 57). Esta nueva línea de investigación será seguida por otros 

autores como Liebeschuetz
27

, el cual revisa esa idea de decadencia y manipulación política. Los 

sacerdotes forman parte de la elite, y por tanto son miembros de la estructura política, de manera que 

no podemos hablar de una manipulación política (Aldea 2012, 58). En la década de los años 80 surgen 

nuevas aportaciones con Beard y Crawford
28

, además del trabajo de Wardman
29

 sobre la relación 

entre el poder y la religión. La elite política controla la religión, y por tanto, el concepto de 

continuidad es evidente rechazando la vieja línea de vacío y decadencia (Aldea 2012, 59). Después 

los trabajos de Scheid (1981; 1985; 1991) demuestran que la religión y la política están unidas, que no 

podemos hablar de dominación política para justificar las crisis del final de la República (Aldea 2012, 

53-60). Es una religión social, y por tanto, el análisis de la sociedad es imprescindible para 

comprender la religión romana (Scheid 1985, 12). El significado de la religión hay que buscarlo en 

quienes la practicaban: la comunidad cívica (Scheid 1985, 10). 

 En el siglo XXI, Rüpke (2007; 2010; 2011a) y otros autores, presentan una visión actualizada 

y renovadora, generando nuevas líneas de interpretación y cuestionando postulados tradicionales. 

Recientemente ha surgido una nueva línea de investigación generando debate: el individualismo 

religioso. Tradicionalmente se ha entendido la religión romana como un culto cívico, que estructura la 

comunidad y su identidad. Trabajos como el de Fuchs
30

, Rüpke y otros autores, sostienen que la los 

individuos forman la comunidad, de manera que actúan como agentes en su construcción y en las 

redes sociales con las que se relaciona, por tanto la identidad colectiva sería fruto de un proceso de 

entrelazado (Fuchs et al. 2019). Sin embargo, tenemos un sector de autores críticos como John 

Scheid
31

 y sus trabajos sobre religión romana, donde en este contexto critica que la perspectiva del 

individualismo religioso en Roma se analiza en una comparativa a través de una óptica cristiana, la 

                                                 
21

 Taylor, L. (1964), Party Politics in the Age of Caesar, University of California Press, Berkeley. 
22

 Gagé, J. (1955), Apollon Romain. Essai sur le culte d’Apollon et le développement du «ritus Graecus» à Rome, des 

origines à Auguste, E. de Boccar, París. 
23

 Le Bonniec, H. (1958), Le culte de Cérès à Rome: des origines à la fin de la République, Klincksieck, París. 
24

 Schilling, R. (1954), La religion romaine de Vénus: depuis les origins jusqu’au temps d’Auguste, E. de Boccar, París. 
25

 Dumézil, G. (2007 
1
1966), La religione romana arcaica. Mitti, leggende, realtà, BUR Saggi, Milán. 

26
 North, J. (1976), «Conservatism and change in Roman Religion», Papers of the British School at Rome, 44, pp.1-12. 

27
 Liebeschuetz, J. (1979), Continuity and Change in Roman Religion, Clarendon Press, Oxford. 

28
 Beard, M. y Crawford, M. (1985), Rome in the Late Republic, Duckworth, Londres. 

29
 Wardman, A. (1995), Religion and Statecraft among the Romans, Ann Arbor: University Microfilm International. 

30
 Fuchs, M. et al. (2019), «General Introduction», en Fuchs, M. et al (eds.), Religious Individualisation, Historical 

Dimensions and Comparative Perspectives, Volume 1, De Gruyter. 
31

 Scheid, J. (2016), The Gods, the State, and the Individual, Reflections on Civic Religion in Rome, University of 

Pennsylvania Press, Pennsylvania. 



8 

 

cual no incluye la posibilidad de formas religiosas individuales distintas a la expresión cristiana
 

(Scheid 2016, p. 113). Las investigaciones recientes nos permiten observar aspectos que hasta ahora 

no habían sido objeto de estudio, lo cual nos acerca a una mayor comprensión de la religión romana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

1.3. Metodología 

 

 Para la realización de este trabajo he consultado una serie de obras generales y trabajos 

específicos sobre el estudio histórico de Roma, Historia de las Religiones y violencia. El proyecto 

comenzó con la búsqueda en las fuentes primarias de los episodios en los que podíamos observar la 

relación entre violencia y religión. A continuación amplié la información a través de bibliografía 

secundaria, contrastando en las fuentes primarias los episodios de interés para nuestro trabajo. Cabe 

decir que he empleado mi TFG “La ruptura de la pax deorum: la impiedad en la República romana 

(siglos III-I a.C.)” como un punto de partida para aspectos específicos de la religión romana, los 

castigos religiosos y la impiedad. En cuanto a la selección bibliográfica, para el contenido de la 

violencia en Roma he empleado trabajos como el de Lintott (1999 
1
1968), Vanderbroeck (1987) y 

Duplá (1990; 2007; 2017), acompañados de artículos científicos o capítulos de obras para temas más 

específicos, como Cantarella (1991) para abordar los delitos religiosos. En el apartado de política 

romana he consultado autores como Hölkeskamp (2019) y Pina Polo (1998b; 2010) para marcar 

conceptos generales y abordar las cuestiones del contexto tardorrepublicano. Para el campo de la 

religión romana fundamentalmente he trabajado la obra de Rüpke (2007; 2010; 2011a), y el trabajo de 

Scheid (1981; 1985; 1991), el cual aborda aspectos como el delito religioso y los conceptos de pax 

deorum e impiedad. Aspectos fundamentales que requieren el acercamiento a este campo de trabajo 

son la estructura religiosa, los sacerdocios, la composición de la sociedad romana y el contexto 

histórico del marco cronológico, para ello he consultado obras generales y específicas a fin de obtener 

una mayor comprensión. 

 El capítulo cuatro de este trabajo recoge los episodios seleccionados para el estudio del 

binomio violencia-religión, de manera que he consultado las fuentes primarias en busca de estos 

episodios. Fundamentales han sido la obra Historia de Roma de Apiano que aborda el periodo de las 

guerras civiles. También la obra Historia de Salustio, que nos acerca a un periodo concreto de la 

primera mitad del siglo I a.C. De Plutarco he consultado Vidas Paralelas, una obra que recopila 

biografías de individuos con protagonismo político en el contexto. De la misma manera he consultado 

la obra de Cicerón, donde encontramos una serie de trabajos que nos permiten acercarnos a muchos 

de los episodios del contexto. Además de la obra La Guerra Civil de Julio César y otros autores como 

Dión Casio, Valerio Máximo, Macrobio, Lucano, Tito Livio o Suetonio para aspectos más 

específicos. Los casos seleccionados han sido completados con bibliografía específica que nos aporta 

detalles de relevancia y otras interpretaciones. 

 El guion metodológico del trabajo consiste, tras plantear el concepto de la violencia teórica 

(capítulo 2), presentar sucintamente el contexto de choque interno tardorrepublicano (capítulo 3), 

para después ahondar en la violencia política y sus factores (subapartado 3.1). A continuación dedico 

una sección que recopila los casos seleccionados analizando la violencia y su relación con la religión 

(capítulo 4). Finalmente como cierre unas conclusiones que completan el trabajo. 

 

 

 

 



10 

 

2. Conceptualización de la violencia 

 

 Es necesario, antes de dirigir la mirada al contexto histórico de nuestro trabajo, introducir el 

concepto de la violencia, su estructura, expresiones y análisis desde una perspectiva teórica. El propio 

término de violencia responde a un significado polisémico. La definición de la violencia ha sido 

abordada desde múltiples campos como la sociología, la filosofía, el derecho, la antropología o la 

psicología, aunque dentro del ámbito jurídico podemos distinguir entre dos categorías de violencia: la 

física y la psíquica (Lull et al. 2006, 88).  

 La violencia física es la más evidente, desde una agresión leve hasta su mayor expresión que 

corresponde a la muerte de un individuo. Ciertamente la violencia física genera la posibilidad de que 

se produzca otra forma de violencia como respuesta (Lull et al. 2006, 89). Su expresión suscita terror 

y fascinación, sus diferentes manifestaciones cuentan con la imprevisibilidad, y presenta una 

respuesta más inmediata y directa que la psíquica, lo cual dificulta su evasión (Lull et al. 2006, 

89-90). En cambio, la violencia psíquica tiene formas más sutiles para alcanzar el mismo fin: obligar 

a un individuo a actuar en contra de su voluntad (Lull et al. 2006, 88). La capacidad ejecutiva de la 

violencia para doblegar o someter, relaciona los agentes que pueden ejercer esa capacidad con las 

estructuras de poder, lo cual nos lleva al plano político. La violencia puede convertirse en una 

herramienta de sumisión del contrincante produciendo su máxima expresión política a través de la 

guerra (Lull et al. 2006, 89). Cuando se produce una manifestación de violencia no responde a un acto 

de aleatoriedad, sino que mantienen una orientación hacia un fin, esto la diferencia de los accidentes. 

Existe un propósito en su ejecución, ya sea a corto, medio o largo plazo (Lull et al. 2006, 90). En su 

estructura nos encontramos con dos partes, una emisora y activa que la ejerce, frente a una segunda 

pasiva que actúa como receptor. Asimismo esta puede ser unidireccional, bidireccional o 

multidireccional, por consiguiente siempre hay una voluntad ejecutiva (Lull et al. 2006, 90). Además 

debemos incluir otro aspecto de la violencia, que es un acto mimético, pudiendo reproducirse y 

expandirse entre los individuos implicados (Lull et al. 2006, 93). 

 Desde el campo de estudio de la biología se ha definido tradicionalmente como una expresión 

natural e instintiva de las conductas agresivas de nuestra especie, en especial los machos por la 

agresividad potenciada con la testosterona y el comportamiento competitivo (Lull et al. 2006, 93). 

Junto a esta línea se unen matizaciones como el instinto cazador, la supervivencia, la sed de poder, la 

búsqueda de prestigio...Sin embargo, los elementos de corte psicológico abren un abanico de factores 

tan amplio que no permite establecer una conexión con un patrón genético (Lull et al. 2006, 93). 

Desde una perspectiva cultural disponemos de componentes como la identidad-alteridad, la etnia, 

religión, nación... Por tanto, debemos atenernos al contexto y naturaleza de los individuos 

involucrados en un acto de violencia (Lull et al. 2006, 94). 

 A la hora de identificar la violencia tenemos el problema de equiparar una fuerza de acción 

con violencia. El ejemplo de la diferencia que existe entre un puñetazo y un cachete cariñoso es 

evidente para definir este problema. Debemos tener en cuenta que toda acción física no tiene que 

implicar un acto de violencia, la circunstancia para encontrar la violencia es que se dé la condición de 

sentirla y una asociación de sufrimiento (dolor, pena, miedo…) (Lull et al. 2006, 91). Esto produce 

una paradoja, teniendo en cuenta que la violencia la reconocemos al sufrirla, puede darse el caso de 

que quién la ejerce no sea consciente de que la está haciendo, consecuentemente el análisis de la 



11 

 

violencia debe hacerse sobre ambas partes: el emisor y el receptor (Lull et al. 2006, 92). No obstante, 

la recepción de esa violencia no solo afecta a los que la sufren directamente, sino que también afecta 

al resto de individuos del contexto, ya sean espectadores directos del acto, individuos que mantienen 

un vínculo con los implicados o la comunidad al completo como un agente pasivo. Esta percepción es 

la que sienta las bases de la violencia simbólico-discursiva (Lull et al. 2006, 92). 

 Siguiendo el proceso de identificación, Žižek (2009) plantea en su obra un análisis de la 

violencia empleando ejemplos contemporáneos. No obstante, su clasificación de la violencia nos es 

muy útil para comprender mejor el fenómeno. Žižek (2009, 9) lo estructura en tres categorías: la 

violencia subjetiva, la simbólica y la sistémica.  

 La violencia subjetiva se experimenta en contraste con un nivel cero de violencia, como una 

perturbación del estado normal. Por el contrario, la violencia objetiva es la inherente a ese estado 

normal (Žižek 2009, 10). Podemos ver el ejemplo en el Mundo Antiguo en el ejercicio de pautas 

violentas que en el Mundo Actual serian inadmisibles, como puede ser la violencia doméstica, los 

castigos físicos o el trato en relación con los esclavos. Žižek (2009, 11) nos recuerda que todas las 

vidas no valen lo mismo en función del contexto. Esta categoría es la más perceptible de las tres, ya 

que responde a los actos como el terror por violencia psíquica o los crímenes (Žižek 2009, 9).  

 La categoría de violencia simbólica hace referencia al lenguaje de la violencia y sus formas 

(Žižek 2009, 9). El lenguaje de la violencia forma parte de la actitud identitaria, lo que podemos 

traducir en términos de alteridad: el “otro”. (Žižek 2009, 77). La comunicación simbólica reduciendo 

la condición de un objetivo, destrozando su ser al considerarlo fuera de la sociedad o incluso de la 

raza humana como elemento de dominación (Žižek 2009, 79). En la comunicación de la violencia 

asistimos a un eje asimétrico de intersubjetividad entre ambas partes, la que ejerce y la que recibe 

(Žižek 2009, 80). Cuando se establece la dicotomía de si la violencia es positiva o negativa, caemos 

en la tesitura de que al calificarla de positiva permite la justificación de actos violentos (Žižek 2009, 

81). Por otro lado, cuando la violencia se convierte en moneda de cambio de la sociedad abre la puerta 

al campo de las concepciones morales e ideológicas (Lull et al. 2006, 107). 

 La violencia sistémica es la inherente al sistema, no solo afecta de forma física a través de los 

métodos de coerción, sino que se aplica en términos de dominación (Žižek 2009, 20). Al hablar de 

violencia en términos de poder, es necesario que su expresión sea reconocible, ya que esto permite 

ocupar un espacio en la memoria. En cambio, cuando no es perceptible hablamos del poder como una 

abstracción de la acción. La intimidación puede pertenecer a ambas categorías y puede vincularse con 

la dominación colectiva (Lull et al. 2006, 96). Los individuos que buscan el poder inherentemente lo 

hacen para no ser dominados por otros (Žižek 2009, 82). El uso de la violencia como herramienta 

implica que el miedo es más ventajoso y barato que el homicidio (Lull et al. 2006, 103). La política 

del miedo tiene como objetivo la regulación del orden social, dejando atrás la lucha ideológica para 

centrarse en la gestión de los problemas coyunturales (Žižek 2009, 55). Cabe señalar que en este 

proceso la identidad cultural se resalta como elemento de unión social (Žižek 2009, 56). También la 

necesidad de la búsqueda de un culpable, un chivo expiatorio que cargue con la tensión coyuntural 

(Žižek 2009, 63), lo cual influye en esa subjetivización de la realidad que representa el orden. Los 

valores éticos de la violencia siguen el marco de la subjetivización de la sociedad, cuando por 

ejemplo el soldado mata a un enemigo externo en una guerra, ese acto de violencia es aceptado por su 

finalidad positiva para la nación, consecuentemente se produce una visión subjetiva de la 



12 

 

valorización de los actos violentos (Žižek 2009, 64). Además esta subjetividad nos lleva a lo que es 

explicito jurídicamente y lo que no, donde normas que no están escritas se aceptan en determinados 

casos para ejercer la violencia (Žižek 2009, 207). En este proceso de interpretación de la violencia, 

Žižek (2009, 163) considera que cuando una causa adquiere la categoría de “sagrado” permite una 

justificación para ejercer la violencia. 

 Finalmente Žižek (2009, 9) expone que no hay que examinar las señales evidentes con 

exclusividad, sino que es necesario analizar el trasfondo con distancia. En su estudio nos plantea 

como el acto violento se localiza en un espacio y tiempo histórico, generando un espacio virtual 

propio e inexistente, donde la realidad se descontextualiza y el individuo que participa adquiere ese 

espacio como su realidad, la cual permite justificar los actos de violencia y da sentido a su ejercicio 

(Žižek 2009, 15). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

3. Contexto tardorrepublicano 

 

El periodo denominado como tardorrepublicano (133-30 a.C.) corresponde a una etapa de 

progresiva manifestación de la violencia interna de Roma. Este marco cronológico se caracteriza por 

representar el final del sistema de gobierno republicano. Se trata de un periodo de cambio, donde el 

modelo monárquico de César culminará con Augusto en el principado. Para esta etapa contamos 

además con fuentes de relevancia como Salustio, César o Cicerón, ya que fueron protagonistas de los 

sucesos, acercándonos más a la coyuntura y pudiendo analizar el pensamiento contemporáneo. Para 

muchos autores este periodo se ha etiquetado de crisis, remarcando así el proceso de disolución del 

modelo republicano. Debemos tener en cuenta que después de la expansión en el siglo III-II a.C., nos 

encontramos en un contexto de Roma como potencia hegemónica del Mediterráneo. El cambio que se 

produce afecta a la organización política, no estamos ante un cambio radical de la estructura de la 

sociedad (Pina Polo 1998b, 1). Las crisis, con raíces en los siglos anteriores, se generaron por una 

inadecuación de la estructura política, social y económica de una ciudad-estado a un imperio de gran 

extensión (Pina Polo 1998b, 1). 

El periodo está marcado por una serie de problemas estructurales que surgen de los cambios 

de la expansión. En una visión general, Roma sufría de un problema agrario arrastrado desde el siglo 

II a.C., ya que asistimos a un cambio de orientación de una parte de las explotaciones agrarias hacia 

un objetivo de rentabilidad en el mercado local, regional e internacional (Pina Polo 2010, 20). El 

desarrollo de estas explotaciones de medio y gran tamaño arrastra un incremento de la mano de obra 

esclava, además de ciudadanos libres ocasionalmente, afectando a la pequeña propiedad. Los 

desposeídos de tierras emigran a Roma aumentando el tamaño del proletario urbano, y también el 

aumento de esclavos genera consecuentemente un incremento de libertos que engrosan la población 

(Pina Polo 1998b, 2). En este proceso se acentúa la polarización social y surgen homines novi que se 

incorporan a la nobilitas, al igual que crecen el número de equites (Pina Polo 1998b, 2). Debemos 

tener en cuenta que el ejército de la República se nutre de ciudadanos-soldado, por tanto el aumento 

de conflictos de larga duración y distancia provocaban problemas a los adsidui para cultivar sus 

tierras (Pina Polo 2010, 20-24). Esto genera un empobrecimiento de los pequeños propietarios que 

pasan a ser proletarios, y por tanto, dejan de ser reclutados (Pina Polo 1988b, 3). Con Mario se 

produce una reforma que permite, tras un periodo precedente de cambios graduales, alistar a los 

proletarios en el ejército. La dependencia de los soldados del éxito de su general, así como de la 

compensación al licenciarse, reporta un afianzamiento de los soldados como clientela militar de los 

generales, lo cual implica la participación activa de veteranos en la política como elemento de presión 

(Pina Polo 1988b, 3). Otros problemas estructurales como la entrega de ciudadanía romana a los 

itálicos o el peso de los equites en la comunidad, serán factores clave. Estas crisis producirán intentos, 

por un sector senatorial, de solucionar los problemas a través de reformas: medidas agrarias para 

otorgar tierras a desposeídos, compensación a los soldados veteranos, creación de colonias, leyes 

contra la usura o condonación de deudas, así como el reparto de cereal a un precio más bajo del 

mercado o incluso gratis (Pina Polo 1998b, 5). El choque producido dentro de la elite por la gestión de 

Roma enfrenta dos modelos, la visión tradicional de optimates-populares, de manera que surge el 

caldo de cultivo para el desarrollo de la violencia interna del periodo. 

 



14 

 

En las fuentes encontramos una serie de episodios de conflicto que marcan el ritmo del 

periodo y nos introducen en el contexto. El inicio está marcado por los hermanos Tiberio y Gayo 

Graco y sus reformas entre el 133-121 a.C., considerando la etapa de los graco como el comienzo de 

la violencia interna. Apiano
32

 alude a que antes de Tiberio Graco no se había producido un conflicto 

interno tan violento. Tiberio en calidad de tribuno de la plebe, propuso una serie de reformas, aunque 

su principal medida era una ley agraria que buscaba evitar el acaparamiento de tierras de forma ilegal, 

y mediante repartos de ager publicus a ciudadanos sin tierra (proletarii), incrementar el número de 

adsidui, y por tanto, soldados, lo cual era sumamente necesario por la demanda frente a los conflictos 

de la expansión (Pina Polo 2010, 25-27). Aunque Tiberio contaba con apoyos en el senado, su 

propuesta de ley encontró una oposición entre la nobilitas, la cual lo consideraba un ataque ante sus 

prerrogativas. La ley agraria fue aprobada y Tiberio intentó presentarse una segunda vez al tribunado 

mientras un sector del senado le acusaba de tirano. El desenlace de este choque concluye con la 

muerte de Tiberio y sus partidarios (Pina Polo 2010, 33). El asesinato de T. Graco se considera el 

punto de inflexión que señala el inicio del periodo tarrdorrepublicano, marcado por el progresivo 

enfrentamiento interno y el uso de la violencia en el seno de la comunidad. 

 Diez años después (123 a.C.), Gayo, hermano de Tiberio, accede al tribunado de la plebe. 

Gayo propone una serie de reformas para revindicar la figura de su hermano, así como nuevas 

medidas en la misma línea que Tiberio. El enfrentamiento político se reanuda como en el anterior 

episodio, y una asamblea para tratar un asunto de una colonia acaba en un disturbio con la 

consecuentemente muerte de Gayo y sus partidarios. Aunque en esta ocasión tenemos por primera 

vez la implementación del senatus consultum ultimum
33

: el senado llama a los ciudadanos a las armas, 

concentrando el poder en el cónsul Opimio, para ejercer la violencia contra Gayo Graco y los suyos 

(Duplá 1990, 92). Desde los graco los magistrados que lleven iniciativas en la misma línea reformista 

se integrarán en los denominados populares. 

El siguiente episodio que marca la lucha interna es en el año 100 a.C. durante las elecciones 

para el año siguiente, se trata del choque entre Saturnino y Glaucia, aliados de Mario, frente al 

senado. Una serie de medidas sobre las tierras y colonias retoman la línea del programa de los graco, 

además de plantear la concesión de ciudadanía a los itálicos (Duplá 1990, 97). En este contexto entran 

en escena los veteranos de Mario como elemento de presión para apoyar las medidas legislativas de 

Saturnino. Una serie de enfrentamientos provocan que Saturnino y sus seguidores se concentren en el 

Capitolio, lo cual desencadena un scu en el que el senado delega en Mario, que había sido aliado de 

Saturnino, para resolver violentamente la situación y tomar el control de la ciudad (Duplá 1990, 102). 

El desenlace produce un linchamiento, asesinatos, y confiscaciones de bienes de los acusados (Duplá 

1990, 103). 

No mucho después en el año 88 a.C., tras finalizar la Guerra Social (91-88 a.C.) que enfrentó 

a Roma contra sus aliados itálicos con su consecuente incorporación a la ciudadanía, se produce una 

nueva intervención mediante el scu. No obstante, tenemos una diferencia que conforma un 

precedente: la declaración del objetivo como hostis publicus, de manera que al declararlo enemigo 

público queda expulsado de la comunidad perdiendo sus derechos de ciudadanía. El objetivo fue el 

tribuno Sulpicio Rufo, el cual había propuesto una serie de medidas dentro de la línea de los 

                                                 
32

   App. B.C. I, 1-2. 
33

   A partir de ahora se abreviara con la formula scu en este trabajo. 



15 

 

populares, especialmente algunas en relación con los nuevos ciudadanos tras la Guerra Social, una 

señal de que no se había solucionado el problema tras la guerra (Pina Polo 2010, 99-100). Este mismo 

año se produce el golpe de Sila, es decir, la primera vez en la historia de Roma que un ciudadano 

romano toma la ciudad por la fuerza desencadenando una guerra civil. El contexto de la guerra 

incrementa la violencia interna a un nivel sin precedentes. Tanto Sila, como sus adversarios Mario y 

Cinna, desencadenan una persecución y ejercen la violencia para mantener el control. Las acciones de 

Sila tendrán mayor peso por las listas de proscripciones del año 81 a.C., ya que como vencedor se 

considera legitimado para reprimir a los derrotados, de manera que elabora unas listas que incluían 

enemigos y adversarios políticos, no solo permitiendo su asesinato, sino incitando a su persecución a 

cambio de recompensa, para después confiscar las propiedades de las víctimas. Según las fuentes se 

calcula que al menos cerca de 40 senadores y 1400 equites fueron ejecutados (Pina Polo 2010, 

114-116). 

En el año 77 a.C., tras finalizar el periodo silano con la muerte del dictador, se produce un 

nuevo episodio de violencia interna: la rebelión de Lépido, el cual había sido cónsul el año anterior. 

La sublevación fue aplastada por un scu que emitió el senado (Duplá 1990, 114). La década de los 

70-60 a.C. está marcada por ser la etapa de desmantelamiento de las reformas silanas por antiguos 

partidarios suyos, además se producen los mandos extraordinarios de Pompeyo Magno y su creciente 

protagonismo político. También incluye otro episodio de violencia interna, en esta ocasión por la 

revuelta de esclavos de Espartaco: la tercera Guerra Servil (73-71 a.C.). 

El siguiente episodio es la conjura de Catilina en el 63 a.C., un proceso por el cual se 

desentramó una conspiración para hacerse con el poder por parte de Catilina y sus seguidores. Ese 

mismo año Cicerón había alcanzado el consulado, de manera que estuvo al frente para aplastar la 

rebelión que se estaba conjurando. El senado decretó un scu y Cicerón en calidad de cónsul, resolvió 

el episodio en lo que sería el culmen de su carrera política. Después entramos en la década de los 50 

a.C. donde se produce el contexto de amicitia de César, Craso y Pompeyo, el mal llamado “primer 

triunvirato”
 34

 (Pina Polo 2010, 177). Esta década está plagada de varios episodios de violencia 

donde destaca Clodio, un patricio que fue adoptado por un plebeyo más joven que él para poder 

acceder así a la magistratura del tribuno de la plebe. Clodio propuso una serie de reformas en la línea 

popularis incluyendo el reparto de cereal gratuito (Pina Polo 2010, 188-196). Estas décadas centrales 

del siglo son escenario del enfrentamiento de bandas armadas entre adversarios políticos. En el año 

52 a.C. Clodio muere en un choque de este tipo frente a su oponente político Milón. Los disturbios 

provocados por su muerte, debido a su gran popularidad, producen el incendio de la curia y requieren 

de un scu para mantener en control de la ciudad.  

Finalmente entramos en el contexto de la guerra civil de César (49-45 a.C.) y los posteriores 

conflictos, primero contra los tiranicidas que asesinan a César, y después la guerra de Octavio contra 

los triunviros que permite la introducción del principado y la disolución del modelo republicano 

(44-31 a.C.). No entraremos en los detalles, puesto que las coyunturas bélicas son escenario de 

muchos episodios de violencia justificada por la propia guerra, lo cual se aleja de nuestro análisis. 

 

                                                 
34

 A diferencia del triunvirato formado por Lépido, Antonio y Augusto, el cual se constituía como una magistratura, este 

caso es un proceso de alianza basada en la amistad (amicitia) de los tres individuos. 



16 

 

3.1. Violencia Política 

 

Como hemos descrito sucintamente en el apartado anterior, el periodo tardorrepublicano está 

plagado de episodios de violencia dentro de la comunidad, por ello debemos detenernos en las causas 

que desintegran la República y alimentan el conflicto interno, con el fin de comprender el desarrollo 

de la violencia que se produce en este contexto. Uno de los factores de la disolución del modelo 

republicano es la incapacidad de un sector importante de la elite para aceptar los cambios 

institucionales, políticos y sociales del sistema tradicional. Después de todo en Roma no existe una 

constitución escrita. Asimismo no se estimula la participación activa de ciudadanos, tan solo la elite 

tiene acceso a las propuesta de ley, además las elites itálicas y los equites debían estar subordinados a 

la nobilitas (Pina Polo 1998b, 4). Duplá (1990, 237-238) señala que por un lado se produce una crisis 

social por la polaridad económica, el reparto desigual y la concentración de riqueza en Roma, y por 

otro lado la ineficacia de las instituciones frente a las nuevas relaciones políticas del dominio 

imperial. Añade como un tercer factor los intereses de los distintos sectores de la sociedad romana en 

la interrelación de los dos anteriores. Esta inadecuación del sistema produce como respuesta las 

reformas, las cuales son frenadas con violencia como reacción ante un ataque de los valores 

tradicionales. 

 La postura optimate que vemos reflejada en la obra de Cicerón, instrumentaliza el mos 

maiorum
35

, de manera que para el arpinate la aristocracia romana es el guardián del mos maiorum 

(Acerbi 2014, 17). Cuando escribe tras su consulado Sobre la República y Sobre las leyes, Cicerón no 

ve la crisis como algo estructural del sistema político, y por tanto, no se plantea soluciones. Considera 

el fracaso del sistema como consecuencia de la corrupción moral de una parte de la elite: los 

populares. Consecuentemente para restablecer el orden tradicional es necesario eliminarlos (Pina 

Polo 1998b, 4). Por lo que se producen paralelamente dos fenómenos que se retroalimentan: la 

incipiente violencia política y el hombre providencial como solución ante las crisis (Pina Polo 1998b, 

6). Desde el siglo II a.C. el contexto socioeconómico es un factor de conflictividad, los intentos de 

reformas se repiten sin alcanzar soluciones hasta el final de la tardorrepública (Duplá 1990, 54). La 

homogeneidad política del siglo III a.C. era estable y se quiebra durante el siglo II a.C. en el contexto 

de expansión, de manera que el senado cada vez es más fuerte y las asambleas quedan en segundo 

plano (Duplá 1990, 55). La nobilitas identifica sus intereses personales con los del ‘estado’, y por 

tanto cuando se cuestionan las prerrogativas de la elite se traduce en un ataque a la patria (Duplá 

1990, 56). Por consiguiente se produce un deterioro coyuntural por un uso más frecuente de la 

violencia. Para Duplá (1990, 59) los denominados optimates se concentran en mantener su posición, y 

desde los años 70 a.C. delegan en imperatores para resolver sus problemas, lo cual a la larga 

favorecerá los ascensos individuales, uno de los factores de la disolución republicana. Para entender 

esa promoción personalista Vanderbroeck (1987, 12) analiza la figura del líder, el cual combina el 

núcleo activo de la movilización colectiva y los espectadores dentro de la estructura social. 

Vanderbroeck (1987, 23) diferencia en tres niveles el papel de los líderes cuando se producen 

comportamientos colectivos: el líder de alto nivel (César o Pompeyo), un nivel intermedio y un nivel 

bajo. Hay una relación vertical entre los subordinados, donde el prestigio familiar, clientes, amigos y 

                                                 
35

 El mos maiorum representa la tradición como un conjunto de virtudes éticas y morales ejemplares.  



17 

 

recursos son factores. Por un lado a diferencia del siglo III a.C., en los años 80-50 a.C. el número de 

cónsules con antepasados que fueron cónsules se incrementa en 3 de cada 4, lo cual consolida a una 

parte senatorial (Vanderbroeck 1987, 23). Por otro lado el trabajo de Ward concluye que los cónsules 

entre los años 80-60 a.C. son herederos del mandato de Sila, produciéndose desde finales de los 70 los 

conflictos internos zanjados por la guerra, de manera que los individuos que obtuvieron poder con 

Sila quiebran el sistema elaborado por el dictador (cit. en Vanderbroeck 1987, 27).  

En cambio desde la perspectiva de los populares, las reformas provienen de propuestas 

legislativas que se tramitan desde la asamblea popular, de forma que no pasan por el senado y su 

aceptación, esto no infringe ninguna ley pero puede generar tensiones por el contenido de esas 

propuestas (Castagno 2013, 13). Se trata de otro modelo político, una vía alternativa para llevar a 

cabo los proyectos reformistas; no obstante el ascenso del individualismo y la popularidad se 

producen paralelamente. Asimismo sucede con la figura del tribunado de la plebe que cobra un gran 

protagonismo en estos episodios. Desde Tiberio Graco el tribuno de la plebe cobra más relevancia 

como vía alternativa para implementar estas medidas y marca un precedente (Duplá 1990, 57). El 

tribuno de la plebe pierde atractivo en los 70 a.C. tras los recortes de Sila que limitan la capacidad del 

cargo. No obstante recuperará su posición de peso tras el desmantelamiento del sistema silano. De 

igual importancia para entender esta figura, entre el año 78 a.C. y el 49 a.C., a una razón de 10 

tribunos anuales, tenemos 300 tribunos de la plebe. Sin embargo solo unos pocos fueron asesinados 

(Vanderbroeck 1987, 36). De los 300 tribunos conocemos la fecha del cargo de 114, de estos hay 87 

de los que sabemos de su actividad política, y siguiendo la clasificación tradicional de 

optimates-populares, Vanderbroeck (1987, 37) los agrupa en 52 populares y 35 optimates. Cabe 

añadir otro factor que influye para valorar al tribunado, y es que es una magistratura que está más 

abierta para la introducción de homines novi de origen ecuestre o itálico (Vanderbroeck 1987, 38), y 

por tanto no forman del núcleo duro de la elite tradicional. Debemos tener en cuenta que si nos 

atenemos al contexto de episodios violentos que aparecen en las fuentes, son muchos los 

protagonizados por el asesinato y represión de un político de línea popularis, fundamentalmente 

tribunos. 

Respecto a la violencia interna no resulta algo nuevo para Roma, tenemos como precedente 

primigenio el conflicto patricio-plebeyo (Lintott 1999 
1
1968, 175). Sin embargo desde el 133 a.C. hay 

una progresión en el uso de la violencia, lo cual produce la perdida de escrúpulos y moderación, que 

en palabras de Lintott (1999 
1
1968, 208): “la violencia engendra violencia”. Cicerón decía que ius 

(derecho) y vis (violencia) son incompatibles, aunque justifica la violencia en circunstancias como la 

defensa patria (Duplá 2017, 70). Hay diferentes interpretaciones de la violencia producida en este 

contexto, Hidalgo de la Vega la considera estrictamente política y fuera del marco jurídico (cit. en 

Castagno 2013, 8). Sin embargo en Roma existe una legislación contra la violencia, medidas para el 

control de la violencia interna, así como medidas “institucionales” como el scu (Duplá, 2017, 71). La 

legislación explícitamente contra la violencia (vis) comienza en el año 78 a.C. con la Lex Lutatia, y 

después la Lex Plautia entre el 78 y el 63 a.C. (Lintott 1999 
1
1968, 122). Las leyes contra la violencia 

responden al contexto de disturbios y asesinatos en aumento en estas décadas centrales del siglo, de 

manera que la legislación se desarrolla rápidamente y se va refinando al final de la República (Lintott 

1999 
1
1968, 123). Para Duplá (2017, 69), la política se entiende como un método pactado de resolver 

los conflictos internos de forma dialogada, cuando esto fracasa surge como respuesta la violencia 



18 

 

política
36

. En Roma hay una aceptación natural de la violencia en general, desde los juegos con los 

combates de gladiadores hasta el tratamiento de los esclavos. La violencia se legitima como respuesta 

a otra violencia (Duplá, 2017, 74). 

En el periodo tardorrepublicano la violencia tiene múltiples expresiones, como una 

herramienta más para conseguir objetivos en el choque político (Castagno 2013, 6-7). No se 

desarrolla como un fenómeno autónomo, sino que está regida por la racionalidad instrumental que 

legitima el uso de la fuerza (Gerardi 2015, 7). Entre el año 133 y el 49 a.C. se producen en torno a 91 

casos de disturbios violentos, teniendo una especial aceleración en las décadas de los 60 y 50 a.C. 

(Gerardi 2015, 4). Vanderbroeck (1987, 11) aplica la teoría de Turner y Killian del comportamiento 

colectivo para entender las movilizaciones entre Sila y la segunda guerra civil en las que se producen 

más disturbios: el colectivo influye sobre el individuo, de manera que los individuos que lo forman 

interactúan y se rigen por unas normas superiores, las cuales se caracteriza por la espontaneidad y no 

la tradición. No estamos ante un comportamiento institucionalizado, una estructura social alterada o 

con conflictos de valores que pueden precipitar un comportamiento violento, y por tanto cuando la 

estructura deja de ofrecer unos canales de acción surge una respuesta a través de vías poco habituales 

(Vanderbroeck 1987, 11). Asimismo factores como las proscripciones y purgas de la primera guerra 

civil, la guerra social y la incorporación de nuevos ciudadanos, así como la carestía y la concentración 

de población en la ciudad de Roma, influyen en el desarrollo de estos procesos de conflicto interno 

(Gerardi 2015, 9). Lintott (1999 
1
1968, 69) considera que la violencia pasa de espontanea a 

organizada, y pone como ejemplo el periodo político ciceroniano donde se forman grupos armados, 

se producen actos violentos en asambleas, juicios y contiones, se imponen procedimientos de 

obstrucción jurídica y legislativa, presión para las votaciones e incluso obstáculos en lenguaje 

religioso a través de auspicios o la obnuntatio. La elite dispone de diferentes herramientas para 

obtener el control político, desde el uso de leyes contra adversarios políticos, medidas como la 

obnuntatio para interrumpir una asamblea por un mal auspicio (Vanderbroeck 1987, 156), hasta la 

medida de excepción del senatus consultum ultimum: el senado concentra en un individuo el poder 

para retomar el control con la capacidad de usar la violencia como medio (Vanderbroeck 1987, 158). 

En la línea de análisis de los movimientos sociales, estos disturbios se formulan como la 

expresión política ciudadana (Gerardi 2015, 5). Para Lintott (1999 
1
1968, 6) la justicia popular es un 

sustrato de la violencia política, asimismo este tipo violencia tiene muchas formas, aunque el 

linchamiento es la más drástica. Debemos tener también en cuenta el factor del rumor y su fuerza en 

el desarrollo de movimientos sociales, así como la simbología para delinear el objetivo y la dirección 

(Vanderbroeck 1987, 12). La base de la defensa ante la violencia es la auto-protección, ya que en 

Roma no hay fuerzas policiales (Lintott 1999 
1
1968, 11), por lo que la violencia se relaciona con la 

ley como la aceptación y la prescripción de la defensa propia (Lintott 1999 
1
1968, 22). Es moral y 

jurídicamente legal el uso de fuerza para resolver dispuestas, ejemplo de ello es la aspiración al 

regnum como un precedente para asesinar a un líder ambicioso (Lintott 1999 
1
1968, 54).  

 

                                                 
36

 Duplá (2017, 70) sigue la tesis de Arostegui: la violencia en sociedades liberal-capitalistas es un componente 

sustantivo y un mecanismo social, en cambio en las sociedades precapitalistas es algo innato y estructurador. Esta 

definición no serviría para explicar la violencia política en Roma. Sin embargo Duplá considera que se puede aplicar, 

pero surge el debate sobre la estatalidad de Roma para poder analizarlo. 



19 

 

Otro factor para comprender estos movimientos es la composición de la plebe
37

. Los políticos 

acuden a la plebe de Roma en busca de apoyo político como una herramienta, tanteando individuos 

sin ataduras verticales y clientes despojados de otros miembros de la elite, lo que consecuentemente 

consolida una ‘clientela pública’ (Vanderbroeck 1987, 82). No obstante, esta clientela es más volátil 

debido al mayor peso que otorga la ganancia inmediata por el apoyo otorgado que la lealtad, y no 

debemos olvidar los contextos de crisis o los problemas de carestía (Vanderbroeck 1987, 82). Un 

ejemplo de ello son la cantidad de reformas agrarias y las leyes frumentarias que afectan al reparto de 

cereal durante este periodo. La comunicación entre la elite y la plebe se transforma, generando una 

relación patrón y cliente entre el líder y la movilización. Incluso disponemos de casos de liderazgo sin 

presencia de un magistrado, como el ejemplo de Clodio y sus subalternos, caso particular de 

movilización de la plebe (Vanderbroeck 1987, 139-141). De la misma manera tenemos el factor de la 

plebe rural frente a la urbana, ya que los miembros de las tribus rurales no están presenten todo el año 

en Roma. Sin embargo tienen peso para las elecciones de los magistraturas menores (Vanderbroeck 

1987, 69). Lintott (1999 
1
1968, 178) analiza el choque entre la plebe rural y urbana: el ejemplo de la 

popularidad de T. Graco proviene en parte por la plebe rural que se beneficiaba de su reforma agraria, 

lo cual responde a la votación por tribus que expulsa al tribuno Octavio cuando intentó vetarlo; lo 

mismo sucede con Saturnino en el año 100 a.C. y los veteranos de Mario, donde se produce un choque 

entre la plebe urbana y la rural. Pero a la hora de analizar las disputas en las que participa la plebe, 

Vanderbroeck (1987, 147) considera que hay que diferenciar entre los movimientos de carácter 

violento y los disturbios, ya que los primeros responden a una acción intencionada y los segundos se 

deben a una protesta social, una reacción ante una injusticia. No es lo mismo provocar un disturbio 

con un objetivo político como las elecciones o procesos judiciales, que los que se producen por una 

reacción de la multitud. Es necesario analizar el suceso en relación con la coyuntura. Disponemos de 

un simbolismo producido en estos actos que nos ayudan a comprender el episodio, como el ejemplo 

de la ruptura de las fasces de los lictores en disturbios (Vanderbroeck 1987, 148). Los lictores
38

 

actuaban permitiendo la vía libre y asegurando la seguridad personal del magistrado, para ello 

empleaban su voz, las varas de las fasces y la intimidación (Muñiz 1989, 145). Consecuentemente 

romper las fasces es un agravio ante el poder del magistrado, lo cual expresa el rechazo a su persona al 

no considerarla digna del puesto. 

Este proceso de violencia transforma la relación entre la elite y la plebe, de manera que al final 

de la República la distancia entre estos dos polos se incrementa (Vanderbroeck 1987, 172). Con el 

principado de Augusto la transformación de la estructura política impide la continuación de las luchas 

internas de la misma forma. La clientela militar se concentra en el príncipe, además las provincias 

más relevantes están bajo su mando, por no decir que las guerras civiles han permitido una purga de la 

elite y se ha incrementado el número de libertos y equites (Vanderbroeck 1987, 193-194). Se genera 

un nuevo factor en la ciudad de Roma frente a la violencia interna: la introducción de los pretorianos 

                                                 
37

 Según la estimación de Hopkins al final de la República Roma contaría con una población aproximada entre 800.000 

y 1 millón de personas (cit. en Vanderbroeck 1987, 68). 
38

 Los lictores actúan como subalternos de los magistrados (Muñiz 1989, 138), las fasces que portaban contenían un 

hacha dentro de un haz de varas atadas. El hacha era la que se empleaba para la pena capital (Muñiz 1989, 148), en 

cambio las varas tenían el uso de infligir castigos corporales (Muñiz 1989, 133). Las fasces son un símbolo de orden 

y poder, ya que los magistrados que recibían a los lictores eran los que disponían de imperium (Muñiz 1989, 138), 

además eran una insignia de dignitatis y se guardaban en el templo de Libitinia (Muñiz 1989, 145).  



20 

 

y vigiles. La presencia de estos cuerpos en la ciudad de Roma establece algo similar a una fuerza 

policial, y por tanto con capacidad de impedir o influir en los procesos de disturbios sociales que 

hemos visto con anterioridad (Vanderbroeck 1987, 195). Finalmente la competición aristocrática 

tradicional es suprimida al concentrar todo el poder en la figura del príncipe, ahora la fricción entre 

los miembros de la elite pasa por entrar en la clientela imperial y participar en la dependencia del 

favor del príncipe. 

 

Por último, para acercar mejor su comprensión, entraremos un poco más en detalle de dos 

elementos relevantes en los episodios de violencia interna de este periodo: el scu y el fenómeno de las 

bandas armadas. 

 

El senatus consultum ultimum 

 

Es necesario detenerse en el scu para entender los episodios violentos en los que se encuentra. 

Duplá (1990, 245-246) considera que es un atajo violento, que principalmente no es una solución, 

sino una causa, un mecanismo represivo del sector político dirigente, de manera que la medida sirve 

para poder eliminar a un adversario político sorteando la legalidad. El problema del scu es que se trata 

como una medida de excepción. Sin embargo Roma no dispone de una constitución, ni de un estado 

como nosotros lo entendemos ahora. La denominación de esta medida se inserta como ‘excepción’ 

porque el senado es el mayor órgano de poder político y jurídico (Duplá 1990, 34-36). El scu se 

convertirá en una nueva herramienta del senado para responder ante las acciones que escapan fuera de 

su control, como las medidas populares que efectúan a través del tribunado y los disturbios. 

Asimismo el scu no dispone de una ley que lo regule, no mantiene diferencias con un senatus 

consultum, es una medida para una situación concreta en la que el senado delega en un magistrado 

para resolver un problema (Duplá 1990, 144-145). Todos los scu finalizan cuando se elimina al líder 

del movimiento objetivo (Duplá 1990, 150). Tenemos como precedente de actuación antes de 

emplear esta medida el dictador; no obstante esta magistratura se transforma en el siglo II a.C., ya que 

el contexto expansivo y las guerras de larga duración y distancia le influyen (Duplá 1990, 153). 

Debemos tener en cuenta que los optimates recelan de la dictadura, debido al creciente poder de 

concentración en un individuo, el ejemplo de la carrera extraordinaria de Pompeyo nos ilustra en que 

es la medida que utilizan para retomar el control (Duplá 1990, 154), lo cual en un proceso de larga 

duración tendrá un efecto desastroso. El ejemplo de Pompeyo es muy ilustrativo: el senado requiere 

de un individuo con capacidad para establecer el orden, de manera que permite mandos 

extraordinarios para resolver los problemas coyunturales, y por tanto Pompeyo crece en poder y 

auctoritas. Es un proceso que se retroalimenta. 

Duplá (1990, 157-158) considera que el scu evoluciona de una medida de carácter ejecutiva a 

una preventiva represiva, ya que se salta las barreras legales legitimándose en la defensa de la res 

publica y se utiliza como herramienta para los intereses de un sector senatorial. Además desde la el 

año 88 a.C. el senado comienza a aplicar la declaración de hostis junto al scu, es decir, la declaración 

de enemigo público con la consecuente pérdida de ciudadanía, de manera que impide la capacidad de 

provocatio para tener derecho a un juicio y se puede actuar libremente contra estos individuos (Duplá 

1990, 120). 



21 

 

Desde los hermanos Graco hasta Augusto el scu se aplicó en muchas ocasiones: en el 121 a.C. 

contra Cayo Graco, en el 100 a.C. contra Saturnino y Glaucia, en el 83 a.C. contra Sila, en el 77 a.C. 

contra Lépido, en el 63 a.C. contra Catilina, en el 62 a.C. por los disturbios de Metelo Nepos, en el 52 

a.C. por la muerte de Clodio, en el 49 a.C. contra César y en el 43 a.C. contra Antonio (Hidalgo 

1986-87, 82). 

 

El fenómeno de las bandas armadas 

 

Hemos mencionado una etapa (décadas de los 60 y 50 a.C.) en la que se acelera el proceso de 

violencia interna, por ello dedicamos este punto a detallar este fenómeno. Tenemos como precedente 

la irrupción de los veteranos desde Mario y la proletarización del ejército, lo cual ofrece un elemento 

de presión en la ciudad de Roma (Duplá 1990, 59). También se produce con los itálicos de Druso, y 

Sulpicio Rufo disponía de un ‘anti-senado’ de equites (Lintott 1999 
1
1968, 74-75). El uso de grupos 

de presión está cada vez más presente, aunque sin duda quien desarrolla una forma más organizada es 

Clodio, ya que una de las medidas como tribuno de la plebe en el año 58 a.C., recuperaba las 

asociaciones de collegia que habían sido disueltas y prohibidas en el 64 a.C. Clodio dispuso así de 

bandas armadas de esclavos, libertos y ciudadanos libres. Además las fuentes señalan que mantenía 

integrados a muchos gladiadores entre los esclavos de sus bandas (Lintott 1999 
1
1968, 77-78). El uso 

de gladiadores, lo cual era una ventaja en los disturbios al disponer de individuos con experiencia en 

combate y manejo de armas, no fue exclusivo de Clodio, también su adversario político Milón 

disponía de gladiadores (Lintott 1999 
1
1968, 83). El uso de los collegia tras su restitución le permitía 

establecer una organización estructurada, ya que estas asociaciones respondían a los vici y pagi 

(circunscripciones), y al contar con un magister que las lidera disponía de una jerarquía organizada 

(Lintott 1999 
1
1968, 82). Cabe mencionar que muchos de los líderes de las bandas de Clodio que 

aparecen en las fuentes están relacionados con centuriones y con individuos que apoyaron a Catilina 

en su conjura (Lintott 1999 
1
1968, 83). Cicerón presenta en su retórica estas asociaciones como 

grupos de esclavos y libertos que interceden en la vida política (López Román 2009, 118). El miedo a 

una revuelta de esclavos está presente en el contexto por las Guerras Serviles como precedentes, 

teniendo reciente la revuelta de Espartaco (73-71 a.C.). Las “bandas” de Clodio también estaban 

compuestas por ciudadanos libres (López Román 2009, 119). Sin embargo la mayoría de los grupos 

eran mixtos de libertos y esclavos, pudiendo tener incluso solo integrantes esclavos. Esto generaría el 

rechazo de ciudadanos libres que quisieran entrar en determinados grupos formados por esclavos 

(López Román 2009, 122). Además con la ley de Clodio los que eran incapaces de entrar en los 

collegia anteriormente por su extrema pobreza, ahora podían crear un grupo acorde a sus 

posibilidades económicas, consecuentemente aumentaba la presencia de esclavos (López Román 

2009, 124). Desde época de Sila el número de libertos en Roma había crecido, asimismo el aumento 

de las bandas y los collegia se produce en paralelo al de libertos y hombres libres en Roma, lo cual 

afectaba directamente al reparto de cereal y por ello Clodio explota este recurso (Lintott 1999 
1
1968, 

87-88).  

Los collegia eran asociaciones de tipo voluntario con unos objetivos e intereses comunes. La 

visión historiográfica actual considera los collegia como una agrupación voluntaria para un apoyo 

mutuo en procesos funerarios o de necesidad (López Román 2009, 121). Estos grupos están fuera de 



22 

 

la estructura política como las centurias o las tribus. Los datos que se recopilan sobre estas 

asociaciones se incrementan entre los años 65-55 a.C. porque forman parte de la política de ese 

periodo (López Román 2009, 119). En el año 56 a.C. un senatus consultum intentó prohibirlos de 

nuevo, aunque existe un debate acerca de esto. Después al año siguiente, una ley completa ese decreto 

pero no queda claro si afectó a todos los collegia o solo a una parte de estos (López Román 2009, 

120)
39

. Para López Román (2009, 123) el hecho de no tener una legislación con anterioridad al 64 

a.C. supone que no tenían la presencia y fuerza que representan en ese periodo. Por otro lado, al 

ejercer como elemento de presión en comicios, relaciona el aumento de participación de la plebe 

urbana desde Tiberio Graco con su prohibición, ya que la violencia es su capacidad real de influencia. 

Aparentemente Clodio no parece buscar el control de la plebe como un fin, sino como un medio que 

le servía para sus intereses políticos. Pero la legislación de Clodio se visualiza como un desafío al 

senado, lo cual generó tensiones (López Román 2009, 125). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
39

 El debate surge con el trabajo de Mommsen y una inscripción en Fiesole con la que construye el término Collegia 

Compitalicia; el término no aparece en las fuentes pero se consolidó historiográficamente. Mommsen relaciona los 

collegia y los compitalia, donde el compitum estaría formado por un número de vici con sus magistrados. Sin 

embargo para Mommsen es algo territorial dejando fuera lo religioso o profesional (López Román 2009, 120). 



23 

 

4. Casos de violencia-religión 

 

En este capítulo expondremos los diferentes casos seleccionados, intentando plantear una 

síntesis del suceso y su contexto, para después aplicar el análisis de la relación entre violencia y 

religión.  

Primero debemos entender qué relación existe conceptualmente entre la violencia y lo 

religioso en Roma. Para Girard (1983, 35) la violencia física causa una impureza, ya que al producirse 

un derramamiento de sangre se está generado una “mancha” de impiedad, de forma que la violencia 

es un elemento contagioso e impuro. El sacrificio, que se encuentra en la base de la estructura ritual de 

Roma, es un acto de violencia. No obstante, el ritual del sacrificio elimina el contagio de la violencia 

(Girard 1983, 38), de ahí su relevancia dentro de la rigurosidad ritualística romana. Debemos recordar 

que la religión romana se estructura en el cultus deorum, donde el equilibrio cósmico se representa 

con la pax deorum. Cuando se realiza un sacrificio con un procedimiento incorrecto, se está 

desencadenando una reacción negativa para toda la comunidad (Girard 1983, 48). Consecuentemente 

se predisponía a la escrupulosidad y el conservadurismo. Para Bayet (1984, 53) la prevención de la 

ruptura ocupa un elemento central en Roma. Los sacrificios pueden ser públicos o privados, pero son 

los de carácter público los que afectan a la comunidad. El acto del sacrificio en sí mismo es un acto de 

violencia, ya que, en palabras de Girard (1983, 9) «es criminal matar a la víctima porque es 

sagrada...pero la víctima no sería sagrada si no se le matara». De ahí que el propio ritual del sacrificio 

ejerce como su propio acto de purificación (Girard 1983, 47-48). En definitiva la violencia causa 

impureza ritual, como sucede en el caso de la guerra, y por tanto requiere de una purificación para 

limpiar esa mancha. El ciclo militar anual
40

 establece una serie de festividades para la purificación 

del acto bélico. Estas lustraciones previas al conflicto permiten absolver a los soldados del asesinato 

mediante el sacramentum, lo cual lo constituye como un rito de tránsito para desacralizar la guerra a 

la vez que purifica a sus participantes (Pérez 2016, 183-184). Al finalizar el ciclo militar se reintegran 

en la comunidad mediante otros ritos de purificación. 

 En general podemos vincular la violencia física con el acto del derramamiento de sangre, 

mientras la violencia psíquica la relacionamos con el uso de la religión como herramienta de 

dominación y miedo. Ambos aspectos pueden retroalimentarse, teniendo además la justificación 

religiosa de la guerra como su máxima expresión política. 

 

 

                                                 
40

   El ciclo militar comienza en marzo y acaba en octubre. Marzo inicia la temporada de campañas despertando el 

espíritu bélico y renovando la protección con los dioses (Pérez 2016, 180-182). Una de las festividades que nos llama 

la atención es el Quinquatrus el 19 de marzo, ya que se constituye como una purificación de armas y del propio 

ejército. El acto de la guerra es un derramamiento de sangre, tal y como hemos mencionado, y por tanto, se constituye 

como un acto de impureza, de ahí la relevancia de la purificación antes de marchar a la guerra para evitar la ruptura de 

la pax deorum (Pérez 2016, 183). Después en el ciclo de octubre son reintegrados con el rito del Tigillum Sororium el 

día 1 de ese mismo mes. Este ritual consiste en el paso de los soldados bajo un yugo para purificarse por la sangre 

derramada en combate, lo cual cierra el ciclo bélico. Es interesante la interpretación que lo relaciona con la 

purificación de la violencia antes de entrar en el pomerium, lo cual reincide en el tránsito del contexto bélico al cívico 

(Dumézil, G. (1990 
1
1969), El destino del guerrero, aspectos míticos de la función guerrera entre los indoeuropeos, 

Siglo XXI, México, p. 39). El ciclo de octubre finaliza con el Armilustrium el día 19, una ceremonia de purificación 

de armas que se desarrolla en el Aventino (Pérez 2016, 196). 



24 

 

4.1. El asesinato de Tiberio Graco 

 

El contexto de violencia tardorrepublicana se inicia con la muerte de Tiberio Graco, cuyo caso 

contiene elementos de nexo entre religión violencia. Empleando a Apiano
41

 y Plutarco
42

 como 

fuentes el suceso se produce en el año 133 a.C.: después de su reforma agraria y otras medidas, 

Tiberio pretende presentarse a tribuno de la plebe por segunda vez, pero se disuelve la asamblea en un 

contexto de enfrentamiento sin finalizar el proceso. Al día siguiente el pueblo se reúne frente al 

Capitolio para la votación y Tiberio acude con sus allegados. Mientras tanto, el senado se había 

reunido en el templo de Fides discutiendo si deben emplear la fuerza contra Tiberio. El cónsul P. 

Mucio Escévola se niega por ser una medida ilegal, de manera que el pontífice máximo Cornelio 

Escipión Nasica toma el liderazgo de un sector senatorial, así como el apoyo de equites, para dirigirse 

contra Tiberio. En el Capitolio el alboroto crece y estalla un disturbio entre los partidarios de Tiberio 

y sus opositores. En este punto Plutarco nos narra que Tiberio con un gesto con la cabeza avisando del 

peligro, provoca la interpretación de una actitud de colocarse una diadema, lo cual se relaciona con un 

signo de aspiración monárquica
43

. Por otro lado en Apiano se habla del rumor de que Tiberio ha 

depuesto al resto de tribunos o que se ha designado como tribuno sin votación
44

. Sea como fuere,  

acusando a Tiberio de tirano, el pontífice Nasica se pliega la toga alrededor de la cabeza, y lidera el 

enfrentamiento contra Tiberio y los suyos, de manera que se produce un encuentro violento a base de 

piedras y palos, trozos de bancos y mobiliario
45

. La muerte de Tiberio tiene diferentes versiones: en 

Apiano no se especifica; en Plutarco primero es golpeado por P. Satureyo y después L. Rufo
46

; 

mientras en Diodoro lo realiza el propio Nasica
47

. Finalmente los cuerpos son arrojados al Tíber, lo 

cual impedirá que se le apliquen los ritos fúnebres (Anexo: textos II).  

El motivo de la muerte de Tiberio parece justificarse en el uso de la violencia como defensa de 

la patria, Nasica refleja esa postura en el texto de Apiano
48

. La misma línea empleada por Cicerón 

para justificar y legitimar la violencia en la conjura de Catilina (Duplá 1990, 75), se trata de la primera 

vez que se emplea el pretexto de salvación de la República para cometer un golpe de violencia interno 

(Duplá 1990, 80). Sin embargo Tiberio no es declarado hostis, aunque se le presenta como un 

criminal, por ello Duplá (1990, 84), considera que se le está acusando de perduellio (traición) por su 

intromisión en las competencias comiciales y su extralimitación. Consecuentemente este proceso es 

la primera vez en la que se ignora la legalidad oficialmente y marca un precedente para otros sucesos 

violentos posteriores (Duplá 1990, 85).  

Uno de los principales aspectos que nos hace detenernos en este caso es la actuación del 

pontífice Nasica: la colocación de la toga en la cabeza. Apiano señala que es una acción de la 

dignidad de su cargo religioso para que la multitud le siga, de manera que se expresa como un 

símbolo de guerra, aunque también alude a que puede ser para ocultarse frente a los dioses por el acto 

                                                 
41

   App. B.C. I, 14-16. 
42

   Plut. T. C. G. 16-21. 
43

   Plut. T. C. G. 19, 2-4. 
44

   App. B.C. I, 15. 
45

   App. B.C. I, 16. 
46

   Plut. T. C. G. 19, 10. 
47

   Diod. XXXIV-XXXV, 33, 6-7. 
48

   App. B.C. I, 15. 



25 

 

que va a cometer
49

, lo cual entra en la interpretación de la impureza del asesinato. El velar la cabeza 

con la toga es un acto que se identifica con la ritualidad y el sacrificio en la religión romana, lo cual 

nos recuerda al ritual de la devotio: tenemos el ejemplo del cónsul Publio Decio Mus
50

 en la Segunda 

Guerra Latina (340-338 a.C.), tras un presagio Decio le pide al pontifex maximus, Marco Valerio, que 

le dé indicaciones para realizar un rito de sacrificio para su persona. Tras recitar una oración con la 

toga velando la cabeza se lanza contra el enemigo sacrificando su vida a los dioses para propiciar la 

victoria. Años después su hijo reproduce en otra batalla el mismo proceso según nos narra Livio
51

. 

Aunque lo interesante de este proceso es el auto-sacrificio
52

, el cual no guarda relación con el caso de 

Tiberio, tenemos la referencia al pontifex maximus como autoridad para ratificar un rito de violencia 

sacrificial y el gesto de velar la cabeza con la toga, lo cual es un elemento religioso propio de los 

sacrificios. Por un lado Nasica como pontífice máximo es la mayor autoridad religiosa en el proceso 

contra Tiberio, y por otro lado la toga en la cabeza reflejaría un acto de ritualidad. 

El acto de Nasica ha sido interpretado por diferentes autores. Para Duplá (1990, 75) que sigue 

la tesis de Rödl, subraya la condición sacerdotal de Nasica como un método de impresionar a los 

asistentes, lo cual legitima su acción. Debemos tener en cuenta que el cónsul Escévola se había 

negado a ratificar la violencia pero después del suceso reconoce su legalidad (Duplá 1990, 74-76), y 

por tanto el proceso liderado por Nasica no tiene consecuencias punitivas. En cambio para Earl se 

trata de una declaración de sacer sobre Tiberio por parte de Nasica, lo cual permite el homicidio (cit. 

en Duplá 1990, 74). 

El declararlo sacer
53

, es decir, condenarlo a la consagración
54

, permitiría el homicidio sin 

represalias, aunque no justificaría la muerte de sus seguidores. Al aplicar la consagración el 

condenado es entregado a los dioses, y por tanto éstos deciden su destino. Tradicionalmente se 

consideraba como una fórmula jurídica de condena a muerte, pero se trata de una expulsión de la 

                                                 
49

   App. B.C. I, 15. 
50

   Liv. III, VIII, 9; Cic. Div. I, 24, 51. 
51

   Liv. X, 28. 
52

 Una monografía que profundiza sobre este rito: Sacco, L. (2011), Devotio. Aspetti storico-religiosi di un rito militare 

romano, Roma. 
53

   La definición de sacer (sagrado) es compleja, ya que tiene diferentes matices en las diversas culturas y civilizaciones. 

El estudio etimológico lo presenta como opuesto a profano, asociando el mundo divino como algo contrario a la vida 

corriente (Agís, M. (1991), Mirce Eliade. Una filosofía de lo sagrado, Universidad de Santiago de Compostela, p. 

63). Muchos autores han señalado la ambigüedad del término “sagrado” con “maldito”, generando un debate sobre su 

significado. En Festo (s.v. sacer mons, 414, L.) y Macrobio (Sat. 3, 7, 3.) lo sagrado es aquello dedicado a los dioses, 

y para que sea sagrado debe ser público. Por ello Barrio de la Fuente (1992, 49-51) considera que el término arrastra 

una condición peyorativa de criminal al relacionar sacer con el delito y la exclusión de la comunidad. En cambio para 

Fugier la explicación deriva del cambio semántico por una metonimia consecuencia-causa de este proceso de 

expulsión (cit. en Barrio de la Fuente 1992, 51). Por otra parte, tenemos el planteamiento de un concepto tabú, por lo 

que el significado adquiere una concepción ambigua entre sagrado y maldito, ya que pertenece al plano divino 

(Wagenvoort, H. (1980), Pietas. Selected studies in Roman religion, Brill, Leiden, p. 26). En el aspecto de poder 

cometer homicidio (sin represalias) contra el homo sacer, Cantarella (1991, 275) cita a Macrobio (Sat. 3, 7, 3.): «se 

llama sacro a lo que está destinado a los dioses, y no puede aproximarse a los dioses si el alma no está liberada del 

peso del cuerpo». Definitivamente el peso de este castigo se encuentra en la expulsión de la comunidad, lo cual sirve 

para purificar el orden cósmico y castigar al reo. 
54

   La condenación mediante consagración se producía ante delitos religiosos muy graves, donde entran los atentados 

contra personas, objetos y recintos sagrados (Mateo 2014, 85). Tenemos dos ejemplos de este suplicio por atentar un 

recinto sagrado: el caso que aparece en Dionisio de Halicarnaso (2, 74), en el cual se condena a la consagración a 

quien violase el límite o robase las piedras consagradas a Iuppiter Terminus que delimitan el campo; Otro caso es el 

que aparece en Festo (Terminus, 505 L.) sobre una ley que condena a la consagración a quien sobrepase el terreno de 

otro al arar. 



26 

 

comunidad al entregar al reo a los dioses para que estos lo castiguen (Barrio de la Fuente 1993, 43). 

Consecuentemente al quedar los individuos expulsados se podía atentar contra ellos sin 

consecuencias negativas (Barrio de la Fuente 1992, 63-64).  

Otro aspecto en relación con este caso es la sacrosantidad del tribunado, lo cual podemos 

relacionar también con el concepto de sacer. En Plutarco tenemos la referencia en la que acusan a 

Nasica
55

 de tirano y maldito, por haber asesinado a un hombre sagrado, y también en un lugar 

sagrado en referencia al Capitolio
56

. Debemos recordar que Tiberio como tribuno tendría también la 

inviolabilidad de la sacronsanctitas. No obstante al no poseer el cargo de forma oficial una segunda 

vez, no dispondría de esta prerrogativa religiosa cuando se produce su muerte. En esta misma línea 

Camilo (2018, 97-98) considera que guarda relación con un proceso anterior: a pesar de no estar 

reglado legalmente, la justificación de la muerte de Tiberio se basaría en el concilium plebis que se 

deshizo del tribuno Octavio por su interccesio contra la reforma agraria de Tiberio, ya que es un 

atentado contra la sacrosanctitas de Octavio como tribuno, consecuentemente Tiberio sería culpable 

por perduellio al atentar contra la pax deorum, así como romper la fides. Pero la línea que considera 

que Tiberio es sacer no justifica la matanza de sus seguidores. Ciertamente no hay elementos para 

postular que en caso de condenarse por sacer se extendiese a sus seguidores. Podría argumentarse que 

es declarado sacer si tenemos en cuenta que Tiberio, al ser acusado de tirano, es condenado por 

provocar disturbios en un área sagrada como el Capitolio, ya que la ocupación de un templo podía 

considerarse un sacrilegio grave (Mateo 2014, 85). Además el hecho de que la actuación de Nasica no 

es condenada después, nos invita a pensar que la muerte de Tiberio está legitimada oficialmente.  

 Dentro de la muerte ritualizada tenemos que reflexionar ante otra categoría diferente al homo 

sacer: el sacrificio humano. Pero si consideramos que estamos ante un episodio de este tipo tenemos 

que analizar el proceso desde una óptica ritual, de manera que hay dos elementos que no se cumplen: 

la voluntad de la víctima sacrificial y la pureza
57

. Las victimas (animales) de los sacrificios en Roma 

debían ser conducidas al templo sin que opusieran resistencia, ya que la obstrucción era un signo de 

mal presagio, las víctimas debían entregarse al dios voluntariamente, consecuentemente su falta de 

resistencia se traducía en su entrega a la divinidad (Sánchez 2013, 20). Por otro lado los animales eran 

sometidos a un examen de pureza (probatio), ya que era necesario que fueran puros antes de 

entregarse a la divinidad (Sánchez 2013, 19). Podemos pensar que los actos de Tiberio, ante la 

perspectiva de Nasica como pontífice máximo, lo convierten en impuro, y por tanto es más factible un 

castigo religioso o la declaración de sacer. En roma el sacrificio humano no es una práctica habitual, 

pero si examinamos los casos documentados: enterramientos en el foro Boario en el 228 a.C., en el 

216 a.C. y en el 214-213 a.C.
 58

; y la inmolación de 300 individuos en Perugia por Augusto
59

; son 

episodios en los que las víctimas no son ciudadanos y se producen en un contexto bélico. Esto nos 

                                                 
55

 El senado envió a Nasica a Asia y muere poco tiempo después (Plut. T. C. G. 21, 6). 
56

   Plut. T. C. G. 21, 5. 
57

  Barrio de la Fuente (1994, 24) considera estos dos aspectos fundamentales en la realización de un sacrificio. 
58

   El enterramiento vivo de una pareja de galos y otra de griegos en el foro Boario responden a un contexto de crisis. Es 

interesante el caso del 216 a.C. tras la derrota de Cannas frente a Anibal. El impacto de la derrota conllevó una 

búsqueda de expiación religiosa con el intento de recuperar el favor divino, ya que debemos recordar que el porvenir 

de Roma se vincula al cultus deorum; además debemos sumar que se produjeron coyunturalmente el incesto de dos 

vestales (Cantarella 1991, 229). A pesar de que el sacrificio humano es infrecuente, existe una ley del año 97 a.C. que 

prohibía el sacrificio humano (Plin. Nat. XXX, 3, 12), y por tanto constata su práctica en la antigua Roma. 
59

   Suet. Aug. 15. 



27 

 

inclina a rechazar la idea del sacrificio humano, aunque debemos tener en cuenta que el homo sacer y 

los hostes coinciden en que son individuos expulsados de la comunidad. Cabe añadir otro caso más de 

sacrificio humano documentado: la condena a los soldados de César
60

, aunque en este caso se trata de 

un caso identificado como castigo en un contexto diferente. 

Debemos considerar la idea del castigo religioso, ya que en muchos casos el apaleamiento o 

fustigación forman parte del suplicio: poena cullei, perduellio, securio percussio, el incesto de las 

vestales, indisciplina militar y otros delitos. Pero si nos detenemos en el caso de la traición a la civitas, 

la flagelación se puede aplicar como método expiatorio por los “arboles infelices”
61

 (Camilo 2018, 

96). Desde una perspectiva religiosa podemos inclinarnos por la idea de que Nasica se legitima frente 

al pueblo. No obstante el colocarse la toga en la cabeza es un rasgo identificativo de que se está 

realizando un ritual. La multitud enfrentada tuvo que reaccionar ante la presencia de la mayor 

autoridad religiosa manifestando una expresión ritual, tenemos que reflexionar sobre esto, ya que 

como pontífice participa en los ritos públicos y la legitimación religiosa de sus actos pudo influir en 

los integrantes más indecisos del disturbio. En cuanto al acto violento, tenemos por un lado que se 

trata de un disturbio interno de la comunidad en un recinto sagrado, lo cual genera impureza, esto 

podría indicarnos que el acto de Nasica puede vincularse con un proceso de expiación por el propio 

suceso. Ciertamente podemos añadir el apaleamiento como otro elemento por su vinculación con los 

castigos religiosos, y no podemos olvidar el característico pragmatismo romano. Al acusar a Tiberio 

de tirano adquiere la condición de traidor, al igual que sus seguidores, lo cual podría indicarnos que la 

presencia de Nasica velado y el apaleamiento formarían parte de un suplicio expiatorio. 

Asimismo hay que detenerse en el propio acto de arrojar los cuerpos al Tíber, ya que impediría 

realizar los ritos fúnebres correctamente, lo cual entra dentro de la vinculación de religión y violencia. 

La falta de realizar los ritos religiosos tras la muerte podría condicionar el tránsito del difunto, de 

manera que entramos en el imaginario cultual romano y la relación entre vivos y muertos (Alfayé 

2018, 83). Podemos añadir en relación con este aspecto la interpretación de Cantarella (1991, 233) 

por la cual la precipitación hacia el agua o el suelo era una forma de sacrificio, lo cual podría reforzar 

la justificación de la muerte de Tiberio y los suyos en clave religiosa. 

Finalmente es interesante, dentro de la línea de violencia y religión, la persecución de los 

seguidores tras la muerte de Tiberio en Plutarco, donde tenemos el caso de Gayo Vilio
62

, el cual es 

condenado en un saco lleno de víboras. Este caso nos remite a la condena de la ponea cullei
63

 ante el 

                                                 
60

  Este caso esta analizado en el subapartado 4.4. de este trabajo. 
61

   El azotar al reo hasta la muerte con madera de un “árbol infeliz” transforma el castigo en una ofrenda a los dioses 

infernales para reparar y expiar los daños producidos. Los “árboles infelices” eran los que no tenían frutos o si los 

tenían no eran comestibles, además de ser árboles de mal augurio. Según Macrobio (Sat. 3, 20, 2-3) el arbor infelix 

era el que pertenecía a los dioses infernales como la aladierna, la higuera negra, el cornejo, el helecho, el acebo, el 

peral silvestre, el brusco, las zarzas, las frambuesas o los árboles de bayas o frutos negros (Cantarella 1991, 165). 

Consecuentemente, el azotar con madera de un tipo de estos árboles introducía el acto en la ofrenda a los dioses 

infernales para eliminar y expiar el prodigio (Cantarella 1991, 262), lo cual es de suma importancia por la cantidad de 

castigos que se efectúan en Roma con la fustigación por varas de madera. 
62

   Plut. T. C. G. 20, 5. 
63

 Un acto con gran repercusión dentro de la estructura social romana, ya que Roma se establece como una organización 

patriarcal, además de que el pater familias es considerado el sacerdote del culto doméstico. Este castigo tiene de 

peculiar su proceso: le colocaban zuecos de madera al reo para evitar manchar de impiedad la tierra; se le cubría la 

cabeza con una piel de lobo que simboliza el tránsito fuera de la sociedad humana; después era perseguido y fustigado 

con virgae sanguinae (pertenece a los “árboles infelices”); a continuación se le introducía en un saco con un gallo, 

una víbora, un mono y un perro; finalmente se le arrojaba al Tíber (Cantarella 1991, 247-258). Esta pena se introduce 



28 

 

delito de parricidio, aunque no hay más datos para ponerlo en relación. Pero debemos tener en cuenta 

de que independientemente de que se trate del castigo de la poena cullei, estamos ante un suplicio 

religioso. 

En conclusión a pesar de que la muerte de Tiberio podría vincularse con la condena de la 

consagración (homo sacer), la falta de más detalles no aclara la situación, por ello consideramos que 

Nasica se basa en la traición de Tiberio y sus seguidores frente a la comunidad, de manera que lo 

ratifica en un lenguaje religioso, y permite la expiación de la impureza generada con el castigo 

infligido. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                  
en época monárquica pero se desconoce cuándo se añaden los animales, lo cual Cantarella (1991, 247-248) emplaza 

en el periodo imperial. Este suplicio equivale a la conversión del individuo en un prodigio viviente simbólicamente, 

lo cual implica su eliminación para restaurar el orden cósmico (Cantarella 1991, 252-253).  



29 

 

4.2. El asesinato de Tribunos de la Plebe 

 

A lo largo del periodo tardorrepublicano tenemos muchos casos de asesinato de individuos 

con el cargo de tribuno de la plebe o que lo ostentaron. Al ser un escalón más en el cursus honorum es 

lógico que muchos magistrados hayan pasado por el tribunado. Sin embargo las fuentes señalan las 

muertes de algunos individuos por formar parte de contextos de crispación interna, así como 

integrados en el enfrentamiento que historiográficamente se sustenta en optimates-populares.  

 Primero debemos empezar por la sacrosantidad de los tribunos y su origen: para Pellam (2015, 

322) es la trasformación en ley de un juramento de la plebe de proteger a los tribunos dentro de las 

transformaciones del conflicto patricio-plebeyo (siglos V-III a.C.). Este juramento, que se establece 

entorno al año 493 a.C. ligado a la creación del cargo de tribuno de la plebe, tiene como objetivo 

condenar a quien dañase a los tribunos mediante la consagración en sacer para Ceres. Pellam (2015, 

323) continúa que la base de su defensa seria la intervención entre magistrado y plebeyo, como una 

ley de linchamiento disfrazada de justicia divina. Sin embargo Livio
64

 describe la Lex Sacrata en 449 

a.C. y la aplica a los tribunos, los ediles y los juecesdecenviros. En su pasaje se condena a la 

consagración a Júpiter a los culpables, así como la confiscación de sus propiedades que serán 

entregadas al templo de Ceres, Líber y Líbera. Por ello Pellam (2015, 331) apunta a que la Lex 

Sacrata condena a quien ataque a los tribunos, mientras el juramento de la plebe hace referencia a la 

sacralidad del tribuno, de manera que para este autor estamos ante dos tradiciones que se confunden. 

En Dión Casio encontramos una referencia a la sacrosanctitas en relación con la figura de Augusto
65

, 

señala que no puede ser injuriado de palabra u obra siendo castigado con el mismo proceso que quien 

ataca al tribunado
66

. En otro pasaje, Dión Casio vuelve a esta línea y matiza que el acusado de atacar 

la inviolabilidad se le considera alguien maldito
67

. Ciertamente esto hace referencia al homo sacer, 

pero ya hemos abordado este tema y no volveremos a entrar. A continuación ofrecemos una sucinta 

recopilación de los asesinatos de tribunos en su cargo recogidos en las Guerras Civiles de Apiano 

desde los Graco hasta el contexto de la guerra silana. 

  

 El caso de Gayo Graco, hermano de Tiberio, no entra dentro de esta categoría, ya que 

no disfrutaba del cargo cuando se producen los disturbios en los que muere. No 

obstante Fulvio Flaco si, el cual fue tribuno después de cónsul
68

 y era partidario de los 

Graco
69

. Tras una serie de disputas internas a raíz de las reformas de Gayo, se 

reunieron lo seguidores en el Capitolio para celebrar una asamblea para tratar los 

                                                 
64

   Liv. III, 55, 7. 
65

 La sacralidad del emperador adquiere un nuevo matiz puesto que concentra todo el poder religioso en su persona, lo 

cual lo hace garante del equilibrio cósmico y cualquier ataque contra su persona estaría atentado contra la pax deorum 

considerándose un acto de impiedad. Ando (2000, Imperial Ideology and Provincial Loyalty in the Roman Empire, 

University of California Press, p. 369) extiende la sacrosantidad del emperador también a sus imágenes, una práctica 

que se da en el mundo helenístico. 
66

   Dión Casio XLIX, 15, 5-6. 
67

   Dión Casio LIII, 17, 9. 
68

 Antonio Sancho nos recuerda en la traducción que las magistraturas no fueron siempre fijas en el orden del cursus 

hasta después de Sila (Apiano, Historia romana II, Guerras Civiles, Libros I-II, traducción de A. Sancho Royo, 

Gredos, Madrid, 1985). 
69

 App. B.C. I, 24. 



30 

 

asuntos de una colonia en África (121 a.C.). Un mal entendido entre Graco y Antilo, 

quien estaba realizando un sacrificio, provocó que los seguidores de Graco asesinaran 

a Antilo estallando el disturbio
70

. Al día siguiente Graco y Fulvio ocuparon el 

Aventino e intentaron negociar con el senado
71

. El senatus consultum ultimum 

permitió al cónsul Opimio resolver el problema violentamente, de manera que fueron 

perseguidos y ejecutados. Graco se refugió y acabó suicidándose a manos de un 

esclavo, pero Fulvio Flaco se escondió, y tras ser delatado fue ejecutado
72

. Los 

cuerpos fueron arrojados al Tíber y sus propiedades saqueadas
73

. Después el cónsul 

Opimio levantó un templo a la Concordia por este episodio
74

. Es interesante en 

relación con nuestro análisis que Apiano menciona que tras la muerte del hijo de Flaco 

se “purificó la ciudad de sus muertes”
75

, lo cual podemos relacionar con la impureza 

generada por los asesinatos. 

 

 En torno al año 100 a.C. el tribuno Nonio es asesinado por orden de Glaucia y 

Saturnino por temor a represalias en un contexto de disputas políticas. El asesinato 

queda silenciado por el ascenso de Saturnino al tribunado sin que Apiano de detalles 

sobre este episodio
76

. Saturnino había llevado una serie de propuestas y medidas 

populares que se introducían en el conflicto tradicional optimates-populares. La 

tensión en aumento derivó en un senatus consultum ultimum con Mario como ejecutor 

que finaliza con la muerte de Saturnino y sus partidarios, los cuales se habían 

encerrado en el edificio del senado
77

. 

 

 El supuesto hijo de Graco muere durante su tribunado unos años después
78

. 

 

 El tribuno Publio Furio es despedazado en el foro, según Apiano, en el contexto 

posterior a la muerte del hijo de Graco mencionado anteriormente
79

. 

 

 El tribuno M. Livio Druso llevó una serie de reformas calificadas de populares que 

incluían la concesión de ciudadanía para itálicos, esto levantó mucha crispación y 

tensión en la nobilitas. Consecuentemente fue asesinado (91 a.C.)
80

. 

 

 

 

                                                 
70

  App. B.C. I, 24; Plut. T. C. G. 34, 4. 
71

  App. B.C. I, 26. 
72

  En Apiano (B.C. I, 26) se esconde en un taller mientras en Plutarco (T. C. G. Graco, 37, 5) lo hace en unos baños 

abandonados. 
73

  App. B.C. I, 26. 
74

  App. B.C. I, 26; Plut. T. C. G. 38, 9. 
75

  App. B.C. I, 26. 
76

  App. B.C. I, 28. 
77

  App. B.C. I, 32. 
78

  App. B.C. I, 33. 
79

  App. B.C. I, 33. 
80

  App. B.C. I, 36. 



31 

 

 En torno al año 88 a.C. Sulpicio Rufo presentó una serie de propuestas calificadas de 

populares que generaron la animadversión de un sector senatorial, como resultado fue 

expulsado del senado y es asesinado
81

. 

 

Los casos expuestos beben de Apiano, y no debemos tomarlos bajo la literalidad. Disponemos 

de muchos altercados contra la figura del tribunado en ejercicio del cargo. En el marco cronológico, 

después del episodio de Sulpicio entramos en el contexto de la guerra civil silana, de manera que el 

contexto bélico implica la posibilidad de asesinatos dentro de la justificación de la guerra y dificulta 

su análisis. En los casos que hemos observado en Apiano tenemos alusiones a la confiscación de 

propiedades, así como las disputas políticas que nos llevan a la tesitura de la declaración de enemigos 

públicos. La declaración de hostis genera que el individuo pierda sus derechos de ciudadanía, y por 

tanto se justifica la violencia contra los tribunos, ya que su rasgo de inviolabilidad es ratificado por los 

comicios que le permitieron acceder al cargo y al ser expulsado de la comunidad lo pierde. Duplá 

(1990, 120) en su análisis de los senatus consultum ultimum y las medidas de excepción, analiza que 

la primera vez que se emplea declarar hostis junto a un scu es en el 88 a.C. Sin embargo, en los casos 

de scu anteriores no disponemos de la declaración de hostis, al igual que los casos que no se incluyen 

bajo el scu. De manera que es necesaria otra vía para considerar a estos tribunos objetivos del 

homicidio e invalidar su sacrosantidad, y por tanto poder legitimar sus muertes. Consecuentemente la 

sacrosanctitas es un rasgo que protege al tribuno en su cargo dentro de la legalidad, cuando se 

producen altercados y el senado (o el sector dominante de este) toma las riendas del poder por la 

fuerza, el rasgo de sacralidad no tiene efecto. Por un lado la legalidad queda adscrita al sector que 

domina la política y surge victorioso tras altercados. Por otro lado podríamos pensar que solo los 

tribunos populares son objetivos. No obstante todos los tribunos asesinados no pertenecen a la línea 

popularis, nos referimos a los casos de Nonio, Furio y el supuesto hijo de Graco. Aunque la falta de 

datos impide aclarar sus muertes y sus relaciones políticas. El asesinato de los tribunos no responde a 

esa asociación que hacen algunos autores de la línea popularis con la magistratura, sino que responde 

a un contexto de violencia y una disputa por el control político, en el cual el tribunado de la plebe 

representa una vía alternativa al senado (sin su control) para conseguir medidas y reformas, lo cual 

convierte al tribunado en objetivo coyuntural de la violencia. 

En cuanto a la perspectiva religiosa, podemos pensar que desde la óptica de los tribunos 

asesinados se está cometiendo un acto de impiedad, pero la legalidad establecida por el poder vigente 

impide una crítica de sus partidarios más abierta. No obstante tenemos el caso de los hermanos Graco, 

quizás por su impacto y su popularidad, en el que sus seguidores revindican su figura tiempo después, 

incluso religiosamente a través de los altares. Cabe recordar la alusión en Plutarco a Nasica como 

“maldito” por atacar la sacralidad de Tiberio Graco
82

. Además es llamativo que en Apiano no 

tenemos alusiones a purificaciones, expiaciones ni a ningún tipo de ritualidad tras altercados 

violentos que pueda darnos un indicio de la impureza por la violencia, salvo en el ejemplo de la 

muerte de Gayo Graco y sus seguidores
83

. La prácticamente ausencia de menciones nos inclina a 

pensar en su omisión desde las fuentes, ya que si hay constancia de que se producen los actos de 

                                                 
81

  App. B.C. I, 59-60. 
82

  Plut. T. C. G. 21, 5. 
83

  App. B.C. I, 26. 



32 

 

violencia si consultamos a otros autores. El caso de los seguidores de Gayo Graco podría deberse a su 

relevancia, aunque si comparamos este episodio con el de su hermano Tiberio, la presencia del 

pontífice máximo Nasica podría legitimar la ausencia de un rito de purificación al acabar con 

traidores, lo cual justifica su violencia. Sin embargo en el caso de Gayo Graco debemos tener en 

cuenta que se produce bajo la introducción del scu por primera vez, además dentro de la disputa 

interna de la elite, lo que implica que miembros del senado y del colegio de pontífices partidarios de 

Gayo estimaran la realización de un rito de purificación. Después de todo, este análisis tan solo se 

centra en los casos de un periodo en Apiano, por ello requiere de un estudio comparado con otras 

fuentes para profundizar y obtener más detalles. 

Finalmente añadir en relación a esto último que contamos con una mención Cicerón a la 

purificación del ejército
84

 en un contexto de guerra civil, lo cual puede ser un indicio de la presencia 

de estos rituales en contextos de violencia interna. Cicerón argumenta en su obra Filípicas
85

, a 

propósito de la embajada del senado para tratar con Marco Antonio en el contexto de la guerra contra 

los tiranicidas, como la legión Marcia, que se había pasado de bando anteriormente, había sido 

purificada. Esto puede responder a los ritos purificatorios del ciclo bélico, pero lo interesante es que 

se está refiriendo a una legión que alterno de bando dentro de un contexto de guerra civil, lo cual 

puede responder a la reintegración en la comunidad y la limpieza de la impureza generada por la 

guerra. Este ejemplo nos ilustra de la existencia de ritos de purificación aplicados en contextos de 

violencia interna. Sin embargo se encuentra en un contexto bélico a diferencia de un asesinato o 

disturbio cívico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
84

  Cicerón señala que la purificación del ejército se realizaba por el general (Cic. Div. I, 45, 102). 
85

  Cic. Phil. XII, 3. 



33 

 

4.3. El asesinato de Mario Gratidiano 

 

En el contexto de la primera guerra civil tras la toma del poder por Sila (ca. 82 a.C.), un hijo 

adoptivo de Mario, Mario Gratidiano, fue brutalmente asesinado. Plutarco expone que el asesinato se 

produce de la mano de Catilina, el mismo que protagonizará la conjura del año 64 a.C. Catilina había 

matado a su hermano y quería que Sila lo incluyese en las listas de proscripciones para librarle del 

delito, a cambio, Catilina asesina a Gratidiano rival de los silanos, y le entrega su cabeza a Sila
86

. 

Gratidiano, tras ser apaleado por la ciudad, es conducido a la tumba de Lúculo Catulo, el cual se había 

suicidado tras un juicio provocado por Gratidiano cuando era tribuno de la plebe en el 87 a.C. (Marco 

y Pina 2000b, 156). Mario fue descuartizado sobre la tumba: le cortaron las manos, la lengua, las 

orejas, la nariz, le sacaron los ojos y finalmente fue decapitado. Lucano
87

 nos describe con detalle el 

proceso y señala que se trataba de un acto de venganza por provocar la muerte de Lúculo Catulo
88

 

(Anexo: Texto II). 

El proceso que sigue el asesinato es cuanto menos brutal, por un lado parece a simple vista 

responder a la tortura de Gratidiano antes de su ejecución. No obstante hay una serie de detalles que 

aparecen en las fuentes que otorgan a este asesinato un carácter ritualizado. En Plutarco, Catilina se 

lava las manos en una fuente lustral de Apolo tras entregar la cabeza a Sila
89

. La referencia de la 

lustración incita a pensar que se trata de la purificación correspondiente tras la realización de un 

sacrificio
90

. Sin embargo, hay otro elemento que refuerza esta idea: la utilización de Plutarco del 

término kainotaton, expresión que utiliza también para los sacrificios barbaros de los galos que 

aterrorizan a los romanos (Marco y Pina 2000b, 156). De la misma forma recogemos en Salustio unas 

referencias en esta línea de religiosidad en los fragmentos de su obra Historia: la ‘expiación’ de 

Marco Mario tras partirle piernas y brazos, así como sacarle los ojos
91

; también señala que altares y 

objetos sagrados se mancharon con sangre de los suplicantes
92

; y un pasaje en el que se menciona 

sepulcros manchados con sangre de ciudadano que vincularía el asesinato de Mario con la tumba de 

Catulo
93

. Debemos recordar que nos encontramos en un contexto de asesinatos y violencia en Roma, 

Plutarco nos señala que se producen matanzas sin odio ni relación con Sila, pero que se permiten por 

legitimarse con sus partidarios y reforzar su lealtad
94

. Después de todo solo la violencia ilegal 

requiere de un castigo (Lintott 1999 
1
1968,  29), y por tanto al mantener el poder por imposición de 

Sila, la legalidad queda bajo su dominio. 

 

 

                                                 
86

  Plut. Sull. 32, 2. 
87

  Luc. Farsalia II, 170-190. 
88

  Lúculo Catulo fue cónsul en el año 102 a.C. y venció a los Cimbrios junto con Mario en el 101 a.C. Fue citado a un 

juicio por Mario y condenado en la purga. Finalmente se suicida antes de cumplir condena. (App. B.C. I, 74). 
89

  Plut. Sull. 32, 2. 
90

  En el aparato crítico de la traducción, Cano, Hernández y Ledesma, consideran que se trata de una parodia sacrificial 

hacia Sila como una divinidad. (Plutarco, Vidas Paralelas V, Sila, traducción de J. Cano Cuenca, D. Hernández de la 

Fuente, y A. Ledesma, Gredos, Madrid, 2007, p. 122). 
91

  Sall. Hist. I, 44. 
92

  Sall. Hist. I, 47. 
93

  Sall. Hist. I, 54, 14; Val. Max. Fact. et dict. mem. IX, 2,1; 
94

  Plut. Sull. 31, 1. 



34 

 

Detengámonos en el papel de la venganza en este caso. La venganza es un elemento 

establecido en la sociedad romana, la conciencia social lo considera una práctica noble y llevarla a 

cabo era una prueba de valor y honor (Cantarella 1991, 288). Asimismo la brutalidad de la venganza 

conecta con la justicia y queda legitimada (Lintott 1999 
1
1968, 49).  

En el caso de una venganza privada el deber de ejecutarla corresponde a los parientes cercanos 

afectados, es algo que entra dentro de la esfera de lo privado y lo doméstico (Cantarella 1991, 

288-289). Sin embargo la venganza personal estaba prohibida sin mediación de la civitas, por ello si 

alguien mataba por venganza se le debía condenar teóricamente como asesino, aunque esto no 

siempre se producía (Cantarella 1991, 289), especialmente en procesos de adulterio y el asesinato de 

los amantes (Cantarella 1991, 290). En cambio la venganza pública tiene otro carácter, además la 

civitas podía delegar la labor de vengarse en particulares, incluso derivando su ejecución en parientes 

de quien perdió la vida por la civitas (Cantarella 1991, 293). Es interesante en esta línea de venganza 

pública el caso arcaico del dictador de Alba, Mecio Fufecio, el cual fue condenado por traición por el 

rey Tulo a morir descuartizado tras atar su cuerpo a dos bigas en direcciones opuestas
95

(Cantarella 

1991, 292-293). La venganza es un aspecto importante en la cultura de los romanos, ya que justifica el 

acto violento legitimando a su autor a perpetrarlo. No podemos olvidar en esta línea a Octavio 

vengando la muerte de César contra los tiranicidas y el ensalzamiento de la divinidad Mars Ultor. 

Podemos pensar que la muerte de Gratidiano se establece como un acto de venganza y bajo el 

contexto de las persecuciones de Sila, pero por otra parte las alusiones al proceso como un sacrificio 

invitan a la reflexión sobre si estamos frente a un asesinato ritualizado. Las fuentes pueden reflejar 

visiones distorsionadas del suceso al tomar otros autores como fuentes, así como la distancia que los 

separa. No obstante tenemos a Salustio que se encuentra más cercano en el tiempo. Por un lado si 

tenemos en cuenta que el asesino es Catilina, puede llevarnos a pensar en la imagen que se ha 

trasmitido de este individuo. La retórica propia del discurso ciceroniano contra Catilina con la que se 

describe tras la conjura, nos ofrece una visión de vil, impuro e inhumano, lo cual nos acerca a la 

imagen de la barbarie, es decir, la alteridad del “otro” y la descalificación deshumanizada
96

. En 

Salustio se menciona que Catilina obliga a realizar un juramento a los conjurados con sangre 

humana
97

, y en Plutarco encontramos una referencia en la que señala que Catilina liderando un grupo 

sacrificaron un hombre y practicaron antropofagia, donde ese sacrificio podemos vincularlo con 

Gratidiano
98

. Esta última es una referencia en la que se vuelve a mencionar directamente el sacrificio 

humano, pero parte del mismo autor: Plutarco. En cambio Salustio nos señala la “expiación” del 

asesinato
99

, lo cual reforzaría la idea de un nexo religioso de purificación. Uno de los aspectos que 

podríamos incluir en el análisis es la condición del propio Gratidiano, ya que como enemigo de Sila 

podemos entender que se encontraría en las listas de proscripciones, y por tanto es un enemigo 

público y puede ser objeto de homicidio sin consecuencias negativas, además Salustio nos recuerda 

que la condición de ciudadano de Gratidiano
100

, aunque esto puede responder a la opinión del autor 

como crítica de las proscripciones. 

                                                 
95

   Liv. 1, 27. 
96

   Sall. Cat. 22; Plut. Cic. 10. 
97

   Sal. Cat. 22. 
98

   Plut. Cic. 10. 
99

   Sall. Hist. I, 44. 
100

  Sall. Hist. I, 54, 14. 



35 

 

Desde una perspectiva religiosa la experiencia de practicar un asesinato ritualizado coloca a 

Catilina en una situación compleja, y no disponemos de la información suficiente como para 

calificarlo de sacrificio humano en caso de que pudiese, no tenemos referencias a ningún colegio 

sacerdotal o razones religiosas para llevarlo a cabo. Asimismo si se tratase de un sacrificio humano, 

tal y como hemos mencionado en el apartado de la muerte de Tiberio Graco respecto al método de 

sacrificio ritual, no se trata de una víctima voluntaria y pura. Aunque no podemos discernir si se trata 

de una persona pura porque nos falta información. Por otro lado la voluntariedad de Gratidiano parece 

evidente que no se cumple, aunque la mutilación que sufre antes de su decapitación podría 

interpretarse simbólicamente como un medio para no poder expresar su falta de voluntad y por tanto 

aceptar el acto. Además las ceremonias que implicaban la muerte humana se asociaban con actos de 

barbarie o magia (Barrio de la Fuente 1994, 24). No obstante tenemos la constancia de una ley del año 

97 a.C. que prohibía los sacrificios humanos
101

, lo cual emplazaría este caso como ilegal en caso de 

ser un sacrificio. Sin embargo, el contexto de las proscripciones y la guerra civil podría dejar fuera la 

aplicación de esta ley.  

Al acércanos a la perspectiva individual de Catilina, tras cometer un acto de brutalidad, el cual 

puede acercarse más a la tortura, produce una mancha de impureza que afecta al asesino, lo que 

requiere de una purificación como hemos visto en otros ejemplos en relación con la impiedad 

generada al derramar sangre. Independientemente de la justificación del asesinato y la metodología 

aplicada, el acto del asesinato genera una mancha de impureza que puede derivar en la ruptura del 

orden cósmico, lo que nos lleva a relacionar este motivo con la fuente lustral de Apolo a falta de más 

información sobre este caso, de manera que Catilina buscaría expiar su acto y limpiar su mancha. 

Consecuentemente si la lustración tenía como finalidad expiar el crimen, estaríamos ante la 

constatación de que Catilina sería consciente de que había cometido un acto de impío 

premeditadamente
102

.  

Cabe añadir que Gratidiano es un individuo popular entre la plebe, y uno de los aspectos 

relevantes de este caso es la referencia a estatuas o imágenes de él que responden a una religiosidad 

popularis (Marco y Pina 2000b, 157). Teniendo de precedente el caso de los hermanos Graco y la 

colocación de estatuas en un lugar sin determinar, así como la sacralización de los lugares de su 

asesinato con ofrendas cada estación
103

. Marco y Pina (2000b, 155-156) analizan como Gratidiano 

recibe estatuas como los Graco con la particular diferencia de que él está vivo cuando se produce. 

Estas se colocan junto a los Lares Compitales en los cruces de las calles en cada vicus
104

. Para Marco 

y Pina (2000b, 157-159) la eliminación de las imágenes de Gratidiano se produciría junto a su 

asesinato, ya que exhibir estatuas o retratos de políticos populares es un peligro para la oligarquía
105

. 

Por un lado la utilización de imágenes se vincula con la adoración al genio (Marco y Pina 2000b, 

                                                 
101

 Plin. Nat. XXX, 3, 12. 
102

 Hay un caso que podemos poner en relación ante la expiación de crímenes. Cicerón introduce el caso de Quinto Vario 

(tribuno de la plebe en el 90 a.C.) en su reflexión sobre la relación de las divinidades y los individuos ‘malvados’. El 

arpinate considera que Vario no expió sus crímenes entre los que incluye el asesinato de Druso y Metelo (Cic. N.D. 

III, 33). La relación de este caso con el de Gratidiano es el hecho de la posibilidad de expiar un crimen, lo cual podría 

reforzar la idea de que la expiación del asesinato siendo consciente del acto que ha cometido. 
103

  Plut. T. C. G. 18, 3. 
104

 Esto inclina a Marco y Pina (2000b, 155) a considerar este destino el mismo para las imágenes de los hermanos graco. 
105

 Como un ejemplo precedente Cicerón en el discurso en defensa de Rabirio dice que Sexto Ticio, tribuno de la plebe 

(99 a.C.), fue juzgado de maiestate por tener una imagen de Saturnino en casa (98 a.C.) (Marco y Pina 2000b, 157). 



36 

 

164), y por otro lado tiene en esta línea como precedente el genio de Mario, su padre adoptivo, ya que 

se  realizaron ofrendas en las casas por su victoria contra los Cimbrios (Marco y Pina 2000b, 166). 

Finalmente si aplicamos la división tradicional de optimates-populares dentro del choque de 

violencia política tenemos un problema, ya que Gratidiano es un individuo de la línea de los 

populares (Marco y Pina 2000b, 157) y la mano ejecutora, Catilina, también es etiquetado como 

popularis. Desde esta perspectiva podríamos plantear que el acto responde a una venganza personal, 

ya que en las fuentes no se atisba una estrecha relación entre Catilina y Gratidiano, pero la relación de 

favores nos inclina a posicionarnos que se trata de la búsqueda de apoyo de Catilina hacia Sila en 

respuesta a la ayuda recibida por la muerte de su hermano u otro motivo, y por tanto postulamos que 

la lustración en la fuente de Apolo respondería a la purificación del acto del asesinato. Sin embargo la 

falta de datos sobre este suceso genera muchas dudas y deja algunos aspectos en el aire, y por tanto, 

cualquier intento de conjetura no deja de ser una mera especulación. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 

4.4. El castigo de César a unos legionarios 

 

En el contexto de la guerra civil entre César y Pompeyo, tenemos un caso de violencia 

religiosa que se manifiesta a través del castigo impuesto por César a unos legionarios amotinados 

(Anexo: Texto III). Tras la victoria de Tapso (46 a.C.) César regresó a Roma para celebrar su triunfo 

antes de partir hacia Hispania en el contexto de la guerra civil. Los gastos de las celebraciones fueron 

suficientes como para que los legionarios protestasen, ya que consideraban prioritario recibir su 

paga
106

. En concreto tenemos documentado el episodio en el que los soldados protestan por la 

adquisición de tiendas de seda para proteger del sol a los espectadores de los juegos, algo que para 

Dión Casio
 107

 es un gasto del lujo propio de los barbaros. César castigó a tres soldados, aunque lo 

interesante del caso es que lo realizó en el campo de Marte como un sacrificio a través del sacerdote 

de Marte, para después colgar las tres cabezas junto a la Regia
108

. 

Dentro del mundo castrense tenemos el vínculo religioso del sacramentum que realizan los 

soldados. La cobardía y la traición suponen una ruptura del sacramentum al quebrar el juramento de 

fides hacia el general (Mateo 2014, 84). La ruptura de la fides se fundamenta en que además de 

representar un pacto (público o privado), está garantizado por la propia abstracción divina de Fides, 

por lo cual, su ruptura atentaba contra la propia divinidad (Cantarella 1991, 227), lo cual nos señala 

un atentado contra la pax deorum. 

Respecto a la decapitación y exposición de la cabeza, es algo habitual a lo largo de la historia 

en un lenguaje de dominación. Tenemos otros ejemplos de cabezas expuestas dentro de los conflictos 

civiles, como la cabeza del cónsul Octavio que se expuso en la rostra junto a otras de senadores y 

equites por orden de Cinna en la guerra civil silana. Apiano señala en este episodio que no se 

respetaba a los dioses ni se tenía miedo a la venganza de los hombres
109

. El método habitual de 

decapitación era el hacha (securi percussio) hasta la introducción de la espada para las ejecuciones en 

época imperial (Gracia 2017, 92). La decapitación es una sentencia muy ilustrativa ante el pueblo, ya 

que la cabeza es la parte más simbólica del cuerpo, de manera que la expresión de dominación ejerce 

en la separación de la testa su máxima expresión
110

. Las atrocidades y la brutalidad no responden a un 

código de conducta o una serie de valores, puesto que corresponde a los sentimientos de superioridad 

y el ejercicio del poder (Gracia 2017, XII). Consecuentemente este tipo de acciones donde la posesión 

de la cabeza representa la dominación, responde a un lenguaje de alteridad: el choque entre ‘nosotros’ 

y ‘ellos’ (Gracia 2017, XV). En este caso particular estamos frente a unos prisioneros que han 

infringido un acto disciplinario y por tanto han quebrado la fides. La decapitación se aplicaba 

principalmente en tres casos: a los prisioneros de guerra; a los culpables de un tribunal, generalmente 

por traición; y en combate o persecución del enemigo (Gracia 2017, 94). En Roma la cabeza de un 

vencido o ejecutado es un elemento de excitación de la masa, forma parte del abanico de recursos de 

                                                 
106

  Dión Casio XLIII, 24. 
107

  Dión Casio XLIII, 24, 3. 
108

  Dión Casio XLIII, 24, 4. 
109

  App. B.C. I, 71. 
110

 En el estudio de Roma tenemos el estudio de Jean-Louis Voisin (1984, «Les Romains, chasseurs de têtes», en 

VV.AA., Du châtiment dans la cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde Antique, École Francaise de 

Rome, Roma, pp. 241-293) sobre el significado de cortar cabezas, hasta esta obra se planteaba la idea de que la 

estructura social y cultural de Roma no podía desarrollar las mismas técnicas y prácticas que los pueblos barbaros 

como “cazadores de cabezas” (Gracia 2017, 94). 



38 

 

intimidación y reafirmación del poder (Gracia 2017, 100). Además tiene un doble efecto religioso, ya 

que al decapitar a un individuo se le priva de realizar las ceremonias fúnebres correctamente, y en el 

caso de los combates singulares tenemos la postura de absorción de fuerza y habilidades del muerto 

(Gracia 2017, 102). Las guerras externas tienden a producirse muy lejos de la ciudad de Roma, pero 

los escenarios de conflictos civiles permiten la exposición de cabezas en la propia ciudad, ya que 

Roma es escenario de numerosos asesinatos y persecuciones. En las fuentes tenemos ejemplos como 

en la primera contienda civil: Sila hacía llevar a su presencia las cabezas para “comer” con los ojos lo 

que no podía hacer con la boca
111

 (Anexo: Texto IV); también Mario recibió la cabeza de Marco 

Antonio para exhibirla en un banquete
112

. Podemos observar el capital simbólico que representa la 

posesión de la cabeza de un enemigo y su exhibición, de manera que el dominante puede mostrar su 

superioridad a la vez que envía un mensaje intimidatorio al resto de la sociedad asegurando su 

posición de poder. 

Cantarella (1991, 151-157) considera que el castigo de César no se trata de una decapitación 

sacrificial, ni un ritual antiguo recuperado, sino que lo relaciona con la festividad del october equus. 

En este rito de índole agraria (fecundidad), y que forma parte del ciclo militar de octubre, se realizaba 

el sacrificio de un caballo para después colgar su cabeza en un edificio público y la cola sangrante se 

llevaba a la Regia. Para Cantarella (1991, 156) la ejecución no se habría producido de forma casual, 

ya que formaría parte de un rito de guerra, y no de fecundidad en este caso, de manera que el castigo 

era una muerte ejemplar y un sacrificio a Marte. Por otro lado para Gracia (2017, 97) este acto 

responde a la necesidad de asegurarse la voluntad de las tropas y no lo relaciona con un ritual 

religioso. Cabe añadir que la condena infligida a los traidores habitual tenía como castigo la Lex 

Horrendis Carminis o la precipitación por la roca Tarpeya
113

. Después de estas interpretaciones nos 

inclinamos a pensar que no se trata de un sacrificio humano como tal, porque según el sacrificio ritual 

no estamos ante víctimas voluntarias ni puras, y según los ejemplos de sacrificio humano 

documentados no se trata de individuos de fuera de la comunidad, y aunque nos encontramos en un 

contexto bélico, el bando cesariano no se encuentra en una coyuntura de crisis como en los 

enterramientos del foro Boario. No obstante el amotinamiento es un acto de traición, y por tanto un 

delito que requiere de un castigo.  

 A diferencia del caso de Gratidiano, aquí si tenemos la ratificación religiosa con la presencia 

del sacerdote de Marte y del pontifex maximus (el propio César). La hipótesis de Cantarella parece 

más plausible que la visión de Gracia, el cual deja en segundo plano el carácter religioso del castigo. 

También es relevante que el castigo se inflige en el Campo de Marte, fuera del recinto sagrado 

(pomerium) de la ciudad. Además el lugar escogido para depositar las testas es la Regia, por ello nos 

resalta el carácter religioso. La Regia era el lugar de reunión de los pontífices y allí se encontraban el 

santuario de Marte donde estaban las lanzas consagradas a esta divinidad (Hastae Martae). 

 

                                                 
111

  Val. Max. Fact. et dict. mem. IX, 2,1. 
112

  Val. Max. Fact. et dict. mem. IX, 2,2. 
113

  El origen de este castigo se remonta al período monárquico, cuando según Tito Livio (XXIV, 20, 6; XXV, 7, 13.), 

Tarpeya fue a buscar agua fuera de los muros de la ciudad encontrándose con el rey sabino Tito Tacio; el rey le ofreció 

abrir las puertas de las murallas a cambio de unas joyas; cuando abrió las puertas, el rey y sus soldados la sepultaron 

arrojando sus escudos sobre Tarpeya causándole la muerte. Hay diferentes variaciones del relato, pero Cantarella 

(1991, 220-222) extrae de todos ellos que, además de ser una muerte ejemplar y formar parte de una leyenda, nos 

presenta una ejecución con un mensaje muy significativo sobre el castigo a ciudadanos por traicionar a la comunidad.  



39 

 

Desde una perspectiva religiosa, podemos observar el peso que tendría este proceso para la 

sociedad romana, especialmente el resto de legionarios, puesto que no solo es un castigo disciplinario 

para mantener el orden interno, sino que tiene un valor añadido religioso. No debemos olvidar que 

César es la máxima autoridad religiosa en esos momentos (pontifex maximus), y por tanto reforzaría 

su posición de poder legitimándose en un lenguaje religioso. No tenemos precedentes de este ritual, y 

la falta de información dificulta su interpretación, y por tanto los detalles en la narración de las 

fuentes nos inclina a pensar en un castigo religioso pragmático en honor a Marte, ya que es la 

divinidad del combate y queda vinculada con la actividad de los legionarios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

 

4.5. La inmolación de trescientos individuos en Perugia 

 

En el contexto de las guerras civiles en las que participó Octavio, luego Augusto, tenemos un 

episodio que nos narra Suetonio (Anexo: Texto V). Octavio se enfrentó en la coyuntura de las 

guerras civiles a Lucio Antonio en torno al año 41 a.C.
114

, lo cual nos sitúa tras la derrota de los 

tiranicidas y el reparto del control territorial entre Octavio y Marco Antonio. Primero sitia la ciudad 

de Perugia, y una vez tomada, ordena ejecutar a la mayoría de sus habitantes, después selecciona a 

trescientos individuos de los dos órdenes y los inmola en un altar al divino Julio en los idus de 

marzo
115

. Suetonio menciona que ha obtenido los datos de este suceso de algunos autores, no 

podemos saber de dónde obtuvo esta información y por tanto podría ser una reinterpretación del autor 

ante un castigo religioso. Si nos atenemos a los casos anteriores las víctimas no son ciudadanos, lo 

cual puede enlazarse con los sacrificios de galos y griegos en el foro Boario. Tampoco estamos ante 

victimas puras ni voluntarias siguiendo la ritualidad, aunque podemos considerar que la 

voluntariedad no es algo factible en un contexto de sacrificio humano, de manera que al ser 

individuos de fuera de la comunidad podría suplirlo, ya que en los casos del foro Boario tampoco 

habría voluntariedad. Consecuentemente la falta de datos y otras alusiones en fuentes clásicas 

dificultan acercarnos a este episodio. De lo que disponemos en Suetonio es interesante el término 

“inmolar” ya que hace referencia a la mola salsa, la cual preparaban las vestales para impregnar a la 

víctima antes del sacrificio (Sánchez 2013, 20). Además el altar al divino Julio es plausible por su 

deidificación tras su muerte a través de la apotheosis. Por estos motivos la narración de Suetonio nos 

indica que estaríamos ante un ritual sacrificial, de manera que la ‘inmolación’ y el altar a César 

señalan rasgos que nos posicionan ante un sacrificio. Además que las víctimas no sean ciudadanos y 

se encuentran en un contexto bélico parece reforzar esta idea como elemento de continuidad con los 

anteriores episodios. Sin embargo Suetonio conoce el lenguaje religioso y podría haberlo empleado 

en su interpretación de los hechos. 

La coyuntura distinta a los casos del foro Boario, nos inclina a pensar que el motivo de este 

episodio es la traición de la comunidad de Perugia por el conflicto, lo cual si afecta a la ruptura de la 

fides y atenta contra la pax deorum. Esto respondería al contexto de guerra civil y la búsqueda de 

Octavio de legitimación, lo cual quedaría reforzado por la alusión del altar a César para resaltar el 

linaje divino. Pero la ley del año 97 a.C. que prohíbe los sacrificios humanos
116

 determinaría que el 

acto es ilegal, lo cual podría afectar a Octavio en su legitimación política. Sin embargo podemos 

vincular este episodio con la descripción del ritual de evocatio que describe Macrobio
117

, un rito en el 

que realiza el general romano para que la divinidad tutelar de una ciudad sitiada abandonase a su 

comunidad con la promesa de recibir culto en Roma. Macrobio señala en el proceso que al sitiar una 

ciudad se considera maldita y se consagra al ejército enemigo. Esto nos pone en la tesitura de que los 

individuos sacrificados en Perugia recibieran la consagración, y por tanto obteniendo la condición de 

sacer, lo cual justificaría el ritual, en este caso con la ofrenda al divino César. No obstante la falta de 

mayor información acerca de este episodio dificulta su interpretación. 

                                                 
114

  Suet. Aug. 14. 
115

  Suet. Aug. 15. 
116

 Plin. Nat. XXX, 3, 12. 
117

 Macr. Sat. III, 9-12. 



41 

 

4.6. La Bona Dea 

 

Estamos frente a un caso que no se encuentra en la categoría de violencia física como los 

anteriores, sino que trata de un escándalo religioso, lo cual podemos emplazarlo en el uso de la 

religión en la línea de dominación y miedo. Los hechos se produjeron a finales del año 62 a.C. cuando 

se celebraba el rito de la Bona Dea: una ceremonia nocturna en honor de la divinidad Bona Dea, que 

celebraban las matronas una vez al año en casa de un magistrado con imperium, y a la cual solo 

podían asistir mujeres. El rito fue presidido por Aurelia, madre de Julio César y se celebraba en casa 

de este que era el Pontifex Maximus además de pretor (Pina Polo 1998a, 266). Las participantes 

provenían de las principales familias de la aristocracia romana incluyendo el sacerdocio de las 

vestales (Pina Polo 1998a, 266). El escándalo se produjo cuando Clodio se infiltró en la celebración y, 

según Plutarco
118

, disfrazado de mujer. Este sería el motivo que provocaría su identificación y se 

procedió a suspender la ceremonia religiosa, cubriendo los objetos sagrados
119

. En Plutarco se acusa a 

Clodio de infiltrarse por una relación amorosa
120

, llegando a calificar a Clodio de imberbe por su 

juventud, algo erróneo ya que por estas fechas eran cuestor y habría hecho el servicio militar (Pina 

Polo 1998a, 276). Por otro lado en Apiano
121

 no hay detalles sobre el motivo, pero señala el acto de 

impiedad cometido por Clodio, el cual sería llevado a juicio por sacrilegio. También en Cicerón
122

 

observamos la acusación de sacrilegio, aludiendo a que las vestales necesitaron repetir los sacrificios, 

de manera que la repetición ritual es un signo de que se ha cometido un rito de forma incorrecta y 

puede derivar en la ruptura de la pax deorum. Se produjo un escándalo público y después político, por 

lo que, tras varios intentos del senado de procesar a Clodio, se celebró el juicio con la absolución por 

mayoría del jurado (Pina Polo 1998a, 266). Cicerón
123

 también trata el asunto pero remite a la 

corrupción del jurado que fue comprado, ciertamente debemos tener en cuenta que Clodio se 

convertirá en un gran antagonista de Cicerón y los ataques mutuos no son de extrañar, ya que a partir 

del escándalo se inicia la enemistad entre ambos (Pina Polo 1998a, 283). Años después, tras el 

conflicto por la casa de Cicerón, el arpinate seguirá cargando contra el delito de Clodio por el 

escándalo
124

. 

 Pina Polo (1998a, 267) sostiene que no se puede probar ni si era culpable del delito, ni si la 

sentencia fue fraudulenta, tal y como afirma Cicerón. Son los testimonios de la madre y la hermana de 

César los que apuntan a Clodio. Además César se divorció de su esposa Pompeya, pero no por estar 

involucrada, ya que Plutarco afirma que Clodio estaba enamorado de esta
125

, sino por evitar 

sospechas sobre su persona de un escándalo amoroso y preservar su dignidad
126

. Cabe decir que César 

no declaró contra Clodio, lo cual ha posicionado a varios autores en pensar que contaba con su favor. 

Podemos encontrar en Apiano una referencia a este motivo por el apoyo de César a Clodio
127

. 

                                                 
118

  Plut. Cic. 28, 2; Plut. Caes. 10, 3. 
119

  Plut. Caes. 10, 3; 
120

  Plut. Cic. 28; Plut. Caes. 10. 
121

  App. B.C. II, 14. 
122

  Cic. Att. I, 13, 3. 
123

  Cic. Att. I, 14-16. 
124

  Cic. Har. Resp. 5. 
125

  Plut. Cic. 28, 2; 
126

  Plut. Caes. 10, 8-9. 
127

  App. B.C. II, 14. 



42 

 

La razón por la cual Clodio se infiltra en la ceremonia ha generado diferentes opiniones, desde 

la visión amorosa, hasta la tesis de Gagé por la curiosidad del secretismo del rito, ya que los Claudio 

introducen el culto de la Bona Dea (cit. en Pina Polo 1998a, 277). Para Pina Polo (1998a, 276) las 

acciones posteriores de Clodio dificultan la interpretación de este acto como algo irreflexivo e 

impulsivo. Por ello Gallini considera que fue un acto propagandístico que provocó el distanciamiento 

de Clodio de la aristocracia acercándolo a la plebe (cit. en Pina Polo 1998a, 280). Sin embargo, la 

relación de Clodio con la plebe es posterior a este incidente, ya que hasta el 58 a.C. no alcanza el 

tribunado, con la consecuente capacidad para proponer medidas que pudieran incrementar su 

popularidad y acercamiento a la plebe. En caso de que fuese un acto para darse a conocer 

públicamente requería de tener el apoyo de alguien poderoso, lo cual algunos autores lo han 

relacionado también con Pompeyo (Pina Polo 1998a, 280-281). Aunque no podemos comprobar si el 

escandalo fue intencionado, Clodio recibió publicidad en la escena política, pero como sostiene Pina 

Polo (1998a, 284) su carrera pudo caer en ese momento. 

El escándalo de la Bona Dea es un buen ejemplo de como un sacrilegio, un acto de impiedad, 

no concluye en repercusiones negativas por intereses políticos. La actuación de Clodio es un atentado 

contra la pax deorum, pero sin los apoyos políticos necesarios, el resultado podría haber acabado 

distinto. El senado es el órgano máximo de autoridad política, y por tanto es la elite quien ratifica 

religiosamente los sacrilegios, lo cual deja en este caso la religión en una herramienta que, debido a 

los intereses, no se aplica con la dureza que podría haber tenido en un contexto distinto. Debemos 

tener en cuenta cuando se produce el escándalo, Clodio no gozaba de una gran posición política ni 

ostentaba una magistratura mayor, estamos en una etapa previa a cuando ejerció como tribuno de la 

plebe (58 a.C.) que sería el culmen de su carrera. El resultado del juicio es una prueba evidente de los 

apoyos con los que cuenta Clodio en este momento, lo cual nos ilustra como un delito de carácter 

religioso puede perder relevancia, al igual que podría ganarla en función de la coyuntura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

 

4.7. Clodio y Cicerón: el templo a Libertas 

 

Este caso entra dentro de la utilización de la religión como arma política y la retórica que 

esgrime argumentos religiosos con claros intereses personales. El enfrentamiento dialéctico entre 

estos dos individuos nos lleva a un episodio de disputa que empieza por un templo a Libertas. Cicerón 

tuvo que exiliarse en el año 58 a.C. por la acción de Clodio
128

, debido a la acusación de condenar a 

muerte sin juicio durante la conjura de Catilina (63 a.C.). Las propiedades confiscadas durante el 

exilio fueron gestionadas por Clodio, el cual construyó un templo a la Libertas
129

 en el lugar donde se 

encontraba la casa de Cicerón, una casa comprada a Craso en el año 62 a.C. por 3,5 millones de 

sextercios. Cicerón regresa del exilio en el año 57 a.C. y se enfrenta con Clodio frente al senado 

acusándolo de impío, entre otros muchos argumentos peyorativos, y consiguiendo recuperar su 

casa
130

. Para poder analizar este proceso contamos con dos discursos de Cicerón: Sobre la casa, en el 

cual esgrime la defensa de su casa y el ataque contra Clodio frente al colegio de pontífices; y Sobre la 

respuesta a los Arúspices, donde tras una serie de presagios desfavorables un tiempo después de que 

Cicerón recupere su casa, Clodio interpreta que se deben a la reconstrucción de la casa de Cicerón 

profanando el templo de Libertas, de manera que el arpinate argumenta en este discurso su defensa 

frente a las acusaciones de Clodio. 

 Debemos tener en cuenta que no solo no disponemos de textos de Clodio, sino que solo se 

conserva la obra de Cicerón, el cual nos aporta mucha información pero sobre su oponente se expresa 

siempre de forma peyorativa (Pina Polo 1991, 131). La figura de Clodio aparece en la historiografía 

tradicional como un individuo ambicioso, demagogo, violento, un monstruo y un demente, después 

de todo la difamación de Cicerón lo han convertido en un símbolo de todos los vicios 

tardorrepublicanos (Pina Polo 1991, 133-134). Cicerón emplea todo tipo de argumentos en la 

descalificación de Clodio, desde acusarle de ser un criminal hasta que es un afeminado y homosexual, 

comparándolo con una prostituta para conseguir sus objetivos (Pina Polo 1991, 134). También se 

convierte en objetivo de las calificaciones de los populares: destruir la res pública y el orden 

establecido (Pina Polo 1991, 133). Consecuentemente lo tacha de enemigo público y un tirano, 

además de considerarlo un ser impío (Pina Polo 1991, 134-135). Para Cicerón cualquier éxito de 

Clodio es fruto de la violencia organizada, nunca se debe a su oratoria o capacidad, además lo vincula 

siempre con actividades con esclavos, lo cual, además de rebajarlo moralmente, tiene un impacto por 

el temor a una guerra servil (Pina Polo 1991, 138-139). 

 En el discurso Sobre la casa, Cicerón esgrime que Clodio ha cometido un sacrilegio. El 

templo había sido consagrado por un solo pontífice
131

, L. Pinario Nata cuñado de Clodio, de manera 

que obviaba la Lex Papiria que requería del mandato del pueblo ante la consagración de un 

edificio
132

. Además Cicerón aludía que su actuación era impura por haber expulsado las divinidades 

domésticas
133

. Todavía se agravaba más la situación debido a que la estatua para Libertas, según 

                                                 
128

  Plut. Cic. 30; 
129

  Plut. Cic. 33; 
130

 Introducción de J.M. Baños en la traducción de Sobre la Casa y Sobre la respuesta de los Arúspices (Cicerón, 

Discursos IV, traducción de J.M. Baños, Madrid, Gredos, pp. 91-99). 
131

  Cic. Dom. 45. 
132

  Cic. Dom. 40; 50. 
133

  Cic. Dom. 41. 



44 

 

Cicerón, procedería del sepulcro de una cortesana de Tanagra
134

. Los argumentos en términos 

religiosos nos muestran actos de impiedad graves, salvo el de la estatua de Tanagra que podría 

deberse al discurso peyorativo, el resto de acusaciones parten de la idea de un mal procedimiento. En 

la religión romana un error en el procedimiento ritual podía producir la ruptura de la pax deorum, y su 

contaminación necesita una respuesta proporcional para restaurar el orden cósmico (Scheid 1981, 

123). Las negligencias y omisiones pueden acabar en un delito religioso, (Scheid 1981, 124), incluso 

las infracciones y ofensas que pudiesen cometer los propios sacerdotes (Scheid 1981, 127). Siguiendo 

la estructura religiosa y el argumento de Cicerón de la Lex Papiria, la implementación de este templo 

sería fraudulenta. Por ello cuando los pontífices decretaron devolver la casa a Cicerón estimaron que 

no se consideraba un sacrilegio porque el templo había sido levantando sin el mandato del pueblo o 

un plebiscito
135

. 

En el año 56 a.C. una serie de prodigios funestos fueron anunciados por los arúspices
136

, 

asimismo se producía el acuerdo de Luca entre Craso, Pompeyo y César
137

. Clodio había obtenido el 

cargo de edil y estaba inmerso en un contexto de choque con su adversario político Milón. Para 

Clodio los augurios respondían a la violación del templo a Libertas tras la recuperación de Cicerón de 

su casa, lo cual era un ataque político contra el arpinate. Cicerón elaboró un discurso (Sobre la 

respuesta de los Arúspices) en el que critica el procedimiento de Clodio en el caso del templo y 

refuerza la acusación en lenguaje religioso, de manera que expone una interpretación religiosa donde 

los dioses son los responsables del imperio y que él mismo goza de su protección
138

. Cicerón acusa a 

Clodio de ser un mal ciudadano, un impío que no sigue el comportamiento propio de la religión 

romana. Este tipo de discurso es el mismo que emplea en las catilinarias, las filípicas y como 

precedente anterior en la acusación contra Verres (Pina Polo 2002, 59). Por un lado presenta un 

discurso de descalificación religiosa, y por otro la inspiración divina como guía de sus acciones tras el 

exilio (Pina Polo 2002, 61). Tenemos un ejemplo en las catilinarias donde vincula su acción política 

con Júpiter, ya que aprovecha cuando se alza una estatua de la divinidad para colocarla en el capitolio 

como un signo divino (Pina Polo 2002, 61)
139

. Cicerón se presenta en el discurso ante Clodio como 

portavoz de los dioses, el cual es un impío que merece un castigo divino, de manera que el mensaje 

del arpinate se legitima religiosamente. 

 Si consideramos la argumentación de Cicerón como legitima, la construcción de este templo 

sería fraudulenta, y por tanto se habría producido un delito religioso por parte de Clodio y el pontífice 

que consagró el recinto. Recordemos que los sacerdocios podrían provocar actos impíos por mala 

praxis. Aunque cabe pensar porqué se habría producido, ya que tanto Clodio como el pontífice 

Pinario estarían al corriente de las leyes.  

 

                                                 
134

  Cic. Dom. 43. 
135

  Cic. Att. IV 2, 3. 
136

 Se trata de un sacerdocio de carácter no oficial y de origen etrusco, interpretaban prodigios y establecían un medio 

para recuperar el orden cósmico (Oria, M. (2017), «Los oráculos en el mundo romano: caracterización arqueológica», 

en Ferrer, E., y Pereira, A. (coords.), Profecía y adivinación en las religiones de la Antigüedad, Spal Monografías 

XXIV, Universidad de Sevilla, Sevilla, p. 108). 
137

 Se trata de la renovación de la alianza entre los tres individuos como base de su amistad política y establecimiento de 

nuevos objetivos (Pina Polo 2010, 198). 
138

  Cic. Har. Resp. 19. 
139

  Cic. Cat. 3, 21. 



45 

 

En el segundo episodio tras la recuperación de la casa por Cicerón, la acusación de Clodio 

parece responder a un acto de venganza. Sin embargo se fundamenta en el ataque a un recinto 

sagrado, lo cual es un sacrilegio, igual que argumenta Cicerón en el primer episodio por atentar contra 

las divinidades domésticas. Pero el segundo episodio solo se podría considerar un delito religioso si la 

argumentación de Cicerón queda deslegitimada, lo cual queda descartado debido a que el arpinate 

recuperó su casa y no se declaró delito religioso. 

Dentro del discurso religioso posiciona a los optimates como los buenos ciudadanos, los que 

representan la virtud de la pietas, la cual equipara con la iustitia del ciudadano con la patria (Pina Polo 

2002, 67). Para Cicerón los dioses entregan el favor a la comunidad en recompensa de la pietas (Pina 

Polo 2002, 67), y consecuentemente los populares representan la impiedad y la ruptura de la pax 

deorum.  

Es un discurso de legitimación política en un lenguaje religioso. Podemos observar que ambos 

vinculan su postura con la correcta, acusando de impiedad al contrario para legitimar su acción como 

la sancionada por los dioses. Aunque el proceso de la implantación del templo a Libertas pueda ser 

fraudulento, vemos un lenguaje similar en términos de impiedad entre ambos. La conservación 

exclusiva de la obra de Cicerón nos impide ver que argumentación empleó Clodio contra el arpinate, 

está claro que Cicerón descalifica todo acto de Clodio colocándose en una postura moral superior y 

deshumanizando a su oponente. Ciertamente el enfrentamiento entre ambos nos permite ver un 

empleo de la religión como herramienta en un choque político. No parece haber diferencias en cuanto 

al uso religioso como medio de autoridad. No obstante que el templo de Clodio fuese a la Libertas no 

es aleatorio, ya que lo convertía en emblema de los populares. La virtud de la libertas no significa lo 

mismo para ambos, mientras para los optimates se muestra como la libertad de los senadores asociada 

a su dignitas, en cambio para los populares hace referencia al derecho de participar en los asuntos 

públicos, por ello que el templo a Libertas se levantase en la que fue casa de Cicerón era un ataque 

contra este, ya que Clodio lo acusaba de haber ejecutado a ciudadanos sin permitir el derecho a un 

juicio (Marco y Pina 2000a, 280-281). Por otro lado Cicerón emplea la virtud de la concordia, que 

representa el orden y que cada ciudadano acepte el lugar que le corresponde, es una defensa del mos 

maiorum (Marco y Pina 2000a, 267). Asocia la libertas de Clodio con el desorden y la seditio, lo cual 

permite justificar la violencia al servicio público para garantizar la concordia cívica (Marco y Pina 

2000a, 269). También podemos ver una vinculación entre la concordia de Cicerón y el templo que 

levanta Opimio tras la muerte de Graco, contexto de inicio del choque optimates-populares. El 

problema de interpretar el lenguaje religioso en dos corrientes opuestas es que la única fuente para su 

elaboración es el discurso ciceroniano, lo cual dificulta interpretar si estamos realmente ante dos 

métodos distintos de defender una posición política en una dialéctica religiosa. Pero definitivamente 

si podemos concluir que la religión se está utilizando políticamente al servicio de unos intereses, 

donde se busca la legitimación del individuo y la deslegitimación del adversario. También cabe añadir 

que los dos protagonistas del enfrentamiento son individuos que gozan de una posición política y de 

apoyos, lo cual puede hacernos reflexionar sobre el endurecimiento del lenguaje, al igual que la 

suavidad de las consecuencias. 

Finalmente este caso permite acercarnos a la identidad de Cicerón a través de sus discursos 

religiosos. Si nos paramos a pensar en la construcción de la identidad del arpinate, su procedencia de 

homo novus tiene mucho peso en esta perspectiva de ensalzamiento patrio, ya que su vinculación con 



46 

 

los valores tradicionales y cívicos están exacerbados en su identidad. Cicerón no disponía de un linaje 

que le diera apoyo en la competición de la elite, se labró su carrera el mismo, aunque dispuso de los 

recursos y relaciones de su familia
140

. Para Cicerón la identidad atribuida tradicionalmente a la 

nobilitas tiene un mayor peso, los denominados populares no actúan contra el mos maiorum ni buscan 

destruir la estructura, pero Cicerón identificado con el ciudadano modelo recibe no solo sus medidas, 

sino su persona, como un ataque a lo que su identidad representa. De manera que la dureza del 

discurso, deshumanizando a Clodio hasta lo visceral, al igual que la exaltación de los valores que él 

defiende, en un contexto de regreso del exilio tras haber llegado al culmen de su carrera y ser 

nombrado Pater Patriae, cobran más valor desde la óptica identitaria del arpinate. Al igual que 

sucede con la propia ciudad de Roma, el éxito ratifica el porvenir divino, y por tanto legitima las 

acciones en un lenguaje religioso. Cicerón considera que está haciendo lo correcto y por tanto sus 

acciones están sancionadas por los dioses
141

, lo cual nos ayuda a abordar el pensamiento religioso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
140

 Cicerón proviene de Arpino (ciudad de derecho romano desde inicios del siglo II a.C.), llegó a Roma en la década de 

los 90 a.C. y entró en la tutela de Lucio Licinio Craso, el cual tenía contactos en la familia de los Tulios. Después 

completará su formación política con Quinto Mucio Escévola, un jurista afamado que fue cónsul en el año 117 a.C. 

(Pina Polo, F. (2016 
1
2005), Marco Tulio Cicerón, Ariel, Barcelona, pp. 35-39). 

141
 Un ejemplo de ello es el episodio del ‘Sueño de Escipión’, en el cual Cicerón expresa la idea de que el individuo que 

dedica su vida a salvaguardar la patria tiene asegurada la inmortalidad (Cic. Rep. VI, 13). También tenemos otra 

referencia en los discursos de las Filípicas (XIV, 12, 32-33), donde señala un argumento en la misma línea: los impíos 

sufren tormento tras la muerte, y los que mueren enfrentándose a estos alcanzan la morada de los ‘justos’, lo cual entra 

en relación con la justificación de la violencia en clave religiosa para garantizar una compensación tras la muerte. 



47 

 

4.8. Un espacio para la violencia: el templo 

 

 Hemos realizado un análisis del espacio en el que se producen los episodios de violencia 

religiosa en Salustio, Plutarco y Apiano. Es interesante que los templos sean lugares donde se 

producen este tipo de actos. Dentro de la topografía simbólica de Roma los espacios sagrados cobran 

un valor de relevancia, ya que son los emplazamientos para la elaboración del oficio religioso 

público, pero también son espacios de convergencia social y valor político. El hecho de que muchas 

reuniones políticas se producen en el Capitolio desencadena muchos procesos violentos en este lugar. 

El templo como espacio sagrado implica un delito de sacrilegio al desarrollar actos violentos en su 

interior, como el asesinato y la destrucción del espacio sagrado, así como su contenido consagrado 

(imágenes y objetos). El sacrilegio cometido en un templo conlleva la muerte como castigo 

(Rodríguez 2007, 218), y disponemos de ejemplos en las fuentes de la aplicación de un castigo 

religioso por atentar contra templos: el caso Pleminio
142

 y el de Q. Fulvio Flaco
143

. Sin embargo 

dentro del contexto del conflicto también tenemos casos que no se consideran sacrilegios, como Sila 

saqueando templos griegos
144

 teniendo en cuenta que no son romanos (Rodríguez 2007, 228), al 

igual que Mario y Carbón fundiendo oro y plata de los templos en Roma para pagar la soldada en la 

guerra contra Sila (Rodríguez 2007, 223). Hay una multitud de prohibiciones en torno a los lugares 

sagrados. Sin embargo podían realizarse excepciones mediante la expiación correspondiente, donde 

ocupaba un lugar relevante si se ha producido la infracción de forma involuntaria o intencionada 

(Scheid 1981, 138). 

 

 Desde una perspectiva de la violencia física tenemos numerosos casos en los que se produce 

un episodio en un recinto sagrado: 

 

 En el contexto de los hermanos Graco, primero Tiberio ocupa el Capitolio donde se 

producirá el disturbio en el que fallece
145

. Después se reproduce de forma similar con 

su hermano Gayo Graco
146

, el cual también acude escoltado al Capitolio y se produce 

la muerte de Antilo que detona el disturbio. Después Gayo y los suyos se refugian en el 

templo de Diana en el Aventino
147

, luego en su huida será cuando Gayo se suicide 

antes de ser capturado. 

 

 

 

                                                 
142

  El caso de Pleminio se produce en el contexto de la Segunda Guerra Púnica, cuando Pleminio, legado de Escipión, 

saqueó el templo y santuario de Proserpina tras capturar la ciudad de Locres. El senado concluyó que era necesaria 

una expiación por la impiedad de Pleminio, el cual fue arrestado y falleció en una celda antes de ser juzgado (Liv. 

XXIX, 8-9). 
143

  El caso de Fulvio se produce en el año 173 a.C., tras llevar parte de la cubierta de un templo de Juno en Lacinia para 

la reutilización en una construcción de un templo a la Fortuna Ecuestre, lo cual fue considerado por el senado como 

un acto de impiedad decretando la devolución y la expiación correspondiente (Liv. XLII, 3.). 
144

  Plut. Sull. 12, 3-4. 
145

  App. B.C. I, 14-16. 
146

  App. B.C. I, 25. 
147

  App. B.C. I, 26; Plut. T. C. G. 37, 5. 



48 

 

 En el proceso de Saturnino y su asesinato, tenemos un episodio en el que Saturnino y 

Glaucia se refugian en el Capitolio tras la muerte de Memmio
148

. El senado decreta un 

senatus consultum ultimum y Mario se enfrenta a ellos en una coyuntura que deriva en 

sus muertes. 

 

 En el contexto de la guerra civil silana, Mario y Cinna se hacen con el control de la 

ciudad. Quinto Ancario espera en el capitolio para reconciliarse con Mario, pero este 

da orden a sus guardias de que le asesinen allí mismo en el templo
149

. 

 

 Tras la victoria de Sila en el conflicto civil, se elaboraron las listas de proscripciones, 

los individuos de estas listas fueron perseguidos, asesinados y se confiscaron sus 

propiedades. Apiano señala que eran apresados en la calle, en sus casas y en los 

templos
150

. 

 

 En el contexto de la conjura de Catilina, un grupo de equites armados alrededor de 

templo de la Concordia amenazan a César tras salir del senado, el conflicto se debía a 

los intentos de acusar a César por parte de Catulo y Pisón
151

. En este caso no se 

produce un acto violento, pero si una amenaza con armas en torno a un templo. 

 

 En los fragmentos de Historia de Salustio
152

 dedicados a la década de los 70 a.C., hay 

una referencia a los altares y objetos sagrados manchados de sangre de los suplicantes, 

pero estamos ante un fragmento descontextualizado. 

 

 El asesinato de César se perpetró donde se reunía el senado: el teatro de Pompeyo. La 

curia se incendió en los disturbios tras la muerte de Clodio, y el senado se reunía en 

este lugar. Apiano señala que a César lo asesinan en un lugar sagrado
153

, aunque los 

teatros no eran recintos sagrados, podían tener un templo en su interior. 

 

A través de estos ejemplos observamos que el templo es un lugar de refugio, algo que 

podemos ver en otros ejemplos fuera de episodios de violencia in situ, como en el contexto de la 

guerra civil silana varios miembros de la elite se refugian en el capitolio frente a Mario
154

, aunque 

después son asesinados en el foro. La búsqueda de la protección divina sería un factor de peso para 

buscar refugio en un recinto sagrado, además el ser un espacio concurrido y público, lo convierte en 

un lugar con espectadores, lo cual podría ser un factor para amedrentar a los perseguidores o atacantes 

ante el delito. No obstante en un contexto bélico el argumento de ser vistos no sería un factor a tener 

en cuenta. Tenemos un ejemplo de ello en Apiano que en la guerra entre Octavio y Antonio contra los 

                                                 
148

  App. B.C. I, 32. 
149

  App. B.C. I, 73. 
150

  App. B.C. I, 95. 
151

  Sall. Cat. 49. 
152

  Sall. Hist. I, 47. 
153

  App. B.C. II, 118. 
154

  Plut. Mar. 30. 



49 

 

tiranicidas, Octavio expone que estos huyen suplicantes a los templos
155

. Los recintos sagrados 

responden así como un espacio propicio para los episodios de violencia, de manera que se convierten 

en focos de impiedad, lo cual atenta contra la pax deorum. Pude parecer ilógico que el lugar donde se 

produce mayor agravio al cometer un sacrilegio por un acto de violencia es uno de los lugares donde 

más frecuentemente se produce, aunque desde la experiencia del individuo podemos comprender que 

la búsqueda de protección divina genere seguridad a las víctimas. También en esta línea el agresor 

puede encontrar el apoyo de la providencia divina de actuar bajo una causa justa, especialmente en 

contextos donde las víctimas son declaradas hostes o el castigo del homo sacer, y por tanto están 

expulsadas de la comunidad, lo cual implicaría que para el agresor la violencia está justificada, y en 

caso de considerar a su víctima impía estaría realizando un acto en favor de los dioses. Como señala 

Polibio
156

 al referirse a Escipión «la mayor parte de hombres son incapaces de afrontar dificultades si 

no creen contar con la protección divina para ello». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
155

  App. B.C. III, 15. 
156

  Pol. X, 2, 9-10. 



50 

 

4.9. Dolabela y el monumento funerario a César 

 

 En el episodio de Mario Gratidiano ya mencionamos un proceso de ataque contra altares a su 

figura, al igual que sucedió con los hermanos Graco. Sin embargo este episodio se ve envuelto en un 

disturbio con la represión correspondiente. 

La muerte de Julio César tuvo mucho impacto en la sociedad romana, hasta el punto en que se 

levantó un monumento fúnebre en el foro de Roma: una columna de mármol con la inscripción «Al 

Padre de la Patria»
157

. Suetonio señala que se hacían sacrificios y votos en nombre de César. 

Asimismo Cicerón argumenta que muchos de los individuos que acudían eran esclavos y gente 

‘indeseable’ que suponían una amenaza
158

. No obstante debemos recordar que el argumento del 

arpinate se encuentra en los discursos de las Filípicas, lo cual puede entrar dentro de su retórica 

peyorativa frente a los cesarianos. El contexto político era de tensión, en Apiano recogemos que la 

población pedía la consagración del altar, pero la agitación desembocó en un disturbio y los soldados 

de Antonio expulsaron del foro a la plebe
159

. Es interesante que como consecuencia de este acto se 

procediera a la destrucción de una serie de estatuas de César que habían sido retiradas de sus sitios
160

. 

Cicerón nos remite más detalles, y señala que Antonio se encontraba fuera de la ciudad, y en concreto 

se centra en la figura de Publio Cornelio Dolabela
161

, el cual ocupó el cargo de cónsul junto a Marco 

Antonio tras la muerte de César (44 a.C.). Ante la ocupación del foro, Dolabela castigó a los 

individuos que lo ocupaban y derribó la columna en honor a César
162

. El cónsul habría condenado a 

los esclavos a la crucifixión
163

 y a los libres a la precipitación en la roca Tarpeya, algo que también 

recogerá Apiano
164

. 

Cicerón considera que se está perpetrando un sacrilegio en el foro y la acción de Dolabela está 

justificada
165

. El arpinate emplea el término ‘purificar’
166

 al referirse al castigo aplicado en el foro y 

su desalojo
167

. Podemos entender que el término forma parte de la retórica de Cicerón para ensalzar la 

justificación del acto al emplear una expresión de carácter religioso y no al acto de lustración 

religiosa, lo cual respondería a su argumento de que el monumento en el foro era un sacrilegio 

siguiendo la misma línea discursiva. Sin embargo, a pesar de que parece evidente que el término hace 

referencia a la expresión del arpinate en apoyo al castigo y no a una purificación religiosa, podríamos 

inclinarnos a pensar que estamos ante un delito religioso, un sacrilegio, y por tanto se ha procedido 

mediante un castigo religioso con la correspondiente purificación. El emplear la condena por 

precipitación en la roca Tarpeya es un tipo de castigo aplicado por actos de traición (perduellio). Lo 

cual podría ser un indicativo de que los ciudadanos que se encontraban en el foro estaban cometiendo 

                                                 
157

  Suet. Jul. 85. 
158

  Cic. Phil. I, 2. 
159

  App. B.C. III, 3. 
160

  App. B.C. III, 3. 
161

  Dolabela fue yerno de Cicerón al estar casado con su hija Tulia. 
162

  Cic. Phil. I, 3. 
163

  La crucifixión era una condena reservada para los esclavos y no se aplicaba a ciudadanos (Cantarella 1991, 176-178). 
164

  App. B.C. III, 3. 
165

  Cic. Att. XIV 15, 1. 
166

  Término empleado por Muñoz en la traducción (Cicerón, Discursos VI, Fílipicas, traducción de M.J. Muñoz 

Jiménez, Gredos, Madrid, 2006). 
167

  Cic. Phil. I, 12. 



51 

 

un acto de sacrilegio, asimismo cabe añadir que los monumentos fúnebres se levantaban fuera del 

recinto sagrado de la ciudad (pomerium), y por tanto este monumento era un acto que podía atentar 

contra el equilibrio cósmico. La búsqueda de la consagración del altar, por parte de la plebe, 

permitiría ‘legalizar’ el monumento. 

Este episodio no define un acto de violencia religiosa explicita, pero podemos vincular el 

castigo aplicado en relación con el monumento fúnebre, donde si hay un nexo evidente, además este 

proceso se incluye en un contexto político de tensión y confrontación, lo cual se relaciona con las 

acciones políticas y la legitimidad vigente. Podemos considerar la represión como un acto político 

frente a la popularidad de César y el contexto de choque interno, teniendo en cuenta de que Dolabela 

no era un férreo cesariano, ya que participo en la guerra civil en el bando Pompeyano, pero fue 

readmitido por la política de César basada en la clementia. El hecho de que Antonio se encontrase 

fuera de Roma permitía a Dolabela actuar políticamente contra los cesarianos apoyándose en el 

disturbio como justificación
168

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
168

  Cic. Phil. II, 42. 



52 

 

5. Conclusiones 

 

Tras analizar y reflexionar acerca de la violencia religiosa en Roma, podemos observar lo 

compleja que es su interpretación. La pax deorum representa la estabilidad social de la comunidad, y 

por tanto en los periodos de crisis y los episodios de tensión se produce su ruptura, de manera que la 

estructura política interviene como un mecanismo de control social. Después de todo la pax deorum 

no representa un concepto rígido e impuesto como un valor superior a toda la comunidad, sino que la 

legalidad vigente queda supeditada al control político coyuntural, es decir, los individuos que poseen 

el control político durante el proceso de ruptura son quienes deciden si se ha producido la quiebra y 

como deben gestionarla. Esto se debe a que la autoridad religiosa reposa en manos de la misma elite 

que conforma la autoridad política. La pax deorum depende de las actuaciones de los magistrados, y 

en una guerra civil o un contexto de tensión interna los choques de intereses buscan justificar y 

legitimar sus acciones frente al ‘otro’. A lo largo de los casos analizados nos hemos percatado de la 

cantidad de lagunas y espacios confusos que hay en las fuentes. No obstante debemos tener en cuenta 

que Roma no es una estructura sólida y férrea, sino que es pragmática y adaptable.  

Debemos detenernos en los dos aspectos teóricos de la violencia aplicados a nuestro trabajo: 

la violencia física y la psíquica. Respecto a la física los asesinatos son los episodios más ilustrativos. 

Cuando se produce una muerte con rasgos religiosos debemos atenernos a cada contexto de forma 

individual, ya que no responden a delitos tipificados ni se aplican las mismas medidas en todos los 

casos. Dentro de los castigos religiosos algunos conllevan la aplicación de penas capitales, donde la 

cuestión que podemos analizar es el motivo de su condena. Sin embargo tenemos dos categorías que 

aparecen frecuentemente en contextos donde no esta tan claro el episodio al que nos enfrentamos: el 

sacrifico humano y la condena del homo sacer. De igual importancia disponemos de un tercer 

aspecto, el propio acto de causar la muerte de un individuo, que tal y como hemos expuesto al inicio 

de este trabajo, el derramamiento de sangre conlleva la generación de una mancha impura, y por tanto 

los asesinatos quedan englobados dentro de esta categoría.  

Dentro del examen de los asesinatos religiosos, el caso de Mario Gratidiano quizás es el más 

llamativo, pero al igual que sucede con Tiberio Graco, los legionarios amotinados de César o incluso 

el caso del sacrificio en Perugia de Augusto, las fuentes nos proporcionan una visión sesgada de los 

hechos, por no decir que muchos de los autores clásicos consultados, a excepción de Salustio, Cicerón 

y César, no son contemporáneos del contexto histórico, y por tanto sus visiones quedan filtradas por 

su coyuntura histórica y por la interpretación de las fuentes que consultaron. Los casos de violencia 

religiosa explicita nos llevan a plantearnos la dificultad de interpretar el motivo y procedimiento de 

esas muertes ‘religiosas’.  

Respecto a la categoría de sacrificio humano que aparece citada en las fuentes, se trata de un 

campo de trabajo que ha sido investigado por varios autores. Sin embargo en los casos expuestos no 

parecen coincidir en características con los episodios documentados de los enterramientos en el foro 

Boario, los cuales se identifican claramente como un sacrificio humano. El único caso que puede 

entrar en esta categoría es el de Augusto en Perugia, ya que tiene ciertos elementos de continuidad. En 

cuanto al homo sacer, no disponemos de una interpretación clara de que se esté produciendo esta 

condena en los casos seleccionados, aunque algunos autores se han inclinado a postular que se aplica 

en la muerte de T. Graco (Duplá 1990, 74). La dificultad de aclarar si estamos ante estas dos 



53 

 

categorías nos lleva al tercer factor planteado: el concepto de la violencia como elemento que genera 

impiedad, tal y como sucede con los ciclos militares y la purificación de los soldados tras marchar a la 

guerra (Pérez 2016, 183). De este modo los actos violentos requieren de una purificación, aunque en 

las fuentes consultadas solo tenemos dos menciones en relación a los conflictos internos analizados: 

el caso de las purificaciones tras la muerte de Gayo Graco y sus partidarios
169

; y el caso de Gratidiano 

con Catilina en la fuente lustral
170

. Consideramos que, al igual que sucede en la guerra y los ciclos 

purificatorios, se realizan rituales de ‘limpieza’ con el resto de actos violentos. Tenemos el ejemplo de 

Cicerón a la purificación dentro del ejército en un contexto de guerra civil
171

, lo cual nos indica de su 

presencia en un conflicto interno. Sin embargo las fuentes parecen omitir este proceso tras los sucesos 

violentos, y podemos presuponer que la falta de alusión de este tipo de rito se deba a su cotidianidad y 

una falta de peso en la vida religiosa de la comunidad en estos contextos de conflictividad. Por ello el 

caso de Catilina en la fuente de Apolo es señalado para resaltar la impureza del acto en sí mismo, lo 

cual podría guardar relación con la crueldad del periodo silano o la retórica frente a Catilina que 

aparece en las fuentes. En cuanto al caso de Gayo Graco, Fulvio Flaco y sus seguidores, puede 

responder ante el ejercicio del primer scu y la documentación de las fuentes de esta medida por 

primera vez, de forma que en las siguientes pudiera omitirse al formalizarse su repetición. 

Ciertamente tras reflexionar sobre todos los casos de violencia religiosa, encontramos dos 

elementos de continuidad: un contexto de tensión social y confusión para interpretar el motivo 

religioso. Todos los casos presentan estas dos condiciones, lo cual nos pone en la tesitura del control 

político durante los episodios violentos, ya que al formarse un proceso de violencia interna, el sector 

de la comunidad que posee el control político, y por tanto la legalidad vigente, es quien puede 

esgrimir un motivo religioso para aniquilar un oponente, así como puede omitir un elemento religioso 

(sacrosantidad o cometer asesinato en un recinto sagrado) para conseguir sus objetivos. La condición 

de expulsar a un individuo de la comunidad permite justificar todo acto de violencia, de manera que 

quien tiene la legitimidad para declarar esa expulsión es quien posee la legitimidad para la violencia, 

ya sea en un lenguaje jurídico como el hostis o un lenguaje religioso como el homo sacer. Esto nos 

lleva al punto de la interpretación de la violencia psíquica. 

En cualquier sociedad del mundo Antiguo (y de otros periodos) la religión actúa como un pilar 

de la sociedad y permite integrar una cosmovisión que sitúa al individuo y a la comunidad de forma 

ontológica. Cuando la religión y la política van unidas, algo que se produce en Roma a través del 

cultus deorum y la disposición de los cargos religiosos como otro escalón más de la carrera política, la 

religión se convierte en un mecanismo de control social, y por tanto la religión puede adquirir el matiz 

de la intimidación o el miedo como una de sus herramientas para mantener la autoridad y lograr 

objetivos políticos. En los casos analizados no hemos encontrado un uso directo y claro de la religión 

como arma intimidatoria frente a la comunidad. El caso de Dolabela y la represión por el monumento 

funerario a César es un episodio que podría entrar en esta categoría, ya que afecta a un sector de la 

población y el motivo es religioso, pero en este caso la religión es la justificación y no el medio para 

aplicar esa violencia. Otro caso que podríamos incluir es la legitimación religiosa de Nasica en el 

disturbio que acaba con la vida de Tiberio Graco, el cual sí que se acerca más al uso de la religión para 

                                                 
169

  App. B.C. I, 26. 
170

  Plut. Sull. 32, 2. 
171

  Cic. Phil. XII, 3. 



54 

 

intimidar. No obstante tenemos el caso del enfrentamiento entre Clodio y Cicerón para ilustrar el uso 

de la religión en una disputa entre miembros de la elite. Aunque como ya hemos mencionado en su 

apartado correspondiente, la conservación única del discurso peyorativo de Cicerón frente a Clodio 

dificulta una comprensión mayor del fenómeno. Asimismo los ejemplos permiten observar que la 

ratificación religiosa es un factor de relevancia dentro del domino político, lo cual nos inclina a 

pensar en la accesibilidad por parte de los cargos sacerdotales a ese tipo de legitimación, de manera 

que no solo los sacerdocios son un escalón más, sino que podrían ser objetivos de estrategia política 

adquirir el cargo o controlarlo debido al peso de su legitimación, especialmente en relación con el 

ascenso de los personalismo: véase el ejemplo de César o Augusto.  

Dentro del cultus deorum los dioses son propicios con la comunidad, si los ciudadanos actúan 

en favor de los dioses están participando de ese dialogo contractual, y por tanto los actos violentos 

que favorezcan esa relación están justificados. Podemos detenernos en la figura de Augusto y como 

su concentración de poder religioso ratifica sus actos, al ser el garante de la pax deorum, su éxito es 

reflejo del porvenir de Roma por mano divina y la aprobación de su voluntad por los dioses, lo que 

nos remite a esa condición de intermediario divino. Si aplicamos una interpretación inductiva desde 

esta premisa, la elite política que ostenta los cargos religiosos son el garante del equilibrio de la 

comunidad, y por tanto es comprensible que empleen un lenguaje religioso para legitimarse, ya que 

de sus acciones depende el equilibrio cósmico, al igual que sus actos están ratificados por los dioses 

cuando el resultado es exitoso. Pero la legitimación religiosa o el uso de la religión como una 

herramienta en un choque interno, nos obliga a retomar la idea de quién tiene el control legitimo 

coyuntural. El caso de Clodio y Cicerón no podría haberse producido si no contasen con una posición 

de prestigio y apoyos, podemos conjeturar acerca de que hubiera sucedido si la balanza entre estos 

individuos hubiese estado más descompensada, ¿se habrían aplicado castigos más severos? Lo mismo 

sucede con el escándalo de la Bona Dea de Clodio, un sacrilegio de esa categoría requería una 

condena severa, pero su situación política y sus relaciones le permitieron sortear el suplicio.  

El análisis de ambos aspectos de la violencia en los diferentes casos nos lleva a examinar el 

porqué se producen estos episodios. Parece quedar claro que cuando las vías tradicionales de la 

política no permiten resolver un conflicto la violencia entra en acción. La religión es otro factor más 

dentro de esa resolución, pero para poder comprender su tratamiento es necesario analizar los 

precedentes en un periodo anterior, así como su evolución en un proceso posterior. A pesar de que 

hemos podido acercarnos mediante algunos casos a través de las fuentes, la lectura no deja de ser 

superficial, y por tanto requiere de un trabajo más exhaustivo y profundo, en el cual se analicen todas 

las posibles fuentes y vestigios.  

 El análisis de los diferentes casos en el contexto de confrontación política nos ha permitido 

ahondar en la construcción identitaria de la elite romana, de manera que podemos acercarnos a su 

relación con la religión, además de su comportamiento en los episodios violentos. Al repasar los casos 

seleccionados bajo la óptica de los dos modelos políticos (conservador y reformista), encontramos 

como punto en común que muchos de los episodios violentos responden a la respuesta de los 

optimates para detener a los populares. Debemos tener en cuenta que estos dos términos no responden 

a bloques fijos, pero es una constante en este periodo el objetivo de aniquilar políticos de la línea 

popularis que ostentan el cargo de tribuno de la plebe, de manera que sus muertes aparecen 

vinculadas con el senatus consultum ultimum. Esto responde a una acción-reacción de la elite 



55 

 

empleando los mecanismos que tienen a su alcance, de forma que el scu permite tomar el control y 

eliminar a un oponente político. Por un lado al responder a la reacción política de un sector del 

senado, no hay elementos religiosos concretos que puedan inclinarnos a pensar que se trata de un 

método distinto del uso de la religión por parte de las dos líneas enfrentadas. No obstante respecto a la 

sacralidad del tribuno si podemos argumentar que los incluidos en la línea popularis son asesinados, 

de manera que la infracción de su inviolabilidad queda unida al control de la legitimidad vigente, tal y 

como hemos mencionado anteriormente. Los optimates no emplean la religión de una forma diferente 

a los populares, el uso del scu entra dentro de los campos de lo político y lo jurídico. Por otro lado el 

ejemplo de Clodio y Cicerón nos ilustra una disputa en lenguaje religioso donde ambos contrincantes 

la emplean del mismo modo, aunque cabe destacar que el vocabulario no es el mismo exactamente 

(concordia-libertas), lo cual nos refleja un matiz diferente en el uso de la religión. Es posible que 

otros casos no violentos permitan ilustrar la presencia de continuidad en elementos de vocabulario 

religioso diferente entre las dos corrientes. Pero la falta de más casos en este trabajo impide obtener 

unas conclusiones más concisas. Consideramos que se deben obtener más datos que puedan ilustrar el 

uso de la religión, así como otros episodios fuera de este marco cronológico que permitan comparar la 

evolución del nexo religión-política en Roma.  

 Es interesante analizar los episodios desde la perspectiva del individualismo religioso
172

. Si 

aplicamos la metodología del grupo de Erfurt
173

, encontramos muchos rasgos que nos acercan a la 

experiencia de como participa el individuo en la religión. Desde el punto de vista de la violencia y su 

impureza en relación con la pax deorum, los episodios que acaban en disturbios, asesinatos y guerras 

civiles, provocan una división de la sociedad, de manera que se construyen virtualmente dos 

‘comunidades’, ambas buscan legitimarse frente a la otra que agrupa a los miembros ‘expulsados’, 

pero la legalidad vigente queda supeditada a la ‘comunidad’ que gana la pugna entre ambas. El senado 

es el máximo órgano político romano pero en estos episodios contamos con sus integrantes en ambos 

lados, y por tanto desde la experiencia religiosa de un individuo aplicando el concepto de “lived 

religion” de Rüpke (2011b, 196)
 174

, todos los sujetos que participan en el conflicto están haciendo lo 

correcto, el contrario se expresa en términos de alteridad. Lo impuro e impío proviene de quien 

intenta destruir el equilibrio. Las fuentes que narran la evolución de los hechos no cuestionan el 

régimen establecido, la comunidad continúa, y por tanto los vencidos son los que cometieron el acto 

impío, ya que los dioses ratifican el porvenir de Roma. No conservamos textos escritos por 

integrantes de los bloques que han sido derrotados, sería muy interesante poder observar con que 

argumentos se expresa Tiberio Graco, Clodio o Catilina. Con esta reflexión no quiero decir que todas 

                                                 
172

 Se trata del actual debate acerca del individualismo religioso. Un nuevo campo de estudio que surge de la revisión 

historiográfica en Historia de las Religiones. 
173

 El trabajo del grupo de investigación “Religious individualisation in historical perspective”, formado por más de 120 

miembros y que surge en 2008 en el centro Max Weber de Estudios Culturales y Sociales de la Universidad de Erfurt 

(Alemania), propone una serie de herramientas metodológicas para el estudio del individualismo religioso: las 

elecciones individuales y el uso de la dividualidad en las elecciones personales; la relación entre creatividad y el yo, 

normas y prácticas, así como la identidad religiosa; las desviaciones y corrientes críticas a la visión dominante; y la 

experiencia interior de espiritualidad, estados alterados de conciencia o la mística (Fuchs et al. 2019, 9). 
174

 Rüpke analiza en Roma lo que denomina “Lived religion”, centrándose en la experiencia cotidiana, la comunicación 

entre los individuos y los agentes sobrehumanos, alejándose del estudio del método de reproducción ritual o las 

creencias religiosas por parte del individuo. Por ello propone acercarse a la experiencia, más que al símbolo, como 

herramienta metodológica. Es necesario analizar el espectador y usuario de las imágenes y de los espacios 

sacralizados (Rüpke 2017, 40). 



56 

 

las fuentes conservadas beban de una misma corriente, sino que en los procesos históricos de 

enfrentamiento, y más el interno de un grupo, prevalece la visión del vencedor, más aún en términos 

religiosos con base al cultus deorum. Por otro lado, un individuo frente a la situación de derramar 

sangre, lo cual genera impiedad, sigue sus convicciones y la legitimación religiosa que avala 

perpetrar ese acto. Solo hemos visto el caso individual de Catilina en Gratidiano que realiza una 

purificación
175

, lo cual nos muestra un ejemplo de la presencia de esa impiedad que requiere una 

expiación. Debemos suponer que se produjeron otro tipo de rituales para purificar las matanzas 

cometidas en Roma, al igual que nos genera incertidumbre de que sucedió con los ciclos bélicos en las 

guerras civiles ¿Se realizaron las festividades militares por ambos bandos? Podemos conjeturar que 

se realizan siguiendo el ritual tradicional en el bando que tiene el control de la ciudad de Roma, pero 

las fuentes no hacen alusiones acerca de si se celebraron los tradicionales ritos de purificación de los 

soldados de ningún bando, lo cual nos lleva a reflexionar sobre los legionarios que participan en los 

conflictos civiles en caso de no realizar los rituales ¿Los imperatores justificaron religiosamente la 

violencia de algún modo? Aquí podríamos incluir los auspicios como método de legitimación, pero es 

un campo de investigación que se aleja de este trabajo. 

 Otro aspecto en el que queremos detenernos en la línea del individualismo religioso trata de la 

propia ruptura de la pax deorum. Estamos ante un elemento que forma parte de la comunidad cívica, y 

por tanto de la identidad del ciudadano romano. Todas las ofensas que pueden alterar el equilibrio 

cósmico tienen solución, es decir, los acontecimientos que provocan la ruptura tiene métodos 

religiosos para restaurarla, como los rituales de lustración y purificación, además la comunidad 

dispone de los prodigios, y sacerdocios especializados como los augures o los arúspices para 

interpretar la voluntad de los dioses. Asimismo hemos visto en los castigos religiosos que la 

eliminación del culpable forma parte de la restauración. Todos los aspectos que afectan al equilibrio 

nos indican que la comunidad siempre puede salvarse y restaurar la concordia con los dioses. Pero, 

qué sucedería si no puede restaurarse ¿los dioses abandonarían la comunidad? En un contexto de 

violencia interna ¿Cómo afronta un ciudadano romano que le acusen de impío cuando considera a su 

oponente de la misma condición impura? En contextos de ruptura interna de la comunidad los valores 

tradicionales y éticos quedan supeditados al pragmatismo del conflicto, de manera que se altera el 

significado en función de quien lo emplee y quien es el objetivo. Parafraseando a Scheid (2016, 122): 

«When to do is to believe»
176

.  

 

Como posible línea de investigación proponemos un estudio en profundidad del periodo 

seleccionado ampliado las fuentes literarias, así como incorporando la numismática, la epigrafía y la 

iconografía, de manera que un estudio interdisciplinar pueda acercarnos a los procesos históricos. 

También se debería ahondar en metodología de trabajo antropológica y psicológica a fin de 

profundizar en los procesos sociales que generan que la sociedad romana desemboque en conflictos 

internos, además de la comprensión del individuo dentro de los movimientos sociales y la religión. 

Para poder completar el estudio proponemos ampliar el marco cronológicamente a la República 

Media, de manera que podemos aplicar el análisis en el proceso expansivo de Roma y precedente del 

                                                 
175

  Plut. Sull. 32, 2. 
176

  Para Scheid (2016, 121-122) dentro del análisis del individualismo religioso el rito del sacrificio permite al individuo 

creer. 



57 

 

marco tardorrepublicano. El estudio comparado de los dos periodos nos permitirá examinar 

elementos de continuidad y discontinuidad que complementen el objetivo de este trabajo. 

Finalmente concluimos que el estudio de la violencia religiosa, partiendo de la comprensión 

de la pax deorum y el nexo entre religión y política, nos permite determinar como la religión cívica en 

la política interna utilizó la violencia, pudiendo analizar de esta manera la interrelación entre religión 

y política a través de los episodios violentos, lo cual nos permite acercarnos más a la comprensión del 

periodo republicano y de la identidad del ciudadano romano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

6. Bibliografía 

 

Acerbi, J. (2014-2015), «Tradición, derecho y poder. El esquivo límite entre política y religión en la 

Roma tardorrepublicana», Anacronismo e Irrupción. Reviste de Teoría y Filosofía Política Clásica y 

Moderna, 4, 7, pp. 11-27. 

 

Aldea, J. M. (2012), «Crisis y decadencia de la religión romana en época tardorrepublicana», 

Stvdia Historica, Historia Antigua, 30, pp. 51-70. 

 

Alfayé, S. (2018), «¿Quién quiere matar a un muerto? Violencia, magia y necrofobia en la antigua 

Roma», en Contreras, J.M. y Parejo, M.J. (eds.), Religiones: (no)violencia y diálogo, Tirant lo 

Blanc, Valencia, pp. 77-98. 

 

Barrio de la Fuente, C. (1992), «El concepto de “sagrado” en latín. El adjetivo sacer en los diez 

primeros libros de Tito Livio», Estudios Humanísticos. Filología, 14, pp. 49-66. 

 

Barrio de la Fuente, C. (1993), «Sacer esto y la pena de muerte en la ley de las XII tablas», 

Estudios Humanísticos. Filología, 15, pp. 43-56. 

 

Barrio de la Fuente, C. (1994), «Apuntes sobre los rituales de expulsión de Roma (Suetonio, Calígula, 

XXVII, 4)», Estudios Humanísticos. Filología, 16, pp. 11-26. 

 

Bayet, J. (1984), La religión romana: historia política y psicológica, Ediciones cristiandad, Madrid. 

 

Camilo, M. (2018), «El apaleamiento en Roma durante el 133 a.C.», Revista Derecho Penal y 

Criminología, vol. 39, n. 107, pp. 77-102 

 

Cantarella E. (1991), Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Akal, Madrid. 

 

Castagno, J.P. (2013), «Violencia y participación popular en la práctica política de la Roma tardo 

republicana», XIV Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia. Departamento de Historia de 

la Facultad de Filosofía y Letras. Universidad Nacional de Cuyo, pp. 1-15. 

 

Duplá, A. (1990), Videant Consules, las medidas de excepción en la crisis de la República Romana, 

Universidad de Zaragoza, Zaragoza. 

 

Duplá, A. (2007), «Interpretaciones de la crisis tardorrepublicana: del conflicto social a la 

articulación del consenso», Studia Historica, Historia Antigua, 25, pp. 185-201. 

 

Duplá, A. (2017), «Consideraciones sobre el concepto de violencia política y su aplicabilidad a la 

antigua Roma», en Pérez, D., Rodríguez, M.J., Carbó, J.R. y Pérez, I. (eds.), Poder y heterodoxia en 

el mundo greco-romano, Ediciones Universidad Salamanca, pp. 67-81. 



59 

 

Fuchs, M. et al. (2019), «General Introduction», en Fuchs, M. et al (eds.), Religious Individualisation, 

Historical Dimensions and Comparative Perspectives, Volume 1, De Gruyter, pp. 1-31. 

 

Gracia, F. (2017), Cabezas cortadas y cadáveres ultrajados, Desperta Ferro, Madrid. 

 

Gerardi, J.M. (2015), «Violencia política y conflictos sociales en la tardorrepública romana», III 

Encuentro Internacional de Historiadores Jóvenes sobre Sociedades Precapitalistas, Buenos Aires, 

pp. 1-22. 

 

Girard, R. (1983), La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona. 

 

Hidalgo, M.J. (1986-87), «Uso y abuso de la normativa constitucional en la República tardía: el 

“senatus consultum ultimum” y los “imperia extra ordinem”», Stvdia Historica, Vol. 4-5. pp. 79-99. 

 

Hölkeskamp, K. J. (2019), La cultura política de la República romana. Un debate historiográfico 

internacional, Editorial Universidad de Sevilla – Prensas Universidad de Zaragoza, Zaragoza. 

 

Lintott, A. (1999 
1
1968), Violence in Republican Rome, Oxford University Press, Oxford. 

 

López Román, L.M. (2009), «Publio Clodio y la lex de collegiis: una aproximación al fenómeno 

asociativo a finales de la República romana», Espacio, Tiempo y Forma, Serie II, Historia Antigua, 

22, pp. 117-126. 

 

Lull, V., Micó, R., Rihuete, C., Risch, R. (2006), «La investigación de la violencia: una aproximación 

desde la arqueología», Cypsela, 16, pp. 87-108. 

 

Marco, F. y Pina Polo, F. (2000a), «Concordia y libertas como polos de referencia religiosa en la 

lucha política de la república tardía», Gerión, 18, pp. 261-292. 

 

Marco, F. y Pina Polo, F. (2000b), «Mario Gratidiano, los compita y la religiosidad popular a fines de 

la República», KLIO, 82, 1, pp. 154-170. 

 

Mateo, M.A. (2014), «Comportamientos impíos y catástrofes en el mundo romano: creencias, 

religiosidad y política», POLIS. Revista de ideas y formas políticas de la Antigüedad Clásica, 26, 

pp. 81-106. 

 

Mircea, E. (2017 
1
1956), Lo sagrado y lo profano, Paidós, Barcelona. 

 

Muñiz, J. (1989), «Empleados y subalternos de la administración romana. III. Los Lictores» Studia 

Historica. Historia Antigua, 7, pp. 133-152. 

 

 



60 

 

Pellam, G. (2015), «Sacer, Sacrosanctus, and Leges Sacratae», Classical Antiquity, Vol. 34, N. 2, pp. 

322-334. 

 

Pérez, P. (2016), «Guerra y religión en la República romana: el ciclo militar de octubre», RUHM, 

5, 10, pp. 179-199. 

 

Pina Polo, F. (1998a), «El escándalo de la Bona Dea y la impudicitia de P. Clodius Pulcher», en 

Mangas, J. y Alvar, J. (ed.), Homenaje a José María Blázquez, vol. 3, Ediciones Clásicas, pp. 

265-285. 

 

Pina Polo, F. (1998b), «De República a Principado: claves políticas de la res publica romana», 

Bitarte, 15, pp. 113-131. Consulta online [http://antiqua.gipuzkoakultura.net/pdf/pina4.pdf última 

consulta 19/VI/2021] 

 

Pina Polo, F. (2002), «Cicerón, elegido de los dioses: la reprobación religiosa del adversario político 

como recurso retórico», en Marco, F., Pina, F. y Remesal, J. (eds.), Religión y propaganda política en 

el mundo romano, Universitat Barcelona, Barcelona, pp. 57-69. 

 

Pina Polo, F. (2010), La crisis de la República (133-44 a.C.), Editorial Síntesis, Madrid. 

 

Rodríguez, M. (2007), «Saqueos de templos en el mundo romano», en Bravo, G. y González, R. 

(eds.) (2007), Formas y usos de la violencia en el mundo romano, Signifer Libros, Madrid, pp. 

217-229. 

 

Rüpke, J. (2007), Religion of the Romans, Polity Press, Cambridge. 

 

Rüpke, J. (2010), «La religión romana», en Castro, D. y Striano, A., Religiones del Mundo Antiguo, 

Delegación de Madrid de la Sociedad Española de Estudios Clásicos, Madrid, pp. 89-110. 

 

Rüpke, J. (ed.) (2011a), A companion to Roman religion, Blackwell, Oxford. 

 

Rüpke, J. (2011b), «Lived Ancient Religion: Questioning “Cults” and “Polis Religion”», Rivista dis 

Storia delle Religioni, 5, pp. 191-204. 

 

Rüpke, J. (2017), «ʻReligionʼ as Conceptualised in a Roman Perspective», Social Imaginaries, 3.2, 

pp. 37-56. 

 

Sánchez, A. (2013), «Prodigios y ceremonias de expiación en el año 207 a.C.», Iberia. Revista 

Digital de Historia, 6, pp. 14-26. 

 

Scheid, J. (1981), «Le délit religieux dans la Rome tardo-républicaine», en V. V. A. A., Le délit 

religieux dans la cité antique, École francais de Rome, Roma. 



61 

 

Scheid, J. (1985), Religion et piété à rome, La Découverte, París. 

 

Scheid, J. (1991), La religión en Roma, Ediciones Clásicas, Madrid. 

 

Scheid, J. (2016), The Gods, the State, and the Individual, Reflections on Civic Religion in Rome, 

University of Pennsylvania Press, Pennsylvania. 

 

Vanderbroeck, P. (1987), Popular Laeadership and Collective Behavior in the Late Roman Republic 

(c. 80-50 B.C.), J.C. Gieben, Amsterdan. 

 

Žižek, S. (2009), Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales, Paidós, Buenos Aires. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

7. Anexos 

 

Texto I – Muerte de Tiberio Graco 

 

Plutarco, Vidas Paralelas VIII, Tiberio-Gayo Graco, 19, traducción de C. Alcalde Martin y M. 

González González, Gredos, Madrid, 2007. 

 

«Cuando Tiberio comunicó esto a los que lo acompañaban, inmediatamente ellos se ciñeron las togas 

y, rompiendo las picas con las que contienen a la masa los uiatores, las partieron para defenderse con 

los trozos contra los atacantes. Extrañándose los que estaban más lejos y queriendo saber lo que 

sucedía, Tiberio se llevó la mano a la cabeza, señalando con el gesto el peligro, toda vez que no oían 

su voz. Sus adversarios, al verlo, corrieron al senado a anunciar que Tiberio pedía la diadema y que 

este era el sentido de que se tocara la cabeza. Todos, entonces, armaron alboroto. Nasica pedía que el 

cónsul socorriese a la ciudad y acabara con el tirano, a lo que aquel respondió, con mucha calma, que 

no se tomaría ninguna iniciativa por la fuerza ni se ejecutaría a ningún ciudadano sin juicio; ahora 

bien, si el pueblo votaba algo al margen de la ley convencido u obligado por Tiberio, no lo tendría por 

válido. Levantándose Nasica, dijo: ≪Una vez que el cónsul traiciona a la ciudad, vosotros, que 

queréis salvar las leyes, seguidme≫. Y al tiempo que decía esto, colocando en torno a su cabeza un 

borde de la toga, marcha hacia el Capitolio. Todos los que lo seguían, con la toga enrollada en el 

brazo, empujaban a los que los estorbaban y nadie se oponía a hombres de esa dignidad, sino que se 

apartaban y se pisaban unos a otros. Los que los acompañaban llevaban mazas y palos de sus casas; 

ellos mismos, cogiendo los trozos y las patas de los asientos destrozados por la muchedumbre que 

huía, marchaban contra Tiberio golpeando al tiempo a los que estaban delante de él, causando su 

derrota y provocando una matanza. Al propio Tiberio, cuando huía, lo agarro uno de la toga; 

soltándola y huyendo solo con la túnica, se cayó y fue a dar junto a algunos que habían sido abatidos 

antes que él. Cuando se levantaba, Publio Satureyo, uno de sus colegas, a la vista de todos y el 

primero, lo golpeó en la cabeza con la pata de un asiento. De la segunda herida se reclamaba autor 

Lucio Rufo, como queriendo señalarse con una gran hazaña. De sus compañeros murieron más de 

trescientos, golpeados con palos y piedras, ninguno por el hierro.» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

Texto II – Muerte de Gratidiano 

 

M. Anneo Lucano, Farsalia, II, 170-190, traducción de A. Holgado Redondo, Gredos, Madrid, 1984. 

 

«Y recuerdo que yo mismo, ansioso de colocar sobre la pira y las vedadas llamas el desfigurado rostro 

de mi hermano asesinado, revisé todos los cadáveres de la paz de Sila y, entre todos los troncos, 

rebusqué con qué cuello se avenía la cabeza cortada. ¿A qué voy a referirme a la sangre con que 

fueron aplacados los manes de Catulo? Fue cuando Mario, la víctima, tal vez sin que las sombras de 

aquél desearan esas funestas exequias, pagó una indecible expiación a su tumba insatisfecha; y vimos 

sus carnes laceradas, las heridas tantas como los miembros y, a pesar de la entera mutilación de su 

cuerpo, no se asestó a su vida el golpe mortal: siniestro sistema de abominable crueldad, demorarle la 

muerte al que se está muriendo. Cayeron arrancadas sus manos, su lengua cortada palpita y golpea 

con mudas convulsiones el aire vacío. Uno le amputa las orejas, otro los respiraderos de la nariz 

aguileña, aquél le desencaja los globos oculares del hueco de las órbitas y por último le sacia los ojos, 

una vez que ellos han contemplado el resto de los miembros. A duras penas se dará algún crédito a tan 

salvaje crimen, a que una sola persona tantos suplicios haya acaparado. De igual modo, entre la masa 

de un derrumbamiento se confunden los miembros aplastados bajo el enorme peso, y no llegan más 

desfigurados al litoral los cadáveres de los que perecieron mar adentro. ¿De qué sirvió malograr el 

resultado del trabajo y desfigurar, como despreciable, el rostro de Mario? Para que este crimen y esta 

carnicería, al mostrársela, deleitaran a Sila, aquél debía haber estado reconocible.» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 

 

Texto III – Castigo de unos legionarios amotinados 

 

Dión Casio, Historia romana, XLIII, 24, traducción de J.M. Candau Morón y M.L. Puertas Castaño, 

Gredos, Madrid, 2004. 

 

«Se le acusó de tan gran cantidad de asesinatos, de que él mismo no se había saciado de muertes y 

mostraban ante el pueblo las imágenes de sus propias miserias y mucho más aún de gastar cantidades 

incontables de dinero en todas aquellas celebraciones. Así que fue criticado públicamente por dos 

razones: por haber recaudado ilegalmente la mayor parte del dinero y por haberlo usado para tales 

espectáculos. Con citar un solo de sus despilfarros daré idea de todos los demás. Pues bien, para que 

el sol no molestara a ninguno de los espectadores, tendió sobre ellos un toldo de seda, según dicen 

algunos. Este tejido es propio del lujo bárbaro y nos ha llegado de vez en cuando de fuera para el 

gusto caprichoso de las mujeres elegantes. Los ciudadanos se mantenían en paz por fuera ante estos 

hechos, pero los soldados se rebelaron, no porque les importaran los gastos a la ligera, sino porque 

ellos no habían recibido lo mismo que aquellos. Y no cesaron de crear problemas hasta que César se 

presentó ante ellos de repente y tras coger a uno con sus propias manos lo castigó. Así fue ejecutado 

ese y otros dos fueron asesinados con una especie de ritual. Yo no puedo decir la razón (pues la Sibila 

no había dicho nada, ni se produjo ningún tipo de vaticinio) pero fueron sacrificados en el campo de 

Marte por el sacerdote de Ares y sus cabezas fueron expuestas junto a la sede real.» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 

 

Texto IV – Sila y la simbología de cortar una cabeza 

 

Valerio Máximo, Hechos y dichos memorables, XIX, 2, 1, traducción de A. López, M.L. Harto y J. 

Villalba, Gredos, Madrid, 2003. 

 

«…Otro indicio de su insaciable bestialidad: quiso que fuesen llevadas a su presencia las cabezas 

cortadas de aquellos desdichados, que casi conservaban aún el gesto y el aliento, para así poder co-

merse con los ojos aquello que era sacrílego hacer con la boca. ¡Y qué crueldad demostró hacia el 

pretor Marco Mario!
177

 Tras arrastrarlo hasta el panteón de la familia Lutacia, ante las miradas del 

pueblo, no mandó que lo mataran sin antes haberle sacado los ojos y cercenado las partes de su cuerpo 

una a una…» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
177

  Es una referencia al asesinato de Mario Gratidiano. 



66 

 

Texto V – Inmolación de trescientos individuos en Perugia 

 

Suetonio, Vida de los doce césares, Augusto, 15, traducción de R.M. Agudo, Gredos, Madrid, 1992. 

 

«Una vez tomada Perusa, hizo ejecutar a la mayoría de sus habitantes, dando como única respuesta a 

cuantos intentaban implorar su perdón o justificarse que debían morir. Algunos autores cuentan que, 

de entre los vencidos, eligió a trescientos pertenecientes a los dos órdenes y los inmoló como víctimas 

en los idus de marzo, delante de un altar levantado en honor del divino Julio. No han faltado quienes 

dijeran que se puso en armas de común acuerdo con Antonio, para que sus enemigos secretos y 

aquellos a quienes retenía más el miedo que la voluntad salieran a la luz, al ofrecérseles la posibilidad 

de seguir a Lucio Antonio, y para poder, con los bienes confiscados a estos después de su derrota, 

pagar a sus veteranos las recompensas prometidas.» 

 


