ias  Universidad
180 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

Res Publica y Pax Deorum: La violencia religiosa en los
conflictos internos de la Roma Tardorrepublicana, 133-30 a.C.

Res Publica and Pax Deorum: Religious violence in the internal
conflicts in Late Republican Rome, 133-30 B.C.

Autor

Carlos Gonzalez Catalan

Director

Francisco Pina Polo

Master en Mundo Antiguo y Patrimonio Arqueoldgico
Facultad de Filosofia y Letras
Afio Académico 2020/21




INDICE

Resumen/Abstract
1. Introduccion
1.1. Justificacién del trabajo
1.2. Estado de la cuestion
1.3. Metodologia
2. Conceptualizacion de la violencia
3. Contexto tardorrepublicano
3.1. Violencia Politica
4. Casos de violencia-religion
4.1. El asesinato de Tiberio Graco
4.2. El asesinato de Tribunos de la Plebe
4.3. El asesinato de Mario Gratidiano
4.4. El castigo de César a unos legionarios
4.5. La inmolacion de trescientos individuos en Perugia
4.6. La Bona Dea
4.7. Clodio y Ciceron: el templo a Libertas
4.8. Un espacio para la violencia: el templo
4.9. Dolabela y el monumento funerario a César
5. Conclusiones
6. Bibliografia
7. Anexos



Resumen

La religion romana se articula en torno al cultus deorum, mientras la relacion de la comunidad
con los dioses se mantenga en equilibrio estos seran propicios con Roma. El orden cdsmico esta
representado por la pax deorum y su ruptura se produce a través de la impiedad. La violencia es un
acto impuro en si mismo, y la respuesta religiosa de Roma frente a la guerra o los castigos religiosos
demuestran que esté estrechamente relacionada con el equilibrio cosmico, necesitando de rituales de
purificacion para restablecer el orden.

Con este trabajo pretendo realizar un andlisis de la violencia en relacion con la religion dentro
del periodo denominado como tardorrepublicano (133-30 a.C.), el cual corresponde a una etapa de
progresiva manifestacion de la violencia interna de Roma, y llena de episodios que trasladan al limite
el equilibrio de la comunidad civica con los dioses. Recorreremos una seleccion de casos de violencia
religiosa con el objetivo de acercarnos a episodios y a la justificacion religiosa de la violencia.

Abstract

Roman religion is articulated around the cultus deorum, and as long as the community's
relationship with the gods remained in balance, the gods would be favourable to Rome. The cosmic
order is represented by the pax deorum and its rupture is produced through impiety. Violence is an
impure act in itself, and Rome's religious response to war or religious punishments shows that it is
closely related to the cosmic balance, necessitating rituals of purification to restore order.

In this paper | intend to analyse violence in relation to religion in the Late Republican period
(133-30 BC), which corresponds to a period of progressive manifestation of internal violence in
Rome, full of episodes that pushed the balance of the civic community with the gods to the limit. We
will go through a selection of cases of religious violence with the aim of approaching episodes and the
religious justification of violence.



1. Introduccion

1.1. Justificacion del trabajo

El objetivo principal del trabajo es analizar la relacion entre la religion y la violencia en la
Roma tardorrepublicana. La religion romana se articula en torno al cultus deorum, mientras la
relacion de la comunidad con los dioses se mantenga en equilibrio estos seran propicios con Roma.
La ruptura de la pax deorum, concepto que representa el orden cdsmico, se produce a través de la
impiedad y requiere de rituales de purificacion para restablecerlo. Dentro del conjunto de elementos
que pueden producir esta quiebra del orden se encuentra la violencia. EI comportamiento de Roma
frente a la guerra o los castigos religiosos nos demuestra que la violencia estd estrechamente
relacionada con el concepto de pax deorum. Por ello pretendo hacer un recorrido por el periodo
tardorrepublicano (133-30 a.C.), examinando los diferentes procesos coyunturales que contengan el
binomio violencia-religion. EI marco cronoldgico escogido representa un periodo convulso en Roma,
donde se produce una paulatina manifestacion de actos violentos en un contexto de crisis politica que
desembocard en la disolucion de la Republica y la instauracion del principado de Augusto. La
finalidad de este proyecto consiste en analizar la justificacion religiosa para un contexto violento, asi
como la construccién de la violencia desde una perspectiva religiosa. El trabajo quedaria enmarcado
dentro del estudio histérico de Roma y en el campo de Historia de las Religiones.

El trabajo esté dividido en varios capitulos teméticos, comenzando con el capitulo dos por una
introduccion al concepto de violencia. A continuacion el capitulo tres lo dedico al contexto de la
Roma tardorrepublicana, para poder situarnos histéricamente, asi como introducir el proceso de
violencia politica del periodo. El capitulo cuatro lo dedicamos a exponer los diferentes casos
seleccionados. Finalmente, ofrezco las conclusiones del trabajo, a lo que sigue la bibliografia
utilizada, y un anexo con extractos de las fuentes para los casos mas relevantes.



1.2. Estado de la cuestién

En el estudio de Roma disponemos de un conjunto de autores clasicos como fuentes, aunque
debemos tener en cuenta que en ocasiones sus obras se conservan parcialmente. También disponemos
de autores fragmentarios que no han llegado con sus obras hasta nosotros. Para el estudio de la
violencia que se desarrolla en Roma en el marco cronoldgico seleccionado, tenemos una serie de
autores fundamentales: Apiano y su obra Historia de Roma nos acerca estrechamente al devenir
historico del periodo con sus cinco libros dedicados a las guerras civiles; Salustio, quien en sus obras,
especialmente los fragmentos de Historia, recoge acontecimientos y confrontaciones politicas de
nuestro interés; por otro lado tenemos la obra de Plutarco, Vidas Paralelas, donde aparecen las
biografias de personajes (Sila, Craso, Pompeyo, César, Antonio, Catén, Cicerdn y los hermanos
Graco) que participan como protagonistas en la historia politica tardorrepublicana, al igual que nos
pueden alumbrar detalles en determinados contextos que acontecen en su tiempo; sin duda una de las
fuentes requeridas para nuestro trabajo es la amplia obra de Ciceron, desde sus cartas a sus trabajos
sobre politica; también debemos incluir la obra Guerra Civil de Julio César, ya que se trata de otra
obra acerca del conflicto civil escrita por uno de sus participantes. Finalmente hay una serie de
autores de los que podemos extraer informacion para el tema en cuestion: Aulo Gelio, Dion Casio,
Floro, Lucano, Macrobio, Plinio, Suetonio, Valerio Maximo o Veleyo Patérculo.

El recorrido historiografico de la violencia religiosa en Roma es mas bien corto, ya que
carecemos de monografias especificas sobre este tema, de manera que esta linea aparece insertada
generalmente en trabajos sobre el contexto politico. En cambio el analisis de la violencia politica si
dispone de recorrido y tiende a centrarse en el devenir politico tardorrepublicano. La bibliografia no
es muy extensa, pero disponemos de obras de referencia que marcan el trayecto sobre el estudio de la
violencia tardorrepublicana. En los afios 60 del siglo XX el trabajo de Lintott* sobre violencia en
Roma es un punto de inflexion en el andlisis de este campo y un punto de partida para otros autores.
Lintott profundiza en la violencia del periodo tardorrepublicano, descomponiendo la violencia por
partes, estudiando su expresion, ademas de ofrecernos una clasificacion y el tratamiento juridico que
se puede atisbar en las fuentes. Posteriormente en los afios 80 surge la obra de Vanderbroeck?, el cual
sigue las tesis de Turner y Killian® sobre el comportamiento colectivo. El holandés parte del trabajo
de Lintott aplicando teorias de movimientos sociales para analizar los disturbios y movilizaciones en
la tardorrepUblica. Su trabajo se centra en la jerarquia social y los estallidos violentos, recopilando y
clasificando todos los casos entre los afios 78-49 a.C. Después en los afios 90 disponemos de otros
trabajos especificos que guardan relacion con el desarrollo de la violencia en Roma, como la obra de
Duplé* sobre el senatus consultum ultimum. Su trabajo examina exhaustivamente la aplicacién de
esta medida de excepcion por parte del senado, una medida que servia para resolver violentamente un
conflicto que afectaba al dominio politico de una parte senatorial. Dentro de esta linea de trabajos

1 Lintott, A. (1999 *1968), Violence in Republican Rome, Oxford University Press, Oxford.

2 Vanderbroeck, P. (1987), Popular Leadership and Collective Behaviour in the Late Roman Republic (ca. 80-50 B.C.),
J.C. Gieben, Amsterdam.

®  Turner, R.H., y Killian, L.M. (1972), Collective Behavior, Englewood Cliffs.

Duplé A. (1990), Videant Consules, las medidas de excepcidn en la crisis de la RepUblica Romana, Universidad de

Zaragoza, Zaragoza.

4



especificos también tenemos el de Cantarella®, una obra sobre los castigos religiosos en Roma, lo cual
incluye el proceso juridico, la interpretacion religiosa y el anlisis de la violencia aplicada a los casos
de impiedad. Recientemente disponemos de articulos cientificos que analizan casos especificos
donde podemos encontrar la violencia, disponiendo este trabajo de una seleccion que aparece en la
bibliografia.

Para introducirnos en el contexto historiografico de esta linea de trabajo, considero necesario
hacer un sucinto recorrido sobre la evolucion del estudio de la politica en Roma, asi como el estudio
de la religién romana. Ambos campos de trabajo se entrelazan para este proyecto.

El estudio cientifico del contexto politico tardorrepublicano parte de los trabajos
decimondnicos, especialmente las tesis de Mommsen y su interpretacion de la obra de Cicerdn, lo
cual ha generado uno de los grandes problemas historiograficos en este campo, ya que ha marcado su
perspectiva ciceroniana muchos de los trabajos posteriores. Desde los que consideran a Cicerdn un
modelo de estadista patriético, hasta los que mantienen la perspectiva negativa sobre el arpinate que
mantenia Mommsen (Dupla 1990, 31). La tendencia tradicional decimonoénica presentaba la vida
politica como el choque entre dos partidos politicos, uno conservador y otro demdcrata progresista
(Dupla 1990, 39). Asi a comienzos del siglo XX el trabajo de Gelzer®, muy relevante
historiograficamente, nos presenta las relaciones entre patron y cliente como una red de dependencias
y vinculos que abarcan toda la sociedad (Holkeskamp 2019, 27). Junto a Gelzer tenemos los trabajos
de Miinzer’ y Syme® que marcaran las pautas en la concepcion de la politica romana en la primera
mitad del siglo XX: ambos autores consideran que hay una lucha de partidos que buscan obtener el
poder (Holkeskamp 2019, 32). Syme establece la ‘clase politica’ como una oligarquia cerrada que
lucha por el poder, la riqueza y la gloria, obviando las clases bajas frente a la voz dominante de la elite
(Holkeskamp 2019, 30-31). Esta concepcion de partidos serd superada en el siglo XX dando paso a
una nueva tendencia prosopografica, la cual coloca el foco en las figuras individuales, sus relaciones
politicas, alianzas, parentesco y clientelas (Dupla 1990, 40). En esta linea prosopografica
encontramos la obra de Broughton®, que recopila los magistrados republicanos que disponemos a
través de las fuentes primarias. Aunque era consciente de los limites de esta metodologia, la
prosopografia marcard la investigacién hasta los afios 80. Algunos autores como Gruen *
comenzaron a cuestionar la vision prosopografica. Para él, se habia abusado de esta linea
generalizando la sostenibilidad de las clientelas y relaciones entre los miembros de la elite romana: no
obstante, considera que es una herramienta necesaria para su estudio (Holkeskamp 2019, 34). En
cambio, algunos autores como Starr** la consideran algo especulativo. También Ward™ postulaba
que las alianzas entre ‘dinastias’ no eran algo presente. Sin embargo, el punto de inflexion surge en

Cantarella E. (1991), Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Akal, Madrid.

Gelzer, M. (1912), Die Nobilitat der romischen Republik, Leipzig.

Minzer, F. (1920), Romische Adelsparteien und Adelsfamilien, Stuttgart.

Syme, R. (1939), The Roman Revolution, Oxford.

Broughton, T.R.S. (1951), The magistrates of Roman Republic, American Philological Association.

Gruen, E. (1974), The Last Generation of the Roman Republic, University of California Press.

Starr, Ch. (1987), Past and Future in Ancient History, Lanham.

2 Ward, A.M. (1997), «The Roman Republic», en Thomas, C.G. (ed.), Ancient History: Recent Work and New
Directions, Claremont, Calif., pp 54-78.

© o N o O

11

5



los afios 80 con un conjunto de publicaciones de Millar'®. Su trabajo partia de la base de la existencia
de democracia en la Republica romana. Millar defendia que la capacidad de decisién del pueblo
romano era suficiente para hablar de la presencia de democracia. Para ello aludia a las votaciones en
asambleas, las elecciones en los comicios, el sufragio secreto y otros elementos (Holkeskamp 2019,
12). No obstante, generd un aluvion de trabajos criticos con el tema, ya que Millar obviaba factores
que condicionaban su interpretacion. A raiz de Millar se generd un gran debate historiografico que
comenzo a cuestionar el hilo tradicional de la politica republicana. Algunas cuestiones de autores
tradicionales como Miinzer, Gelzer o Syme han pasado al revisionismo con este nuevo planteamiento.
Dentro del nuevo panorama historiografico, autores como Hoélkeskamp (2019) muestran la
construccion de la clase politica republicana romana con una nueva perspectiva de factores como la
competitividad y la dimension simbolica. Por otro lado, uno de los temas que ha generado su
replanteamiento es el constructo optimates-populares, con autores como Clemente, Lépez Barja™®,
Rosenblitt'® y Pina Polo®’, los cuales ponen el foco en la ideologia politica. En los Gltimos afios el
debate se ha centrado més en la metodologia y los enfoques tedricos, donde cabe destacar la apertura
a nuevas lineas de investigacion sobre la politica romana (Holkeskamp 2019, 17).

En el caso del estudio cientifico de la religion, se ha mantenido en una linea historiogréfica
separada del estudio politico de Roma. Los trabajos comienzan en el siglo XIX con diferentes
investigaciones marcadas por la linea de Mommsen. Desde inicios del siglo XX hasta los afios 40
predominan los estudios de herencia positivista que contindan con los preceptos decimondnicos. El
trabajo de Wissowa'®, a comienzos de siglo, se establecera como referencia en los estudios de religion
romana, especialmente en torno al siglo | a.C. Wissowa considera que el final de la Republica se
produce una decadencia religiosa asociandola a una manipulacién politica (Aldea 2012, 54). Después
Latte™ consolida las teorias de Wissowa, sosteniendo que la religion romana es un conjunto de
rituales de obligado cumplimiento pero de contenido vacio, por lo que se busca en la época arcaica
ese contenido, lo cual deja el periodo tardorrepublicano como un horizonte sin esencia religiosa y
dependiente de la coyuntura politica (Aldea 2012, 55). A pesar de que en el campo de Historia de las
Religiones surgen obras como la de Otto? a inicios del siglo XX, en la que presenta una nueva
perspectiva acerca de la sacralidad, analizando la experiencia religiosa de lo sagrado en lugar de las
ideas de Dios o religion (Mircea 2017 11956, 13), no se aplican al estudio de la religién de Roma
donde predomina la vision de manipulacion politica. A mediados de siglo se mantienen trabajos que

B Millar, F (1984), «The Political Character of the Classical Roman Republic», JRS, 74, pp. 1-19; (1986), «Politics,
Persuasion, and the People before the Social War (150-90 BC)», JRS, 76, pp. 1-11; (1989), «Political Power in
Mid-Republican Rome: Curia or Comitium?», JRS, 79, pp. 138-150; (1995), «The Last Century of the Republic:
Whose History?», JRS, 85, pp. 236-243.

Clemente, G. (2019), «“Cicerone e i populares: ’ambigua lezione della storia”», en Maiuro, M., Merola, G.D., de
Nardis, M., y Soricelli, G. (eds.), Uomini, istituzioni, mercati. Studi di storia per Elio lo Cascio, Bari, pp. 35-49
Lépez Barja, P. (2020), «The Bellvm, Civil Pompeianvm: The war of words», The Classical Quarterly, 69 (2), pp.
700-714.

Rosenblitt, J.A. (2016), «Hostile politics: Sallust and the rhetoric of popular champions in the late Republic»,
American Journal of Philology, 137, pp. 655-688.

Pina Polo, F. (en prensa), Frumentary policy, ideology, and the welfare state in the late Roman Republic, Populares vs
optimates: politics without ideology?, Universidad Zaragoza — Grupo Hiberus

8 Wissowa, G. (1912), Religion und Kultus der Rémer, Beck, Munich.

¥ Latte, K. (1960), Romische Religionsgeschichte, Beck, Mnich.

2 Otto, R. (2016/1917), Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza, Madrid.

6

14

15

16

17



contintian en esa linea. Taylor?* analiza los conflictos entre facciones en la época de César, y bajo su
Optica hay una influencia griega de racionalismo que choca con un escepticismo tradicional, lo cual
nos lleva al uso de la religion como herramienta politica (Aldea 2012, 56). Sin embargo, hay una
corriente renovadora con monografias de autores como Gagé®?, Le Bonniec?® o Schilling®. A lo que
debemos sumar los estudios de religion romana de Dumézil ®, el cual emplea elementos
antropoldgicos, filologicos y de mitologia indoeuropea, dando un nuevo enfoque (Aldea 2012,
56-57). En los afios 70 se publica el trabajo de North?®, el cual considera que el peso de la tradicién es
igual a otras areas, de manera que la religion evoluciona paralelamente a lo social y lo politico. En
esta tesis la decadencia seria resultado de la Optica cristiana que identifica el vacio religioso entre la
Roma arcaica y la cristiana (Aldea 2012, 57). Esta nueva linea de investigacion sera seguida por otros
autores como Liebeschuetz”’, el cual revisa esa idea de decadencia y manipulacién politica. Los
sacerdotes forman parte de la elite, y por tanto son miembros de la estructura politica, de manera que
no podemos hablar de una manipulacion politica (Aldea 2012, 58). En la decada de los afios 80 surgen
nuevas aportaciones con Beard y Crawford?®, ademas del trabajo de Wardman?® sobre la relacién
entre el poder y la religion. La elite politica controla la religion, y por tanto, el concepto de
continuidad es evidente rechazando la vieja linea de vacio y decadencia (Aldea 2012, 59). Después
los trabajos de Scheid (1981; 1985; 1991) demuestran que la religién y la politica estan unidas, que no
podemos hablar de dominacién politica para justificar las crisis del final de la Republica (Aldea 2012,
53-60). Es una religion social, y por tanto, el andlisis de la sociedad es imprescindible para
comprender la religion romana (Scheid 1985, 12). El significado de la religion hay que buscarlo en
quienes la practicaban: la comunidad civica (Scheid 1985, 10).

En el siglo XXI, Rupke (2007; 2010; 2011a) y otros autores, presentan una vision actualizada
y renovadora, generando nuevas lineas de interpretacion y cuestionando postulados tradicionales.
Recientemente ha surgido una nueva linea de investigacion generando debate: el individualismo
religioso. Tradicionalmente se ha entendido la religion romana como un culto civico, que estructura la
comunidad y su identidad. Trabajos como el de Fuchs®, Riipke y otros autores, sostienen que la los
individuos forman la comunidad, de manera que actian como agentes en su construccién y en las
redes sociales con las que se relaciona, por tanto la identidad colectiva seria fruto de un proceso de
entrelazado (Fuchs et al. 2019). Sin embargo, tenemos un sector de autores criticos como John
Scheid® y sus trabajos sobre religién romana, donde en este contexto critica que la perspectiva del
individualismo religioso en Roma se analiza en una comparativa a través de una éptica cristiana, la

21
22

Taylor, L. (1964), Party Politics in the Age of Caesar, University of California Press, Berkeley.

Gage, J. (1955), Apollon Romain. Essai sur le culte d’Apollon et le développement du «ritus Graecusy» a Rome, des
origines a Auguste, E. de Boccar, Paris.

Le Bonniec, H. (1958), Le culte de Céres a Rome: des origines a la fin de la République, Klincksieck, Paris.
Schilling, R. (1954), La religion romaine de Vénus: depuis les origins jusqu’au temps d’Auguste, E. de Boccar, Paris.
Dumézil, G. (2007 11966), La religione romana arcaica. Mitti, leggende, realta, BUR Saggi, Milan.

North, J. (1976), «Conservatism and change in Roman Religion», Papers of the British School at Rome, 44, pp.1-12.
Liebeschuetz, J. (1979), Continuity and Change in Roman Religion, Clarendon Press, Oxford.

8 Beard, M. y Crawford, M. (1985), Rome in the Late Republic, Duckworth, Londres.

29 Wardman, A. (1995), Religion and Statecraft among the Romans, Ann Arbor: University Microfilm International.

% Fuchs, M. et al. (2019), «General Introduction», en Fuchs, M. et al (eds.), Religious Individualisation, Historical
Dimensions and Comparative Perspectives, Volume 1, De Gruyter.

Scheid, J. (2016), The Gods, the State, and the Individual, Reflections on Civic Religion in Rome, University of
Pennsylvania Press, Pennsylvania.

23
24
25
26
27

31

7



cual no incluye la posibilidad de formas religiosas individuales distintas a la expresion cristiana
(Scheid 2016, p. 113). Las investigaciones recientes nos permiten observar aspectos que hasta ahora
no habian sido objeto de estudio, lo cual nos acerca a una mayor comprensién de la religiéon romana.



1.3. Metodologia

Para la realizacion de este trabajo he consultado una serie de obras generales y trabajos
especificos sobre el estudio histérico de Roma, Historia de las Religiones y violencia. El proyecto
comenzo con la basqueda en las fuentes primarias de los episodios en los que podiamos observar la
relacion entre violencia y religion. A continuacion amplié la informacion a través de bibliografia
secundaria, contrastando en las fuentes primarias los episodios de interés para nuestro trabajo. Cabe
decir que he empleado mi TFG “La ruptura de la pax deorum: la impiedad en la Republica romana
(siglos I1I-T a.C.)” como un punto de partida para aspectos especificos de la religion romana, los
castigos religiosos y la impiedad. En cuanto a la seleccion bibliogréfica, para el contenido de la
violencia en Roma he empleado trabajos como el de Lintott (1999 *1968), Vanderbroeck (1987) y
Dupla (1990; 2007; 2017), acompafados de articulos cientificos o capitulos de obras para temas mas
especificos, como Cantarella (1991) para abordar los delitos religiosos. En el apartado de politica
romana he consultado autores como Holkeskamp (2019) y Pina Polo (1998b; 2010) para marcar
conceptos generales y abordar las cuestiones del contexto tardorrepublicano. Para el campo de la
religion romana fundamentalmente he trabajado la obra de Riipke (2007; 2010; 2011a), y el trabajo de
Scheid (1981; 1985; 1991), el cual aborda aspectos como el delito religioso y los conceptos de pax
deorum e impiedad. Aspectos fundamentales que requieren el acercamiento a este campo de trabajo
son la estructura religiosa, los sacerdocios, la composicién de la sociedad romana y el contexto
historico del marco cronoldgico, para ello he consultado obras generales y especificas a fin de obtener
una mayor comprension.

El capitulo cuatro de este trabajo recoge los episodios seleccionados para el estudio del
binomio violencia-religion, de manera que he consultado las fuentes primarias en busca de estos
episodios. Fundamentales han sido la obra Historia de Roma de Apiano que aborda el periodo de las
guerras civiles. También la obra Historia de Salustio, que nos acerca a un periodo concreto de la
primera mitad del siglo | a.C. De Plutarco he consultado Vidas Paralelas, una obra que recopila
biografias de individuos con protagonismo politico en el contexto. De la misma manera he consultado
la obra de Ciceron, donde encontramos una serie de trabajos que nos permiten acercarnos a muchos
de los episodios del contexto. Ademas de la obra La Guerra Civil de Julio César y otros autores como
Dion Casio, Valerio Maximo, Macrobio, Lucano, Tito Livio o Suetonio para aspectos mas
especificos. Los casos seleccionados han sido completados con bibliografia especifica que nos aporta
detalles de relevancia y otras interpretaciones.

El guion metodoldgico del trabajo consiste, tras plantear el concepto de la violencia tedrica
(capitulo 2), presentar sucintamente el contexto de choque interno tardorrepublicano (capitulo 3),
para después ahondar en la violencia politica y sus factores (subapartado 3.1). A continuacion dedico
una seccion que recopila los casos seleccionados analizando la violencia y su relacion con la religion
(capitulo 4). Finalmente como cierre unas conclusiones que completan el trabajo.



2. Conceptualizacion de la violencia

Es necesario, antes de dirigir la mirada al contexto historico de nuestro trabajo, introducir el
concepto de la violencia, su estructura, expresiones y analisis desde una perspectiva tedrica. El propio
término de violencia responde a un significado polisémico. La definicion de la violencia ha sido
abordada desde multiples campos como la sociologia, la filosofia, el derecho, la antropologia o la
psicologia, aunque dentro del &mbito juridico podemaos distinguir entre dos categorias de violencia: la
fisica y la psiquica (Lull et al. 2006, 88).

La violencia fisica es la més evidente, desde una agresion leve hasta su mayor expresion que
corresponde a la muerte de un individuo. Ciertamente la violencia fisica genera la posibilidad de que
se produzca otra forma de violencia como respuesta (Lull et al. 2006, 89). Su expresidn suscita terror
y fascinacion, sus diferentes manifestaciones cuentan con la imprevisibilidad, y presenta una
respuesta mas inmediata y directa que la psiquica, lo cual dificulta su evasion (Lull et al. 2006,
89-90). En cambio, la violencia psiquica tiene formas mas sutiles para alcanzar el mismo fin: obligar
a un individuo a actuar en contra de su voluntad (Lull et al. 2006, 88). La capacidad ejecutiva de la
violencia para doblegar o someter, relaciona los agentes que pueden ejercer esa capacidad con las
estructuras de poder, lo cual nos lleva al plano politico. La violencia puede convertirse en una
herramienta de sumisién del contrincante produciendo su maxima expresion politica a través de la
guerra (Lull et al. 2006, 89). Cuando se produce una manifestacion de violencia no responde a un acto
de aleatoriedad, sino que mantienen una orientacion hacia un fin, esto la diferencia de los accidentes.
Existe un proposito en su ejecucion, ya sea a corto, medio o largo plazo (Lull et al. 2006, 90). En su
estructura nos encontramos con dos partes, una emisora y activa que la ejerce, frente a una segunda
pasiva que actla como receptor. Asimismo esta puede ser unidireccional, bidireccional o
multidireccional, por consiguiente siempre hay una voluntad ejecutiva (Lull et al. 2006, 90). Ademas
debemos incluir otro aspecto de la violencia, que es un acto mimético, pudiendo reproducirse y
expandirse entre los individuos implicados (Lull et al. 2006, 93).

Desde el campo de estudio de la biologia se ha definido tradicionalmente como una expresion
natural e instintiva de las conductas agresivas de nuestra especie, en especial los machos por la
agresividad potenciada con la testosterona y el comportamiento competitivo (Lull et al. 2006, 93).
Junto a esta linea se unen matizaciones como el instinto cazador, la supervivencia, la sed de poder, la
bldsqueda de prestigio...Sin embargo, los elementos de corte psicol6gico abren un abanico de factores
tan amplio que no permite establecer una conexién con un patrén genético (Lull et al. 2006, 93).
Desde una perspectiva cultural disponemos de componentes como la identidad-alteridad, la etnia,
religion, nacion... Por tanto, debemos atenernos al contexto y naturaleza de los individuos
involucrados en un acto de violencia (Lull et al. 2006, 94).

A la hora de identificar la violencia tenemos el problema de equiparar una fuerza de accién
con violencia. El ejemplo de la diferencia que existe entre un pufietazo y un cachete carifioso es
evidente para definir este problema. Debemos tener en cuenta que toda accién fisica no tiene que
implicar un acto de violencia, la circunstancia para encontrar la violencia es que se dé la condicion de
sentirla y una asociacion de sufrimiento (dolor, pena, miedo...) (Lull et al. 2006, 91). Esto produce
una paradoja, teniendo en cuenta que la violencia la reconocemos al sufrirla, puede darse el caso de
que quién la ejerce no sea consciente de que la estd haciendo, consecuentemente el analisis de la

10



violencia debe hacerse sobre ambas partes: el emisor y el receptor (Lull et al. 2006, 92). No obstante,
la recepcion de esa violencia no solo afecta a los que la sufren directamente, sino que también afecta
al resto de individuos del contexto, ya sean espectadores directos del acto, individuos que mantienen
un vinculo con los implicados o la comunidad al completo como un agente pasivo. Esta percepcion es
la que sienta las bases de la violencia simbolico-discursiva (Lull et al. 2006, 92).

Siguiendo el proceso de identificacion, Zizek (2009) plantea en su obra un analisis de la
violencia empleando ejemplos contemporaneos. No obstante, su clasificacion de la violencia nos es
muy Util para comprender mejor el fenomeno. Zizek (2009, 9) lo estructura en tres categorias: la
violencia subjetiva, la simbdlica y la sistémica.

La violencia subjetiva se experimenta en contraste con un nivel cero de violencia, como una
perturbacion del estado normal. Por el contrario, la violencia objetiva es la inherente a ese estado
normal (Zizek 2009, 10). Podemos ver el ejemplo en el Mundo Antiguo en el ejercicio de pautas
violentas que en el Mundo Actual serian inadmisibles, como puede ser la violencia doméstica, los
castigos fisicos o el trato en relacion con los esclavos. Zizek (2009, 11) nos recuerda que todas las
vidas no valen lo mismo en funcidn del contexto. Esta categoria es la mas perceptible de las tres, ya
que responde a los actos como el terror por violencia psiquica o los crimenes (Zizek 2009, 9).

La categoria de violencia simbdlica hace referencia al lenguaje de la violencia y sus formas
(Zizek 2009, 9). El lenguaje de la violencia forma parte de la actitud identitaria, lo que podemos
traducir en términos de alteridad: el “otro”. (Zizek 2009, 77). La comunicacion simbélica reduciendo
la condicion de un objetivo, destrozando su ser al considerarlo fuera de la sociedad o incluso de la
raza humana como elemento de dominacion (Zizek 2009, 79). En la comunicacion de la violencia
asistimos a un eje asimétrico de intersubjetividad entre ambas partes, la que ejerce y la que recibe
(Zizek 2009, 80). Cuando se establece la dicotomia de si la violencia es positiva o negativa, caemos
en la tesitura de que al calificarla de positiva permite la justificacion de actos violentos (Zizek 2009,
81). Por otro lado, cuando la violencia se convierte en moneda de cambio de la sociedad abre la puerta
al campo de las concepciones morales e ideoldgicas (Lull et al. 2006, 107).

La violencia sistémica es la inherente al sistema, no solo afecta de forma fisica a través de los
métodos de coercion, sino que se aplica en términos de dominacion (Zizek 2009, 20). Al hablar de
violencia en términos de poder, es necesario que su expresion sea reconocible, ya que esto permite
ocupar un espacio en la memoria. En cambio, cuando no es perceptible hablamos del poder como una
abstraccion de la accion. La intimidacion puede pertenecer a ambas categorias y puede vincularse con
la dominacidn colectiva (Lull et al. 2006, 96). Los individuos que buscan el poder inherentemente lo
hacen para no ser dominados por otros (Zizek 2009, 82). El uso de la violencia como herramienta
implica que el miedo es méas ventajoso y barato que el homicidio (Lull et al. 2006, 103). La politica
del miedo tiene como objetivo la regulacion del orden social, dejando atrés la lucha ideoldgica para
centrarse en la gestion de los problemas coyunturales (Zizek 2009, 55). Cabe sefialar que en este
proceso la identidad cultural se resalta como elemento de unién social (Zizek 2009, 56). También la
necesidad de la busqueda de un culpable, un chivo expiatorio que cargue con la tension coyuntural
(Zizek 2009, 63), lo cual influye en esa subjetivizacion de la realidad que representa el orden. Los
valores éticos de la violencia siguen el marco de la subjetivizacion de la sociedad, cuando por
ejemplo el soldado mata a un enemigo externo en una guerra, ese acto de violencia es aceptado por su
finalidad positiva para la nacion, consecuentemente se produce una vision subjetiva de la

11



valorizacion de los actos violentos (Zizek 2009, 64). Ademés esta subjetividad nos lleva a lo que es
explicito juridicamente y lo que no, donde normas que no estan escritas se aceptan en determinados
casos para ejercer la violencia (Zizek 2009, 207). En este proceso de interpretacion de la violencia,
Zizek (2009, 163) considera que cuando una causa adquiere la categoria de “sagrado” permite una
justificacion para ejercer la violencia.

Finalmente Zizek (2009, 9) expone que no hay que examinar las sefiales evidentes con
exclusividad, sino que es necesario analizar el trasfondo con distancia. En su estudio nos plantea
como el acto violento se localiza en un espacio y tiempo histérico, generando un espacio virtual
propio e inexistente, donde la realidad se descontextualiza y el individuo que participa adquiere ese
espacio como su realidad, la cual permite justificar los actos de violencia y da sentido a su ejercicio
(Zizek 2009, 15).

12



3. Contexto tardorrepublicano

El periodo denominado como tardorrepublicano (133-30 a.C.) corresponde a una etapa de
progresiva manifestacion de la violencia interna de Roma. Este marco cronoldgico se caracteriza por
representar el final del sistema de gobierno republicano. Se trata de un periodo de cambio, donde el
modelo monarquico de César culminara con Augusto en el principado. Para esta etapa contamos
ademas con fuentes de relevancia como Salustio, César o Cicerdn, ya que fueron protagonistas de los
sucesos, acercandonos mas a la coyuntura y pudiendo analizar el pensamiento contemporéneo. Para
muchos autores este periodo se ha etiquetado de crisis, remarcando asi el proceso de disolucion del
modelo republicano. Debemos tener en cuenta que despueés de la expansion en el siglo 111-11 a.C., nos
encontramos en un contexto de Roma como potencia hegemdnica del Mediterraneo. EI cambio que se
produce afecta a la organizacion politica, no estamos ante un cambio radical de la estructura de la
sociedad (Pina Polo 1998b, 1). Las crisis, con raices en los siglos anteriores, se generaron por una
inadecuacion de la estructura politica, social y econdémica de una ciudad-estado a un imperio de gran
extension (Pina Polo 1998b, 1).

El periodo esta marcado por una serie de problemas estructurales que surgen de los cambios
de la expansion. En una vision general, Roma sufria de un problema agrario arrastrado desde el siglo
Il a.C., ya que asistimos a un cambio de orientacion de una parte de las explotaciones agrarias hacia
un objetivo de rentabilidad en el mercado local, regional e internacional (Pina Polo 2010, 20). El
desarrollo de estas explotaciones de medio y gran tamafio arrastra un incremento de la mano de obra
esclava, ademas de ciudadanos libres ocasionalmente, afectando a la pequefia propiedad. Los
desposeidos de tierras emigran a Roma aumentando el tamafo del proletario urbano, y también el
aumento de esclavos genera consecuentemente un incremento de libertos que engrosan la poblacién
(Pina Polo 1998b, 2). En este proceso se acentda la polarizacion social y surgen homines novi que se
incorporan a la nobilitas, al igual que crecen el numero de equites (Pina Polo 1998b, 2). Debemos
tener en cuenta que el ejército de la Republica se nutre de ciudadanos-soldado, por tanto el aumento
de conflictos de larga duracion y distancia provocaban problemas a los adsidui para cultivar sus
tierras (Pina Polo 2010, 20-24). Esto genera un empobrecimiento de los pequefios propietarios que
pasan a ser proletarios, y por tanto, dejan de ser reclutados (Pina Polo 1988b, 3). Con Mario se
produce una reforma que permite, tras un periodo precedente de cambios graduales, alistar a los
proletarios en el ejército. La dependencia de los soldados del éxito de su general, asi como de la
compensacion al licenciarse, reporta un afianzamiento de los soldados como clientela militar de los
generales, lo cual implica la participacion activa de veteranos en la politica como elemento de presion
(Pina Polo 1988b, 3). Otros problemas estructurales como la entrega de ciudadania romana a los
italicos o el peso de los equites en la comunidad, seran factores clave. Estas crisis produciran intentos,
por un sector senatorial, de solucionar los problemas a través de reformas: medidas agrarias para
otorgar tierras a desposeidos, compensacion a los soldados veteranos, creacion de colonias, leyes
contra la usura o condonacion de deudas, asi como el reparto de cereal a un precio méas bajo del
mercado o incluso gratis (Pina Polo 1998b, 5). El choque producido dentro de la elite por la gestion de
Roma enfrenta dos modelos, la vision tradicional de optimates-populares, de manera que surge el
caldo de cultivo para el desarrollo de la violencia interna del periodo.

13



En las fuentes encontramos una serie de episodios de conflicto que marcan el ritmo del
periodo y nos introducen en el contexto. El inicio estd marcado por los hermanos Tiberio y Gayo
Graco y sus reformas entre el 133-121 a.C., considerando la etapa de los graco como el comienzo de
la violencia interna. Apiano® alude a que antes de Tiberio Graco no se habia producido un conflicto
interno tan violento. Tiberio en calidad de tribuno de la plebe, propuso una serie de reformas, aunque
su principal medida era una ley agraria que buscaba evitar el acaparamiento de tierras de forma ilegal,
y mediante repartos de ager publicus a ciudadanos sin tierra (proletarii), incrementar el nimero de
adsidui, y por tanto, soldados, lo cual era sumamente necesario por la demanda frente a los conflictos
de la expansion (Pina Polo 2010, 25-27). Aunque Tiberio contaba con apoyos en el senado, su
propuesta de ley encontr6 una oposicion entre la nobilitas, la cual lo consideraba un ataque ante sus
prerrogativas. La ley agraria fue aprobada y Tiberio intentd presentarse una segunda vez al tribunado
mientras un sector del senado le acusaba de tirano. El desenlace de este choque concluye con la
muerte de Tiberio y sus partidarios (Pina Polo 2010, 33). El asesinato de T. Graco se considera el
punto de inflexion que sefiala el inicio del periodo tarrdorrepublicano, marcado por el progresivo
enfrentamiento interno y el uso de la violencia en el seno de la comunidad.

Diez afios después (123 a.C.), Gayo, hermano de Tiberio, accede al tribunado de la plebe.
Gayo propone una serie de reformas para revindicar la figura de su hermano, asi como nuevas
medidas en la misma linea que Tiberio. El enfrentamiento politico se reanuda como en el anterior
episodio, y una asamblea para tratar un asunto de una colonia acaba en un disturbio con la
consecuentemente muerte de Gayo Yy sus partidarios. Aungue en esta ocasioén tenemos por primera
vez la implementacién del senatus consultum ultimum®: el senado llama a los ciudadanos a las armas,
concentrando el poder en el cdnsul Opimio, para ejercer la violencia contra Gayo Graco y los suyos
(Duplé 1990, 92). Desde los graco los magistrados que lleven iniciativas en la misma linea reformista
se integraran en los denominados populares.

El siguiente episodio que marca la lucha interna es en el afio 100 a.C. durante las elecciones
para el afo siguiente, se trata del choque entre Saturnino y Glaucia, aliados de Mario, frente al
senado. Una serie de medidas sobre las tierras y colonias retoman la linea del programa de los graco,
ademas de plantear la concesion de ciudadania a los italicos (Dupla 1990, 97). En este contexto entran
en escena los veteranos de Mario como elemento de presion para apoyar las medidas legislativas de
Saturnino. Una serie de enfrentamientos provocan gque Saturnino y sus seguidores se concentren en el
Capitolio, lo cual desencadena un scu en el que el senado delega en Mario, que habia sido aliado de
Saturnino, para resolver violentamente la situacion y tomar el control de la ciudad (Dupla 1990, 102).
El desenlace produce un linchamiento, asesinatos, y confiscaciones de bienes de los acusados (Dupla
1990, 103).

No mucho después en el afio 88 a.C., tras finalizar la Guerra Social (91-88 a.C.) que enfrento
a Roma contra sus aliados italicos con su consecuente incorporacion a la ciudadania, se produce una
nueva intervencion mediante el scu. No obstante, tenemos una diferencia que conforma un
precedente: la declaracion del objetivo como hostis publicus, de manera que al declararlo enemigo
publico queda expulsado de la comunidad perdiendo sus derechos de ciudadania. El objetivo fue el
tribuno Sulpicio Rufo, el cual habia propuesto una serie de medidas dentro de la linea de los

2 App.B.C.1,1-2.
3 Apartir de ahora se abreviara con la formula scu en este trabajo.

14



populares, especialmente algunas en relacion con los nuevos ciudadanos tras la Guerra Social, una
sefial de que no se habia solucionado el problema tras la guerra (Pina Polo 2010, 99-100). Este mismo
afio se produce el golpe de Sila, es decir, la primera vez en la historia de Roma que un ciudadano
romano toma la ciudad por la fuerza desencadenando una guerra civil. El contexto de la guerra
incrementa la violencia interna a un nivel sin precedentes. Tanto Sila, como sus adversarios Mario y
Cinna, desencadenan una persecucion y ejercen la violencia para mantener el control. Las acciones de
Sila tendran mayor peso por las listas de proscripciones del afio 81 a.C., ya que como vencedor se
considera legitimado para reprimir a los derrotados, de manera que elabora unas listas que incluian
enemigos y adversarios politicos, no solo permitiendo su asesinato, sino incitando a su persecucion a
cambio de recompensa, para después confiscar las propiedades de las victimas. Segun las fuentes se
calcula que al menos cerca de 40 senadores y 1400 equites fueron ejecutados (Pina Polo 2010,
114-116).

En el afio 77 a.C., tras finalizar el periodo silano con la muerte del dictador, se produce un
nuevo episodio de violencia interna: la rebelion de Lépido, el cual habia sido consul el afio anterior.
La sublevacion fue aplastada por un scu que emitié el senado (Dupla 1990, 114). La década de los
70-60 a.C. esta marcada por ser la etapa de desmantelamiento de las reformas silanas por antiguos
partidarios suyos, ademas se producen los mandos extraordinarios de Pompeyo Magno y su creciente
protagonismo politico. Tambiéen incluye otro episodio de violencia interna, en esta ocasion por la
revuelta de esclavos de Espartaco: la tercera Guerra Servil (73-71 a.C.).

El siguiente episodio es la conjura de Catilina en el 63 a.C., un proceso por el cual se
desentramd una conspiracion para hacerse con el poder por parte de Catilina y sus seguidores. Ese
mismo afio Cicerdn habia alcanzado el consulado, de manera que estuvo al frente para aplastar la
rebelion que se estaba conjurando. El senado decret6 un scu y Cicerdn en calidad de consul, resolvid
el episodio en lo que seria el culmen de su carrera politica. Después entramos en la década de los 50
a.C. donde se produce el contexto de amicitia de César, Craso y Pompeyo, el mal llamado “primer
triunvirato” ** (Pina Polo 2010, 177). Esta década esta plagada de varios episodios de violencia
donde destaca Clodio, un patricio que fue adoptado por un plebeyo méas joven que él para poder
acceder asi a la magistratura del tribuno de la plebe. Clodio propuso una serie de reformas en la linea
popularis incluyendo el reparto de cereal gratuito (Pina Polo 2010, 188-196). Estas decadas centrales
del siglo son escenario del enfrentamiento de bandas armadas entre adversarios politicos. En el afio
52 a.C. Clodio muere en un choque de este tipo frente a su oponente politico Milon. Los disturbios
provocados por su muerte, debido a su gran popularidad, producen el incendio de la curia y requieren
de un scu para mantener en control de la ciudad.

Finalmente entramos en el contexto de la guerra civil de César (49-45 a.C.) y los posteriores
conflictos, primero contra los tiranicidas que asesinan a César, y despues la guerra de Octavio contra
los triunviros que permite la introduccién del principado y la disolucion del modelo republicano
(44-31 a.C.). No entraremos en los detalles, puesto que las coyunturas bélicas son escenario de
muchos episodios de violencia justificada por la propia guerra, lo cual se aleja de nuestro analisis.

¥ Adiferencia del triunvirato formado por Lépido, Antonio y Augusto, el cual se constituia como una magistratura, este

caso es un proceso de alianza basada en la amistad (amicitia) de los tres individuos.
15



3.1. Violencia Politica

Como hemos descrito sucintamente en el apartado anterior, el periodo tardorrepublicano esta
plagado de episodios de violencia dentro de la comunidad, por ello debemos detenernos en las causas
que desintegran la Republica y alimentan el conflicto interno, con el fin de comprender el desarrollo
de la violencia que se produce en este contexto. Uno de los factores de la disolucion del modelo
republicano es la incapacidad de un sector importante de la elite para aceptar los cambios
institucionales, politicos y sociales del sistema tradicional. Después de todo en Roma no existe una
constitucion escrita. Asimismo no se estimula la participacion activa de ciudadanos, tan solo la elite
tiene acceso a las propuesta de ley, ademas las elites italicas y los equites debian estar subordinados a
la nobilitas (Pina Polo 1998b, 4). Dupla (1990, 237-238) sefiala que por un lado se produce una crisis
social por la polaridad econdmica, el reparto desigual y la concentracion de riqueza en Roma, y por
otro lado la ineficacia de las instituciones frente a las nuevas relaciones politicas del dominio
imperial. Afiade como un tercer factor los intereses de los distintos sectores de la sociedad romana en
la interrelacion de los dos anteriores. Esta inadecuacion del sistema produce como respuesta las
reformas, las cuales son frenadas con violencia como reaccion ante un ataque de los valores
tradicionales.

La postura optimate que vemos reflejada en la obra de Cicerdn, instrumentaliza el mos
maiorum®, de manera que para el arpinate la aristocracia romana es el guardian del mos maiorum
(Acerbi 2014, 17). Cuando escribe tras su consulado Sobre la Republica y Sobre las leyes, Cicerén no
ve la crisis como algo estructural del sistema politico, y por tanto, no se plantea soluciones. Considera
el fracaso del sistema como consecuencia de la corrupcion moral de una parte de la elite: los
populares. Consecuentemente para restablecer el orden tradicional es necesario eliminarlos (Pina
Polo 1998b, 4). Por lo que se producen paralelamente dos fendbmenos que se retroalimentan: la
incipiente violencia politica y el hombre providencial como solucidn ante las crisis (Pina Polo 1998b,
6). Desde el siglo Il a.C. el contexto socioecondmico es un factor de conflictividad, los intentos de
reformas se repiten sin alcanzar soluciones hasta el final de la tardorrepublica (Dupla 1990, 54). La
homogeneidad politica del siglo Il a.C. era estable y se quiebra durante el siglo 11 a.C. en el contexto
de expansion, de manera que el senado cada vez es mas fuerte y las asambleas quedan en segundo
plano (Dupla 1990, 55). La nobilitas identifica sus intereses personales con los del ‘estado’, y por
tanto cuando se cuestionan las prerrogativas de la elite se traduce en un ataque a la patria (Dupla
1990, 56). Por consiguiente se produce un deterioro coyuntural por un uso mas frecuente de la
violencia. Para Dupla (1990, 59) los denominados optimates se concentran en mantener su posicion, y
desde los afios 70 a.C. delegan en imperatores para resolver sus problemas, lo cual a la larga
favorecera los ascensos individuales, uno de los factores de la disolucion republicana. Para entender
esa promocion personalista Vanderbroeck (1987, 12) analiza la figura del lider, el cual combina el
nucleo activo de la movilizacion colectiva y los espectadores dentro de la estructura social.
Vanderbroeck (1987, 23) diferencia en tres niveles el papel de los lideres cuando se producen
comportamientos colectivos: el lider de alto nivel (César o Pompeyo), un nivel intermedio y un nivel
bajo. Hay una relacion vertical entre los subordinados, donde el prestigio familiar, clientes, amigos y

¥ El mos maiorum representa la tradicién como un conjunto de virtudes éticas y morales ejemplares.

16



recursos son factores. Por un lado a diferencia del siglo I11 a.C., en los afios 80-50 a.C. el nimero de
consules con antepasados que fueron consules se incrementa en 3 de cada 4, lo cual consolida a una
parte senatorial (Vanderbroeck 1987, 23). Por otro lado el trabajo de Ward concluye que los consules
entre los afios 80-60 a.C. son herederos del mandato de Sila, produciéndose desde finales de los 70 los
conflictos internos zanjados por la guerra, de manera que los individuos que obtuvieron poder con
Sila quiebran el sistema elaborado por el dictador (cit. en Vanderbroeck 1987, 27).

En cambio desde la perspectiva de los populares, las reformas provienen de propuestas
legislativas que se tramitan desde la asamblea popular, de forma que no pasan por el senado y su
aceptacion, esto no infringe ninguna ley pero puede generar tensiones por el contenido de esas
propuestas (Castagno 2013, 13). Se trata de otro modelo politico, una via alternativa para llevar a
cabo los proyectos reformistas; no obstante el ascenso del individualismo y la popularidad se
producen paralelamente. Asimismo sucede con la figura del tribunado de la plebe que cobra un gran
protagonismo en estos episodios. Desde Tiberio Graco el tribuno de la plebe cobra mas relevancia
como via alternativa para implementar estas medidas y marca un precedente (Dupla 1990, 57). El
tribuno de la plebe pierde atractivo en los 70 a.C. tras los recortes de Sila que limitan la capacidad del
cargo. No obstante recuperara su posicion de peso tras el desmantelamiento del sistema silano. De
igual importancia para entender esta figura, entre el afio 78 a.C. y el 49 a.C., a una razén de 10
tribunos anuales, tenemos 300 tribunos de la plebe. Sin embargo solo unos pocos fueron asesinados
(Vanderbroeck 1987, 36). De los 300 tribunos conocemos la fecha del cargo de 114, de estos hay 87
de los que sabemos de su actividad politica, y siguiendo la clasificacion tradicional de
optimates-populares, Vanderbroeck (1987, 37) los agrupa en 52 populares y 35 optimates. Cabe
afiadir otro factor que influye para valorar al tribunado, y es que es una magistratura que esta mas
abierta para la introduccion de homines novi de origen ecuestre o italico (Vanderbroeck 1987, 38), y
por tanto no forman del ndcleo duro de la elite tradicional. Debemos tener en cuenta que Si nos
atenemos al contexto de episodios violentos que aparecen en las fuentes, son muchos los
protagonizados por el asesinato y represién de un politico de linea popularis, fundamentalmente
tribunos.

Respecto a la violencia interna no resulta algo nuevo para Roma, tenemos como precedente
primigenio el conflicto patricio-plebeyo (Lintott 1999 11968, 175). Sin embargo desde el 133 a.C. hay
una progresion en el uso de la violencia, lo cual produce la perdida de escripulos y moderacion, que
en palabras de Lintott (1999 *1968, 208): “la violencia engendra violencia”. Cicerén decia que ius
(derecho) y vis (violencia) son incompatibles, aunque justifica la violencia en circunstancias como la
defensa patria (Dupla 2017, 70). Hay diferentes interpretaciones de la violencia producida en este
contexto, Hidalgo de la Vega la considera estrictamente politica y fuera del marco juridico (cit. en
Castagno 2013, 8). Sin embargo en Roma existe una legislacion contra la violencia, medidas para el
control de la violencia interna, asi como medidas “institucionales” como el scu (Dupld, 2017, 71). La
legislacion explicitamente contra la violencia (vis) comienza en el afio 78 a.C. con la Lex Lutatia, y
después la Lex Plautia entre el 78 y el 63 a.C. (Lintott 1999 *1968, 122). Las leyes contra la violencia
responden al contexto de disturbios y asesinatos en aumento en estas décadas centrales del siglo, de
manera que la legislacion se desarrolla rapidamente y se va refinando al final de la Republica (Lintott
1999 11968, 123). Para Duplé (2017, 69), la politica se entiende como un método pactado de resolver
los conflictos internos de forma dialogada, cuando esto fracasa surge como respuesta la violencia

17



politica®™. En Roma hay una aceptacion natural de la violencia en general, desde los juegos con los
combates de gladiadores hasta el tratamiento de los esclavos. La violencia se legitima como respuesta
a otra violencia (Dupla, 2017, 74).

En el periodo tardorrepublicano la violencia tiene mdltiples expresiones, como una
herramienta mas para conseguir objetivos en el choque politico (Castagno 2013, 6-7). No se
desarrolla como un fendmeno auténomo, sino que esta regida por la racionalidad instrumental que
legitima el uso de la fuerza (Gerardi 2015, 7). Entre el afio 133 y el 49 a.C. se producen en torno a 91
casos de disturbios violentos, teniendo una especial aceleracion en las décadas de los 60 y 50 a.C.
(Gerardi 2015, 4). Vanderbroeck (1987, 11) aplica la teoria de Turner y Killian del comportamiento
colectivo para entender las movilizaciones entre Sila y la segunda guerra civil en las que se producen
mas disturbios: el colectivo influye sobre el individuo, de manera que los individuos que lo forman
interactlan y se rigen por unas normas superiores, las cuales se caracteriza por la espontaneidad y no
la tradicion. No estamos ante un comportamiento institucionalizado, una estructura social alterada o
con conflictos de valores que pueden precipitar un comportamiento violento, y por tanto cuando la
estructura deja de ofrecer unos canales de accidn surge una respuesta a traves de vias poco habituales
(Vanderbroeck 1987, 11). Asimismo factores como las proscripciones y purgas de la primera guerra
civil, la guerra social y la incorporacion de nuevos ciudadanos, asi como la carestia y la concentracion
de poblacidn en la ciudad de Roma, influyen en el desarrollo de estos procesos de conflicto interno
(Gerardi 2015, 9). Lintott (1999 1968, 69) considera que la violencia pasa de espontanea a
organizada, y pone como ejemplo el periodo politico ciceroniano donde se forman grupos armados,
se producen actos violentos en asambleas, juicios y contiones, se imponen procedimientos de
obstruccion juridica y legislativa, presion para las votaciones e incluso obstaculos en lenguaje
religioso a través de auspicios o la obnuntatio. La elite dispone de diferentes herramientas para
obtener el control politico, desde el uso de leyes contra adversarios politicos, medidas como la
obnuntatio para interrumpir una asamblea por un mal auspicio (Vanderbroeck 1987, 156), hasta la
medida de excepcion del senatus consultum ultimum: el senado concentra en un individuo el poder
para retomar el control con la capacidad de usar la violencia como medio (Vanderbroeck 1987, 158).

En la linea de andlisis de los movimientos sociales, estos disturbios se formulan como la
expresion politica ciudadana (Gerardi 2015, 5). Para Lintott (1999 11968, 6) la justicia popular es un
sustrato de la violencia politica, asimismo este tipo violencia tiene muchas formas, aunque el
linchamiento es la méas dréastica. Debemos tener también en cuenta el factor del rumor y su fuerza en
el desarrollo de movimientos sociales, asi como la simbologia para delinear el objetivo y la direccion
(Vanderbroeck 1987, 12). La base de la defensa ante la violencia es la auto-proteccion, ya que en
Roma no hay fuerzas policiales (Lintott 1999 11968, 11), por lo que la violencia se relaciona con la
ley como la aceptacion y la prescripcion de la defensa propia (Lintott 1999 11968, 22). Es moral y
juridicamente legal el uso de fuerza para resolver dispuestas, ejemplo de ello es la aspiracion al
regnum como un precedente para asesinar a un lider ambicioso (Lintott 1999 *1968, 54).

% Dupla (2017, 70) sigue la tesis de Arostegui: la violencia en sociedades liberal-capitalistas es un componente

sustantivo y un mecanismo social, en cambio en las sociedades precapitalistas es algo innato y estructurador. Esta
definicidn no serviria para explicar la violencia politica en Roma. Sin embargo Duplé considera que se puede aplicar,
pero surge el debate sobre la estatalidad de Roma para poder analizarlo.

18



Otro factor para comprender estos movimientos es la composicion de la plebe®’. Los politicos
acuden a la plebe de Roma en busca de apoyo politico como una herramienta, tanteando individuos
sin ataduras verticales y clientes despojados de otros miembros de la elite, lo que consecuentemente
consolida una ‘clientela publica’ (Vanderbroeck 1987, 82). No obstante, esta clientela es mas volatil
debido al mayor peso que otorga la ganancia inmediata por el apoyo otorgado que la lealtad, y no
debemos olvidar los contextos de crisis o los problemas de carestia (Vanderbroeck 1987, 82). Un
ejemplo de ello son la cantidad de reformas agrarias y las leyes frumentarias que afectan al reparto de
cereal durante este periodo. La comunicacion entre la elite y la plebe se transforma, generando una
relacion patron y cliente entre el lider y la movilizacion. Incluso disponemos de casos de liderazgo sin
presencia de un magistrado, como el ejemplo de Clodio y sus subalternos, caso particular de
movilizacion de la plebe (Vanderbroeck 1987, 139-141). De la misma manera tenemos el factor de la
plebe rural frente a la urbana, ya que los miembros de las tribus rurales no estan presenten todo el afio
en Roma. Sin embargo tienen peso para las elecciones de los magistraturas menores (Vanderbroeck
1987, 69). Lintott (1999 11968, 178) analiza el choque entre la plebe rural y urbana: el ejemplo de la
popularidad de T. Graco proviene en parte por la plebe rural que se beneficiaba de su reforma agraria,
lo cual responde a la votacion por tribus que expulsa al tribuno Octavio cuando intent6 vetarlo; lo
mismo sucede con Saturnino en el afio 100 a.C. y los veteranos de Mario, donde se produce un choque
entre la plebe urbana y la rural. Pero a la hora de analizar las disputas en las que participa la plebe,
Vanderbroeck (1987, 147) considera que hay que diferenciar entre los movimientos de carécter
violento y los disturbios, ya que los primeros responden a una accion intencionada y los segundos se
deben a una protesta social, una reaccién ante una injusticia. No es lo mismo provocar un disturbio
con un objetivo politico como las elecciones o procesos judiciales, que los que se producen por una
reaccion de la multitud. Es necesario analizar el suceso en relacién con la coyuntura. Disponemos de
un simbolismo producido en estos actos que nos ayudan a comprender el episodio, como el ejemplo
de la ruptura de las fasces de los lictores en disturbios (Vanderbroeck 1987, 148). Los lictores®
actuaban permitiendo la via libre y asegurando la seguridad personal del magistrado, para ello
empleaban su voz, las varas de las fasces y la intimidacién (Mufiz 1989, 145). Consecuentemente
romper las fasces es un agravio ante el poder del magistrado, lo cual expresa el rechazo a su persona al
no considerarla digna del puesto.

Este proceso de violencia transforma la relacion entre la elite y la plebe, de manera que al final
de la Republica la distancia entre estos dos polos se incrementa (Vanderbroeck 1987, 172). Con el
principado de Augusto la transformacion de la estructura politica impide la continuacién de las luchas
internas de la misma forma. La clientela militar se concentra en el principe, ademas las provincias
mas relevantes estan bajo su mando, por no decir que las guerras civiles han permitido una purga de la
elite y se ha incrementado el nimero de libertos y equites (Vanderbroeck 1987, 193-194). Se genera
un nuevo factor en la ciudad de Roma frente a la violencia interna: la introduccion de los pretorianos

7 Segun la estimacion de Hopkins al final de la Reptblica Roma contarfa con una poblacién aproximada entre 800.000

y 1 millén de personas (cit. en Vanderbroeck 1987, 68).

Los lictores acttan como subalternos de los magistrados (Mufiiz 1989, 138), las fasces que portaban contenian un
hacha dentro de un haz de varas atadas. El hacha era la que se empleaba para la pena capital (Mufiiz 1989, 148), en
cambio las varas tenian el uso de infligir castigos corporales (Mufiiz 1989, 133). Las fasces son un simbolo de orden
y poder, ya que los magistrados que recibian a los lictores eran los que disponian de imperium (Mufiz 1989, 138),
ademas eran una insignia de dignitatis y se guardaban en el templo de Libitinia (Mufiiz 1989, 145).

19

38



y vigiles. La presencia de estos cuerpos en la ciudad de Roma establece algo similar a una fuerza
policial, y por tanto con capacidad de impedir o influir en los procesos de disturbios sociales que
hemos visto con anterioridad (Vanderbroeck 1987, 195). Finalmente la competicion aristocratica
tradicional es suprimida al concentrar todo el poder en la figura del principe, ahora la friccion entre
los miembros de la elite pasa por entrar en la clientela imperial y participar en la dependencia del
favor del principe.

Por Gltimo, para acercar mejor su comprension, entraremos un poco mas en detalle de dos
elementos relevantes en los episodios de violencia interna de este periodo: el scu y el fenémeno de las

bandas armadas.

El senatus consultum ultimum

Es necesario detenerse en el scu para entender los episodios violentos en los que se encuentra.
Dupla (1990, 245-246) considera que es un atajo violento, que principalmente no es una solucion,
sino una causa, un mecanismo represivo del sector politico dirigente, de manera que la medida sirve
para poder eliminar a un adversario politico sorteando la legalidad. El problema del scu es que se trata
como una medida de excepcién. Sin embargo Roma no dispone de una constitucion, ni de un estado
como nosotros lo entendemos ahora. La denominacion de esta medida se inserta como ‘excepcion’
porque el senado es el mayor 6rgano de poder politico y juridico (Dupla 1990, 34-36). El scu se
convertird en una nueva herramienta del senado para responder ante las acciones que escapan fuera de
su control, como las medidas populares que efectian a través del tribunado y los disturbios.
Asimismo el scu no dispone de una ley que lo regule, no mantiene diferencias con un senatus
consultum, es una medida para una situacion concreta en la que el senado delega en un magistrado
para resolver un problema (Dupl& 1990, 144-145). Todos los scu finalizan cuando se elimina al lider
del movimiento objetivo (Duplad 1990, 150). Tenemos como precedente de actuacién antes de
emplear esta medida el dictador; no obstante esta magistratura se transforma en el siglo 11 a.C., ya que
el contexto expansivo y las guerras de larga duracién y distancia le influyen (Dupla 1990, 153).
Debemos tener en cuenta que los optimates recelan de la dictadura, debido al creciente poder de
concentracion en un individuo, el ejemplo de la carrera extraordinaria de Pompeyo nos ilustra en que
es la medida que utilizan para retomar el control (Dupla 1990, 154), lo cual en un proceso de larga
duracidn tendra un efecto desastroso. El ejemplo de Pompeyo es muy ilustrativo: el senado requiere
de un individuo con capacidad para establecer el orden, de manera que permite mandos
extraordinarios para resolver los problemas coyunturales, y por tanto Pompeyo crece en poder y
auctoritas. Es un proceso que se retroalimenta.

Dupla (1990, 157-158) considera que el scu evoluciona de una medida de caracter ejecutiva a
una preventiva represiva, ya que se salta las barreras legales legitimandose en la defensa de la res
publica y se utiliza como herramienta para los intereses de un sector senatorial. Ademas desde la el
afio 88 a.C. el senado comienza a aplicar la declaracion de hostis junto al scu, es decir, la declaracion
de enemigo publico con la consecuente pérdida de ciudadania, de manera que impide la capacidad de
provocatio para tener derecho a un juicio y se puede actuar libremente contra estos individuos (Dupla
1990, 120).

20



Desde los hermanos Graco hasta Augusto el scu se aplicé en muchas ocasiones: en el 121 a.C.
contra Cayo Graco, en el 100 a.C. contra Saturnino y Glaucia, en el 83 a.C. contra Sila, en el 77 a.C.
contra Lépido, en el 63 a.C. contra Catilina, en el 62 a.C. por los disturbios de Metelo Nepos, en el 52
a.C. por la muerte de Clodio, en el 49 a.C. contra César y en el 43 a.C. contra Antonio (Hidalgo
1986-87, 82).

El fendmeno de las bandas armadas

Hemos mencionado una etapa (décadas de los 60 y 50 a.C.) en la que se acelera el proceso de
violencia interna, por ello dedicamos este punto a detallar este fendmeno. Tenemos como precedente
la irrupcion de los veteranos desde Mario y la proletarizacion del ejército, lo cual ofrece un elemento
de presion en la ciudad de Roma (Dupla 1990, 59). También se produce con los italicos de Druso, y
Sulpicio Rufo disponia de un ‘anti-senado’ de equites (Lintott 1999 11968, 74-75). El uso de grupos
de presion estd cada vez mas presente, aunque sin duda quien desarrolla una forma mas organizada es
Clodio, ya que una de las medidas como tribuno de la plebe en el afio 58 a.C., recuperaba las
asociaciones de collegia que habian sido disueltas y prohibidas en el 64 a.C. Clodio dispuso asi de
bandas armadas de esclavos, libertos y ciudadanos libres. Ademas las fuentes sefialan que mantenia
integrados a muchos gladiadores entre los esclavos de sus bandas (Lintott 1999 11968, 77-78). El uso
de gladiadores, lo cual era una ventaja en los disturbios al disponer de individuos con experiencia en
combate y manejo de armas, no fue exclusivo de Clodio, también su adversario politico Milon
disponia de gladiadores (Lintott 1999 11968, 83). El uso de los collegia tras su restitucion le permitia
establecer una organizacion estructurada, ya que estas asociaciones respondian a los vici y pagi
(circunscripciones), y al contar con un magister que las lidera disponia de una jerarquia organizada
(Lintott 1999 11968, 82). Cabe mencionar que muchos de los lideres de las bandas de Clodio que
aparecen en las fuentes estan relacionados con centuriones y con individuos que apoyaron a Catilina
en su conjura (Lintott 1999 1968, 83). Ciceron presenta en su retdrica estas asociaciones como
grupos de esclavos y libertos que interceden en la vida politica (Lépez Roméan 2009, 118). El miedo a
una revuelta de esclavos esta presente en el contexto por las Guerras Serviles como precedentes,
teniendo reciente la revuelta de Espartaco (73-71 a.C.). Las “bandas” de Clodio también estaban
compuestas por ciudadanos libres (Lépez Roman 2009, 119). Sin embargo la mayoria de los grupos
eran mixtos de libertos y esclavos, pudiendo tener incluso solo integrantes esclavos. Esto generaria el
rechazo de ciudadanos libres que quisieran entrar en determinados grupos formados por esclavos
(Lopez Roman 2009, 122). Ademaés con la ley de Clodio los que eran incapaces de entrar en los
collegia anteriormente por su extrema pobreza, ahora podian crear un grupo acorde a sus
posibilidades econdmicas, consecuentemente aumentaba la presencia de esclavos (Lopez Roman
2009, 124). Desde época de Sila el namero de libertos en Roma habia crecido, asimismo el aumento
de las bandas y los collegia se produce en paralelo al de libertos y hombres libres en Roma, lo cual
afectaba directamente al reparto de cereal y por ello Clodio explota este recurso (Lintott 1999 *1968,
87-88).

Los collegia eran asociaciones de tipo voluntario con unos objetivos e intereses comunes. La
vision historiogréafica actual considera los collegia como una agrupacion voluntaria para un apoyo
mutuo en procesos funerarios o de necesidad (Lopez Roman 2009, 121). Estos grupos estan fuera de

21



la estructura politica como las centurias o las tribus. Los datos que se recopilan sobre estas
asociaciones se incrementan entre los afios 65-55 a.C. porque forman parte de la politica de ese
periodo (L6pez Roman 2009, 119). En el afio 56 a.C. un senatus consultum intent6é prohibirlos de
nuevo, aunque existe un debate acerca de esto. Después al afio siguiente, una ley completa ese decreto
pero no queda claro si afect6 a todos los collegia o solo a una parte de estos (Lopez Roman 2009,
120)*. Para Lépez Roman (2009, 123) el hecho de no tener una legislacién con anterioridad al 64
a.C. supone que no tenian la presencia y fuerza que representan en ese periodo. Por otro lado, al
ejercer como elemento de presion en comicios, relaciona el aumento de participacion de la plebe
urbana desde Tiberio Graco con su prohibicidn, ya que la violencia es su capacidad real de influencia.
Aparentemente Clodio no parece buscar el control de la plebe como un fin, sino como un medio que
le servia para sus intereses politicos. Pero la legislacion de Clodio se visualiza como un desafio al
senado, lo cual genero tensiones (Lopez Roméan 2009, 125).

% El debate surge con el trabajo de Mommsen y una inscripcion en Fiesole con la que construye el término Collegia
Compitalicia; el término no aparece en las fuentes pero se consolido historiograficamente. Mommsen relaciona los
collegia y los compitalia, donde el compitum estaria formado por un nimero de vici con sus magistrados. Sin
embargo para Mommsen es algo territorial dejando fuera lo religioso o profesional (L6pez Roméan 2009, 120).

22



4. Casos de violencia-religion

En este capitulo expondremos los diferentes casos seleccionados, intentando plantear una
sintesis del suceso y su contexto, para después aplicar el andlisis de la relacién entre violencia y
religion.

Primero debemos entender qué relacion existe conceptualmente entre la violencia y lo
religioso en Roma. Para Girard (1983, 35) la violencia fisica causa una impureza, ya que al producirse
un derramamiento de sangre se estd generado una “mancha” de impiedad, de forma que la violencia
es un elemento contagioso e impuro. El sacrificio, que se encuentra en la base de la estructura ritual de
Roma, es un acto de violencia. No obstante, el ritual del sacrificio elimina el contagio de la violencia
(Girard 1983, 38), de ahi su relevancia dentro de la rigurosidad ritualistica romana. Debemos recordar
que la religion romana se estructura en el cultus deorum, donde el equilibrio cdsmico se representa
con la pax deorum. Cuando se realiza un sacrificio con un procedimiento incorrecto, se esta
desencadenando una reaccidn negativa para toda la comunidad (Girard 1983, 48). Consecuentemente
se predisponia a la escrupulosidad y el conservadurismo. Para Bayet (1984, 53) la prevencion de la
ruptura ocupa un elemento central en Roma. Los sacrificios pueden ser publicos o privados, pero son
los de cardcter pablico los que afectan a la comunidad. El acto del sacrificio en si mismo es un acto de
violencia, ya que, en palabras de Girard (1983, 9) «es criminal matar a la victima porque es
sagrada...pero la victima no seria sagrada si no se le matara». De ahi que el propio ritual del sacrificio
ejerce como su propio acto de purificacion (Girard 1983, 47-48). En definitiva la violencia causa
impureza ritual, como sucede en el caso de la guerra, y por tanto requiere de una purificacion para
limpiar esa mancha. El ciclo militar anual®® establece una serie de festividades para la purificacién
del acto bélico. Estas lustraciones previas al conflicto permiten absolver a los soldados del asesinato
mediante el sacramentum, lo cual lo constituye como un rito de transito para desacralizar la guerra a
la vez que purifica a sus participantes (Pérez 2016, 183-184). Al finalizar el ciclo militar se reintegran
en la comunidad mediante otros ritos de purificacion.

En general podemos vincular la violencia fisica con el acto del derramamiento de sangre,
mientras la violencia psiquica la relacionamos con el uso de la religion como herramienta de
dominacién y miedo. Ambos aspectos pueden retroalimentarse, teniendo ademas la justificacion
religiosa de la guerra como su maxima expresion politica.

%0 El ciclo militar comienza en marzo y acaba en octubre. Marzo inicia la temporada de campafias despertando el

espiritu bélico y renovando la proteccion con los dioses (Pérez 2016, 180-182). Una de las festividades que nos llama
la atencion es el Quinquatrus el 19 de marzo, ya que se constituye como una purificacion de armas y del propio
gjército. El acto de la guerra es un derramamiento de sangre, tal y como hemos mencionado, y por tanto, se constituye
como un acto de impureza, de ahi la relevancia de la purificacion antes de marchar a la guerra para evitar la ruptura de
la pax deorum (Pérez 2016, 183). Después en el ciclo de octubre son reintegrados con el rito del Tigillum Sororium el
dia 1 de ese mismo mes. Este ritual consiste en el paso de los soldados bajo un yugo para purificarse por la sangre
derramada en combate, lo cual cierra el ciclo bélico. Es interesante la interpretacion que lo relaciona con la
purificacion de la violencia antes de entrar en el pomerium, lo cual reincide en el transito del contexto bélico al civico
(Dumézil, G. (1990 11969), El destino del guerrero, aspectos miticos de la funcién guerrera entre los indoeuropeos,
Siglo XXI, México, p. 39). El ciclo de octubre finaliza con el Armilustrium el dia 19, una ceremonia de purificacion
de armas que se desarrolla en el Aventino (Pérez 2016, 196).

23



4.1. El asesinato de Tiberio Graco

El contexto de violencia tardorrepublicana se inicia con la muerte de Tiberio Graco, cuyo caso
contiene elementos de nexo entre religién violencia. Empleando a Apiano* y Plutarco** como
fuentes el suceso se produce en el afio 133 a.C.: después de su reforma agraria y otras medidas,
Tiberio pretende presentarse a tribuno de la plebe por segunda vez, pero se disuelve la asamblea en un
contexto de enfrentamiento sin finalizar el proceso. Al dia siguiente el pueblo se retne frente al
Capitolio para la votacion y Tiberio acude con sus allegados. Mientras tanto, el senado se habia
reunido en el templo de Fides discutiendo si deben emplear la fuerza contra Tiberio. El consul P.
Mucio Escévola se niega por ser una medida ilegal, de manera que el pontifice médximo Cornelio
Escipion Nasica toma el liderazgo de un sector senatorial, asi como el apoyo de equites, para dirigirse
contra Tiberio. En el Capitolio el alboroto crece y estalla un disturbio entre los partidarios de Tiberio
y sus opositores. En este punto Plutarco nos narra que Tiberio con un gesto con la cabeza avisando del
peligro, provoca la interpretacion de una actitud de colocarse una diadema, lo cual se relaciona con un
signo de aspiracion monarquica®. Por otro lado en Apiano se habla del rumor de que Tiberio ha
depuesto al resto de tribunos o que se ha designado como tribuno sin votacién*. Sea como fuere,
acusando a Tiberio de tirano, el pontifice Nasica se pliega la toga alrededor de la cabeza, y lidera el
enfrentamiento contra Tiberio y los suyos, de manera que se produce un encuentro violento a base de
piedras y palos, trozos de bancos y mobiliario®. La muerte de Tiberio tiene diferentes versiones: en
Apiano no se especifica; en Plutarco primero es golpeado por P. Satureyo y después L. Rufo;
mientras en Diodoro lo realiza el propio Nasica*’. Finalmente los cuerpos son arrojados al Tiber, lo
cual impedira que se le apliquen los ritos funebres (Anexo: textos I1).

El motivo de la muerte de Tiberio parece justificarse en el uso de la violencia como defensa de
la patria, Nasica refleja esa postura en el texto de Apiano*®. La misma linea empleada por Cicerén
para justificar y legitimar la violencia en la conjura de Catilina (Dupla 1990, 75), se trata de la primera
vez que se emplea el pretexto de salvacion de la Republica para cometer un golpe de violencia interno
(Duplé 1990, 80). Sin embargo Tiberio no es declarado hostis, aunque se le presenta como un
criminal, por ello Dupla (1990, 84), considera que se le esta acusando de perduellio (traicién) por su
intromision en las competencias comiciales y su extralimitacién. Consecuentemente este proceso es
la primera vez en la que se ignora la legalidad oficialmente y marca un precedente para otros sucesos
violentos posteriores (Dupla 1990, 85).

Uno de los principales aspectos que nos hace detenernos en este caso es la actuacion del
pontifice Nasica: la colocacion de la toga en la cabeza. Apiano sefiala que es una accion de la
dignidad de su cargo religioso para que la multitud le siga, de manera que se expresa como un
simbolo de guerra, aunque también alude a que puede ser para ocultarse frente a los dioses por el acto

“ App. B.C. 1, 14-16.

2 plut. T. C. G. 16-21.

® Plut. T.C. G. 19, 2-4.

“ App.B.C. 1, 15.

“ App.B.C. 1, 16.

% Plut. T. C. G. 19, 10.

4 Diod. XXXIV-XXXV, 33, 6-7.
“  App.B.C.1,15.

24



que va a cometer®®, lo cual entra en la interpretacion de la impureza del asesinato. El velar la cabeza
con la toga es un acto que se identifica con la ritualidad y el sacrificio en la religion romana, lo cual
nos recuerda al ritual de la devotio: tenemos el ejemplo del cénsul Publio Decio Mus™ en la Segunda
Guerra Latina (340-338 a.C.), tras un presagio Decio le pide al pontifex maximus, Marco Valerio, que
le dé indicaciones para realizar un rito de sacrificio para su persona. Tras recitar una oracion con la
toga velando la cabeza se lanza contra el enemigo sacrificando su vida a los dioses para propiciar la
victoria. Afios después su hijo reproduce en otra batalla el mismo proceso segin nos narra Livio™.
Aunque lo interesante de este proceso es el auto-sacrificio®, el cual no guarda relacién con el caso de
Tiberio, tenemos la referencia al pontifex maximus como autoridad para ratificar un rito de violencia
sacrificial y el gesto de velar la cabeza con la toga, lo cual es un elemento religioso propio de los
sacrificios. Por un lado Nasica como pontifice maximo es la mayor autoridad religiosa en el proceso
contra Tiberio, y por otro lado la toga en la cabeza reflejaria un acto de ritualidad.

El acto de Nasica ha sido interpretado por diferentes autores. Para Dupla (1990, 75) que sigue
la tesis de RAdl, subraya la condicion sacerdotal de Nasica como un método de impresionar a los
asistentes, lo cual legitima su accidon. Debemos tener en cuenta que el consul Escévola se habia
negado a ratificar la violencia pero después del suceso reconoce su legalidad (Dupla 1990, 74-76), y
por tanto el proceso liderado por Nasica no tiene consecuencias punitivas. En cambio para Earl se
trata de una declaracion de sacer sobre Tiberio por parte de Nasica, lo cual permite el homicidio (cit.
en Dupla 1990, 74).

El declararlo sacer™, es decir, condenarlo a la consagracién®, permitiria el homicidio sin
represalias, aunque no justificaria la muerte de sus seguidores. Al aplicar la consagracion el
condenado es entregado a los dioses, y por tanto éstos deciden su destino. Tradicionalmente se
consideraba como una férmula juridica de condena a muerte, pero se trata de una expulsion de la

“ App.B.C.1, 15,

0 Liv. 111, VIII, 9; Cic. Div. I, 24, 51.

L Liv. X, 28.

*2 Una monograffa que profundiza sobre este rito: Sacco, L. (2011), Devotio. Aspetti storico-religiosi di un rito militare
romano, Roma.

La definicion de sacer (sagrado) es compleja, ya que tiene diferentes matices en las diversas culturas y civilizaciones.
El estudio etimoldgico lo presenta como opuesto a profano, asociando el mundo divino como algo contrario a la vida
corriente (Agis, M. (1991), Mirce Eliade. Una filosofia de lo sagrado, Universidad de Santiago de Compostela, p.
63). Muchos autores han sefialado la ambigiiedad del término “sagrado” con “maldito”, generando un debate sobre su
significado. En Festo (s.v. sacer mons, 414, L.) y Macrobio (Sat. 3, 7, 3.) lo sagrado es aquello dedicado a los dioses,
y para que sea sagrado debe ser publico. Por ello Barrio de la Fuente (1992, 49-51) considera que el término arrastra
una condicién peyorativa de criminal al relacionar sacer con el delito y la exclusién de la comunidad. En cambio para
Fugier la explicacion deriva del cambio semantico por una metonimia consecuencia-causa de este proceso de
expulsién (cit. en Barrio de la Fuente 1992, 51). Por otra parte, tenemos el planteamiento de un concepto tabu, por lo
que el significado adquiere una concepcion ambigua entre sagrado y maldito, ya que pertenece al plano divino
(Wagenvoort, H. (1980), Pietas. Selected studies in Roman religion, Brill, Leiden, p. 26). En el aspecto de poder
cometer homicidio (sin represalias) contra el homo sacer, Cantarella (1991, 275) cita a Macrobio (Sat. 3, 7, 3.): «se
Ilama sacro a lo que esta destinado a los dioses, y no puede aproximarse a los dioses si el alma no esta liberada del
peso del cuerpo». Definitivamente el peso de este castigo se encuentra en la expulsion de la comunidad, lo cual sirve
para purificar el orden césmico y castigar al reo.

La condenacién mediante consagracion se producia ante delitos religiosos muy graves, donde entran los atentados
contra personas, objetos y recintos sagrados (Mateo 2014, 85). Tenemos dos ejemplos de este suplicio por atentar un
recinto sagrado: el caso que aparece en Dionisio de Halicarnaso (2, 74), en el cual se condena a la consagracion a
quien violase el limite o robase las piedras consagradas a luppiter Terminus que delimitan el campo; Otro caso es el
que aparece en Festo (Terminus, 505 L.) sobre una ley que condena a la consagracion a quien sobrepase el terreno de
otro al arar.

53

54

25



comunidad al entregar al reo a los dioses para que estos lo castiguen (Barrio de la Fuente 1993, 43).
Consecuentemente al quedar los individuos expulsados se podia atentar contra ellos sin
consecuencias negativas (Barrio de la Fuente 1992, 63-64).

Otro aspecto en relacion con este caso es la sacrosantidad del tribunado, lo cual podemos
relacionar también con el concepto de sacer. En Plutarco tenemos la referencia en la que acusan a
Nasica> de tirano y maldito, por haber asesinado a un hombre sagrado, y también en un lugar
sagrado en referencia al Capitolio®. Debemos recordar que Tiberio como tribuno tendrfa también la
inviolabilidad de la sacronsanctitas. No obstante al no poseer el cargo de forma oficial una segunda
vez, no dispondria de esta prerrogativa religiosa cuando se produce su muerte. En esta misma linea
Camilo (2018, 97-98) considera que guarda relacion con un proceso anterior: a pesar de no estar
reglado legalmente, la justificacion de la muerte de Tiberio se basaria en el concilium plebis que se
deshizo del tribuno Octavio por su interccesio contra la reforma agraria de Tiberio, ya que es un
atentado contra la sacrosanctitas de Octavio como tribuno, consecuentemente Tiberio seria culpable
por perduellio al atentar contra la pax deorum, asi como romper la fides. Pero la linea que considera
que Tiberio es sacer no justifica la matanza de sus seguidores. Ciertamente no hay elementos para
postular que en caso de condenarse por sacer se extendiese a sus seguidores. Podria argumentarse que
es declarado sacer si tenemos en cuenta que Tiberio, al ser acusado de tirano, es condenado por
provocar disturbios en un area sagrada como el Capitolio, ya que la ocupacion de un templo podia
considerarse un sacrilegio grave (Mateo 2014, 85). Ademas el hecho de que la actuacién de Nasica no
es condenada después, nos invita a pensar que la muerte de Tiberio esté legitimada oficialmente.

Dentro de la muerte ritualizada tenemos que reflexionar ante otra categoria diferente al homo
sacer: el sacrificio humano. Pero si consideramos que estamos ante un episodio de este tipo tenemos
que analizar el proceso desde una Optica ritual, de manera que hay dos elementos que no se cumplen:
la voluntad de la victima sacrificial y la pureza®. Las victimas (animales) de los sacrificios en Roma
debian ser conducidas al templo sin que opusieran resistencia, ya que la obstruccién era un signo de
mal presagio, las victimas debian entregarse al dios voluntariamente, consecuentemente su falta de
resistencia se traducia en su entrega a la divinidad (Sanchez 2013, 20). Por otro lado los animales eran
sometidos a un examen de pureza (probatio), ya que era necesario que fueran puros antes de
entregarse a la divinidad (Sanchez 2013, 19). Podemos pensar que los actos de Tiberio, ante la
perspectiva de Nasica como pontifice maximo, lo convierten en impuro, y por tanto es més factible un
castigo religioso o la declaracién de sacer. En roma el sacrificio humano no es una préactica habitual,
pero si examinamos los casos documentados: enterramientos en el foro Boario en el 228 a.C., en el
216 a.C. y en el 214-213 a.C. *®; y la inmolacién de 300 individuos en Perugia por Augusto®; son
episodios en los que las victimas no son ciudadanos y se producen en un contexto bélico. Esto nos

% El senado envi6 a Nasica a Asia y muere poco tiempo después (Plut. T. C. G. 21, 6).

% Plut.T.C.G.21,5.

> Barrio de la Fuente (1994, 24) considera estos dos aspectos fundamentales en la realizacion de un sacrificio.

%8 El enterramiento vivo de una pareja de galos y otra de griegos en el foro Boario responden a un contexto de crisis. Es
interesante el caso del 216 a.C. tras la derrota de Cannas frente a Anibal. ElI impacto de la derrota conllevé una
busqueda de expiacion religiosa con el intento de recuperar el favor divino, ya que debemos recordar que el porvenir
de Roma se vincula al cultus deorum; ademas debemos sumar que se produjeron coyunturalmente el incesto de dos
vestales (Cantarella 1991, 229). A pesar de que el sacrificio humano es infrecuente, existe una ley del afio 97 a.C. que
prohibia el sacrificio humano (Plin. Nat. XXX, 3, 12), y por tanto constata su préctica en la antigua Roma.

% Suet. Aug. 15.

26



inclina a rechazar la idea del sacrificio humano, aunque debemos tener en cuenta que el homo sacer y
los hostes coinciden en que son individuos expulsados de la comunidad. Cabe afiadir otro caso mas de
sacrificio humano documentado: la condena a los soldados de César®, aunque en este caso se trata de
un caso identificado como castigo en un contexto diferente.

Debemos considerar la idea del castigo religioso, ya que en muchos casos el apaleamiento o
fustigacion forman parte del suplicio: poena cullei, perduellio, securio percussio, el incesto de las
vestales, indisciplina militar y otros delitos. Pero si nos detenemos en el caso de la traicion a la civitas,
la flagelacion se puede aplicar como método expiatorio por los “arboles infelices”® (Camilo 2018,
96). Desde una perspectiva religiosa podemos inclinarnos por la idea de que Nasica se legitima frente
al pueblo. No obstante el colocarse la toga en la cabeza es un rasgo identificativo de que se esta
realizando un ritual. La multitud enfrentada tuvo que reaccionar ante la presencia de la mayor
autoridad religiosa manifestando una expresion ritual, tenemos que reflexionar sobre esto, ya que
como pontifice participa en los ritos publicos y la legitimacion religiosa de sus actos pudo influir en
los integrantes mas indecisos del disturbio. En cuanto al acto violento, tenemos por un lado que se
trata de un disturbio interno de la comunidad en un recinto sagrado, lo cual genera impureza, esto
podria indicarnos que el acto de Nasica puede vincularse con un proceso de expiacion por el propio
suceso. Ciertamente podemos afiadir el apaleamiento como otro elemento por su vinculacién con los
castigos religiosos, y no podemos olvidar el caracteristico pragmatismo romano. Al acusar a Tiberio
de tirano adquiere la condicion de traidor, al igual que sus seguidores, lo cual podria indicarnos que la
presencia de Nasica velado y el apaleamiento formarian parte de un suplicio expiatorio.

Asimismo hay que detenerse en el propio acto de arrojar los cuerpos al Tiber, ya que impediria
realizar los ritos finebres correctamente, lo cual entra dentro de la vinculacion de religion y violencia.
La falta de realizar los ritos religiosos tras la muerte podria condicionar el transito del difunto, de
manera que entramos en el imaginario cultual romano y la relacion entre vivos y muertos (Alfayé
2018, 83). Podemos afiadir en relacion con este aspecto la interpretacion de Cantarella (1991, 233)
por la cual la precipitacion hacia el agua o el suelo era una forma de sacrificio, lo cual podria reforzar
la justificacion de la muerte de Tiberio y los suyos en clave religiosa.

Finalmente es interesante, dentro de la linea de violencia y religién, la persecucion de los
seguidores tras la muerte de Tiberio en Plutarco, donde tenemos el caso de Gayo Vilio®, el cual es
condenado en un saco lleno de viboras. Este caso nos remite a la condena de la ponea cullei® ante el

Este caso esta analizado en el subapartado 4.4. de este trabajo.

El azotar al reo hasta la muerte con madera de un “arbol infeliz” transforma el castigo en una ofrenda a los dioses
infernales para reparar y expiar los dafios producidos. Los “arboles infelices” eran los que no tenian frutos o si los
tenian no eran comestibles, ademas de ser arboles de mal augurio. Segiin Macrobio (Sat. 3, 20, 2-3) el arbor infelix
era el que pertenecia a los dioses infernales como la aladierna, la higuera negra, el cornejo, el helecho, el acebo, el
peral silvestre, el brusco, las zarzas, las frambuesas o los arboles de bayas o frutos negros (Cantarella 1991, 165).
Consecuentemente, el azotar con madera de un tipo de estos arboles introducia el acto en la ofrenda a los dioses
infernales para eliminar y expiar el prodigio (Cantarella 1991, 262), lo cual es de suma importancia por la cantidad de
castigos que se efectlian en Roma con la fustigacion por varas de madera.

2 Plut. T.C.G. 20, 5.

% Un acto con gran repercusion dentro de la estructura social romana, ya que Roma se establece como una organizacién
patriarcal, ademas de que el pater familias es considerado el sacerdote del culto doméstico. Este castigo tiene de
peculiar su proceso: le colocaban zuecos de madera al reo para evitar manchar de impiedad la tierra; se le cubria la
cabeza con una piel de lobo que simboliza el transito fuera de la sociedad humana; después era perseguido y fustigado
con virgae sanguinae (pertenece a los “arboles infelices™); a continuacion se le introducia en un saco con un gallo,
una vibora, un mono y un perro; finalmente se le arrojaba al Tiber (Cantarella 1991, 247-258). Esta pena se introduce

27

61



delito de parricidio, aungque no hay mas datos para ponerlo en relacion. Pero debemos tener en cuenta
de que independientemente de que se trate del castigo de la poena cullei, estamos ante un suplicio
religioso.

En conclusion a pesar de que la muerte de Tiberio podria vincularse con la condena de la
consagracion (homo sacer), la falta de méas detalles no aclara la situacion, por ello consideramos que
Nasica se basa en la traicion de Tiberio y sus seguidores frente a la comunidad, de manera que lo
ratifica en un lenguaje religioso, y permite la expiacion de la impureza generada con el castigo
infligido.

en época monarquica pero se desconoce cuando se afiaden los animales, lo cual Cantarella (1991, 247-248) emplaza
en el periodo imperial. Este suplicio equivale a la conversion del individuo en un prodigio viviente simbdlicamente,
lo cual implica su eliminacion para restaurar el orden césmico (Cantarella 1991, 252-253).

28



4.2. El asesinato de Tribunos de la Plebe

A lo largo del periodo tardorrepublicano tenemos muchos casos de asesinato de individuos
con el cargo de tribuno de la plebe o que lo ostentaron. Al ser un escalén mas en el cursus honorum es
I6gico que muchos magistrados hayan pasado por el tribunado. Sin embargo las fuentes sefialan las
muertes de algunos individuos por formar parte de contextos de crispacion interna, asi como
integrados en el enfrentamiento que historiograficamente se sustenta en optimates-populares.

Primero debemos empezar por la sacrosantidad de los tribunos y su origen: para Pellam (2015,
322) es la trasformacion en ley de un juramento de la plebe de proteger a los tribunos dentro de las
transformaciones del conflicto patricio-plebeyo (siglos V-I11 a.C.). Este juramento, que se establece
entorno al afio 493 a.C. ligado a la creacion del cargo de tribuno de la plebe, tiene como objetivo
condenar a quien dafiase a los tribunos mediante la consagracién en sacer para Ceres. Pellam (2015,
323) contintia que la base de su defensa seria la intervencion entre magistrado y plebeyo, como una
ley de linchamiento disfrazada de justicia divina. Sin embargo Livio® describe la Lex Sacrata en 449
a.C. y la aplica a los tribunos, los ediles y los juecesdecenviros. En su pasaje se condena a la
consagracion a Japiter a los culpables, asi como la confiscacion de sus propiedades que seran
entregadas al templo de Ceres, Liber y Libera. Por ello Pellam (2015, 331) apunta a que la Lex
Sacrata condena a quien ataque a los tribunos, mientras el juramento de la plebe hace referencia a la
sacralidad del tribuno, de manera que para este autor estamos ante dos tradiciones que se confunden.
En Didn Casio encontramos una referencia a la sacrosanctitas en relacion con la figura de Augusto®,
sefiala que no puede ser injuriado de palabra u obra siendo castigado con el mismo proceso que quien
ataca al tribunado®. En otro pasaje, Di6n Casio vuelve a esta linea y matiza que el acusado de atacar
la inviolabilidad se le considera alguien maldito®. Ciertamente esto hace referencia al homo sacer,
pero ya hemos abordado este tema y no volveremos a entrar. A continuacion ofrecemos una sucinta
recopilacién de los asesinatos de tribunos en su cargo recogidos en las Guerras Civiles de Apiano
desde los Graco hasta el contexto de la guerra silana.

e El caso de Gayo Graco, hermano de Tiberio, no entra dentro de esta categoria, ya que
no disfrutaba del cargo cuando se producen los disturbios en los que muere. No
obstante Fulvio Flaco si, el cual fue tribuno después de consul® y era partidario de los
Graco®. Tras una serie de disputas internas a raiz de las reformas de Gayo, se
reunieron lo seguidores en el Capitolio para celebrar una asamblea para tratar los

@

* Liv. 111,55, 7.

% Lasacralidad del emperador adquiere un nuevo matiz puesto que concentra todo el poder religioso en su persona, lo
cual lo hace garante del equilibrio cdsmico y cualquier ataque contra su persona estaria atentado contra la pax deorum
considerandose un acto de impiedad. Ando (2000, Imperial Ideology and Provincial Loyalty in the Roman Empire,
University of California Press, p. 369) extiende la sacrosantidad del emperador también a sus imagenes, una practica
gue se da en el mundo helenistico.

% Dién Casio XLIX, 15, 5-6.

®"" Dién Casio LI, 17, 9.

%  Antonio Sancho nos recuerda en la traduccién que las magistraturas no fueron siempre fijas en el orden del cursus
hasta después de Sila (Apiano, Historia romana Il, Guerras Civiles, Libros I-11, traduccién de A. Sancho Royo,
Gredos, Madrid, 1985).

% App.B.C. 1, 24.

29



asuntos de una colonia en Africa (121 a.C.). Un mal entendido entre Graco y Antilo,
quien estaba realizando un sacrificio, provoco que los seguidores de Graco asesinaran
a Antilo estallando el disturbio”™. Al dfa siguiente Graco y Fulvio ocuparon el
Aventino e intentaron negociar con el senado’*. El senatus consultum ultimum
permitié al consul Opimio resolver el problema violentamente, de manera que fueron
perseguidos y ejecutados. Graco se refugié y acabd suicidandose a manos de un
esclavo, pero Fulvio Flaco se escondié, y tras ser delatado fue ejecutado’. Los
cuerpos fueron arrojados al Tiber y sus propiedades saqueadas’®. Después el consul
Opimio levantd un templo a la Concordia por este episodio™. Es interesante en
relacion con nuestro andlisis que Apiano menciona que tras la muerte del hijo de Flaco
se “purifico la ciudad de sus muertes”’, lo cual podemos relacionar con la impureza
generada por los asesinatos.

e En torno al afio 100 a.C. el tribuno Nonio es asesinado por orden de Glaucia y

Saturnino por temor a represalias en un contexto de disputas politicas. El asesinato
queda silenciado por el ascenso de Saturnino al tribunado sin que Apiano de detalles
sobre este episodio’®. Saturnino habfa llevado una serie de propuestas y medidas
populares que se introducian en el conflicto tradicional optimates-populares. La
tensidén en aumento derivo en un senatus consultum ultimum con Mario como ejecutor
que finaliza con la muerte de Saturnino y sus partidarios, los cuales se habian
encerrado en el edificio del senado’”.

e El supuesto hijo de Graco muere durante su tribunado unos afios después’®.

e El tribuno Publio Furio es despedazado en el foro, segin Apiano, en el contexto

posterior a la muerte del hijo de Graco mencionado anteriormente’®.

e El tribuno M. Livio Druso llevo una serie de reformas calificadas de populares que

incluian la concesién de ciudadania para italicos, esto levantd mucha crispacion y
tension en la nobilitas. Consecuentemente fue asesinado (91 a.C.)%°.

70
71
72

73
74
75
76
77
78
79
80

App. B.C. 1, 24; Plut. T. C. G. 34, 4.

App. B.C. |, 26.

En Apiano (B.C. I, 26) se esconde en un taller mientras en Plutarco (T. C. G. Graco, 37, 5) lo hace en unos bafios
abandonados.

App. B.C. |, 26.

App. B.C. 1, 26; Plut. T. C. G. 38, 9.
App. B.C. |, 26.

App. B.C. I, 28.

App. B.C. I, 32

App. B.C. |, 33.

App. B.C. I, 33.

App. B.C. |, 36.

30



e Entorno al afio 88 a.C. Sulpicio Rufo presentd una serie de propuestas calificadas de
populares que generaron la animadversion de un sector senatorial, como resultado fue
expulsado del senado y es asesinado®.

Los casos expuestos beben de Apiano, y no debemos tomarlos bajo la literalidad. Disponemos
de muchos altercados contra la figura del tribunado en ejercicio del cargo. En el marco cronoldgico,
después del episodio de Sulpicio entramos en el contexto de la guerra civil silana, de manera que el
contexto bélico implica la posibilidad de asesinatos dentro de la justificacion de la guerra y dificulta
su analisis. En los casos que hemos observado en Apiano tenemos alusiones a la confiscacion de
propiedades, asi como las disputas politicas que nos llevan a la tesitura de la declaracion de enemigos
publicos. La declaracion de hostis genera que el individuo pierda sus derechos de ciudadania, y por
tanto se justifica la violencia contra los tribunos, ya que su rasgo de inviolabilidad es ratificado por los
comicios que le permitieron acceder al cargo y al ser expulsado de la comunidad lo pierde. Dupla
(1990, 120) en su anélisis de los senatus consultum ultimum y las medidas de excepcion, analiza que
la primera vez que se emplea declarar hostis junto a un scu es en el 88 a.C. Sin embargo, en los casos
de scu anteriores no disponemaos de la declaracion de hostis, al igual que los casos que no se incluyen
bajo el scu. De manera que es necesaria otra via para considerar a estos tribunos objetivos del
homicidio e invalidar su sacrosantidad, y por tanto poder legitimar sus muertes. Consecuentemente la
sacrosanctitas es un rasgo que protege al tribuno en su cargo dentro de la legalidad, cuando se
producen altercados y el senado (o el sector dominante de este) toma las riendas del poder por la
fuerza, el rasgo de sacralidad no tiene efecto. Por un lado la legalidad queda adscrita al sector que
domina la politica y surge victorioso tras altercados. Por otro lado podriamos pensar que solo los
tribunos populares son objetivos. No obstante todos los tribunos asesinados no pertenecen a la linea
popularis, nos referimos a los casos de Nonio, Furio y el supuesto hijo de Graco. Aunque la falta de
datos impide aclarar sus muertes y sus relaciones politicas. El asesinato de los tribunos no responde a
esa asociacion que hacen algunos autores de la linea popularis con la magistratura, sino que responde
a un contexto de violencia y una disputa por el control politico, en el cual el tribunado de la plebe
representa una via alternativa al senado (sin su control) para conseguir medidas y reformas, lo cual
convierte al tribunado en objetivo coyuntural de la violencia.

En cuanto a la perspectiva religiosa, podemos pensar que desde la dptica de los tribunos
asesinados se esta cometiendo un acto de impiedad, pero la legalidad establecida por el poder vigente
impide una critica de sus partidarios mas abierta. No obstante tenemos el caso de los hermanos Graco,
quizas por su impacto y su popularidad, en el que sus seguidores revindican su figura tiempo después,
incluso religiosamente a traves de los altares. Cabe recordar la alusion en Plutarco a Nasica como
“maldito” por atacar la sacralidad de Tiberio Graco®. Ademas es llamativo que en Apiano no
tenemos alusiones a purificaciones, expiaciones ni a ningun tipo de ritualidad tras altercados
violentos que pueda darnos un indicio de la impureza por la violencia, salvo en el ejemplo de la
muerte de Gayo Graco y sus seguidores®. La practicamente ausencia de menciones nos inclina a
pensar en su omision desde las fuentes, ya que si hay constancia de que se producen los actos de

8 App. B.C. I, 59-60.
% Plut. T.C.G. 21,5.
% App.B.C. 1, 26.

31



violencia si consultamos a otros autores. El caso de los seguidores de Gayo Graco podria deberse a su
relevancia, aunque si comparamos este episodio con el de su hermano Tiberio, la presencia del
pontifice maximo Nasica podria legitimar la ausencia de un rito de purificacion al acabar con
traidores, lo cual justifica su violencia. Sin embargo en el caso de Gayo Graco debemos tener en
cuenta que se produce bajo la introduccion del scu por primera vez, ademas dentro de la disputa
interna de la elite, lo que implica que miembros del senado y del colegio de pontifices partidarios de
Gayo estimaran la realizacion de un rito de purificacion. Después de todo, este andlisis tan solo se
centra en los casos de un periodo en Apiano, por ello requiere de un estudio comparado con otras
fuentes para profundizar y obtener mas detalles.

Finalmente afiadir en relacion a esto Ultimo que contamos con una mencién Cicerén a la
purificacion del ejército® en un contexto de guerra civil, lo cual puede ser un indicio de la presencia
de estos rituales en contextos de violencia interna. Cicerén argumenta en su obra Filipicas®®, a
proposito de la embajada del senado para tratar con Marco Antonio en el contexto de la guerra contra
los tiranicidas, como la legion Marcia, que se habia pasado de bando anteriormente, habia sido
purificada. Esto puede responder a los ritos purificatorios del ciclo bélico, pero lo interesante es que
se esta refiriendo a una legién que alterno de bando dentro de un contexto de guerra civil, lo cual
puede responder a la reintegracion en la comunidad y la limpieza de la impureza generada por la
guerra. Este ejemplo nos ilustra de la existencia de ritos de purificacion aplicados en contextos de
violencia interna. Sin embargo se encuentra en un contexto bélico a diferencia de un asesinato o
disturbio civico.

8 Cicerén sefiala que la purificacion del ejército se realizaba por el general (Cic. Div. 1, 45, 102).

8 Cic. Phil. XII, 3.
32



4.3. El asesinato de Mario Gratidiano

En el contexto de la primera guerra civil tras la toma del poder por Sila (ca. 82 a.C.), un hijo
adoptivo de Mario, Mario Gratidiano, fue brutalmente asesinado. Plutarco expone que el asesinato se
produce de la mano de Catilina, el mismo que protagonizaré la conjura del afio 64 a.C. Catilina habia
matado a su hermano y queria que Sila lo incluyese en las listas de proscripciones para librarle del
delito, a cambio, Catilina asesina a Gratidiano rival de los silanos, y le entrega su cabeza a Sila®.
Gratidiano, tras ser apaleado por la ciudad, es conducido a la tumba de Luculo Catulo, el cual se habia
suicidado tras un juicio provocado por Gratidiano cuando era tribuno de la plebe en el 87 a.C. (Marco
y Pina 2000b, 156). Mario fue descuartizado sobre la tumba: le cortaron las manos, la lengua, las
orejas, la nariz, le sacaron los ojos y finalmente fue decapitado. Lucano®’ nos describe con detalle el
proceso y sefiala que se trataba de un acto de venganza por provocar la muerte de Liculo Catulo®®
(Anexo: Texto II).

El proceso que sigue el asesinato es cuanto menos brutal, por un lado parece a simple vista
responder a la tortura de Gratidiano antes de su ejecucion. No obstante hay una serie de detalles que
aparecen en las fuentes que otorgan a este asesinato un caracter ritualizado. En Plutarco, Catilina se
lava las manos en una fuente lustral de Apolo tras entregar la cabeza a Sila®. La referencia de la
lustracion incita a pensar que se trata de la purificacion correspondiente tras la realizacion de un
sacrificio®. Sin embargo, hay otro elemento que refuerza esta idea: la utilizacién de Plutarco del
término kainotaton, expresion que utiliza también para los sacrificios barbaros de los galos que
aterrorizan a los romanos (Marco y Pina 2000b, 156). De la misma forma recogemos en Salustio unas
referencias en esta linea de religiosidad en los fragmentos de su obra Historia: la ‘expiacion’ de
Marco Mario tras partirle piernas y brazos, asi como sacarle los ojos®; también sefiala que altares y
objetos sagrados se mancharon con sangre de los suplicantes®; y un pasaje en el que se menciona
sepulcros manchados con sangre de ciudadano que vincularia el asesinato de Mario con la tumba de
Catulo®, Debemos recordar que nos encontramos en un contexto de asesinatos y violencia en Roma,
Plutarco nos sefiala que se producen matanzas sin odio ni relacion con Sila, pero que se permiten por
legitimarse con sus partidarios y reforzar su lealtad®. Después de todo solo la violencia ilegal
requiere de un castigo (Lintott 1999 11968, 29), y por tanto al mantener el poder por imposicion de
Sila, la legalidad queda bajo su dominio.

% Plut. Sull. 32, 2.

¥ Luc. Farsalia 11, 170-190.

8 Ldculo Catulo fue consul en el afio 102 a.C. y venci6 a los Cimbrios junto con Mario en el 101 a.C. Fue citado a un
juicio por Mario y condenado en la purga. Finalmente se suicida antes de cumplir condena. (App. B.C. I, 74).

% Plut. Sull. 32, 2.

% En el aparato critico de la traduccién, Cano, Hernandez y Ledesma, consideran que se trata de una parodia sacrificial
hacia Sila como una divinidad. (Plutarco, Vidas Paralelas V, Sila, traduccién de J. Cano Cuenca, D. Hernandez de la
Fuente, y A. Ledesma, Gredos, Madrid, 2007, p. 122).

L sall. Hist. 1, 44.

% sall. Hist. 1, 47.

% gall. Hist. I, 54, 14; Val. Max. Fact. et dict. mem. 1X, 2,1;

* Plut. Sull. 31, 1.

33



Detengamonos en el papel de la venganza en este caso. La venganza es un elemento
establecido en la sociedad romana, la conciencia social lo considera una practica noble y llevarla a
cabo era una prueba de valor y honor (Cantarella 1991, 288). Asimismo la brutalidad de la venganza
conecta con la justicia y queda legitimada (Lintott 1999 11968, 49).

En el caso de una venganza privada el deber de ejecutarla corresponde a los parientes cercanos
afectados, es algo que entra dentro de la esfera de lo privado y lo doméstico (Cantarella 1991,
288-289). Sin embargo la venganza personal estaba prohibida sin mediacién de la civitas, por ello si
alguien mataba por venganza se le debia condenar tedricamente como asesino, aunque esto no
siempre se producia (Cantarella 1991, 289), especialmente en procesos de adulterio y el asesinato de
los amantes (Cantarella 1991, 290). En cambio la venganza publica tiene otro carécter, ademas la
civitas podia delegar la labor de vengarse en particulares, incluso derivando su ejecucion en parientes
de quien perdid la vida por la civitas (Cantarella 1991, 293). Es interesante en esta linea de venganza
publica el caso arcaico del dictador de Alba, Mecio Fufecio, el cual fue condenado por traicion por el
rey Tulo a morir descuartizado tras atar su cuerpo a dos bigas en direcciones opuestas®(Cantarella
1991, 292-293). La venganza es un aspecto importante en la cultura de los romanos, ya que justifica el
acto violento legitimando a su autor a perpetrarlo. No podemos olvidar en esta linea a Octavio
vengando la muerte de César contra los tiranicidas y el ensalzamiento de la divinidad Mars Ultor.
Podemos pensar que la muerte de Gratidiano se establece como un acto de venganza y bajo el
contexto de las persecuciones de Sila, pero por otra parte las alusiones al proceso como un sacrificio
invitan a la reflexion sobre si estamos frente a un asesinato ritualizado. Las fuentes pueden reflejar
visiones distorsionadas del suceso al tomar otros autores como fuentes, asi como la distancia que los
separa. No obstante tenemos a Salustio que se encuentra méas cercano en el tiempo. Por un lado si
tenemos en cuenta que el asesino es Catilina, puede llevarnos a pensar en la imagen que se ha
trasmitido de este individuo. La retorica propia del discurso ciceroniano contra Catilina con la que se
describe tras la conjura, nos ofrece una vision de vil, impuro e inhumano, lo cual nos acerca a la
imagen de la barbarie, es decir, la alteridad del “otro” y la descalificacion deshumanizada®. En
Salustio se menciona que Catilina obliga a realizar un juramento a los conjurados con sangre
humana®’, y en Plutarco encontramos una referencia en la que sefiala que Catilina liderando un grupo
sacrificaron un hombre y practicaron antropofagia, donde ese sacrificio podemos vincularlo con
Gratidiano®. Esta Gltima es una referencia en la que se vuelve a mencionar directamente el sacrificio
humano, pero parte del mismo autor: Plutarco. En cambio Salustio nos sefiala la “expiacion” del
asesinato®, lo cual reforzaria la idea de un nexo religioso de purificacién. Uno de los aspectos que
podriamos incluir en el andlisis es la condicién del propio Gratidiano, ya que como enemigo de Sila
podemos entender que se encontraria en las listas de proscripciones, y por tanto es un enemigo
publico y puede ser objeto de homicidio sin consecuencias negativas, ademas Salustio nos recuerda
que la condicién de ciudadano de Gratidiano'®, aunque esto puede responder a la opinién del autor
como critica de las proscripciones.

% Liv. 1, 27.

% sall. Cat. 22; Plut. Cic. 10.
% sal. Cat. 22.

% Pplut. Cic. 10.

% gall. Hist. 1, 44.

100 gall. Hist. 1, 54, 14.

34



Desde una perspectiva religiosa la experiencia de practicar un asesinato ritualizado coloca a
Catilina en una situacion compleja, y no disponemos de la informacién suficiente como para
calificarlo de sacrificio humano en caso de que pudiese, no tenemos referencias a ningdn colegio
sacerdotal o razones religiosas para llevarlo a cabo. Asimismo si se tratase de un sacrificio humano,
tal y como hemos mencionado en el apartado de la muerte de Tiberio Graco respecto al método de
sacrificio ritual, no se trata de una victima voluntaria y pura. Aunque no podemos discernir si se trata
de una persona pura porque nos falta informacion. Por otro lado la voluntariedad de Gratidiano parece
evidente que no se cumple, aunque la mutilacion que sufre antes de su decapitacion podria
interpretarse simbdlicamente como un medio para no poder expresar su falta de voluntad y por tanto
aceptar el acto. Ademas las ceremonias que implicaban la muerte humana se asociaban con actos de
barbarie 0 magia (Barrio de la Fuente 1994, 24). No obstante tenemos la constancia de una ley del afio
97 a.C. que prohibia los sacrificios humanos'®, lo cual emplazaria este caso como ilegal en caso de
ser un sacrificio. Sin embargo, el contexto de las proscripciones y la guerra civil podria dejar fuera la
aplicacion de esta ley.

Al acércanos a la perspectiva individual de Catilina, tras cometer un acto de brutalidad, el cual
puede acercarse mas a la tortura, produce una mancha de impureza que afecta al asesino, lo que
requiere de una purificacibn como hemos visto en otros ejemplos en relacién con la impiedad
generada al derramar sangre. Independientemente de la justificacion del asesinato y la metodologia
aplicada, el acto del asesinato genera una mancha de impureza que puede derivar en la ruptura del
orden césmico, lo que nos lleva a relacionar este motivo con la fuente lustral de Apolo a falta de mas
informacion sobre este caso, de manera que Catilina buscaria expiar su acto y limpiar su mancha.
Consecuentemente si la lustracion tenia como finalidad expiar el crimen, estariamos ante la
constatacion de que Catilina seria consciente de que habia cometido un acto de impio
premeditadamente®,

Cabe afadir que Gratidiano es un individuo popular entre la plebe, y uno de los aspectos
relevantes de este caso es la referencia a estatuas o imagenes de él que responden a una religiosidad
popularis (Marco y Pina 2000b, 157). Teniendo de precedente el caso de los hermanos Graco y la
colocacion de estatuas en un lugar sin determinar, asi como la sacralizacion de los lugares de su
asesinato con ofrendas cada estacion'®. Marco y Pina (2000b, 155-156) analizan como Gratidiano
recibe estatuas como los Graco con la particular diferencia de que él estd vivo cuando se produce.
Estas se colocan junto a los Lares Compitales en los cruces de las calles en cada vicus'®. Para Marco
y Pina (2000b, 157-159) la eliminacion de las imagenes de Gratidiano se produciria junto a su
asesinato, ya que exhibir estatuas o retratos de politicos populares es un peligro para la oligarquia’®.
Por un lado la utilizacion de imagenes se vincula con la adoracion al genio (Marco y Pina 2000b,

L Plin. Nat. XXX, 3, 12.

192 Hay un caso que podemos poner en relacién ante la expiacion de crimenes. Cicerén introduce el caso de Quinto Vario
(tribuno de la plebe en el 90 a.C.) en su reflexion sobre la relacion de las divinidades y los individuos ‘malvados’. El
arpinate considera que Vario no expid sus crimenes entre los que incluye el asesinato de Druso y Metelo (Cic. N.D.
111, 33). La relacidn de este caso con el de Gratidiano es el hecho de la posibilidad de expiar un crimen, lo cual podria
reforzar la idea de que la expiacion del asesinato siendo consciente del acto que ha cometido.

% Plut. T.C. G. 18, 3.

104 Esto inclina a Marco y Pina (2000b, 155) a considerar este destino el mismo para las imagenes de los hermanos graco.

1% Como un ejemplo precedente Ciceron en el discurso en defensa de Rabirio dice que Sexto Ticio, tribuno de la plebe
(99 a.C.), fue juzgado de maiestate por tener una imagen de Saturnino en casa (98 a.C.) (Marco y Pina 2000b, 157).

35



164), y por otro lado tiene en esta linea como precedente el genio de Mario, su padre adoptivo, ya que
se realizaron ofrendas en las casas por su victoria contra los Cimbrios (Marco y Pina 2000b, 166).

Finalmente si aplicamos la divisidn tradicional de optimates-populares dentro del choque de
violencia politica tenemos un problema, ya que Gratidiano es un individuo de la linea de los
populares (Marco y Pina 2000b, 157) y la mano ejecutora, Catilina, también es etiquetado como
popularis. Desde esta perspectiva podriamos plantear que el acto responde a una venganza personal,
ya que en las fuentes no se atisba una estrecha relacion entre Catilina y Gratidiano, pero la relacion de
favores nos inclina a posicionarnos que se trata de la busqueda de apoyo de Catilina hacia Sila en
respuesta a la ayuda recibida por la muerte de su hermano u otro motivo, y por tanto postulamos que
la lustracion en la fuente de Apolo responderia a la purificacion del acto del asesinato. Sin embargo la
falta de datos sobre este suceso genera muchas dudas y deja algunos aspectos en el aire, y por tanto,
cualquier intento de conjetura no deja de ser una mera especulacion.

36



4.4. El castigo de César a unos legionarios

En el contexto de la guerra civil entre César y Pompeyo, tenemos un caso de violencia
religiosa que se manifiesta a través del castigo impuesto por César a unos legionarios amotinados
(Anexo: Texto I11). Tras la victoria de Tapso (46 a.C.) César regres6é a Roma para celebrar su triunfo
antes de partir hacia Hispania en el contexto de la guerra civil. Los gastos de las celebraciones fueron
suficientes como para que los legionarios protestasen, ya que consideraban prioritario recibir su
paga’®. En concreto tenemos documentado el episodio en el que los soldados protestan por la
adquisicion de tiendas de seda para proteger del sol a los espectadores de los juegos, algo que para
Di6n Casio 7 es un gasto del lujo propio de los barbaros. César castigé a tres soldados, aunque lo
interesante del caso es que lo realiz6 en el campo de Marte como un sacrificio a través del sacerdote
de Marte, para después colgar las tres cabezas junto a la Regia'®.

Dentro del mundo castrense tenemos el vinculo religioso del sacramentum que realizan los
soldados. La cobardia y la traicion suponen una ruptura del sacramentum al quebrar el juramento de
fides hacia el general (Mateo 2014, 84). La ruptura de la fides se fundamenta en que ademaés de
representar un pacto (publico o privado), esta garantizado por la propia abstraccion divina de Fides,
por lo cual, su ruptura atentaba contra la propia divinidad (Cantarella 1991, 227), lo cual nos sefiala
un atentado contra la pax deorum.

Respecto a la decapitacion y exposicion de la cabeza, es algo habitual a lo largo de la historia
en un lenguaje de dominacién. Tenemos otros ejemplos de cabezas expuestas dentro de los conflictos
civiles, como la cabeza del cénsul Octavio que se expuso en la rostra junto a otras de senadores y
equites por orden de Cinna en la guerra civil silana. Apiano sefiala en este episodio que no se
respetaba a los dioses ni se tenia miedo a la venganza de los hombres®. El método habitual de
decapitacion era el hacha (securi percussio) hasta la introduccién de la espada para las ejecuciones en
época imperial (Gracia 2017, 92). La decapitacion es una sentencia muy ilustrativa ante el pueblo, ya
que la cabeza es la parte mas simbolica del cuerpo, de manera que la expresion de dominacion ejerce
en la separacion de la testa su méaxima expresion™'°. Las atrocidades y la brutalidad no responden a un
cddigo de conducta o una serie de valores, puesto que corresponde a los sentimientos de superioridad
y el ejercicio del poder (Gracia 2017, XI1). Consecuentemente este tipo de acciones donde la posesion
de la cabeza representa la dominacion, responde a un lenguaje de alteridad: el choque entre ‘nosotros’
y ‘ellos’ (Gracia 2017, XV). En este caso particular estamos frente a unos prisioneros que han
infringido un acto disciplinario y por tanto han quebrado la fides. La decapitacion se aplicaba
principalmente en tres casos: a los prisioneros de guerra; a los culpables de un tribunal, generalmente
por traicion; y en combate o persecucion del enemigo (Gracia 2017, 94). En Roma la cabeza de un
vencido o ejecutado es un elemento de excitacion de la masa, forma parte del abanico de recursos de

1% Dion Casio XLIII, 24.

97" Di6n Casio XLIII, 24, 3.

1% Dion Casio XLIII, 24, 4.

1% App.B.C. 1, 71.

10 En el estudio de Roma tenemos el estudio de Jean-Louis Voisin (1984, «Les Romains, chasseurs de tétes», en
VV.AA., Du chatiment dans la cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde Antique, Ecole Francaise de
Rome, Roma, pp. 241-293) sobre el significado de cortar cabezas, hasta esta obra se planteaba la idea de que la
estructura social y cultural de Roma no podia desarrollar las mismas técnicas y practicas que los pueblos barbaros
como “cazadores de cabezas” (Gracia 2017, 94).

37



intimidacién y reafirmacién del poder (Gracia 2017, 100). Ademas tiene un doble efecto religioso, ya
que al decapitar a un individuo se le priva de realizar las ceremonias finebres correctamente, y en el
caso de los combates singulares tenemos la postura de absorcion de fuerza y habilidades del muerto
(Gracia 2017, 102). Las guerras externas tienden a producirse muy lejos de la ciudad de Roma, pero
los escenarios de conflictos civiles permiten la exposicion de cabezas en la propia ciudad, ya que
Roma es escenario de numerosos asesinatos y persecuciones. En las fuentes tenemos ejemplos como
en la primera contienda civil: Sila hacia llevar a su presencia las cabezas para “comer” con los ojos lo
que no podia hacer con la boca** (Anexo: Texto IV); también Mario recibi6 la cabeza de Marco
Antonio para exhibirla en un banquete'*?. Podemos observar el capital simbdlico que representa la
posesion de la cabeza de un enemigo y su exhibicion, de manera que el dominante puede mostrar su
superioridad a la vez que envia un mensaje intimidatorio al resto de la sociedad asegurando su
posicion de poder.

Cantarella (1991, 151-157) considera que el castigo de César no se trata de una decapitacion
sacrificial, ni un ritual antiguo recuperado, sino que lo relaciona con la festividad del october equus.
En este rito de indole agraria (fecundidad), y que forma parte del ciclo militar de octubre, se realizaba
el sacrificio de un caballo para después colgar su cabeza en un edificio publico y la cola sangrante se
Ilevaba a la Regia. Para Cantarella (1991, 156) la ejecucion no se habria producido de forma casual,
ya que formaria parte de un rito de guerra, y no de fecundidad en este caso, de manera que el castigo
era una muerte ejemplar y un sacrificio a Marte. Por otro lado para Gracia (2017, 97) este acto
responde a la necesidad de asegurarse la voluntad de las tropas y no lo relaciona con un ritual
religioso. Cabe afiadir que la condena infligida a los traidores habitual tenia como castigo la Lex
Horrendis Carminis o la precipitacién por la roca Tarpeya'*. Después de estas interpretaciones nos
inclinamos a pensar que no se trata de un sacrificio humano como tal, porque segln el sacrificio ritual
no estamos ante victimas voluntarias ni puras, y segun los ejemplos de sacrificio humano
documentados no se trata de individuos de fuera de la comunidad, y aunque nos encontramos en un
contexto bélico, el bando cesariano no se encuentra en una coyuntura de crisis como en los
enterramientos del foro Boario. No obstante el amotinamiento es un acto de traicion, y por tanto un
delito que requiere de un castigo.

A diferencia del caso de Gratidiano, aqui si tenemos la ratificacion religiosa con la presencia
del sacerdote de Marte y del pontifex maximus (el propio César). La hipétesis de Cantarella parece
mas plausible que la vision de Gracia, el cual deja en segundo plano el caracter religioso del castigo.
También es relevante que el castigo se inflige en el Campo de Marte, fuera del recinto sagrado
(pomerium) de la ciudad. Ademas el lugar escogido para depositar las testas es la Regia, por ello nos
resalta el caracter religioso. La Regia era el lugar de reunién de los pontifices y alli se encontraban el
santuario de Marte donde estaban las lanzas consagradas a esta divinidad (Hastae Martae).

11 val. Max. Fact. et dict. mem. 1X, 2,1.

12 vial. Max. Fact. et dict. mem. 1X, 2,2.

113 El origen de este castigo se remonta al periodo monarquico, cuando segtin Tito Livio (XXIV, 20, 6; XXV, 7, 13.),
Tarpeya fue a buscar agua fuera de los muros de la ciudad encontrandose con el rey sabino Tito Tacio; el rey le ofrecié
abrir las puertas de las murallas a cambio de unas joyas; cuando abri6 las puertas, el rey y sus soldados la sepultaron
arrojando sus escudos sobre Tarpeya causandole la muerte. Hay diferentes variaciones del relato, pero Cantarella
(1991, 220-222) extrae de todos ellos que, ademas de ser una muerte ejemplar y formar parte de una leyenda, nos
presenta una ejecucion con un mensaje muy significativo sobre el castigo a ciudadanos por traicionar a la comunidad.

38



Desde una perspectiva religiosa, podemos observar el peso que tendria este proceso para la
sociedad romana, especialmente el resto de legionarios, puesto que no solo es un castigo disciplinario
para mantener el orden interno, sino que tiene un valor afiadido religioso. No debemos olvidar que
César es la méaxima autoridad religiosa en esos momentos (pontifex maximus), y por tanto reforzaria
su posicidon de poder legitimandose en un lenguaje religioso. No tenemos precedentes de este ritual, y
la falta de informacion dificulta su interpretacion, y por tanto los detalles en la narraciéon de las
fuentes nos inclina a pensar en un castigo religioso pragmatico en honor a Marte, ya que es la
divinidad del combate y queda vinculada con la actividad de los legionarios.

39



4.5. La inmolacion de trescientos individuos en Perugia

En el contexto de las guerras civiles en las que particip6 Octavio, luego Augusto, tenemos un
episodio que nos narra Suetonio (Anexo: Texto V). Octavio se enfrentd en la coyuntura de las
guerras civiles a Lucio Antonio en torno al afio 41 a.C.*, lo cual nos sit(a tras la derrota de los
tiranicidas y el reparto del control territorial entre Octavio y Marco Antonio. Primero sitia la ciudad
de Perugia, y una vez tomada, ordena ejecutar a la mayoria de sus habitantes, después selecciona a
trescientos individuos de los dos ordenes y los inmola en un altar al divino Julio en los idus de
marzo*®®. Suetonio menciona que ha obtenido los datos de este suceso de algunos autores, no
podemos saber de donde obtuvo esta informacion y por tanto podria ser una reinterpretacion del autor
ante un castigo religioso. Si nos atenemos a los casos anteriores las victimas no son ciudadanos, lo
cual puede enlazarse con los sacrificios de galos y griegos en el foro Boario. Tampoco estamos ante
victimas puras ni voluntarias siguiendo la ritualidad, aunque podemos considerar que la
voluntariedad no es algo factible en un contexto de sacrificio humano, de manera que al ser
individuos de fuera de la comunidad podria suplirlo, ya que en los casos del foro Boario tampoco
habria voluntariedad. Consecuentemente la falta de datos y otras alusiones en fuentes clésicas
dificultan acercarnos a este episodio. De lo que disponemos en Suetonio es interesante el término
“inmolar” ya que hace referencia a la mola salsa, la cual preparaban las vestales para impregnar a la
victima antes del sacrificio (Sanchez 2013, 20). Ademas el altar al divino Julio es plausible por su
deidificacion tras su muerte a traves de la apotheosis. Por estos motivos la narraciéon de Suetonio nos
indica que estariamos ante un ritual sacrificial, de manera que la ‘inmolacion’ y el altar a César
sefialan rasgos que nos posicionan ante un sacrificio. Ademas que las victimas no sean ciudadanos y
se encuentran en un contexto bélico parece reforzar esta idea como elemento de continuidad con los
anteriores episodios. Sin embargo Suetonio conoce el lenguaje religioso y podria haberlo empleado
en su interpretacion de los hechos.

La coyuntura distinta a los casos del foro Boario, nos inclina a pensar que el motivo de este
episodio es la traicion de la comunidad de Perugia por el conflicto, lo cual si afecta a la ruptura de la
fides y atenta contra la pax deorum. Esto responderia al contexto de guerra civil y la busqueda de
Octavio de legitimacion, lo cual quedaria reforzado por la alusién del altar a César para resaltar el
linaje divino. Pero la ley del afio 97 a.C. que prohibe los sacrificios humanos™® determinaria que el
acto es ilegal, lo cual podria afectar a Octavio en su legitimacion politica. Sin embargo podemos
vincular este episodio con la descripcion del ritual de evocatio que describe Macrobio’, un rito en el
que realiza el general romano para que la divinidad tutelar de una ciudad sitiada abandonase a su
comunidad con la promesa de recibir culto en Roma. Macrobio sefiala en el proceso que al sitiar una
ciudad se considera maldita y se consagra al ejército enemigo. Esto nos pone en la tesitura de que los
individuos sacrificados en Perugia recibieran la consagracion, y por tanto obteniendo la condicién de
sacer, lo cual justificaria el ritual, en este caso con la ofrenda al divino César. No obstante la falta de
mayor informacion acerca de este episodio dificulta su interpretacion.

14 Suet. Aug. 14.

15 gyet. Aug. 15.

16 plin, Nat. XXX, 3, 12.
17 Macr. Sat. 111, 9-12.

40



4.6. La Bona Dea

Estamos frente a un caso que no se encuentra en la categoria de violencia fisica como los
anteriores, sino que trata de un escandalo religioso, lo cual podemos emplazarlo en el uso de la
religion en la linea de dominacién y miedo. Los hechos se produjeron a finales del afio 62 a.C. cuando
se celebraba el rito de la Bona Dea: una ceremonia nocturna en honor de la divinidad Bona Dea, que
celebraban las matronas una vez al afio en casa de un magistrado con imperium, y a la cual solo
podian asistir mujeres. El rito fue presidido por Aurelia, madre de Julio César y se celebraba en casa
de este que era el Pontifex Maximus ademéas de pretor (Pina Polo 1998a, 266). Las participantes
provenian de las principales familias de la aristocracia romana incluyendo el sacerdocio de las
vestales (Pina Polo 1998a, 266). El escAndalo se produjo cuando Clodio se infiltré en la celebracion y,
seglin Plutarco™®, disfrazado de mujer. Este serfa el motivo que provocaria su identificacion y se
procedi6 a suspender la ceremonia religiosa, cubriendo los objetos sagrados**®. En Plutarco se acusa a
Clodio de infiltrarse por una relacién amorosa™®, llegando a calificar a Clodio de imberbe por su
juventud, algo erréneo ya que por estas fechas eran cuestor y habria hecho el servicio militar (Pina
Polo 1998a, 276). Por otro lado en Apiano*** no hay detalles sobre el motivo, pero sefiala el acto de
impiedad cometido por Clodio, el cual serfa llevado a juicio por sacrilegio. También en Cicer6n'?
observamos la acusacion de sacrilegio, aludiendo a que las vestales necesitaron repetir los sacrificios,
de manera que la repeticion ritual es un signo de que se ha cometido un rito de forma incorrecta y
puede derivar en la ruptura de la pax deorum. Se produjo un escandalo publico y después politico, por
lo que, tras varios intentos del senado de procesar a Clodio, se celebr6 el juicio con la absolucion por
mayoria del jurado (Pina Polo 1998a, 266). Ciceron'?® también trata el asunto pero remite a la
corrupcion del jurado que fue comprado, ciertamente debemos tener en cuenta que Clodio se
convertira en un gran antagonista de Cicerdn y los ataques mutuos no son de extrafiar, ya que a partir
del escandalo se inicia la enemistad entre ambos (Pina Polo 1998a, 283). Afios después, tras el
conflicto por la casa de Ciceron, el arpinate seguira cargando contra el delito de Clodio por el
escandalo™*.

Pina Polo (1998a, 267) sostiene que no se puede probar ni si era culpable del delito, ni si la
sentencia fue fraudulenta, tal y como afirma Cicerdn. Son los testimonios de la madre y la hermana de
César los que apuntan a Clodio. Ademas César se divorcié de su esposa Pompeya, pero no por estar
involucrada, ya que Plutarco afirma que Clodio estaba enamorado de esta'®, sino por evitar
sospechas sobre su persona de un escandalo amoroso y preservar su dignidad*?®. Cabe decir que César
no declar6 contra Clodio, lo cual ha posicionado a varios autores en pensar que contaba con su favor.
Podemos encontrar en Apiano una referencia a este motivo por el apoyo de César a Clodio?’.

18 plyt. Cic. 28, 2; Plut. Caes. 10, 3.
19 pyt. Caes. 10, 3;

120 pyyt, Cic. 28; Plut. Caes. 10.

21 App. B.C. 11, 14.

122 Cic. Att. 1, 13, 3.

123 Cic. Att. I, 14-16.

124 Cic. Har. Resp. 5.

125 p|ut, Cic. 28, 2;

126 p|yt. Caes. 10, 8-9.

27 App. B.C. 11, 14.

41



La razon por la cual Clodio se infiltra en la ceremonia ha generado diferentes opiniones, desde
la vision amorosa, hasta la tesis de Gagé por la curiosidad del secretismo del rito, ya que los Claudio
introducen el culto de la Bona Dea (cit. en Pina Polo 1998a, 277). Para Pina Polo (1998a, 276) las
acciones posteriores de Clodio dificultan la interpretacion de este acto como algo irreflexivo e
impulsivo. Por ello Gallini considera que fue un acto propagandistico que provocd el distanciamiento
de Clodio de la aristocracia acercandolo a la plebe (cit. en Pina Polo 1998a, 280). Sin embargo, la
relacion de Clodio con la plebe es posterior a este incidente, ya que hasta el 58 a.C. no alcanza el
tribunado, con la consecuente capacidad para proponer medidas que pudieran incrementar su
popularidad y acercamiento a la plebe. En caso de que fuese un acto para darse a conocer
publicamente requeria de tener el apoyo de alguien poderoso, lo cual algunos autores lo han
relacionado también con Pompeyo (Pina Polo 1998a, 280-281). Aunque no podemos comprobar si el
escandalo fue intencionado, Clodio recibi6 publicidad en la escena politica, pero como sostiene Pina
Polo (1998a, 284) su carrera pudo caer en ese momento.

El escandalo de la Bona Dea es un buen ejemplo de como un sacrilegio, un acto de impiedad,
no concluye en repercusiones negativas por intereses politicos. La actuacion de Clodio es un atentado
contra la pax deorum, pero sin los apoyos politicos necesarios, el resultado podria haber acabado
distinto. El senado es el 6rgano méximo de autoridad politica, y por tanto es la elite quien ratifica
religiosamente los sacrilegios, lo cual deja en este caso la religién en una herramienta que, debido a
los intereses, no se aplica con la dureza que podria haber tenido en un contexto distinto. Debemos
tener en cuenta cuando se produce el escandalo, Clodio no gozaba de una gran posicion politica ni
ostentaba una magistratura mayor, estamos en una etapa previa a cuando ejercié como tribuno de la
plebe (58 a.C.) que seria el culmen de su carrera. El resultado del juicio es una prueba evidente de los
apoyos con los que cuenta Clodio en este momento, lo cual nos ilustra como un delito de caracter
religioso puede perder relevancia, al igual que podria ganarla en funcion de la coyuntura.

42



4.7. Clodio y Ciceron: el templo a Libertas

Este caso entra dentro de la utilizacion de la religibn como arma politica y la retorica que
esgrime argumentos religiosos con claros intereses personales. El enfrentamiento dialéctico entre
estos dos individuos nos lleva a un episodio de disputa que empieza por un templo a Libertas. Cicerén
tuvo que exiliarse en el afio 58 a.C. por la accién de Clodio™®, debido a la acusacion de condenar a
muerte sin juicio durante la conjura de Catilina (63 a.C.). Las propiedades confiscadas durante el
exilio fueron gestionadas por Clodio, el cual construy6 un templo a la Libertas'®® en el lugar donde se
encontraba la casa de Ciceron, una casa comprada a Craso en el afio 62 a.C. por 3,5 millones de
sextercios. Cicerdn regresa del exilio en el afio 57 a.C. y se enfrenta con Clodio frente al senado
acusandolo de impio, entre otros muchos argumentos peyorativos, y consiguiendo recuperar su
casa™’. Para poder analizar este proceso contamos con dos discursos de Cicerén: Sobre la casa, en el
cual esgrime la defensa de su casa y el ataque contra Clodio frente al colegio de pontifices; y Sobre la
respuesta a los Ardspices, donde tras una serie de presagios desfavorables un tiempo después de que
Ciceron recupere su casa, Clodio interpreta que se deben a la reconstruccién de la casa de Cicerdn
profanando el templo de Libertas, de manera que el arpinate argumenta en este discurso su defensa
frente a las acusaciones de Clodio.

Debemos tener en cuenta que no solo no disponemos de textos de Clodio, sino que solo se
conserva la obra de Cicerdn, el cual nos aporta mucha informacion pero sobre su oponente se expresa
siempre de forma peyorativa (Pina Polo 1991, 131). La figura de Clodio aparece en la historiografia
tradicional como un individuo ambicioso, demagogo, violento, un monstruo y un demente, después
de todo la difamacion de Ciceron lo han convertido en un simbolo de todos los vicios
tardorrepublicanos (Pina Polo 1991, 133-134). Cicer6n emplea todo tipo de argumentos en la
descalificacion de Clodio, desde acusarle de ser un criminal hasta que es un afeminado y homosexual,
comparandolo con una prostituta para conseguir sus objetivos (Pina Polo 1991, 134). También se
convierte en objetivo de las calificaciones de los populares: destruir la res publica y el orden
establecido (Pina Polo 1991, 133). Consecuentemente lo tacha de enemigo publico y un tirano,
ademas de considerarlo un ser impio (Pina Polo 1991, 134-135). Para Cicerdn cualquier éxito de
Clodio es fruto de la violencia organizada, nunca se debe a su oratoria o capacidad, ademas lo vincula
siempre con actividades con esclavos, lo cual, ademas de rebajarlo moralmente, tiene un impacto por
el temor a una guerra servil (Pina Polo 1991, 138-139).

En el discurso Sobre la casa, Cicerdn esgrime que Clodio ha cometido un sacrilegio. El
templo habia sido consagrado por un solo pontifice™, L. Pinario Nata cufiado de Clodio, de manera
que obviaba la Lex Papiria que requeria del mandato del pueblo ante la consagracion de un
edificio’®?. Ademés Cicerén aludia que su actuacion era impura por haber expulsado las divinidades
domésticas™®®. Todavia se agravaba més la situacién debido a que la estatua para Libertas, segin

128 plut. Cic. 30;

12 plut. Cic. 33;

130 Introduccién de J.M. Bafios en la traduccion de Sobre la Casa y Sobre la respuesta de los Aruspices (Cicerén,
Discursos 1V, traduccion de J.M. Bafios, Madrid, Gredos, pp. 91-99).

B3 Cic. Dom. 45.

132 Cic. Dom. 40; 50.

133 Cic. Dom. 41.

43



Ciceron, procederia del sepulcro de una cortesana de Tanagra'**. Los argumentos en términos
religiosos nos muestran actos de impiedad graves, salvo el de la estatua de Tanagra que podria
deberse al discurso peyorativo, el resto de acusaciones parten de la idea de un mal procedimiento. En
la religion romana un error en el procedimiento ritual podia producir la ruptura de la pax deorum, y su
contaminacion necesita una respuesta proporcional para restaurar el orden césmico (Scheid 1981,
123). Las negligencias y omisiones pueden acabar en un delito religioso, (Scheid 1981, 124), incluso
las infracciones y ofensas que pudiesen cometer los propios sacerdotes (Scheid 1981, 127). Siguiendo
la estructura religiosa y el argumento de Ciceron de la Lex Papiria, la implementacion de este templo
seria fraudulenta. Por ello cuando los pontifices decretaron devolver la casa a Cicerdn estimaron que
no se consideraba un sacrilegio porque el templo habia sido levantando sin el mandato del pueblo o
un plebiscito’®.

En el afio 56 a.C. una serie de prodigios funestos fueron anunciados por los ardspices™®,
asimismo se producia el acuerdo de Luca entre Craso, Pompeyo y César'*”. Clodio habia obtenido el
cargo de edil y estaba inmerso en un contexto de choque con su adversario politico Milén. Para
Clodio los augurios respondian a la violacion del templo a Libertas tras la recuperacion de Ciceron de
su casa, lo cual era un ataque politico contra el arpinate. Cicerdn elabord un discurso (Sobre la
respuesta de los Aruspices) en el que critica el procedimiento de Clodio en el caso del templo y
refuerza la acusacion en lenguaje religioso, de manera que expone una interpretacion religiosa donde
los dioses son los responsables del imperio y que él mismo goza de su proteccién®®. Cicerén acusa a
Clodio de ser un mal ciudadano, un impio que no sigue el comportamiento propio de la religion
romana. Este tipo de discurso es el mismo que emplea en las catilinarias, las filipicas y como
precedente anterior en la acusacion contra Verres (Pina Polo 2002, 59). Por un lado presenta un
discurso de descalificacion religiosa, y por otro la inspiracién divina como guia de sus acciones tras el
exilio (Pina Polo 2002, 61). Tenemos un ejemplo en las catilinarias donde vincula su accion politica
con Jupiter, ya que aprovecha cuando se alza una estatua de la divinidad para colocarla en el capitolio
como un signo divino (Pina Polo 2002, 61)**. Cicerén se presenta en el discurso ante Clodio como
portavoz de los dioses, el cual es un impio que merece un castigo divino, de manera que el mensaje
del arpinate se legitima religiosamente.

Si consideramos la argumentacién de Cicerén como legitima, la construccion de este templo
seria fraudulenta, y por tanto se habria producido un delito religioso por parte de Clodio y el pontifice
que consagro el recinto. Recordemos que los sacerdocios podrian provocar actos impios por mala
praxis. Aunque cabe pensar porqué se habria producido, ya que tanto Clodio como el pontifice
Pinario estarian al corriente de las leyes.

13 Cic. Dom. 43.

5 Cic. Att. IV 2, 3.

138 Se trata de un sacerdocio de caracter no oficial y de origen etrusco, interpretaban prodigios y establecian un medio
para recuperar el orden cdsmico (Oria, M. (2017), «Los oraculos en el mundo romano: caracterizacion arqueolégica,
en Ferrer, E., y Pereira, A. (coords.), Profecia y adivinacion en las religiones de la Antigliedad, Spal Monografias
XXIV, Universidad de Sevilla, Sevilla, p. 108).

Se trata de la renovacién de la alianza entre los tres individuos como base de su amistad politica y establecimiento de
nuevos objetivos (Pina Polo 2010, 198).

38 Cic. Har. Resp. 19.

1% Cic. Cat. 3, 21.

137

44



En el segundo episodio tras la recuperacion de la casa por Ciceron, la acusacion de Clodio
parece responder a un acto de venganza. Sin embargo se fundamenta en el ataque a un recinto
sagrado, lo cual es un sacrilegio, igual que argumenta Ciceron en el primer episodio por atentar contra
las divinidades domésticas. Pero el segundo episodio solo se podria considerar un delito religioso si la
argumentacion de Cicerdn queda deslegitimada, lo cual queda descartado debido a que el arpinate
recuper0 su casa y no se declar¢ delito religioso.

Dentro del discurso religioso posiciona a los optimates como los buenos ciudadanos, los que
representan la virtud de la pietas, la cual equipara con la iustitia del ciudadano con la patria (Pina Polo
2002, 67). Para Cicerdn los dioses entregan el favor a la comunidad en recompensa de la pietas (Pina
Polo 2002, 67), y consecuentemente los populares representan la impiedad y la ruptura de la pax
deorum.

Es un discurso de legitimacion politica en un lenguaje religioso. Podemos observar que ambos
vinculan su postura con la correcta, acusando de impiedad al contrario para legitimar su accion como
la sancionada por los dioses. Aunque el proceso de la implantacion del templo a Libertas pueda ser
fraudulento, vemos un lenguaje similar en términos de impiedad entre ambos. La conservacion
exclusiva de la obra de Cicerdn nos impide ver que argumentacién emple6 Clodio contra el arpinate,
esta claro que Ciceron descalifica todo acto de Clodio colocandose en una postura moral superior y
deshumanizando a su oponente. Ciertamente el enfrentamiento entre ambos nos permite ver un
empleo de la religién como herramienta en un choque politico. No parece haber diferencias en cuanto
al uso religioso como medio de autoridad. No obstante que el templo de Clodio fuese a la Libertas no
es aleatorio, ya que lo convertia en emblema de los populares. La virtud de la libertas no significa lo
mismo para ambos, mientras para los optimates se muestra como la libertad de los senadores asociada
a su dignitas, en cambio para los populares hace referencia al derecho de participar en los asuntos
publicos, por ello que el templo a Libertas se levantase en la que fue casa de Cicerdn era un ataque
contra este, ya que Clodio lo acusaba de haber ejecutado a ciudadanos sin permitir el derecho a un
juicio (Marco y Pina 2000a, 280-281). Por otro lado Cicerdn emplea la virtud de la concordia, que
representa el orden y que cada ciudadano acepte el lugar que le corresponde, es una defensa del mos
maiorum (Marco y Pina 2000a, 267). Asocia la libertas de Clodio con el desorden y la seditio, lo cual
permite justificar la violencia al servicio publico para garantizar la concordia civica (Marco y Pina
2000a, 269). También podemos ver una vinculacion entre la concordia de Cicerdn y el templo que
levanta Opimio tras la muerte de Graco, contexto de inicio del choque optimates-populares. El
problema de interpretar el lenguaje religioso en dos corrientes opuestas es que la Unica fuente para su
elaboracion es el discurso ciceroniano, lo cual dificulta interpretar si estamos realmente ante dos
métodos distintos de defender una posicidn politica en una dialéctica religiosa. Pero definitivamente
si podemos concluir que la religion se esté utilizando politicamente al servicio de unos intereses,
donde se busca la legitimacion del individuo y la deslegitimacion del adversario. También cabe afiadir
que los dos protagonistas del enfrentamiento son individuos que gozan de una posicion politica y de
apoyos, lo cual puede hacernos reflexionar sobre el endurecimiento del lenguaje, al igual que la
suavidad de las consecuencias.

Finalmente este caso permite acercarnos a la identidad de Ciceron a través de sus discursos
religiosos. Si nos paramos a pensar en la construccion de la identidad del arpinate, su procedencia de
homo novus tiene mucho peso en esta perspectiva de ensalzamiento patrio, ya que su vinculacién con

45



los valores tradicionales y civicos estan exacerbados en su identidad. Cicerdn no disponia de un linaje
que le diera apoyo en la competicion de la elite, se labré su carrera el mismo, aunque dispuso de los
recursos y relaciones de su familia’*°. Para Cicerén la identidad atribuida tradicionalmente a la
nobilitas tiene un mayor peso, los denominados populares no acttian contra el mos maiorum ni buscan
destruir la estructura, pero Ciceron identificado con el ciudadano modelo recibe no solo sus medidas,
sino su persona, como un ataque a lo que su identidad representa. De manera que la dureza del
discurso, deshumanizando a Clodio hasta lo visceral, al igual que la exaltacion de los valores que él
defiende, en un contexto de regreso del exilio tras haber llegado al culmen de su carrera y ser
nombrado Pater Patriae, cobran més valor desde la Optica identitaria del arpinate. Al igual que
sucede con la propia ciudad de Roma, el éxito ratifica el porvenir divino, y por tanto legitima las
acciones en un lenguaje religioso. Cicerdn considera que estd haciendo lo correcto y por tanto sus
acciones estan sancionadas por los dioses'*, lo cual nos ayuda a abordar el pensamiento religioso.

10" Cicerén proviene de Arpino (ciudad de derecho romano desde inicios del siglo Il a.C.), llegé a Roma en la década de
los 90 a.C. y entré en la tutela de Lucio Licinio Craso, el cual tenia contactos en la familia de los Tulios. Después
completara su formacién politica con Quinto Mucio Escévola, un jurista afamado que fue cénsul en el afio 117 a.C.
(Pina Polo, F. (2016 *2005), Marco Tulio Cicerdn, Ariel, Barcelona, pp. 35-39).

Un ejemplo de ello es el episodio del ‘Suefio de Escipion’, en el cual Cicerdn expresa la idea de que el individuo que
dedica su vida a salvaguardar la patria tiene asegurada la inmortalidad (Cic. Rep. VI, 13). También tenemos otra
referencia en los discursos de las Filipicas (XIV, 12, 32-33), donde sefiala un argumento en la misma linea: los impios
sufren tormento tras la muerte, y los que mueren enfrentandose a estos alcanzan la morada de los ‘justos’, lo cual entra
en relacion con la justificacién de la violencia en clave religiosa para garantizar una compensacion tras la muerte.

46

141



4.8. Un espacio para la violencia: el templo

Hemos realizado un andlisis del espacio en el que se producen los episodios de violencia
religiosa en Salustio, Plutarco y Apiano. Es interesante que los templos sean lugares donde se
producen este tipo de actos. Dentro de la topografia simbdlica de Roma los espacios sagrados cobran
un valor de relevancia, ya que son los emplazamientos para la elaboracion del oficio religioso
publico, pero también son espacios de convergencia social y valor politico. EI hecho de que muchas
reuniones politicas se producen en el Capitolio desencadena muchos procesos violentos en este lugar.
El templo como espacio sagrado implica un delito de sacrilegio al desarrollar actos violentos en su
interior, como el asesinato y la destruccion del espacio sagrado, asi como su contenido consagrado
(iméagenes y objetos). El sacrilegio cometido en un templo conlleva la muerte como castigo
(Rodriguez 2007, 218), y disponemos de ejemplos en las fuentes de la aplicacion de un castigo
religioso por atentar contra templos: el caso Pleminio** y el de Q. Fulvio Flaco. Sin embargo
dentro del contexto del conflicto también tenemos casos que no se consideran sacrilegios, como Sila
saqueando templos griegos'** teniendo en cuenta que no son romanos (Rodriguez 2007, 228), al
igual que Mario y Carbén fundiendo oro y plata de los templos en Roma para pagar la soldada en la
guerra contra Sila (Rodriguez 2007, 223). Hay una multitud de prohibiciones en torno a los lugares
sagrados. Sin embargo podian realizarse excepciones mediante la expiacion correspondiente, donde
ocupaba un lugar relevante si se ha producido la infraccion de forma involuntaria o intencionada
(Scheid 1981, 138).

Desde una perspectiva de la violencia fisica tenemos numerosos casos en los que se produce
un episodio en un recinto sagrado:

e En el contexto de los hermanos Graco, primero Tiberio ocupa el Capitolio donde se
producira el disturbio en el que fallece**. Después se reproduce de forma similar con
su hermano Gayo Graco'*®, el cual también acude escoltado al Capitolio y se produce
la muerte de Antilo que detona el disturbio. Después Gayo y los suyos se refugian en el
templo de Diana en el Aventino™’, luego en su huida sera cuando Gayo se suicide
antes de ser capturado.

142 E| caso de Pleminio se produce en el contexto de la Segunda Guerra Pdnica, cuando Pleminio, legado de Escipion,

saqued el templo y santuario de Proserpina tras capturar la ciudad de Locres. El senado concluyd que era necesaria
una expiacion por la impiedad de Pleminio, el cual fue arrestado y fallecid en una celda antes de ser juzgado (Liv.
XXIX, 8-9).

El caso de Fulvio se produce en el afio 173 a.C., tras llevar parte de la cubierta de un templo de Juno en Lacinia para
la reutilizacion en una construccion de un templo a la Fortuna Ecuestre, lo cual fue considerado por el senado como
un acto de impiedad decretando la devolucidn y la expiacion correspondiente (Liv. XLII, 3.).

M4 Plut. sull. 12, 3-4.

> App. B.C. 1, 14-16.

16 App.B.C. 1, 25.

Y7 App.B.C.1, 26; Plut. T. C. G. 37, 5.

143

47



e En el proceso de Saturnino y su asesinato, tenemos un episodio en el que Saturnino y
Glaucia se refugian en el Capitolio tras la muerte de Memmio*®. El senado decreta un
senatus consultum ultimum y Mario se enfrenta a ellos en una coyuntura que deriva en
sus muertes.

e En el contexto de la guerra civil silana, Mario y Cinna se hacen con el control de la
ciudad. Quinto Ancario espera en el capitolio para reconciliarse con Mario, pero este

da orden a sus guardias de que le asesinen alli mismo en el templo™*°.

e Tras la victoria de Sila en el conflicto civil, se elaboraron las listas de proscripciones,
los individuos de estas listas fueron perseguidos, asesinados y se confiscaron sus
propiedades. Apiano sefiala que eran apresados en la calle, en sus casas y en los
templos™®.

e En el contexto de la conjura de Catilina, un grupo de equites armados alrededor de
templo de la Concordia amenazan a César tras salir del senado, el conflicto se debia a
los intentos de acusar a César por parte de Catulo y Pison™’. En este caso no se
produce un acto violento, pero si una amenaza con armas en torno a un templo.

e Enlos fragmentos de Historia de Salustio™* dedicados a la década de los 70 a.C., hay
una referencia a los altares y objetos sagrados manchados de sangre de los suplicantes,
pero estamos ante un fragmento descontextualizado.

e El asesinato de César se perpetré donde se reunia el senado: el teatro de Pompeyo. La
curia se incendio en los disturbios tras la muerte de Clodio, y el senado se reunia en
este lugar. Apiano sefiala que a César lo asesinan en un lugar sagrado®®*, aunque los
teatros no eran recintos sagrados, podian tener un templo en su interior.

A través de estos ejemplos observamos que el templo es un lugar de refugio, algo que

podemos ver en otros ejemplos fuera de episodios de violencia in situ, como en el contexto de la
guerra civil silana varios miembros de la elite se refugian en el capitolio frente a Mario™*, aunque
después son asesinados en el foro. La blsqueda de la proteccion divina seria un factor de peso para
buscar refugio en un recinto sagrado, ademas el ser un espacio concurrido y publico, lo convierte en
un lugar con espectadores, lo cual podria ser un factor para amedrentar a los perseguidores o atacantes
ante el delito. No obstante en un contexto bélico el argumento de ser vistos no seria un factor a tener
en cuenta. Tenemos un ejemplo de ello en Apiano que en la guerra entre Octavio y Antonio contra los

148
149
150
151
152
153
154

App. B.C. I, 32.
App.B.C. I, 73.
App. B.C. I, 95.
Sall. Cat. 49.
Sall. Hist. I, 47.
App. B.C. II, 118.
Plut. Mar. 30.

48



tiranicidas, Octavio expone que estos huyen suplicantes a los templos*®. Los recintos sagrados
responden asi como un espacio propicio para los episodios de violencia, de manera que se convierten
en focos de impiedad, lo cual atenta contra la pax deorum. Pude parecer ilégico que el lugar donde se
produce mayor agravio al cometer un sacrilegio por un acto de violencia es uno de los lugares donde
maés frecuentemente se produce, aunque desde la experiencia del individuo podemos comprender que
la basqueda de proteccion divina genere seguridad a las victimas. También en esta linea el agresor
puede encontrar el apoyo de la providencia divina de actuar bajo una causa justa, especialmente en
contextos donde las victimas son declaradas hostes o el castigo del homo sacer, y por tanto estan
expulsadas de la comunidad, lo cual implicaria que para el agresor la violencia esté justificada, y en
caso de considerar a su victima impia estaria realizando un acto en favor de los dioses. Como sefiala
Polibio™® al referirse a Escipion «la mayor parte de hombres son incapaces de afrontar dificultades si
no creen contar con la proteccion divina para ello».

155 App. B.C. I, 15.
1 Ppol. X, 2, 9-10.

49



4.9. Dolabela y el monumento funerario a César

En el episodio de Mario Gratidiano ya mencionamos un proceso de ataque contra altares a su
figura, al igual que sucedio con los hermanos Graco. Sin embargo este episodio se ve envuelto en un
disturbio con la represion correspondiente.

La muerte de Julio César tuvo mucho impacto en la sociedad romana, hasta el punto en que se
levantd un monumento funebre en el foro de Roma: una columna de marmol con la inscripcion «Al
Padre de la Patria»™’. Suetonio sefiala que se hacfan sacrificios y votos en nombre de César.
Asimismo Ciceron argumenta que muchos de los individuos que acudian eran esclavos y gente
‘indeseable’ que suponian una amenaza®®. No obstante debemos recordar que el argumento del
arpinate se encuentra en los discursos de las Filipicas, lo cual puede entrar dentro de su retdrica
peyorativa frente a los cesarianos. El contexto politico era de tension, en Apiano recogemos que la
poblacion pedia la consagracion del altar, pero la agitacion desembocé en un disturbio y los soldados
de Antonio expulsaron del foro a la plebe'®. Es interesante que como consecuencia de este acto se
procediera a la destruccion de una serie de estatuas de César que habfan sido retiradas de sus sitios™®°.
Ciceron nos remite mas detalles, y sefiala que Antonio se encontraba fuera de la ciudad, y en concreto
se centra en la figura de Publio Cornelio Dolabela®, el cual ocupé el cargo de cénsul junto a Marco
Antonio tras la muerte de César (44 a.C.). Ante la ocupacién del foro, Dolabela castig6 a los
individuos que lo ocupaban y derribé la columna en honor a César'®?. EI cénsul habria condenado a
los esclavos a la crucifixion'®® y a los libres a la precipitacion en la roca Tarpeya, algo que también
recogera Apiano®®*.

Cicerdn considera que se esté perpetrando un sacrilegio en el foro y la accion de Dolabela esta
justificada'®. El arpinate emplea el término ‘purificar’*®® al referirse al castigo aplicado en el foro y
su desalojo®’. Podemos entender que el término forma parte de la retrica de Cicerdn para ensalzar la
justificacion del acto al emplear una expresién de caracter religioso y no al acto de lustracion
religiosa, lo cual responderia a su argumento de que el monumento en el foro era un sacrilegio
siguiendo la misma linea discursiva. Sin embargo, a pesar de que parece evidente que el término hace
referencia a la expresion del arpinate en apoyo al castigo y no a una purificacion religiosa, podriamos
inclinarnos a pensar que estamos ante un delito religioso, un sacrilegio, y por tanto se ha procedido
mediante un castigo religioso con la correspondiente purificacion. ElI emplear la condena por
precipitacion en la roca Tarpeya es un tipo de castigo aplicado por actos de traicion (perduellio). Lo
cual podria ser un indicativo de que los ciudadanos que se encontraban en el foro estaban cometiendo

7" Suet. Jul. 85.

8 Cic. Phil. I, 2.

159 App. B.C. 111, 3.

160 App. B.C. 11, 3.

181 Dolabela fue yerno de Cicerén al estar casado con su hija Tulia.

192" Cic. Phil. I, 3.

163 a crucifixion era una condena reservada para los esclavos y no se aplicaba a ciudadanos (Cantarella 1991, 176-178).

164 App. B.C. 111, 3.

1% Cic. Att. XIV 15, 1.

166 Término empleado por Mufioz en la traduccién (Cicerén, Discursos VI, Filipicas, traduccién de M.J. Mufioz
Jiménez, Gredos, Madrid, 2006).

7" Cic. Phil. I, 12.

50



un acto de sacrilegio, asimismo cabe afiadir que los monumentos flunebres se levantaban fuera del
recinto sagrado de la ciudad (pomerium), y por tanto este monumento era un acto que podia atentar
contra el equilibrio cdésmico. La busqueda de la consagracion del altar, por parte de la plebe,
permitiria ‘legalizar’ el monumento.

Este episodio no define un acto de violencia religiosa explicita, pero podemos vincular el
castigo aplicado en relacion con el monumento funebre, donde si hay un nexo evidente, ademas este
proceso se incluye en un contexto politico de tension y confrontacién, lo cual se relaciona con las
acciones politicas y la legitimidad vigente. Podemos considerar la represion como un acto politico
frente a la popularidad de César y el contexto de choque interno, teniendo en cuenta de que Dolabela
no era un férreo cesariano, ya que participo en la guerra civil en el bando Pompeyano, pero fue
readmitido por la politica de César basada en la clementia. El hecho de que Antonio se encontrase
fuera de Roma permitia a Dolabela actuar politicamente contra los cesarianos apoyandose en el

disturbio como justificacion™®.

188 Cic. Phil. 11, 42.
51



5. Conclusiones

Tras analizar y reflexionar acerca de la violencia religiosa en Roma, podemos observar lo
compleja que es su interpretacion. La pax deorum representa la estabilidad social de la comunidad, y
por tanto en los periodos de crisis y los episodios de tension se produce su ruptura, de manera que la
estructura politica interviene como un mecanismo de control social. Después de todo la pax deorum
no representa un concepto rigido e impuesto como un valor superior a toda la comunidad, sino que la
legalidad vigente queda supeditada al control politico coyuntural, es decir, los individuos que poseen
el control politico durante el proceso de ruptura son quienes deciden si se ha producido la quiebra y
como deben gestionarla. Esto se debe a que la autoridad religiosa reposa en manos de la misma elite
que conforma la autoridad politica. La pax deorum depende de las actuaciones de los magistrados, y
en una guerra civil o un contexto de tension interna los choques de intereses buscan justificar y
legitimar sus acciones frente al ‘otro’. A lo largo de los casos analizados nos hemos percatado de la
cantidad de lagunas y espacios confusos que hay en las fuentes. No obstante debemos tener en cuenta
que Roma no es una estructura solida y férrea, sino que es pragmatica y adaptable.

Debemos detenernos en los dos aspectos tedricos de la violencia aplicados a nuestro trabajo:
la violencia fisica y la psiquica. Respecto a la fisica los asesinatos son los episodios mas ilustrativos.
Cuando se produce una muerte con rasgos religiosos debemos atenernos a cada contexto de forma
individual, ya que no responden a delitos tipificados ni se aplican las mismas medidas en todos los
casos. Dentro de los castigos religiosos algunos conllevan la aplicacion de penas capitales, donde la
cuestion que podemos analizar es el motivo de su condena. Sin embargo tenemos dos categorias que
aparecen frecuentemente en contextos donde no esta tan claro el episodio al que nos enfrentamos: el
sacrifico humano y la condena del homo sacer. De igual importancia disponemos de un tercer
aspecto, el propio acto de causar la muerte de un individuo, que tal y como hemos expuesto al inicio
de este trabajo, el derramamiento de sangre conlleva la generacién de una mancha impura, y por tanto
los asesinatos quedan englobados dentro de esta categoria.

Dentro del examen de los asesinatos religiosos, el caso de Mario Gratidiano quizas es el mas
Ilamativo, pero al igual que sucede con Tiberio Graco, los legionarios amotinados de César o incluso
el caso del sacrificio en Perugia de Augusto, las fuentes nos proporcionan una visién sesgada de los
hechos, por no decir que muchos de los autores clasicos consultados, a excepcion de Salustio, Cicerdn
y César, no son contemporaneos del contexto historico, y por tanto sus visiones quedan filtradas por
su coyuntura histérica y por la interpretacion de las fuentes que consultaron. Los casos de violencia
religiosa explicita nos llevan a plantearnos la dificultad de interpretar el motivo y procedimiento de
esas muertes ‘religiosas’.

Respecto a la categoria de sacrificio humano que aparece citada en las fuentes, se trata de un
campo de trabajo que ha sido investigado por varios autores. Sin embargo en los casos expuestos no
parecen coincidir en caracteristicas con los episodios documentados de los enterramientos en el foro
Boario, los cuales se identifican claramente como un sacrificio humano. El Gnico caso que puede
entrar en esta categoria es el de Augusto en Perugia, ya que tiene ciertos elementos de continuidad. En
cuanto al homo sacer, no disponemos de una interpretacion clara de que se esté produciendo esta
condena en los casos seleccionados, aunque algunos autores se han inclinado a postular que se aplica
en la muerte de T. Graco (Dupla 1990, 74). La dificultad de aclarar si estamos ante estas dos

52



categorias nos lleva al tercer factor planteado: el concepto de la violencia como elemento que genera
impiedad, tal y como sucede con los ciclos militares y la purificacion de los soldados tras marchar a la
guerra (Pérez 2016, 183). De este modo los actos violentos requieren de una purificacion, aunque en
las fuentes consultadas solo tenemos dos menciones en relacién a los conflictos internos analizados:
el caso de las purificaciones tras la muerte de Gayo Graco y sus partidarios'®®; y el caso de Gratidiano
con Catilina en la fuente lustral'”®. Consideramos que, al igual que sucede en la guerra y los ciclos
purificatorios, se realizan rituales de ‘limpieza’ con el resto de actos violentos. Tenemos el ejemplo de
Ciceron a la purificacion dentro del ejército en un contexto de guerra civil*™*, lo cual nos indica de su
presencia en un conflicto interno. Sin embargo las fuentes parecen omitir este proceso tras los sucesos
violentos, y podemos presuponer que la falta de alusion de este tipo de rito se deba a su cotidianidad y
una falta de peso en la vida religiosa de la comunidad en estos contextos de conflictividad. Por ello el
caso de Catilina en la fuente de Apolo es sefialado para resaltar la impureza del acto en si mismo, lo
cual podria guardar relacion con la crueldad del periodo silano o la retorica frente a Catilina que
aparece en las fuentes. En cuanto al caso de Gayo Graco, Fulvio Flaco y sus seguidores, puede
responder ante el ejercicio del primer scu y la documentacion de las fuentes de esta medida por
primera vez, de forma que en las siguientes pudiera omitirse al formalizarse su repeticion.

Ciertamente tras reflexionar sobre todos los casos de violencia religiosa, encontramos dos
elementos de continuidad: un contexto de tension social y confusion para interpretar el motivo
religioso. Todos los casos presentan estas dos condiciones, lo cual nos pone en la tesitura del control
politico durante los episodios violentos, ya que al formarse un proceso de violencia interna, el sector
de la comunidad que posee el control politico, y por tanto la legalidad vigente, es quien puede
esgrimir un motivo religioso para aniquilar un oponente, asi como puede omitir un elemento religioso
(sacrosantidad o cometer asesinato en un recinto sagrado) para conseguir sus objetivos. La condicion
de expulsar a un individuo de la comunidad permite justificar todo acto de violencia, de manera que
quien tiene la legitimidad para declarar esa expulsion es quien posee la legitimidad para la violencia,
ya sea en un lenguaje juridico como el hostis o un lenguaje religioso como el homo sacer. Esto nos
Ileva al punto de la interpretacion de la violencia psiquica.

En cualquier sociedad del mundo Antiguo (y de otros periodos) la religién actia como un pilar
de la sociedad y permite integrar una cosmovision que sitGa al individuo y a la comunidad de forma
ontolégica. Cuando la religion y la politica van unidas, algo que se produce en Roma a través del
cultus deorum y la disposicion de los cargos religiosos como otro escalon mas de la carrera politica, la
religion se convierte en un mecanismo de control social, y por tanto la religion puede adquirir el matiz
de la intimidacion o el miedo como una de sus herramientas para mantener la autoridad y lograr
objetivos politicos. En los casos analizados no hemos encontrado un uso directo y claro de la religion
como arma intimidatoria frente a la comunidad. El caso de Dolabela y la represion por el monumento
funerario a César es un episodio que podria entrar en esta categoria, ya que afecta a un sector de la
poblacion y el motivo es religioso, pero en este caso la religion es la justificacion y no el medio para
aplicar esa violencia. Otro caso que podriamos incluir es la legitimacion religiosa de Nasica en el
disturbio que acaba con la vida de Tiberio Graco, el cual si que se acerca mas al uso de la religion para

9 App.B.C. 1, 26.
170 plut. Sull. 32, 2.
71 Cic. Phil. XII, 3.

53



intimidar. No obstante tenemos el caso del enfrentamiento entre Clodio y Cicerdn para ilustrar el uso
de la religion en una disputa entre miembros de la elite. Aungque como ya hemos mencionado en su
apartado correspondiente, la conservacion unica del discurso peyorativo de Cicerdn frente a Clodio
dificulta una comprension mayor del fendmeno. Asimismo los ejemplos permiten observar que la
ratificacion religiosa es un factor de relevancia dentro del domino politico, lo cual nos inclina a
pensar en la accesibilidad por parte de los cargos sacerdotales a ese tipo de legitimacién, de manera
que no solo los sacerdocios son un escalon mas, sino que podrian ser objetivos de estrategia politica
adquirir el cargo o controlarlo debido al peso de su legitimacidn, especialmente en relacion con el
ascenso de los personalismo: véase el ejemplo de César o Augusto.

Dentro del cultus deorum los dioses son propicios con la comunidad, si los ciudadanos acttian
en favor de los dioses estan participando de ese dialogo contractual, y por tanto los actos violentos
que favorezcan esa relacion estan justificados. Podemos detenernos en la figura de Augusto y como
su concentracion de poder religioso ratifica sus actos, al ser el garante de la pax deorum, su éxito es
reflejo del porvenir de Roma por mano divina y la aprobacién de su voluntad por los dioses, lo que
nos remite a esa condicion de intermediario divino. Si aplicamos una interpretacion inductiva desde
esta premisa, la elite politica que ostenta los cargos religiosos son el garante del equilibrio de la
comunidad, y por tanto es comprensible que empleen un lenguaje religioso para legitimarse, ya que
de sus acciones depende el equilibrio c6smico, al igual que sus actos estan ratificados por los dioses
cuando el resultado es exitoso. Pero la legitimacion religiosa o el uso de la religibn como una
herramienta en un choque interno, nos obliga a retomar la idea de quién tiene el control legitimo
coyuntural. El caso de Clodio y Cicerdn no podria haberse producido si no contasen con una posicion
de prestigio y apoyos, podemos conjeturar acerca de que hubiera sucedido si la balanza entre estos
individuos hubiese estado mas descompensada, ¢,se habrian aplicado castigos méas severos? Lo mismo
sucede con el escandalo de la Bona Dea de Clodio, un sacrilegio de esa categoria requeria una
condena severa, pero su situacion politica y sus relaciones le permitieron sortear el suplicio.

El anélisis de ambos aspectos de la violencia en los diferentes casos nos lleva a examinar el
porqué se producen estos episodios. Parece quedar claro que cuando las vias tradicionales de la
politica no permiten resolver un conflicto la violencia entra en accion. La religion es otro factor mas
dentro de esa resolucién, pero para poder comprender su tratamiento es necesario analizar los
precedentes en un periodo anterior, asi como su evolucién en un proceso posterior. A pesar de que
hemos podido acercarnos mediante algunos casos a través de las fuentes, la lectura no deja de ser
superficial, y por tanto requiere de un trabajo mas exhaustivo y profundo, en el cual se analicen todas
las posibles fuentes y vestigios.

El andlisis de los diferentes casos en el contexto de confrontacion politica nos ha permitido
ahondar en la construccion identitaria de la elite romana, de manera que podemos acercarnos a su
relacion con la religion, ademas de su comportamiento en los episodios violentos. Al repasar los casos
seleccionados bajo la dptica de los dos modelos politicos (conservador y reformista), encontramos
como punto en comun que muchos de los episodios violentos responden a la respuesta de los
optimates para detener a los populares. Debemos tener en cuenta que estos dos términos no responden
a bloques fijos, pero es una constante en este periodo el objetivo de aniquilar politicos de la linea
popularis que ostentan el cargo de tribuno de la plebe, de manera que sus muertes aparecen
vinculadas con el senatus consultum ultimum. Esto responde a una accién-reaccion de la elite

54



empleando los mecanismos que tienen a su alcance, de forma que el scu permite tomar el control y
eliminar a un oponente politico. Por un lado al responder a la reaccion politica de un sector del
senado, no hay elementos religiosos concretos que puedan inclinarnos a pensar que se trata de un
método distinto del uso de la religidn por parte de las dos lineas enfrentadas. No obstante respecto a la
sacralidad del tribuno si podemos argumentar que los incluidos en la linea popularis son asesinados,
de manera que la infraccion de su inviolabilidad queda unida al control de la legitimidad vigente, tal y
como hemos mencionado anteriormente. Los optimates no emplean la religion de una forma diferente
a los populares, el uso del scu entra dentro de los campos de lo politico y lo juridico. Por otro lado el
ejemplo de Clodio y Cicerdn nos ilustra una disputa en lenguaje religioso donde ambos contrincantes
la emplean del mismo modo, aunque cabe destacar que el vocabulario no es el mismo exactamente
(concordia-libertas), lo cual nos refleja un matiz diferente en el uso de la religion. Es posible que
otros casos no violentos permitan ilustrar la presencia de continuidad en elementos de vocabulario
religioso diferente entre las dos corrientes. Pero la falta de méas casos en este trabajo impide obtener
unas conclusiones mas concisas. Consideramos que se deben obtener mas datos que puedan ilustrar el
uso de la religion, asi como otros episodios fuera de este marco cronoldgico que permitan comparar la
evolucion del nexo religion-politica en Roma.

Es interesante analizar los episodios desde la perspectiva del individualismo religioso'"%. Si
aplicamos la metodologia del grupo de Erfurt!”®, encontramos muchos rasgos que nos acercan a la
experiencia de como participa el individuo en la religion. Desde el punto de vista de la violencia y su
impureza en relacion con la pax deorum, los episodios que acaban en disturbios, asesinatos y guerras
civiles, provocan una divisién de la sociedad, de manera que se construyen virtualmente dos
‘comunidades’, ambas buscan legitimarse frente a la otra que agrupa a los miembros ‘expulsados’,
pero la legalidad vigente queda supeditada a la ‘comunidad’ que gana la pugna entre ambas. El senado
es el maximo 6rgano politico romano pero en estos episodios contamos con sus integrantes en ambos
lados, y por tanto desde la experiencia religiosa de un individuo aplicando el concepto de “lived
religion” de Riipke (2011b, 196) *'* todos los sujetos que participan en el conflicto estan haciendo lo
correcto, el contrario se expresa en términos de alteridad. Lo impuro e impio proviene de quien
intenta destruir el equilibrio. Las fuentes que narran la evolucion de los hechos no cuestionan el
régimen establecido, la comunidad continda, y por tanto los vencidos son los que cometieron el acto
impio, ya que los dioses ratifican el porvenir de Roma. No conservamos textos escritos por
integrantes de los bloques que han sido derrotados, seria muy interesante poder observar con que
argumentos se expresa Tiberio Graco, Clodio o Catilina. Con esta reflexion no quiero decir que todas

172 Se trata del actual debate acerca del individualismo religioso. Un nuevo campo de estudio que surge de la revision
historiogréfica en Historia de las Religiones.

El trabajo del grupo de investigacion “Religious individualisation in historical perspective”, formado por mas de 120
miembros y que surge en 2008 en el centro Max Weber de Estudios Culturales y Sociales de la Universidad de Erfurt
(Alemania), propone una serie de herramientas metodolégicas para el estudio del individualismo religioso: las
elecciones individuales y el uso de la dividualidad en las elecciones personales; la relacion entre creatividad y el yo,
normas y practicas, asi como la identidad religiosa; las desviaciones y corrientes criticas a la vision dominante; y la
experiencia interior de espiritualidad, estados alterados de conciencia o la mistica (Fuchs et al. 2019, 9).

Riipke analiza en Roma lo que denomina “Lived religion”, centrandose en la experiencia cotidiana, la comunicacion
entre los individuos y los agentes sobrehumanos, alejandose del estudio del método de reproduccién ritual o las
creencias religiosas por parte del individuo. Por ello propone acercarse a la experiencia, mas que al simbolo, como
herramienta metodolégica. Es necesario analizar el espectador y usuario de las imagenes y de los espacios
sacralizados (Rupke 2017, 40).

173

174

55



las fuentes conservadas beban de una misma corriente, sino que en los procesos historicos de
enfrentamiento, y mas el interno de un grupo, prevalece la vision del vencedor, mas ain en términos
religiosos con base al cultus deorum. Por otro lado, un individuo frente a la situacion de derramar
sangre, lo cual genera impiedad, sigue sus convicciones y la legitimacion religiosa que avala
perpetrar ese acto. Solo hemos visto el caso individual de Catilina en Gratidiano que realiza una
purificacién®™, lo cual nos muestra un ejemplo de la presencia de esa impiedad que requiere una
expiacion. Debemos suponer que se produjeron otro tipo de rituales para purificar las matanzas
cometidas en Roma, al igual que nos genera incertidumbre de que sucedio con los ciclos bélicos en las
guerras civiles ¢Se realizaron las festividades militares por ambos bandos? Podemos conjeturar que
se realizan siguiendo el ritual tradicional en el bando que tiene el control de la ciudad de Roma, pero
las fuentes no hacen alusiones acerca de si se celebraron los tradicionales ritos de purificacion de los
soldados de ningin bando, lo cual nos lleva a reflexionar sobre los legionarios que participan en los
conflictos civiles en caso de no realizar los rituales ¢Los imperatores justificaron religiosamente la
violencia de algin modo? Aqui podriamos incluir los auspicios como método de legitimacion, pero es
un campo de investigacion que se aleja de este trabajo.

Otro aspecto en el que queremos detenernos en la linea del individualismo religioso trata de la
propia ruptura de la pax deorum. Estamos ante un elemento que forma parte de la comunidad civica, y
por tanto de la identidad del ciudadano romano. Todas las ofensas que pueden alterar el equilibrio
césmico tienen solucién, es decir, los acontecimientos que provocan la ruptura tiene métodos
religiosos para restaurarla, como los rituales de lustracion y purificacion, ademas la comunidad
dispone de los prodigios, y sacerdocios especializados como los augures o los arlspices para
interpretar la voluntad de los dioses. Asimismo hemos visto en los castigos religiosos que la
eliminacién del culpable forma parte de la restauracion. Todos los aspectos que afectan al equilibrio
nos indican que la comunidad siempre puede salvarse y restaurar la concordia con los dioses. Pero,
qué sucederia si no puede restaurarse ¢los dioses abandonarian la comunidad? En un contexto de
violencia interna ¢ Como afronta un ciudadano romano que le acusen de impio cuando considera a su
oponente de la misma condicion impura? En contextos de ruptura interna de la comunidad los valores
tradicionales y éticos quedan supeditados al pragmatismo del conflicto, de manera que se altera el
significado en funcidn de quien lo emplee y quien es el objetivo. Parafraseando a Scheid (2016, 122):
«When to do is to believe»'".

Como posible linea de investigacion proponemos un estudio en profundidad del periodo
seleccionado ampliado las fuentes literarias, asi como incorporando la numismatica, la epigrafia y la
iconografia, de manera que un estudio interdisciplinar pueda acercarnos a los procesos histéricos.
También se deberia ahondar en metodologia de trabajo antropoldgica y psicoldgica a fin de
profundizar en los procesos sociales que generan que la sociedad romana desembogue en conflictos
internos, ademas de la comprension del individuo dentro de los movimientos sociales y la religion.
Para poder completar el estudio proponemos ampliar el marco cronolégicamente a la Republica
Media, de manera que podemos aplicar el analisis en el proceso expansivo de Roma y precedente del

5 Plut. Sull. 32, 2.
178 Ppara Scheid (2016, 121-122) dentro del analisis del individualismo religioso el rito del sacrificio permite al individuo
creer.

56



marco tardorrepublicano. El estudio comparado de los dos periodos nos permitird examinar
elementos de continuidad y discontinuidad que complementen el objetivo de este trabajo.

Finalmente concluimos que el estudio de la violencia religiosa, partiendo de la comprension
de la pax deorum y el nexo entre religion y politica, nos permite determinar como la religion civica en
la politica interna utilizé la violencia, pudiendo analizar de esta manera la interrelacion entre religion
y politica a través de los episodios violentos, lo cual nos permite acercarnos mas a la comprension del
periodo republicano y de la identidad del ciudadano romano.

57



6. Bibliografia

Acerbi, J. (2014-2015), «Tradicion, derecho y poder. El esquivo limite entre politica y religion en la
Roma tardorrepublicana», Anacronismo e Irrupcion. Reviste de Teoria y Filosofia Politica Clésica y
Moderna, 4, 7, pp. 11-27.

Aldea, J. M. (2012), «Crisis y decadencia de la religiébn romana en época tardorrepublicana,
Stvdia Historica, Historia Antigua, 30, pp. 51-70.

Alfaye, S. (2018), «;Quién quiere matar a un muerto? Violencia, magia y necrofobia en la antigua
Roma», en Contreras, J.M. y Parejo, M.J. (eds.), Religiones: (no)violencia y dialogo, Tirant lo
Blanc, Valencia, pp. 77-98.

Barrio de la Fuente, C. (1992), «El concepto de “sagrado” en latin. El adjetivo sacer en los diez
primeros libros de Tito Livio», Estudios Humanisticos. Filologia, 14, pp. 49-66.

Barrio de la Fuente, C. (1993), «Sacer esto y la pena de muerte en la ley de las XII tablas»,
Estudios Humanisticos. Filologia, 15, pp. 43-56.

Barrio de la Fuente, C. (1994), «Apuntes sobre los rituales de expulsion de Roma (Suetonio, Caligula,
XXVII, 4)», Estudios Humanisticos. Filologia, 16, pp. 11-26.

Bayet, J. (1984), La religion romana: historia politica y psicol6gica, Ediciones cristiandad, Madrid.

Camilo, M. (2018), «El apaleamiento en Roma durante el 133 a.C.», Revista Derecho Penal y
Criminologia, vol. 39, n. 107, pp. 77-102

Cantarella E. (1991), Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Akal, Madrid.

Castagno, J.P. (2013), «Violencia y participacion popular en la practica politica de la Roma tardo
republicana», XIV Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia. Departamento de Historia de
la Facultad de Filosofia y Letras. Universidad Nacional de Cuyo, pp. 1-15.

Dupld, A. (1990), Videant Consules, las medidas de excepcion en la crisis de la Republica Romana,
Universidad de Zaragoza, Zaragoza.

Dupla, A. (2007), «Interpretaciones de la crisis tardorrepublicana: del conflicto social a la
articulacion del consenso», Studia Historica, Historia Antigua, 25, pp. 185-201.

Dupla, A. (2017), «Consideraciones sobre el concepto de violencia politica y su aplicabilidad a la
antigua Romay, en Pérez, D., Rodriguez, M.J., Carbd, J.R. y Pérez, I. (eds.), Poder y heterodoxia en
el mundo greco-romano, Ediciones Universidad Salamanca, pp. 67-81.

58



Fuchs, M. et al. (2019), «General Introduction», en Fuchs, M. et al (eds.), Religious Individualisation,
Historical Dimensions and Comparative Perspectives, Volume 1, De Gruyter, pp. 1-31.

Gracia, F. (2017), Cabezas cortadas y cadaveres ultrajados, Desperta Ferro, Madrid.

Gerardi, J.M. (2015), «Violencia politica y conflictos sociales en la tardorrepublica romana», IlI
Encuentro Internacional de Historiadores Jovenes sobre Sociedades Precapitalistas, Buenos Aires,
pp. 1-22.

Girard, R. (1983), La violencia y lo sagrado, Anagrama, Barcelona.

Hidalgo, M.J. (1986-87), «Uso y abuso de la normativa constitucional en la Republica tardia: el
“senatus consultum ultimum” y los “imperia extra ordinem”», Stvdia Historica, Vol. 4-5. pp. 79-99.

Holkeskamp, K. J. (2019), La cultura politica de la RepUblica romana. Un debate historiografico
internacional, Editorial Universidad de Sevilla — Prensas Universidad de Zaragoza, Zaragoza.

Lintott, A. (1999 '1968), Violence in Republican Rome, Oxford University Press, Oxford.
Lépez Roman, L.M. (2009), «Publio Clodio y la lex de collegiis: una aproximacion al fendmeno
asociativo a finales de la Republica romana», Espacio, Tiempo y Forma, Serie 11, Historia Antigua,

22, pp. 117-126.

Lull, V., Micé, R., Rihuete, C., Risch, R. (2006), «La investigacion de la violencia: una aproximacion
desde la arqueologia», Cypsela, 16, pp. 87-108.

Marco, F. y Pina Polo, F. (2000a), «Concordia y libertas como polos de referencia religiosa en la
lucha politica de la republica tardia», Gerién, 18, pp. 261-292.

Marco, F. y Pina Polo, F. (2000b), «Mario Gratidiano, los compita y la religiosidad popular a fines de
la Republica», KLIO, 82, 1, pp. 154-170.

Mateo, M.A. (2014), «Comportamientos impios y catastrofes en el mundo romano: creencias,
religiosidad y politica», POLIS. Revista de ideas y formas politicas de la Antigliiedad Clasica, 26,
pp. 81-106.

Mircea, E. (2017 *1956), Lo sagrado y lo profano, Paidds, Barcelona.

Mundiz, J. (1989), «kEmpleados y subalternos de la administracion romana. I1l. Los Lictores» Studia
Historica. Historia Antigua, 7, pp. 133-152.

59



Pellam, G. (2015), «Sacer, Sacrosanctus, and Leges Sacratae», Classical Antiquity, Vol. 34, N. 2, pp.
322-334.

Pérez, P. (2016), «Guerra y religion en la Republica romana: el ciclo militar de octubre», RUHM,
5, 10, pp. 179-199.

Pina Polo, F. (1998a), «El escandalo de la Bona Dea y la impudicitia de P. Clodius Pulcher», en
Mangas, J. y Alvar, J. (ed.), Homenaje a José Maria Blazquez, vol. 3, Ediciones Clésicas, pp.
265-285.

Pina Polo, F. (1998b), «De Republica a Principado: claves politicas de la res publica romanax,
Bitarte, 15, pp. 113-131. Consulta online [http://antiqua.gipuzkoakultura.net/pdf/pina4.pdf ultima
consulta 19/V1/2021]

Pina Polo, F. (2002), «Ciceron, elegido de los dioses: la reprobacion religiosa del adversario politico
como recurso retorico», en Marco, F., Pina, F. y Remesal, J. (eds.), Religion y propaganda politica en
el mundo romano, Universitat Barcelona, Barcelona, pp. 57-69.

Pina Polo, F. (2010), La crisis de la Republica (133-44 a.C.), Editorial Sintesis, Madrid.

Rodriguez, M. (2007), «Saqueos de templos en el mundo romano», en Bravo, G. y Gonzalez, R.
(eds.) (2007), Formas y usos de la violencia en el mundo romano, Signifer Libros, Madrid, pp.
217-229.

Ripke, J. (2007), Religion of the Romans, Polity Press, Cambridge.

Ripke, J. (2010), «La religion romana», en Castro, D. y Striano, A., Religiones del Mundo Antiguo,
Delegacion de Madrid de la Sociedad Espafiola de Estudios Clasicos, Madrid, pp. 89-110.

Rupke, J. (ed.) (2011a), A companion to Roman religion, Blackwell, Oxford.

Riipke, J. (2011b), «Lived Ancient Religion: Questioning “Cults” and “Polis Religion”», Rivista dis
Storia delle Religioni, 5, pp. 191-204.

Riipke, J. (2017), «‘Religion’ as Conceptualised in a Roman Perspective», Social Imaginaries, 3.2,
pp. 37-56.

Sanchez, A. (2013), «Prodigios y ceremonias de expiacion en el afio 207 a.C.», Iberia. Revista
Digital de Historia, 6, pp. 14-26.

Scheid, J. (1981), «Le délit religieux dans la Rome tardo-républicaine», en V. V. A. A., Le délit
religieux dans la cité antique, Ecole francais de Rome, Roma.

60



Scheid, J. (1985), Religion et piété a rome, La Découverte, Paris.
Scheid, J. (1991), La religién en Roma, Ediciones Clasicas, Madrid.

Scheid, J. (2016), The Gods, the State, and the Individual, Reflections on Civic Religion in Rome,
University of Pennsylvania Press, Pennsylvania.

Vanderbroeck, P. (1987), Popular Laeadership and Collective Behavior in the Late Roman Republic
(c. 80-50 B.C.), J.C. Gieben, Amsterdan.

Zizek, S. (2009), Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales, Paidds, Buenos Aires.

61



7. Anexos

Texto | — Muerte de Tiberio Graco

Plutarco, Vidas Paralelas VIII, Tiberio-Gayo Graco, 19, traduccion de C. Alcalde Martin y M.
Gonzalez Gonzélez, Gredos, Madrid, 2007.

«Cuando Tiberio comunico esto a los que lo acomparfiaban, inmediatamente ellos se cifieron las togas
y, rompiendo las picas con las que contienen a la masa los uiatores, las partieron para defenderse con
los trozos contra los atacantes. Extrafiandose los que estaban mas lejos y queriendo saber lo que
sucedia, Tiberio se llevo la mano a la cabeza, sefialando con el gesto el peligro, toda vez que no oian
su voz. Sus adversarios, al verlo, corrieron al senado a anunciar que Tiberio pedia la diadema y que
este era el sentido de que se tocara la cabeza. Todos, entonces, armaron alboroto. Nasica pedia que el
consul socorriese a la ciudad y acabara con el tirano, a lo que aquel respondid, con mucha calma, que
no se tomaria ninguna iniciativa por la fuerza ni se ejecutaria a ningun ciudadano sin juicio; ahora
bien, si el pueblo votaba algo al margen de la ley convencido u obligado por Tiberio, no lo tendria por
valido. Levantandose Nasica, dijo: «<Una vez que el cénsul traiciona a la ciudad, vosotros, que
queréis salvar las leyes, seguidme>>. Y al tiempo que decia esto, colocando en torno a su cabeza un
borde de la toga, marcha hacia el Capitolio. Todos los que lo seguian, con la toga enrollada en el
brazo, empujaban a los que los estorbaban y nadie se oponia a hombres de esa dignidad, sino que se
apartaban y se pisaban unos a otros. Los que los acompafiaban llevaban mazas y palos de sus casas;
ellos mismos, cogiendo los trozos y las patas de los asientos destrozados por la muchedumbre que
huia, marchaban contra Tiberio golpeando al tiempo a los que estaban delante de €l, causando su
derrota y provocando una matanza. Al propio Tiberio, cuando huia, lo agarro uno de la toga;
soltandola y huyendo solo con la tinica, se cayé y fue a dar junto a algunos que habian sido abatidos
antes que él. Cuando se levantaba, Publio Satureyo, uno de sus colegas, a la vista de todos y el
primero, lo golpeo en la cabeza con la pata de un asiento. De la segunda herida se reclamaba autor
Lucio Rufo, como queriendo sefialarse con una gran hazafia. De sus compafieros murieron mas de
trescientos, golpeados con palos y piedras, ninguno por el hierro.»

62



Texto Il — Muerte de Gratidiano
M. Anneo Lucano, Farsalia, I, 170-190, traduccion de A. Holgado Redondo, Gredos, Madrid, 1984.

«Y recuerdo que yo mismo, ansioso de colocar sobre la pira 'y las vedadas llamas el desfigurado rostro
de mi hermano asesinado, revisé todos los cadaveres de la paz de Sila y, entre todos los troncos,
rebusqué con qué cuello se avenia la cabeza cortada. (A qué voy a referirme a la sangre con que
fueron aplacados los manes de Catulo? Fue cuando Mario, la victima, tal vez sin que las sombras de
aquél desearan esas funestas exequias, pagé una indecible expiacion a su tumba insatisfecha; y vimos
sus carnes laceradas, las heridas tantas como los miembros y, a pesar de la entera mutilacion de su
cuerpo, no se asesto a su vida el golpe mortal: siniestro sistema de abominable crueldad, demorarle la
muerte al que se estd muriendo. Cayeron arrancadas sus manos, su lengua cortada palpita y golpea
con mudas convulsiones el aire vacio. Uno le amputa las orejas, otro los respiraderos de la nariz
aguilefia, aquél le desencaja los globos oculares del hueco de las drbitas y por ultimo le sacia los ojos,
una vez que ellos han contemplado el resto de los miembros. A duras penas se dara algin crédito a tan
salvaje crimen, a que una sola persona tantos suplicios haya acaparado. De igual modo, entre la masa
de un derrumbamiento se confunden los miembros aplastados bajo el enorme peso, y no llegan méas
desfigurados al litoral los cadaveres de los que perecieron mar adentro. ;De qué sirvié malograr el
resultado del trabajo y desfigurar, como despreciable, el rostro de Mario? Para que este crimen y esta
carniceria, al mostréarsela, deleitaran a Sila, aquél debia haber estado reconocible.»

63



Texto 111 — Castigo de unos legionarios amotinados

Dion Casio, Historia romana, XLIII, 24, traduccion de J.M. Candau Morén y M.L. Puertas Castafio,
Gredos, Madrid, 2004.

«Se le acusé de tan gran cantidad de asesinatos, de que él mismo no se habia saciado de muertes y
mostraban ante el pueblo las iméagenes de sus propias miserias y mucho mas alin de gastar cantidades
incontables de dinero en todas aquellas celebraciones. Asi que fue criticado publicamente por dos
razones: por haber recaudado ilegalmente la mayor parte del dinero y por haberlo usado para tales
espectaculos. Con citar un solo de sus despilfarros daré idea de todos los demés. Pues bien, para que
el sol no molestara a ninguno de los espectadores, tendié sobre ellos un toldo de seda, segln dicen
algunos. Este tejido es propio del lujo barbaro y nos ha llegado de vez en cuando de fuera para el
gusto caprichoso de las mujeres elegantes. Los ciudadanos se mantenian en paz por fuera ante estos
hechos, pero los soldados se rebelaron, no porque les importaran los gastos a la ligera, sino porque
ellos no habian recibido lo mismo que aquellos. Y no cesaron de crear problemas hasta que César se
presentd ante ellos de repente y tras coger a uno con sus propias manos lo castigd. Asi fue ejecutado
ese y otros dos fueron asesinados con una especie de ritual. Yo no puedo decir la razén (pues la Sibila
no habia dicho nada, ni se produjo ningun tipo de vaticinio) pero fueron sacrificados en el campo de
Marte por el sacerdote de Ares y sus cabezas fueron expuestas junto a la sede real.»

64



Texto IV — Sila'y la simbologia de cortar una cabeza

Valerio Méaximo, Hechos y dichos memorables, XIX, 2, 1, traduccion de A. Lopez, M.L. Harto y J.
Villalba, Gredos, Madrid, 2003.

«...Otro indicio de su insaciable bestialidad: quiso que fuesen llevadas a su presencia las cabezas
cortadas de aquellos desdichados, que casi conservaban ain el gesto y el aliento, para asi poder co-
merse con los 0jos aquello que era sacrilego hacer con la boca. jY qué crueldad demostro hacia el
pretor Marco Mario!*"” Tras arrastrarlo hasta el panteén de la familia Lutacia, ante las miradas del
pueblo, no mandé que lo mataran sin antes haberle sacado los 0jos y cercenado las partes de su cuerpo
una a una...»

17 Es una referencia al asesinato de Mario Gratidiano.

65



Texto V — Inmolacion de trescientos individuos en Perugia
Suetonio, Vida de los doce césares, Augusto, 15, traduccion de R.M. Agudo, Gredos, Madrid, 1992.

«Una vez tomada Perusa, hizo ejecutar a la mayoria de sus habitantes, dando como Unica respuesta a
cuantos intentaban implorar su perdon o justificarse que debian morir. Algunos autores cuentan que,
de entre los vencidos, eligio a trescientos pertenecientes a los dos érdenes y los inmol6é como victimas
en los idus de marzo, delante de un altar levantado en honor del divino Julio. No han faltado quienes
dijeran que se puso en armas de comun acuerdo con Antonio, para que sSus enemigos secretos y
aquellos a quienes retenia mas el miedo que la voluntad salieran a la luz, al ofrecérseles la posibilidad
de seguir a Lucio Antonio, y para poder, con los bienes confiscados a estos después de su derrota,
pagar a sus veteranos las recompensas prometidas.»

66



