sas  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo de Fin de Grado

La Revolucion Abasi como paradigma
de movimiento social: analisis de su

desarrollo, causas y consecuencias.

Alvaro Blasco Ciruelo

Tutor: Maria José Cervera Fras

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS. GRADO EN HISTORIA
CURSO 4.2 GRUPO 1

Ano académico 2020/2021




Resumen

La Revolucién Abasi es, por la magnitud de sus consecuencias, uno de los
acontecimientos mas estudiado de la historia del islam. EI Califato Omeya habia logrado
una de las expansiones territoriales mas sorprendentes y rapidas de la historia medieval.
La revolucion supuso su final, ademas de un cambio radical y absoluto en la estructura y
funcionamiento de la sociedad musulmana. Unos sucesos con tal impacto social permiten
poner de manifiesto el papel que cumplieron los grupos populares de la sociedad en su
desarrollo, no solo el protagonismo de los lideres histéricos. Esto ha permitido
profundizar en las causas y motivaciones, que impulsaron a aquellos musulmanes a
rebelarse contra el Califato Omeya.

Palabras clave: revolucion, islam, Abasi, Omeya, sociedad, fiscalidad




A mi madre.



Indice

R 101 oo [0 o o1 To 1 o PSSR 2
[.1 ODJELIVOS ...ttt 3
1Y 1= oo (o] (o] | - VPSR RPUP PR 3
1.3 EStado de 1a CUBSLION.........ooiieeie ettt 5
. Predmbulo a la revoluCion abasi ...........cccoevveiii e 6
1.1 Elislam: religion Y eStado.........ccooiiiiiiiiie e 7
11.2 Jurasan, centro neuralgico de 1a reVoIUCION ............ccovveiieeiec i 8
[1.3 Califato Omeya. Administracion y contradiCCiONeS. ...........cccvevereeieeneeniereeeeens 10
[1l.  El sistema tributario, pilar del islam y foco de contradicCiOnes ..............ccccv..... 11
IV.  Poblaciones étnicas de la Revolucion abasi...........cccoooveriiiiiiiiiicice e, 13
IV.1 Arabes, amigos 0 enemigos de 1a revoluCion ..............c.ccocvveeeeveeveeeeeeecceeas 13
IV.1.1 Explotar la lucha entre clanes, arma de doble filo ..........c..cccoove e, 14
IV.1.2 El reparto de tierras, el paradigma del igta...........cccooveiiiiiiiii 15
IV.1.3 Conclusiones sobre el origen del descontento arabe............cccccovvveeveeeviieennnen. 17
V.2 La poblacion indigena mawla............coooieieiie i 17
IV.2.1 Conversidn e impuestos, aspiraciones frustradas ...........cccccevveviveevieeesiie e, 18
IV.2.2 Conclusiones sobre el origen del descontento persa..........cccccveevvveevvveeivveennnnn. 19
IV.3 La hegemonia de los dahagin y el mal uso del sistema tributario......................... 20
V. La Revolucion Abasi como paradigma de movimiento social ...............ccoeenneee. 22
V.1 La propaganda abasi (da 'wah). La basqueda clandestina de apoyos...................... 23
V.2 Abu Muslim. De lider revolucionario abasi a héroe persa ...........ccccceevvveeiiiveennnnn. 24
VI.  Triunfo de la revolucion, origen del cambio social..............cccceevvveeiiieeiiiecennen. 26
V1.1 El cambio. Nace una nueva realidad.............cccoovveiiiiiiniiienicce e 26
VI CONCIUSIONES ...ttt ettt anee e 28
AV L PO =1 o] ToTo [ - PSSP 29
DK AANEXOS -ttt ettt e e e e e as 31



l. Introduccion

El mundo del Oriente Proximo siempre me ha fascinado. En los Gltimos afios,
desafortunadamente ha protagonizado alguno de los episodios mas crueles y violentos de
la historia actual. Los conflictos tribales y étnicos, el integrismo religioso y la tensién con
occidente han hecho de muchos paises musulmanes, y algunos no musulmanes como
Israel, uno de los principales focos de inestabilidad y violencia del mundo. Como todo
joven de mi edad, he vivido viendo en las noticias las atrocidades e injusticias, de
cualquier indole, que se han sucedido en Palestina, Afganistan o Siria desde hace tiempo.
Lo mas curioso de la cuestion es que a mi, mas alla del horror de las iméagenes, siempre
se me quedaba grabada en la memoria la belleza de las ciudades de estos paises, de sus
increibles monumentos que, en algunos casos, eran destruidos por la guerra.

Siempre he tenido especial debilidad por la ambientacion historica, en especial de
indole islamica. A través de videojuegos como Assassin’s Creed, 0 libros como, El
sanador de caballos, El puente de Alcantara, Las mil y una noches, La clave esta en
Rebeca, Exodo o El pufio de Dios, comencé a conocer, poco a poco, la historia y los
sucesos que llevaron a muchos de estos paises a ser lo que son hoy en dia. Creo que el
islam y el Coran, pilar fundamental de estos paises, son, en gran medida, desconocidos
para los occidentales que estamos acostumbrados a vivir bajo una vision agresivamente
euroceéntrica, por lo que mucha gente es incapaz de entender o asimilar la existencia de
una realidad y forma de vida tan diferente a la nuestra.

Para mi, entender a esta gente, estos paises, esta religion, que tan poco se
diferencia de la cristiana, base del mundo occidental, es primordial. Creo que la
ignorancia es la antesala del odio y de la violencia, es el origen de la desconfianza en el
otro, en el diferente, por eso resulta tan complicado aproximarse de forma pacifica y sin
prejuicios a aquellos que entienden la vida y el modo de vivir de forma diferente a
nosotros. Si somos capaces de entender su historia, su religibn y su sociedad,
seguramente, serd mucho mas sencillo crear lazos estables y duraderos que se basen en
algo mas sélido que los simples intereses econémicos.

Existen multiples formas de aproximarse a la cuestion, al mundo musulmany a la
forma de vida que este propugna; pero considero que la mejor forma que hay para poder
llegar a entender todo es a traves de su historia, de sus origenes y su desarrollo. Al fin'y
al cabo, lo mas importante, al menos en mi opinidn, es lograr entender cémo muchos de
estos paises han llegado a la inestabilidad, caos y violencia que hoy en dia sufren, cuando
en el pasado fueron el motor de la cultura y la civilizacion.

La historia nos permite conocer el pasado de aquellas civilizaciones, paises, gentes
o religiones por las que sentimos curiosidad. Pero lo realmente importante es que nos
permite abandonar los prejuicios que arrastramos por nuestro propio condicionamiento
social. Todos nacemos en un determinado contexto, en una determinada sociedad, y por
ello contamos con una vision diferente al resto sobre nosotros y sobre lo que nos rodea, y
eso implica cierta predisposicion a prejuzgar aquello que no conocemos. De ahi la vital
importancia que tiene la historia, es el instrumento necesario para eliminar estos
prejuicios.

En este sentido he decidido empezar investigando uno de los sucesos mas
relevantes y determinantes de la historia del islam, ya que implicé el origen de su
estructuracion y consolidacion como sistema politico-religioso duradero y estable, la
Revolucion Abasi. Hace unos afios, a través del profesor Garcia-Guijarro y sus clases de

2



Historia de la Alta Edad Media, tuve la suerte de acercarme a uno de los libros de historia
que mas ha condicionado mi devenir académico, Historia Universal de la Edad Media,
coordinada por Vicente Angel Alvarez Palenzuela®. Este manual me permitié acercarme,
por primera vez, de forma més o menos profesional, al evento histérico que fue la
Revolucién Abasi, y es posiblemente la razén por la que hoy escribo este trabajo y he
decidido realizar esta investigacion.

I.1 Objetivos

El objetivo principal de este trabajo es analizar la cuestion social relativa al
contexto que rodea la Revolucion Abasi, porqué la poblacion musulmana de las regiones
sublevadas dio su apoyo, qué le impulso a ello y qué cambié en su dia a dia tras los
acontecimientos revolucionarios. Una revolucion implica unas causas y unas
consecuencias que confluyen en un cambio rapido en el espacio y el tiempo marcando un
antes y un después. Las causas y consecuencias pueden ser muy amplias, ya que un
cambio estructural de esta indole puede afectar a cualquier &ambito de la realidad existente.
Por eso trato de centrarme en aquellos elementos que, a mi juicio, fueron mas
determinantes, aunque no necesariamente fueron los Unicos. Los impuestos, la tierra y la
religion parecen, a mi entender, algunas de las cuestiones que mejor podrian explicar lo
que sucedio en el Jurasan entre 747 y 750.

Por otro lado, una revolucion implica, necesariamente, la participacion de una
gran porcion de la poblacion, de no ser asi no seria una revolucidn, seria una mera revuelta
y muy posiblemente no triunfaria. Por lo tanto, las cuestiones que ya he mencionado seran
puestas en relacion con el descontento, frustracion, intereses o ambiciones de la poblacion
a la que afectaban, ya que fueron ellos los que sufrieron las causas que derivaron en la
revolucion, los que participaron en esta y se vieron afectados por las consecuencias de
esta.

1.2 Metodologia

Para el desarrollo del estudio me he valido de diversas fuentes documentales, la
mayoria de ellas fuentes secundarias situadas en el marco de la historia social y que, por
tanto, me han sido de gran utilidad para analizar las causas y consecuencias sociales de la
Revolucion Abasi.

La base de mi investigacion ha sido buscar aquellas controversias que, a mi juicio,
fueron el principal detonante de la Revolucién Abasi, aunque sin desdefiar la existencia
de otro tipo de condicionantes que, por la propia extension del trabajo, no voy a poder
exponer. Siguiendo la linea que historiadores como Claude Cahen o Elton L. Daniel
iniciaron en los 70, me voy a centrar en una forma de hacer Historia que se conoce como
historia social, o historia desde abajo, centrada en el andlisis de las masas sociales, de las

! Veas Arteseros, Francisco de Asis, El califato abasi. En Alvarez Palenzuela, Vicente Angel (Coord.),
Historia Universal de la Edad Media, Ariel, Barcelona, 2002, 243-267.



motivaciones, injusticias o frustraciones que les motivaron a actuar y posicionarse en
contra de la realidad politica en la que estaban inmersos.

Al considerar el cambio de poder en el mundo islamico, con los Abasies, como
revolucion, se esta aceptando que hubo, de acuerdo con las definiciones mas aceptadas,
un cambio brusco y répido de las estructuras sociales, asi como de las relaciones que en
esta se habian creado y que, necesariamente, tuvo lugar la participacion de amplios
sectores de la sociedad que, en pro de sus propios intereses, apoyaron a los Abasies.

Para poder establecer la cuestion deseada y poder desarrollarla, primero haré una
introduccion, un predmbulo, que incluya un resumen sobre la historia del islam hasta la
Revolucién Abasi, es decir, explicar el devenir historico que hace posible el desarrollo de
determinados sucesos. Para ello, hablaré de las peculiaridades de la religion de Mahoma,
del vinculo que existe entre la politica y la religion y el resultante sistema de organizacion
social que de este sale. Ademas, es imprescindible conocer donde tiene lugar el desarrollo
de los acontecimientos, el Jurasan, para poder asi entender por qué no ocurrié en otra
region del islam. Me gustaria indicar que, a causa de los limites de espacio y de tiempo,
no he podido investigar todo lo que me gustaria a cerca de la cuestion religiosa, por lo
que no he sido capaz de dedicarle el estudio suficiente como para poder realizar una
explicacion independiente de la misma; aun asi, he incluido, en los diferentes apartados,
algunas de las ideas basicas respecto al papel que tuvo la religion y sus sectas en el origen
y desarrollo de la Revolucion.

Una vez realizado el preambulo, comenzaré con el tema nuclear de la cuestion
expuesta, las cuestiones sociales que originaron la Revolucion. Para ello hablaré del
sistema tributario, a mi juicio uno de los motores principales del descontento social, y de
las diferentes cuestiones que afectaron a los grupos étnicos que vivian en el Jurasan. Para
facilitar mi investigacion y posterior puesta en escrito, he dividido la explicacion en
arabes y persas, es decir, poblacion conquistadora y conquistada, con el fin de poder
incidir de forma concisa en las cuestiones correspondientes a cada uno.

En el caso de los arabes, expondré la importancia de los conflictos tribales a lo
largo de la historia del islam, asi como la gran controversia que, ligada a este tema, supuso
el reparto de tierras en los territorios conquistados. Para los iranies, centraré
especialmente la cuestion en los impuestos, de los que ya habré hablado anteriormente, y
el vinculo que estos tuvieron con los procesos masivos de conversion que tuvieron lugar
en el Jurasan y los conflictos que surgieron como resultado de este proceso. Para terminar,
incidiré en el papel que tuvo la élite local autoctona en el desarrollo del descontento e
incremento de la tension, tanto entre los arabes como entre las masas persas.

Una vez expuestas las causas y continuando con esta visidn social de la
Revolucion Abasi, expondré como el descontento de la poblacion fue movilizado y
orientado hacia un propdsito comin, el fin del Califato Omeya, a través del liderazgo de
los Abasies. Para poder explicar esta cuestion he centrado la investigacion en los dos
pilares méas estudiados por la historiografia islamica, la propaganda abasi y el papel que
cumplié Abu Muslim como principal emisario abasi en el Jurasan.

Finalmente, concluiré el cuerpo del trabajo con un pequefio desarrollo de las
consecuencias que tuvo la Revolucion y de como estas fueron una respuesta directa a las
causas que la originaron.



|.3 Estado de la cuestiéon

La revolucion abasi ha sido un tema muy estudiado por especialistas de estudios
islamicos de todo el mundo. Parecen haber llegado a un consenso general respecto a las
causas principales que movieron a la sociedad del Jurasén a encabezar una revolucion.
Fueron clave las disputas entre clanes arabes, la situacion social de los iranies, la dificil y
controvertida aplicacion de los impuestos, la falta de legitimacién por parte de los
Omeyas, respecto a algunas de las sectas mas importantes del islam, o la necesidad de
articular una ortodoxia que asegurase un dogma fijo para todos.

A causa del nacionalismo propio del siglo XIX y comienzos del XX, la
Revolucién Abasi fue vista como un mero choque entre nacionalidades, entre iranies y
arabes, como una guerra civil entre dos grupos distintos que buscaban objetivos
diferentes. Este planteamiento qued6 rapidamente desfasado, ya que la Revolucién fue
encabezada por una de las familias arabes méas poderosas de La Meca y contd con apoyos
tanto arabes como persas. Por lo que, a la altura de los afios 70, desde la historia social,
comenzd a profundizarse en el andlisis de las causas que la propiciaron, de los aspectos
del Califato Omeya que sirvieron de detonante.

Me gustaria indicar que la gran parte de la bibliografia que he manejado pertenece
a ambitos de estudio occidentales; aun asi, soy consciente de que la mayor parte de la
informacion que ellos mismos utilizaron pertenece a ambitos académicos islamicos, sobre
todo provenientes de la época medieval, y que existen multitud de trabajos
historiograficos de origen arabe o musulman de gran valor académico. En este sentido me
gustaria destacar la obra de al-Tabari, Tar rikh al-Umam wa al-Muluk. Fue un historiador
persa del siglo IX-X, durante el Califato Abasi. Su obra es una de las principales
producciones historiograficas del mundo musulman, de gran valor academico por su
rigurosidad en las fuentes, de ahi que sea uno de los principales pilares en cualquier tipo
de investigacion referente a su &mbito de estudio.

En general, no he tenido problema a la hora de llevar a cabo la investigacion de
las diferentes cuestiones que en este trabajo queria plantear. Gracias a autores como
Claude Cahen, Elton L. Daniel o Hugh Kennedy he podido valerme de obras mas
genéricas a cerca de la historia del islam, que dan una visién mas sintética de los sucesos
relativos a la Revolucion Abasi. Por otro lado, Roberto Marin Guzméan ha sido
fundamental en mi investigacion, gracias al enfoque social que da a todas las causas
relativas a la Revolucidn, profundizando y matizando diversos conceptos. Cabe destacar
que su obra, muy posterior a los autores ya nombrados, cuenta con una idea global mucho
maés definida y clara que la de los que le precedieron, ya que él ha podido valerse de las
investigaciones que todos ellos realizaron.

Por otro lado, la cuestion de los impuestos ha sido profundamente estudiada, bien
desde la historia econdmico-social o desde una perspectiva puramente econémica que
luego ha sido vinculada a un analisis historico mucho mas amplio. En este apartado me
gustaria destacar la labor llevada a cabo por Daniel Clement Dennett Jr. o Abd al-Aziz
Duri.

Me gustaria indicar que tuve ciertos problemas a la hora de acercarme a la cuestion
del reparto de tierras, entre los soldados arabes, tras la conquista del Jurasan. En especial
el sistema conocido como igta. La cuestion es que encontré informacion muy localizada,
es decir, la forma en que el igta era aplicado en diferentes regiones del islam o incluso en
diferentes épocas y, aunque en lineas generales las bases fuesen las mismas, siempre

5



encontraba diferencias que me impedian entender del todo la cuestion. Aun asi, creo haber
sido capaz de enfocar la cuestion correctamente y dar una idea clara de como fue el reparto
de tierras, gracias a las investigaciones de Inmaculada Caballero y Ann Lambton.

Para terminar, me gustaria destacar las obras de Moshe Sharon, Black banners
from the east II. Revolt: the social and military aspects of the ‘Abbasid Revolution y Black
banner from the east. The establishment of the ‘Abbasid state. Incubation of a revolt, por
la intensa investigacion que realiz6 a cerca de la propaganda abasi durante da’wah
clandestina y sobre la vida y papel de Abu Muslim.

1. Preambulo a la revolucién abasi

La revolucion que dio el poder a la dinastia Abasi estuvo precedida por un largo
y complejo proceso de crisis y contradicciones, a las que los Omeyas tuvieron que hacer
frente. No hay que olvidar, como muchos historiadores han sefialado, que el Califato
Omeya estaba basado, practicamente, en la guerra de expansion, es decir, en la
apropiacion de nuevos territorios para el Califato y los consecuentes botines que obtenian
en el proceso. Por ello, la administracion de los territorios, basada en un sistema tributario,
era fragil y necesitaron de la colaboracion de las élites locales para asegurar su dominio.
Asentar la administracion de un territorio requiere de tiempo y estabilidad.

Como es ldgico, el botin de guerra gener6 numerosos ingresos a las arcas del
Califato y, por medio de su influencia militar, lograron mantener el control del territorio.
El problema es que los conflictos internos, de la familia omeya, redujeron el impulso de
la expansion y, por ende, los beneficios que se deducian de esta. No es de extrafar que,
de forma paralela, las protestas locales se hicieran cada vez mas intensas y se extendieran
progresivamente.

El sistema omeya se basaba en el pago de unos impuestos a cambio de tierras y
privilegios, ya fuesen musulmanes o pueblos conquistados. Mientras duro la expansion y
con ella el botin no hubo problema; pero cuando esta frend crecio el descontento y las
protestas, ya fuese porque el Califato incremento los impuestos 0 porque en ese momento
tomaron consciencia de cuanto estaban pagando. Por eso mismo, los impuestos, pilar
fundamental de la sociedad musulmana, es uno de los condicionantes que permiten
entender, analizar y explicar la Revolucién Abasi.

Como bien apunt6 Claude Cahen, primer historiador en categorizar el movimiento
abasi como revolucion, a comienzos de los 70, no se puede tratar de explicar la revolucion
en base al argumento de impiedad que los abasies difundieron. Para que un suceso asi
tenga lugar es necesario un cimulo de contradicciones sociales, politicas o religiosas que,
al final, fueran inabarcables para el Califato?.

A nivel social podria pensarse en el descontento tanto de arabes, pueblo de
Mahoma que llevé a cabo la gran expansion del islam, como de los indigenas de las
regiones conquistadas, que se fueron convirtiendo a la religion de Mahoma
progresivamente, los muladies. Los primeros pudieron ver como, con el fin de la
expansion, sus ingresos y posicion social quedaban en peligro, por el ascenso de las elites
locales o porque los califas discriminaban a la hora de conceder privilegios entre los

2 Cahen, Claude, El Islam, desde los origenes hasta el comienzo del imperio otomano, Siglo XXI
Editores, Madrid, 1972.



propios arabes. Por otro lado, los mawali® eran discriminados por la concepcion
supremacista arabe del propio régimen omeya, consideraba a los arabes como superiores
entre los musulmanes, lo cual les impedia alcanzar una posicion de igualdad en la umma?®.

[1.1 El islam: religion y estado

Es importante puntualizar que la revolucion abasi, como otros muchos fenémenos
historicos del mundo islamico, es un producto directamente ligado a la naturaleza de la
religion, del islam, y de la forma en que esta condiciona las relaciones sociales. Por lo
que resulta imprescindible hacer una pequefia sintesis de la historia del islam y de cdmo
desemboca en la Revolucion Abasi.

El islam cuenta con una importante peculiaridad que lo diferencia del cristianismo,
profundamente vinculado a occidente, a pesar de compartir la misma raiz teoldgica. En
las escrituras del Coréan, el poder civil y el poder religioso no estan separados. Mahoma,
durante su vida, fue tanto lider politico como espiritual del pueblo arabe. Creé una
comunidad de fieles a la que mostré la voluntad de Dios y le ofrecié una nueva forma de
vida. A la vez, se convirtié en caudillo, politico y militar, logrando unificar al pueblo
arabe bajo la palabra de Dios. Por eso mismo, a su muerte, uno de los grandes debates
que se extendio entre sus seguidores fue determinar la figura de su sucesor, el califa, asi
como sus poderes. Esta cuestion es fundamental, ya que uno de los factores clave de la
revolucion abasi, y de los conflictos que le precedieron, fue la existencia de diferentes
propuestas politicas dentro del islam.

El califa es el sucesor de Mahoma, el que, a su muerte, toma su posicion al frente
de los musulmanes. En este sentido, los primeros califas electos, conocidos como
ortodoxos, que conformarian el denominado Califato Perfecto (632-661), fueron elegidos,
segun la tradicion tribal arabe, de entre los familiares de Mahoma. El problema principal
que se presenta, respecto a la sucesion y la figura del califa, es que Mahoma, como lider
y fundador de la religion, no dejo especificado como debia tener lugar. Mientras los
califas fueron de la familia de Mahoma no hubo ningln problema de legitimizacion,
tuvieron el apoyo de la mayoria. A eso hay que sumar que la gran expansion que tuvo
lugar, en tan poco tiempo, les permitié consolidar el poder.

La primera gran contradiccion llegé cuando un sector de la aristocracia arabe, los
Omeyas, pusieron en duda la legitimidad sucesoria del califa Ali ibn Abi Talib (656-661),
conocido como el altimo de los califas perfectos, acusandolo de no haber vengado
suficientemente el asesinato del anterior, Uthméan ibn Affan (644-656), perteneciente a la
familia méas poderosa de la ciudad de La Meca, los Omeyas. Su muerte tuvo lugar en una
revuelta ocasionada por sus opositores politicos. Hay que tener en cuenta que, cuando fue
elegido, Ali también se habia presentado como califa sucesor y fue rechazado.

3 Mawali, plural de mawla, castellanizado como muladi o muladies, era el nombre con el que se
denominaba a las personas que establecian un contrato, de caracter clientelar con un patrén y que
conllevaba la conversion religiosa del nuevo cliente. EI mawla podia ser un antiguo prisionero de guerra,
refiriéndose a aquellos territorios conquistados por la fuerza, liberado por la comunidad, o podia ser un
contrato libre, muy comdn entre las élites autoctonas, que les permitia mantener su antigua posicion
social. (Cahen, 1972: 38)

4 Umma es el nombre con el que se denomina a la comunidad de creyentes en el islam, es decir, la umma
representa al conjunto de musulmanes.



La cuestion respecto a las controversias sucesorias es fundamental para entender
la coyuntura que presento la Revolucion Abasi. Muawiya gobernador de Siria, y primo
del califa asesinado, organizé la oposicion contra el aspirante. La tension creciente, entre
las posiciones opuestas, culminaria en un conflicto armado entre musulmanes, entre
hermanos de fe, lo que se conoce como fitna, la primera del islam (656-661). La guerra
que se desencadend tuvo como punto culminante la batalla de Siffin (657), la cual
supondria la primera division de la umma, comunidad de creyentes, con la separacién de
los jariyies, la primera gran secta del islam; aunque actualmente minoritaria. Por otro
lado, el asesinato de Ali, en 661, y el fin del Califato Ortodoxo, supondria el comienzo
del nuevo Califato Omeya, con la proclamacién de Muawiya como su lider. Este suceso
generd la segunda escision de la umma y la aparicién de una nueva secta, los chiies.

Ambas sectas cumpliran un papel fundamental en la oposicion al Califato Omeya,
con multiples revueltas, ya que proponian un modelo de Califato méas vinculado a la
religion y que, en parte, rechazaba la supremacia arabe que asentaron los Omeyas.

I1.2 Jurasan, centro neuralgico de la revolucion

Para poder entender la revolucion, su impacto y desarrollo, primero hay que tener
ciertas nociones, contextuales, sobre el territorio en el que tuvo lugar.

Jurasan, Jorasan, Khorasan o Khurasan, es una provincia de Iran, en el noreste. A
su vez, este toponimo hace referencia a un antiguo territorio conocido como el “Gran
Jurasan, perteneciente al imperio sasanida, Gltimo imperio persa (irani) antes de la
conquista musulmana del mismo®.

Se trata de una amplia region cuyos limites territoriales, relativos al periodo de la
expansion del islam, no estan del todo claros. Abarcaria una superficie que incluiria a
provincias de los actuales Iran, Afganistan, Uzbekistan, Tayikistan, Kazajstan y
Kirguistan®. Su extension podria ser establecida entre el Mar Caspio y la cordillera del
Hindukush, lo cual implica que, a lo largo del vastisimo territorio, aparecen multiples
contextos geograficos que abrieron la posibilidad a diferentes formas de vida y modelos
econdmicos. Aun asi, el Jurasan ha pasado a la historia por su potencial como region
agricola, hay investigadores que lo han denominado como “el granero de Iran”’, debido
a su riqueza y productividad. A su vez, fue una region de gran potencial mercantil, por su
produccidn agricola y ser territorio fronterizo.

Durante el imperio sasanida la region estuvo fuertemente protegida, diferentes
estudios han mostrado cémo la poblacion del Jurasan estaba familiarizada con las armas
y la proteccidn de su territorio, frente a las incursiones enemigas en busca de riqueza. Por
lo que se trataba de una sociedad ampliamente militarizada, basada en la autodefensa, lo
cual permite conjeturar que estuvieron implicados activamente en la defensa de sus tierras
y que serian un grupo mucho mas susceptible de ser movilizado contra aquello que se
opusiese a sus intereses locales.

® Anexo 1
® Anexo 2
" Ghirshman, Roman, Iran, from the earliest time to the Islamic conquest, Penguin Books, London, 1954,

pp. 23.



El control territorial, tal y como apunta Elton L. Daniel®, en la época persa fue
por medio de la nobleza irani que controlaba directamente el territorio, como mediadores
del Sah. Inicialmente eran autoridades designadas por el propio emperador; pero con el
tiempo pasarian a consolidar un sistema hereditario de los puestos de poder intermedios
en la administracion del territorio. El analisis de la sociedad y las relaciones de poder en
el Jurasan ha llevado a algunos historiadores a plantear la teoria de un posible modelo
feudal irani, previo al occidental; el problema es que el manejo de fuentes, insuficientes
0 con posibles sesgos, impiden aceptar la teoria sin reservas.

La aristocracia persa, dahaqin®, era quien tenia el control efectivo y directo sobre
el territorio, lo cual implica que, pese a ser delegados del poder legitimo del Sah, acabaron
actuando como auténticas dinastias locales que, mas alla de las prerrogativas imperiales,
administraban el territorio asegurando sus propios intereses. El imperio persa se
caracterizo por ser un conglomerado de territorios, muy heterogéneos, cuyo Unico vinculo
era la figura y poder del emperador, del Sah, por tanto, cuando este perdio legitimidad y
autoridad, a causa de las crisis internas de la familia imperial, lo normal es que la fidelidad
de los territorios hacia el Sah se deteriorara.

La conquista del Jurasan, en torno a 650, muestra como la escasa conexion con el
poder central persa habia desvinculado los intereses de los dirigentes locales a los del
emperador. La resistencia, a nivel general, tal y como lo expresan las fuentes arabes, fue
practicamente nula y la conquista rapida y pacifica. Los arabes, como ya habian hecho en
otros territorios previamente anexionados, establecieron un sistema de tributos que
garantizase su poder. Curiosamente, los aristocratas persas, muchos de ellos rapidamente
convertidos al islam, ademas de mantener su posicion y poder, fueron los que quedaron
al mando de la administracion de los nuevos impuestos, algo que en la futura revolucion
seria determinante para movilizar el descontento de la poblacidn, tanto irani como arabe.

Es importante destacar que el control arabe sobre la antigua region persa fue
bastante laxo, permitieron a la poblacion continuar con su modo de vida, religion y
cultura, sin apenas intervenir en ningin ambito social de la vida irani, a cambio de la
recaudacion de ciertos impuestos fijados durante las negociaciones tras la conquista. Casi
se podria hablar de dos realidades completamente distintas conviviendo en el mismo
territorio, de forma armdnica. En este fendmeno fue clave la colaboracion directa y activa
de las élites, arabes y persas.

El problema lleg6 cuando la conquista quedo6 consolidada. Al ser una tierra fértil
y rica para la agricultura y de potencial comercial, fue centro migratorio de multitud de
arabes, en especial iraquies. Ademas, muchos de los soldados que, durante la conquista y
expansion, se habian quedado en Jurasan para asegurar su control, dejaron de ser Utiles,
ya que la region dejé de necesitar de una férrea vigilancia militar y se asentaron en las
tierras que habian obtenido como botin. Esta situacién propicio la asimilacion cultural
entre ambas civilizaciones y la difusion del islam entre la poblacion. El problema es que,
a su vez, se convertiria en uno de los grandes focos de tension, por las aspiraciones que
en el futuro crearia o frustraria. Gran parte de la poblacion arabe, que habia perdido su
estatus social de conquistadores, pasé a estar bajo control y gobernacion de las élites
locales del Jurasan. Por otro lado, los dahagin que ejercian el poder efectivo sobre el

8 Daniel, Elton L., The political and social history of Khurasan under Abbasid rule, 747-820, Bibliotheca
Islamica, Minneapolis & Chicago, 1979.
® Dahagin era el nombre con el que los arabes denominaban a la aristocracia persa local.



territorio, veian como su crecimiento social era frenado por la concepcidn supremacista
arabe del Califato Omeya.

El Juraséan se convirtid, poco a poco, en el caldo de cultivo perfecto para la
revolucion. El descontento generado entre la poblacion local, sobre todo por el tema de
los impuestos, fue determinante en su movilizacion y posicionamiento en pro del
movimiento abasi. A ello hay que sumarle la influencia de los diferentes movimientos
religiosos que tuvieron especial influencia en la region, chiies y jariyies, que propiciaron
y generaron la crispacion necesaria para que triunfase la revolucion.

I1.3 Califato Omeya. Administracion y contradicciones

El Califato Omeya fue la realidad sociopolitica en la que cuajo la revolucion abasi,
ya que reunid las condiciones necesarias para que esta triunfase y no fuese una mera
revuelta més. El Califato, 661-750, tuvo que hacer frente a la organizacion de un gran
imperio en el que tenian que saber compaginar la gran variedad étnica, cultural y social
de los territorios que habian ido anexionando y la universalidad que el islam defendia. En
este sentido, durante los primeros afios, fue facil plantear, como ya se ha comentado en el
caso especifico del Jurasan, una clara division entre musulmanes y no musulmanes.

Es importante recordar que el islam, como religion, era bastante joven, por lo que
la definicion de una ortodoxia era bastante difusa. Sus principios fundamentales eran
sencillos: profesion de fe, oracion cinco veces al dia, limosna, ayuno durante el mes de
ramadan y la peregrinacion a la Meca. Mas alla de estas bases, el islam no tenia un dogma
formalizado, no habia un camino oficial para todos los musulmanes. Por ello, la religion,
en su componente politico durante el Califato Omeya fue laxa, no fue impuesta de forma
sistematica a los conquistados, se les permitio continuar con su tradicional modo de vida;
aungue si es cierto que muchos acabarian profesando la fe, ya fuese por devocion o
intereses personales.

Uno de los principales problemas al que el califato tendria que hacer frente, de
forma reiterada, y que fue fundamental durante la revolucion, fue la creencia extendida
entre la élite arabe, a la cual pertenecian los Omeyas, de que tenian cierta posicion
superior, respecto al resto de musulmanes, dentro de la umma. Por lo tanto, se puede
apreciar cdmo sus politicas estuvieron destinadas, en cierto sentido, a asentar dicha
divisién y consolidar la supremacia en la que creian; aunque para ello, en muchos casos,
necesitaron de la poblacion autéctona. Una de las grandes contradicciones que acabaria
siendo fundamental en la revolucion abasi, fue la necesidad de valerse de los mawali, alli
donde la poblacién arabe era minoritaria, para consolidar su poder en el territorio. Esto
implicaba que, con el paso del tiempo, muchos arabes perdieron su posicion de
superioridad y, progresivamente, pasaron a confundirse con la masa de hermanos de fe,
perdiendo su estatus anterior.

No se debe olvidar que la articulacion del Califato Omeya estuvo intimamente
ligada a la expansion territorial que el islam llevaba protagonizando desde el Califato
Ortodoxo. Los arabes tenian el privilegio y la obligacion de participar en la guerra para
la expansion de la fe, a cambio recibian los beneficios que se deducian de esta, tierras y
botines.

Muchos arabes quedaron al frente de los nuevos territorios consolidados, tal y
como apunta Mahayudin Hj Yahaya, a través de diferentes campamentos militares que

10



asentaron a lo largo del territorio. Por ello, para compensar los efectivos que quedaban
atrés y poder seguir con la expansion, se valieron de los nuevos musulmanes que
profesaban la fe, por ejemplo, los mawali del Juraséan en el sitio de Samarcanda en 715%,
El problema llegard cuando los nuevos musulmanes se den cuenta de que, pese a estar
luchando por la expansion del islam, los beneficios que, supuestamente, su conversion les
proporcionaria, no fueron tales, nunca fueron vistos como iguales por los &arabes, eran
excluidos de la élite politica y administrativa y del reparto de las mejores tierras.

Esto generd diferentes revueltas a lo largo del califato, en especial alli donde la
poblacién autéctona era mayoritaria, como en el Jurasan.

1. Elsistema tributario, pilar del islam y foco de contradicciones

Es importante recordar que la unificacion del pueblo arabe era reciente, por eso
durante su expansion tuvieron que valerse de una organizacién y gestion territorial
bastante endeble. Necesitaban de un periodo de madurez. Por eso mismo, tras conguistar
las provincias de otros imperios, con un desarrollo organizativo mucho mayor,
mantuvieron y adaptaron su sistema administrativo, con el fin de garantizar el poder del
Califato. En el caso del Jurasan, fue clave la pervivencia del sistema de tributacion
sasanida, persa. Estaba basado en el cobro de impuestos anuales sobre la tierra o el
comercio, segun la ocupacion de la persona. Ademas, toda persona entre 25 y 50 afios
debia pagar un impuesto individual; aun asi, habia poblacién que no estaba obligada a
pagarlo, nobles, sacerdotes, soldados u oficiales. Este sistema fue aplicado por los arabes
en su avance, a través del impuesto individual, jizyah, y el impuesto sobre la tierra, kharaj,
lo cual generaria enormes contradicciones en el Califato Omeya, como bien explica
Daniel C. Dennett!?.

Pese a que la influencia de las administraciones anteriores es fundamental en la
articulacion y consolidacion del poder arabe, no hay que olvidar que la propia realidad
musulmana estaba cimentada en un modelo tributario basado en el azaque (zakat), la
limosna, uno de los cinco pilares del islam. Aunque histéricamente el azaque haya sido
traducido, literalmente, como limosna; ha sido estudiado y analizado por los historiadores
como un auténtico impuesto, es decir, una cifra fijada y regulada por la administracion y
aplicada a todo miembro de la umma, de ahi la importancia que este tiene en la
configuracion de la sociedad musulmana. Como bien explica Inmaculada Camarero, el
azaque, inicialmente fue concebido como una limosna voluntaria que debia redistribuir
los bienes entre los musulmanes. El islam considera que la riqueza es un don de Dios, por
eso mismo cualquier musulman esta dispuesto a compartir con el resto de hermanos de fe
el regalo que Dios le ha dado. Aunque al principio se tratase de una mera limosna
voluntaria, con el tiempo establecieron un valor fijo y obligatorio puesto por escrito y
regulado por la administracion califal?.

10 Mahayudin Hj Yahaya, The Social and Political Background of the *Abbasid Revolution: The Rise of
the “Abbasid Caliphate, International Journal of Humanities and Cultural Studies, Volume 2, Issue 3,
Islamic University of Sultan Sharif Ali, Brunei, December 2015, pp. 834.

11 Dennett, Daniel Clement Jr., Conversion and the Poll Tax in Early Islam, Harvard University Press,
Cambridge, 1950, pp. 104-113.

12 Camarero Castellano, Inmaculada, El azaque (zakat / sadaga) de los rebafios en el Derecho Islamico,
Miscelanea de Estudios Arabes y Hebraicos, Seccion Arabe-Islam, 58, 2009, pp. 23-53.

11



Es importante hacer hincapié en el papel del azaque porque fue el pilar
fundamental de la sociedad musulmana, ademas permite plantear ciertas diferencias
respecto a los otros impuestos ya comentados que afectaban a todo el Califato, no solo a
los hermanos de fe. A grandes rasgos, ya que tampoco interesa ahora ahondar
profundamente en el tema, se puede establecer que el azaque era un impuesto sobre la
produccion que generaba cada musulman, es decir, los beneficios que sus propiedades les
proporcionaban ya fuesen animales, agricolas 0 monetarias. Su funcién era mantener y
garantizar el status quo en la umma. Era una limosna obligatoria que dotaba a la
administracion de unos minimos con los que sostener a la poblacién y afianzar asi la paz
social.

Por otro lado, es clave conocer como los arabes organizaron el territorio en el
contexto inmediato a su conquista. Independientemente del sistema que asentaran en el
territorio, los arabes, al comienzo de su dominio, establecieron un sistema de tributos que
afectaba directamente a la poblacién indigena recién incorporada. No hay que olvidar
que, hasta el proceso masivo de conversiones, se podia apreciar la existencia de dos
realidades culturales y sociales independientes conviviendo en el mismo territorio. Si la
conquista habia sido pacifica, es decir, sin resistencia y por acuerdos, el territorio era
catalogado como ahd; pero si oponian resistencia y la paz llegaba tras la guerra el acuerdo
estableceria el territorio como sulh®3,

Es importante la distincion territorial de la conquista porque los territorios que
eran establecidos como ahd quedaban bajo administracion directa de la poblacion
autoctona, es decir, no perdian sus propiedades, a cambio de unos tributos anuales
establecidos en el momento de la capitulacion y administrados directamente por las élites
locales, dahagin. Ademas, los territorios que quedaron asi configurados no tenian que
pagar el impuesto sobre la tierra, kharaj. En cambio, los territorios que no se sometieron
y resistieron quedaron bajo la condicion de sulh, esto significaba que los arabes se
quedaron con las mejores tierras y tomaron la propiedad de aquellos que, derrotados,
habian sido conquistados. Esta distincion de los territorios muestra como en algunas
zonas la poblacion autoctona quedo practicamente intacta, sus propiedades y modo de
vida fue respetado, y en otras los arabes se hicieron con el control absoluto.

Este sistema, muy utilizado en la expansion del islam, permite entender que en tan
poco tiempo se hiciese con el control de tan vasta extension. Los pactos pacificos fueron
la tonica general en amplias regiones de las futuras provincias islamicas, lo cual permite
conjeturar que, muy probablemente, los tributos que los arabes impusieron fuesen mas
laxos que con las administraciones previas, de ahi la escasa resistencia.

Una vez explicada la forma en la que los arabes extendieron y aseguraron la
dominacion del territorio, asi como el sistema que imper6 en la region del Jurasan, es
importante analizar de qué manera esta administracién afectd a la poblacion a la que
estaba destinada.

Como ya se ha explicado, la forma en la que tenia lugar la capitulacion de los
territorios conquistados condicionaba la manera en que serian gestionados. En el caso de
ser catalogados como sulh, los territorios y la administracion quedaron en manos de los
arabes que participaron en la conquista. En cambio, aquellos que se rindieron

3Marin-Guzman, Roberto, The 'Abbasid Revolution in Central Asia and Khurasan: an analytical study of
the role of taxation, conversion, and religious groups in its genesis, Islamic Studies, Vol. 33, No. 2/3,
International Islamic University, Islamabad, 1994, pp. 233.

12



pacificamente mantuvieron sus propiedades y modo de vida, a cambio de un tributo anual
cuya gestién quedd en manos de las élites locales.

En el caso concreto del Jurasén, lo mas coman fue que la poblacién no opusiese
resistencia a la invasion, por lo que pudieron continuar con su tradicional modo de vida,
a cambio de los tributos acordados. Daniel C. Dennett Jr expone en uno de sus estudios
una interesante tabla que muestra los tributos, en dirhemes, que tuvieron que pagar
determinadas localidades del Jurasan. No aparece la ciudad de Merv porque al ser la
capital recibi6 unos acuerdos diferentes. Es decir, el territorio fue catalogado como ahd
y por tanto no podia ser sometido a la tributacion musulmana sobre la tierra, kharaj, como
si ocurria con los que acababan siendo estipulados como sulh.

V. Poblaciones étnicas de la Revolucién abasi

Toda revolucion, por propia definicién, conlleva una movilizacién de poblacién
superior a la de cualquier otro tipo de revuelta, lo cual le permite alcanzar el poder y
transformar la sociedad. Esto implica que las personas que la protagonizan, en cierto
modo, se sienten traicionados y abandonados por el sistema que los controla y organiza,
de ahi que acaben optando por un cambio radical del poder y de las relaciones que este
tiene con la sociedad. El eje de cualquier revolucion es el cambio resultante que altera por
completo las bases y principios de la realidad anterior, es decir, da lugar a nuevas
relaciones y condiciones sociales.

En la revolucién abasi es fundamental conocer qué sectores de la poblacion del
Jurasan (&rabes y persas) participaron y por qué apoyaron la revolucion. Aungue se trate
de dos grupos étnicos muy diferentes y que, durante cierto tiempo, compartieron
realidades diferentes en el territorio islamico, acabaron por defender y engrosar un
movimiento que supondria el fin del Califato Omeya.

El analisis de arabes y mawali es fundamental ya que permite tumbar viejos mitos
de la historiografia decimondnica que plantearon la revolucién como una cuestion
nacional, arabes contra iranies. Esta vision, marcada por un enorme sesgo ideoldgico
propio del nacionalismo del siglo XIX, elimina la posibilidad de que la poblacion arabe
se movilizara en contra de sus propios lideres. Por otro lado, plantea la coyuntura como
el intento irani de romper con el poder arabe, cuando realmente lo que buscaban era una
relacion de igualdad en la umma. Gracias a la historia social y a los avances que inicio
Claude Cahen, en los setenta, se ha planteado la cuestién de la revolucion como el
resultado de las tensiones y el malestar que sufria la poblacion arabe e irani en el Jurasan
y que fue canalizada por los Abasies. De ahi la gran importancia de hacer un analisis
concienzudo de ambos grupos étnicos.

IV.1 Arabes, amigos o enemigos de la revolucion

Ya se ha comentado que la necesidad de colaborar con las élites locales genero
que amplios sectores de la poblacion arabe, movilizada durante la expansion, perdiera

14 Anexo 3

13



su estatus al quedar sujeta a la administracién local mawla. Por otro lado, hubo sectores
arabes que con la expansion quedaron al frente de los principales cargos de la
administracion territorial, hicieron de intermediarios entre la élite local y los califas,
ademas, los primeros &rabes en asentarse recibieron las mejores tierras. Entonces, la
cuestién principal es determinar quiénes fueron los arabes beneficiados por el Califato
y, sobre todo, los que quedaron “abandonados” deliberadamente por la administracién
omeya. También es importante conocer el cdmo esto tuvo lugar.

IV.1.1 Explotar la lucha entre clanes, arma de doble filo

Como muchos historiadores del islam han planteado, a lo largo de la segunda
mitad del siglo XX, entre ellos Claude Cahen o Hugh Kennedy®, el islam, en sus primeros
pasos, estuvo marcado por la conflictividad existente entre las grandes tribus de Arabia.
Tradicionalmente han sido divididas en dos grandes grupos, las del norte, sirios,
conocidas como Mudar, y las del sur, yemenies, conocidas como Qahtan. En definitiva,
las del norte comprendian a todos aquellos territorios que vivian en las zonas superiores
de la Peninsula Arébiga, son las tribus vinculadas a los oasis y el comercio de caravanas,
entre las que nacera Mahoma. Por otro lado, las del sur hacen referencia a los grupos que
se organizaron en la tierra del Yemen y desarrollaron potentes complejos de cultivo y
regadio, territorio denominado por los romanos como Arabia Felix.

Los conflictos entre ambos grupos estan documentados por las fuentes arabes
desde antes de la aparicion de Mahoma y el islam, y continuarian durante el desarrollo de
los primeros califatos. Es importante recalcar que las disputas entre tribus fueron, como
bien explican Marin Guzman!® o Kennedy, un arma de doble filo que los Omeyas
utilizaron para asentar su poder, pero que fue igualmente utilizada por los Abasies para
derrocarlos. Es interesante ver como el sistema de alianzas establecido entre arabes,
también con la poblacion local, fue el pilar fundamental en la consolidacion de los
califatos.

Las tribus luchaban por la hegemonia y el control econdmico y politico del
territorio arabe. Con la expansion del islam, sus pretensiones y rivalidades se extendieron
a las conquistas. Tanto las tribus del sur como las del norte tuvieron una intensa difusion
a lo largo de las nuevas provincias, se hicieron con el control de las tierras y la
administracion politica de estas. Lo mas interesante de la cuestion es que alld donde unos
eran la minoria dominante los otros eran la mayoria dominada. Marin Guzman propone
que la Revolucion Abasi, asi como su propaganda, triunfé en las regiones del Jurasan
porque la poblacion yemeni, por lo general menos beneficiada por el Califato Omeya, era
mayoritaria y se encontraba en una posicién de desventaja y desigualdad respecto a los
Mudar. Por otro lado, también defiende que la difusion de la revolucion no llego, por
ejemplo, a al-Andalus porque alli los yemenies controlaban el poder?’.

15 Kennedy, Hugh, The prophet and the age of the caliphates, Pearson Education Limited, Harlow, 1986,
pp. 3.

16 Marin-Guzman, Roberto, Las dimensiones populares de la Revolucion Abasida: un estudio de historia
social del Islam Medieval, Palabra de Clio, México D.F., 2007.

17 Marin-Guzman, Roberto, Las dimensiones populares de la Revolucion Abasida: un estudio de historia
social del Islam Medieval, Palabra de Clio, México D.F., 2007, pp. 26-28.

14



El origen del problema reside en las oleadas migratorias, posteriores a la
conquista, hacia los nuevos territorios controlados en busca de mejores condiciones de
vida. Eran protagonizadas por personas pertenecientes a tribus contrarias a las que ya se
habian asentado, es decir, las que ya eran la clase dirigente. Esta nueva situacion
reactivara los choques y conflictos, ya que los primeros arabes en llegar con la conquista
se quedaron con las mejores tierras y con el control de la administracion.

La cuestion de la tierra serd fundamental, pues de ella se derivara uno de los
problemas que sirvieron de detonante para la revolucion, los impuestos. Como Marin
Guzman explica, los &rabes en su conquista no tenian una organizacion o capacidad
administrativa lo suficientemente fuerte como para establecer un modelo propio de
dominio sobre la poblacién autéctona, por lo que se valieron de la realidad organizativa
previa, es decir, los antiguos imperios persa y bizantino. En este sentido fue clave el uso
del sistema romano de limitanei'®, eran soldados a los que se les concedian territorios
fronterizos como beneficio por su servicio militar, lo cual servia de incentivo para
garantizar su defensa. Los arabes asimilaron este modelo a traves de los junds y el sistema
fronterizo (hudud)™®.

IV.1.2 El reparto de tierras, el paradigma del igta

El reparto de tierra entre los soldados arabes en los nuevos territorios tuvo lugar a
través del sistema conocido como iqta?®. Esta institucion musulmana, originaria del
antiguo Imperio Persa, ha sido muy estudiada por la historiografia europea del siglo XX.
Durante un tiempo, fue asociada al feudalismo que se desarrollaria en la Europa medieval.
Esto se debe a que la base del sistema es la concesion de tierras por parte de un rey, en el
caso europeo, o califa a un subdito a cambio de su fidelidad y proteccidn, lo que se conoce
como contrato de vasallaje. La cuestion y la clave que ha permitido abandonar la teoria
del feudalismo islamico es que el igta era el pilar fundamental de un sistema tributario y
no de uno vasallatico, ya que la relacion que establecia era contractual, ya fuese de forma
perpetua o temporal, entre el califa y la élite musulmana, mayoritariamente del ambito
militar, que se veia beneficiada.

El igta esta directamente ligado a la gatia, considerada el precedente de dicha
institucion. Hay un amplio consenso que afirma que las fuentes musulmanas del periodo
medieval, referentes a la expansion del islam, utilizaban ambos conceptos de forma
simultanea, es decir, significaban lo mismo o hacian referencia a un concepto similar.
Ann K. S. Lambton mantiene que el concepto igta comenz0 a expandirse e
institucionalizarse en el siglo X?!. La qatia era la concesion de territorios a aquellos
soldados que habian participado en la expansion del islam y la conquista de nuevas
provincias. Los beneficiados se convertian, tedricamente, en propietarios de la tierra y
muy frecuentemente delegaban el trabajo agricola o ganadero en los campesinos que en
estas se asentaban; a cambio, el propietario debia pagar unos diezmos acordados con la
administracion. Como Lambton explica, los nuevos terratenientes no tenian ningun tipo

18 Kennedy, Hugh, The prophet and the age of the caliphates, Pearson Education Limited, Harlow, 1986,
p. 3.

19 Gaudefroy-Demombynes, Maurice, Muslim Institutions, Londres, 1954, pp. 18.

20 Sato, Tsugitaka, The iqta system of Iraq under the Buwayhids, Orient, Vol. 18, 1982, pp. 83-106.

2L Lambton, Ann K. S., The evolution of the igta in medieval Iran, Iran, Vol. 5. 1967, pp. 41-50.

15



de privilegio sobre la propiedad que controlaban, tan solo actuaban como administradores
de esta.

En definitiva, el igta seria la institucionalizacion de la qatia, es decir, la
regularizacién legal del reparto de tierras, exclusivamente entre musulmanes, y la
administracion de los impuestos vinculados a estas.

Es muy importante recordar que el islam, al menos en sus primeros pasos, no
contaba con una concepcion definida y consolidada de la propiedad privada, las riquezas
y el territorio pertenecian a la umma y estas eran administradas por el califa. Mahoma
defendia una comunidad de iguales, entre hermanos de fe, en la que la riqueza, como ya
se ha explicado en el apartado del sistema tributario, era concebida como un don de Dios
y, por tanto, debia ser compartida con el resto de musulmanes. En este sentido, el territorio
de dar al-islam?? controlado por los califas pertenecia a todos los miembros de la umma,
por lo que no concebian la existencia de un propietario Gnico de una porcion del califato;
aunque si es cierto que con el tiempo se consolidarian poderosas dinastias militares a las
que se les encomendd, por medio del igta, el control fronterizo de las nuevas provincias
del islam.

Por tanto, la concesion de tierras a través del igta conllevaba el establecimiento
de un acuerdo, un contrato, en el que se determinaba que la posesion y dominio de un
determinado territorio del califato debia ir ligada al pago de unos impuestos a la
administracion califal, asi como el cumplimiento de una serie de deberes militares y
administrativos.

La cuestion del reparto de tierras es muy interesante pues permite entender el largo
desarrollo de los conflictos tribales que se ha comentado anteriormente. Las luchas entre
clanes, una vez unificado el pueblo arabe, estuvieron directamente vinculadas al poder y
prestigio dentro de la sociedad musulmana, asi como de su posicion jerarquica en el
Califato. Por eso mismo, tener el control de las tierras seria una cuestion prioritaria en su
pugna por consolidar su hegemonia tribal. De acuerdo con Lambton, la necesidad
prioritaria del Califato durante la expansion del islam era el abastecimiento, es decir,
incrementar la produccion de alimento para las tropas arabes que estaban siendo
desplazadas a los nuevos territorios fronterizos. Por ello mismo, era frecuente que el igta
0 gatia fuese otorgada a los lideres militares del ejército, que a su vez eran jefes de los
diferentes clanes. Este proceso de otorgamiento territorial permitio afianzar el poder del
Califato en expansidn, satisfacer las ambiciones de los jefes militares y tribales y asegurar
la produccion de alimento y abastecimiento de las tropas, asi como garantizar el control
defensivo de las fronteras.

En definitiva, el uso del igta o gatia permitio a los califas asentar su poder, ya que
asi garantizaban el apoyo de los diferentes clanes. El problema es que unos pocos se
vieron beneficiados durante la conquista en detrimento de muchos que no participaron o
migraron posteriormente.

22 Dar al-islam hace referencia al territorio que se encontraba bajo la tutela y administracion de la ley
islamica, es decir, de los preceptos del Corén. Es traducido literalmente como “la casa del islam”. Este
concepto permite establecer una clara divisién con aquellos territorios que no conocian el islam o que
estaban luchando con los musulmanes en su expansion, eran denominados como dar al-harb, “la casa de
la guerra”.

16



IV.1.3 Conclusiones sobre el origen del descontento arabe

Los Omeyas aprovecharon la presencia de poblacién éarabe para afianzar los
territorios conquistados, con el fin de establecer un sistema clientelar-tributario que
consagrase su poder, que no hay que confundir con el feudalismo europeo. Esto implica
que unos grupos fuesen favorecidos, en unas areas de influencia, en perjuicio de otros. En
el caso del Jurasan, las tribus arabes mas beneficiadas fueron las del norte de Arabia, ya
que fueron las mas activas en la conquista. Se convirtieron en el eslabén intermedio entre
el califato y los poderes autdctonos locales. Estaban al frente de los principales puestos
administrativos, militares y politico-religiosos, por lo que tuvieron que hacer frente a las
continuas revueltas que se sucedieron en el Jurasan, tanto por la poblacion autdctona
como por los arabes que no fueron beneficiados. Al-Tabari explica que los primeros
califas Omeyas apoyaron y potenciaron el asentamiento de poblacién yemeni en las
tierras del Jurasan?3; pero no sirvié de mucho, ya que las tribus del norte habian copado
las mejores zonas y posiciones de poder desde su conquista, en 650, por lo que las
politicas califales no tuvieron especial trascendencia.

A nivel general, la dinastia Omeya, sobre todo con el linaje que encabez6 Marwan
| (684-685), se decantd por apoyarse en las tribus del norte; aunque durante el gobierno
de algunos califas, como Sulayman (715-717) o Umar Il (717-720), trataron de
compensar y asegurar un equilibrio pacifico entre los grupos tribales. Aun asi, la tonica
general derivd en diversas revueltas dirigidas por figuras relevantes de la poblacion
yemeni, que habian perdido su posicién de poder y privilegio, adquirida en los tiempos
de status quo, en pro de otras personalidades influyentes de las tribus del norte, como las
rebeliones de ‘Abd al-Rahman lbn al-Ash’ath y posteriormente la de 1bn al-Muhallab en
720%,

La estrategia omeya para mantener su poder a primera vista resulté ser bastante
efectiva. Se valieron de parte de su propia etnia para garantizar el control y la
administracion de las provincias del Califato. El problema es que, de forma paralela, esta
actitud erosionaba su imagen publica e incrementaba la tension y el descontento entre
aquellos clanes y dirigentes arabes que no fueron encumbrados o que perdieron el poder
que, en determinados momentos, los califas les proporcionaron. Por ello es l6gico que
acabasen abrazando las posiciones de un nuevo movimiento, encabezado por una familia
de la élite arabe, que promulgaba mayor igualdad entre hermanos de fe. EI mensaje abasi
de la revolucion, mayor igualdad, fue un claro incentivo para aquellos arabes que se
sintieron ultrajados y abandonados por el Califato Omeya.

IV.2 La poblacién indigena mawla

Una vez analizado el caso de la poblacidn arabe, hay que centrarse en aquellos
que, una vez conquistados, pasaron a formar parte del Califato Omeya y que con el tiempo

23 Marin-Guzman, Roberto, Las dimensiones populares de la Revolucion Abasida: un estudio de historia
social del Islam Medieval, Palabra de Clio, México D.F., 2007, pp. 38. Cf. Al-Tabari, Tar’rikh al-Umam
wa al-Muluk, 11, p. 161.

24 Marin-Guzman Roberto, Las dimensiones populares de la Revolucion Abasida: un estudio de historia
social del Islam Medieval, Palabra de Clio, México D.F., 2007, pp. 43-45.

17



se fueron convirtiendo al islam. Es decir, se trata de un grupo social que inicialmente era
completamente diferente en su estructuracion social al islam y que mantuvo una relacion
de status quo basado, fundamentalmente, en una serie de tributos anuales. El problema, y
cuestiéon fundamental que marcaré el descontento de los autoctonos, es que su conversién
al islam fue masiva y en un periodo muy breve de tiempo, pero su situacion social no
mejoro.

Hay un consenso historiografico bastante amplio que trata de explicar el
descontento y movilizacion de la poblacion mawla a través de la gestion del sistema de
tributacion, por lo que parece fundamental profundizar en un tema que ya ha sido tratado
con anterioridad.

IV.2.1 Conversion e impuestos, aspiraciones frustradas

Es esencial recapitular parte de la informacion planteada en el apartado del sistema
de tributacion, ya que tuvo especial influencia en los mawali. De acuerdo con la religion
de Mahoma, los musulmanes estaban exentos de pagar la jizyah, es decir, el impuesto
individual, en cambio, si tendrian que pagar sus respectivos impuestos por las tierras, lo
que se conocia como kharaj. Mientras la poblacién autctona se mantuvo fiel a sus
creencias tradicionales no hubo ninguna controversia, ellos pagaban los tributos
acordados en las capitulaciones y seguian con su modo de vida independiente; el
problema aparecié en torno al 700, cuando las conversiones en la provincia se
masificaron.

Como bien apunta Dennett, antes de llegar a la conversion masiva de iranies, fue
necesario un proceso de islamizacion y aculturacion, lo cual fue propiciado por la gran
oleada migratoria de arabes hacia la tierra del Jurasan, en busca de mejores condiciones
de vida. La simbiosis que tuvo lugar facilité que, en un periodo breve de tiempo, mucha
gente autoctona se convirtiera al islam. Tal movilizacion religiosa difundié la sospecha
entre los gobernadores y administradores omeyas, en algunos casos fundada, de que la
motivacion principal de los mawali era econdmica y no piadosa, tan solo buscaban pagar
menos impuestos.

Esto hace pensar que, aunque los tributos establecidos en las capitulaciones fuesen
mas bajos que los de la administracion sasanida anterior, seguian siendo superiores a los
impuestos que los musulmanes tenian que pagar. Si nos guiamos por esta teoria es facil
entender el rapido y masivo fendmeno de conversion religiosa, asi como el recelo de los
dirigentes omeyas. El problema de este planteamiento es que resulta bastante simplista,
ya que desprecia por completo el peso que la simbiosis cultural, o las relaciones sociales
entre diferentes grupos étnicos, pudiesen tener en la concienciacion religiosa y desarrollo
de una nueva espiritualidad hegemdnica.

Por estas razones, el gobernador omeya de la region, al-Hajjaj, se neg6 a conceder
el privilegio tributario, propio de la conversion, a los nuevos musulmanes. A esta decision
le siguieron revueltas por parte de la poblacion autéctona del Jurasan, que reclamaba un
trato justo entre hermanos de fe. Hay que tener en cuenta una cuestion clave en esta
coyuntura, la administracion de los impuestos, como ya ocurrid con los tributos de la
conquista, estaba en manos de la élite persa local, dahagin, la cual se vio enormemente
enriquecida por su posicion como intermediarios administrativos. Es muy posible, tal y
como apuntan historiadores anteriormente nombrados, que estos obtuviesen ganancias a

18



través de la recaudacion fraudulenta de los impuestos, ya que no tenian una supervision
directa que lo evitase. Por eso mismo, continuando con la tesis mas defendida, los dahagin
habrian sido uno de los colectivos que méas firmemente se opuso a la conversion del
pueblo llano persa, por el mero hecho de que la islamizacién y homogeneizacién cultural
y social podia reducir su cuota de poder y autoridad.

Como ya se ha comentado, de acuerdo con los preceptos del islam, la conversion
implicaba el fin de la jizyah para los nuevos musulmanes, el problema es que los dahagin,
encargados de la administracion de los impuestos a la poblacion no musulmana, no
aplicaron la ley islamica. En muchos casos la poblacion musulmana, recién convertida,
tenia que hacer frente a nuevos impuestos recaudados por la élite local que, al fin y al
cabo, buscaba mantener sus ingresos a través de la administracion fraudulenta de la
tributacion.

Los dirigentes omeyas, seguramente mal influenciados por los dahagin,
terminaron por denegar el fin de la jizyah a los nuevos hermanos de fe, por lo que estos
acabaron por rebelarse. La reivindicaciéon de los mawali acab6é derivando en la
intervencion de la autoridad omeya de forma mas directa, obligaron a los dahagin a retirar
la tributacion de la jizyah a los nuevos musulmanes. Hubo intentos por parte de la
administracion de algunos califas, después de las revueltas, de solucionar la gran
controversia y descontento que la cuestion de los impuestos generaba, especialmente, en
el Jurasan.

Dennett apunta que fue fundamental la iniciativa que el califa Hisham, por medio
del gobernador Nasr ibn Saiyar, traté de llevar a cabo en 738%°. Las medidas que busco
implantar suprimian, definitivamente, los tributos originales de la conquista, lo cual
implicaba que la sociedad del Jurasan, independientemente de su religion, estaba sujeta a
un mismo sistema tributario territorial. Con ello tratd de eliminar las injusticias que la
tributacion en el Jurasan arrastraba. Se exigia el pago del kharaj a musulmanes y no
musulmanes y la jizyah tan solo a los no musulmanes. El problema es que la gestién de
estos impuestos continu6é en manos de la élite local, la cual los gestiono a su antojo. Por
eso mismo, las contradicciones y tensiones no desaparecieron, ya que el poder de los
dahagin seguia siendo la recoleccion de impuestos. Se puede apreciar entonces como los
intentos de reforma y justicia social, a pesar de tener una clara intencion de proteger a
todos los musulmanes, no fueron suficientes, ya que el sistema seguia siendo el mismo,
dependian completamente de la élite local para su gestion, y lo Gnico que podian hacer
era corregir los abusos que pudiesen aparecer por la mala praxis e intereses personales de
aquellos que tenian el control real.

IV.2.2 Conclusiones sobre el origen del descontento persa

La cuestion de los impuestos resulta muy interesante para entender la gran
movilizacion que tuvo la poblacién mawla en la region a favor de la revolucion. Desde el
momento en el que se convirtieron al islam vieron cOmo sus aspiraciones de pertenecer a
una comunidad, la umma, de igualdad entre hermanos de fe fueron frustradas,
econdémicamente veian cOmo su situacién era peor, en comparacion con la de los arabes

25 Anexo 4

19



que se habian desplazado al Jurasan. Aqui es interesante hacer una mencion a la teoria y
reflexion que Dennett hace al respecto de la influencia del mal uso de los impuestos en la
revolucion abasi. Para él, la cuestion tributaria no tuvo por qué ser, al menos directamente,
uno de los detonantes esenciales, ya que la situacién de asfixia en momentos coyunturales
y de creciente tension venia dada por la mala praxis de los dahaqin, es decir, persas que
explotaban a otros persas y que fueron los dirigentes arabes los que trataron de poner fin
a la injusticia, aunque, como se ha visto, no fueron efectivos?.

No hay que olvidar que el Califato Omeya se caracterizé por una administracion
muy centralizada en Damasco que dependia de la gestion en las delegaciones
provinciales, a través de familias arabes y del apoyo de las élites locales. Por esto mismo,
es facil deducir que los muladies no veian a los dahagin como el origen del problema,
sino como parte de este. Es decir, el abuso que sufrian por parte de su propia élite era una
causa directa de la gestién y administracion omeya del Califato en el Jurasan, por lo que
es logico que el descontento y la tension fueran dirigidas contra el Califato.

IV.3 La hegemonia de los dahagin y el mal uso del sistema tributario

Como ya se ha comentado, el Califato Omeya se valio muy habilmente de las
tensiones existentes entre las diferentes tribus arabes para consolidar y asegurar su poder
entre la gente de su etnia, ya fuese por medio del ejército o de la administracion. Aun asi,
los arabes no eran suficientes para consolidar el dominio de unas tierras recién
conquistadas, ya que eran una minoria, por lo que tuvieron que valerse del apoyo y la
colaboracion de las élites locales que habian tenido el poder con los Sasanidas. Se les
confio la gestion de los tributos anuales estipulados en las capitulaciones, es decir
quedaron al frente de la recaudacion en aquellas regiones donde la poblacion irani vivia
independientemente.

Con frecuencia, fueron el colectivo irani en convertirse al islam con mayor
celeridad, ya fuese por intereses econdmicos o sociales, pues esto les permitia consagrar
su autoridad y relaciones con los dirigentes provinciales omeyas. Tal era su influencia
que, cuando los tributos de las capitulaciones fueron sustituidos por el sistema musulman
que regia el resto de los territorios, continuaron al frente de estos. Para los Omeyas eran
una gran fuente de legitimidad entre el pueblo Ilano irani, ya que eran sus lideres y por
tanto la gente a la que obedecian.

Los impuestos son fundamentales para entender uno de los origenes del
descontento tanto irani como arabe. Es importante recordar que la administracion omeya
se basa en un sistema de tributos, pagar unas tasas por ciertas concesiones, ya fuesen
territoriales, administrativas o confesionales, por lo que no puede ser equiparado, como
ya he comentado anteriormente, con el feudalismo occidental. La base de la sociedad
musulmana son los impuestos y, lo esencial, en el caso del Jurasan es que estos habian
sido delegados en los dahagin, con el fin de garantizar su fidelidad y el control del
territorio.

26 Dennett, Daniel Clement Jr., Conversion and the Poll Tax in Early Islam, Harvard University Press,
Cambridge, 1950, p. 113.

20



El sistema tributario y la dependencia de la €lite irani son una de las causas que
mejor ha permitido explicar el origen del descontento de la poblacion del Jurasén, tanto
arabe como muladi, ya que la mala praxis de los dahagin acabd afectando a ambos grupos
étnicos por igual. La sociedad del Jurasan tras la conquista muestra como arabes e iranies
convivian en el territorio sin ningun tipo de contradiccion o conflicto, los arabes se regian
por los postulados del Coran y los persas, de acuerdo con las condiciones tributarias
establecidas en la conquista.

El Califato Omeya se ha caracterizado por su centralizacion administrativa, es
decir, fue un sistema que tomaba las decisiones de gestién desde Damasco y se valié de
diferentes delegaciones provinciales que hiciesen cumplir dichos mandatos. El problema
es que la excesiva centralizacion puede derivar en el desarrollo de intereses personales, a
causa de las largas distancias y desconexion entre el poder central y provincial, como
ocurri6 con los dahagin del Jurasan.

Es esencial, para entender este proceso, el intenso fendmeno de asimilacion
cultural y simbiosis que acab6 derivando en una oleada masiva y répida de conversiones
entre la poblacion muladi. Esto implico que las distinciones étnicas y sociales que antafio
habian tenido mucho peso en la sociedad del Jurasan perdieron valor, ya que todos eran
musulmanes.

El principal impuesto para los musulmanes era el azaque, conocido como limosna,
que era fijado en funcion de la riqueza personal de cada uno. Ademas, el Califato
establecié otros impuestos. La jizyah era un impuesto personal que debian pagar los no
musulmanes, denominados genéricamente como dhimmis?’. Luego estaba el kharaj
impuesto que debian pagar todos, estaba vinculado a la propiedad de la tierra.

La elite persa al frente de los tributos del Califato en el Jurasdn conocia como
debian actuar, de acuerdo con las prerrogativas califales; pero, como muchos
historiadores han apuntado, fueron mas proclives a seguir sus propios intereses que los
del califa. Pese a que los impuestos, los tributos de conquista y los cambios por conversion
hubiesen sido fijados, ellos actuaron de tal forma que el cobro de impuestos les permitiese
continuar con su tradicional autoridad.

De hecho, como bien apunta Dennett, las conversiones masivas fueron para ellos
una gran fuente de temor, ya que podian eliminar su poder sobre la poblacidn, al formar
todos parte de la umma dejarian de ser vistos como sus lideres exclusivos y pasarian a
vincularse directamente con las autoridades omeyas, sin necesidad de intermediarios. Por
eso, pudieron ser una fuente importante de oposicion a las conversiones de muladies, lo
que si es seguro es gque se aseguraron de que, aunque se convirtieran, no recibiesen las
exenciones fiscales que el islam prometia.

Por otro lado, destaca la teoria de Hugh Kennedy?® respecto al vinculo que la
actitud de los dahagin tuvo con el descontento arabe. Aquellos arabes que se habian
asentado en el Jurasan después de su conquista y reparto de influencias, quedaron en no

27 Dhimmi, significa “gente del libro”, era el nombre con el que denominaban a los seguidores de las
religiones abrahamicas, es decir, judios y cristianos. Los musulmanes eran conscientes de la existencia de
una raiz espiritual comdn a las tres religiones, por ello solian consentir, en mayor o menor medida, que
los seguidores del Antiguo Testamento continuasen con su religién y modo de vida, a cambio de unos
impuestos.

28 Kennedy, Hugh, The Early Abbasid Caliphate. A political history, Croom Helm, Kent, 1981, pp.37.

21



pocas ocasiones bajo la hegemonia irani, lo cual suponia que su estatus social, sobre todo
con la simbiosis cultural, quedaba reducido a la nada. Segin Kennedy, fue fundamental
el proceso de concesiones territoriales a aquellos &rabes que, desplazados a la regién, ya
fuese por su papel militar o en busca de mejores condiciones de vida, recibieron unas
tierras por las que debian pagar determinados impuestos, el problema es que en muchas
ocasiones quedaron bajo el control administrativo persa. Se puede deducir que el abuso y
manipulacién del sistema tributario que caracteriz6 a los dahagin afect6 también a los
arabes que, ademas de ver cdmo su antiguo estatus social quedaba ensombrecido por el
poder irani, tenian que hacer frente a unos impuestos que no les correspondian por su
condicion religiosa, supuestamente en nombre del Califato.

En definitiva, la mala praxis de los dahagin afect6 a todos por igual, arabes e
iranies. Unos veian cdmo sus propios lideres, bajo la tutela del Califato, les impedian
alcanzar la igualdad social y econdmica que les era un derecho por religion, de ahi que
focalizasen su malestar y descontento en la administracion Omeya, a la que estaban
supeditados. Por otro lado, los arabes, muy condicionados por su propia concepcion de la
supremacia arabe en el islam, veian como unos mawali les ninguneaban y abusaban de su
poder obligandoles a pagar impuestos que no les correspondian o viendo coémo ocupaban
puestos de poder que consideraban suyos por derecho, con el consentimiento de los
dirigentes Omeyas.

Pese a la mala praxis de la élite persa, el descontento fue dirigido especialmente
contra la élite arabe del califato y su politica de discriminacion social. En este sentido,
fue clave, de nuevo, el mensaje politico de la propaganda Abasi, que reclamaba un
Califato que asegurase y defendiese la igualdad en la umma por medio de una mayor
vinculacion religiosa al poder politico.

V. La Revolucion Abasi como paradigma de movimiento social

Ha quedado claro que la movilizacion y el descontento de los diferentes grupos
étnicos del Jurasan fue fundamental para el triunfo de la revolucion y el cambio dinastico
que con esta llego. Los Abasies dirigieron desde principios del siglo VIII un movimiento
secreto de oposicidn al Califato Omeya y su principal objetivo era ganarse el apoyo de la
poblacion, ya fuese a través del malestar economico, social o religioso generado por la
administracion califal. Esto demuestra que la participacion de la gran masa social hace de
la revolucion un éxito, es lo que la diferencia del resto de revueltas e insurrecciones que
se dieron a lo largo del Califato Omeya.

Los Abasies entendian que necesitaban de apoyos si querian tener éxito en su
arriesgada empresa, como ya he comentado. Durante mas de tres décadas sus lideres y
emisarios sobre el terreno se mantuvieron en secreto, ya que corrian el riesgo de ser
descubiertos por los Omeyas y ser ejecutados. Por ello, se entiende que la revolucion tuvo
lugar una vez tuvieron las fuerzas necesarias como para hacer publicas sus pretensiones
al califato.

22



V.1 La propaganda abasi (da 'wah). La busqueda clandestina de apoyos

La Revolucion Abasi, como todo movimiento revolucionario de asalto al poder,
conto6 con una fase previa de conspiracion y clandestinidad. Durante esta etapa tuvo lugar
lo que se conoce como da 'wah?, la llamada. Fue un proceso secreto de propaganda y
publicidad en contra del régimen Omeya que defendia un mensaje de igualdad en la umma
acusando a los Omeyas de impios y malos dirigentes, de no gobernar ni vivir de acuerdo
con el Coran.

En esta cuestion me voy a detener, brevemente, en un condicionante clave de la
crispacion social en la historia del islam, la religion, concretamente el papel de la secta
de los Chiies en la sociedad. Considero fundamental incidir en la cuestion pues multiples
historiadores, de los que he nombrado a lo largo del trabajo, concuerdan en el
protagonismo que tuvieron en el origen de la revolucion, ya que parte de la legitimidad y
poder de los Abasies se sustento en ellos, al menos durante un tiempo.

Como ya se ha comentado previamente, en el predmbulo, las diferentes sectas del
islam proponian una forma de ver y vivir la religion, asi como su vinculo con el poder,
diferente al de la tradicion dominante, es decir, la sunna. Los chiies defendian que los
unicos con legitimidad a detentar el poder califal eran los descendientes de Ali, el cual
fue sustituido por los Omeyas, de ahi que se opusieran firmemente a ellos durante todo el
Califato. Esta cuestion es fundamental porque los Abasies fundamentaron sus
pretensiones en base a las ideas que defendian los chiies.

Los Abasies defendian que Abu Hasim, hijo de Muhammad ibn al-Hanafiyyah y
nieto de Ali, al morir legd toda su autoridad y legitimidad califal en Muhammad ibn ‘Abd
Allah ibn al-Abbas, es decir, un Abasi descendiente del tio de Mahoma. Aunque los
historiadores siguen siendo escépticos acerca de la autenticidad de tal acontecimiento, fue
clave en la legitimacion de los Abasies como lideres de la Revolucion y, a priori, de un
movimiento chii. Vincularon directamente sus pretensiones con las aspiraciones chiies,
es decir, un Califa que descendiese de la familia directa del Profeta y que este fuese a la
vez lider politico y religioso de la comunidad; aunque como bien apunta Moshe Sharon®°,
esto fue solo al principio, ya que una vez obtuvieron los apoyos sociales suficientes
comenzaron a predicar unas ideas e intenciones exclusivamente abasies, dejando a los
chiies en segundo plano. Esto permite entender por queé, en el futuro, los chiies también
se opusieron al Califato Abasi.

En definitiva, los Abasies se valieron de un movimiento religioso que era
minoritario, pero con muchisimo peso en las regiones del Jurasan e Irak con el fin de
asentar su poder y legitimidad en la clandestinidad. Aunque finalmente fue un Abasi, al-
‘Abbas, seguidor de la sunna, y no un chii el que fue proclamado Califa e Imam.

La propaganda abasi tenia un claro objetivo, ganar apoyos para su causa. Por eso,
a la vez que se hicieron con el liderazgo de la causa chii trataron de organizar y movilizar

29 LLa da'wah, en el caso concreto de la Revolucion Abasi, consistio en enviar mensajeros secretos a
diferentes territorios con el fin de ganar adeptos para la causa abasi. La da 'wah como tal es una practica
frecuente en el islam, similar a multitud de religiones, que consiste en enviar emisarios, musulmanes, a
territorios donde no ha llegado el islam con el fin de propiciar la conversion de la poblacion.

30sharon, Moshe, Black banners from the east 1. Revolt: the social and military aspects of the ‘Abbasid
Revolution, Graph Press Ltd., Jerusalem, 1990.

23



el descontento de la poblacion musulmana, &rabe y muladi, del Jurasan. Como bien
sintetiza Marin Guzman, los Abasies acusaron a los Omeyas de impiedad y de promover
y consolidar la desigualdad en la umma, es decir, vivir y gobernar en contra de los
preceptos de Mahoma y el Coran. Por eso, enviaron un mensaje de igualdad entre
musulmanes, tanto de oportunidades econémico-sociales como espirituales.

Los Abasies eran conscientes de la situacion social que vivia la poblacion en el
Jurasan y de las cuestiones que oprimian y frustraban a la poblacion musulmana.

La poblacion mawla, como ya se ha explicado, vivia asfixiada por la mala gestion
de los impuestos de las élites locales; pese a ser musulmanes no recibian el trato
igualitario que el Coran defendia. Por eso mismo, el mensaje de igualdad de los Abasies
tuvo tantisima aceptacién entre los mawali, de hecho, uno de los principales lideres del
movimiento Abasi, Abu Muslim era muladi, o al menos esa es la opinion mayoritaria
entre la comunidad historiogréfica.

Por otro lado, los Abasies también buscaron el apoyo de aquellos arabes que
habian sido discriminados deliberadamente por los Omeyas, los yemenies. Los Qahtan,
tribus del sur de Arabia, comprendian el grupo mayoritario de la poblacion arabe del
Jurasan y vivian oprimidos por las tribus sirias del norte que, con el apoyo de los Omeyas,
impedian su ascenso social. Como ya se ha comentado, los Omeyas se valieron de las
disputas tribales arabes para consolidar su poder. Inicialmente, los Abasies movilizaron
y asentaron el apoyo yemeni en la regidn, al ser la mayoria excluida era, potencialmente,
mAas propicia a apoyar un movimiento que le prometia la igualdad entre musulmanes. Aun
asi, no solo los Qahtan apoyaron la causa®!. Los Mudar del norte también formaron parte
del ejército que movilizarian los Abasies para derrocar a los Omeyas. Esto muestra como
los Abasies habian aprendido de los errores de sus rivales, la confrontacion entre tribus
era un arma de doble filo, por eso buscaron el maximo nimero de apoyos entre todos
ellos.

En definitiva, los Abasies orquestaron un movimiento clandestino que en sus
primeros pasos se encubrid bajo la mascara de las pretensiones chiies, hasta que lograron
afianzar su poder al frente del mismo y comenzaron a moverse en la direccion de sus
propios intereses. En este proceso fue fundamental el papel que cumplieron los espias
sobre el terreno que enviaron al Jurasan como emisarios y que difundieron su propaganda.
La clave de su éxito fue que conocian a la perfeccion los males que acosaban a la
poblacion de la region y por ello lanzaron un mensaje, una promesa de igualdad, que
buscaba ganarse el apoyo de todos ellos y movilizarlos en contra de los Omeyas.

V.2 Abu Muslim. De lider revolucionario abasi a héroe persa

Abu Muslim es una de las figuras mas excepcionales y controvertidas de la
historia del islam, al menos en lo que respecta al periodo que este trabajo comprende. La
escasez de fuentes fidedignas hace de su origen y su vida antes de la Revolucidén Abasi,
e incluso la forma en que entrd al servicio de los Abasies, una completa incognita®2,
Aunque existe cierto consenso gue apunta a un origen mawla y esclavo, la comunidad

31 Sharon, Moshe, Black banner from the east. The establishment of the ‘Abbasid state. Incubation of a
revolt, The Magnes Press, Jerusalem, 1983, pp. 153-200.

32 Daniel, Elton L., The political and social history of Khurasan under Abbasid rule, 747-820, Bibliotheca
Islamica, Minneapolis & Chicago, 1979, pp. 100-104.

24



historiogréafica no ha hecho ninguna afirmacion categdrica que asiente dicha teoria. De
ahi que la figura de Abu Muslim haya sido tan intensamente estudiada, tanto por su papel
en la revolucién como por su posterior participacion en el Califato Abasi. A esto hay que
sumar la extraordinaria situacion en la que tuvo lugar su muerte, por orden del Califa al-
Mansur, y que dio lugar a una secta en el Jurasan que le consideraba su Unico lider militar,
politico y religioso.

Pese a que este trabajo se centra en la movilizacion de los grupos sociales como
conjunto, de sus malestares, aspiraciones y los cambios que lograron, es inevitable no
dedicar cierto espacio y tiempo a la figura, posiblemente, mas relevante de la Revolucion
Abasi. Fue el espia principal de los Abasies en el Jurasan durante los tiempos de la da’wah
y uno de los principales lideres militares entre la poblacion jurasani en el ejército abasi.

Ibrahim ibn Muhammad fue el primer imam® abasi al frente del movimiento
clandestino que se estaba orquestando en Iraq y el Jurasan. Es muy relevante su presencia
pues indica que los Abasies habian comenzado a ganar peso y poder dentro del
movimiento chii al que se habian vinculado. La presencia del titulo imam indica que, por
el momento, seguian bajo la estela de las pretensiones chiies, aunque ya se trataba de un
Abasi al mando. El fue el encargado de enviar a Abu Muslim en 746 al Jurasan con el fin
de satisfacer las demandas que sus aliados arabes del Jurasan exigian. Querian como lider
en el Jurasan a alguien de la familia del imam; aunque al final Ibrahim ibn Muhammad
envio a un espia de plena confianza que no era de su familia, pese a que seria
posteriormente adoptado, ya que, como ya he comentado, lo mas seguro es que fuese de
ascendencia mawla y esclava.

Segun Elton L. Daniel, la decision de enviar a Abu Muslim y no a alguien de la
sangre del imam, respondia a la necesidad de mantener el anonimato de los Abasies, con
el fin de no levantar sospechas entre los aliados Omeyas. Abu Muslim habia demostrado
ya, al servicio de la familia Abasi, grandes cualidades politicas y militares, ademas, ya
habia estado en contacto, en numerosas ocasiones, con los circulos politicos y sociales
del Jurasan a los que se le desting, por lo que lo consideraron el mejor candidato para
liderarlos®.

El papel de Abu Muslim fue de tal relevancia y tuvo tal calado en la sociedad irani
que con el triunfo de la Revolucion lo proclamaron como lider politico y militar del
Jurasan, de hecho, los Abasies le nombraron gobernador del Jurasan. Aunque,
ironicamente, los lideres del movimiento en la provincia, inicialmente, rechazaron el
liderazgo de Abu Muslim, las fuentes islamicas incluso constatan que fue enviado de
vuelta junto al imam Ibrahim ibn Muhammad.

La llegada de Abu Muslim al Jurasan, en 746 implico el fin de la clandestinidad
para el movimiento, su mision era consolidar de una vez por todas los apoyos abasies en
la zona y configurar a partir de ellos un ejército solido y eficaz que luchase por la causa.
Su impacto fue tal que en 747 fue el encargado de proclamar y liderar la revuelta que
daria lugar al origen de la revoluciéon en el Jurasan.

33 El Imam es la persona, un hombre, encargada de dirigir la oracién en la mezquita. Por otro lado, los
chiies consideran al Imam como la persona encargada de liderar espiritualmente a la comunidad de
creyentes, la umma. Consideran que la persona mejor indicada para ello debe pertenecer a la descendencia
de Ali, ultimo de los Califas Ortodoxos.

34 Daniel, Elton L., The political and social history of Khurasan under Abbasid rule, 747-820, Bibliotheca
Islamica, Minneapolis & Chicago, 1979, pp. 217-218.

25



VI.  Triunfo de la revolucion, origen del cambio social

La Revolucion Abasi concluyd en 750 con la victoria de los ejércitos de Abu
Muslim sobre los Omeyas en la batalla del gran Zab, lo cual supuso el fin del Califato
Omeya y la llegada al poder de los Abasies. Como ya se ha planteado, la Revolucion fue,
de acuerdo con las enormes extensiones de dar al-islam, relativamente local, ya que las
regiones en las que recibid el apoyo y los efectivos necesarios para el ejército fueron
principalmente las zonas Iraq y el Jurasan. Esto quiere decir que numerosos territorios
quedaron, préacticamente, al margen de los cambios reales que la Revolucién implicé.

Los Abasies asentaron una nueva administracion basada en el férreo control de las
provincias, en especial de aquellas mas proximas al nuevo centro del Califato, Bagdad,
utilizando un sistema de mensajeria propio del imperio sasanida. Dicho cambio implicd
que, a la larga, numerosas regiones del territorio, alejadas del poder central, buscasen una
organizacion independiente, es decir, la inestabilidad territorial continud siendo una
constante.

Por otro lado, la Revolucion si supuso un auténtico cambio para aquellos que la
apoyaron. La poblacion persa y arabe de los territorios que protagonizaron la revolucion
vieron como el mensaje abasi de igualdad en la umma se cumplia, al menos parcialmente,
porque, al igual que hicieron los Omeyas, los Abasies tuvieron que perjudicar a unos,
como ocurrio con los terratenientes y militares arabes que mas firmemente apoyaron a los
Omeyas, para recompensar a sus aliados.

V1.1 El cambio. Nace una nueva realidad

La llegada al poder de los Abasies supuso un cambio radical y absoluto de la
sociedad musulmana. Implicé cambios a nivel politico, territorial, administrativo, social
y religioso. Dieron absoluto protagonismo en la vida politica, religiosa y militar a los
mawali, en especial a los jurasanies, que habian sido discriminados por los Omeyas.
Permitieron la entrada de la cultura y civilizacion persa en la cultura oficial del Califato,
adoptaron elementos fundamentales para la futura administracion abasi, como la figura
del visir. Por otro lado, fue clave la reforma religiosa que tuvo lugar, en especial con al-
Mansur y la fijacion de una ortodoxia estable que permitiese regir de forma unanime la
vida de la umma. Ademas, el Califa paso a ser lider politico e imam, algo que guarda
cierta relacion con las tradicionales pretensiones chiies. Es decir, pasé a ser lider y guia
espiritual de los musulmanes, lo cual implicé una mayor vinculacion de la religion con la
politica.

En definitiva, como toda revolucion, supuso un antes y un después, una ruptura
absoluta con la realidad anterior y la creacion de una nueva. Seria imposible abarcar en
este trabajo, aungue fuese de forma sintética, todas las reformas y cambios que tuvieron
lugar con los Abasies, por eso he decidido centrarme en aquellos aspectos que estan
vinculados a algunas de las cuestiones que ya he explicado con anterioridad,
fundamentalmente la desigualdad social por el origen étnico.

Los Abasies ganaron y cumplieron. Una vez se hicieron con el poder, e incluso
antes, comenzaron a implantar un nuevo sistema de organizacion social que se basase en
la igualdad entre musulmanes, entre arabes y mawali. Este proceso supuso la irrupcion de
la cultura persa en la sociedad arabe, de tal manera que su simbiosis dio lugar a una Unica

26



realidad cultural y social. Las antiguas divisiones étnicas dejaron de tener sentido y los
iranies pasaron a ser la fuerza y eje principal del nuevo Califato.

Muladies del Jurasén y arabes de las tribus Qahtan vieron como se cumplian las
promesas de reparto igualitario de la riqueza entre los musulmanes. Los territorios
confiscados en Siria, a la alta jerarquia omeya, fueron repartidos entre ambos grupos
sociales de forma que se hiciese honor a la palabra dada por los Abasies. Fue fundamental
la redistribucion militar de los territorios fronterizos de Siria con el Imperio Bizantino.
Aquellos junds que habian sido otorgados por medio del igta o gatia a los arabes, Mudar,
fieles a los Omeyas, ahora fueron repartidos entre los lideres militares persas y yemenies.

Los Abasies, a través de su Revolucion, trataron de crear una nueva realidad que
dejase en el olvido a los Omeyas y su Califato. Se aprecia como sus aliados principales
ya no eran arabes sino persas, buena prueba de ello fue el cambio de la sede califal.
Damasco quedo6 abandonada y los antiguos territorios nucleares del Califato Omeya, Siria
y norte de Egipto, quedaron en segundo plano para dar el protagonismo a aquellas tierras
que apoyaron la da’wah, en especial Iraq y el Jurasan. La nueva capital del Califato seria
una ciudad nacida de la nada, por orden del Califa al-Mansur en 761, Bagdad, en la
antigua Mesopotamia. Esta decision muestra la necesidad y determinacion de cortar
completamente con aquello que les precedio.

Como ya se ha explicado, la poblacion mawla, en especial la del Jurasan, fue la
maés beneficiada y recompensada por su apoyo incondicional a los Abasies. La politica
abasi les asegurd el fin de los abusos fiscales anteriores, resultado de la mala
administracion tributaria. Pasaron a formar parte de la élite politica, militar y social de la
nueva sociedad musulmana y Abu Muslim, su gran lider, se convirtié en figura
determinante de la realidad abasi. Como nuevo gobernador de Siria, jefe de los ejércitos
del Jurasan y principal baluarte del Califa al-Saffah, pasé a ser una de las personas mas
poderosas del Califato, lo cual es muestra del cambio de tonica general que estaba
teniendo lugar.

Aqui cabe destacar uno de los cambios mas trascendentales e influyentes en la
sociedad jurasani. El ejército, bajo el mando de Abu Muslim, fue reorganizado de tal
forma que la antigua organizacion arabe, basada en el supremacismo étnico, quedo
obsoleta. Anteriormente, el ejército, las armas y la guerra por el islam eran un privilegio
exclusivamente arabe, los escuadrones de soldados eran organizados de acuerdo con el
origen étnico o tribal de estos, es decir, la poblacién mawla fue completamente apartada
de la vida militar por ser considerada inferior en la umma. Aungue, como ya se ha
comentado, hubo numerosos ejemplos de muladies alistados en el ejército por sus
dirigentes arabes, como en el caso del sitio de Samarcanda en 715%. Su participacion en
el ejército en ningun caso les otorgd la posicion de igualdad social que tanto afioraban, ni
siquiera la posibilidad de disfrutar por igual del botin. EI cambio que supuso la reforma
militar bajo el mando de Abu Muslim permitié a los nuevos musulmanes de pleno derecho
alcanzar una posicion igualitaria en el ejército.

La Revolucion abrié una nueva realidad en la que el elemento arabe paso6 a ser
totalmente secundario, es decir, permitio que la cultura y poblacion irani, hasta el
momento relegada al ambito local, pasase a ser protagonista en la nueva realidad oficial

3% Mahayudin Hj Yahaya, The Social and Political Background of the “Abbasid Revolution: The Rise of
the “Abbasid Caliphate, International Journal of Humanities and Cultural Studies, Volume 2, Issue 3,
Islamic University of Sultan Sharif Ali, Brunei, December 2015, pp. 834.

27



del Califato. Esto implica que desaparecio la concepcion arabe de supremacia racial
dentro de la comunidad de creyentes, lo cual abria la posibilidad de ascenso social a
cualquier musulman.

VII. Conclusiones

Llegando ya al final del trabajo creo ser capaz de asegurar que la Revolucién
Abasi ha sido uno de los eventos més trascendentales en la historia del islam y como tal
ha recibido el debido trato por parte de la comunidad historiografica. Ha sido una cuestion
intensamente estudiada durante muchisimo tiempo, aunque no siempre con la objetividad
profesional y cientifica que hoy en dia tiene la Historia, ademas ha sido abordada desde
multiples posturas y desde diferentes ciencias sociales, lo cual ha permitido crear un mapa
de la cuestion bastante detallado y rico en informacion. Claro estd que siempre hay
cuestiones dificiles de esclarecer, por ejemplo, la figura de Abu Muslim, pero esto solo
indica que quedan cosas por investigar y por descubrir y que siempre existe la posibilidad
de mejorar y completar lo que ya se sabe.

Puedo decir que he disfrutado enormemente estudiando a una civilizacién que
siempre me ha apasionado y que me ha hecho aprender tanto a cerca de ellos, de su
religion o de su cultura; pero también de mi labor como historiador y como persona ajena
a ese mundo que, facilmente, puede caer en el pecado del prejuicio.

Para cerrar el desarrollo y explicacion de la Revolucion Abasi cabe decir que no
se debe asegurar que los acontecimientos histéricos, sobre todo los de este calado, estan
condicionados por una persona, 0 por unas pocas, 0 que vinieron dados por unas causas
limitadas y facilmente reconocibles. La realidad que la Historia arroja muestra que los
sucesos historicos nunca son exclusivamente propiedad de los grandes lideres, que las
masas sociales son los que, en el fondo, permiten que estos fendbmenos tengan lugar, ya
que con su apoyo se determina el éxito o el fracaso de las revueltas, motines, golpes de
Estado y revoluciones que se suceden a lo largo de la historia. Por esto mismo, las causas
que puedan generar el desencadenante de una revolucion son infinitas, porque cada
persona estuvo motivada por emociones, preocupaciones y motivaciones diferentes a las
del resto y son estas las que les impulsan a actuar, a posicionarse.

Si bien es cierto que la Revolucidn tuvo a los Abasies como sus lideres absolutos,
no hay que negar el protagonismo de aquellos colectivos populares que les apoyaron,
aquellos que lucharon por la causa abasi en busca de una vida mejor y que, mas alla, de
los intereses abasies, defendian sus propios intereses. En este trabajo he tratado de
centrarme en ellos lo mejor que he podido, ya que en mi opinion no hay cambio si la gente
no lo quiere y no se puede alegar que existen unos lideres absolutos que manejan a la
masa a su antojo, porque esto supondria que la poblacion no se mueve por sus propias
aspiraciones y que tampoco ansia mejorar. Creo que esto es un error Yy tratar de callar el
valor y el papel de la masa social solo conduce al sesgo y la subjetividad. Por eso mismo,
es importante ver el valor que tiene el movimiento social resultante del descontento de
multiples sectores de la sociedad, no verlos como una masa uniforme e irracional.

Ha sido un auténtico placer aprender tanto sobre lo que ocurrié hace tanto tiempo
y, sobre todo, haber tenido la oportunidad de ponerlo por escrito y poder expresar, en esta
conclusion, mi opinién y mi forma de ver y sentir, en cierta medida la Historia.

28



VIII. Bibliografia

Abellan Pérez, Juan, Expansion del Islam. En Alvarez Palenzuela, Vicente Angel
(Coord.), Historia Universal de la Edad Media, Ariel, Barcelona, 2002, 159-176.

Al- Tabari, The History of al-Tabari. Volume XXVII: The Abbasid Revolution,
trad. Williams. John Alden, State University of New York Press, Nueva York, 1985.

Boutruche, Robert, Sefiorio y feudalismo. Primera época: los vinculos de
dependencia, Siglo XXI Editores, Buenos Aires, 1976.

Cahen, Claude, El Islam, desde los origenes hasta el comienzo del imperio
otomano, Siglo XXI Editores, Madrid, 1972.

Camarero Castellano, Inmaculada, El azaque (zakat / sadaga) de los rebafios en el
Derecho Islamico, Miscelanea de Estudios Arabes y Hebraicos, Seccion Arabe-1slam, 58,
20091 pp' 23_53.

Elton Daniel, L., The political and social history of Khurasan under Abbasid rule,
747-820, Bibliotheca Islamica, Minneapolis & Chicago, 1979.

De Ayala Martinez, Carlos, Nacimiento del Islam. En Alvarez Palenzuela,
Vicente Angel (Coord.), Historia Universal de la Edad Media, Ariel, Barcelona, 2002,
133-157.

Dennett, Daniel Clement Jr., Conversion and the Poll Tax in Early Islam, Harvard
University Press, Cambridge, 1950.

Duri, Abd al-Aziz, Early Islamic Institutions: Administration and Taxation from
the Caliphate to the Umayyads and Abbasids, 1.B.Tauris & Co. Ltd, London,
2011Gaudefroy-Demombynes, Maurice, Muslim Institutions, Londres, 1954.

Ghirshman, Roman, Iran, from the earliest time to the Islamic conquest, Penguin
Books, London, 1954.

Encyclopaedia of Islam, 22 ed., E. J. Brill, Leiden, 1960-2005.

Kennedy, Hugh, The Early Abbasid Caliphate. A political history, Croom Helm,
Kent, 1981.

Kennedy, Hugh, The prophet and the age of the caliphates, Pearson Education
Limited, Harlow, 1986.

Lambton, Ann K. S., The evolution of the igta in medieval Iran, Iran, Vol. 5. 1967,
pp. 41-50.

Mahayudin Hj Yahaya, The Social and Political Background of the "Abbasid
Revolution: The Rise of the "Abbasid Caliphate, International Journal of Humanities and
Cultural Studies, Volume 2, Issue 3, Islamic University of Sultan Sharif Ali, Brunei,
2015, pp. 831-842.

Marin-Guzméan Roberto, Las dimensiones populares de la Revolucion Abasida:
un estudio de historia social del Islam Medieval, Palabra de Clio, México D.F., 2007.

29



Marin-Guzman, Roberto, The 'Abbasid Revolution in Central Asia and Khurasan:
an analytical study of the role of taxation, conversion, and religious groups in its genesis,
Islamic Studies, Vol. 33, No. 2/3, International Islamic University, Islamabad, 1994, pp.
227-252.

Richards, D. S.; Richardson, Hugh E.; Dikotter, Frank and Barrett, T. H., Notes
and Communications. A petition for an iqta’ addressed to Salad or Al-Adil, Bulletin of
the School of Oriental and African Studies, University of London, Vol. 55, No. 1, 1992,
pp. 100-119.

Ruiz Figueroa, Manuel, Religion y Estado durante la dinastia abasi. El califato de
al-Mansur, Estudios de Asia y Africa, Vol. 40, No. 1, 2005, pp. 57-87.

Sato, Tsugitaka, The igta system of Iraq under the Buwayhids, Orient, Vol. 18,
1982, pp. 83-106.

Sharon, Moshe, Black banners from the east Il. Revolt: the social and military
aspects of the ‘Abbasid Revolution, Graph Press Ltd., Jerusalem, 1990.

Sharon, Moshe, Black banner from the east. The establishment of the ‘Abbasid
state. Incubation of a revolt, The Magnes Press, Jerusalem, 1983.

Siddiqui, Sohaira Z. M., Law and Politics under the Abbasids. An intellectual
Portrait of al-Juwayni, Cambridge University Press, Cambridge, 2019

Vallvé, J.; Viguera, M. J.; Rubiera, M. J.; Villuendas, M. V., Los Omeyas,
Cuadernos de historia 16, No. 25, Informacién e Historia SL., Madrid, 1985.

Veas Arteseros, Francisco de Asis, El califato abasi. En Alvarez Palenzuela,
Vicente Angel (Coord.), Historia Universal de la Edad Media, Ariel, Barcelona, 2002,
243-267.

Zaman, Muhammad Qasim, Religion and politics under the early ‘Abbasids. The
emergence of the proto-Sunni elite. En Haarmann, Ulrich and Kadi, Wadad (Eds.),
Islamic history and civilization. Studies and Texts, Vol. 16, E. J. Brill, Leiden, 1997.

30



IX. Anexos

Anexo 1

Este mapa muestra la region que ocupaba el territorio denominado como Jurasan entre
los siglos VII-VIII, es decir, la época en la que fue conquistado y asentado el islam en el
territorio.  https://es.wikipedia.org/wiki/Gran_Joras%C3%Aln  [dltima  revision
14/06/2021 17:26]

Anexo 2

La imagen muestra el territorio que ocupaba el Jurasdn en comparacion con las fronteras
administrativas de  los  actuales paises que pueblan la  region.
https://es.wikipedia.org/wiki/Transoxiana [ultima revision 14/02/2021 17:32]

31


https://es.wikipedia.org/wiki/Gran_Joras%C3%A1n
https://es.wikipedia.org/wiki/Transoxiana

Anexo 3

at-Tabasan 60,000
Quhistan 600,000
Nisabur 1,000,000
Nasa 300,000
Abiward 400,000
Tus 600,000
Harat 1,000,000
The Khatun of Bukhara 1,000,000
Samargand 700,000

La tabla superior muestra los tributos fijados en las capitulaciones de determinadas
ciudades del Jurasan. Se trata de tasas anuales, en dirhemes, que la poblacion irani debia
pagar para poder continuar con su tradicional modo de vida, aunque fuese bajo la nueva

supervision y administracion islamica.

Dennett, Daniel Clement Jr., Conversion and the Poll Tax in Early Islam, Harvard

University Press, Cambridge, 1950, pp. 105.

32



Anexo 4

A.H. 121 =738 (Tabari 16889rr): "Did not Bahramsis favour the Magians, helping them
and protecting them, and putting their burdens on the Muslims? Did not Ishbadad b.
Jarijur in like manner favour the Christians, and did not 'Agibah favour the Jews? Shall
| not favour the Muslims, helping them and protecting them and relieving them of their
burdens which | shall impose on the unbelievers? Shall I accept anything except full
payment of the kharaj according to what has been written and made known? Therefore,
| have appointed as overseer Mansur b. ‘Umar b. Abi-1-Kharga' and | have ordered him
to act with justice to you. If there is a single Muslim from whom the kharaj is a heavy
burden, while it is correspondingly lightened for the unbelievers. let him report the matter
to Mansur who will transfer the burden from the Muslim to the unbelievers. And the
second week had not passed before 30,000 Muslims came to him who were paying the
jizya on their heads, while 80,000 unbelievers had been relieved of their jizya. Thereupon
he put the jizya on the unbelievers and removed it from the Muslims. Then he reclassified
the kharaj and put it in order. Then he assessed the stipulated tribute according to the
treaty of capitulation. And 100,000 [dirhems] used to be taken from Marv in Umayyad
days in addition to kharaj."

Discurso dado por Nasr ibn Saiyar en 738 mostrando la controversia y problematica que
suponia la cuestion de la conversion y sus correspondientes exenciones fiscales. A su vez,
Nasr ibn Saiyar es un buen ejemplo de las iniciativas que traté de llevar a cabo la
administracion omeya por solucionar el descontento originado por la mala gestion y
aplicacion de los impuestos a los musulmanes, tanto nuevos como viejos.

Dennett, Daniel Clement Jr., Conversion and the Poll Tax in Early Islam, Harvard
University Press, Cambridge, 1950, pp. 110.

33



	I. Introducción
	I.1 Objetivos
	I.2 Metodología
	I.3 Estado de la cuestión
	II. Preámbulo a la revolución abasí
	II.1 El islam: religión y estado
	II.2 Jurasán, centro neurálgico de la revolución
	II.3 Califato Omeya. Administración y contradicciones
	III. El sistema tributario, pilar del islam y foco de contradicciones
	IV. Poblaciones étnicas de la Revolución abasí
	IV.1 Árabes, amigos o enemigos de la revolución
	IV.1.1 Explotar la lucha entre clanes, arma de doble filo
	IV.1.2 El reparto de tierras, el paradigma del iqta
	IV.1.3 Conclusiones sobre el origen del descontento árabe
	IV.2 La población indígena mawla
	IV.2.1 Conversión e impuestos, aspiraciones frustradas
	IV.2.2 Conclusiones sobre el origen del descontento persa
	IV.3 La hegemonía de los dahaqin y el mal uso del sistema tributario
	V. La Revolución Abasí como paradigma de movimiento social
	V.1 La propaganda abasí (da’wah). La búsqueda clandestina de apoyos
	V.2 Abu Muslim. De líder revolucionario abasí a héroe persa
	VI. Triunfo de la revolución, origen del cambio social
	VI.1 El cambio. Nace una nueva realidad
	VII. Conclusiones
	VIII. Bibliografía
	IX. Anexos

