ias  Universidad
18  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Analyse de trois nouvelles de L ’Heptameron
femmes, amour et réminiscences de Boccace
A Study of three stories from The Heptaméron:
Women, Love and reminiscences of Boccaccio

Autor

Inmaculada Castel Malo

Director

Julian Muela Ezquerra

Facultad de Filosofia y Letras
2021




Table des matieres

INEFOTUCTION ... 2
1.  Le portrait social et le portrait physique des femmes de I’Heptaméron ..............ccccoeevenen. 5
1.1. Portrait social dans I"HEPLAMEION..........c.coiviiiiiiiiiieicee e 5
1.2. Portrait physique dans 'HEPtAMErON .........ccoiiiiiiiiiiiiie e 8
2. Le portrait moral et les types d’amour de I’"Heptameéron .............cccceeeveiiniiniinie e, 9
2.1. La femme « vertueuse » cruelle, I’amour courtois et ’amour divin ...........ccceccenee. 10
2.2. La femme sage et 'amour VEITUGUX .........ueeiurreriiinniiieiiriesieeesiieesiree e sineesninee s 14
2.3. La femme folle et 1’amour CONCUPISCENL ........vvervviiiiiieiiiieiiiee e 19
CONCIUSTON. ...ttt 27
BibIiOgraphie ULHISEE .........cuveiiiieie e 29
Bibliographie CONSUILER.........c..oiiiii i 31
COMPUS ANAIYSE..... ettt ettt e et e et e e er b e e e s sb e e e te e e enteeesabeeesnaeeataeesnteeenns 31



Introduction

L’Heptaméron est I’ouvrage auquel Marguerite de Navarre consacre les derniéres années
de sa vie. Son but était d’obtenir un Décaméron francais, mais la mort de Marguerite

laisse sa tache inachevée (soixante-douze nouvelles), et la publication, posthume.

Marguerite d’Angouléme est née en 1492 et rien ne faisait prévoir ni son avenir en tant
que sceur du roi de France, ni son accés a la couronne de Navarre. Elle recevra une bonne
éducation et sera mariée deux fois par convenance ; la seconde, au futur Henri Il de
Navarre. Diplomate au service de son frére et de son mari, mécéne des humanistes,
protectrice des protestants, mondaine, dévote... elle sera aussi une écrivaine qui

s’exercera dans plusieurs genres (Febvre 1971, 19 - 41, 326-327 ).

Lorsque Marguerite écrit son recueil de nouvelles, la « querelle des femmes », qui
opposait la tradition gauloise et la tradition idéaliste, était au sommet (A. Gonzalez
Alcaraz 1987-1989, 456). Sous l’influence de I’Humanisme, de la Réforme, de
I’Erasmisme et des changements sociaux, Marguerite apporte un nouveau point de vue
sur les rapports entre les hommes et les femmes avec 1’Heptaméron : elle dépeint les
femmes-type traditionnelles pour ensuite les remettre en question dans les débats des
devisants (Mir6 i Vinaixa 1998, 542-543). Elle « réclame la fidélité de 'homme autant
que celle de la femme » et plaide pour le droit de la femme a ’amour dans le mariage (A.
Gonzalez Alcaraz 1987-1989, 459). Un amour qui est le premier échelon pour accéder au
« parfait amour » de Dieu. Des idées que Marguerite transmet a travers un ouvrage en

méme temps divertissant (Mird i Vinaixa 1998, 540, 545).

Au XIVe¢ siecle, Jean Boccace avait publié son Décaméron : célebre recueil de nouvelles
quia lancé la publication de recueils dans les deux siécles suivants (Marchand 2014, 153).

Boccace, d’origine bourgeoise et ¢levé a Florence, a connu dans sa jeunesse la cour des



Anjou, ce qui lui a permis de cOtoyer des lettres et des artistes et lui a donné le godt de
I’écriture. Admirateur de Dante et ami de Pétrarque, il deviendra avec eux 1'un des péres
de la littérature italienne et de I’Humanisme italien (Marnieri 2017, 77-81) qui inspirera

toute la Renaissance européenne (Larousse.fr 2008).

Il écrit le Décaméron apres la peste survenue a Bologne en 1348. Comme lui-méme
I’exprime dans le prologue, son intention est de soulager les femmes souffrant par amour,
car elles sont tenues de rester dans leur chambre, sans distraction qui apaise son cceur,

tandis que les hommes peuvent avoir des passe-temps (Boccaccio 1956, 2)*.

Heptaméron et Décaméron : tous les deux puisent dans les mémes sources, tous les deux
traitent de I’amour et des femmes et, cependant, ils sont différents (Mir0 i Vinaixa 1998,
545). Marguerite a congu un ouvrage tout a fait personnel qui, a travers I’amusement,
critique I’inégalité entre les hommes et les femmes en ce qui concerne 1’amour terrestre,

en méme temps qu’il montre 1’égalité des €tres humains face a I’amour parfait de Dieu.

La présente étude a pour objectif I’étude des femmes et de ’amour dans trois nouvelles
de I’Heptaméron, ainsi que la recherche des traits de 1’ouvrage qui a été 1’inspiration de
son auteure. Pour ce faire, notre étude part d’une lecture attentive des deux ouvrages qui
nous a permis le choix des nouvelles. Ainsi, nous avons extrait un corpus des N6, N24 et
N262 de I’Heptaméron au sujet du portrait physique, social et moral des femmes. En
méme temps, nous avons extrait un corpus du Décaméron (N9/11 Journée, N2/Journée et

N4/X Journée)® que nous avons comparé a celui de I’Heptaméron.

! Etant donné que nous travaillons toujours sur la méme édition du Décameron, dorénavant nous nous
limiterons & en fournir la page.

21| faut comprendre : nouvelle 6, nouvelle 24 et nouvelle 26.

3 |1 faut comprendre : nouvelle 9 de la deuxiéme journée, nouvelle 2 de la septiéme journée et nouvelle 4
de la dixiéme journée.



Dans les pages suivantes, nous passerons en revue les trois composantes du portrait des
femmes (physique, social et moral) ; nous decélerons des points communs et des
différences entre lesdites composantes et les femmes des nouvelles choisies ; ensuite nous
établirons le rapport entre le portrait moral et le type d’amour avec ses conséquences, et
nous essaierons de les expliquer a partir de différentes sources savantes; finalement nous
comparerons cela avec les portraits des femmes du Décaméron, afin de discerner, sans
prétendre a I'exhaustivité, des ressemblances et des différences entre ces ouvrages séparés

de deux siéecles.



1. Le portrait social et le portrait physique des femmes de

I’Heptaméron

Une lecture approfondie de 1’Heptaméron et du Décaméron nous permet d’observer une
grande variété des types féminins ainsi que la maniére de les décrire dans tous les deux

ouvrages.

Les nouvelles de I’Heptaméron qui font 1’objet de notre étude (N6, N24 et N26) nous
présentent des femmes décrites a ’aide de nuances physiques et sociales. Et nous disons
bien de nuances, car ce qui intéresse dans la nouvelle, en raison de sa briéveté, «es
presentar, con prontitud y claridad, al soporte de su accion [...] » (J. A. Gonzélez Alcaraz
1988, 82). Dans la description des femmes, c’est le portrait moral qui I’emporte sur le
reste, car il constitue non seulement une partie du personnage mais aussi le moteur de

I’action, et par conséquent des différents types d’amour, comme nous le verrons plus tard.

Dans cette premiére partie de notre analyse, nous avons reperé les nuances physiques et
sociales des femmes de 1’Heptaméron, et nous les avons comparées avec celles du

Décaméron.

1.1. Portrait social dans 1I’Heptaméron

Grace a I'analyse des nouvelles choisies, nous avons pu constater que Marguerite de
Navarre ne se borne pas aux personnages féminins de la haute société qu’elle connait

bien. La condition sociale des femmes de I’Heptaméron est trés variée.

Ainsi, nous pouvons observer une héroine d’humble condition dans la N6. Son mari est
«[...] valet de chambre de Charles, dernier duc d’Alengon [...] » (Marguerite de Navarre

1982, 77)%, et sa condition est reflétée dans le récit du fait qu’elle n’est pas nommée

4 Etant donné que nous travaillons toujours sur la méme édition de 1’Heptaméron, dorénavant nous nous
limiterons & en fournir la page.



« dame » mais tout simplement « femme ». Nous trouvons un semblable traitement dans
la N2 de la VII® journée du Décaméron, ou I’héroine n’est pas nommée madonna
Peronella mais Peronella tout court, car elle est aussi « una giovinetta [...] di bassa

condizione » (p. 543).

Il existe aussi I’héroine de sang royal, comme dans la N24 ou le personnage féminin est
la Reine de Castille, ce dont nous prenons connaissance dés le début de la nouvelle parce
que « la Reine alla plus tot a la chasse qu’elle n’edt fait » (p. 244), ainsi que par le biais
de I’existence de ses dames de compagnie, « une seule de ses femmes » (p. 244), et a la
fin de la nouvelle quand « ainsi que la Reine allait a la messe, vint a elle un ermite [...]

qui, [...] lui présenta une requéte [...] » (p. 247).

Dans la N26 nous avons affaire a deux femmes différentes. La femme folle est présentée
comme une « gentille femme », ’adjectif « gentil » signifiant « De condition noble, bien
né » (Dictionnaire du Moyen Francais 2020), donc elle appartient a la noblesse, ce qui se
confirme lorsque nous apprenons qu’elle fréquentait « tournois, courses, luttes, masques,
festins et autres jeux, [...] » (p. 260). La femme sage est « [...] une dame demeurant en
la ville de Pampelune en Navarre, laquelle était mariée a un fort riche homme [...], » (p.
258). Le traitement de « dame » fait penser a sa condition noble (Dictionnaire du Moyen
Francais 2020) ; de méme pour son mari, qui est appelé « ce riche gentilhomme » (p.
258), et que « [...] a noces ni a fétes homme ne la vit aller sans son mari » (p. 258). Donc
le personnage semble s’inscrire dans une ambiance de cour. Et cependant, la présence de
la paire de mots « riche homme » répétée huit fois dans la nouvelle pour faire référence
au mari, ainsi que les mots de ce dernier, en disant que « par petit train et bon ménage »
ils ne pensent que «en amasser » (de I’argent) (p. 259), semblent montrer les idées
précongues dans la société du moment par rapport a la bourgeoise émergente ; bourgeoisie

désireuse de servir les membres de la noblesse plus illustre. Cela irait de pair avec le désir



de vraisemblance I’auteure, et alors, « la plupart des conditions sociales sont représentées.
Il en ressort un réalisme, une image de la société du XVI°¢ siecle qui vient soutenir la
prétention & la véracité des contes » (Derrez 2011, 57). D’aprés Dominique Bertrand
I’histoire est claire :
Ainsi, la femme folle est mariée a un noble, mais des lors qu’elle aime un homme qui se déguise
en palefrenier, [...] « il sembloit que de maistresse elle fust devenue chamberiere »%. La femme
sage au contraire, est mariée a un bourgeois, mais dans ses dernieres paroles, elle évoque les « plus
grandes et vertueuses dames » [...] (Bertrand 2005, 128).
Nous n’allons pas aller plus loin a propos de ce sujet car, noble ou bourgeoise, force est
de constater que la condition des deux dames, tout en étant similaire par rapport a I’argent,
est en méme temps différente, car la vie quotidienne du jeune couple est remplie de loisirs
et de passe-temps, par opposition au couple femme sage — riche homme ou le mari
« I’ayant expérimenté si sage [...] lui commettait® toutes les affaires de sa maison » (p.
258). Ce qui nous intéresse du portrait social des femmes est que, loin d’étre fixe, est
riche en variété ; une variété présente déja dans 1’ouvrage de Boccace : nous avons déja
parlé de I’humble Peronella ; puis nous rencontrons dans la N7/VI° journée I’aristocrate
Filippa, ce que nous apprenons puisqu’elle est appelée « gentil donna » et « madonna
Filippa » (p. 511) ; et, sans surprise, voila la femme bourgeoise dans la N9 de la 11°
journée, Zinevra, comme nous le voyons tant par le métier du mari, car « Erano in Parigi
in uno albergo alguanti grandissimi mercatanti italiani,[...] » (p. 183), que par sa
description a travers le regard du mari et qui contribue a compléter le portrait de femme
de la haute bourgeoisie marchande italienne : elle faisait des «lavorii di seta e simile cose»

et savait «leggere e scrivere e fare una ragione, che se un mercante fosse » (p. 184).

> Commettre: confier (glossaire de la méme édition de 1’Heptaméron).



1.2. Portrait physique dans I’Heptaméron

Dans la N6, la seule caractéristique physique de la femme au mari borgne est qu’elle est
« beaucoup plus jeune que lui » (p. 77). De méme, dans la N26, la description extérieure
de la dame de Pampelune (femme sage) est basée surtout sur la différence d’age avec le
mari, car elle est « 4gée que de vingt-trois ans, [...] son mari approchait le cinquantieme,
[...]» (p. 258), et nous apprenons que la femme folle est aussi jeune quand, pour se
rapprocher d’elle, le seigneur d’ Avannes « commenga [...] a lever mille passe-temps [...],

en tous lesquels se trouvait cette jeune femme » (p. 260).

De la Reine de Castille (N24) nous ne connaissons pas I’age, car son portrait physique est
uniquement caractérisé par sa beauté extréme : Elisor regarde « son visage tant beau,
[...] »(p. 246) et la trouve « la plus belle et parfaite dame du monde » (p. 243). La femme
folle (N26) est connue par ses parents comme « fort légere et belle » (p. 260) ; et la dame
de Pampelune (N26) est signalée par les mots du mari lorsqu’il la présente au seigneur
d’Avannes, « [...] s’il y en avait une plus belle et plus a mon commandement que ma
femme, je vous la présenterais [...] » (p. 259), et par la pensée du seigneur d’Avannes

lors de son repentir : « Et regardant la dame qui en beauté passait la folle [...] » (p. 264).

Cette derniere remarque exprimée par le seigneur d’Avannes, il faut la tenir en
considération : nous pouvons observer comme, derriére cette affirmation, il existe une
philosophie néo-platonique de I’amour, celle de Ficin, car « a través de la contemplacion
de la belleza fisica del amado, el hombre pueda abrir los ojos y el alma para percibir la
belleza de las virtudes, las ideas, y, finalmente, la contemplacion de aquella belleza
indeterminada que es Dios » (Noel Paul 2013, 78); donc il existe un plus étroit
rapprochement de Dieu lorsque la femme est plus belle et, de ce fait, plus vertueuse, idées
que nous trouvons déja dans la poésie dantesque stilnoviste du XIVe¢ siécle italien (R.

Luperini 2015).



La physionomie des femmes dans ces trois nouvelles se résume en deux traits : leur beauté
ou leur jeunesse, voire les deux. Par contre leurs maris, hormis celui de la femme folle de
la N26, sont tous d’un age avancé. Il faut tenir compte que les femmes et les jeunes sont
tenus a I’époque pour des « étres ’faibles’ et ‘mols’ [...] il faut les soumettre au pouvoir
du plus raisonnable, I’homme adulte, le mari et le pére » (Godineau 2015, 16). Par ailleurs
le mariage de convenance était « monnaie courante, du moins dans le milieu [...] de la
cour et de son entourage » (Romano 2015, 282). C’est-a-dire que pour mieux arranger les
affaires économiques et sociales de la famille, il fallait marier les filles au plus vite, avant
qu’elles aient d’autres aspirations amoureuses. Voila pourquoi Marguerite n’a pas besoin
de plus s’étendre dans la description physique des femmes ; et elle n’a pas été la seule a
épargner les mots : cela est une constante aussi dans le Décaméron, tel que nous le voyons
dans le cas de Peronella, « una bella e vaga gionvinetta » (p. 543) ; de Filippa, une femme
« bella », « bellissima » d’aprés le podesta (511-512) ; et de Zinevra, « bella del corpo e
giovine ancora assai » (p. 184) comme la dépeint son mari. Portrait physique succinct qui

n’étonne pas dans un genre qui se prétend bref.

Et pourtant, si beauté et jeunesse s’expliquent aussi bien du point de vue du contexte
socioculturel et historique du recueil, il existe depuis 1’ Antiquité 1’idée philosophique sur
I’incapacité d’aimer des vieux et des aveugles, parmi d’autres (Canet Vallés 1995, 202) ;

notion qui donne un sens au portrait moral des femmes infideles des nouvelles étudies.

2. Le portrait moral et les types d’amour de 1’Heptaméron

L’Heptaméron nous fournit un éventail de femmes qui s’étend depuis la plus sage et
vertueuse jusqu’a la plus folle et débauchée, et aussi par la femme rusée (pour tromper
comme pour éviter la tromperie), la femme soumise, innocente, trompée, et la femme

hypocrite, le tout sans oublier la femme cruelle. Telle est la panoplie des types de femme



dans I’Heptaméron. Dans cette deuxieme partie de notre étude, nous allons analyser les
différents portraits moraux des femmes des nouvelles choisies et son rapport avec le type

d’amour qui s’ensuit.

2.1. Lafemme « vertueuse » cruelle, I’amour courtois et I’amour divin

Le portrait moral de la femme dans la nouvelle 24 n’est ni statique ni uniformément
présenté. D’un coté, nous le connaissons a travers le regard premier d’Elisor, qui la voit
comme « [...] une dame qu’il pensait étre la plus vertueuse de toute la chrétienté » (p.
243). Plus tard, aprés I’aveu de son amour a la Reine, il dira que « cette-1a seule veux-je
aimer, révérer et adorer, non comme femme, mais comme mon Dieu en terre, entre les
mains de laquelle je mets ma mort et ma vie » (p. 245). Nous nous trouvons face a I’aveu
de ’amour courtois, qui met le gentilhomme en condition de vassal et serviteur de sa
dame. Elisor la dépeint idéalisée : vertueuse et extrémement belle, comme nous I’avons
vu précédemment, ce qui est prescrit par la philosophie de ’amour courtois en raison
d’ennoblir la femme aimée pour la rapprocher de la Vierge (Canet Vallés 1995, 17). Mais

ce regard premier d’Elisor évoluera vers la fin.

D’un autre coté, nous la percevons différemment a travers ses paroles et ses actes, et aussi
a travers la narration. Compte tenu de ses mots et ses actes nous apprenons qu’elle se
montre changeante et feint lorsque, pour obtenir le nom de la bien-aimée du gentilhomme,
«[...] elle fit semblant d’étre fort courroucée contre lui, et jura qu’elle ne parlerait jamais
a lui s’il ne lui nommait celle qu’il aimait tant » (p. 243); et aussi apres la journée de
chasse car, ayant compris que c’était elle la fortunée, elle, « faisant la méconnue, lui dit

qu’elle n’avait point entendu qu’il lui etit montré une seule de ses femmes » (p. 244).



La narration nous présente une « [...] femme de grande vertu, mais non du tout exempte
de la flamme laquelle moins est connue et plus brile, [...] » (p. 243), et I’aveu d’Elisor
n’éclaircie pas I’énigme des caractéristiques morales de la Reine, car :
La Reine, ou pour se montrer autre qu’elle n’était, ou pour expérimenter a la longue 1’amour qu’il
lui portait, ou pour en aimer quelque autre qu’elle ne voulait laisser pour lui, ou bien le réservant,
quand celui qu’elle aimait ferait quelque faute, pour lui bailler sa place, dit d’un visage ni content
ni courroucé : [...] (p. 245).
L’intention d’« expérimenter a la longue I’amour qu’il lui portait » serait lié a la patience
de ’amour courtois, puisque celui-ci «n’excluait pas la jouissance, la différant seulement
[...] » (Derrez 2011, 76). Cependant toutes les autres options proposées dans la narration

montrent la Reine comme une femme hypocrite.

Le regard final d’Elisor vers la Reine commence a changer depuis qu’il connait I’épreuve
d’amour imposée : « ayant ce cruel commandement, d’un c6té douta qu’elle le voulait
¢loigner de sa présence [...] » (p. 247). Et sa derniére opinion, que nous connaissons grace
a I’épitre qu’il écrit a la Reine, nous dépeint un portrait moral de celle-ci qui, tout comme
Elisor, a évolué :

« Le Temps m’a fait voir sur quel fondement

Mon cceur voulait aimer si fermement :

Ce fondement était votre beauté

Sous qui était couverte cruauté » (p. 248).

Le chiffre sept est symbolique, le portrait réel de la reine est dévoilé : elle est une belle
dame sans merci. Elisor, ainsi qu’il est écrit dans la Bible que « Tous les sept ans, les
serviteurs sont libérés [...] », (Chevalier et Gheerbrant 1982, 861) s’est libéré de lui
rendre hommage. En méme temps, la Reine, d’abord femme stéréotypée des poémes et

romans courtois, devient malheureuse a la fin de la nouvelle ; elle regrette la rigueur qui



I’a privée d’un si parfait serviteur « et [...] fit un tel deuil que sa cruauté avait mérité »
(p. 250).

La N4/ X® journée du Décaméron nous présente Catalina, femme noble et mariée qui,
méme si pas tellement « cruelle », ne correspond pas I’amour du jeune noble qui s’est
épris d’elle. Nous le savons parce qu’il devient « male dello amor della donna » (p. 796),
on tourne autour du concept de I’amour-maladie ; mais en plus, lorsqu’elle est supposée
morte, allongé avec elle dans le tombeau, il lui reproche de ne pas lui avoir donné « un
solo sguardo » (p. 797). Pourtant, cette fois-ci, ce sera le chevalier qui prendra la décision
de s’¢loigner ; donc il ne s’agit pas d’une épreuve : « quasi disperatosene, podesta
chiamato di Modona, v’ando ». Et peut-étre parce que la femme n’est hypocrite ni ne
soumet a une epreuve cruelle le chevalier, ce temps de séparation ne diminue pas son
amour pour Catalina. Et pourtant, il rend Catalina a son mari aprés I’avoir tirée vivante
du sépulcre, et se montre ainsi trés généreux ; nous ne pouvons pas nous empécher de
penser que 1’amour (courtois) « peut aussi rendre encore plus courtois ceux qui aiment »
(Lachet 2017), mais cette-fois ci, I’amoureux ne se tourne pas vers Dieu.

De la N24 nous avons pu retenir la complexité du portrait moral de I’héroine ainsi que
deux types d’amour qui sont en rapport avec ce portrait. En premier lieu, nous observons
des clichés de I’amour courtois : le schéma de fidélité vassal-seigneur (serviteur-dame)
qui se reproduit par I’infériorité sociale (et aussi morale) du gentilhomme par rapport a la
Reine, la fidélité d’Elisor « car I’on ne connut jamais qu’il aimat ni servit aucune dame »
(p. 243) ; ’aveu, I’épreuve d’amour, « [...] je veux faire telle preuve de la verité que je
n’en puisse jamais douter. Et aprés la preuve de la peine faite, [...] vous me trouverez
telle que vous désirez » (p. 246), le cadeau pour le reconnaitre apreés la séparation, « Voila
un anneau que je vous donne [...] » (p. 247), ’obéissance d’Elisor, la patience, « Si j’ai

vécu sept ans sans nulle espérance, portant ce feu couvert, a cette heure qu’il est connu



de vous, passerai ces sept ans en meilleure patience et espérance que je n’ai fait les autres
» (p. 247) ; tout cela appartient & I’amour courtois (Larousse.fr 2008).

Cette nouvelle aurait pu s’orienter ensuite soit vers I’amour charnel soit vers I’amour néo-
platonique, mais il n’a pas été le cas parce que la cruauté de la Reine a neutralisé 1'un et
I’autre : ’amour comme maladie est typique de la littérature médiévale et « [...] le baiser,
prélude de I’union sexuelle, [...] constitue un excellent reméde pour soigner les maladies
d’amour » (Lachet 2017). Alors aprés 1’aveu, « Elisor, regardant son visage tant beau, et
voyant qu’elle s’enquérait de sa maladie, espéra qu’elle y voulait donner quelque remede
» (p. 246). Bien au contraire, la Reine de Castille 1’¢loigne de sa présence, sans aucun

signe d’amour, ce qui démontrerait sa cruauté, car :

aunque quien ama muere (por dejar de pensar en uno mismo para pensar en la persona amada), si
el amante es correspondido, resucita o vuelve a vivir: [...] Segin Ficino, [...]: “Por esto, con
justicia debe corresponder en el amor cualquiera que es amado. Y quien no ama al amante debe

ser acusado de homicidio [...]” (Tausiet Carlés 2017, 62).

La conséquence de cette cruauté évite I’amour néo-platonique. Si celui-ci amene a Dieu
a travers la vision de la beauté de I’aimée (Noel Paul 2013, 78), dans la N24 c’est
1’éloignement qui conduit Elisor vers Dieu. Les sept années d’écart sont un Temps en
majuscule : elles symbolisent le parcours spirituel d’Elisor a travers les sept étapes de la
conscience (Chevalier et Gheerbrant 1982, 865). Un parcours qui I’a conduit jusqu’au
vrai Amour, ’amour divin, perdurable et ferme, et ouvrir les yeux face a la cruauté de la

Reine. Diana Derrez explique ce changement :

La morale condamne I’amour, pourtant parfait et donc chaste, d’Elisor : mettre son affection aux
hommes, a la créature, améne a oublier le Créateur. L’amour humain est alors a percevoir comme une
idolatrie, une faute de ’esprit plus ruineuse que toutes celles de la chair. Il est une prison dont on ne

peut se libérer que par la grace de Dieu, comme en a fait I’expérience Elisor (Derrez 2011, 77).



2.2. La femme sage et ’amour vertueux

Dans la nouvelle 26, nous nous trouvons face a deux portraits différents de deux dames
aisées de la société, celui de la dame de Pampelune (sage) et celui de la dame folle.

Dans le premier cas, tout chez elle semble évoquer la vertu : les actes de son mari, les
pensées du seigneur d’Avannes et méme les mots qu’elle prononce pour parler d’elle-
méme (« femme craignant Dieu et son honneur » (p. 265), « chaste cceur » (p. 266), et
lors de sa mort quand elle est « sdre de son salut » (p. 269)). Les vétements servent aussi
a construire ce portrait moral, car elle ne s’habille pas a la maniére des folles qui cherchent
des serviteurs, mais « pource que son mari approchait le cinquantiéme, s’habillait si
honnétement qu’elle semblait plus veuve que mariée » (p. 258).

Elle est présentée de la méme maniere par ses habitudes, puisque « [...] jamais a noces
ni a fétes homme ne la vit aller sans son mari, duquel elle estimait tant la bonté et vertu
qu’elle le préférait a la beauté de tous autres » (p. 258), et les habitudes du mari, qui la
trouvait si sage qu’il « [...] y prit telle stireté qu’il lui commettait toutes les affaires de sa
maison » (p. 258). Cette confiance du mari marchand nous la trouvons déja chez le

personnage de Bernabo di Genova, lorsqu’il décrit sa femme aux autres marchands :

[...] niun’altra pit onesta né piu casta potersene trovar di lei ; per la qual cosa egli credeva
certamente che, se egli diece anni o sempre mai fuor di casa dimorasse, che ella mai a cosi fatte

novelle non intenderebbe con altro uomo (p. 184).

La description morale de Zinevra est batie sur 1’opinion des hommes (le mari,
Ambrogiuolo, le Sultan), mais aussi sur ses actions héroiques. Son mari la dépeint comme
femme vertueuse ayant des qualités féminines (honnéteté, sagesse, discrétion), mais aussi
d’autres vertus « plutdt masculines » (chevaucher, lire, écrire et calculer comme un
marchand) qui la rendent capable de suivre les péripéties de la nouvelle pour démontrer

sa vertu.



La femme de la N26 ne trouve pas d’aventures, sa seule action « héroique » étant le
refoulement de ses pulsions, mais ce qui nous intéresse est qu’elle est justement
I’antithése du portrait moral de la femme de la N6, qui avait oublié « son honneur et
conscience », vouee & un amour adultére et charnel. La dame de Pampelune, qui craint
aussi bien Dieu que les bruits qui pourraient ruiner sa réputation, aspire a un amour néo-
platonique : « Elle, qui avait Dieu et honneur devant les yeux, se contentait de sa vue et
parole ou git la satisfaction d’honnéteté et bon amour » (p. 260). C’est une situation que
nous pourrons repérer a nouveau lorsque le seigneur d’ Avannes retourne, malade, de chez
la femme folle « [...] car elle espérait toujours qu’apres avoir passé ses premiers jours en
folies il se retirerait et contraindrait d’aimer honnétement, et par ce moyen serait en tout
aelle » (p. 264).

Et cependant, notre étude de la nouvelle nous fournit aussi d’autres données : lors de la
féte, c’est elle qui s’éprend du Seigneur d’ Avannes tout premieérement, bien qu’elle 1’ait
dissimulé : « Et celle qu’il menait, au contraire, regardait plus la grace et beauté dudit
seigneur d’Avannes que la danse ou elle était, combien que par sa grande prudence elle
n’en fit un seul semblant » (p. 259). La dissimulation n’est pas inconnue des femmes
sages, et celle-ci ne sera que la premiére pour la dame de Pampelune. Puis, aprés ’aveu
des sentiments du seigneur d’Avannes, « La dame, non moins contente qu’émerveillée
d’ouir ces propos, dissimula si bien son contentement [...] » (p. 265), et finalement
lorsque son mari lui commande d’embrasser d’Avannes, « ce qu’elle fit sans faire
semblant de vouloir ni non vouloir ce que son mari lui commandait » (p. 266). Une
dissimulation, cause de sa mort, qui ne cessera que juste avant son déces.

Nous pouvons observer aussi que la dame sage est orgueilleuse car, face a la mort, elle
recoit les sacrements « avec telle joie comme celle qui est slre de son salut » (p. 269) et

en plus elle cherche la reconnaissance de ne pas étre victime du péché ; c’est pourquoi



elle commande au seigneur d’Avannes de parler a son mari et de « [...] conter a la vérité
ce que vous savez de moi, afin qu’il connaisse combien j’ai aimé Dieu et lui » (p. 269)

Une autre vision morale de la dame sage est celle de la perspective du seigneur
d’Avannes, lorsque celui-ci, se repentant de ses folles aventures amoureuses, parle a la

dame et prononce ces mots :

Dieu [...] a daigné prendre la chair semblable a celle de péché, afin qu’en attirant notre chair a
I’amour de son humanité, tirat aussi notre esprit a I’amour de sa divinité. [...] Aussi cette vertu
que je désire aimer [...] est besoin qu’elle prenne quelque corps pour se faire connaitre entre les

hommes, ce qu’elle a fait se revétant du votre pour le plus parfait qu’elle a pu trouver (p. 264).

Dans le paragraphe ci-dessus, nous pouvons reconnaitre non seulement le portrait moral
de la dame sage du point de vue de d’ Avannes, mais aussi ’amour vertueux que ce portrait
implique, comblé des clichés de ’amour néo-platonique, selon lequel la finalité de
I’amour consiste, par la vue de la beauté de I’€tre aimé, a ’ouverture des yeux et de ’ame
de P’amoureux vers la beauté des vertus et des idées, pour arriver finalement a
I’admiration de la beauté de Dieu (Noel Paul 2013, 78). Les femmes belles sont censées
étre vertueuses et, en conséquence, la vision de leur beauté rapproche de Dieu. Nous
revisitons 1’idée de la femme angélisée déja présente dans la poésie stilnoviste (R.
Luperini 2015).

Cet amour vertueux reprend aussi des notions de I’amour courtois, comme la mise a
I’épreuve de ’amant (Larousse.fr 2008), tel que nous pouvons le remarquer lorsque, apres
I’aveu d’Avannes, la dame sage exprime que l’affection qu’elle lui porte « ne sera
déclarée jusqu’a ce que votre cceur soit susceptible de la patience que I’amour vertueux
commande » (p. 265). La patience est 1’'une des épreuves a passer par le gentilhomme
dans I’amour courtois, et nous trouvons ici cette référence a la patience tout comme dans
la nouvelle 24, quand Elisor espére passer «ces sept ans en meilleure patience et

espérance que je n’ai fait les autres [...] » (p. 247).



Le concept de I’amour comme maladie, qui dans cette nouvelle méne a la mort, est déja
décrit par Ficin dans son De amore. D’aprés lui, ceux qui font un mal usage de I’amour,
cédant au toucher deviennent malades, car il est plus difficile de supporter le désir de
toucher que celui de voir (Ficino 1994, 122). Lorsque le seigneur d’ Avannes part avec
son frére a Taffares et Olite, I’amour de la femme a déja passé du plaisir de la vue a celui
du toucher par le fait d’embrasser le seigneur d’ Avannes et cela, ajouté a la mélancolie

par ’absence du gentilhomme, déclenche la maladie :

[...] plus la vertu empéchait son ceil et contenance de montrer la flamme cachée, plus elle
s’augmentait et devenait importable, en sorte que, ne pouvant porter la guerre que I’amour et

I’honneur faisaient en son cceur, [...] tomba en une fiévre continue, [...] (p. 267).

La dissimulation de son amour I’a rendue malade et lorsque le seigneur d’ Avannes revient
la voir, elle le serre fortement, lui avoue son amour et déclare la dissimulation de son
amour, pour Dieu et pour I’honneur, comme la cause de sa mort. Elle n’est pas sage pour

amour a son mari :

« [...] ’heure est venue qu’il faut que toute dissimulation cesse [...], si m’avez porté grande
affection, [...] la mienne a passé la votre d’autant que j’ai eu la douleur de la celer contre mon

ceeur et volonté. [...] Dieu et mon honneur ne m’ont jamais permis de la vous déclarer [...] » (p.

268).

Dans le contexte historique et socioculturel de I’Heptaméron, les femmes, a différence
des hommes, doivent leur honneur a leur sagesse. De la leur nécessité de dissimulation,
comme nous venons de le voir. « Les exigences du paraitre transforment les personnages
en silhouettes fugitives, traquées, presque honteuses, des victimes d’une société ou seuls
sont pris en compte honneur et réputation » (Derrez 2011, 22). Nous avons vu comment
dans la N24 la non-réciprocité amoureuse de la femme entraine pour elle le malheur de

perdre un serviteur. Dans ce cas-ci, le refus de la femme a I’amour, qui cependant voudrait



bien y correspondre, comporte pour elle la mort, parce qu’elle est allée a I’encontre des

pulsions de la nature :

Mais sachez que le non que si souvent je vous ai dit m’a fait tant de mal au prononcer qu’il est
cause de ma mort, de laquelle je me contente, puisque Dieu m’a fait la grace de mourir premier

que la violence de mon amour ait mis tache @ ma conscience et renommeée [...] (p. 268).

D’apres le paragraphe ci-dessus, nous pouvons confirmer ce que nous avons signalé
auparavant : la femme sage est fiére d’elle-méme ; elle se vante de ne pas étre tombée
dans le péché de la chair, mais elle oublie une autre faute qui n’échappe a personne
connaissant un peu la religion chrétienne : la vie et la mort ne sont pas dans les mains des
hommes. Si, comme elle dit, son refus d’aimer le seigneur d’Avannes a été la cause de
son repos ¢éternel, elle aurait da I’éviter car il s’agit d’un péché mortel. Par contre, elle a
préfére conserver son honneur, et elle est méme convaincue de gagner le Paradis grace a
sa foi. C’est une idée développée a la Renaissance qui suppose que la privation d’un
amour réciproque en vie, due notamment au fait d’étre hors le mariage, comporterait la
suite (et le couronnement sexuel) de cet amour dans I’au-dela (Tausiet Carlés 2017, 47,
63).

Je ne vous prierai point de prier Dieu pour moi, car je sais que la porte de paradis n’est point

refusée aux vrais amants, et qu’amour est un feu qui punit si bien les amoureux en cette vie qu’ils

sont exempts de 1’apre tourment de purgatoire (p. 269).

Diana Derrez nous apporte un autre point de vue sur ce comportement :

Chez la femme, la vertu dépend de la conduite, mais [’honneur s’arréte lui aux apparences. [...]
Mais pour Marguerite de Navarre, cet honneur doit étre le reflet des exigences intérieures d’une
conscience qui vit sous le regard de Dieu. Aussi, on trouvera de nombreux exemples d’héroines

s’effor¢ant d’associer, en langage et en conduite, honneur et conscience (Derrez 2011, 50).

Pour en finir, les derniers mots de la femme sage nous apprennent la vérité d’une époque :

« Or m’en vais-je contente puisque, devant mourir, je vous ai pu déclarer mon affection



¢gale a la votre, hormis que I’honneur des hommes et des femmes n’est pas semblable »
(p. 268) ; une différente conception de I’honneur pour les hommes et les femmes percue
aussi dans le Décaméron, dans la conversation entre marchands (Journée I1/N9) ou
Bernabo répond au discours d’Ambrogiuolo (selon lequel toutes les femmes trompent
leurs maris) avec ces mots : «[...] io conosco cio che tu di potere avvenire alle stolte,
nelle quali non é alcuna vergogna ; ma quelle che savie sono hanno tanta sollecitudine
dello onor loro, che elle diventan forti piu che gli uomini, che di cid non si curano, a
guardarlo [...] » (p. 186). Il faut noter ici que si les femmes sages gardent leur honneur
avec zele, les hommes ne s’en préoccupent pas du tout. Au contraire, comme le signale
un autre marchand, « quando mi viene alle mani alcuna giovinetta che mi piaccia, io lascio
stare dall’un de’lati ’amore quale io porto a mia mogliere, e prendo di questa qua quel
piacere che io posso » (p. 183).

Voici le dilemme que Marguerite a voulu dénoncer : «[...] Hormis que I’honneur des
hommes et des femmes n’est pas semblable » ; du moins c’est peut-étre la seule chose
que les devisants ne remettront point en question sur cette histoire dans le débat qui suit
la nouvelle.

Pour les hommes 1’honneur vient de leurs actions, et leur audace dans les affaires de
I’amour ne rend pas de comptes a Dieu, car elle est justifiée par la fureur. Chez les
femmes, il faut relier honneur et conscience et, méme ainsi, elles sont critiquées si leur

conscience repose plutét sur leurs actes que sur leurs pensées (Derrez 2011, 50-51).
2.3. La femme folle et I’amour concupiscent

Nous avons extrait deux cas de femme folle des trois nouvelles étudiées : la femme folle

et humble de la nouvelle 6 et la femme folle et noble de la nouvelle 26.

Dans la N6 la « femme », qui n’est pas « dame », jeune et modeste, car mariée au vieux

et borgne valet de chambre du dernier duc d’Alencon, « [...] oublia tellement son honneur



et conscience qu’elle alla aimer un jeune homme [...] » (p. 77). C’est-a-dire, elle ne se
soucie ni de la société (son honneur) ni de son salut (sa conscience) et, en conséquence,
la rumeur s’étend. Cependant nous avons affaire ici a une femme rusée, qui sait bien
feindre, et le mari ne croit pas le bruit « pour les grands signes d’amitié que lui montrait
sa femme » (p. 77). Elle est si rusée que, lorsque le mari tente de la découvrir prétendant
un voyage de trois jours pour revenir ensuite et la prendre la main dans le sac, elle réussit
a s’en sortir. Quand le mari frappe a la porte, elle fait la comédie le temps nécessaire pour
que son ami s’habille en disant : « [...] : Est-ce maintenant I’heure de venir aux maisons
des gens de bien ? Si mon mari était ici, il vous en garderait ! » (p. 78). Et une fois la
porte ouverte, pour que son amant puisse échapper, elle continue :
O mon mari, que je suis bien aise de votre venue ! car je faisais un merveilleux songe, [...] il me
semblait que vous aviez recouvert la vue de votre ceil. Et I’embrassant et le baisant, le prit par la
téte et lui bouchait d’une main son bon ceil, et lui demandait : « Voyez-vous point mieux que vous
n’avez accoutumé ?» En ce temps pendant qu’il n’y voyait goutte, fit sortir son ami dehors, [...] (p.
78).
Le portrait moral de la femme conduit le déroulement de I’action et le sujet principal de
la nouvelle qui, comme nous avons pu I’observer, est I’amour adultére. Nous avons décelé
qu’il existe dans la nouvelle la notion, présente déja depuis I’ Antiquité (Aristote) et puis
reprise par André le Chapelain, de I’amour-passion qui arrive a travers les sens : la vue et
I’ouie (Canet Vallés 1995). De cette maniere, si I’on tient compte que « [...] no seran
aptos para el amor los viejos, los ciegos —a quienes nos les llega la imagen del deseo—
[...] » (Canet Vallés 1995), la nouvelle laisse entendre que la femme n’est qu’aimée a
moitié, parce que son mari n’a qu’un seul il ; si I’on ajoute a cela qu’il est vieux et qu’il
«[...] ne pouvait si souvent aller voir sa femme qu’il eit bien voulu » car il travaillait
beaucoup, le sujet de la nouvelle, la tromperie, est prét. Sauf que, dans cette nouvelle, le

mari abusé confond aussi sa femme pour la découvrir et devient trompé a son tour, sa



femme étant trop rusée pour se faire attraper. Nous sommes face a I’histoire traditionnelle
du trompeur-trompé : « en vous cuidant tromper, je recus la plus fine tromperie qui fut

onques inventée » (p. 78), dira le mari.

Il s’agit d’une femme folle, rusée, dissimulatrice. Et pourtant il suffit de deux mots pour
la caractériser : jeunesse et condition sociale modeste. Les protagonistes « [...] sont
présentés sous des caractéres stéréotypés, comme chez les personnages de contes »
(Derrez 2011, 13). Méme situation pour la N2/VII journée du Décaméron : Peronella est
humble, belle et jeune, et le moteur de ’action de la nouvelle est aussi sa conduite morale.
Peronella trompe son mari : deés qu’il part travailler, elle recoit son amant. Nous revisitons
la scéne du mari qui retourne avant que prévu mais, cette fois-ci, la femme cache son
amant dans un tonneau et fait une scene ou elle accuse son mari de ne pas travailler : «[...]
di che viverem noi? Onde avrem noi del pane?» (p. 544, 545), et dans un long discours
larmoyant elle se construit le portrait de femme laborieuse et honnéte, et culpabilise le
mari, qu’elle accuse de faineant :

[...] tanta fatica quanta e quella che io duro ; [...]. L’altre si danno buon tempo con gli amanti

loro, [...] e io, misera me! perché son buona e non attendo a cosi fatte novelle, [...] e tu mi torni a

casa quando tu dei essere a lavorare (p. 545).
Encore une femme rusée, mais dans ce cas-ci le mari ne suspecte rien, ne rentre pas pour
la guetter mais parce que c’est « la festa di santo Galeone, ¢ non si lavora [...] ».
Manipulatrice, elle en sort victorieuse, car non seulement elle garde son air honnéte et
laborieux aux yeux de son mari mais, en plus, elle fait une bonne affaire avec la vente du

tonneau, en méme temps qu’elle réussit a satisfaire Son amant en présence de son mari.

Les gens du peuple sont censés préférer vite ’amour charnel, et cela est montré dans
beaucoup d’ouvrages du style bas (comédies élégiaques, fabliaux, facéties...) (Canet

Vallés 1995, 11, 7). Marguerite de Navarre, qui « prétend raconter des histoires



authentiques et qui ne sont pas puisées dans des livres » (Kasprzyk 1966, 27), recourt
dans la N6 au motif folklorique du mari borgne, qui est connu déja dans le fabliau De
vindemiatore de la Disciplina clericalis (Université de Genéve s.d.), recueil médiéval de
récits brefs dont « les sources sont pour I’essentiel d’origine arabe » (Berlioz et Polo de
Beaulieu 2000, 36). Beaucoup de nouvelles de 1’Heptaméron puisent dans le folklore
mais ce qui change, c’est « la liberté avec laquelle la reine de Navarre traite la matiére
traditionnelle » (Kasprzyk 1966, 27). C’est pourquoi le dénouement de la N6 n’est pas
heureux pour la femme trompeuse : le mari « [...] laissa sa femme bien désolée qui, par
le moyen de ses amis, excuses et larmes, retourna encore avec lui » (p. 78). Autrement dit
la femme, meprisée, doit utiliser encore la ruse (par le biais des amis) et la fourberie
(excuses et larmes) pour ne pas étre délaissée, et cela se produit parce que « [...] les récits
de ’Heptaméron réhabilitent [...] le mari, victime traditionnelle des finesses amoureuses
(les cocus de fabliaux repris par Boccace) » (Derrez 2011, 31) ; le méme rdle de cocu que

nous venons de constater dans la N2 de la journée VII.

La femme folle de la nouvelle 26 est noble, et pourtant elle a une conduite morale
similaire a celle de la femme humble de la N6. Tout d’abord, elle est décrite comme une
femme qui aime se divertir, car nous savons que le seigneur d’Avannes « [...] commenga,
pour I’amour d’elle, a lever mille passe-temps comme tournois, courses, luttes, masques,
festins et autres jeux, en tous lesquels se trouvait cette jeune femme » (p. 260) ; puis
I’opinion des parents et le comportement du mari ajoutent d’autres traits moraux :
Mais & cause que son mari était fort fantastique et, ses pére et mére la connaissant fort légére et
belle, jaloux de son honneur, la tenait de si prés que ledit seigneur d’Avannes ne pouvait avoir
d’elle autre chose que la parole bien courte en quelque bal (p. 260).
L’image de femme impudique est complétée par la narration du point de vue du seigneur

d’Avannes : « [...] en peu de propos [...] (il) apergut bien qu’autre chose ne défaillait a



leur amitie que le temps et le lieu » (p. 260) et, le moment arrivé, « il fut regu ainsi que le
plus beau fils qui fGt de son temps devait étre de la plus belle et folle dame du pays » (p.

262).

Nous avons donc constaté que le portrait moral de la femme folle est construit par
opposition de celle de la femme sage. Ainsi, celle-ci n’allait pas aux fétes sans son mari,
s’habillait comme une veuve et s’occupait des affaires de la maison parce que son mari,
qui la trouvait trés sage, les lui confiait, tandis que la femme folle ne manquait pas une
féte, « [...] elle avait accoutumé d’étre quatre heures a s’accoutrer [...] » (p. 263). Son
mari est jaloux, et pour cause semble-t-il, car selon ses parents elle est inconstante et
belle ; et méme le seigneur d’Avannes se rend compte de son impudeur lorsqu’ils

échangent deux mots.

Dans le réle de femme folle nous avons pu identifier un élément commun dans la N6 et
dans la N26 : les maris. A premiére vue, ils semblent différents parce que le mari de la
N6 est vieux, borgne et travaille beaucoup, et celui de la N26 est jeune, conserve la vue
et, en étant aristocrate, sa vie est aisée ; pourtant il y a des ressemblances : le jeune mari
de la N26 semble aussi tres occupé, car il entretient plusieurs loisirs tels que « chevaux,
chiens et oiseaux » (p. 260), et il ne reste pas longtemps a la maison comme nous voyons
quand : «[...] entrant en sa maison, dit a sa femme qu’il lui recommandait ses chevaux
et son palefrenier, et qu’il s’en allait au chateau » (p. 261). Il n’est pas borgne, mais nous
apprenons qu’il est «[...] un jeune homme qui surtout aimait les chevaux, chiens et
oiseaux » (p. 260) et que « [...] sur toutes choses aimait les chevaux [...] » (p. 261). Le

mari jeune est aveuglé par ses animaux, auxquels il aime par-dessus sa femme.

Déja la folle Peronella de Boccace avait un mari comparable a celle de la N6 : d’age
avancé, d’apres les regrets de Peronella, « Ché avrei potuto avere un giovane cosi da bene

e non volli [...] » (p. 545), qui semble travailler beaucoup, et qui trouve sa femme «[...]



buona e onesta », voyant la porte fermée a clé a son retour. 1l est aveugle, au sens figuré,
par le portrait moral que sa femme s’est construit grace a la rhétorique de son discours
(éthos et pathos), et aussi, au « sens propre » pendant qu’il est a I’intérieur du tonneau et

qu’il ne voit pas ce qui se passe dehors.

Méme la femme sage de la N26 est mariée a un mari équivalent, occupé par ses affaires
puisque « nous [...], ne pensons que d’en amasser » (p. 259), et en quelque sorte aveuglé
par la sagesse de sa femme, a qui il « [...] prit telle sireté qu’il lui commettait toutes les
affaires de sa maison » (p. 258). Mais surtout a cause de I’amour démesuré qu’il porte a
d’Avannes, apres que ce dernier a accepte de devenir son fils adoptif : « [...] ledit riche
homme prit telle amour au seigneur d’ Avannes que matin et soir ne cessait de s’enquérir

s’il lui fallait quelque chose » (p. 259).

Ainsi, par rapport aux maris de la N26, Dominique Bertrand écrit : « Les maris sont
enthousiastes, balourds, crédules. Ils éprouvent des passions extérieures a I’amour. Celui
de la femme folle aime les animaux ; celui de la femme sage s’entiche du seigneur
d’Avannes [...] » (Bertrand 2005, 124). Enfin, nous nous trouvons face a des femmes qui
semblent trés différentes, mais qui ont en commun de ne pas étre bien aimées de leurs

maris.

Un autre trait moral de la femme folle de la N26 est sa capacité de dissimulation pour
tromper son mari. Dés qu’elle prend connaissance de la véritable identité du palefrenier,
elle ne cesse de feindre pour rester a la maison avec lui. Tout d’abord le soir méme, « car
elle, étant conviée en un festin ou son mari la voulait mener, feignit étre malade et n’y
pouvoir aller » (p. 261). La fausseté se répéte lorsque le mari lui demande de prendre soin
des animaux et que « la dame trouva cette commission tres agréable, mais sans en faire
autre semblant lui répondit, [...] combien elle désirait lui complaire » (p. 261). Rusée,

elle fait du faux-semblant une habitude qui lui permet de vivre comme elle veut, ce que



nous constatons par les changements dans sa tenue. Si pour la femme sage de la N26, les
vétements montrent sa vertu, pour la femme folle ils montrent son hypocrisie, parce qu’ils
cachent ses vraies intentions ; et, cependant toutes les deux aiment le seigneur d’ Avannes
et leur image morale face a la société semble également impeccable. La femme folle
trompe son mari depuis le premier jour (change sa tenue et son comportement) et de cette
facon elle réussit a vivre « sous I’hypocrisie et habit de femme de bien, en telle volupté

que raison, conscience, ordre ni mesure n’avaient plus de lieu en elle » (p. 263).

Ce qui change entre les deux femmes de la N26 est sans doute le type d’amour. Pour la
femme folle, la description morale comporte un amour concupiscent, non seulement parce
qu’il s’agit d’un amour en dehors du mariage (qui compromettrait en tout cas son salut,
car I’honneur est sauvé comme nous avons pu le voir plus haut), mais aussi parce qu’il
est un « désir qu’obéissait a I’ordre rationnel de la nature » (Bertrand 2005, 133), plut6t
qu’un vrai amour. Le texte nous en fournit la preuve lorsque le seigneur d’Avannes tombe
malade & cause des exigences amoureuses de la dame : « la dame qui ne I’aimait tant

malade que sain » lui conseille « de se retirer chez ses parents » (p. 263).

Dans cet amour concupiscent, nous avons observé plusieurs idées : d’abord celles du
deuxiéme livre d’André le Chapelain par rapport a la nature, laquelle avec raison et
prudence est vertueuse et en exces vicieuse (Canet Vallés 1995, 13). Dans la N26, la
femme folle tombe dans 1’excés. Si I’on ajoute a cela la croyance, répandue au Moyen
Age, selon laquelle I’amour sexuel est censé produire des maladies (Canet Vallés 1995,
20), il devient donc évident pourquoi le seigneur d’Avannes tombe malade. Les deux
amants se laissent entrainer par I’excés du fol amour, et quand Avannes ne peut assouvir

ce désir naturel de la femme, celle-ci le met a la porte.

Sans abandonner le concept du fol amour, Hortensia Vifies nous présente une autre vision

de la femme folle de la N26, plus proche des idées humanistes :



La dama bella y gentil con quien el sefior d’Avannes tiene sus aventuras de loco amor, representa
el goce de la vida. Si la primera Dama es una continuacion del pensamiento ya conocido en el
Medioevo, ella es la encarnacion del nuevo ideal renacentista, del carpe diem (Vifies Rueda 1976,
439).
Dans une société ou I’honneur des femmes et celui des hommes sont traités différemment,
la dissimulation s’avere le recours principal pour ces personnages féminins qui se
trouvent coincés dans des mariages de convenance, aussi bien pour couvrir leurs
sentiments que pour couvrir leurs actes. Au XIV® siecle, Boccace avait deja critiqué ces
mariages sans amour entre jeunes femmes et hommes agés « ou le désir naturel de la
jeunesse se trouve ainsi réprimé » (Derrez 2011, 18). Deux siécles plus tard, la pensée du
tardif Moyen Age est encore présente, comme le démontrent les traits de 1’amour courtois
que nous avons repérés dans les nouvelles 24 et 26, et I’influence des fabliaux dans la
nouvelle 6 ; mais la conduite de la femme folle de la N26 ainsi que I’absence de jugement
négatif a son égard, nous font entrevoir que la pensée humaniste de la Renaissance

commence a se développer en France.



Conclusion

Ce mémoire est le résultat d’une étude approfondie des nouvelles 6, 24 et 26 ayant pour objet
les femmes et ’amour. Nous avons repéré les trois composantes du portrait des femmes des
nouvelles : ladescription physique, la description sociale et la description morale. Nous avons
aussi compareé ces traits avec les nouvelles du Décaméron de Boccace, dans I’intention de

chercher des traces de I’ouvrage qui a donné I’idée a I’auteure.

Quant a la description physique des femmes dans 1’Heptaméron, nous avons remarqué
que celle-ci se contente de deux traits (jeunesse et beaut€), en raison de la briéveté des
récits et de la réalit¢ de 1’époque (jeunes filles mariées a hommes d’age avancé). Par
rapport a la description sociale, celle-ci est variée, trois couches sociales dans trois
nouvelles analysées, ce qui confirme le désir de faire vrai de Marguerite en représentant
la société telle qu’elle I’est a la Renaissance. Nous avons constaté que c’est la description
morale qui se proclame comme la plus importante dans le portrait des femmes, car elle
est le moteur de I’action des nouvelles, la cause des différents types d’amour (vertueux,
concupiscent, courtois) et de leurs conséquences. Cette description permet de classer les

femmes en folles, sages cruelles et sages tout court.

Nous pouvons aussi conclure qu’il y a deux points communs dans les femmes de
I’Heptaméron : d’abord, peu importe leur condition sociale ou morale, elles ont toujours
recours a la dissimulation, soit pour tromper leurs maris, pour cacher leur flamme a leurs
amoureux, ou pour obtenir un aveu. Puis, femmes sages et femmes folles ont des maris
comparables, et peu aptes a I’amour selon André le Chapelain : ils ont tous un age avancé, ils
sont trop occupés et, en quelque sorte, aveugles, soit véritablement, comme le mari borgne
de la N6, soit au sens figuré, par une autre affection qui les absorbe, comme c’est le cas des

maris de la N26. La seule femme avec un mari qui n’est pas décrit est la Reine de Castille,



parce qu’il est connu des devisants, car il est bien le roi de Castille, et aussi parce que le récit

s’¢éloigne du reste, car NOUS Ne cONNAIssSoNs pas ce qui se passe dans le ceeur de la Reine.

Nous avons pu établir des rapports intéressants entre les femmes de 1’Heptaméron et
celles du Décaméron, comme les mémes traits physiques et la méme variété sociale ; nous
trouvons méme la critique a propos de I’inégalité des hommes et des femmes a propos de
I’honneur. Cependant, la différence se trouve dans la description morale des femmes et
dans ses conséquences : a I’'opposé du Décaméron, chez Marguerite les femmes folles ont
une fin honteuse ; mais celles qui sont sages ne trouvent pas de meilleure fin, soit parce
qu’elles vont a ’encontre de la nature et meurent (N26), soit parce qu’elles représentent
I’amour imparfait et cruel, et elles sont abandonnées (N24). Le dilemme et le débat sont

donc servis.

Et cela parce que, bien que Marguerite ait puisé dans le Décaméron pour s’inspirer
(comme d’ailleurs elle I’a fait dans des sources antéricures, telles que la Disciplina
Clericalis pour la N6), elle a donné aux nouvelles un sens nouveau. Ce n’est pas le simple
divertissement comme chez Boccace (Derrez 2011, 46), elle a voulu instruire et divertir
(Mird i Vinaixa 1998, 540), elle a mis son empreinte personnelle dans le recueil : sa
sympathie pour I’évangélisme, ses idées sur les relations entre I’homme et la femme, le

mariage, la « querelle des femmes » ...

Pour conclure, nous pouvons affirmer qu’en voulant « faire vrai », Marguerite a su
montrer la société du moment avec ses idées, et les sentiments qu’elle a voulu partager
ou sur lesquels elle a voulu faire réfléchir le lecteur. Ce qu’elle a sans doute réussi, car
nous lecteurs, nous retrouvons encore, de nos jours, en train de réfléchir sur les sujets de
cet ouvrage qui, malgré son inachévement, traite délicatement des sujets sensibles au seuil

de la Renaissance et encore aujourd’hui.



Bibliographie utilisée

Berlioz, Jacques, et Marie Anne Polo de Beaulieu. «La capture du récit. La Disciplina clericalis
de Pierre Alphonse dans les recueils d’exempla (XIIle-XIVes.).» Crisol, n° 4 (2000): 36-
53. [En ligne] <http://crisol.parisnanterre.fr » issue » download> (consulté le 5 février
2021).

Bertrand, Dominique. Lire I'Heptaméron de Marguerite de Navarre. Clermont-Ferrand: Presses
Universitaires Blaise Pascal, 2005. [En ligne]
<https://books.google.es/books?id=VSEQzOTQ-
GwWC&pg=PA124&Ipg=PA124&dg=femmes+folles+heptam%C3%A9ron&source=bl&
ots=szSTj-
KEHS&sig=ACfU3U0eTMdz6w7zyvIK6fDAttQMNY3kmQ&hl=es&sa=X&ved=2ahU
KEwijcjrretMPuAhWTX8AKHax2BRwWQ6 AEwWDNoECBAQAg#v=0onepage&q=mari%
20&f=false> (consulté le 15 avril 2021).

Canet Vallés, José Luis. «Reflexiones filosoficas sobre el amor cortés y el De Amore de Andreas
Capellanus.» Quaderns de filologia. Estudis literaris (Universidad de Valencia), n° 1
(1995): 191-208. [En ligne]
<https://roderic.uv.es/bitstream/handle/10550/48209/Art%c3%adcul0%20%28Hom. %2
0Amelia%29.pdf?sequence=1&isAllowed=y> (consulté le 1 avril 2021).

Chevalier, Jean, et Alain Gheerbrant. Dictionnaire des symboles. Paris: Robert Laffont / Jupiter,
1982.

Derrez, Diana. Du Décaméron de Boccace a I’Heptaméron de Marguerite de Navarre : littérature
d'imitation ou de détournement ? Pau: HAL archives-ouvertes.fr, 2011. [En ligne]
<https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-00737848/document> (consulté le 28 mars 2021).

Dictionnaire du Moyen Frangais, version 2020 (DMF 2020). ATILF - CNRS & Université de
Lorraine. 2020. [En ligne] <http://www.atilf.fr/dmf> (consulté le 8 février 2021).

Febvre, Lucien. Amour sacré, amour profane. Autour de I'Heptaméron. Paris: Gallimard, 1971.

Ficino, Marsilio. Sobre el amor. Comentarios al banquete de Platon. Traduit par Mariapia
Lamberti et José Luis Bernal. Ville de Mexico: Université nationale autonome du
Mexique, 1994.

Godineau, Dominigue. Les femmes dans la France moderne: XVle-XVllle siécle. Paris: Armand
Colin, 2015. [En ligne]
<https://books.google.es/books?id=qTIcCgAAQBAI&pg=PT14&Ipg=PT14&dqg=la+pa
rfaite+amie+heroet+comentaire&source=bl&ots=TMg8J5HWI0&sig=ACfU3U2jgHIK
ON5Cc2ZILvhLevtBhH21MQ&hl=es&sa=X&ved=2ahUKEwiw1-
Glur_vAhUSKBoKHcY0ODQ4Q6 AEWENOECA0QAWHV=0nepage&g=la%20parfaite%o
2> (consulté le 20 mars 2021).

Gonzalez Alcaraz, Antonio. «Le débat féministe a la renaissance.» Estudios romanicos
(Universidad de  Murcia), n°4  (1987-1989): 453-460. [En ligne]
<https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=211340> (consulté le 3 février 2021).

Gonzélez Alcaraz, José Antonio. L'Heptaméron: Estudio literario. Murcia: EDITUM, 1988.

Kasprzyk, Krystyna. «Les themes folkloriques dans la nouvelle frangaise de la Renaissance.»
Cahiers de I'Association internationale des études francaises, n° 18 (1966): 21-30. [En



ligne] <https://www.persee.fr/doc/caief _0571-5865_1966_num_18 1 2300> (consulté
le 23 février 2021).

Lachet , Claude, éd. Anthologie de I'amour courtois. Paris: Flammarion, 2017. [En ligne]
<https://books.google.es/books?id=rnk2DwAAQBAJ&printsec=frontcover&hl=es#v=0
nepage&q&f=false> (consulté le 15 mars 2021).

Larousse.fr. Larousse.fr/encyclopédie. Edité par Editions Larousse. 2008. [En ligne]
<https://www.larousse.fr/encyclopedie/divers/litt%C3%A9rature_et_amour_courtois/38
026> (consulté le 20 mars 2021).

Larousse.fr/encyclopédie. 2008. [En ligne]
<https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Boccace/109210> (consulté le 2 juin
2021).

Marchand, Céline. L esthétique du récit bref a la fin du moyen age : réécritures, marges et
interférences. Le Mans: Université du Maine, 2014. [En ligne] <https://tel.archives-
ouvertes.fr/tel-01149584/document> (consulté le 1 juin 2021).

Marnieri, Maria Teresa. «Boccace et le Décaméron entre syncrétisme culturel et visions de
modernité. Prolepses du gothique dans les contes 1V,5 (Lisabetta de Messine) et V,8
(Nastaglio degli Onesti).» Revista de Lenguas Modernas (Université autonome de
Barcelone), n° 26 (2017): 77-97. [En ligne]
<https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/rim/article/view/29905> (consulté le 1 juin 2021).

Mir6 i Vinaixa, Ménica. «;De donde bebid la reina? Tradiciones y fuentes del "Heptamerén" de
Margarita de Navarra.» Principe de Viana, 1998: 535-548. [En ligne]
<https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=16133> (consulté le 25 mai 2021).

Noel Paul, Andrea. «El amor y la belleza en la estética ficiniana.» EI Arco y la Lira. Tensiones y
Debates, n°1 (2013): 69-80. [En ligne]
<https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/91867/CONICET _Digital Nro.5ale8
e7d-fc81-4acc-a023-ec210462839a_A.pdf?sequence=2&isAllowed=y> (consulté le 5
février 2021).

R. Luperini, P. Cataldi, L. Marchiani, F. Marchese. 1l nuovo Manuale di letteratura 1. Medioevo
e rinascimento. Palermo: G. B. PALUMBO EDITORE, 2015. [En ligne] <https://nuovo-
manuale.palumboeditore.it/> (consulté le 5 février 2021).

Romano, Nanni. «Au temps d’Isabelle : en relisant 1’Heptaméron de Marguerite (« nouvelle
dixneufiesme »).» Dans Louise de Savoie (1476-1531), de Pascal (dir.) BRIOIST, Laure
(dir.) FAGNART et Cédric (dir.) y MICHON, 277-288. Tours: Presses Universitaires
Francois-Rabelais, 2015. [En ligne] <http://books.openedition.org/pufr/8391> (consulté
le 15 mars 2021).

Tausiet Carlés, Maria. «Eros mas alld de Thanatos. Algunos ejemplos medievales y
renacentistas.» Dans Eros y Thanatos. Reflexiones sobre el gusto Il [Simposio,
Zaragoza, Paraninfo de la Universidad de Zaragoza, 16, 17 y 18 de abril de 2015], édité
par Alberto Castan Chocarro et Concha Lomba Serrano, 45-64. Saragosse:
INSTITUCION FERNANDO EL CATOLICO. Excma. Diputacion de Zaragoza, 2017.
[En ligne] <https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/36/06/ ebook.pdf> (consulté le 5
février 2021).



Université de Genéve. Université de Genéve. s.d. [En ligne]
<https://www.unige.ch/lettres/mela/recherche/disciplina/exemples/#toc16> (consulté le
23 février 2021).

Vifies Rueda, Hortensia. «La novela 26 del Heptamerdn.» Principe de Viana, n° 37 (1976): 431-
442. [En ligne] <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1150769> (consulté
le 20 février 2021).

Bibliographie consultée

Garanderie, Marie-Madeleine de la. Le dialogue des romanciers. Une nouvelle lecture de
L’Heptaméron. Paris: Lettres modernes-Minard, 1977.

Corpus analyse

Boccaccio, Giovanni. Decameron. Edité par Vittore Branca. Turin: Einaudi, 1956.

Marguerite de Navarre. Heptaméron. Pais: Flammarion, 1982.

31



