
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 

 

IMPORTANCIA DEL MONASTERIO EN EL 

REINO DE ARAGÓN: Simbolismo político, 

religioso y cultural del monasterio en la Alta Edad 

Media en Aragón. 

 
IMPORTANCE OF THE MONASTERY IN THE KINGDOM OF ARAGON: 

Political, religious and cultural symbolism of the monastery in the High 

Middle Ages in Aragon. 

  

 
Autor/es 

 

Pablo José Domingo Casanova 

 

 

 
Director/es 

 

José Luis Corral Lafuente 
 

Facultad de Filosofía y Letras / Grado en Historia 

Año 2020/2021 

 



 

 

                                                       ÍNDICE 

1. Resumen……………………………………………………………..3 

1.1 Abstract…………………………………………………………......3 

2. Introducción…………………………………………………………4 

2.1 Justificación del Trabajo…………………………….……………...5 

2.2 Objetivos………………………………………….…………….…..6 

2.3 Metodología aplicada………………………..……………………...7 

2.4 Estado de la cuestión…………………….……………………….....8 

3. Simbolismo político, religioso y cultural  del monasterio……....…10 

3.1 Primeras aproximaciones………………………………………….10 

3.2 Monasterios y monjes………………………………………….…..13 

4. De Ramiro I a Alfonso I el Batallador………………………...……18 

4.1 Ramiro I……………………………………………………...……18 

4.2 Sancho Ramírez………………………………………..………….20 

4.3 Pedro I………………………………………………………….….22 

4.4 Alfonso I el Batallador………………………………………….….25 

5. El Santo Grial en Aragón……………..………………………….....29 

5.1 Aragón, Alfonso I el Batallador y el mito artúrico………………..29 

5.2 Aragón y el Santo Grial………………………………………… ...32 

6. Conclusiones……………………………………………….……….34 

7. Bibliografía………………………………………………………....35 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

1. Resumen 

En la actualidad, el cine y la literatura han iluminado la figura de los castillos como el 

elemento central de la Edad Media  tanto en Aragón, como en el resto de la península 

ibérica y el mundo occidental, extendiendo su importancia más allá de su función 

estratégica y defensiva en una época marcada por la guerra y la conquista. Sin embargo 

el presente trabajo pretende analizar la importancia decisiva del monasterio en el reino 

de Aragón y su simbolismo político, religioso y cultural en la Alta Edad Media en este 

territorio. En este estudio atenderemos a diversos ejemplos de los monasterios más 

relevantes en Aragón en la Alta Edad Media, así como su impacto social, religioso y 

político en el territorio aragonés. Además, analizaremos la figura de los reyes 

aragoneses desde Ramiro I a Alfonso I el Batallador y finalmente abordaremos la 

temática del Santo Grial en Aragón y su significación, desde un punto de vista mítico y 

legendario, tomando como referencia la figura de Alfonso I y el Mito Artúrico. 

 

Palabras clave: Reino de Aragón, Alta Edad Media, monasterio, Ramiro I, Sancho 

Ramírez, Pedro I, Alfonso I el Batallador, Santo Grial, Mito Artúrico. 

 

1.1 Abstract 

Nowadays, cinema and literature have illuminated the figure of castles as the central 

element of the Middle Ages both in Aragon and in the rest of the Iberian Peninsula and 

the Western world, extending their importance beyond their strategic and defensive 

function in a period marked by war and conquest. However, the present work aims to 

analyse the decisive importance of the monastery in the kingdom of Aragon and its 

political, religious and cultural symbolism in the early Middle Ages in this territory. In 

this study we will look at various examples of the most important monasteries in 

Aragon in the Early Middle Ages, as well as their social, religious and political impact 

on the Aragonese territory. In addition, we will analyse the figure of the Aragonese 

kings from Ramiro I to Alfonso I the Battler and finally we will deal with the subject of 

the Holy Grail in Aragon and its significance, from a mythical and legendary point of 

view, taking as a reference the figure of Alfonso I and the Arthurian Myth. 

 

Keywords:  Kingdom of Aragon, High Middle Ages, monastery, Ramiro I, Sancho 

Ramirez, Pedro I, Alfonso I el Batallador, Holy Grail, Arthurian Myth 



 

 

2. Introducción 

La fundación de monasterios cristianos en el Reino de Aragón, así como su simbolismo 

no solo religioso, sino también político y cultural, ha sido una constante a lo largo de los 

diferentes reinados aragoneses en la Alta Edad Media. Con el paso de las décadas, los 

monasterios aragoneses crecerán en influencia, dominio e importancia y acabarán 

imbricándose en la vida de los reyes aragoneses e impactando de forma crucial no solo 

en sus vidas, sino en la ideología, la política y la articulación del territorio aragonés. En 

la actualidad, se ha producido un avance muy importante en lo que se refiere a la 

difusión, interés y conocimiento de la Historia de Aragón, de sus orígenes, de sus 

monarcas y de las instituciones, consolidándose el interés por la cultura aragonesa e 

iluminándose aspectos que definen la singularidad de Aragón respecto a otros 

territorios. Por ello debemos acercarnos a los diferentes monasterios diseminados por el 

territorio aragonés en el contexto de la Alta Edad Media, aportando los ejemplos más 

relevantes y su influencia en la Historia de Aragón. Nuestro territorio no está exento de 

leyendas, misterios y mitos, por ello abordaremos finalmente la cuestión del Santo Grial 

en Aragón y acercarnos a la figura de Alfonso I el Batallador y el Mito Artúrico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2. 1 Justificación del Trabajo 

A la hora de señalar los principales motivos que han justificado e influido en la 

realización de este trabajo, me gustaría detenerme en tres aspectos relacionados entre sí. 

En primer lugar mi creciente interés tanto en el periodo antiguo de la historia, como en 

el periodo medieval, siendo el motivo principal que me animó a la hora de realizar esta 

carrera universitaria. A lo largo de mi carrera he podido adquirir numerosos 

conocimientos, participar en prácticas y acrecentar de manera decisiva mi interés por 

este periodo histórico. En segundo lugar, el tener la oportunidad de formarme sobre la 

historia de mi territorio como es Aragón desde sus orígenes, motivó de nuevo el querer 

dedicar mi Trabajo de Fin de Grado a la Historia de Aragón.  

 

En tercer lugar, igualmente ha influido el haber podido visitar en el pasado numerosos 

monasterios, pueblos y lugares históricos de Aragón, gracias a visitas escolares, salidas, 

excursiones o fruto de mi interés personal y familiar, permitiéndome conocer de primera 

mano y de forma presencial, muchos de los contenidos que posteriormente he ido 

adquiriendo durante la carrera. 

 

Conocer la historia de Aragón, su importancia política, su evolución y sus 

singularidades como territorio, son algunos de los otros motivos que me han impulsado 

a avanzar en la realización de este trabajo. Debo señalar que el extenso periodo de vida 

de Aragón desde sus orígenes no me permite abarcar toda la extensión que se merece 

debido a la normativa del Trabajo de Fin de Grado, por ello hemos escogido un periodo 

concreto como es la Alta Edad Media en Aragón, dada su relevancia como punto de 

partida en la historia. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2.2 Objetivos 

El objetivo principal se centra en analizar y describir la importancia del monasterio en 

el reino de Aragón. Así como su simbolismo político, religioso y cultural en la Alta 

Edad Media en relación a los monarcas aragoneses. 

 

Tras una primera parte dedicada a los objetivos y  metodología, hemos estructurado el 

trabajo en tres partes diferenciadas, dentro de la misma temática. En la primera parte 

nos hemos centrado en el simbolismo político, religioso y cultural que tuvieron los 

monasterios durante la Alta Edad Media en Aragón. Aportando algunos ejemplos de los 

más relevantes en Aragón, su impacto social, religioso y político en el territorio. Entre 

los más relevantes que hemos analizado señalar el Monasterio de San Juan de la Peña, 

el Monasterio de San Pedro de Siresa, el Monasterio de San Pedro el viejo ó el castillo 

abadía de Montearagón. 

 

En la segunda parte hemos analizado individualmente a los monarcas de este periodo en 

relación con los monasterios aragoneses y el ámbito cristiano. Realizaremos una 

aproximación y un análisis de la figura de Ramiro I, Sancho Ramírez, Pedro I y 

finalmente de forma más amplia dada su relevancia de Alfonso I el Batallador.  

 

Finalmente en tercer lugar, hemos querido enriquecer el Trabajo de Fin de Grado  

aprovechando la temática elegida, para abordar la cuestión del Santo Grial en Aragón, 

centrándome en tres aspectos o líneas temáticas entre las que destacan el análisis y 

significación del Santo Grial, la tradición oral en Aragón y finalmente nos acercaremos 

a la figura de Alfonso I el Batallador y el Mito Artúrico. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2.3 Metodología aplicada 

La metodología aplicada para este trabajo cuyos objetivos en la primera parte se han 

centrado en el análisis de la importancia del monasterio en el reino de Aragón durante la 

Alta Edad Media, es resultado de una reflexión y un análisis de diversas fuentes que 

ofrecen información relevante sobre esta temática. El análisis de estas obras ha sido 

complementado con artículos de expertos con larga trayectoria en la materia y el estudio 

de bibliografía moderna y atlas históricos cuyas tesis siguen vigentes en la actualidad.  

 

La  segunda parte del trabajo se ha centrado en alumbrar la importancia de los 

monasterios cristianos a lo largo del territorio aragonés, su simbiosis respecto a la figura 

individual de los grandes monarcas aragoneses en la Alta Edad Media. Para ello tras 

analizar las fuentes sobre la vida de cada monarca he profundizado en unas cuestiones u 

otras según la peculiaridad y excepcionalidad de la vida de cada monarca aragonés. 

 

Finalmente la tercera parte del trabajo ha consistido en realizar una aproximación a la 

temática del Santo Grial en Aragón, aprovechando la temática monacal y cristiana del 

trabajo. La escasa cantidad de investigaciones, bibliografía y estudios  en relación al 

Santo Grial en Aragón ha impedido poder realizar una investigación más amplia y 

profunda ya que superaría la línea temática de este trabajo, aun así hemos podido 

acercarnos a los puntos básicos en base a la bibliografía disponible de cara a futuras 

investigaciones.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2.4 Estado de la cuestión 

         Desde el siglo VIII d.C. y en relación a la presencia carolingia en el Pirineo 

central, los problemas internos de los musulmanes en la península ibérica habían 

aumentado, lo que derivó en que el mundo cristiano fronterizo se tenga que organizar 

tras varios decenios de caos por las incursiones musulmanas. Los carolingios se asientan 

en el reino de los francos sustituyendo a los merovingios y en el norte peninsular se 

asentará el foco astur consolidándose a mediados del siglo VIII d.C.  En ambas 

vertientes pirenaicas se mantendrá un espíritu de independencia, evitando un control 

efectivo de las monarquías germánicas sobre las montañas
1
 

            La llegada de los musulmanes cambiará el panorama, siendo sustituido el reino 

godo por el estado cordobés, quedando el Pirineo frente a un enemigo muy poderoso. 

Sin embargo el islam andalusí caerá por sus contradicciones internas y la existencia de 

numerosos intereses políticos y económicos contrapuestos, siendo aprovechados por los 

francos quienes reforzarán la vertiente pirenaica con el objetivo de impulsar la Marca 

Hispánica. Los indígenas aceptarán la presencia franca al otorgarles seguridad frente a 

la amenaza islámica y el dominio franco impulsado por Pipino y Carlomagno, logrará 

imponerse en Aquitania y después intervendrán en la península ibérica alentando la 

revuelta de Zaragoza contra Abdarrahman I. Con los omeyas el mundo pirenaico 

volverá a estar amenazado, multiplicándose la presencia carolingia en el pirineo entre 

finales del siglo VIII d.C y principios del siglo XI d.C. En esta etapa a principios del 

siglo XI d.C es cuando se producirá una penetración carolingia masiva en la región 

pirenaica instalándose condes carolingios al frente de entidades políticas. En relación a 

las primeras fundaciones monásticas, la mayoría de historiadores atribuyen un origen 

carolingio a todos los monasterios fundados en el mundo pirenaico a primeros del siglo 

IX d.C. basándose en la restructuración carolingia del dispositivo defensivo en la 

cordillera pirenaica unida a una colonización eclesiástica con especial atención al 

monasterio de San Pedro de Siresa
2
 

            Se producirá el paso de la atomización monástica a la culminación del proceso 

de centralización, donde los condes aragoneses y los reyes de Pamplona buscarán 

consolidar el mayor número posible de fundaciones monásticas, crear nuevas y 

recomponer la estructura eclesiástica, cobrando importancia la creación de una sede 

                                                 
1
 CORRAL LAFUENTE, José Luis, “El proceso de centralización de los monasterios aragoneses entre 

los siglos IX y X”, en Homenaje a D. Antonio Durán Gudiol, Huesca, 1995, pp 229 
2
 Ibídem.p. 229-230 



 

 

episcopal en Sasabe y multiplicándose los cenobios durante los siglos IX y X d.C. Este 

proceso se vendrá abajo en el año mil en un contexto de crisis del califato cordobés y 

numerosas incursiones musulmanas en Aragón, Sobrarbe y Ribagorza derivando en la 

destrucción de numerosos monasterios como los de Alaon, Obarra o San Victorian. El 

ascenso de Sancho III el Mayor restaurara la vida monástica desde el año 1023, 

derivando en el inicio de la presencia benedictina en los monasterios aragoneses y la 

centralización destacando el monasterio de San Juan de la Peña. La mayor parte de los 

monasterios fundados en esta época serán absorbidos por los grandes centros 

monásticos en el siglo XI d.C, adquiriendo importancia los monasterios de San Juan de 

la Peña, San Victorian y San Andrés de Fanlo quienes aumentarán sus dominios. 

Mediante la reorganización del siglo XI d.C. Sancho el Mayor recurrirá a monjes de 

Francia, organizándose San Juan de la Peña con monjes cluniacenses. En relación a los 

reyes aragoneses, Ramiro I continuará el proceso centralizador convirtiendo los grandes 

monasterios en una especie de capitales de diócesis, Sancho Ramírez profundizará en 

las reformas introduciendo el rito romano y confirmando los grandes monasterios como 

motores de la reforma aumentando sus propiedades, Pedro I continuará la línea de sus 

predecesores finalizando el proceso centralizador de los monasterios pirenaicos, 

cristalizando con Alfonso I el Batallador. 
3
 

            Destacar en este proceso la feudalización de la sociedad,  ya que hacia el año 

mil, el reino de pamplona y su entonces satélite Aragón, se habían convertido en 

sociedades feudales. Una aristocracia de barones detentará la hegemonía social y 

dispondrá de señoríos. En el caso aragonés y de navarra, los aristócratas que detentaban 

el honor servirán al rey de Pamplona o al rey de Aragón cuando este último sea 

independiente y recaudarán tributos para garantizar el poder público, además de 

consolidarse como un segmento poderoso y con gran patrimonio.
4
  

            Conforme las propuestas reformadoras articulen la nueva idea de Iglesia, Aragón 

buscará nuevas vinculaciones externas dotadas de prestigio, permitiendo avalar al nuevo 

reino aragonés. Produciéndose la conexión entre Roma y los centros pirenaicos, 

condensándose en elementos nuevos como la cruzada o la presencia activa pontificia. 
5
 

 

                                                 
3
 CORRAL LAFUENTE, José Luis, “El proceso de centralización de los monasterios aragoneses entre 

los siglos IX y X”, en Homenaje a D. Antonio Durán Gudiol, Huesca, 1995, pp 231-234 
4
 ANTON MONSALVO, José María, Atlas Histórico de la España Medieval ,Madrid, 2018, p.66 

5
 GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis, “El papado y el reino de Aragón en la segunda mitad del siglo 

XI”, en Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp. 247-248 



 

 

3. Simbolismo político, religioso y cultural del monasterio en 

la Alta Edad Media en Aragón. 

 

 3.1. Primeras aproximaciones. 

El monasterio en el reino de Aragón durante la Alta Edad Media, estará rodeado de gran 

simbolismo político, religioso y cultural. Sin embargo este contexto no tiene su origen 

en este periodo histórico, sino que será fruto de un extenso y constante proceso de 

evolución y adaptación, siendo imprescindible para su comprensión atender el espacio 

temporal, geográfico y a los antecedentes históricos, políticos y religiosos que 

influyeron en el territorio aragonés. 

 

            Los Pirineos ateniendo a su significación como territorio geográfico, podemos 

afirmar que han sido realmente atractivos y han despertado gran interés debido a la gran 

variedad de valles, montañas, corrientes de agua y ríos, entre los que podemos destacar 

el río Aragón, el río Gállego, el Cinca y el Ésera.
6
 

 

Una vez aclarada la singularidad territorial y geográfica de Los Pirineos, resulta 

relevante realizar una aproximación a la cuestión de la población, la presencia romana y 

la conquista musulmana en el contexto de las primeras fundaciones monásticas en el 

Pirineo aragonés. 

 

            En relación a la población, ya en época romana este territorio estará poblado de 

forma regular. Desde Graus, localizamos una vía romana interior situada entre el Ésera 

y el Isabena, subiendo a recoger los ramales que descendían desde los puertos 

pirenaicos. Tocarán localizaciones tan relevantes como Fantova, denominada Fonte 

Toba; Perarrua, denominada Petra Rubea y Roda, también llamada Rota. Asimismo 

destacar que por el valle de Isabena, transcurrirá una vía romana, dejando patente que la 

existencia de monasterios es un indicio claro de la importancia de las antiguas 

localizaciones y pasos en este territorio. En las calzadas, se elegirán los lugares más 

ventajosos, coincidiendo en la actualidad con trazados modernos. En la zona de Graus 

también podemos localizar indicios de pasos y vías de comunicación y la zona del 

                                                 
6
 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13, p. 

263. 



 

 

Cinca empalma con comunicaciones muy antiguas hacia Boltaña, Benasque y el Valle 

de Arán, enlazando comunicaciones sencillas hacia Barbastro y Monzón. Señalar que 

por Anzánigo y  Sabiñánigo, en relación a los valles de Serrablo y Guarga y en 

dirección hacia Huesca y Jaca, cruzará otra calzada romana, existiendo en las cercanías 

otro monasterio denominado San Andrés de Fanlo. Finalmente desde Jaca bordeando el 

rio Aragón, la vía romana ascenderá hacia Canfranc y cruzará el Pirineo por el Somport. 

Donde existirá una alberguería de gran importancia. Consagrada a Santa Cristina y al 

cuidado de canónigos reglares de San Agustin, protegida en el siglo XI d.C por el 

monarca Sancho Ramírez. La temprana cristianización en el siglo IV.d.C de la zona 

subpirenaica y Barbastro, queda demostrada por la necrópolis romano-cristiana y los 

valiosos mosaicos sepulcrales en Monte Cillas, situado en el término de Coscojuela de 

Fantova.
7
 

           El cristianismo llegará tarde por tanto a Hispania, penetrando por vía de 

mercaderes y militares procedentes seguramente de África, debido a concomitancias 

existentes entre la península ibérica y el norte de África en relación al tipo litúrgico y 

organizativo, a la presencia de soldados africanos y de comerciantes entre los cuales se 

reclutaran cierto número de mártires.  Desde el siglo IV d.C estarán organizadas las 

comunidades de Huesca y Zaragoza y sus obispos o representantes acudirán con cierta 

regularidad, a las reuniones peninsulares del clero hispano. Sobreviviendo esta 

administrativa a la presencia de los visigodos, marcada por el florecimiento de la 

escuela episcopal cesaraugustana de San Braulio y los concilios visigodos entre los 

siglos V al VII d.C. La irrupción islámica en la península ibérica, que derrumbará la 

endeble superestructura de la administración goda, derivara en la dispersión de los 

pequeños establecimientos monacales de los Pirineos, sin embargo debemos destacar 

que quedará para el futuro Aragón, una infraestructura que ya no será modificada 

sustantivamente a lo largo de los siglos, como fue la de las ciudades y las grandes vías 

de comunicación.
8
 

           Asimismo resulta relevante mencionar en relación al anacoretismo existente en la 

península ibérica, que existirán en la zona subpirenaica diferentes grupos anacoretas 

cuyo origen era anterior a la invasión musulmana, los cuales formaban una hermandad y 

                                                 
7
 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13, pp. 

264-265. 
8
 Canellas López, Ángel (Dir.), Aragón en su historia, Zaragoza, 1980. pp. 96-98 



 

 

vivirán en celdas aisladas, siendo una etapa intermedia entre la ascesis primitiva y la 

vida cenobítica.
9
 

            Los  ascetas habían  precedido  a los  monjes,  pero  aún  no  había  terminado  el 

siglo,  cuando  los  monjes  ya estarán  derramados  por  toda  la  Península. El término  

de  monje  aparece  por  vez  primera en  la península ibérica  con  las  actas del  primer  

concilio  de  Zaragoza  (380),  que  en  el  canon  quinto  excomulgaba a los  clérigos  

que  abandonen   su  oficio  para  hacerse   monjes.
10

 

 

Otro pilar fundamental para entender las primeras etapas de las fundaciones monásticas 

en el Pirineo aragonés será la cuestión de la conquista musulmana, las expediciones de 

castillo y pillaje y los francos.  

            

            Respecto a la conquista musulmana, la cadena de montes pirenaicos fue 

inexpugnable para los invasores musulmanes salvo rápidas expediciones de castigo y 

pillaje. Los habitantes de este territorio no romperán sus relaciones con los cristianos 

que habían logrado escapar de los musulmanes a las montañas pirenaicas, esperando 

una coyuntura propicia para regresar a sus tierras. Los llamados afrancos por los autores 

árabes no solo eran los francos de las Galias, sino también los cristianos situados en la 

vertiente meridional pirenaica, en frecuente relación con aquellos. Si nos trasladamos al 

condado de Aragón, Sobrarbe y Ribagorza, los valles pirenaicos solo serán visitados por 

los musulmanes en rápidas incursiones y no hay noticia de organización musulmana en 

este territorio. Además con las luchas civiles tras Abderramán I, se paraliza la conquista 

y ocupación estable de estas tierras, las que los musulmanes denominarán frontera 

superior, siendo una línea oscilante en la cordillera central aragonesa y algo más 

entrante en la parte de Sobrarbe y Ribagorza.
11

 

              

           Respecto a la presencia franca, en el año 778 d.C. con la expedición de 

Carlomagno a Zaragoza, el territorio franco llegará hasta los montes Pirineos, pero 

faltará asegurar la frontera. Carlomagno deseaba establecer una Marca en la zona del 

Ebro y de los Pirineos y por ello introducirá un ejército por Pamplona hacia la ciudad de 

                                                 
9
 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13, pp.                                                

266.  
10

 PÉREZ DE URBEL, J., 1934, Los Monjes Españoles en la Edad Media, Madrid. p.96 
11

 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13                                                                            

pp. 268-269 



 

 

Zaragoza y otro contingente de tropas por Jaca y Huesca aunque sin éxito. Al comenzar 

el S.IX, los anales francos nos cuentan que en la vertiente pirenaica situada frente a 

Huesca y Zaragoza, mandará el conde Aureolo fallecido en el año 809 d.c. A los condes 

carolingios de la zona les sucederá una dinastía de estirpe indígena, siendo el primero de 

ellos Aznar Galindez coincidiendo con el momento en el que se comienza a denominar 

a su territorio como Aragón. Tras la etapa de García el Malo y Galindo, el condado de 

Aragón desde el S.IX una vida tranquila, separándose poco a poco de Francia y 

entrando en la zona de influencia del reino de Pamplona en el S.X para después renacer 

ya en el S.XI.
12

 

 

 3.2 Monasterios y monjes 

          En relación a los cristianos, los monjes y los monasterios, durante la monarquía 

visigoda se produce un auge y propagación de los monasterios en la península ibérica. 

Los monjes reunidos en monasterios serán los difusores del cristianismo y erigieron sus 

edificios en lugares ásperos, cerca de las calzadas romanas o al borde de ellas. Los más 

importantes se impondrán al pueblo y la tradición literaria durante los siglos VIII-X d.C, 

se concentrara en las iglesias y cenobios, siendo sus famosos Scriptorium auténticos 

focos del saber. Debemos destacar por tanto la importancia que tendrán en el ámbito 

pirenaico aragonés. San Eulogio de Córdoba en su epístola a Wellesindo, obispo de 

Pamplona en el 815, le pedirá que salude en su nombre a los abades y monjes de los 

monasterios pirenaicos que había visitado, entre ellos Odoario que era abad de San 

Pedro de Siresa o el de Alaón y el monasterio de San Martin de Cillas, lo que deja 

patente que eran interesantes e importantes en esta época. En el siglo XI d.C, será San 

Juan de la Peña quien absorberá la importancia y su Scriptorium y Biblioteca serán los 

mejores del reino. 
13

 

 

           En lo que respecta al monasterio como edificio, era un caserío con iglesia, 

posesiones, huertos, incipientes industrias agrícolas y viviendas. Su arquitectura la 

podemos considerar como intermedia entre el edificio religioso y civil, ya que las 

dependencias servirán para prácticas religiosas y también como morada. Los monjes 

buscaran zonas fuera del bullicio y también tierras para el cultivo junto a corrientes de 

                                                 
12

ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13,                                                   

pp. 270-271.  
13

 Ibídem. p. 274. 



 

 

agua, ya que las abadías eran a su vez centros de explotación agrícola reproduciendo en 

cierta medida las antiguas villas romanas. La distribución de las dependencias será en 

torno al claustro, dividiéndose la abadía en dos partes distintas en base al aislamiento 

religioso y la seguridad defensiva. Con la invasión musulmana, en el pirineo 

predominaban los monasterios de abolengo visigótico, siendo templos austeros y leves. 

En el 834.d.c se erige el de Alaón, después el monasterio de San Victorian, el de San 

Juan de la Peña o el de San Pedro de Siresa. En todos estos lugares existirán núcleos 

religiosos al erigirse dichos monasterios. Las tradiciones ponen el origen de la 

reconquista en los cenobios y cada entidad política que después constituyeron el reino 

aragonés tendrá dentro de su territorio un monasterio fundado antes, un obispado o un 

santuario de origen ultrapirenaico
14

 

 

            Estos centros espirituales serán el fomento que transformo los pueblos y los 

encarriló hacia la formación de los futuros estados. Sin estos monasterios, resulta 

destacable que la reconquista no habría sido posible, ni la diferenciación posterior y la 

tradición posterior de unidad política tampoco se hubieran podido llevar a cabo. 

Lograrán mantener los recuerdos nacionales y prepararon la unidad de las comarcas 

para que la unión se fuera consolidando posteriormente. Es aquí donde debemos 

destacar la importancia de la población cristiana, ya que se refugiara en los Pirineos 

huyendo de la invasión musulmana, siendo los valles de Jaca, Aragón y el monte Arbe 

los lugares de asilo principales. Documentos de los siglos IX-X d.C mencionan los 

monasterios que había en estos valles y los pueblos situados en la zona de Jaca, 

refugiándose los cristianos de forma fija y permanente, teniendo la posibilidad y el 

poder de fundar y dotar monasterios a pesar de la ausencia de paz debido a los primeros 

años de asaltos e irrupciones musulmanas, las cuales llegaran a destruir por ejemplo el 

monasterio de San Julian o el de Santa Basilia de Navasal. La inmigración de 

aragoneses del sur debió ser cuantiosa, siendo habitual que seglares fundaran templos 

con titulo de monasterios y vivieran de ellos, dotándolos de sus propias haciendas, 

heredándose y proliferando a pesar del escaso tamaño del territorio aragonés. 
15

 

             El hecho trascendental eclesiástico en el siglo XI d.C será la implantación del 

rito romano, al ser un acontecimiento que marcará un jalón en la historia eclesiástica en 

                                                 
14

ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13,                                                   

pp.  277-279.  
15

 Ibídem. pp. 280-283,  



 

 

la península ibérica. En un principio en la mayoría de regiones se ocasionaron grandes 

dificultades y discusiones, siendo aquí en Aragón donde gracias a la sumisión 

monárquica y la religiosidad del pueblo, se fue en vanguardia acatando las órdenes de la 

Iglesia Católica y la implantación de la liturgia sagrada, a pesar de que no se introdujo 

en todas las iglesias aragonesas simultáneamente.  
16

 

 

            También cobrará importancia la importancia del monje y el monasterio como 

preceptor de reyes. En el siglo XI d.C los infantes de Aragón se criaron en la Real Casa 

Pinatense y en el monasterio de Siresa, capilla real y cuyos maestros serán los monjes. 

Como ejemplo el monarca Ramiro I en su testamento hecho en San Juan de la Peña en 

1061 hará partición de algunos bienes suyos y denominara a los monjes de aquel 

cenobio como meos magistros. También podemos mencionar a Sancho Ramírez, quien 

educará también a sus hijos en este lugar o Alfonso I el Batallador, quien será criado y 

educado en el monasterio de San Pedro de Siresa. 
17

 

  

A modo de ejemplos ilustrativos, procedemos a analizar tres de los monasterios más 

importantes y relevantes simbólicamente en el territorio aragonés durante la Alta Edad 

Media, no solo en el ámbito monárquico, sino también en el ámbito geográfico, 

religioso, territorial y cultural y doctrinal en la historia aragonesa. 

 

 Monasterio de San Pedro de Siresa 

          El monasterio de San Pedro de Siresa fue fundado en el valle de Echo hacia el 

año 830, el cual debió sufrir un periodo de decadencia iniciada por la incursión de 

Almanzor en el siglo X d.C. No fue favorecido por Ramiro I y hay sospecha de que 

Siresa había llegado a caer en manos de abades secularizados. 
18

 

            Debemos señalar que la fundación de San Pedro de Siresa no aparece como una 

fundación carolingia a pesar del contexto en el que nos encontramos, sino que está 

considerada una reacción indígena a la presencia carolingia, creándose en San Pedro de 

Siresa una especie de santuario nacional, otorgando un papel relevante a los monasterios 

en la organización del condado. Asimismo si nos acercamos a la procedencia de los 

monjes, Eulogio de Córdoba describirá al monasterio de Siresa como un centro con más 

                                                 
16

 BASSO ANDREU, A., 1956. La Iglesia Aragonesa y el Rito Romano, Argensola, 25, pp. 161-163 
17

ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13,                                                   

pp. 286. 
18

DURÁN, A., 1978, Ramiro I de Aragón, Zaragoza. pp.104-105. 



 

 

de un centenar de monjes y con una biblioteca importante. Estos monjes debían 

proceder del valle del Ebro, siendo mozárabes procedentes de tierras musulmanas 

quienes emigrarán buscando refugio en el Pirineo. Con la llegada al poder de Galindo I 

Aznarez  y con la descomposición del imperio carolingio, los condados en el Pirineo 

comenzarán a lograr altas cotas de autonomía, iniciando Galindo I Aznarez un proceso 

de identificación de su dinastía con el territorio aragonés, manteniendo el monasterio de 

San Pedro de Siresa como santuario nacional.
19

 

            Será poderoso en el siglo XI d.C con posesiones cuantiosas y gran cantidad de 

oblatos. Ya en el año 848 había sido visitado por San Eulogio de Córdoba y el rey 

Sancho Ramírez lo ennoblecerá con el título de Capella Regia, siendo educado aquí el 

futuro rey Alfonso I el Batallador al cuidado de canónigos reglares de San Agustín, 

recibiendo Alfonso I vigor y energía cristiana.
20

 

            Los canónigos sirasenses fundarán sus derechos en varios documentos 

contenidos en el Cartulario de Siresa, entre los que destacan la dotación del monasterio 

por el conde Galindo de Aragón y su esposa Guldegut entre el año 835 y el 840. La 

donación hecha por el rey Sancho Garcés y el conde Galindo en el año 922 será 

confirmada por Ferriolo, quien era obispo de Aragón. Asimismo podemos destacar la 

donación realizada por el rey García Sanchez y su esposa Gimena entre los años 944 y 

1000, además del arbitraje dado por Sancho Ramírez en el año 1093 y la confirmación 

de privilegios sirasenses  por Alfonso I el Batallador en el año 1134. Los canónigos de 

Siresa reivindicarán la posesión de las iglesias enclavadas en el valle de Echo, desde el 

río Aragón hasta los pirineos. 
21

      

 

Monasterio de San Juan de la Peña 

            El monasterio de San Juan de la Peña está considerado la joya del grupo 

jacetano y de todo el conjunto pirenaico, siendo el primero por la antigüedad de su 

iglesia primitiva mozárabe que se conserva, la cual será prolongada en el siglo XI d.C. 

Es indudable su significación en la historia de Aragón, el cenobio es único por su 

emplazamiento en una gran cueva, siendo ennoblecido por los reyes de Pamplona y los 

condes de Aragón anteriores a Ramiro I con pingues donativos. Se habla de huidas de 

                                                 
19

 CORRAL LAFUENTE, José Luis, “El proceso de centralización de los monasterios aragoneses entre 

los siglos IX y X”, en Homenaje a D. Antonio Durán Gudiol, Huesca, 1995, pp.231-232 
20

 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13, p. 

308. 
21

 DURÁN GUDIOL, Antonio, La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I 

(1062?-1104), Roma, 1962,  p. 113. 



 

 

aragoneses a este emplazamiento y de que cuando Abderraman III llevó sus armas 

victoriosas contra Navarra, se ocultarán fugitivos haciendo viviendas, ampliándose la 

iglesia con nuevos altares y dando sepultura honorífica al cuerpo del ermitaño Juan, 

organizándose una comunidad de clérigos. En el año 928 el conde Galindo ratificará el 

amojonamiento del término del monasterio bajo la autoridad de Jimeno Garcés como 

regente y en lo sucesivo, la fama y las grandezas de San Juan de la Peña irán en 

aumento. Sancho II, su hijo García y Sancho el mayor lo enriquecerán con donaciones 

de tierras, villas y monasterios y además una vez separado Aragón de Navarra, será el 

santuario predilecto y enterramiento de sus reyes, consagrándose una iglesia nueva en el 

año 1094 de estilo románico. En cuanto a los reyes de Aragón, no cabe duda de que los 

enterramientos de Ramiro I, Sancho Ramírez, Pedro I o su hija Isabel. 
22

 

         En relación a las pretensiones de San Juan de la Peña, basarán sus aspiraciones 

territoriales en los privilegios otorgados por Sancho el Mayor, Ramiro I, Sancho 

Ramírez y Pedro I. Aspirarán a la formación de un abadiado independiente de la 

jurisdicción episcopal enclavado entre los obispados de Pamplona y Jaca y también 

pretenderán un enclave en el obispado de Huesca al este del rio Gallego, incluyendo la 

violada hasta casi el Guatizalema
23

 

 

Castillo abadía de Montearagón 

          En relación al Castillo abadía de Montearagón, la crónica de San Juan de la Peña 

señala que el rey Sancho Ramírez construyo este monasterio en mayo del año 1088, 

fortificando el altozano desde el que se domina la ciudad de Huesca. El carácter 

exclusivamente militar que tendrá el Castillo abadía de Montearagón, desde el año 1088 

hasta el 1092, está corroborado por las listas de tenentes reflejadas en la documentación 

aragonesa de la época. En 1093 dejarán bruscamente de ser citados los tenentes de 

Montearagón, ya que el castillo será confiado a eclesiásticos debido al privilegio del 4 

de mayo de 1093 dado por Sancho Ramírez a favor de la iglesia montearagonesa, cuya 

consagración de la iglesia debió tener lugar en 1099. En relación a los reyes y el Castillo 

abadía de Montearagón, el documento más antiguo referente a Montearagón se atribuye 

al monarca Sancho Ramírez en el año 1086, en el que dona a la iglesia los diezmos de la 

villa que allí piensa edificar y los de Barluenga, Castilsabas mas un molino. Si 

                                                 
22

 ARCO GARAY, R. 1952. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe de Viana, 13, pp. 

312-321.  
23

 DURÁN GUDIOL, Antonio, La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I 

(1062?-1104), Roma, 1962,  p.112. 



 

 

atendemos al documento pontificio más antiguo concedido a Montearagón, destacar la 

bula Iusta Fedelium dada por el pontífice Urbano II en Roma el 1 de julio de 1089.
24

 

 

 

4. De Ramiro I a Alfonso I el Batallador 

Una vez analizado el simbolismo político, religioso y cultural del monasterio en la alta 

edad media en Aragón, debemos realizar una aproximación a los monarcas aragoneses 

que en este contexto monástico, fueron más relevantes dada su importancia política e 

histórica, su dedicación y su influencia en relación a los monasterios aragoneses y el 

ámbito cristiano. Entender la monarquía es fundamental para entender el eje vertebrador 

que supuso la institución en el territorio, en un contexto de mayor o menor colaboración 

con la iglesia católica según el periodo histórico y rodeado de un ambiente militar, 

mesiánico y conquistador en plena ofensiva contra los musulmanes. 

 

4.1Ramiro I 

          En octubre del año 1035, los hijos del monarca Sancho III recogieron su herencia: 

García, el Reino de Pamplona; Fernando, Castilla; Gonzalo, Sobrarbe-Ribagorza y 

Ramiro, Aragón. Muerto el padre, todos los hijos intentaron ganar su independencia 

mediante las armas y el derecho, anexionando territorios o intitulándose como reyes
25

 

           Durante los primeros años de Ramiro I al frente del condado de Aragón, dada su 

corta edad le fue asignad como aitan o eitan, cuyo significo era tutor, el noble Jimeno 

Garcés, ejerciendo este aitan varios señoriados en Aragón. En relación a la realeza de 

Ramiro I, a pesar de haber recibido el territorio y proceder a la ampliación con los 

territorios conquistados a los musulmanes en los siglos X y XI d.C, Ramiro I jamás se 

consideró rey sino baile de Aragón. Uno de los episodios destacados, es el asesinato de 

Gonzalo quien era rey de Sobrarbe y Ribagorza e hijo de Sancho III. Ramiro I sucederá 

a su hermano al morir sin descendencia, lo que derivó en que pase a ser rey de Aragón, 

Sobrarbe y Ribagorza, siendo en definitiva, un acto de fuerza realizado por Ramiro I a 

modo de derecho de conquista
26

 

 

                                                 
24

 DURÁN GUDIOL, Antonio, La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I 

(1062?-1104), Roma, 1962, pp. 150-152. 
25

 GARCIA RIVERO, Pilar y PELLEJERO SERRANO, LUCIA, Reyes y reinas de Aragón. Zaragoza, 

2006, pp. 42-43. 
26

 DURÁN, A., 1978, Ramiro I de Aragón, Zaragoza. pp. 29-52 



 

 

Llegados a este punto, es relevante señalar lo que nos detallan tanto la Crónica de San 

Juan de la Peña como la Crónica de Alaón, en relación a dicho acto de fuerza realizado 

por Ramiro I sobre los territorios de Sobrarbe y Ribagorza. 

   

            La Crónica de San Juan de la Peña es interesante ya que asegura que al morir 

Gonzalo, los prohombres de Sobrarbe y Ribagorza elegirán como señor a Ramiro I por 

tres razones, entre las que destacaban que estaba ennoblecido, que era hermano de 

Gonzalo y en definitiva, porque el reino de Aragón estaba más cerca de Sobrarbe y 

Ribagorza que ningún otro. En relación a la Crónica de Alaón, hará énfasis en el 

derecho que asistía a Ramiro I como hermano de Gonzalo.
27

 

            En relación al ámbito eclesiástico y monacal, los documentos conservados no 

proporcionan amplios detalles de la organización eclesiástica del reino aragonés 

sobretodo en el plano local o en relación a las parroquias. De la catedral mozárabe de 

Huesca, solo se sabe su pervivencia hasta que Pedro I conquista en 1096 la ciudad.  En 

relación a las iglesias locales, hay una ausencia de datos y tenemos la impresión de que 

o bien formaban parte de los bienes alodiales de una familia o bien pertenecían a la 

comunidad de vecinos de la villa o la parroquia. Respecto a los viejos monasterios 

aragoneses con Ramiro I, podemos destacar el auge y florecimiento del cenobio de San 

Andrés de Fanlo durante el abadiazgo de Banzo desde el año 1035 hasta el año 1070, 

acrecentándose el patrimonio monástico de Fanlo y adquiriendo bienes en la mayoría de 

poblaciones situadas entre los ríos Gállego, Basa y Guarga. En relación a este punto, 

señalar que Ramiro I le concederá un privilegio en el año 1058 donando el cenobio de 

San Cucufate de Lecina. Finalmente si analizamos los monasterios de Ribagorza con 

Ramiro I, durante el primer cuarto del S.XI, el monasterio de Santa Maria de Obarra 

vivió un periodo de máxima expansión gracias al gobierno del abad Galindo hasta la 

muerte de este, produciéndose la decadencia del monasterio y empobreciéndose sus 

fondos documentales. En relación al monasterio de Santa María de Alaón, contrasta su 

brillante vida monástica anterior al año mil, con la decadencia desde el siglo XI d.C 

llegando a hallarse sin monjes en 1076, siendo restablecida la comunidad por el obispo 

Ramón Dalmacio de Roda. También debemos destacar la existencia del monasterio 

ribagorzano de San Pedro de Taberna y el auge de San Victorian de Sobrarbe, ya que 

tras el aumento de la intransigencia islámica desde el siglo X d.C, la vida monástica de 

                                                 
27

DURÁN, A., 1978, Ramiro I de Aragón, Zaragoza. p.53 



 

 

la iglesia mozárabe de Huesca decrecerá, trasladándose el cuerpo del abad San 

Victorian al amparo del castillo cristiano de San Martin. Esta situación provocará que 

en vida del rey Gonzalo en el 1040, se construye una nueva iglesia para venerar las 

reliquias de San Victorian, produciéndose un prestigio considerable e incrementando su 

patrimonio en los reinados de Gonzalo y Ramiro I, siendo a partir del año 1049 cuando 

se le designará como monasterio de San Victorian. 
28

 

           En definitiva, durante los dos primeros siglos el esquema monástico aragonés 

responderá a los deseos de autonomía de los condes que habían poblado el territorio 

frente a los carolingios y musulmanes. Sin embargo será en el siglo XI d.C, cuando con 

Ramiro I se fomentará el monasterio de San Juan de la Peña, el monasterio de San 

Victorian, se restaura el monasterio de Sasabe y se establece la sede episcopal de Jaca 

en el año 1063, por lo que se inicia un proceso de centralización monástica impulsada 

por la centralización política llevada a cabo por Ramiro I y que no cristalizará hasta las 

primeras décadas del siglo.XIII d.C. 
29

 

 

4.2 Sancho Ramírez  

             En relación al monarca Sancho Ramírez (1063-1094), su padre Ramiro I ya 

desde su primer testamento en 1059, lo fijó como sucesor legitimo nacido de su 

matrimonio canónico con Ermesinda de Bigorra. La educación de Sancho Ramírez será 

muy esmerada tanto en el arte de la guerra como en las disciplinas letradas, recibiendo 

tareas de gobierno desde 1061 con el fin de completar su formación para en el futuro, 

ejercer de forma responsable el poder. Fue Sancho Ramírez quien continuo la política 

de Ramiro I, concluyendo el proceso transformador del condado en reino y 

consiguiendo el respaldo canónico de la Santa Sede, necesario para sacralizar y asentar 

plenamente la legitimidad regia. En 1068, el soberano aragonés hará un viaje a Roma 

que será fundamental para la justificación ideológica de su poder. En la mentalidad de la 

Europa occidental cristiana, se admitía que el Papado tenía supremacía sobre todos los 

poderes terrenales, por lo que su beneplácito era un respaldo básico para la legitimidad 

dinástica. Asimismo, Sancho Ramírez en 1072 ya añadió la expresión «por la gracia de 

Dios» a su titulatura 
30

 

                                                 
28

 DURÁN, A., 1978, Ramiro I de Aragón, Zaragoza, pp. 94-110 
29

 CORRAL LAFUENTE, José Luis, “El proceso de centralización de los monasterios aragoneses entre 

los siglos IX y X”, en Homenaje a D. Antonio Durán Gudiol, Huesca, 1995, pp.233-234 
30

 GARCIA RIVERO, Pilar y PELLEJERO SERRANO, LUCIA, Reyes y reinas de Aragón. Zaragoza, 

2006, p. 50. 



 

 

            Nos encontramos ante un reinado en el que las propuestas reformadoras 

comenzaban a articular una nueva idea de Iglesia y Aragón buscará vinculaciones 

externas prestigiosas que avalaran al nuevo reino. La conexión entre Roma y los centros 

políticos pirenaicos se condensara a mediados del siglo XI d.C en elementos como el 

movimiento de la cruzada, o el nexo con la sede de San Pedro debido al creciente poder 

pontificio. La década de 1060 ya estará marcada de gran trascendencia en el giro 

reformador eclesiástico, marcando un punto de inflexión para el reino de Aragón. 

Aragón necesitaba una garantía externa que sustentara sus ambiciones hacia el valle del 

Ebro y asegurarse su supervivencia ante la presión de vecinos poderosos como Navarra, 

Urgel o la amenaza castellana. La exención de institutos religiosos de la jurisdicción 

diocesana en aras de una dependencia a la sede de San Pedro, debemos entenderla como  

la presencia activa pontificia aceptada  y motivada por Sancho Ramírez, lo que permitió 

completar una cohesión interna en la que el papel monástico había sido relevante 

gracias a la ligazón romana. Será por tanto relevante el apoyo papal en la campaña de 

Barbastro en 1064 potenciando la lucha contra el infiel, derivando en la construcción de 

un complejo mosaico de intereses y alianzas cristianas, siendo un giro hacia la 

utilización eclesial de la guerra santa. 
31

 

         Asimismo destacar que muy pronto la voluntad romana y las necesidades del 

monarca aragonés Sancho Ramírez convergerán y se vincularán de forma más directa, 

surgiendo los elementos expresivos de la dependencia de la monarquía y el reino hacia 

el papado, las cuales brotaron tras la intervención romana de 1064, fomentando nuevas 

acciones militares en apoyo al nuevo vasallo aragonés. Como punto de partida destacar 

el viaje ya mencionado anteriormente de Sancho Ramírez  a Roma en 1068, 

sometiéndose al papado para superar las debilidades del reino aragonés frente a Castilla, 

Navarra y los condados catalanes. El resultado será la introducción del rito romano en 

los distintos cenobios aragoneses, privilegios de protección apostólica para San Juan de 

la Peña, San Victorian y San Pedro de Loarre, así como libertades en relación al poder 

correctivo episcopal en base a la sumisión a la suprema instancia apostólica. Esta 

cuestión es relevante ya que generó claros beneficios al reinado de Sancho Ramírez ya 

que la homogeneidad del rito ayudaran a incrementar la cohesión entre los cenobios 

siendo estos puntos clave en la aglutinación del reino siendo esta una prioridad de los 

primeros reyes aragoneses, suponiendo a su vez una activa presencia pontificia, el 

                                                 
31

 GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis, “El papado y el reino de Aragón en la segunda mitad del siglo 

XI”, en Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp.247-251 



 

 

fortalecimiento interno del reino, proyección exterior y soporte militar al reino vasallo 

aragonés. Sin embargo entre el año 1070 y 1080 se producirá una etapa marcada por las 

tensiones y la disensión, debido a que la vinculación al papado será un limitador de la 

autonomía monárquica, provocara el recelo de la nobleza aragonesa y se producirán 

conflictos con García, obispo de Jaca. El entendimiento regresará en la década de 1080 

siendo ejemplos expresivos de la relación entre Aragón y Roma, la contención 

almorávide , el ataque a Tudela, la renovación del sometimiento de Sancho Ramirez a la 

sede de Pedro y la contraprestación de privilegios a abadías del reino, fortaleciendo 

considerablemente el poder expansivo de la monarquía aragonesa 
32

 

          En el ámbito monástico, debemos señalar la importancia de la reforma 

agustiniana. Sancho Ramírez creó el obispado de Jaca e introducirá la regla de San 

Agustín. Al construirse la catedral de San Pedro en Jaca, el monasterio de San Pedro de 

Jaca quedará convertido en vicaria y se denominará San Pedro el viejo de Jaca. Los 

monasterios sujetos al obispo de Jaca darán origen a demarcaciones territoriales y 

eclesiásticas, siendo la base de la futura división de la diócesis en arcedianatos y 

arciprestazgos. La reforma agustiniana alcanzó también los monasterios de San Martin 

de Fanlo y de San Pedro de Siresa, pero estos conservarán cierta autonomía hasta que 

formaran parte del obispado, dando origen al priorato de Siresa y al arcedianato de 

Gorga 
33

 

 

4.3 Pedro I 

          Pedro I (1094-1104) soberano de Aragón, cuyo nombre constituía una muestra 

más de la alianza de Aragón con el papado. Su padre Sancho Ramírez quien fue un fiel 

vasallo de la Santa Sede, impondrá a su primogénito el nombre del fundador de la 

Iglesia romana. Cuando Pedro I llega al poder no era un monarca desconocido, ya que 

había participado en las decisiones de gobierno más significativas, proporcionándole 

experiencia política y preeminencia entre los nobles quienes serán leales a él 

conformando un núcleo de fidelidad.  Pedro I también participará en la dirección de 

relevantes campañas bélicas como la de Tortosa en 1086, la toma de Monzón en 1089 o 

posteriormente la Batalla de Alcoraz en 1096, logrando gran prestigio y capacidad 

                                                 
32

 GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis, “El papado y el reino de Aragón en la segunda mitad del siglo 

XI”, en Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp.253-259 
33

 DURÁN, A., 1961; Geografía Medieval de los Obispados de Jaca y Huesca, Argensola, 12, pp. 9-11, 

Huesca. 



 

 

militar. La primera aparición solemne de Pedro I como rey fue en el monasterio de San 

Juan de la Peña, siendo un entorno sagrado para un monarca que como su padre sería 

fiel al papado con el objetivo de legitimar su poder.
34

 

          En relación a Pedro I y el espíritu de la cruzada, el Aragón de finales del siglo XI 

d.C y principios del siglo XII d.C se encontraba vinculado con el Papado, quien había 

ya legitimado y sacralizado la dinastía de Ramiro I. La expansión territorial aragonesa 

contaba con el beneplácito de la Santa Sede a costa de las taifas musulmanas, 

impregnándose el avance cristiano del espíritu de cruzada y la guerra santa, sacralizando 

la apropiación del reino musulmán. Pedro I condujo las campañas militares con un 

espíritu propio de la guerra santa y la cruzada, llegando a colaborar con los ejércitos 

cristianos de la península. Asimismo, su protección a los centros e instituciones 

eclesiásticas no se limitó al ámbito aragonés y navarro, sino que se convirtió en 

benefactor de relevantes centros de peregrinación como la catedral de Santiago, 

integrándose activamente en el nuevo universo cultural europeo.
35

 

           Analizado este punto, debemos detenernos en relación al ámbito monástico al 

auge de la presencia de eclesiásticos franceses en Aragón. Durante el reinado de Pedro 

I, hay constancia de un aumento de la presencia de eclesiásticos franceses, 

concretamente de monjes y canónigos. El monasterio francés de La Sauve-Majeure, 

poseía por donación de Sancho Ramírez las mezquitas de Ejea  y Pradilla las cuales se 

habían convertido en Iglesias, ostentando el dominio sobre ellas. Asimismo, los 

canónigos de Saint Sernin de Toulouse, tenían por lo menos uno de ellos al frente de la 

Iglesia de Artajona. En relación a San Víctor de Marsella, podemos destacar la donación 

de las Iglesias de Albalate por el obispo Poncio de Barbastro y respecto a San Gil de 

Provenza, logrará de Pedro I y del obispo de Barbastro Poncio, la Iglesia de Santa 

Eulalia de Barbastro. Además en el año 1102, Pedro I donará a Sainte-Foy de Conques 

una mezquita en Barbastro.
36

 

De igual manera resulta interesante analizar la constante presencia de clérigos en la 

corte del monarca Pedro I y la existencia de la colonia gallega de Huesca. 

            En relación a los clérigos de la corte del monarca Pedro I, un importante clérigo 

que logrará un gran prestigio en la corte fue el abate Galindo, quien alternará las 

                                                 
34

 GARCIA RIVERO, Pilar y PELLEJERO SERRANO, LUCIA, Reyes y reinas de Aragón. Zaragoza, 

2006, pp. 58-60 
35

Ibídem, pp. 65-66. 
36

 DURÁN GUDIOL, Antonio, La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I 

(1062?-1104), Roma, 1962,  pp. 92-93 



 

 

actividades cortesanas y guerreras con cargos eclesiásticos, entre los que destacan ser 

scriptor del rey o desde el año 1096 ser abate de Monzón, Alquezar o de Castejón del 

puente. También podemos destacar a un clérigo menos influyente que lograra figurar 

como capellán de la corte de Pedro I, de nombre Don Ezo o Don Ez y cuyas noticias 

serán posteriores al reinado de Pedro I. En relación a la colonia gallega de Huesca, 

existirá una colonia prosperando precisamente durante el reinado de Pedro I.  A modo 

de ejemplos, podemos destacar a Don Froila, cuyo testamento estará plagado de tierras, 

haciendas y heredades eclesiásticas. También podemos mencionar a Asuero Fafilaz, 

quien ingresó en la canónica de la Catedral de Huesca y estará al servicio del rey Pedro 

I, siendo recompensado con bienes en Monzón, Huesca y Jaca, que cederá a la canónica 

oscense. 
37

 

            Es relevante destacar que el punto de partida para la formación de las más 

importantes unidades patrimoniales de monasterios altoaragoneses en Huesca y su 

comarca, debió de ser sin duda una especie de reparto que efectuaría Pedro I, una vez 

ocupada la ciudad, de algunos lugares de culto musulmanes confiscados y bienes de 

ciudadanos musulmanes fugitivos o expulsados. Los más favorecidos a parte de la sede 

catedralicia, serán las entidades religiosas vinculadas al monarca como colaboradores en 

las campañas de repoblación y reorganización política, social y eclesiástica de las tierras 

recién conquistadas.
38

 

           De igual manera debemos detenernos en el ámbito militar contra los musulmanes 

y la relación de Pedro I con el ámbito cristiano y la jurisdicción territorial. Los deseos 

de Pedro I de acceder a las tierras musulmanas de Lérida también contará con la Iglesia 

romana de forma decisiva. El instrumento elegido fue el traslado de la sede rótense a 

Barbastro en 1099 con derechos sobre las zonas que todavía no habían sido 

conquistadas. El control de la jurisdicción eclesiástica aseguraba por tanto el dominio 

del territorio y el papado aparecerá como garante de este último, estimulando una 

cruzada que la engrandecía por la posibilidad de liberar Lérida o Zaragoza mediante la 

acción directa de un rey vasallo. De hecho el papa Pascual II incitara en el año 1101 a 

Pedro I con llevar a cabo una acción militar, dirigiendo el propio monarca una 

expedición depredadora contra la ciudad de Zaragoza, mostrando de nuevo la 

imbricación existente entre las instancias papal y laica, favoreciendo de forma decisiva 

                                                 
37

  DURÁN GUDIOL, Antonio, La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I 

(1062?-1104), Roma, 1962, pp.99-101 
38

 MARTÍN DUQUE, A. J. El Dominio del Monasterio de San Victorián de Sobrarbe en 

Huesca durante el siglo XII, Argensola. 30, 1962, p 94 



 

 

la extensión de la presencia cristiana. Aragón constituirá una muestra privilegiada en el 

ámbito ibérico, de las razones para la existencia o ausencia de lazos entre los poderes 

seculares y la sede romana en la Alta Edad Media. Demostrando la complejidad  de 

unos nexos que dentro de múltiples contradicciones, llegaron a beneficiar a ambas 

partes. Solo desde esta lectura, es posible entender el proceso reformador eclesial y el 

reforzamiento de la autoridad de reyes y condes.
39

 

           Pedro I continuará la expansión por el valle del Ebro, tomando ciudades tan 

importantes como Huesca o Barbastro. Sin embargo al no dejar heredero varón vivo, 

heredara el reino su hermano Alfonso I el Batallador (1104-1134) quien logrará la 

mayor ampliación de fronteras jamás conocidas por los aragoneses, llegando en su 

reinado hasta la cabecera del Tajo, el Maestrazgo y el bajo Segre.
40

 

4.4 Alfonso I el Batallador 

          Alfonso I el Batallador será quien sucederá a Pedro I tras su muerte. Alfonso I era 

hijo del segundo matrimonio del rey Sancho Ramírez con Felicia de Roucy, naciendo en 

1073. Sabemos que Alfonso I se educará, se criara y se instruirá en las primeras letras y 

en la gramática en el monasterio de Siresa. También que en el monasterio de San 

Salvador de Pueyo, Alfonso I aprenderá gramática con don Galindo de Arbós y que de 

igual manera, será su maestro Esteban, cuando probablemente era canónigo de Jaca 

antes de ser posteriormente el obispo de Huesca, gozando en consecuencia de plena 

confianza real. Para las cuestiones militares y estratégica de Alfonso I el Batallador, su 

ayo o aitano será el señor Lope Garcez. El doble recuerdo del transcurrir de la infancia y 

juventud del infante Alfonso I, quedará grabado en su mente e impregnará su política 

como rey de Aragón. Alfonso I se había educado en un ambiente de combate y 

religiosidad propio de la dinastía aragonesa, quedando dibujado el panorama espiritual 

en el que Alfonso I desplegará su reinado. Sin embargo la idea que rondará la mente del 

monarca en todo momento será su participación en la cruzada a Tierra Santa para liberar 

el sepulcro del señor, llegándose a convertir esta cuestión en una obsesión para él. En 

consecuencia, todas las empresas bélicas de Alfonso I el Batallador estarán teñidas de 

un profundo espíritu y religiosidad, sirviéndole la liberación de las tierras de Aragón 

según sus ideales, para alcanzar la costa mediterránea y así preparar el camino a 

Jerusalén por vía marítima. Alfonso I no estaba destinado a regir el reino de Aragón, sin 

                                                 
39

 GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis, “El papado y el reino de Aragón en la segunda mitad del siglo 

XI”, en Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp. 263-264 
40

 ANTON MONSALVO, José María, Atlas Histórico de la España Medieval ,Madrid, 2018, p.66 



 

 

embargo una serie de adversas circunstancias habían truncado los planes trazados por su 

padre y al morir sin descendencia, lanzará al infante Alfonso al gobierno del reino.
41

 

          Su reinado en relación al ámbito cristiano, se basará en continuar la política de 

conquistas iniciadas por su padre y hermano, siendo la ocupación de Lérida y Zaragoza 

sus éxitos más inmediatos y como más remotos la conquista de Tortosa o Valencia para 

poder llegar así a Jerusalén en base a su ardiente deseo de cruzada y en un contexto de 

guerra zigzagueante entre cristianos y musulmanes. En paralelo, Alfonso I será llamado 

a intervenir en los asuntos de Castilla, ya que toda la península se encontraba bajo la 

amenaza del imperio almorávide. Alfonso I aparecerá como el único hombre fuerte de 

la cristiandad en la península ibérica en caso de fallecer Alfonso VI de Castilla. Esta 

cuestión provocará que el monarca castellano secundado por los eclesiásticos con el 

arzobispo de Toledo don Bernardo a la cabeza, apoyaran el matrimonio de Urraca con 

Alfonso I el Batallador. Alfonso en base a su conciencia religiosa y de caballero 

cristiano aceptará el enlace como servicio a la cristiandad y a la iglesia contra la 

amenaza almorávide. El enlace tendrá lugar en otoño de 1109 en el castillo de Muñó 

cerca de Burgos, contando con el apoyo del alto clero y en base a un contrato 

matrimonial completo y sin precedentes con clausulas de compromiso y no separación. 

A pesar de que durante los primeros meses el matrimonio marchó acorde a lo planteado, 

pronto los problemas en Galicia con agitación de nobles y la constitución en hermandad 

con apoyo de Gelmírez obligo al rey a poner orden y provocó la puesta en escena del 

conde de Traba quien se opondrá al matrimonio, provocará la represión de Alfonso I y 

surgirán los primeros distanciamientos en el matrimonio con Urraca por la muerte del 

caballero Prado. 
42

 

            La muerte de Al-Mustain en Zaragoza, provocará una crisis sucesoria en la taifa 

unido a la amenaza almorávide. lo que obligará a Alfonso I  a regresar a Aragón para 

prestar apoyo al heredero de  la taifa Abd-Al-Malik. Esta cuestión redoblará los 

esfuerzos de los partidarios de la disolución del vínculo entre Alfonso I y Urraca, se 

producirán levantamientos y revueltas sociales y unido a la liberación de rehenes y 

huida por parte de la reina provocara el naufragio del matrimonio. La situación 

empeorará debido a la aparición de Enrique de Portugal y sus pretensiones respecto a la 

herencia de Alfonso VI, unido a las amenazas del arzobispo Bernardo quien amenazaba 

a ambos monarcas con la excomunión si no disolvían el matrimonio.  Alfonso I ante las 

                                                 
41

 LACARRA, José María, “Alfonso el Batallador”, (1978), pp. 17-24 
42

 Ibídem, pp. 27-41 



 

 

maniobras de Urraca se apoyará económicamente en los monasterios para armar sus 

huestes, se acercará al conde de Portugal y vencerá en la Batalla de Candespina a los 

partidarios de Urraca en el año 1110. El envío de un legado pontificio por parte de 

Roma, la amenaza latente de excomunión del matrimonio por parte de los obispos y los 

disturbios, derivaran en el repudio de Urraca por parte de Alfonso I el Batallador y su 

regreso a Aragón. 
43

 

            Los asuntos de Zaragoza se habían complicado con la ocupación de los 

almorávides en 1110, por lo que Alfonso I ayudará a Imad- Al-Dawla contra la amenaza 

almorávide en Calatayud, logrando el rey una victoria contra el campamento enemigo. 

Inmediatamente Alfonso I preparará el asedio de Zaragoza, solicitando la ayuda de sus 

vasallos, amigos y parientes pirenaicos franceses. Tras el Concilio de Toulouse de 1118, 

se aprueba la expedición a España con honores de cruzada. El asedio será largo y 

costoso y los sitiados propondrán a Alfonso I una tregua a cambio de  la ciudad. 

Finalmente el rey aragonés entra en la ciudad de Zaragoza tras su capitulación el 11 de 

diciembre de 1118. Es importante destacar las capitulaciones, pues el monarca aragonés 

aceptara las peticiones de los musulmanes vencidos, manteniendo los impuestos, la 

mezquita mayor durante un año y la legislación propia. La ocupación de Zaragoza 

supuso la sumisión del reino de Zaragoza, siendo necesario atacar varias plazas 

almorávides como Tudela, Tarazona, Borja o Calatayud, siendo sometidas entre 1119 y 

1124.
44

 

          Volviendo al ámbito religioso, me gustaría detenerme dada su importancia en la 

creación y establecimiento de la cofradía militar de Belchite en relación a la figura de 

Alfonso I el Batallador, con el objetivo de perseguir la reconquista y garantizar la 

defensa de la frontera a modo de avanzadilla defensiva. La cofradía estará formada por 

hermanos que servirán a Dios con las armas, recibiendo grandes indulgencias y 

colaborando con la repoblación de las tierras aragonesas. Alfonso I el Batallador 

intentará reproducir el ideal que había movido la creación de las grandes órdenes 

militares de Tierra Santa, unido a la necesidad de abrir la ruta de Zaragoza al mar para 

llegar a Jerusalén y liberar en paralelo a la cristiandad hispana de manos de los 

musulmanes. La expedición al actual Levante, Murcia y Andalucía será uno de los 

hechos de armas que más fama darán al monarca aragonés. El avance había provocado 

un grave problema de repoblación, por lo que Alfonso I potenciará el asentamiento de 

                                                 
43

LACARRA, José María, “Alfonso el Batallador”, (1978), pp. 42-61                                                                              
44

Ibídem. pp. 62-73 



 

 

aragoneses, navarros, castellanos y francos en lugares estratégicos  y ciudades para 

asentar pobladores cristianos. El ideal de cruzada de Alfonso I no se detiene con la 

conquista de Zaragoza y junto a las tropas de vasallos como el conde Rotrou de Perche, 

Garssion vizconde de Soule o Céntulo donde Bigorra, continuará con las campañas 

ofensivas. La expedición a Andalucía está recogida en la “Crónica de los estados 

peninsulares” , en la “Crónica de San Juan de la Peña” y  en los “Anales Toledanos” 

así como por los autores árabes. Alfonso I el Batallador marchará sobre Valencia 

uniéndosele numerosos cristianos liberados, soldados e informadores y avanzará hacia 

Murcia y Guadix. El gobernador almorávide de Granada Abu-l-Thair recibirá apoyo 

militar almorávide desde África y Alfonso I en enero de 1126 se presentara a las puertas 

de la ciudad, asentando el campamento en Nivar. Tras varios enfrentamientos entre 

cristianos y musulmanes, Alfonso I no logra tomar la ciudad y pone fin a la campaña 

regresando a Aragón diezmado pero satisfecho por los éxitos y la numerosa población 

mozárabe que había recuperado. Alfonso I morirá en 1134 tras el fracaso del sitio de 

Fraga, siendo sepultado en el monasterio de Montearagón. De nuevo, su testamento es 

muy relevante en relación al ámbito cristiano, ya que dejará el reino a las tres órdenes 

militares más importantes; el Temple, Hospitalarios y Santo Sepulcro. Alfonso I 

consciente de que sus proyectos de cruzada no podían realizarse, confiará el destino de 

dicha misión a las órdenes militares dejándoles el reino.
45

 

            A modo de broche final en relación a la figura de Alfonso I y el ámbito 

monástico, me gustaría detenerme en la restauración eclesiástica que llevó a cabo 

durante la conquista del valle del Ebro. Cuando Alfonso I emprende la conquista del 

valle del Ebro, será necesaria una inmediata organización eclesiástica de los territorios 

ganados para la cristiandad no exenta de problemas debido a los límites entre las nuevas 

diócesis y las antiguas. Alfonso I cuidará de que las nuevas sedes episcopales contaran 

desde el principio con dotaciones idóneas, recibirán todas las mezquitas 

transformándolas en iglesias y les reconocerá el derecho a percibir los diezmos y 

primicias así como la propiedad y varias donaciones por parte del monarca como villa y 

castillos con el objetivo de incrementar el patrimonio de las nuevas sedes. Asimismo, 

diversos monasterios e iglesias recibirán tierras en las zonas liberadas al haber 

colaborado en la conquista, en las labores de colonización y de restauración espiritual. 

Entre los monasterios más favorecidos estarán los monasterios de Leire, Irache, San 

                                                 
45

 LACARRA, José María, “Alfonso el Batallador”, (1978), pp. 75-106 



 

 

Pedro de Roda, Siresa, Santa Cristina, San Juan de a Peña, Montearagon, San Victorian 

o las iglesias de Huesca, Pamplona y San Miguel In Excelsis.  La labor de convivencia 

en los territorios conquistados por parte del monarca Alfonso I el Batallador permitirá 

garantizar la convivencia por iniciativa real teniendo consecuencias de gran 

trascendencia al producirse el intercambio cultural entre musulmanes y cristianos. 

Muchos hombres de ciencia se quedarán en el territorio atrayendo a su magisterio a 

sabios de todo occidente. Como ejemplo destacar que el centro de traducciones de obras 

arábigas y hebreas más importante del momento estará situado en Tarazona bajo 

protección del obispo Don Miguel y destacando la figura  de Hugo Sanctallensis. Todas 

las traducciones alimentarán la joven ciencia occidental, la cual comenzaba en esta 

época a estructurarse trabajosamente. En definitiva, el espíritu que supo insuflar 

Alfonso I el Batallador a su territorio así como sus conquistas y logros, pronto fueron 

conocidas en occidente, llegándose a equiparar la cruzada hispánica con las cruzadas 

orientales. 
46

 

 

5. El Santo Grial en Aragón 

 

5.1 Aragón, Alfonso I el Batallador y el mito artúrico 

Tras abordar la figura de Alfonso I el Batallador, su simbiosis con el ámbito cristiano y 

de cara a las futuras investigaciones que se realicen sobre la temática, resulta relevante 

realizar numerosos interrogantes en base a su figura y el Santo Grial en Aragón. 

¿Estuvo el ciclo artúrico influido por Alfonso I? , ¿Los éxitos del monarca aragonés 

fueron recogidos por los juglares de la época y llevados al norte de la península 

cruzando hacia el resto de Occidente? , ¿Existió de verdad el Santo Grial y estuvo 

realmente en Aragón? 

 

En primer lugar debemos señalar que es  imposible demostrar a día de hoy si el rey 

Arturo existió de verdad. Los libros del conocido como círculo artúrico son documentos 

literarios muy variados, basados en acontecimientos históricos que se mezclan con 

tradiciones y folclore celta en el siglo XII d.C por parte de historiadores anglo-

normandos, creándose finalmente el mito.  

 

                                                 
46

 LACARRA, José María, “Alfonso el Batallador”, (1978), pp. 107-142 



 

 

           Lo que sí que podemos es plantear posibles vinculaciones entre la historia de 

Aragón y los personajes que se reflejan en la obra Perceval de Chretien de Troyes y 

fechada en 1180. También podemos encontrar paralelismos en la obra “ Li Chevaliers 

de la Charrete” , tambien denominada “Lancelot”.  Si nos centramos en el rey Arturo, la 

influencia literaria que recoge el Chretien de Troyes tiene como eje la corte de Arturo 

de Bretaña, sin embargo la leyenda artúrica forma parte de la cultura tradicional 

británica desde la antigüedad. Respecto a “Li Chevaliers de la Charrete” y “Li Contes 

del  graal” la cercanía temporal nos lleva a preguntarnos si la corona de Aragón, fue en 

realidad quien pudiera estar como influencia generadora de estas dos narraciones. El 

proceso de cómo Arthur cobra vida mediante las hazañas y aventuras de sus caballeros 

parece repetir gestas bien conocidas de las vidas de las cortes del continente europeo 

medieval. Podemos poner de ejemplo al monarca aragonés Alfonso I el Batallador, 

quien mediante sus tropas, conformó la frontera cristiana del sur de los pirineos, 

llegando misivas informativas al resto de cortes transpirenaicas. De igual manera 

podemos abordar la relación entre doña Urraca quien formaba parte de la familia Jimena 

y el conde de Lara, ya que podemos observar paralelismos con los personajes de 

Ginebra y Lancelot. Doña Urraca, reina leonesa descendiente de la familia Jimena, era 

de una estirpe muy relevante en la época conectada con las cortes del norte de los 

Pirineos. Al estar considerado Sancho Garcés III el Mayor como uno de los primeros 

reyes que tejerán relaciones y redes hacia occidente, podemos preguntarnos si la 

Ginebra que figura en la obra de Troyes pudo inspirarse en la genealogía aragonesa, 

presentando el nombre de Jimena como Gimena con coincidencias fonéticas evidentes. 

De igual manera, el romance narra extraños hechos que ocurrieron durante la estancia 

del rey Arturo en Camelot con liberaciones, raptos y prisioneros, por lo que si nos 

acercamos de nuevo al contexto aragonés siendo una época marcada por las fronteras y 

pactos con los sarracenos, es cuando se producen los acontecimientos que coinciden 

plenamente con las tramas de “Chretien de Troyes” en Lancelot. Podemos mencionar 

varios ejemplos como la cuestión de la liberación de prisioneros rehenes por parte de la 

reina Urraca, las similitudes del furioso Alfonso I y la figura de Meliaganz, la liberación 

de la reina Urraca, siendo muy parecida a la liberación en la obra de Ginebra o 

finalmente la figura del conde Pedro González de Lara, que será muy similar 

fonéticamente en lengua occitana al nombre Lancelot. 
47

 

                                                 
47

 SOLSONA, Sergio y MAFÉ, Ana. “Aragón: territorio grial”, (2017) , pp. 469-484 



 

 

           De igual manera podemos analizar las ciudades donde se celebran las cortes 

reales del rey Arthur, siendo estas Camalot y Carlion en el texto de “Chretien de 

Troyes”. La corte del rey Arthur en la obra se reúne en Carlion, una ciudad que no ha 

sido ubicada por los estudiosos británicos del mundo artúrico, lo que ha derivado en 

numerosas ciudades candidatas sin pruebas concretas. En cambio si nos trasladamos a la 

península ibérica, si que encontramos la ciudad de Carrion de los condes, apareciendo 

hasta en ocho ocasiones en la historia compostelana y siendo un lugar muy importante 

en la época ya que se celebraron dos concilios eclesiásticos y se presupone que fue un 

lugar de reunión de las cortes itinerantes. Cerca de Carlion debería encontrarse Camalot, 

ya que en la obra del “Chretien de Troyes”, se menciona la existencia de un rey 

pescador y del Santo Grial el cual custodiaba en un castillo. Si nos adentramos de nuevo 

en la historia aragonesa, nos encontramos con similitudes ya que la capitalidad se 

encontraba establecida en la ciudad fortaleza de Jaca, justo a tan solo dos o tres 

joranadas a caballo de la mencionada Carrión de los condes, por lo que podemos 

preguntarnos si realmente dicha ciudad pudo servir de inspiración para la ciudad de 

Carlion. En paralelo, podemos preguntarnos si aquel monarca pescador que aparece en 

la obra así como su corte de caballeros, pudo hacer referencia precisamente al reinado 

de Alfonso I el Batallador, ya que Aragón es precisamente el rio que atraviesa dicho 

reinado y el símil de un rio y un rey pescador resulta muy razonable para la época. 

Tampoco podemos olvidar que cerca de la ciudad de Jaca, se encontraba el Santo Grial 

custodiado por el Real Monasterio de  San Juan de la Peña, a modo de fortaleza situada 

en el interior de la montaña de forma oculta y casi inexpugnable. 
48

 

 

En conclusión, resulta necesario seguir investigando acerca de las similitudes entre el 

mito artúrico y la figura del monarca aragonés Alfonso I el Batallador debido a la 

escasez de investigaciones. Será necesario abordar nuevos estudios sobre esta línea de 

investigación, ya que aunque se trata de un mito legendario y literario, no está exento de 

lo que parecen paralelismos, coincidencias fonéticas o similitudes entre los territorios 

aragoneses mencionados y los territorios mencionados en la obra, así como entre la 

figura de Alfonso I el Batallador y el rey pescador.  

 

 

                                                 
48

 SOLSONA, Sergio y MAFÉ, Ana. “Aragón: territorio grial”, (2017) , pp. 485-487 



 

 

5.2 Aragón y el Santo Grial 

El Santo Grial ha sido una de las reliquias más importantes de toda la cristiandad, es por 

ello que dada la temática del trabajo, hemos querido cerrar el análisis con una 

aproximación a su figura y a su paso por tierras aragonesas. A pesar de las dificultades 

ante la ausencia de documentación e investigaciones así como por la variedad de 

reliquias repartidas por todo el mundo en relación al Santo Grial, resulta necesario 

realizar una pequeña aproximación desde un punto de vista hispánico. 

            En relación al Santo Cáliz también llamado Santo Grial, según la tradición oral 

es el cáliz utilizado por Jesucristo en la última cena. Es por tanto el vaso sagrado más 

importante en el imaginario de la literatura del Medievo. Ante la falta de documentación 

escrita lo que nos imposibilita demostrar la historia, debemos acudir a la tradición oral 

para constatarla. Partiendo de los evangelios, la celebración de la última cena a la que 

asistió Jesucristo se sitúa en el año 33 d.C. Momento en el que los discípulos de reúnen 

por última vez con Jesucristo, presentándose la institución del sacramento de la 

eucaristía representada por la copa de bendición o cáliz.  En el año 50 d.C se producirá 

el concilio en Jerusalén, reconociéndose a Pedro como el encargado de seguir 

transmitiendo el mensaje de Jesús junto a los apóstoles, quien fallecerá en Roma, por lo 

que podemos suponer que su ministerio contaría con la misma copa de bendición que 

había utilizado Jesucristo. Hasta el siglo II d.C las persecuciones de cristianos por los 

romanos serán individuales previa denuncia, pero será con Septimio Severo cuando se 

promoverán las persecuciones colectivas alrededor del año 197 d.C. Esto derivo en que 

la comunidad cristiana hasta el Edicto de Milán en el año 313 d.C, subsistirá sorteando 

matanzas y encarcelamientos en función de los deseos del emperador de turno. De 

hecho en el año 258 d.C el emperador Valeriano quien se había declarado en bancarrota, 

realizará un saqueo de todas las riquezas de los cristianos. El papa Sixto II será apresado 

en el año 258 d.C pero antes logrará pedir al diácono Lorenzo que repartiera entre los 

pobres de Roma sus bienes antes de ser martirizado, por lo que Lorenzo quien era de 

origen hispano, repartirá los bienes guardandose el cáliz del papa que según la tradición 

oral, era el utilizado por Jesucristo en la última cena. Lorenzo logrará entregárselo a un 

soldado que partía hacia Huesca que era su ciudad natal, siendo custodiado hasta que la 

conquista sarracena llevará al obispo de la ciudad a cobijarse en los Pirineos. 
49

 

 

                                                 
49

 MAFÉ, Ana. “El camino del Santo Grial en la comunidad valenciana: Tradición oral, aspectos 

intangibles y turismo cultural” (2018), pp. 308-311 



 

 

            Si nos trasladamos a la Edad Media, el Santo Cáliz estará custodiado en el 

monasterio benedictino de San Juan de la Peña en el reino de Aragón, siendo este un 

núcleo de la ruta jacobea, forjando en este momento la leyenda que unirá el Santo Cáliz 

y el Santo Grial. Será el rey aragonés Martin el Humano, quien logrará presionar a los 

monjes para que le entreguen el Santo Grial, quedando recogida esta entrega en acta 

notarial en el año 1399 d.C, en la ciudad de Zaragoza. Cuando toda la corte de Aragón 

se traslade a Valencia, el relicario real saldrá definitivamente de la ciudad hacia tierras 

valencias con Alfonso VI el Magnánimo. Debemos destacar que el Santo Grial parte de 

las leyendas medievales que se formará en la occitana francesa, inspirándose quizá en 

las fuentes históricas del reino de Aragón y de sus protagonistas. Desde los primeros 

textos góticos escritos en torno al Santo Grial, pasando por la obra de “Li Contes del 

graal” del galo Chretien de Troyes, hasta la ópera sacra “Parsifal” del compositor 

Richard Wagner adaptada de la obra de Troyes a través del “Minnesanger”, en todas 

siempre aparece el referente común al Santo Grial en relación a su localización, en un 

lugar situado a los pies de los montes pirineos en la Hispania visigótica. Lo que nos 

lleva a creer que efectivamente el lugar en el que se hallaba el verdadero Santo Grial era 

el monasterio pinatense de San Juan de la Peña, situado cerca de Jaca, ciudad que 

jugaba un papel fundamental en el desarrollo y consolidación de la corona de Aragón, 

sin olvidar que estamos ante la frontera occidental de toda la cristiandad europea 

durante más de cinco siglos.
50

 

            El Santo Cáliz era uno de los objetos más importantes, puesto que había 

pertenecido al propio Jesús, aunque éste no era el único cáliz precioso que atesoraba el 

cenobio pinatense, alguno de los cuales sirvieron de moneda de cambio con los reyes 

aragoneses. No es de extrañar, pues, que primero el rey Martín I el Humano pidiera el 

cáliza los monjes pinatenses que se lo hicieron llegar a la Aljafería zaragozana y a partir 

de aquí, hechos históricamente ciertos nos muestran que este cáliz se trasladará a 

Barcelona,  primero,  y  llegará a Valencia,  después,  donde  fue  entregado  por  

Alfonso V y donde todavía se conserva en la actualidad.
51

 

   

En definitiva, se carece todavía de mucha información al respecto sobre el verdadero 

origen del Santo Grial. En este punto del trabajo hemos querido realizar una 

                                                 
50

MAFÉ, Ana. “El camino del Santo Grial en la comunidad valenciana: Tradición oral, aspectos 

intangibles y turismo cultural” (2018), pp. 312-316 
51

 UBIETO, ARTETA, Agustín. “Leyendas para una historia paralela del Aragón medieval”.2010. p. 335. 



 

 

aproximación breve a la cuestión dada su relevancia simbólica en el ámbito cristiano 

hispano a pesar de las dificultades y el gran número de reliquias repartidas por el 

mundo. Será por tanto necesario ampliar las líneas de investigación sobre esta temática 

e intercambiar información para seguir avanzando históricamente en la investigación 

del Santo Grial en Aragón, apostar por la multidisciplinariedad entre investigadores y 

territorios, con un pasado común en la custodia del Santo Grial hasta nuestros días. 

  

 

6. Conclusiones 

En conclusión, los objetivos elaborados al inicio del trabajo eran tres: en primer lugar 

llevar a cabo un análisis de la importancia y el simbolismo político, religioso y cultural 

del monasterio en la alta edad media en Aragón. Este objetivo considero que se ha 

cumplido, permitiendo conocer al lector el papel central y relevante de los monasterios 

no solo a nivel religioso, sino también en el aspecto de unificación territorial y 

centralización del poder monárquico aragonés.  

 

En  segundo lugar plantee el análisis individualmente de los monarcas aragoneses más 

relevantes de este periodo en relación con los monasterios aragoneses y el ámbito 

cristiano. Este objetivo también se ha conseguido a mi parecer, gracias a la 

documentación consultada sobre la vida política, religiosa y militar de los reyes 

aragoneses como Ramiro I, Sancho Ramírez, Pedro I y Alfonso I el Batallador. 

Permitiéndonos conocer que los cenobios y el ámbito monacal no fueron un elemento 

secundario para los monarcas aragoneses, sino uno de los elementos centrales y de gran 

importancia, influyendo notablemente en sus vidas y en sus acciones políticas y 

territoriales.  

 

En tercer lugar, nos marcamos abordar la cuestión del Santo Grial en Aragón, 

centrándonos en su origen, su presencia en Aragón y la relación entre la figura de 

Alfonso I el Batallador y el mito artúrico. Por desgracia no he podido profundizar 

ampliamente en esta línea temática al tratarse de un trabajo de fin de grado, unido a la 

escasa cantidad de grandes estudios, investigaciones y bibliografía sobre esta cuestión. 

Sin embargo queda demostrado el potencial investigador que tiene el tema del Santo 



 

 

Grial o el mito artúrico en relación a la figura de Alfonso I el Batallador, de cara a 

reconstruir en el futuro y enriquecer la historia de Aragón desde sus orígenes. 

 

Finalmente a modo de valoración personal del trabajo de fin de grado, señalar que la 

historia ha de tener una función práctica y de ser útil tanto para la investigación 

histórica como hoy en día para la difusión cultural y turística de los territorios. Los 

temas planteados durante el trabajo, dejan patente el potencial de las líneas temáticas 

analizadas, no solo para la figura del investigador, sino también para la revitalización y 

la difusión cultural de Aragón, así como la de sus tres provincias.  

 

7. Bibliografía 

 

 ANTON MONSALVO, José María, Atlas Histórico de la España Medieval, 

Síntesis, Madrid, 2018 

 

 ARCO GARAY, R. Fundaciones Monásticas en el Pirineo Aragonés, Príncipe 

de Viana, Pamplona, 1952. 

 

 BASSO ANDREU, A. La Iglesia Aragonesa y el Rito Romano, Argensola. 

Huesca. 1956. 

 

 BURCKHARDT, J. Del paganismo al cristianismo, ed. FCE. México, 1945 

 

 CANELLAS LÓPEZ, Ángel (Dir.), Aragón en su historia, Cazar, Zaragoza, 

1980. 

 

 CORRAL LAFUENTE, José Luis, “El proceso de centralización de los 

monasterios aragoneses entre los siglos IX y X”, en Homenaje a D. Antonio 

Durán Gudiol, Huesca, 1995 

 

 DURÁN GUDIOL, Antonio. Ramiro I de Aragón, Guara, Zaragoza. 1978 

 

 DURÁN GUDIOL, Antonio. La iglesia de Aragón durante los reinados de 

Sancho Ramírez y Pedro I (1062?-1104), Roma, 1962 

 

 DURÁN GUDIOL, Antonio. Geografía Medieval de los Obispados de Jaca y 

Huesca, Argensola, 12, Huesca. 1961 

 



 

 

 GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis, “El papado y el reino de Aragón en la 

segunda mitad del siglo XI”, en Aragón en la Edad Media, 18 (2004) 

 

 GARCIA RIVERO, Pilar y PELLEJERO SERRANO, LUCIA, Reyes y reinas 

de Aragón. Zaragoza, 2006 

 

 LACARRA, José María, “Alfonso el Batallador”, Guara, Zaragoza, 1978 

 

 MAFÉ, Ana. “El camino del Santo Grial en la comunidad valenciana: 

Tradición oral, aspectos intangibles y turismo cultural” (2018). 

 

 MARTÍN DUQUE, A. J. El Dominio del Monasterio de San Victorián de 

Sobrarbe en Huesca durante el siglo XII, Argensola, 30. 1957 

 

 PÉREZ DE URBEL, J. Los Monjes Españoles en la Edad Media, Madrid. 1934 

 

 SOLSONA, Sergio y MAFÉ, Ana. “Aragón: territorio grial”. (2017) 

 

 UBIETO, ARTETA, Agustín. “Leyendas para una historia paralela del Aragón 

medieval”. Institución Fernando el Católico. Zaragoza. 2010 

 

 

 

 

 


