Universidad
Zaragoza

»)»

1542

Trabajo Fin de Grado

Le role du merveilleux dans les contes de La Belle
au bois dormant et de Cendprillon de Perrault et son
¢volution a travers le temps

The role of wonder in Perrault’s Sleeping Beauty
and Cinderella and 1its evolution through time

Autora
Beatriz Oliva Morlas

Director

Julian Muela Ezquerra

Facultad de Filosofia y Letras
2021

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es







Table des matiéres

INErOAUCTION couucenneiieiniiiiiiiniiiinnntecnetecsneecsntecsseessssessssseesssseessssesssssessssssssssssssssssssssnsans 5
LS BT OTNES ..cccouuiinniiniiieiitiinnicsunisnicsntesssisssssssstsssssssstessssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssasese 7
Les figures féminines de SOULICN.....cccceievveririvrrisisnressercssniessnnicssssicssssssssssssssssessssesans 15
LeS ANEAZOMISEES ..uuveeeeunricssarinssarcsssanessssnessssrsssssnsssssrsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssasssssas 19
Personnages non humains et animMaUX....ccccceeeerssnricssssnnrecsssssecssssssssssssssssesssssssssssssans 25
LG4 110 L1 T 1) 1 R 29
Références Dibliographiques.........coceeervcerinisercninncsseicssnicssnnicssssicssssesssssssssssessssessens 31

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 3







Introduction

Le conte merveilleux appartient a I’imaginaire des cultures dés le début des temps. Ces
histoires visaient a instruire le peuple et a transmettre les connaissances d’une génération
a une autre. Cependant, la culture actuelle a réduit le conte merveilleux a un simple
divertissement pour enfants et, parfois, il semblerait que le véritable message de ces
histoires n’existe plus dans les versions les plus récentes. Dans cette étude nous allons
aborder le sens véhiculé par les figures merveilleuses de La Belle au bois dormant et de

Cendrillon dans des différentes versions.

Ce qui a motivé notre travail a été 1’intérét par les films Disney, tout le monde connait
ces classiques animés, mais leur origine n’est pas connue de la plupart des gens. Aussi,
nous allons comparer ces versions avec celles de trois autres auteurs : Giambattiste Basile,
Charles Perrault et les freéres Jacob et Wilhelm Grimm ; cependant, il faut tenir compte

que ces contes ont un grand nombre de versions différentes et qui datent de 1’antiquité.

Méme si les versions de Perrault ont connu un plus grand succes, il n’a pas été le premier

si on fait attention a 1’ordre chronologique. Giambattiste Basile appartient a la tradition

courtisane italienne. Prat (2013 : 221-223) nous donne les clés de sa vie et son ceuvre :
« Entre 1634 y 1636 se publica en Napoles Lo cunto de li cunti overo Lo trattenemiento
de’ peccerille (el cuento de los cuentos o el entretenimiento de los muchachos), obra
también conocida a partir de 1674 por otro titulo, // Pentamerone, cincuenta cuentos del
napolitano Giambattista Basile (1566-1632). [...]. Esta obra, que a pesar de su titulo
estaba destinada al publico adulto (el autor, repitiendo el tdpico, presentaba sus relatos
como cuentos que las viejas cuentan para divertir a los nifios), fue muy leida por esa época
en la region de Napoles (para 1697 se habian hecho siete ediciones). [...]. La obra de
Basile no deberia haber tenido mucha repercusion por el hecho de haber sido escrita en
una lengua local que pocos conocian; sin embargo, parece haber influido en el
florecimiento del cuento de hadas francés. También repercutio en la cuentistica romantica

alemana gracias en parte a la opinion de una autoridad como Jacob Grimm, quien en 1822
la alabd, lo cual impuls6 su traduccién al aleman. »

Comme nous le voyons, Basile sert d’inspiration aux versions postérieures. Au XVII®
siecle et dans le contexte de la cour de Louis XIV, Charles Perrault (1628-1703) réécrit
beaucoup de ces contes populaires pour divertir la cour et pour transmettre les valeurs de
I’époque. En 1697 il publie Histoires ou Contes du temps passé, un recueil mieux connu
sous le titre de Contes de ma mere [’Oye. Ses réécritures étaient adaptées a la mentalité
de la cour de Versailles, et il mettait 1’accent sur I’objectif pédagogique. Le caractére
tempéré de ses contes fit de Perrault un écrivain de référence pour les versions

postérieures. D’apres Prat (2013 : 226-227) les contes de Perrault avaient un vocabulaire

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 5




assez simple pour adapter le gofit italien a la cour frangaise. En outre, dans un premier
temps, c’était le fils de Charles Perrault, Pierre Perrault Darmacour, celui qui figurait
comme ’auteur de Contes de ma mere [’Oye, afin d’éviter la critique de la part des
défenseurs de la tradition littéraire classique ; car ils auraient mal regu les contes adressés
a un public adulte et, en publiant I’ceuvre sous le nom de son fils, les contes prenaient un

ton plus enfantin.

Pour leur part, Jacob Grimm (1785-1863) y Wilhelm Grimm (1786-1859), appartiennent
au mouvement romantique du XIX® sie¢cle en Allemagne. Les romantiques récupérent le
genre fantastique face au rationalisme du XVIII¢siecle.
« La recoleccion de cuentos folcloricos comenzo hace unos doscientos afios con la obra
de los hermanos que deben su fama actual a los Kinder-und Hausmdrchen (Cuentos
infantiles y del hogar), un ingente trabajo editorial que comenzo6 hacia 1805 y dur6 hasta

1857 y que sin ninguna duda es la colecciéon mas importante de cuentos hecha en
Europa. » (Prat, 2013: 251).

Plus d’une centaine d’années apres, Walt Disney met sur 1’écran les contes de La Belle
au bois dormant (1959) et de Cendrillon (1950), et les histoires qui étaient destinées a un
public plutot adulte et lettré deviennent un divertissement pour les enfants, mais toujours

avec un message didactique adapté a I’époque.

Nous allons examiner toutes ces versions pour mettre I’accent sur les personnages touchés
par le merveilleux, nous allons considérer les fonctions et les valeurs de leurs rdles et de
leur évolution dans les différentes versions. En premier lieu nous analyserons le rdle des
héroines et la manicre dont elles sont bénéficiées ou affectées par le merveilleux ; puis,
nous étudierons les figures de soutien des protagonistes. Ces femmes, car il s’ agit toujours
de femmes, sont-elles essentielles pour le développement de I’histoire, ou bien
ménagent-elles un autre role implicite ? Ensuite, nous expliquerons le role des
antagonistes et le véritable sens de leur présence dans les deux histoires, et aussi le role
joué par les animaux et leur fonction, qui dépasse celle de simple figure de divertissement.
Finalement, notre étude de tous ces ¢léments nous permettra de trouver quelques

conclusions a propos des contes merveilleux.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 6




Les héroines

Pour commencer notre ¢tude du merveilleux a travers les personnages de Cendrillon et
de La Belle au bois dormant, nous allons faire une approche des héroines. Les deux
histoires s’inscrivent dans le cadre du conte merveilleux et les deux histoires lancent des
messages ou des avertissements a leurs lecteurs potentiels. Ces lecteurs sont,
principalement, des enfants et ils cherchent, dans la plupart des cas, a s’identifier avec le
protagoniste. Ils ont besoin d’un référent qui leur offre une réponse a leurs préoccupations
et désirs. Dans les deux histoires, le réle principal est joué par un personnage féminin,
alors, nous allons analyser les traits principaux des héroines et, finalement, nous

essayerons de définir leurs caractéristiques communes.

Nous allons commencer avec le conte de La belle au bois dormant ; Perrault, les fréres
Grimm et Disney utilisent ce titre qui nous donne les clés de I’intrigue et qui est bien
connu de nous tous. Cependant, le titre proposé par Basile, Sol, Luna y Talia, est bien
différent, dans ce cas, nous pouvons voir que le nom de I’héroine a une énorme
importance, la princesse aura une identité propre. Dans la version de Perrault, I’héroine
n’a méme pas de nom, elle n’est qu’une représentation générique de la féminité, mais on
approfondira dans cette idée plus tard. Pour les fréres Grimm, elle n’a pas de nom non
plus ; pourtant, elle devient une légende du moment ou elle tombe dans le sommeil de
cent ans et les paysans lui attribuent le nom de Rosita Silvestre. Finalement, la version de
Disney reprend 1’idée de Basile et donne le nom d’ Aurore a la protagoniste quand elle est
sous forme de princesse (nom qui vient de I’histoire de Perrault, ou les fils de la princesse
s’appellent Aurore et Jour) ; et le nom de Rose quand elle doit se cacher pendant seize
ans comme paysanne (nom choisi a partir de la légende de la version des fréres Grimm).
Si I’on fait attention, ce que tous ces noms ont en commun est la relation avec la nature
et la régénération. D’apres le psychanalyste Bettelheim (1975 : 303), « La adolescencia
es un periodo de grandes y rapidas transformaciones, en el que se alternan etapas de total
pasividad y letargo con épocas de enorme actividad, e incluso de comportamiento
arriesgado para probarse a si mismo o descargar la tension interna ». Ce conte est donc
li¢ a I’adolescence, étape qui représente un renouveau physique et mental chez les enfants

et qui symbolise le passage a I’age adulte et a la floraison sexuelle.

Méme si le conte représente 1’adolescence, on peut noter que ce moment est retardé a

cause du sommeil. Dans les versions choisies, nous trouvons différents modéles de

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 7




malédiction. Basile ne donne pas une explication a la malédiction de la princesse, les
sages disent tout simplement qu’elle est en danger. Finalement, la prophétie s’accomplit
et son pere (le roi) décide de 1’abandonner et d’oublier ce qui s’est passé. Bettelheim
(1975 : 307) fait cette réflexion :
«Un rey sustituye al otro en el mismo pais, al igual que en la vida de Talia un rey
reemplaza a otro; es decir, el padre rey es sustituido por el rey amante. |No seran esos
dos reyes uno sustituto del otro, en distintos periodos de la vida de la muchacha,
desempefiando distintos roles y con diferentes disfraces? Ahora, volveremos a

encontrarnos con la “inocencia” de la nifia en fase edipica, que no se siente, en absoluto,
responsable de los sentimientos que despierta, o quiere despertar, en su padrey.

Nous ne sommes pas conscients du temps qui s’écoule entre 1’abandon et la rencontre
avec le nouveau roi; 1’idée que la princesse ait changé un roi pour ’autre se voit
confirmée par ce manque de « temps d’attente ». En revanche, les versions de Perrault et
des fréres Grimm établissent un sommeil de cent ans. Ce temps de léthargie suppose le
retard de I’age adulte. Le psychanalyste défend cette idée et exprime : « Este retraso en
la maduracién estd simbolizado por los cien afnos de letargo de Bella Durmiente, que
separan su despertar sexual de la uniéon con su amante » (Bettelheim, 1975 : 310). Dans
la version de Disney le sommeil dure a peine quelques minutes du film, mais la
signification est la méme, des I’instant ou le sommeil est fini, Aurore se marie avec le

prince, c’est-a-dire, elle passe a I’age adulte.

Le sommeil dont on parle est la conséquence d’une malédiction, dans le cas de Basile, on
ne sait pas pourquoi la princesse doit souffrir ces conséquences, possiblement le manque
de cette figure représente 1’acceptation de la maturité sexuelle, puisque c’est une période
de nos vies complétement inévitable. Contrairement a cette idée, les trois versions
postérieures essaient de donner une explication convaincante de la malédiction. Perrault
et les fréres Grimm préférent I’option de ’outrage que les parents de la princesse vont
faire a la fée ou la savante la plus agée. Disney récupere cette formule dans la version de
1959, La Belle au bois dormant. Pourtant, dans le film Maléfique (2014) on découvre les
origines de la haine de 1’antagoniste, et ils donnent une explication que 1’on trouvera
beaucoup plus compréhensible au XXI® siecle. La malédiction, en tout cas, semble
inévitable : « En el lenguaje corriente, remitiéndonos también a su origen biblico, el
término “maldicion” alude a menudo a la menstruacion ; y es, precisamente, la maldicién

de una mujer — del hada — la que origina la hemorragia » (Bettelheim, 1975 : 313). De

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 8




plus, cette malédiction est toujours conjurée par une femme, soit une fée, soit une savante

parce que la menstruation reste toujours du c6té féminin.

A part le sommeil, la princesse est aussi protégée du mal extérieur par deux
¢léments essentiels : la nature et les fées. Dans les versions de Perrault, Grimm et Disney,
un grand nombre d’arbres et d’épines grandissent autour du chateau ou la princesse dort.
Les épines et les roses ont la méme forme et si on les touche on saignera (symptome,
encore une fois, de la maturité sexuelle), donc, contrairement a ce qu’il peut paraitre, tous
ces ¢éléments la poussent vers son destin physique, au lieu de la protéger. De plus, dans le
film de Disney et dans le conte de Perrault, I’héroine est protégée par les fées, comme
nous le montrerons dans la deuxiéme section de notre travail. Malgré la protection de ces
femmes, elles ne sont pas capables de la sauver de la malédiction, parce qu’a la fin, c’est
toujours le prince/roi le seul qui est capable d’accomplir I’étape de maturité et de finir

avec son enfance.

Comme nous le voyons, le processus est complété dans toutes les versions mais, a la fin,
quelle est la mission de la princesse ? Pourquoi doit-elle grandir ? Nous pouvons répondre
a ces questions a partir de 1’idée de féminité. Depuis sa naissance, la princesse regoit les
dons nécessaires pour devenir une femme parfaite, elle est belle, elle sait chanter et
danser, entre autres. Méme si ces dons ne jouent pas un rdle au long du conte, ils
contribuent a nous donner une idée de femme idéale et, a I’époque ou les versions de
Basile et de Perrault ont été écrites, la fertilité chez les femmes était indispensable pour
assurer la descendance. Possiblement pour cette raison, les contes ont une deuxiéme partie
ou la princesse doit faire face aux problémes apres le mariage, une fois qu’elle a déja
accouché deux enfants. Les versions des fréres Grimm et de Disney préferent masquer la
confirmation de 1’acte sexuel et le conte finit avec le mariage du couple.
L’accomplissement de I’adolescence ou le début de la maturité serait le mariage, et la
fertilité resterait implicite, comme nous pouvons le voir dans le film de 1959, ou le pére
de Philippe (le prince) annonce qu’il veut devenir grand-pére. Cette idée est soutenue par
Bettelheim (1975 : 317) : « Incluso en la actual forma abreviada, en la que Bella
Durmiente se despierta gracias al beso del principe, el cuento nos hace pensar — aunque
no se indique abiertamente, como en las versiones mas antiguas — que la muchacha es la
encarnacion de la feminidad perfecta ». Par conséquent, nous pouvons affirmer que

I’héroine de La Belle au bois dormant accomplit son destin.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 9




Aprés avoir vu toutes les significations implicites dans le conte de La Belle au bois
dormant nous allons approfondir dans les différentes versions de Cendrillon et dans la
facon dont les enfants peuvent trouver un référent qui les aide a surmonter les problémes
de I’enfance. Tandis que La Belle au bois dormant portait sur le proces de maturité
sexuelle que les enfants expérimentent quand ils sont adolescents ; Cendrillon porte sur
la rivalité¢ fraternelle qui cause tant de soucis aux enfants qui vivent I’arrivée d’un

nouveau frére ou sceur (comme c¢’est le cas dans ce conte).

Notre protagoniste, Cendrillon, est baptisée avec ce surnom des le début du conte.
Néanmoins, dans la version de Basile on connait son véritable nom : Zezolla, qui n’est en
réalité¢ qu’un surnom : « Chez Basile, le déplacement va du nom au surnom : Zezolla, fille
de gentilhomme, devient chatte, lovée le soir dans la cendre tiede. Ici, le transport va du
surnom au surnom. Pour qui n’a point de nom, de sobriquet local au sobriquet postural »

(Serres, 1986 : s.p.).

On pourrait dire qu’elle-méme provoque son changement de nom, car dans la version de
Basile, Zezolla décide de tuer la premiére maratre pour que son pere €pouse son
institutrice. A partir de cet instant, Zezolla est obligée de changer de vie : « Y no solo
mudo de estado, sino ademds de nombre, y asi de Zezolla pas6 a ser llamada Gata
Cenicienta » (Basile, 1634 : 85). Dans les versions de Perrault, Grimm et Disney, elle
acquiert ce surnom automatiquement, elle est présentée comme une pauvre fille
innocente, dominée par ses belles-sceurs et sa maratre ; nous pouvons lire dans la version
de Perrault : « La pauvre fille souffrait tout avec patience, et n’osait s’en plaindre a son
pere qui ’aurait grondée parce que sa femme le gouvernait enticrement. » (Perrault,
1697 : 50). En revanche, Basile punit Zezolla pour sa mauvaise action, elle est la coupable
de sa nouvelle vie et elle est condamnée a vivre entre les cendres. Ce fait est le plus
distinctif de la version de Basile ; de plus, la lutte fraternelle n’est pas trés importante,

puisque les belles-sceurs de Zezolla ne sont pas cruelles avec elle.

Par rapport a la figure de Cendrillon, Bettelheim (1975: 341) nous dévoile la

ressemblance entre 1’héroine et les Vierges Vestales :

«Antiguamente, el estar al cuidado del fuego — el deber que deberian cumplir las Virgenes
Vestales — era uno de los rangos mas elevados, si no el mejor considerado, a que una
mujer podia acceder. [...]. Para alcanzar tal honor, se elegian nifias, cuyas edades
oscilaban entre seis y diez afios, probablemente la edad de Cenicienta durante sus afios de
esclavitud.».

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 10




Une fois que cette période de servitude finissait elles avaient le droit de se marier, tout
comme Cendrillon, qui apres étre libérée de son esclavage, épouse le prince. Le feu était
la partie centrale de la maison et celle-ci était liée directement a la mere de famille. Ce
rapprochement des cendres peut signifier I’effort pour maintenir la relation avec sa mere
morte. En tout cas, on insistera sur la figure de la mére de Cendrillon dans la section

suivante de notre travail.

Les caractéristiques principales de la protagoniste varient selon la version mais, dans celle
de Perrault, Cendrillon est fade, sans initiative et monotone ; elle n’a aucune ambition ou
désir au début de I’histoire. Lorsque sa maratre la condamne a la servitude elle assume sa
nouvelle condition : « Lorsqu’elle avait fait son ouvrage, elle s’allait mettre au coin de la
cheminée, et s’asseoir dans les cendres » (Perrault, 1697 : 50), elle provoque son auto-
dégradation ; de plus, quand elle est interdite d’aller au bal elle se résigne et décide d’aider
ses belles-sceurs a s habiller pour y aller. C’est seulement lorsque sa marraine apparait
qu’elle prend D’initiative et va au bal. Evidemment, Walt Disney s’est inspiré de cette
version pour créer son film. Cependant, on trouve une grande différence, I’héroine du
film nous fait voir dés le début qu’elle a un réve, « trouver I’amour » et elle pense qu’avec
son dur travail elle arrivera un jour a I’accomplir. Cette philosophie refléte clairement le
réve américain, idée développée au long du XX°siecle et qui perdure encore de nos jours.
L’idée du réve américain assure que n’importe qui peut devenir prospere par son travail,
son courage et sa détermination ; cela encourageait les gens a vivre aux Etats-Unis pour
trouver des nouvelles opportunités. Le film de 1950 reproduit exactement cette mentalité
de 1’époque ; Cendrillon accomplit son réve et se marie avec le prince, elle trouve
I’amour. Bettelheim (1975 : 346-347) renforce cette idée et propose : « Solo aquel que es
sincero consigo mismo, como lo es Cenicienta, alcanza la victoria final ». Cendrillon ne
refuse jamais sa condition et ne culpabilise personne ; a la fin, cette acceptation ou cette

sincérité la guident a la victoire.

Pourtant, dans la version des fréres Grimm et de Basile, on trouve une héroine
complétement différente, elle prend sa vie en main des le début de 1’histoire. On a déja
expliqué Dl’action déterminante de Zezolla dans la version de Basile et, méme si
Aschenputtel (nom de 1’héroine dans la version des fréres Grimm) ne commet pas de
crime, elle-méme s’habille et se déshabille pour aller au bal. De plus, elle n’a pas besoin

d’un carrosse pour y aller ; elle est indépendante et la figure de la colombe ne représentera

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 11




qu’un appui ou une réminiscence de la mere de la protagoniste, un soutien psychologique

plutdt que réel ou nécessaire.

Comme nous I’avons dit, le conte de Cendrillon parle de la rivalité entre sceurs,
néanmoins, nous reviendrons sur cette relation dans la troisiéme section de notre travail.
En tout cas, la confrontation n’est pas le seul fil conducteur de I’histoire, puisqu’a la fin,
Cendrillon épouse le prince et nous allons analyser cette deuxiéme ligne argumentative.
L’histoire commence dans toutes les versions avec le mariage du pére de Cendrillon parce
que sa mere est morte. La maratre soumet Cendrillon a I’esclavage et, sauf dans la version
de Disney, ou le pére de Cendrillon est mort aussi, dans les autres histoires le pére de
Cendrillon permet la soumission de sa fille. L’on pourrait dire alors que la relation initiale
pere-fille n’est pas bonne. Le psychanalyste nous donne les clés de cette relation dans la
version des fréres Grimm, mais elle serait applicable aux versions de Basile et de Perrault
aussi :

« El hecho de que Cenicienta pidiera a su padre la ramita que queria plantar en la tumba

de sumadre y de que ¢l se la trajera significa un primer intento de restablecer una relacion

positiva entre ambos. Por lo que dice la historia, podemos suponer que Cenicienta ha de

haber sufrido una grave decepcion respecto a su padre, por haberse casado con semejante
arpia » (Bettelheim, 1975: 344).

Effectivement, ils vivent une relation difficile, on pourrait méme la définir comme une
relation cedipienne ; Cendrillon cherche dans un autre homme 1’amour qu’elle ne trouve
plus chez son pere. Pourtant, Cendrillon doit soigner non seulement la relation avec son
pere, mais il doit aussi lui donner 1’opportunité de créer un nouveau lien avec son futur
mari, le prince :
« El principe, como si intuyera que no podra conquistar a Cenicienta mientras ésta
permanezca vinculada emocionalmente a su padre, en una relacion edipica, no intenta
atraparla ¢l mismo, sino que pide al padre que lo haga en su lugar. Sélo si el padre da
muestras de querer deshacerse de este lazo con su hija, podra esta Gltima transferir su

amor heterosexual de un objeto inmaduro (el padre) a un objeto maduro: su futuro
marido. » (Bettelheim, 1975 : 353).

Une fois que le pére de Cendrillon a accepté inconsciemment la relation entre sa fille et
le prince, la scéne de la chaussure devient trés représentative. Chevalier (1982 : 218)
propose cette idée: « La chaussure était pour les Anciens un signe de liberté. A Rome les
esclaves allaient pieds nus ». Cendrillon devient libre quand elle démontre que la
chaussure-lui appartient (trait commun de toutes les versions), de plus, la chaussure joue

le ro6le d’un anneau de compromis et signe le mariage entre Cendrillon et le prince.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 12




Finalement, elle change les sentiments qu’elle a pour son pére et elle démontre que la

victoire est possible méme si I’on se trouve dans une situation critique.

Une fois que 1’on a examiné I’histoire de chaque héroine, nous allons voir quelles sont
leurs caractéristiques communes et 1’importance de leur relation avec le merveilleux.
Premi¢rement, toutes les deux possédent la caractéristique de la beauté, trait qui a été
toujours un signe distinctif. La beauté est directement liée a la bonté, quand on voit une
chose belle on I’associe a des connotations positives et les deux héroines sont
exceptionnelles en ce qui concerne leur attitude, contrairement aux antagonistes. Cette
caractéristique précipite 1’action vers la victoire, et la Belle au bois dormant comme
Cendrillon accomplissent leurs désirs et leurs obligations. Il faut souligner que toutes les
versions considerent le mariage comme [’apogée dans la vie des femmes, idée tres

critiquable de nos jours mais qui €tait tout a fait compréhensible jadis, ou la descendance

était indispensable.

Figure 1: Photogramme du film Cendrillon (1950) a gauche et du film La Belle au bois dormant (1959) a
droite. Scenes finales de chaque film ou on voit le mariage de Cendrillon et le compromis d’ Aurore.

Les protagonistes triomphent et, inconsciemment, le public enfantin regoit une idée de
victoire ; peu importent les sentiments négatifs qu’ils ressentent, 1’effort et le courage
nous menent vers nos objectifs. Par rapport a la ligne principale de notre travail, nous
avons constaté que le merveilleux n’est que la fagade dont ces contes se servent pour
envoyer des messages beaucoup plus profonds. Les deux héroines sont choisies comme
des étres exceptionnels qui doivent recevoir les dons des fées ou la réalisation de leurs
souhaits ; par conséquent, les enfants se voient attirés par le merveilleux et ceux qui

veulent se voir reflétés dans ces deux princesses agiront suivant leur modele de la bonté.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 13







Les figures féminines de soutien

Pour continuer avec notre étude des personnages féminins, nous allons porter notre
attention sur les figures de soutien de la protagoniste. Dans les contes de La Belle au bois
dormant et Cendrillon, ces personnages féminins sont fortement liés au monde du
merveilleux. D’aprés Chevalier (1982 : 430) : « Peut-étre représente-t-elle les pouvoirs
de I’homme de construire en imagination les projets qu’il n’a pu réaliser ». Effectivement,
elles aident a accomplir les désirs ou les devoirs des protagonistes. De plus, elles les
protégent et leur donnent une vision positive du merveilleux. Dans la version de Perrault
de La Belle au bois dormant, les sept fées offrent leurs dons a la princesse :

« La plus jeune lui donna pour don qu’elle serait la plus belle personne du monde, celle

d’aprés qu’elle aurait de ’esprit comme un Ange, la troisieme qu’elle aurait une grace

admirable a tout ce qu’elle ferait, la quatriéme qu’elle danserait parfaitement bien, la

cinquieme qu’elle danserait comme un Rossignol et la sixiéme qu’elle jouerait de toutes
sortes d’instruments dans la derniére perfection » (Perrault, 1697 : 10).

Comme nous 1’avons déja expliqué dans la section qui correspond a [’héroine, tous ces
attributs étaient considérés nécessaires pour devenir une bonne épouse, objectif principal
de la protagoniste. On pourrait dire que ces dons représentent la transmission du savoir
d’une femme a une autre. C’est dans la version des fréres Grimm que cette figure n’est
pas représentée par des fées, mais par des savantes. D’apreés Bettelheim (1975 : 312)
I’origine de cette figure renvoie au cicle lunaire :
« Asi, las trece hadas de la historia de los Hermanos Grimm son una reminiscencia de los
trece meses lunares en los que antiguamente se dividia el afio. Aunque hoy en dia este
simbolismo no tenga significacion alguna para aquellos que no estan familiarizados con
el afio lunar, todo el mundo sabe que el ciclo menstrual se presenta cada veintiocho dias,
esto es, segun la frecuencia de los meses lunares, y no en funcidon de los doce meses en
que se divide el ano. A partir de ahi, podemos inferir que la cifra de doce hadas buenas

mas la perversa, la numero trece, indica, simbdlicamente, que la maldicion fatal se refiere
a la menstruacion ».

Le nombre de fées ou de savantes varie selon la version : sept dans la version de Perrault,
treize dans celle des fréres Grimm et trois dans le film de Disney. On ne tient pas compte
de la version de Basile, puisque cette figure n’est pas présente. Tous ces personnages, a
part la transmission de connaissances, jouent le réle de protection. Aprés s’étre piqué le
doigt avec le fuseau, dans la version de Perrault les fées créent un bois afin de protéger la
princesse : « [...] il crlit dans un quart d’heure tout autour du parc une si grande quantité

de grands arbres et de petits, de ronces et d’épines entrelacées les unes dans les autres,

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 15




que béte ni homme n’y aurait pu passer » (Perrault, 1697 : 13). Selon Rigolot (1985 :
94) ce bois contribue a enrichir I'univers merveilleux de 1’histoire :
« Ce bois, central aux niveaux de la diégése et de la narration, dans le récit comme dans
le titre du conte, ne laisse pas de receler un pouvoir inquiétant. La plénitude de la

rencontre des amants, leur présence en ce moment d'épiphanie inénarrable, ne manque
pas d'intriguer dans le contexte de ce merveilleux sylvestre ».

La structure en deux parties dans la version de Perrault fait que cette figure ne soit pas
indispensable ; cependant, son importance augmente au fil des ans, et dans la version des
freres Grimm et dans le film Disney les fées jouent un rdle essentiel au long de toute

I’histoire.

Dans le conte de Cendrillon on trouve aussi le personnage de la fée, mais cette fois elle
porte le nom de marraine. Pour mieux comprendre I’importance de ce personnage il faut
parler de la relation entre Cendrillon et sa mére. Dans toutes les versions du conte, la mere
de Cendrillon meurt au début de I’histoire et Cendrillon fait sa période de deuil ou elle
pleure sa mort. Cendrillon ne peut pas récupérer la vie qu’elle avait avant cette perte, non
seulement parce que sa mére n’est plus 1a, mais parce qu’elle a été dégradée par sa
maratre. Comme elle ne peut pas récupérer sa mere, la marraine remplira cette fonction
dans la vie de Cendrillon. Dans la version des fréres Grimm nous pouvons lire : « Cada
dia, la pequefia muchacha iba a la tumba de su madre y lloraba » (Grimm, 1813: 123).
Les larmes arrosent le noisetier ou la colombe accomplira tous les souhaits de Cendrillon ;
Bettelheim (1975 : 345) ajoute :
« El arbol que Cenicienta planta en la tumba de su madre y riega con sus propias lagrimas
es uno de los aspectos mas poéticos, conmovedores y significativos, desde el punto de
vista psicologico, que encontramos en esta historia. Nos sugiere que el recuerdo de la
madre idealizada de la infancia puede, y de hecho lo hace, ayudarnos en las circunstancias

mas adversas si se mantiene vivo como parte fundamental de la propia experiencia
interna. »

Comme nous le voyons, la marraine n’est pas seulement représentée par une fée, mais
aussi par une colombe :
« Dans plusieurs variantes, la mére de Cendrillon, sous forme d’apparition magique, de
réve ou d’incarnation en un animal (souvent un oiseau), se substitue a la fée marraine

créée par Perrault. La bonne et la mauvaise meére sont alors directement opposées. »
(Perrier, 2006 : 185).

Les trois versions ou la marraine est une fée, montrent quelques différences. Dans le conte

de Basile et de Perrault elle est une jeune femme, comme si elle était une réincarnation

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 16




de sa propre mére. Cependant, dans la version de Disney, la marraine est une femme agée,
ce qui pourrait représenter la transmission des connaissances, tout comme dans le conte
de La Belle au bois dormant. La marraine fait son apparition quand I’héroine se trouve
dans un mauvais moment de 1’histoire pour I’aider a accomplir ses désirs (aller au bal) :
« Grace a I’aide d’une bonne marraine, personnage féminin qui sert de repoussoir a la
maratre, et de quelques procédés magiques, Cendrillon réussira a séduire le Prince. »
(Perrier, 2006 : 73). La marraine n’est que la stimulation dont Cendrillon a besoin pour

abandonner le deuil et refaire sa vie.

En définitive, la marraine de Cendrillon peut sembler une figure ajoutée a I’histoire pour
la rendre plus attirable au public. Pourtant, sans ce personnage, elle n’aurait pas pu aller
au bal et elle n’aurait pas non plus connu le prince. Alors, on peut constater qu’elle est

indispensable pour le déroulement de 1’action.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 17







Les Antagonistes

Pour finir avec notre analyse des personnages féminins, nous allons faire une étude des
antagonistes de La Belle au bois dormant et de Cendrillon. Comme nous ’avons déja
mentionné, les deux héroines souffrent a cause de leurs antagonistes et on va analyser
chacune d’elles afin de déterminer les origines de ’affrontement, les conséquences et le

dénouement pour chaque antagoniste.

L’histoire de La Belle au bois dormant est assez complexe, parce que 1’on y trouve deux
types d’histoires différentes. D’un coté les versions de Basile et Perrault, qui comptent
avec une deuxiéme partie de I’histoire, qui va au-dela du sommeil de cent ans et qui nous
montre symboliquement les problémes et les obstacles que 1’on peut trouver dans le
mariage. Et, de ’autre co6té, les versions des freres Grimm et de Disney, qui ont décidé
de supprimer cette deuxieme partie. Pourtant, nous allons voir en premier lieu la partie
commune de ces versions. Au début de I’histoire, la princesse est condamnée au sommeil,
on va laisser de c6té la version de Basile puisqu’il élimine la présence de 1’antagoniste
qui condamne la princesse et il se limite a un avertissement au lieu d’une condamnation.
Tenant compte de cela, Perrault introduit la présence d’une fée qui n’a pas été invitée :
« Mais comme chacun prenait sa place a table, on vit entrer une vieille Fée qu’on n’avait
point priée parce qu’il y avait plus de cinquante ans qu’elle n’était sortie d’une Tour et
qu’on la croyait morte, ou enchantée » (Perrault, 1697 : 10). Les fréres Grimm reprennent
cette idée, mais dans ce cas les parents de la princesse n’avaient pas invité 1’une des
savantes pour une autre raison : « En el reino habia trece mujeres asi, pero como solo
tenia doce platos dorados para que ellas comieran, una de ellas hubo de quedarse en su
casa » (Grimm, 1813 : 243). Ces auteurs donnent une explication raisonnable a I’irritation
qui donne lieu au postérieur maléfice. Cependant, dans le film de Disney la princesse est
condamnée au sommeil par Maléfique ; dans ce cas I’antagoniste a un nom propre, donc
I’on peut constater qu’elle est beaucoup plus importante que ses prédécesseurs. La
différence principale est qu’on ne connait pas les origines de son mécontentement, elle
n’a pas été invitée mais on ne connait pas les raisons. En tout cas, la compagnie
d’animation a décidé de donner une réponse a cette question dans le film Maléfique
(2014), ou le conflit entre Maléfique et le pére d’ Aurore est la conséquence de la trahison

de la part de celui-ci.

Dans la version de Perrault et des fréres Grimm, la différence entre la jeunesse et la
vieillesse est trés remarquable, la vieille fée est méchante et la fée plus jeune est chargée

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 19




de sauver la vie de la princesse : « Dans ce moment la jeune Fée sortit de derriere la
tapisserie, et dit tout haut ces paroles : Rassurez-vous, Roi et Reine, votre fille n’en
mourra pas [...] » (Perrault, 1697 : 10). Fumaroli (2014 : 784) explique ainsi les origines
de ce conflit :
« La Beauté proprement frangaise est née, elle est 1a encore adolescente, avec tous les
charmes dont les bonnes et jeunes fées 1'ont pourvue, (c'est la Renaissance de Frangois
I"), mais la blessure qu'elle s'inflige et a laquelle une vieille et méchante fée 1'a

condamnée, sans la faire mourir, I'oblige a I'immobilité du sommeil d'un siecle [c'est le
XVI¢siecle des guerres de religion et de l'infécondité des derniers Valois]. »

Etant donné que Perrault s’adressait au public de la cour frangaise du XVII® siécle, il fait
une sorte de propagande pour réaffirmer que le nouveau royaume (la jeunesse) triomphe

sur le royaume précédent (la vieillesse).

Dans les versions de Basile et Perrault de La Belle au bois dormant on peut apprécier que,
méme si cette vieille fée condamne la princesse, elle n’est pas 1’antagoniste principale.
En ce qui concerne les fréres Grimm, la savante n’apparait qu’au début de I’histoire, alors,
on pourrait dire que I’antagoniste n’est pas trés importante. Et, finalement, dans le film
de Disney, Maléfique est 1’antagoniste principale, non seulement elle condamne la
princesse mais elle lutte aussi pour éviter que le prince brise le maléfice. En définitive,
ces deux dernicres versions ont préféré de focaliser leur attention sur le triomphe de

I’amour et laisser de c6té les problémes que doivent affronter les couples apres le mariage.

Revenant aux deux premicres versions, elles ajoutent une deuxiéme partie qui va au-dela
du moment ou la princesse est réveillée par le prince. A partir de cet instant elle doit
affronter les problémes de la vie conjugale, et ceux qui s’opposent au succes du couple
sont les antagonistes du conte. Dans la version de Basile, la premi¢re femme du roi décide
de finir avec la vie de la princesse et de ses enfants, réaction plus que compréhensible,
car notre protagoniste est un obstacle pour son mariage. L’on trouve alors la lutte entre
ces deux femmes pour conquérir I’amour du roi. En revanche, dans I’histoire de Perrault
I’antagoniste principale est la mére du prince, et on a trouvé une comparaison trés
intéressante liée a la figure de I’ogresse :

« Cet instant de grace, qui léve la malédiction pesant sur le royaume inaugure son Grand

siécle. Mais celui-ci sera néanmoins encore interrompu et retardé. La forét hercynienne
n'est pas défoliée du premier coup, et dans ses profondeurs sauvages, des fées

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 20




malfaisantes, des ogresses et surtout des ogres de la méme race féroce que Gilles de Rais*
prosperent toujours et menacent la modernité a peine renée et renouée. Au cours d'une
absence du prince, sa mére, l'une de ces ogresses survivantes des temps sauvages et
barbares s'emploie a dévorer ses petits-enfants et leur mere. [...]. Ce bref et sinistre
épisode, heureusement achevé par le retour a point nommé du prince et le suicide de sa
mere ogresse, a toutes chances d'allégoriser, pour le lecteur ou la lectrice attentive du
XVle siecle, les souvenirs cuisants qu'avaient laissés a Louis XIV et a sa génération les
malheurs et les miséres provoqués par la Fronde des princes [ogres et ogresses] »
(Fumaroli, 2014 : 784-785).

L’ogresse, comme la vieille fée, représentent dans la version de Perrault les ennemis du
royaume et ceux qui supposaient un probléme pour Louis XIV. A la fin de I’histoire,
I’antagoniste est punie (dans toutes les versions sauf celle des fréres Grimm), ce qui
représente la victoire du régime. Encore une fois, les contes des fées cachent dans leurs
pages des messages beaucoup plus profonds et le merveilleux n’est qu’un outil qui sert a

attirer I’attention du public et @ mieux transmettre toutes les idées cachées dans I’histoire.

Nous allons focaliser notre attention dans le conte de Cendrillon, qui n’a pas une structure
aussi complexe que celui de La Belle au bois dormant, puisque les antagonistes sont les
mémes dans toutes les versions. L’histoire de Cendrillon est bien connue de tous et la
dégradation que souffre 1’héroine de la part de ses belles-sceurs et de sa maratre est un
des points clés de I’intrigue. Cependant, pourquoi dit-on mardtre au lieu de dire belle-
mere ? Le terme mardtre porte des connotations péjoratives, qui coincident avec
I’expérience que vit la protagoniste, Perrier (2006 : 171) meéne une enquéte sur les
origines du terme :
« Les termes anciens qui désignaient les relations de belle-parenté étaient déja sous
I’Ancien Régime porteurs de connotations péjoratives. Ainsi, Furetiere définissait-il le
mot « marastre » en insistant lourdement sur le caractére malfaisant de la belle-mére :
«Belle-mere, femme d'un second lit, qui maltraite les enfants d'un premier pour avantager
les siens. Ce mot vient du Latin matrasta, suivant Menage. Marastre, signifie aussi une

mere denaturée qui desavou€, qui expose ses enfants, qui n'a point de tendresse pour eux,
qui n'a pas soin de leur éducation ni de leur fortune.».

Pendant I’ Ancien Régime, le mariage en secondes noces était trés commun, la fécondité
¢tait trés importante afin d’assurer la descendance et, parfois, les femmes mouraient a
cause du travail d’accouchement. Les veufs, alors, étaient obligés de trouver une

deuxieme femme pour élever leurs enfants. En tout cas, les mariages comme celui du

! « Gilles de Montmorency-Laval, baron de Rais, [...] fue un noble francés del siglo XV que luché en los
afios finales de la guerra de los Cien Afios junto a Juana de Arco. Fue juzgado y ejecutado, entre otros
motivos, por los casos de abuso sexual y asesinato que cometié hacia multiples nifios y adolescentes. »
(Wikipedia, 2021).

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 21




conte de Cendrillon n’étaient pas trés communs ; normalement, ils épousaient une femme
célibataire et considérablement plus jeune, sans enfants ; alors, il faut tenir compte que
I’histoire de Cendrillon n’était pas la plus commune. Contrairement a la conception de la
maratre dans I’ Ancien Régime, dans les versions de Basile et de Perrault le role de la
maratre ne semble pas trés important : « [...] transcurrido un corto espacio de tiempo, lo
mando todo al diablo y se olvidé por completo del favor recibido y comenz6 a encumbrar
a seis hijas suyas que hasta ese momento habia mantenido ocultas [...] » (Basile,
1634 : 84) ; «[...] elle ne put souffrir les bonnes qualités de cette jeune enfant, qui
rendaient ses filles encore plus haissables. » (Perrault, 1697 : 49). Dans ces phrases nous
pouvons lire que la maratre fait passer les intéréts de ses filles devant ceux de Cendrillon,
mais quand le moment de la féte arrive, Cendrillon n’est pas interdite d’aller au bal, elle-
méme décide de ne pas y aller : « Cendrillon, serais-tu bien aise d’aller au Bal — Hélas,
Mesdemoiselles, vous vous moquez de moi, ce n’est pas la ce qu’il me faut. » (Perrault,
1697 : 51). Dans ces deux versions, le conte ne focalise pas son attention sur la rivalité
fraternelle ou sur la méchanceté de la maratre, mais sur le mariage bon et heureux, comme
nous pouvons le constater dans Perrier (2006 : 173) :
« L’enjeu du conte est le mariage, ou plus précisément le bon mariage qui résultera en
une ascension sociale. Il n’y a qu’un pas a franchir pour conclure que le bon mariage de
Cendrillon avec le Prince s’oppose au mauvais mariage de son pere avec la maratre. Par
ailleurs, la compétition pour les ressources familiales est exclusivement féminine, puisque
les trois filles n’ont pas de frére. Grace a I’aide d’une bonne marraine, personnage féminin

qui sert de repoussoir a la maratre, et de quelques procédés magiques, Cendrillon réussira
a séduire le Prince. »

Dans les deux versions postérieures des fréres Grimm et de Disney, la rivalité et la
dégradation de Cendrillon s’atténuent et la relation avec les belles-sceurs se dégrade.
D’aprés Bettelheim (1975 : 320) , cette relation montre les sentiments qu’un enfant
ressent quand un nouveau frére ou sceur arrive :
« Los cuentos de hadas sustituyen las relaciones fraternas por las relaciones entre
hermanastros, mecanismo que permite explicar y aceptar las rencillas que uno desearia
que no existieran entre verdaderos hermanos. [...]. Cenicienta es menospreciada y
degradada por sus hermanastras; su madre (madrastra) la obliga a sacrificar sus propios
intereses en beneficio de los de aquéllas; tiene que realizar los trabajos mas sucios de la
casa y, aunque los lleve a cabo con toda minuciosidad, no recibe gratificacion alguna; al

contrario, se le exige cada vez mas y mas. Esta es la descripcion exacta de como se siente
el niflo cuando le acosan los efectos de la rivalidad fraterna. »

Pourtant, Chaudoye (2011 : 183) soutient que la méchanceté de la maratre est une

conséquence de la jalousie qu’elle ressent envers Cendrillon :

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 22




« Le personnage de la maratre, cette mere archaique, cette mauvaise mere, attaquée, fait
raisonner 1’écho d’un surmoi cruel, interdisant dans un mouvement de rivalité
destructrice, d’étre « la plus belle ». Dans un jeu de déplacement, la construction de ce
personnage tout-puissant et narcissique vient alors protéger [ 'autre mere, idéalisée, de ces
pulsions hostiles infantiles. ».

A I’exception de la version des fréres Grimm, dans les autres versions les belles-sceurs de
Cendrillon ne sont pas punies pour leurs fautes. L héroine remonte sa situation sociale
grace a son mariage avec le prince. Apres avoir vu les deux théories, celle de la rivalité
fraternelle et celle du bon mariage, nous pouvons affirmer que, méme si la maratre et les
belles-sceurs de Cendrillon jouent un role fondamental, la protagoniste est capable
d’annuler sa dégradation elle-méme, sans punir personne ; tout comme les enfants le font,
une fois qu’ils se rendent compte que 1’arrivée d’un nouveau frére ou sceur ne suppose
pas une menace. Par conséquent, la figure des antagonistes, encore une fois, n’est qu'un
obstacle pour la réussite et le bon mariage de I’héroine, comme dans le conte de La Belle

au bois dormant.

Figure 2: La maratre de Cendrillon a gauche et Maléfique sous forme de dragon a droite.

Apres avoir étudié les deux contes et avoir considéré la figure des antagonistes, nous
remarquons une différence évidente. Dans I’histoire de La Belle au bois dormant le
merveilleux est utilisé comme un élément négatif, car c’est a cause de la vieille fée que
la princesse tombe dans le sommeil ; aussi, dans la version de Perrault c’est I’ogresse qui
menace la vie de la princesse et de ses enfants. Pourtant, dans le conte de Cendrillon,
ceux qui infligent du mal a I’héroine ne sont pas des étres merveilleux ; tout au contraire,
la marraine aidera Cendrillon a sortir de sa situation de servitude et ceux qui causeront la
souffrance de la protagoniste seront les étres humains corrompus par le vice. En tout cas,

dans les films Disney nous avons trouvé un élément commun entre les antagonistes.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 23




Comme nous le voyons, la couleur verte est trés présente dans les deux films lorsque les
antagonistes sont sur scéne. Chevalier (1982 : 1004) donne cette acception de la couleur
verte : « Ces merveilleuses qualités du vert amenent a penser que cette couleur cache un
secret, qu’elle symbolise une connaissance profonde, occulte, des choses et de la
destinée. ». Alors, le vert est utilisé par la compagnie d’animation afin de rendre plus

facile I’association entre la couleur verte et les antagonistes ou le mal.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 24




Personnages non humains et animaux

Dans la derniére partie de notre étude nous allons nous concentrer sur les personnages
non humains, notamment sur les animaux. Tout au long de I’histoire, les animaux du
conte populaire ont trés souvent assumé non seulement le rdle de compagnie du héros,
mais aussi le role principal de 1’action. Dans notre étude, ils n’agissent pas en tant que
héros, mais nous pouvons trouver la participation de différents animaux tels que souris,
chevaux et chiens, entre autres. Cependant, on analysera le role joué par les colombes,
notamment dans le conte de Cendrillon, et ’on verra comment leur présence est une clé

pour le développement de I’histoire.

En tout cas, il ne faut pas laisser de c6té le conte de La Belle au bois dormant, car la
présence des animaux n’est pas complétement inexistante. Tandis que dans les versions

de Basile, Perrault et les fréeres Grimm les fées sont chargées d’aider I’héroine, dans la

version de Disney les animaux jouent un role déterminant au début du film.

Figure 3: Photogramme du film La Belle au bois dormant instants avant la rencontre avec le prince (1959).

Comme nous pouvons I’apprécier dans I’image, ce sont les animaux les responsables de
la rencontre entre Aurore et Philippe. Ils décident de voler les affaires du prince afin
d’¢éveiller I’amour chez eux, sans oublier qu’ils étaient déja fiancés par leurs parents. Dans
ce cas, nous voyons des oiseaux, des écureuils et méme un hibou ; ils n’ont pas la capacité
de parler, mais ils sont représentés comme les amis de 1’héroine et ils sont capables
d’interagir avec elle et de 1’aider a accomplir son destin. En tout cas, ce film étant
postérieur a celui de Cendrillon, on voit comment Disney ne laisse pas de c6té les origines
du conte, et il décide d’accorder une importance plus forte aux fées (tout comme dans les

versions antérieures).

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 25




Revenant au conte de Cendrillon, les animaux sont beaucoup plus importants et I’animal
par excellence dans cette histoire est la colombe. Comme nous pouvons lire dans
Chevalier (1969 : 269) : « La colombe [...] est fondamentalement un symbole de pureté,
de simplicit¢ et méme, lorsqu’elle apporte le rameau d’oliver a 1’arche de Noé, un

symbole de paix, d’harmonie, d’espoir, de bonheur retrouveé ».

D¢ja dans la version de Basile, la colombe est un appui de la figure magique de la fée. De
plus, elle est capable de parler et, dans un premier instant, elle est préte a accomplir tous
les souhaits de Zezolla : « Cuando se te antoje algo, mandalo pedir a la paloma de las
hadas de la isla de Cerdena, y al punto lo tendras » (Basile, 1634, p.84). Quand I’histoire
avance, nous pouvons mé€me apprécier une espece de fusion entre la colombe et la figure
de la fée. Ensuite, dans la version des fréres Grimm, la colombe acquiert une pertinence
encore plus marquée. Dans la version antérieure, la colombe était séparée de la fée et elle
représentait une aide externe ; en revanche, dans cette version, les deux figures se fondent
complétement et la colombe remplace la marraine de Cendrillon (toujours présente dans
les autres versions). La colombe accompagne Cendrillon dans sa souffrance et elle I’aide
a s’habiller et se déshabiller pour accomplir son souhait d’aller au bal. Accompagnant
cette « colombe principale » il y en a d’autres oiseaux, comme les tourterelles qui aident
a ranger tous les petits pois de la cheminée ou encore les deux autres colombes qui
picorent les jeux des belles-sceurs de Cendrillon le jour du mariage. En définitive, la
définition de Chevalier est trés bien illustrée dans ces versions du conte et sans cette figure

I’action ne pourrait pas se dérouler.

Contrairement a ces deux versions de I’histoire, dans celle de Perrault les animaux
n’apparaissent qu’a I’instant ou ils sont transformés par la marraine pour accompagner
Cendrillon au bal. Ils ne sont pas indispensables et la figure de la colombe disparait. Ce
qui semble tres intéressant ¢’est que ni dans le conte de La Belle au bois dormant ni dans
le conte de Cendrillon les animaux sont remarquables. Dans Rousseau ( 2014 : 103) nous
pouvons lire :

« Ces animaux, authentiques et fantasmagoriques, parlants et hybrides, participent en

premier lieu du merveilleux ornemental et occupent I’espace féerique sans surprendre

leurs homologues humains. [...]. Occupant ainsi une fonction utilitaire au sein de la

diégése, ’animal est généralement un facilitateur qui permet aux acteurs principaux
d’accomplir leur destin. »

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 26




C’est-a-dire, les animaux dans les contes de Perrault n’ont pas une importance capitale,
parce qu’ils jouent le role de figure secondaire ou d’appui pour le héros. Notamment, dans
le conte de Cendrillon, ils contribuent a créer cette atmosphere merveilleuse :
«[...] a Cendrillon qui vit dans la pauvreté, sa marraine met a disposition un carrosse
trainé par des souris (devenues chevaux), conduit par un rat (devenu cocher), et entouré
de laquais d’origine reptilienne. Divers moyens de locomotion animaliers permettent
donc aux héros de traverser foréts et contrées [...]. La variété et I’exotisme de ces

ensembles cortégeants constituent un procédé narratif qui participe de 1’esthétique
merveilleuse de la profusion. » (Rousseau, 2014 : 108).

La version de Disney, par contre, est complétement opposée a celle de Perrault. Dans ce
cas, les souris conduisent toute 1’action mais ils ne sont pas le seul animal de I’histoire,
car ’on y trouve aussi des oiseaux, un chien, un chat et méme un cheval. Tous ces
animaux sont tellement importants qu’ils possédent un nom propre et ils deviennent des
personnages secondaires du film. La solitude de la protagoniste est tellement intense que
ses meilleurs amis sont les souris ; elle les protége et, en échange, ils I’aident en tout ce
qu’ils peuvent. Par exemple : ils décident de réparer une vieille robe de la mere de
Cendrillon pour qu’elle aille au bal et ils prennent la clé de la poche de la maratre pour
libérer Cendrillon de sa chambre, afin qu’elle puisse essayer la chaussure en verre. Ce
rapport entre Cendrillon et les souris reproduirait les relations féodales du XVII® siécle
entre valets (qui travaillaient en échange de protection) et seigneurs (qui obtenaient un
bénéfice soit économique, soit d’autre type de la part de ses domestiques). Sans les souris
’action ne pourrait pas se dérouler et c’est pour cela qu’ils ont méme la capacité de parler.
Parmi les animaux, on ne trouve pas seulement une figure de soutien pour 1’héroine, mais
aussi un ennemi : le chat, Lucifer. Comme nous pouvons voir, il a le nom du diable, il est
directement associé a I’Enfer et au mal. Chevalier (1969 : 215) commente : « le chat est
parfois concu comme un serviteur des Enfers ». Sans doute, au XX° siécle les animaux
sont utilisés pour rendre 1’histoire plus agréable aux enfants (public principal du film).
Encore une fois, les capacités merveilleuses ou extraordinaires sont utilisées dans toutes

les versions pour attirer 1’attention du public.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 27







Conclusion

Au long de I’histoire, le conte a été 1’une des ressources principales pour transmettre les
croyances, les moeurs et le savoir des peuples. Méme si, de nos jours, ils ont été réduits
au public enfantin, les contes de Perrault au XVII® siecle étaient dirigés a la cour de
Versailles, c’est-a-dire, a un public adulte. Ces histoires visaient a transmettre les valeurs
de I’époque ou, comme on a déja vu, les devoirs des gens (mariage, loyauté, etc...).
Fumaroli, (2014 : 775) exprime :

« Si, comme nous allons le voir, les Contes ont été écrits au moins autant pour un public

adulte, et surtout le public féminin lettré, que pour un public enfantin, la jivarisation dont

ils ont été si souvent la victime pour « convenir » a I'enfance, a empéché de les lire

attentivement, dans leur texte intégral, destiné a un public littéraire apte a déchiffrer les
sens ».

En effet, les temps modernes ont caché¢ le véritable sens des contes, mais dans cette étude
des différentes versions de La Belle au bois dormant et de Cendrillon nous avons essayé

de dévoiler ce sens qui parfois semble perdu au fil du temps.

Notre ¢tude des personnages nous révele quelques idées clés, notamment, ['usage du
merveilleux pour attirer I’attention du lecteur. Chaque personnage et chaque version de
ces contes font leur usage particulier du merveilleux, soit de maniére positive ou négative,

et nous allons identifier les différences et les ressemblances principales.

Dans La Belle au bois dormant la différence principale entre les quatre versions est la
division de I’histoire en deux parties : celle de la malédiction et celle qui montre les
problémes du mariage (partie qui n’est présente que dans les versions de Basile et de
Perrault). Cependant, le traitement du merveilleux est le méme dans toutes les versions,
elles donnent une vision tout a fait négative, des le début le merveilleux nous transmet un
sentiment de péril puisque la malédiction est I’événement qui déclenche toute 1’action
postérieure. Ainsi, sauf dans la version de Basile, 1’antagoniste est un personnage
merveilleux ; le sommeil est causé par une fée, et la princesse est au point d’étre
assassinée par une ogresse dans la version de Perrault. Enfin, contrairement au conte de
Cendrillon, la princesse ne regoit pas d’aide externe et cette figure devient insignifiante.
Etant donné que le film de Disney est dirigé a un public enfantin, il est le seul qui donne
une vision partiellement positive du merveilleux, grace aux trois fées qui protégent la

princesse.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 29




En ce qui concerne le conte de Cendrillon, on trouve la tendance contraire. Dans les quatre
versions, Cendrillon est protégée par une figure merveilleuse (des oiseaux, des fées ou
des souris qui parlent). La misere de I’héroine est causée par sa maratre, un personnage
qui montre les vices et les fautes de I’ame humaine. Cendrillon, afin de maitriser ses
problémes, fait usage de vertus contraires aux vices de sa maratre : travail, persévérance
et gentillesse. De plus, les figures merveilleuses renforcent ces caractéristiques,

notamment la bonté, et accrochent le public a un sentiment positif du merveilleux.

En définitive, on pourrait affirmer que les deux histoires sont opposées. La Belle au bois
dormant porte sur les aspects négatifs du merveilleux et sur leur fonction nuisible pour
I’héroine. Cendrillon focalise son attention sur les aspects positifs et sur la lutte contre les
adversités grace a 1’aide de cet élément extraordinaire. En tout cas, ce que les deux contes
ont en commun est le traitement du merveilleux comme ressource littéraire qui attire
I’attention du lecteur ; stratégie qui, sans doute, fonctionne encore de nos jours, puisque
les réécritures sont nombreuses et elles ménagent cet ¢lément merveilleux tout en

adaptant d’autres aspects de I’histoire a la morale et a la société de nos jours.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 30




Références bibliographiques

BASILE, G. (1634). Pentameron: El cuento de los cuentos. Madrid, Siruela.
BETTELHEIM, B. (1975). Psicoanalisis de los cuentos de hadas. Barcelona, Booket.

CHAUDOYE, G. et al. (2011). « Cruauté et transmission de vie. Les contes de fées de
Charles Perrault et des Fréres Grimm » [en ligne]. L esprit du temps : Topique, 116, 179-
190. <https://www.cairn.info/revue-topique-2011-3-page-179.htm>, consulté le : 14 avril

2021.

CHEVALIER, J et GHEERBRANT, A. (1982). Dictionnaire des symboles : mythes,
réves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres (Ed. rev. et augm.). Paris, R.

Laffont.

FUMAROLI M. (2014). « Les ‘contes’ de Perrault et leur sens second : 1’¢loge de la
modernité du siecle de Louis le Grand » [en ligne]. Revue d'Histoire littéraire de la
France, 114, 775-796. <https://www.jstor.org/stable/24721986>, consulté le : 12 avril
2021.

GEROMI, C. (dir.). (1959). La Bella Durmiente [film en ligne], Walt Disney Animation
Studios.

GRIMM, J et GRIMM, W. (1813). Hermanos Grimm edicion anotada. Madrid, Akal.

JACKSON, W et al. (dir.). (1950). La Cenicienta [film en ligne], Walt Disney Animation
Studios.

PERRAULT, C. (1697). Contes de ma Mere [’Oye. Paris, Folioplus classiques.

PERRIER, S. (2006). « La Maratre dans la France d’Ancien Régime : intégration ou
marginalité ? » [en ligne]. Annales de démographie historique, 112, 171-188
<https://www.jstor.org/stable/10.2307/26251024>, consulté le : 21 avril 2021.

PRAT, JJ. (2013). Historia del cuento tradicional. Madrid, Fundacion Joaquin Diaz.

RIGOLOT, F. (1985). « Les songes du savoir : de la ‘Belle Endormie’ a la ‘Belle au bois
dormant’ » [en ligne]. Littérature, 58, 91-106. <https://www.jstor.org/stable/23799993>,

consulté le : 22 avril 2021.

ROUSSEAU, C. (2014). Hommes et animaux dans les contes de fées du XVII¢ siecle.

Grenoble, Université Stendhal.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 31



https://www.cairn.info/revue-topique-2011-3-page-179.htm
https://www.jstor.org/stable/24721986
https://www.jstor.org/stable/10.2307/26251024
https://www.jstor.org/stable/23799993

SERRES, M. (1986). Hermes I La  communication [en  ligne].
<https://books.google.es/books?id=R2kHEAAAQBAJ&pg=PT240&dgq=zezollatnom&
hl=es&sa=X&ved=2ahUKEwi-
urO2617wAhWPmMRQKHVUJABEQ6AEwWAXoECAQQAg#v=onepage&q&f=false>,
consulté le : 30 avril 2021.

STROMBERG, R. (dir.). (2014). Maléfica [film en ligne], Walt Disney Animation
Studios.

WIKIPEDIA, « Gilles de Rais », Wikipédia, l'encyclopédie libre,
<https:/fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Gilles de Rais&oldid=183000611>,

consultée le : 17 mai 2021.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan - http://zaguan.unizar.es 32



https://books.google.es/books?id=R2kHEAAAQBAJ&pg=PT240&dq=zezolla+nom&hl=es&sa=X&ved=2ahUKEwi-urO26I7wAhWPmRQKHVUJABEQ6AEwAXoECAQQAg#v=onepage&q&f=false
https://books.google.es/books?id=R2kHEAAAQBAJ&pg=PT240&dq=zezolla+nom&hl=es&sa=X&ved=2ahUKEwi-urO26I7wAhWPmRQKHVUJABEQ6AEwAXoECAQQAg#v=onepage&q&f=false
https://books.google.es/books?id=R2kHEAAAQBAJ&pg=PT240&dq=zezolla+nom&hl=es&sa=X&ved=2ahUKEwi-urO26I7wAhWPmRQKHVUJABEQ6AEwAXoECAQQAg#v=onepage&q&f=false
https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Gilles_de_Rais&oldid=183000611

	Introduction
	Les héroïnes
	Les figures féminines de soutien
	Les Antagonistes
	Personnages non humains et animaux
	Conclusion
	Références bibliographiques

