
 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

DEVORADORA DE HOMBRES 

La iconografía de la esfinge 

 

DEVOURER OF MEN 

Iconografy of the Sphinx 

 
Autora 

Anna González Gómez 

 
Directora 

María Pilar Poblador Muga 

 

 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

Universidad de Zaragoza 

2020-2021 

 



1 
 

ÍNDICE 

 

1. Introducción .................................................................................................................. 3 

1.1. Justificación del tema ............................................................................................. 3 

1.2. Objetivos ................................................................................................................ 3 

1.3. Metodología ........................................................................................................... 4 

1.4. Estado de la cuestión .............................................................................................. 4 

2. De guardián faraónico a cantora de enigmas: los orígenes de la esfinge ..................... 7 

2.1. El Antiguo Egipto .................................................................................................. 7 

2.2. Las culturas prehelénicas ....................................................................................... 9 

2.3. La Antigua Grecia .................................................................................................. 9 

2.4. La Antigua Roma ................................................................................................. 14 

3. Emblemas y alegorías: resignificaciones de la esfinge a partir de época medieval ... 15 

3.1. Ignorancia, Opinión y Fortuna ............................................................................. 15 

3.2. El simbolismo hermético ..................................................................................... 16 

3.3. La esfinge como guardiana de jardines ................................................................ 16 

4. El siglo XIX: recuperación de la esfinge y nuevos simbolismos ............................... 17 

4.1. El renacer del tema .............................................................................................. 17 

4.2. La nueva mujer-naturaleza ................................................................................... 18 

4.3. La esfinge en la pintura de fin de siglo ................................................................ 19 

5. Conclusiones ............................................................................................................... 20 

Apéndice gráfico............................................................................................................. 22 

Anexo I. Textos .............................................................................................................. 41 

Anexo II. La esfinge en las artes decorativas ................................................................. 51 

Bibliografía y fuentes ..................................................................................................... 62 

 

 



2 
 

RESUMEN 

 La esfinge es uno de los seres míticos más famosos y, a la vez, de los más 

desconocidos. Actualmente son pocas las personas que distinguen entre la esfinge nacida 

en Egipto y la que se desarrolló en Grecia, o que conocen su vida más allá del célebre 

acertijo. Pero la esfinge ha sido mucho más que la adversaria de Edipo: guardiana de 

difuntos, perseguidora de jóvenes, alegoría de la ignorancia y, en el siglo XIX de los 

simbolistas, icono de la sexual femme fatale. A través de una serie de ejemplos de distintas 

épocas analizaremos los cambios iconográficos que ha ido sufriendo con el tiempo, así 

como los significados que se le han ido atribuyendo dependiendo del contexto cultural de 

cada periodo.  

 

 

ABSTRACT 

 The sphinx is one of the most famous mythical beings and, at the same time, one 

of the less known. Nowdays there are few people who can distinguish between the sphinx 

born in Egypt and the one that developed in Greece, or who know her life beyond his 

famous riddle. But the sphinx has been much more than just Oedipus’ adversary: guardian 

of the dead, persecutor of young men, allegory of the ignorance and, in the Symbolists’ 

19th century, icon of the sexual femme fatale. Through a series of examples from different 

periods, we will analyze the iconographic changes that it has undergone over time, as well 

as the meanings that have been attributed to it according to the cultural context of each 

period. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1. Introducción  

1.1. Justificación del tema 

 En el imaginario colectivo, la esfinge es invocada como una colosal escultura de 

piedra frente a las pirámides de Guiza y, a la vez, como un monstruo que formula acertijos 

y mata a quien no acierte la respuesta.  

 Fuera del mundo académico, o al menos fuera de aquellos fuertemente interesados 

en el tema, estas imágenes se mezclan en una sola, predominando la esfinge de El Cairo 

hasta el punto de que no sólo es ésta la que se visualiza cantando frente a Tebas —si bien 

dotada de alas—, sino que se llega a ignorar la existencia de otras variantes.  

Sin embargo, estas dos facetas pertenecen a dos criaturas distintas tanto en lo 

físico como en lo simbólico, cada una vinculada a una cultura mediterránea. 

 Debido a esto, las esfinges que dio el mundo helénico han sido mayormente 

ignoradas y, por lo tanto, se desconoce una faceta que fue percibida ya desde época 

arcaica: concretamente, le hecho de que la esfinge fue concebida como una criatura 

sexual, una feminidad perversa que contiene posos de lo que cristalizaría siglos después 

en la figura de la femme fatale. 

Nuestros antepasados decimonónicos, más avezados que nosotros en mitología y 

cultura antigua, no sólo conocían el sentido de ogresa violadora de varones de la esfinge, 

sino que no dudaron en utilizarlo en distintas artes y desde distintos puntos de vista, 

ahondando, particularmente bajo las faldas del Simbolismo, en la participación de esta 

quimera en el binomio Eros-Tánatos.  

Ahora bien, ¿cómo un guardián de arcanos y tumbas se convirtió en una ogresa y, 

más adelante, en una enigmática cantora de acertijos? ¿Qué otras significaciones se 

esconden entre los versos de la «cruel cantora» y qué cargas simbólicas se le fueron 

atribuyendo durante el pasar del tiempo hasta el siglo XIX? 

Estas son algunas de las preguntas que se intentarán resolver a lo largo de este 

Trabajo de Fin de Grado.  

 

1.2. Objetivos 

 Explicar los orígenes de la esfinge desde el Antiguo Egipto. 

 Rastrear su viaje hasta la Antigua Grecia y el cambio iconográfico e 

iconológico que allí sufrió, profundizando en su versión de devoradora de 

hombres. 



4 
 

 Analizar, brevemente, su evolución hasta el siglo XIX y explicar el 

contexto socio-cultural de esa época. 

 Realizar un estudio pormenorizado de distintas obras pictóricas 

decimonónicas que recuperan e inciden en su sexualidad. 

 

1.3. Metodología 

A fin de cumplir estos objetivos, se ha procedido, en primer lugar, a una extensa 

búsqueda bibliográfica, comenzando con fondos personales, continuando por la 

Biblioteca María Moliner y, finalmente, recurriendo a distintos recursos web —han sido 

imprescindibles varias entradas publicadas por distintos museos, particularmente para los 

análisis de imagen—, reuniendo trabajos de investigación, artículos y ensayos diversos. 

La falta de acceso a ciertas publicaciones —muchas están en alemán o en francés 

y algunas han sido difíciles de localizar— ha sido decisiva para la realización de la 

selección final, entre la que se encuentran títulos en español, pero también en inglés y uno 

en portugués. 

También se cuentan fuentes directas de las que se han tomado fragmentos 

incluidos en el Anexo I, pero resumidos en el cuerpo principal del trabajo. 

En cuanto a las imágenes, analizadas en el apéndice gráfico, he seleccionado 

aquellas que representan una innovación en la iconografía de la esfinge, así como aquellas 

características de su cultura o que poseen capacidad para demostrar distintos aspectos del 

monstruo. 

A la hora de tratar estas obras, se ha preferido un análisis que combina 

principalmente los métodos iconográfico e iconológico para poder entender a esta bella 

atroz en su más grotesco esplendor.  

 

1.4. Estado de la cuestión 

La esfinge ha sido foco de atención de incontables escritos desde tiempos 

antiguos, generando un corpus de estudios muy diversos dictados desde distintas 

perspectivas y ramas del saber. 

Dentro de la historiografía contemporánea, el libro Oedipe ou la légende du 

conquérant de Marie Delcourt1 dio un giro radical a los estudios sobre esta criatura al 

                                                           
1 DELCOURT, M., Oedipe ou la légende du conquérant, Lieja, Faculté de Philosophie et Lettres, 
1944.  



5 
 

analizar monumentos funerarios arcaicos en los que la criatura persigue jóvenes desnudos 

aún vivos, siendo la primera en describirla como una pesadilla asfixiante. 

Así se reconoce en dos ensayos consultados para este TFG: el ensayo de Pilar 

Pedraza, titulado La bella (Esfinge, Medusa, Pantera), enigma y pesadilla2 y publicado 

originalmente en 1983, dedica la primera parte a un exhaustivo análisis a la esfinge, 

haciendo un repaso veloz por su historia, deteniéndose en la variante griega, dedicando 

un capítulo al Renacimiento y, finalmente, explayándose en su relación con Edipo en las 

artes hasta el siglo XIX; por otra parte, el ensayo de Erika Bornay, Las hijas de Lilith,3 

original de 1990, no se centra tanto en nuestra ogresa, sino que plantea un estudio extenso 

sobre la figura de la mujer durante el siglo XIX: hay un doble imaginario que separa a la 

mujer en una ama de casa cuidadora de hombres y en un monstruo devorador, augurio de 

muerte y desgracia, que se representó con mujeres históricas, bíblicas o míticas. 

También de Delcourt parte Ana Iriarte Goñi para su ensayo De amazonas a 

ciudadanos. Pretexto ginecocrático y patriarcado en la Grecia antigua,4 de 2002, 

concretamente para el capítulo que dedicó a la esfinge, donde se vuelve a hablar de su 

letal sexualidad antigua y explorando también su relación con la tiranía y con el poder 

militar griego, analizando textos e imágenes que muestran su presencia en armas y piezas 

de armadura —con el casco de Atenea o el escudo de Partenopeo—.  

Cristóbal Macías Villalobos recogió estos textos en su artículo «Algunas 

consideraciones sobre el simbolismo de la Esfinge” publicado en 2012 en la revista 

Mirabilia,5 junto a otros títulos de una cuidada selección bibliográfica, para hacer un 

repaso de sus simbologías no sólo en las artes, sino también en la literatura, estudiando la 

obra de Oscar Wilde, Péladan y Unamuno, entre otros.6 

Otras publicaciones se han preocupado de la esfinge, aunque sin centrarse en ella 

de manera pormenorizada, y tampoco atendiendo de forma particular a su dimensión 

femenina y el papel de ésta en la sociedad patriarcal. 

                                                           
2 PEDRAZA, P., La bella (Esfinge, Medusa, Pantera…), enigma y pesadilla, Barcelona, 
Tusquets, 1991.  
3 BORNAY, E., Las hijas de Lilith, Madrid, Cátedra, 2020. 
4 IRIARTE GOÑI, A., De amazonas a ciudadanos. Pretexto ginecocrático y patriarcado en la 
Grecia antigua, Madrid, Akal, 2002. 
5 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones sobre el simbolismo de la Esfinge”, 
Mirabilia, nº 15, 2012, pp 250-285. 
6 De la bibliografía que él mismo consultó hay muchos textos que bien por una barrera idiomática 
difícil de superar, pues muchas de esas publicaciones están en francés, o bien por mi incapacidad 
de localizarlos en físico u online, no he podido consultar y, por lo tanto, no me atrevo a citar en 
este trabajo. 



6 
 

Así, en 1940 Louis Charbonneau-Lassay publicaba su Bestiario de Cristo,7 donde 

analiza al monstruo egipcio en último lugar, explicando cómo durante los inicios del 

cristianismo, la gnosis alejandrina identificó a la esfinge con Jesucristo al compartir 

ambos connotaciones de sabiduría y unidad y estar estrechamente relacionados con el sol; 

también la asimila con el ser tetramorfo que aparece en el «Apocalipsis» de Patmos. 

Once años después, en 1951, salió a la luz el Diccionario de mitología griega y 

romana de Pierre Grimmal,8 el cual tiene no sólo una entrada dedicada a la trágica vida 

de Edipo, sino también otro para la esfinge donde ofrece información como su genealogía 

y el aspecto físico más aceptado. 

En 1986 se publicó el primer volumen de Mitologia Grega,9 un manual escrito 

por Juanito de Souza Brandão. Su capítulo dedicado a la bella atroz hace un recorrido por 

su vida tebana, incluyendo los estudios de Delcourt y su visión sexual, pero también 

incidiendo de forma particular en la esfinge egipcia y sus propias simbologías. 

En 1996, Teresa Quintillá Zanuy participó en la revista Scriptura con un artículo, 

“Voces femeninas en el mito antiguo: el maleficio de un enigma”,10 que analiza las voces 

de las mujeres en la Antigua Grecia, haciendo un análisis sociológico y tomando como 

ejemplos de personajes que usaron su voz como arma a esfinges y sirenas, las cuales trata 

de manera individual y en conjunto. 

Miguel Ángel Elvira Barba, en 2008, publicó Arte y Mito. Manual de iconografía 

clásica,11 donde un análisis de la esfinge se resume de forma incidental dentro del mito 

de Edipo, el cual queda ampliamente desarrollado a lo largo del capítulo dedicado al ciclo 

tebano. 

Parecido al estudio de Quintillá es la aportación de 2012 que hizo Teresa María 

Mayor Ferrándiz en Revista de Claseshistoria, “Monstruos femeninos en la mitología 

griega”,12 hablando de mujeres monstruosas que han poblado la mitología como una 

imagen negativa del sexo femenino. 

                                                           
7 CHARBONNEAU-LASSAY, L., The Bestiary of Christ, New York, Parabola Books, 1991. He 
utilizado la versión en inglés, aunque la publicación original estaba en francés. Si bien esta lectura 
resulta de sumo interés, no encaja con el discurso del TFG, por lo que sólo será citada en este 
epígrafe. 
8 GRIMMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 1989. 
9 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega Volumen I, Petrópolis, Vozes, 1986. 
10 QUINTILLÁ ZANUY, T., “Voces femeninas en el mito antiguo: el maleficio de un enigma”, 
Scriptura, nº 12, 1996, disponible en: https://raco.cat/index.php/Scriptura/article/view/94755. 
11 ELVIRA BARBA, M. A., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, Sílex, 2008. 
12 MAYOR FERRÁNDIZ, T. Mª, “Monstruos femeninos en la mitología griega”, Revista de 
Claseshistoria, nº 287, 2012, disponible en: 



7 
 

Por último, Mario Agudo Villanueva publicó en 2019 su Bestiario de las 

catedrales,13 un libro que revitaliza la idea de los bestiarios medievales, analizando 

aquellos animales, reales y fantásticos, que pueblan las catedrales góticas, incluyendo a 

la esfinge. 

 

2. De guardián faraónico a cantora de enigmas: los orígenes de la esfinge 

2.1. El Antiguo Egipto 

La esfinge, criatura híbrida entre hombre y león, surgió en el Antiguo Egipto, 

donde se conocía como Shesep-ankh, «estatua viviente» o «estatua de la vida», nombre 

que recibiría por orientarse al este y, por lo tanto, bañarse con los rayos de Ra-Harakhti, 

el Sol naciente.14 

Su origen se remonta probablemente a los últimos años de la III dinastía o los 

primeros de la IV, siendo el ejemplo más magnífico y, sin duda, memorable, la colosal 

esfinge de Guiza, que sirvió de modelo para el resto de representaciones de este ser.15 

 Sería esta gran escultura pétrea la que impactaría a visitantes diversos durante 

siglos hasta nuestros días, la que se convertiría en un símbolo indiscutible del país del 

Nilo incluso en la actualidad, y la que llegaría a extenderse como un modelo por el 

Mediterráneo hasta encontrar un lugar próspero en las culturas prehelénicas. 

 Iconográficamente, Shesep-ankh es un ser con cuerpo de león y cabeza humana, 

normalmente cubierta con un nemes, tocado ceremonial cuya forma resulta de la 

simplificación de una melena leonina, aunque también puede coronarse con las coronas 

del Bajo y del Alto Egipto. 

 Estas son las llamadas androesfinges, pero existen también las crioesfinges, donde 

la cabeza es de carnero para representar a Amon-Ra, y las hieracoesfinges, con cabeza de 

halcón para materializar a Horus, Ra o Menthu.16 

 Fue durante el Imperio Medio cuando la figura de Shesep-ankh fue utilizada de 

forma sistemática por los reyes, llegando a su mayor perfección técnica a finales de la XII 

dinastía. Tras esto, la idea decayó, teniendo un nuevo momento reseñable con Hatshepsut 

                                                           
http://www.claseshistoria.com/revista/2012/articulos/mayor-monstruos-femeninos.pdf (fecha de 
consulta: 10-VIII-2021). 
13 AGUDO VILLANUEVA, M., El bestiario de las catedrales. Animales y seres fantásticos del 
mundo antiguo al Medievo cristiano, Córdoba, Almuzara, 2019. 
14 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega…, op. cit., p. 252. 
15 LANGE, K., Pirámides, esfinges, faraones, Barcelona, Ediciones Destino, 1960, p. 55. 
16 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega…, op. cit. p. 253. 



8 
 

y, finalmente, durante las dinastías XVIII y XIX, la esfinge se volvió un objeto 

ornamental carente de su significado original.17 

 Durante esta larga cronología, se dieron distintos tipos de esfinge diferenciadas 

por la posición de su parte animal. Así pues, las había yacentes, de pie, en cuclillas, con 

alas o aplastando enemigos, y también había esfinges representando reinas,18 si bien 

Shesep-ankh fue siempre una entidad esencialmente masculina, portando la barba postiza 

faraónica.19 

 De estas esculturas, algunas representaban a faraones concretos cuyo nombre 

quedaba inscrito en la figura, pero durante el Imperio Medio también pudieron haber 

simbolizado la continuidad del Estado reunificado tras un periodo de crisis sociales20; 

otras teorías sugieren que en un mismo cuerpo se juntarían rey y dios, o más bien se 

representaría al rey como si fuera un dios.21  

Según el Stromata de Clemente de Alejandría,22 estarían dispuestas frente a 

templos para mostrar lo enigmático de Dios y para representar su doble imagen, pues es 

a la vez fiera y hombre. Más adelante expresa también que esta hibridación es símbolo 

tanto de fuerza como de inteligencia, pues el cuerpo de león muestra vigor, pero la cabeza 

es humana. 

 Por otra parte, aquellas esfinges que, situadas en hilera, flanquean las avenidas 

que conducían al templo, podrían haber tenido un carácter apotropaico tanto para el 

santuario como para el dios, rasgo que se potenciaría en época griega y que explicaría 

amuletos protectores que adoptan la forma de la esfinge.23  

 Respecto a la gran esfinge de Guiza, habría sido llamada Hor-em-akhet —«Horus 

sobre el horizonte»—,24 o podría representar directamente a Ra-Harakhti,25 por lo que 

sería, además de la representación pétrea de dios y faraón, un símbolo solar. 

                                                           
17 LANGE, K., Pirámides…, op. cit., p. 56. 
18 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. p. 253. 
19 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega… op. cit. 
20 LANGE, K., Pirámides…, op. cit., pp. 56-57. 
21 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. p. 254. 
22 Texto en Anexo I, A. 
23 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. 
24 Ibídem, p. 253. 
25 LANGE, K., Pirámides…, op. cit., p. 58. 



9 
 

2.2. Las culturas prehelénicas 

La iconografía de la esfinge salió de las fronteras egipcias, gracias seguramente a 

la influencia de Egipto en la costa siriopalestina, pero también a las relaciones que tuvo 

el país del Nilo con la cultura minoica, donde convivieron dos tipologías.  

La primera es la egipcia, aparecida ya en el Minoico Medio II; ésta convivió, 

aunque con mucho menos éxito, con otra esfinge proveniente de Oriente Próximo, donde 

se le añadió alas, seguramente con una connotación religiosa.  

Y, aunque las relaciones cretenses y egipcias se mantuvieron durante el periodo 

de los Segundos Palacios, las esfinges minoicas de esa época prefirieron el modelo 

oriental, aladas y rara vez reclinadas a la egipcia.26  

 La esfinge micénica fue también alada y llevaba muchas veces un tocado 

particular, tal vez heredado de la esfinge siria. En este contexto, aparece en escenas donde 

guarda un altar, aunque es más frecuente encontrar parejas de esfinges una a cada lado de 

un árbol, por lo que se deduce que tendría un simbolismo religioso específico.27 

 

2.3. La Antigua Grecia 

 El ser que en el Antiguo Egipto era llamado Shesep-ankh fue conocido en la 

Antigua Grecia como esfinge (Σφίγξ), palabra seguramente proveniente del verbo 

sfingguein (σφίγγω), que significa «envolver, apretar, comprimir, sofocar».28  

 Hizo su aparición en el arte heleno en época arcaica, a finales del Período 

Geométrico, si bien su formulación iconográfica sufrió un largo proceso de debates, 

llegando incluso a plantearse la posibilidad de que se tratase no de un monstruo único, 

sino de varios especímenes, apareciendo así parejas enfrentadas o varias en friso.29 

 La apariencia que más éxito tuvo fue la que defiende Apolodoro en su 

Biblioteca,30 con rostro de mujer, pecho, patas y cola de león, y alas de pájaro, a la que 

durante el Clasicismo se le añadió busto femenino, acentuando su feminidad y erotismo.31 

                                                           
26 KOUROU, N., “Following the Sphinx. Tradition and innovation in Early Iron Age Crete”, en 
RIZZA, G. (ed.), Identità culturale, etnicità, processi di transformazione a Creta fra Dark Age e 
Arcaism, Atenas, 9-12/XI/2006, Università di Catania, 2011, pp. 165-177, espec. p. 166. 
27 Ibídem, pp. 166-167. 
28 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega…, op. cit. p. 244. 
29 ELVIRA BARBA, M. A., Arte y Mito…, op. cit. p. 402. 
30 Texto en Anexo I, B.  
31 ELVIRA BARBA, M. A., Arte y Mito…, op. cit. 



10 
 

Mesómedes de Creta32 añadió una inusual cola de serpiente y Estacio33 ofreció 

una descripción más vaga de la esfinge, asegurando que su rostro era horrible y pálido, y 

que sus alas estaban manchadas de sangre. Añadía, también, una boca llena de veneno, 

seguramente como poetización de los enigmas mortales que cantaba a sus contrincantes. 

Sin embargo, existen también curiosidades como la de Paléfato,34 quien citaba a 

la esfinge con un cuerpo de perro, en vez de león, manteniendo la cabeza humana y las 

alas de pájaro, lo cual corresponde con algunos ejemplos de arte arcaico donde aparece 

con cuerpo de perra35 y con el sobrenombre de «perra cantora» que utiliza Sófocles (v. 

390).36 

En el mismo escrito, el autor racionalizó el mito, convirtiéndola en una mujer, una 

amazona casada con Cadmo cuyos «enigmas» serían en realidad emboscadas que sólo 

Edipo consiguió descubrir. 

También es digna de mención la descripción que daba Plinio el Viejo,37 pues en 

su Historia Natural no hablaba de la esfinge como de un monstruo mestizo, sino que la 

consideraba un animal propio de Etiopía, «de pelo fusco, con dos mamas en el pecho».  

Esta fue la descripción que retomó San Isidoro de Sevilla, diciendo de las esfinges: 

«son monos peludos, de larga cabellera, mamas muy desarrolladas y fácilmente 

domesticables».38  

Debido a que sus Etimologías fueron fuente fundamental durante la Edad Media, 

no es extraño que su esfinge vuelva a aparecer en bestiarios medievales: «las esfinges son 

también un tipo de simio, con brazos peludos; pueden ser enseñados a olvidar su 

naturaleza salvaje».39 

Si la apariencia física de la esfinge causaba problemas, otro tanto ocurrió con su 

genealogía, de la que se dieron varias teorías. 

                                                           
32 Texto en Anexo I, C. 
33 Texto en Anexo I, D. 
34 Texto en Anexo I, E. 
35 PEDRAZA, P., La bella… op. cit. p. 27. 
36 SÓFOCLES, Edipo Rey, CANO CUENCA, J. (ed.), Madrid, Cátedra, 2014, p. 39.  
37 PLINIO EL VIEJO, Historia Natural, Tomo III, DEL BARRIO SANZ, E., GARCÍA 
ARRIBAS, I., MOURE CASAS, A. Mª., HERÁNDEZ MIGUEL, L. A. y ARRIBAS HERNÁEZ, 
Mª. L. (trad.), Madrid, Gredos, 2003, p. 149 
38 SAN ISIDORO DE SEVILLA, Etimologías, OROZ RETA, J. y MARCOS CASQUERO, M., 
(trad.), Madrid, Biblioteca de autores cristianos, 2004, p. 909. 
39 BARBER, R. W., Bestiary: Being an English Version of the Bodleian Library, Oxford M. S. 
Bodley 764: With All the Original Miniatures Reproduced in Facsimile, Oxford, 
Bodyell&Brewer, 1992, p. 49. 



11 
 

Hesíodo decía en su Teogonía: «ésta [Quimera], amancebada con Orto, parió a la 

funesta Esfinge, ruina para los cadmeos, y al león de Nemea».40 Al ser Orto un perro de 

dos cabezas, este origen podría servir también para justificar el cuerpo de perra con el que 

se representa en ocasiones a la esfinge y que describía Paléfato.  

Apolodoro, ya citado, la consideraba hija de Equidna y Tifón, y Eurípides41 la 

trataba de hija de Gea y Equidna, unión imposible al tratarse de dos hembras, lo que 

podría suponer un enigma en sí mismo, adecuándose así al resto del ciclo tebano, lleno 

de extrañezas.42 

Pausanias43 ofrece dos versiones consecutivas: podría haber sido una pirata que 

fue derrotada por Edipo, pero también podría haber sido hija ilegítima de Layo, en cuyo 

caso sus enigmas habrían servido para mantener su herencia, deshaciéndose de otros 

vástagos de su padre que acudían a reclamar el trono.  

Fuese cual fuera su origen y se le diese el aspecto concreto que se le diera, la 

esfinge, como criatura única, pronto se acomodó en el ciclo tebano, concretamente en el 

mito de Edipo; sin embargo, antes de que esto ocurriese tuvo un papel íntimamente ligado 

con el mundo funerario, como se aprecia en su aparición sobre tumbas monumentales, 

sentada sobre sus cuartos traseros y con la cabeza girada en actitud vigilante, siendo así 

una guardiana de los difuntos.44 

Por otra parte, en pintura sobre cerámica, la figura de la esfinge persigue y atrapa 

a jóvenes varones que, desnudos, huyen de ella, pero también aceptan blandamente su 

destino cuando las garras leoninas los atrapan, fascinados por la cantora alada; la actitud 

de ambas partes da fe del carácter erótico de estas escenas.45 

Es este un abrazo en el que se invierten los roles sexuales tradicionales, siendo el 

varón víctima sometida por la hembra, una ogresa violadora, como se la ha denominado, 

que se une al joven y lo asfixia en el proceso, haciendo honor a su nombre de 

«estranguladora».46 

La esfinge se convierte, entonces, en una pesadilla opresiva, pues su peso aplasta 

a su víctima en un abrazo mortal, pero a la vez incluye en sí la creencia en las almas de 

                                                           
40 HESÍODO, Teogonía, PÉREZ JIMÉNEZ, A. y MARTÍNEZ DÍEZ, A. (trad.), Madrid, Gredos, 
1978, p. 85. 
41 Texto en Anexo I, F. 
42 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. 
43 Texto en Anexo I, G. 
44 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. p. 264. 
45 IRIARTE GOÑI, A., De amazonas a ciudadanos…, op cit. p. 80. 
46 MAYOR FERRÁNDIZ, T. Mª, “Monstruos femeninos...”, op. cit. p. 10. 



12 
 

los muertos, representada por sus alas y su aparición en ámbitos funerarios; estos dos 

aspectos encuentran en común su erotismo y, a la vez, la recompensa recibida tras 

dominar las pesadillas y temores. 

Esta lectura sería compartida con otros monstruos emparentados con las almas 

perdidas, como las sirenas, que tienen en similitud con la hija de Egipto apéndices de ave 

y una avidez de sangre y de placer sexual.47 

También se ve una relación entre sirenas y esfinges en el hecho de que ambas son 

denominadas doncellas o vírgenes, algo que parece contradictorio con su modo de ataque, 

pero que en realidad hace referencia a aquellas mujeres que no se someten al varón, 

remarcándose así como figuras femeninas marginales al sistema patriarcal.48 

Por último, conviene destacar otra característica común: su poder reside en sus 

cantos, convertidos en armas de atracción y, a la vez, de destrucción de los hombres que 

han caído en sus encantos. 

Sin embargo, mientras que las sirenas reciben un elogio ante sus bellas voces, que 

seducen a los incautos, la esfinge es descrita en las Fenicias de Eurípides con una «voz 

hostil» (v. 808), incluso desagradable y extraña.49 

En cualquier caso, a partir del siglo VI a.C. la esfinge tebana triunfaría por sobre 

todas las demás, desterrándolas del imaginario colectivo de la cultura occidental, si bien 

absorbiendo algunas de sus características, como veremos más adelante. Y es que es la 

esfinge que aterrorizó Tebas la única que robó la atención de los artistas y escritores una 

vez tomó asiento en la historia de Edipo. 

 Este es un mito bien conocido en el que el héroe trágico por excelencia, intentando 

huir del vaticinio dado por Delfos, lo cumple sin siquiera ser consciente de ello, 

asesinando a su padre, Layo, en un cruce de caminos y llegando a las puertas de Tebas, 

donde contraería nupcias con Yocasta sin saber que ésta es su madre. 

 Pero antes de entrar en la ciudad tuvo que enfrentarse a la esfinge, que proponía 

enigmas a aquellos que la desafiasen y devoraba a aquellos que no daban la respuesta 

correcta. 

 El primero de estos enigmas es sin duda el más conocido: «¿Cuál es el ser que 

anda ora con dos, ora con tres, ora con cuatro patas y que, contrariamente a la ley general, 

es más débil cuantas más patas tiene?»; su respuesta, el hombre.  

                                                           
47 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega…, op. cit. pp. 246-247. 
48 QUINTILLÁ ZANUY, T., “Voces femeninas…”, op. cit. p. 23. 
49 Ibídem, p. 25. 



13 
 

El segundo, sin embargo, no tuvo tanto impacto, pero decía: «Son dos hermanas, 

una de las cuales engendra a la otra y, a su vez, es engendrada por la primera», tratándose 

del día —que en griego es femenino— y la noche.50 

 Edipo, como es lógico, acertó y la esfinge se arrojó desde la acrópolis, según 

Apolodoro —lo cual podría incurrir en una contradicción al situar al monstruo 

originalmente en el monte Ficio—. 

 En las artes, este mito ha sido tratado de manera desigual. Ni el enfrentamiento 

contra Layo ni el nefasto final de Edipo han recibido tantas atenciones como su 

enfrentamiento con la esfinge, e incluso este se ha focalizado más en la resolución del 

enigma que en la muerte del monstruo, que sólo en la cerámica clásica apareció en 

ocasiones y, en contra del mito más extendido, mostrando a Edipo matándolo con armas.51 

 Lo más habitual es que la esfinge aparezca sentada, al principio en una columna 

—igual que aparecía en las tumbas arcaicas—, más adelante en una roca que simula el 

monte Ficio. Edipo, por su parte, originalmente aparecía barbado, sentado, con un bastón 

en la mano y una vestimenta arcaica, pero progresivamente se rejuveneció y pasó a 

cubrirse con una clámide.52 

Sobre qué hacía ahí la esfinge, en las Fenicias de Eurípides (v. 810) se proclama 

que fue enviada por Hades y, aunque también se ha apuntado a Apolo, la teoría más 

extendida, citada por Apolodoro, es que fue mandada por Hera, matrona de los 

matrimonios, para castigar a la ciudad por el crimen de Layo, que había secuestrado a 

Crisipo, hijo de Pélope, provocando el suicidio del joven.53  

 No queda claro si la esfinge apareció en Tebas antes de la muerte de Layo o 

inmediatamente después de la misma, pero parece posible que actuase como gobernadora 

tiránica de Tebas. Esta relación se ve en su manera de hablar con enigmas —la literatura 

clásica consideraba esto propio del comportamiento del tirano— y que, igual que un mal 

gobernante, se lleva a los jóvenes más prometedores, eliminándolos de su camino para no 

perder su lugar privilegiado.54 

 En caso de aparecer antes de la muerte de Layo, podría ser la encarnación de las 

consecuencias de un mal reinado o una manera de purgar los pecados de la ciudad, pero 

de haber llegado una vez asesinado Layo, podría representar el vacío de poder —que en 

                                                           
50 GRIMMAL, P., Diccionario…, op. cit. pp. 147-148. 
51 ELVIRA BARBA, M. A., Arte y Mito…, op. cit. 
52 Ibídem, p. 403. 
53 GRIMMAL, P., Diccionario..., op. cit. p. 174. 
54 IRIARTE GOÑI, A., De amazonas a ciudadanos… op. cit. pp. 85-91. 



14 
 

el mito fue ocupado por Creonte, hermano de Yocasta—, la monstruosidad del parricidio 

cometido por Edipo o la prefiguración del incesto, incluso la proyección del doble 

perverso de Yocasta.55 

 Tanto en la mitología como en la literatura clásica, la mujer se encuadra dentro 

del eje deseo-peligro —es un objeto de deseo que atrae al hombre de manera irremediable, 

llegando a convertirse en una fuente de horripilante miedo representado en bestias de 

rostro femenino, como las sirenas o nuestra esfinge—,56 pero también en el eje naturaleza-

cultura. 

 La mujer-cultura se integra en la civilización, respetando su matrimonio y 

guardando silencio fuera del oikos, mientras que la mujer-naturaleza se rebela contra el 

hombre y reniega el silencio, identificándose con lo salvaje y expresándose mediante 

enigmas, es decir, comunicando de manera ambigua.57 

 Yocasta es la cultura, esposa, madre y madre-esposa, mientras que la esfinge, 

salvaje y mitad bestia, arrebata la vida de jóvenes prematuramente; sin embargo, ambas 

son dos caras de una misma moneda y, si bien Edipo vence a una, cae presa de la otra.58 

 A la vez, ambas mueren por su propia mano —la esfinge se arroja al vacío, 

Yocasta se ahorca de una viga— por la necesidad de saber de Edipo y su triunfo en la 

resolución de un enigma que, en ambos casos, hace ecos del lema délfico: «conócete a ti 

mismo». 

 

2.4. La Antigua Roma 

 La travesía iconográfica de la esfinge antigua no se detuvo en la Hélade, sino que 

llegó a la península itálica ya en época etrusca, donde se mantuvo como ogresa violadora 

de varones hasta, al menos, el siglo III o II a.C.59 

 Otro motivo ya representado entre los etruscos que pasaría a Roma, 

particularmente dentro del arte funerario, es la esfinge que apoya una de sus patas sobre 

un cráneo humano que representaría simbólicamente al difunto,60 llegando a 

                                                           
55 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. p. 31. 
56 QUINTILLÁ ZANUY, T., “Voces femeninas…”, op. cit., p. 14. 
57 Ibídem, pp. 16-17. 
58 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. p. 32. 
59 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. p. 267. 
60 Ibídem. 



15 
 

representaciones tan impactantes como la esfinge de Colchester, que sostiene contra sus 

pechos múltiples una cabeza humana.61 

 

3. Emblemas y alegorías: resignificaciones de la esfinge a partir de época medieval 

3.1. Ignorancia, Opinión y Fortuna 

La Edad Media supuso casi la extinción de la esfinge: desapareció de la literatura 

y no asomó ni en El Fisiólogo ni en los bestiarios medievales —salvo, tal y como se ha 

visto ya, en forma de mono— y. de la misma forma, pareció ser esquivada por los artistas, 

que sólo llegaron a representarla en algunos capiteles, habitualmente por parejas, como 

en la basílica de San Vicente de Ávila o en la iglesia de San Esteban de Moradillo de 

Sedano en Burgos. 

Su sentido sería, tal vez, recuperar su rol de guardianas, igual que ocurría con los 

grifos, que vivieron un destino similar, pero también podrían haberse entendido como 

encarnación de la vanidad o de la soberbia.62 

Sin embargo, la pasión arqueológica del Renacimiento recuperó a la esfinge y la 

cubrió con nuevos simbolismos con posos medievales, como los vicios ya nombrados, el 

error del paganismo y, finalmente, la ignorancia.63 

De la conjunción de vicios e ignorancia, precisamente, resulta el emblema 

CLXXXVII64 de Andrea Alciato, titulado Svbnmovendam Ignorantiam («la ignorancia 

debe desterrarse»).  

Su fábula habla del triple origen de la ignorancia, que quedaría a su vez recogido 

en la triple composición de la esfinge: el ingenio leve —las alas de ave—, la suave 

voluptuosidad —el rostro de doncella— y el corazón soberbio —las patas de león—.  

Así pues, trivialidad, lujuria y soberbia conforman la ignorancia y a la esfinge en 

sí misma, pero aquel que se conoce a sí mismo, aquel que puede resolver el enigma 

délfico, puede vencer al monstruo sin ser cegado por estos tres males.65 

También renacentista es la esfinge identificada como Doxa, la opinión. Los 

enigmas de la criatura hacen vacilar y matan a quienes no consiguen armarse con la razón 

para resolverlos y, en cambio, se enredan en lo opinable. 

                                                           
61 PEDRAZA, P., La bella… op. cit. p. 19. 
62 AGUDO VILLANUEVA, M., El bestiario de las catedrales…, op. cit. pp. 86-87. 
63 PEDRAZA, P., La bella… op. cit. p. 35. 
64 Texto en Anexo I, H. 
65 ALCIATO, Emblemas, SEBASTIÁN, S. (ed.), Madrid, Akal, 1985, p. 232. 



16 
 

Esta es la interpretación que podría darse al dibujo de Andrea Mantegna Alegoría 

de la Caída de la Humanidad Ignorante, donde la Ignorancia se sienta sobre un gran orbe 

sostenido sobre esfinges trípodes, un asiento inestable que sólo se mantiene en su lugar 

por las bellas aladas de la opinión infundada.66 

Natale Conti67 dio otra interpretación simbólica de la esfinge, también negativa, 

identificándola como una personificación de la Fortuna. Según su texto, las alas serían la 

inconstancia de la fortuna, las garras servirían para arrebatar «todo lo que le plazca de 

cualquier sitio», el rostro humano hablaría de la trágica víctima de la fortuna y, 

finalmente, la parte de león implicaría el ánimo valeroso que hace falta para enfrentar las 

situaciones adversas. 

Finaliza remitiendo a la idea de que se requiere el consejo de Minerva, la 

sabiduría, para enfrentarse a la adversidad de la fortuna, a riesgo si no de ser vencido por 

ella y «despedazado cruelmente por la propia Esfinge». 

 

3.2. El simbolismo hermético 

En 1617 se publicó Atalanta Fugiens, un libro de alquimia escrito por Michael 

Maiers, quien dispuso cincuenta emblemas para explicarlos según la filosofía hermética. 

El emblema XXXIX68 queda reservado a la esfinge y se titula: «vencida la esfinge 

y asesinado su padre Layo, Edipo se casa con su madre». 

Maiers retoma el famoso enigma de la esfinge y le da una nueva interpretación, 

asegurando que la respuesta son las figuras geométricas: en vez de un niño, hablaríamos 

de un cuadrado —a su vez, de los cuatro elementos—; el hombre sería el hemisferio —la 

luna creciente—; el anciano sería el triángulo —cuerpo-espíritu-alma o sol-luna-

Mercurio—. 

 

3.3. La esfinge como guardiana de jardines 

Durante el Manierismo y el Barroco, la esfinge volvió a perder, mayoritariamente, 

su fondo simbólico, aunque siguió representándose, esculpida con el cuerpo recostado y 

el rostro vigilante, a veces sonriente, a veces egipcio, a veces adecuado a la moda del 

momento. 

                                                           
66 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. p. 38. 
67 Texto en Anexo I, I. 
68 Texto en Anexo I, J. 



17 
 

En los jardines de Bomarzo en Italia, entre los caminos del château de 

Fontainebleau en Francia o en los jardines alemanes de Großsedlitz, observa al caminante 

acomodada en su pedestal. 

Este papel de guardiana, la Esfinge-policía que dice Pilar Pedraza,69 se alargaría 

desde el siglo XVI al XIX, superponiéndose con una esfinge incluso más vacía aún de 

significados: un simple ornamento que tomó interés en el estilo Imperio —inspirado éste 

en los diseños de Piranesi que ya incluían a la cantora de enigmas— y que sirvió para 

decorar muebles, espejos, candelabros, toda clase de objetos en gran variedad de 

materiales.70 

 

4. El siglo XIX: recuperación de la esfinge y nuevos simbolismos  

4.1. El renacer del tema 

 Edipo volvió a ser foco de atención de los artistas en 1827, cuando Jean-Auguste 

Dominique Ingres presentó en el Salón de ese año su lienzo Edipo y la esfinge, versión 

final de un pequeño estudio que había hecho en 1808 durante su viaje a Roma. 

 El héroe trágico por excelencia era pintado por el artista neoclásico por excelencia, 

quien consideraba que un pintor debe estudiar el arte griego antiguo e inspirarse en ello 

para poder considerarse un artista.71 

 Pero la composición de la obra es llamativa, pues invierte la posición que 

usualmente adoptaba la pareja en la cerámica antigua: la esfinge queda a la izquierda, 

descentrada y medio oculta por las sombras, cediéndole el protagonismo a un joven 

Edipo, lo que ofrece una lectura clara: la sabiduría y la razón se anteponen a la 

bestialidad.72 

 Este lienzo rompió una punta de lanza por el enfrentamiento de hombre y esfinge, 

que sería en la segunda mitad de siglo retomado por simbolistas y decadentistas, si bien 

con una lectura del tema muy distinta, gestada a raíz del propio contexto en el que se 

encontraban. 

 

                                                           
69 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. pp. 19-21. 
70 Sobre esto, Anexo II. 
71 Texto en Anexo I, K. 
72 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones…”, op. cit. p. 272. 



18 
 

4.2. La nueva mujer-naturaleza 

 Como ya hemos visto, desde la Antigüedad existía un desdoblamiento de la figura 

femenina en la mujer-cultura y la mujer-naturaleza. Esta idea persistió sin cambios 

significativos, hasta que en el siglo XIX, particularmente en la segunda mitad de siglo, se 

reinstauró en la sociedad victoriana con fuerzas redobladas y nuevos matices. 

 La industrialización forzó un cambio en Europa, con procesos acelerados de 

urbanización que trajeron consigo el aumento de la criminalidad, la miseria y la 

propagación de enfermedades —sobre todo la tuberculosis y la sífilis—; la prostitución 

se extendió y se hizo con los centros urbanos, pero al mismo tiempo la concepción de la 

sexualidad dio un cambio radical, con un nuevo sistema moral profundamente sexofóbico 

que ocultaba un doble rasero aplicado especialmente a la mujer. 

 Los primeros movimientos feministas empezaron a aparecer, la mujer empezó a 

ocupar un rol activo en la sociedad y la misoginia ya existente se acentuó en la población 

masculina, que temía este nuevo papel de la mujer y se escudaba en teorías científicas, 

médicas y filosóficas venidas de auténticas figuras de autoridad como Nietzsche o 

Schopenhauer.73 

 En este caldo de cultivo, la mujer-cultura se transformó en el «ángel protector del 

hogar», una esposa y madre cuyas únicas obligaciones se circunscribían al interior de la 

casa y cuya misión vital era representar los valores cristianos al convertirse en esposa-

monja y mantenerse en la feminidad perfecta: asexual, lánguida, débil, infantilizada por 

un feminismo paternalista que la consideraba un ser pasivo con más emotividad y menos 

inteligencia que los hombres.74  

 La mujer-naturaleza, por otra parte, se convirtió en la femme fatale, surgida a raíz 

de la New Woman, enérgica y activa, que luchaba por entrar en el ámbito profesional, 

político y educativo, compitiendo intelectualmente con el hombre y reivindicando su 

sexualidad y su libertad independiente del varón.75 

 Pero la mujer fatal va más allá de esta New Woman, pues es, en realidad, un fruto 

lascivo y retorcido de la imaginación masculina que, debido a la encorsetada visión del 

sexo como tabú vergonzoso que imperaba en la época, volaba libre en fantasiosas figuras 

malignas alimentadas por un acervo cultural antiguo profundamente presente en el 

cristianismo. 

                                                           
73 BORNAY, E., Las hijas de Lilith…, op. cit. pp. 15-16. 
74 Ibídem, pp. 57-60. 
75 Ibídem, pp. 67-68. 



19 
 

 Es un arquetipo que viene  a encarnar el pecado, el mal, la seducción, la sexualidad 

desatada y obscena, en un sumun de pulsión letal que es a la vez sueño y pesadilla del 

hombre, atrayente y a la vez repulsiva, deseo y a la vez miedo, eros y a la vez tánatos.76 

 La femme fatale apenas es una mujer como tal; mantiene la faceta más salvaje de 

la mujer-naturaleza, una cierta animalidad que la convierte en un monstruo femenino que 

seduce y atrae para conducir al hombre a la muerte; son criaturas pertenecientes a una 

idea irreal que, sin embargo, se basa en el mundo sensible más inmediato. 

 El poder de estas bestias reside en su voluptuosidad —una belleza perversa, 

cabellera larga y abundante muchas veces rojiza, piel pálida, ojos normalmente verdes—

,77 pero también en su boca, donde se produce una conexión entre sexualidad y oralidad 

violenta que, cristalizando temores y deseos masculinos, resulta en una amenaza 

castrante.78 

 La femme fatale saltó a las artes plásticas desde la literatura, donde había 

empezado a gestarse a finales del siglo XVIII en la novela gótica, y se consagró a los 

pinceles primero prerrafaelitas —la Lady Lilith (1868) de Dante Gabriel Rossetti ayudó 

a la configuración física del arquetipo—, pero especialmente simbolistas, donde los 

artistas desarrollaron mundos de enigma y deseo tomando como protagonista a mujeres 

fatales históricas, bíblicas, literarias y, como no podía ser de otra forma, mitológicas.79 

 El corpus de vampiras y hechiceras fue notable, pero no escasearon las 

representaciones de sirenas, lamias y esfinges, que juntan en sus cuerpos mixtos la belleza 

femenina y el salvajismo animal, siendo perfectos vehículos para mostrar, de forma 

menos sutil que otros personajes, el peligro acechante de la femme fatale.  

 

4.3. La esfinge en la pintura de fin de siglo 

 El Simbolismo, con una fuerte herencia de la literatura —especialmente de 

Baudelaire—, buscaba la auténtica realidad que hay tras las apariencias, exteriorizar la 

idea, abrir una puerta a lo oculto, a lo misterioso, al espíritu y, para esto, recurrieron a 

referentes simbólicos, mitología, religión, leyendas, traducidos a mundos de ensoñación 

esteticista. 

                                                           
76 PASTOR PARIS, J. F., Femme fatale. Imágenes de la bella diabólica, Madrid, Archivos Vola, 
2019, pp. 15-16. 
77 BORNAY, E., Las hijas de Lilith…, op. cit. p. 93. 
78 PASTOR PARIS, J. F., Femme fatale…, op. cit. p. 12. 
79 Ibídem, pp. 24-25, 28-29 y 31. 



20 
 

 La mujer fue utilizada como catalizadora de ideas abstractas, sueños y deseos, 

como la devota y casta esposa, pero particularmente como la femme fatale, ejemplo del 

mundo sensible, la maldad de la materia en contra de la bondad del alma; la mujer fatal 

tienta y corrompe al hombre, produciendo en los simbolistas una atracción por el sexo y, 

al mismo tiempo, un obsesivo temor a esa amenaza.80 

 Dentro de la sensualidad femenina, no hay nada más atractivo que el enigma y la 

esfinge es, sin lugar a dudas, el máximo exponente de esta idea, lo que consiguió que 

fuese la bestia mitológica más tratada por los simbolistas, cuyos ideales además quedaban 

complementados con esta bella atroz gracias a su exotismo, su naturaleza arcaica, todas 

las connotaciones que se habían ido añadiendo a ella a lo largo del tiempo y su marcado 

erotismo asesino.81 

 Gran influencia tuvo la obra poética de Heinrich Heine82 en varios de estos 

cuadros, pues en su poema una esfinge de piedra despierta ante el beso de un errante y, 

hambrienta, lo abraza y lo sofoca, consumándose como una auténtica femme fatale. 

 Por otra parte, su lucha contra Edipo pasó a representar la guerra de sexos que 

había estallado en Europa,83 además de volver a servir como ejemplo de la pelea entre 

civilización y naturaleza salvaje. 

 Gustave Moreau representó a esta ogresa en varias de sus obras preciosistas, con 

una presencia fuerte que parecía subvertir los papeles que Ingres les había otorgado a los 

contendientes de la pelea varios años antes. Franz von Stuck la identificó con la feminidad 

en sus sensuales versiones y Fernand Khnopff la reformuló con un extraño cuerpo de 

leopardo. 

 La galería de esfinges que nos legó el largo siglo XIX y de la que sólo cito algunos 

ejemplos sobresalientes incluyó diversas formas, enfoques y soluciones, cada una con la 

personalidad del propio autor y con la lectura que éste hizo de la criatura, añadiendo 

nuevas riquezas simbólicas, acaso nuevos enigmas, a la doncella alada con garras de león.  

 

5. Conclusiones 

 Cada época y cada lugar tiene unas necesidades propias y la imagen es uno de los 

vehículos más apropiados para satisfacer dichas necesidades, por lo que es habitual 

                                                           
80 BORNAY, E., Las hijas de Lilith…, op. cit. p. 80. 
81 Ibídem, p. 203. 
82 Texto en Anexo I, L. 
83 BORNAY, E., Las hijas de Lilith…, op. cit. p. 109. 



21 
 

encontrar a lo largo de la Historia del Arte temas y figuras que han ido cambiando no sólo 

su aspecto formal, sino también sus significados a medida que se han ido prolongando en 

el tiempo y han ido saltando por distintos puntos geográficos. 

 La esfinge, como imagen milenaria que es, no podía pecar de excepción y, aunque 

encontró una configuración relativamente estable, han abundado variantes de muy 

diversos tipos, incluso con formas tan excepcionales como la mujer-leopardo de Khnopff. 

 Normalmente con un rostro de hipnótica belleza, siempre en la delgada línea entre 

humanidad y bestialidad, esta criatura ha caminado por todos los ámbitos posibles: de 

tumbas a palacios, de jardines a lienzos simbólicos, cambiando sus pieles para adecuarse 

al gusto de la época, modificando su canto para ser una trampa seductora o una inestable 

opinión infundada. 

 Su larga vida ha hecho que sea olvidada y que sus formas se hayan entremezclado, 

pero, incluso si ha tenido momentos de menor presencia y picos de absoluto estrellato, se 

ha mantenido siempre en el imaginario colectivo y hasta el día de hoy podemos ver su 

sombra alada. 

 Así, actualmente sigue muy presente en nuestro horizonte cultural, si bien se está 

convirtiendo en un asunto histórico-arqueológico y cada vez menos la asumimos con una 

carga simbólica, en buena medida porque nuestra sociedad se dirige a un estado 

progresivamente más laico donde las creencias y los asuntos más trascendentes van 

quedando en un segundo plano, siendo frivolizados y convertidos en imágenes icono. 

 La esfinge de El Cairo es fácil de encontrar adornando postales o ilustrando libros 

sobre Egipto —a veces, simplemente es emblema de la Antigüedad— y su presencia 

monumental queda banalizada en el Hotel Luxor de Las Vegas, que exhibe una pseudo 

reproducción de la esfinge frente a una pirámide. 

 La tebana, por otra parte, se ha asimilado formalmente con la egipcia hasta el 

punto de que no es raro encontrarla en productos de masas con un nemes y en la posición 

egipcia, o incluso aparece en ambientes puramente egipcios, femenina y alada. 

 La fatalidad que la envolvió hace poco más de un siglo, por otra parte, se ha ido 

perdiendo, aunque aún queda trazas de ella en obras contemporáneas como El teatro de 

la crueldad (2010) de Roberto Ferri. 

 En fin, este monstruo —pesadilla opresiva o simple curiosidad de un tiempo 

lejano—, enigma que canta enigmas, con un cuerpo extraño de animales cosidos en uno, 

sigue fascinando a la humanidad, inspirando a artistas y escritores y derramando ríos de 

tinta que intentan desvelar sus últimos misterios. 



22 
 

 

 

 

 

 

Apéndice gráfico 



23 
 

  

 

Figura 1. Gran Esfinge de Guiza  
(ca. s. XXVI a.C., IV dinastía). 

Esculpida en roca caliza, originalmente 
estaba pintada con vivos colores rojo, 

azul y amarillo, hoy perdidos. 

A lo largo de la historia ha sufrido 
diversas restauraciones, siendo la última 

de la década de 1990. 

Figura 3. Crioesfinge frente al templo de 
Karnak (ca. 359-343 a.C., XXX Dinastía). 

Figura 4. Hieracoesfinge en el 
templo de Edfu (ca. 237-57 
a.C., periodo helenístico). 

Figura 2. Esfinge de Hatshepsut 
 (ca. 1473-1458 a.C., XVIII Dinastía), 

del templo de Deir el-Bahari. 

Esta esfinge, junto a su pareja, 
flanquearía una entrada del templo, pero 

fue destruida, igual que las otras seis 
esfinges de granito del conjunto, por 
orden de Tutmosis III a la muerte de 

Hatshepsut. Fueron recuperadas y 
reconstruidas en la década de 1920. 



24 
 

Los siguientes tres ejemplos, encontrados en palacios y almacenes de Nimrud, 

proceden de talleres fenicios, caracterizados por una fuerte influencia de temáticas y 

formas egipcias que adaptaron a sus gustos y necesidades religiosas propias, añadiéndoles 

alas que serían luego heredadas en el Mediterráneo cretense y continental. 

Figura 6. Placa de marfil (ca. ss. IX-
VIII a. C.), Nimrud. 

Representa una esfinge alada en 
marcha con un borde plano tanto por 
encima como por debajo. La cabeza 
humana tiene mejillas redondas, una 

nariz aguileña, boca pequeña y cabello 
largo, terminado en un rizo en los 

hombros. 

Figura 5. Placa de marfil 
(ca. ss. IX-VIII a. C.), Nimrud. 

Esta curiosa imagen muestra una esfinge alada con 
cabeza de carnero que se apoya sobre la cabeza y 
las manos de dos figuras masculinas arrodilladas. 

Las esfinges criocéfalas aparecieron en el arte 
egipcio, pero también en el fenicio, que tenía gran 
influencia del primero. De hecho, la esfinge porta 

una indumentaria y unos adornos propios de Egipto, 
igual que las figuras masculinas, que se cubren con 

pelucas rizadas y faldellines a la egipcia. 

Los rasgos físicos de los hombres son frecuentes de 
las producciones eborarias del norte de Siria, pero la 
combinación de esto con los elementos egipcios ha 
llevado a identificarla como originaria del sur sirio. 

Figura 7. Placa de marfil (ca. ss. VIII-
VII a. C.), Nimrud. 

Una esfinge alada, tocada con una peluca 
egipcia, camina sobre una figura humana 
aparentemente desnuda que alza la cabeza 

y un brazo. La particularidad de la 
representación reside en que tres patas son 

de león, pero la que se apoya sobre la 
cabeza de la víctima parece convertirse en 

un brazo humano. 



25 
 

 Como ya se ha comentado, las esfinges llegaron a las culturas prehelénicas tanto 

por la vía egipcia como por la costa sirio-palestina, favoreciendo así fusiones de estilos y 

configuraciones iconográficas. 

 La dificultad a la hora de encontrar ejemplos e información me ha llevado a 

reducir esta muestra a tres imágenes, una de ellas sólo heredera parcial del arte minoico, 

pero de una época mucho más avanzada. 

 

 

 

 

Figura 8. Relieve ornamental  
(ca. 1800-1700 a. C.),  Malia (Creta). 

Con una cabeza masculina barbada y 
cabello largo y rizado, esta esfinge da fe 

de la influencia oriental que tuvo la 
cultura cretense en las artes. 

No poseo información sobre si era áptera 
o si tenía alas hoy perdidas. 

Figura 9. Píxide (ca. 1250-1150 a.C.), 
Micenas. 

En el cuerpo del recipiente aparece 
pintada una esbelta y estilizada esfinge 
alada con una cabeza humana, aunque 

andrógina, que no lleva el tocado con el 
que muchas veces se representaron las 

esfinges micénicas.  

Figura 10. Capitel de piedra caliza  
(ca. s. V a.C.), Chipre. 

Decorado únicamente por una cara, 
como es habitual en el arte chipriota, 
muestra dos esfinges confrontadas, 
separadas por un Árbol de la Vida. 

Pese a pertenecer a un periodo clásico, 
mantiene las composiciones que se 
utilizaron en Creta por influencia 

oriental, aunque formalmente y en el 
tratamiento de los tocados sea un 

producto de su época. 



26 
 

 Ya en la Hélade, la esfinge tuvo un papel muy destacado en el mundo funerario, 

tal y como se extrae de grandes estelas coronadas por la doncella alada, donde actuaba 

como guardiana del difunto. 

 

 

 

 

 

Figura 12. Estela funeraria de mármol (ca 530 a.C.), Ática. 

Siendo uno de los monumentos funerarios mejor conservados del periodo arcaico, esta 
estela conmemora el enterramiento de un joven y una niña y está coronada con una 
magnífica esfinge sedente que gira la cabeza hacia un lado, mostrando los rasgos 
arquetípicos de una koré. 

Figura 11. Remate de una estela funeraria  
(ca. 580-575 a.C.), Ática. 

Pese a que el rostro está muy erosionado, parece que 
esta esfinge sedente tiene la cabeza masculina de un 
kouros propio del periodo arcaico. Sus alas se alzan y 
curvan hacia atrás, igual que en otros ejemplos del 
mismo periodo. 



27 
 

 La esfinge como violadora de varones fue producto prácticamente único de la 

pintura sobre cerámica, apareciendo en persecución a grupos de jóvenes o confrontada 

con uno solo, en una actitud activa en contraposición al estatismo de las estelas funerarias 

o de su futuro enfrentamiento con Edipo. 

 

 

 

 

 

 

Figura 13. Copa ática (s. VI a.C.), Gela (Sicilia). 

En el dibujo que reproduce la copa original se ve claramente cómo la esfinge persigue 
a un grupo de jóvenes que huye con los brazos en alto, mientras un cuarto muchacho 
ha sido ya atrapado y se abraza a ella, sujetándose a su ala con una mano mientras sus 
piernas quedan entre las patas traseras de la ogresa. 

Figura 14. Lécito pintado por Polion  
(ca. 420 a.C.), Atenas. 

En esta escena, la esfinge, con el cabello 
recogido en la nuca y las alas alzadas, salta 
sobre un joven y comienza a rodearlo con sus 
miembros en un abrazo. 

La víctima no huye, tampoco se defiende o 
alza los brazos hacia la ogresa, sino que la 
mira a los ojos en actitud pasiva, 
aparentemente dejándose caer hacia atrás. 



28 
 

  

 

 

 

 

Figura 15. Quílice del Pintor de Edipo  
(ca. 470 a. C.), Vulci. 

En esta famosa imagen, un Edipo mayor, 
barbado y vestido como un viajero, aparece 
sentado y escuchando el enigma de la esfinge, 
que se sienta sobre una columna jónica y baja 
la cabeza para mirar a su adversario, dispuesta 
a saltar sobre él si su respuesta es errónea. 

Figura 16. Cántaro con tapa  
(ca. 440-430 a.C.), Ática. 

En uno de los lados de este recipiente 
aparece una esfinge extraña, agazapada 
sobre una roca bordeada en violeta con los 
miembros doblados como si fuesen 
humanos, pues se lleva las rodillas al pecho 
y tiene los hombros más altos que otras 
representaciones. 

Frente a ella, a la derecha de la imagen, un 
Edipo joven y lampiño, vestido con una 
clámide, con un pétaso tras la cabeza y 
altos endromides, y portando dos lanzas.  

Figura 17. Lécito del Pintor de Midias  
(ca. 420-400 a.C.), Ática. 

Un Edipo joven y desnudo salvo por su manto 
se sitúa frente a una alta columna jónica; 
aparece en el aire, con el cuerpo en torsión y 
el brazo derecho en alto, sosteniendo el arma 
con el que ha asesinado a la esfinge. Su pierna 
izquierda se extiende y su pie se apoya en la 
nuca del monstruo, que mantiene la cabeza 
hacia abajo, entre sus patas delanteras. 

El héroe es acompañado de Apolo y Atenea, 
además de otros personajes que llenan la 
composición de esta peculiar escena, extraña 
sobre todo por contradecir el mito tradicional. 



29 
 

 En época romana, la esfinge conservó los papeles con los que había triunfado en 

Grecia, siendo utilizada en el arte funerario, así como en escenas donde se enfrenta a 

Edipo, quien ya se había instaurado como un joven sin barba. 

 

Figura 18. Esfinge de Colchester (ca. s. I d. C.), Colchester (Inglaterra). 

Tallada en piedra caliza, esta esfinge formó parte de un monumento funerario romano. 

Destaca de ella su cuerpo de leona, con múltiples pechos, así como su gesto duro, 
parecido a la expresión que posee la cabeza humana que guarda entre sus patas 
delanteras. 

Figura 19. Gema de sardo  
(ca. s. I-III d. C.), Roma. 

Tallado en la piedra se encuentra 
Edipo con una clámide y una lanza, 
gesticulando a la esfinge mientras 
resuelve su acertijo. 

Ella aparece sentada sobre un 
montículo de piedras, con las alas 
prácticamente desdibujadas. 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 22. Capitel de la basílica de San Vicente 
de Ávila (s. XII-XIV). 

Figura 20. Capitel de la iglesia de San Esteban 
de Moradillo de Sedano en Burgos (s. XII). 

Figura 21. Capitel de la iglesia de 
Santa María de Villanueva de la 

Torre en Palencia (s. XII). 



31 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 23. Grabado del emblema CLXXXVII 
de Andrea Alciato (edición de 1549). 

La ilustración que se realizó para este emblema es 
extraña, incluso difícil de reconocer, pues la 
esfinge parece ser una suerte de fauno —con la 
mitad inferior de león, en vez de cabra—, erguida 
sobre sus cuartos traseros y áptera, aunque el 
propio Alciato habla precisamente de las alas del 
monstruo. 

 Con el cabello suelto y un gesto afectado 
representado dramáticamente por manos 
humanas, camina por unas ruinas que parecen 
situarse en un desierto. 

Figura 24. Detalle de Alegoría de la Caída de la 
Humanidad Ignorante (1490-1506),  

Andrea Mantegna. 

Figura 25. Grabado del emblema XXXIX de 
Michael Maiers (1617). 

El grabado que acompaña este epigrama 
ofrece una representación extraña. En primer 
plano, un bebé, un hombre y un anciano 
representan la solución al enigma de la esfinge —
solución que Maiers desmiente—, y en planos 
secundarios aparecen otras figuras entre las que 
destaca la supuesta esfinge a la que se ha 
sustituido sus atributos leoninos por un apéndice 
más similar al de una serpiente, dando lugar a una 
suerte de lamia, o tal vez una sirena terrestre. 

Esta contaminación iconográfica, si bien 
curiosa, podría justificarse con que las sirenas, 
igual que la esfinge, son monstruos mixtos con 
una fuerte entidad femenina que funcionan tanto 
como seres eróticos como ávidos de sangre, y que 
utilizan la voz como arma contra los hombres. 



32 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 26. Esfinge en los jardines de Bomarzo (ca. 1550), Italia. 

Igual que su pareja, junto a la que flanquea la entrada a los jardines, posee un cuerpo 
de leona sin alas y pechos de mujer, y su cabello queda recogido al estilo de la época. 

Figura 27. Esfinge de los jardines de Fontainebleau (1664), Francia. 

Un grupo de cuatro esfinges custodian las rampas de acceso del Gran Parterre. 
Tumbadas sobre pedestales, con pechos femeninos y sin alas, se adornan con collares 
y recogen sus largos cabellos tal vez inspiradas en el arte arcaico griego. 

Figura 28. Esfinge de los jardines de Großsedlitz (1719), en Alemania. 

Con su cuerpo de león áptero cubierto con un manto, la esfinge alza su cabeza, 
coronada y sonriente, y la gira hacia su pareja, situada al otro lado del inicio de un 
camino.  



33 
 

Ingres recupera no al Edipo viejo 

de las primeras representaciones del 

mito, sino al joven desnudo clásico, 

cubierto sólo con una clámide roja con 

orla púrpura y petaso de viajero, y lo 

coloca en una gruta rocosa, en el centro 

de la composición misma. 

Apoya un pie en el suelo y otro en 

una roca, y mira a una esfinge 

estrictamente griega, con pechos 

femeninos y el pelo recogido en la nuca 

con una diadema, que aparta la mirada y alza una pata en una actitud de vacilante amenaza 

mientras Edipo resuelve el acertijo. 

La pregunta délfica aparece recogida en varias partes del cuadro.  

Para empezar, se escribe en el propio cuerpo del héroe: el «cuatro» se inscribiría 

en el rectángulo formado por sus dos piernas —las pantorrillas son paralelas entre sí, 

mientras que el muslo izquierdo es paralelo al suelo, cerrando con ayuda de la sombra de 

la roca en la que se apoya esta figura—; el «tres» se reflejaría en el triángulo conformado 

por su muslo y los brazos —el vértice queda en el hombro o la nuca—. 

 Respecto al «dos», podría verse en las dos lanzas que sostiene, o en sus piernas 

por formar dos líneas paralelas,84 pero también podría continuar el juego geométrico y 

representarse en la media esfera iniciada por la curva de su espalda, forma que Michael 

Maier atribuyó a esa parte de la solución del enigma. 

 También hay que destacar un pie que asoma en la esquina inferior izquierda, 

sacado tenebrosamente a la luz de una oscuridad profunda no para enfatizar el destino 

cruel sufrido por aquellos que responden erróneamente —ese simbolismo se le podría 

atribuir a los huesos que hay desperdigados a su lado—, sino como pista clave del tema 

en torno al cual gira la vida del protagonista y la propia pregunta. 

                                                           
84 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. p. 67. 

Figura 29. Edipo y la esfinge (Edipo 
explica el enigma de la esfinge) 

(1827), óleo sobre lienzo, J. A. D. 
Ingres, museo del Louvre. 



34 
 

 En cualquier caso, esté o no la respuesta implícita en su cuerpo, queda explicitada 

por el gesto de sus manos. Como bien dice Pedraza: «“ese que tú dices”, expresa el brazo 

izquierdo, “soy yo”, señala el derecho».85 

 La esfinge, vencida, se sume en las tinieblas de la gruta, con la luz resbalando por 

su pecho, el inicio de un ala y una de sus patas —señalando así su triple concepción—, 

pero él queda totalmente iluminado: ha resuelto correctamente la pregunta, demostrando 

que la razón, el intelecto, vencen a la animalidad salvaje. 

 Pero aún queda un misterio por resolver, y es la identidad del hombre adulto que, 

en la esquina inferior derecha, huye despavorido de la escena, desnudo y con un manto 

tremolando al viento.  

 Sobre él se ha sugerido que pudiese ser una alegoría de la ignorancia a la fuga, o 

tal vez una versión del propio Edipo, bien la parte de él que desea escapar del 

enfrentamiento,86 bien su «yo» adulto, aquel que conoce las desgracias que le esperan tras 

su entrada triunfante a Tebas, cuando acepte en matrimonio la mano de su propia madre. 

                                                           
85 Ibídem. 
86 Ibídem, p. 68. 



35 
 

  Inspirada en la obra de Ingres, de la que 

incluso es homónima, esta pintura persigue el 

mismo objetivo: representar la lucha entre 

hombre y naturaleza, aunque el enfoque es 

totalmente distinto. 

 Ingres anteponía a Edipo, pero Moreau 

le da mayor protagonismo a la esfinge, que se 

sitúa en el centro compositivo y salta sobre el 

héroe con las alas desplegadas, queriendo 

derribarlo y rodearlo en su abrazo mortal al 

modo en el que algunos artistas de la Antigua 

Grecia habían imaginado el encuentro de la 

ogresa con jóvenes anónimos. 

 El propio Moreau87 escribía acerca de 

la serena victoria del joven, afirmando que, 

auspiciado en su moral, resiste las tentaciones 

de la bestia mitológica y la enfrenta con valor. 

 Sin embargo, la obra ofrece otras lecturas y es que, tal y como ocurría en algunas 

cerámicas áticas, ella parece ganar, pues el cuerpo de él se inclina hacia atrás en un 

equilibrio inestable, doblando una pierna y agarrando la lanza roja con fuerza —basta ver 

la tensión de sus tendones y músculos—. 

 La dominación queda manifiesta también en el duelo de miradas. En esta ocasión 

ninguno de los dos aparta la vista, sino que se enfrentan, con los rostros cercanos, en una 

atmósfera que resulta opresiva por el fondo oscuro y erótica por las posiciones de sus 

cuerpos y la manera en la que ella pega su busto humano al torso de Edipo. 

 Es una esfinge más coqueta que la de Ingres: se enjoya con un cinturón de coral 

rojo y recoge su pelo no con una diadema, sino con una corona perlada que Edouard 

Schuré88 señalaba como símbolo de que la Naturaleza es la reina del hombre. 

                                                           
87 Texto en Anexo I, M. 
88 Texto en Anexo I, N. 

Figura 30. Edipo y la esfinge (1864), óleo 
sobre lienzo, Gustave Moreau, Museo 
Metropolitano de Nueva York (MET). 



36 
 

 Este místico, en el mismo texto, veía lo que Moreau había explicado, cómo esa 

Naturaleza reina es sobrepasada por el Hombre gracias al uso de la razón. 

No todo el público tuvo la misma 

reacción ante la obra, y de esto se hizo eco 

Daumier en una caricatura donde se ve a una 

pareja que contempla el lienzo en el Salón 

donde se exhibió, catálogo en mano. El 

diálogo que acompaña la ilustración dice: 

«—Un gato con escote y la cabeza de una 

mujer. ¿Es eso lo que se llama una Esfinge? 

—Ciertamente… en griego.» 

Completando la escena, una mujer tras 

la pareja mira el cuadro con perplejidad, tal 

vez sorprendida por su carga erótica. 

Otra lectura del cuadro fue dada por 

Konstantino Kavafis,89 quien no llegó a ver el 

cuadro, pero sí realizó una composición poética con 

base en la lectura de una descripción del mismo. 

Así, habla sobre la melancolía del cuadro y 

cómo su victoria no podrá satisfacerle ni brindarle 

felicidad; es más, abrirá para él un camino oscuro 

que ni el propio Edipo puede vislumbrar. 

Independientemente de que Moreau 

consiguiese transmitir o no su pretendido 

planteamiento, no se puede negar que el tema de la 

esfinge le preocupó, pues realizó gran cantidad de 

cuadros y dibujos al respecto, representándola sola o 

acompañada, vencedora o vencida, pero siempre 

hermosa y exquisitamente enjoyada, como era 

propio de su estilo. 

                                                           
89 Texto en Anexo I, Ñ. 

Figura 31. Frente a las pinturas de 
Mr. Gustave Moreau (1864), 
publicado en Le Charivari.  
Honoré Daumier, MET. 

Figura 32. Esfinge victoriosa (1886), acuarela, 
Gustave Moreau, colección privada. 



37 
 

El erotismo de Moreau podía ser 

cuestionado, no así el de Franz von 

Stuck, pintor alemán conocido por la 

voluptuosidad de sus figuras, 

especialmente las mujeres, femme fatale 

casi todas, de sus pinturas simbolistas. 

El beso de la esfinge da fe de 

ello, así como de una fuerte inspiración 

del poema de Heine. 

Una esfinge áptera, con la melena suelta de las mujeres fatales de fin de siglo, besa 

a un Edipo que se rinde ante ella, arrodillado y al borde del desmayo. Su mano derecha 

se apoya en la espalda de la bella atroz mientras su otro brazo se estira quizá pidiendo 

aire, pero ella se agarra a él, rodeándole con sus monstruosas y enormes garras e 

impidiéndole soltarse del abrazo. 

El cielo es rojo y la piel de ella parece porcelana, remarcando lo sobrenatural de 

una escena asfixiante en la que las figuras ocupan prácticamente todo el espacio, y la 

esfinge incluso sale de un encuadre fotográfico. 

Von Stuck hizo un total 

de cinco cuadros dedicados a 

la cantora de enigmas, siendo 

el más sensual y misterioso La 

esfinge, un lienzo en el que 

dispone a una hermosa mujer 

totalmente desnuda tumbada 

bocabajoen la postura típica de 

la esfinge faraónica. 

Prescinde de cualquier rasgo animal físico, pero sus manos se colocan como garras 

y toda ella exhala un erotismo casi animal que queda reforzado por el paraje en el que se 

ubica: bajo un cielo nocturno plagado de estrellas brillantes hay montañas y una cascada 

cuya agua vierte en un lago. 

Figura 33. El beso de la esfinge 
(1895), óleo sobre lienzo,  

Franz von Stuck, Museo de Bellas 
Artes de Budapest. 

Figura 34. La esfinge (1904), óleo sobre lienzo, 
Franz von Stuck, museo estatal de Hesse. 



38 
 

En este dibujo alegórico, la esfinge 

no es una hermosa mujer que reta al 

espectador con su cuerpo desnudo, como en 

el lienzo de Von Stuck, sino que se convierte 

prácticamente en la mascota de un caballero 

wagneriano, encarnación de la virtud. 

Se trata de un personaje elegante y 

digno que endereza la espalda y apoya una 

mano en la cabeza de la esfinge, obligándole 

a apartar la mirada mientras ella, con su 

cabello suelto cubriéndole la frente, 

entreabre los labios en una sonrisa contenta. 

El espíritu de la virtud somete la 

bestialidad con un trasfondo profundamente 

misógino. 

Con una formulación iconográfica realmente inusual donde el cuerpo de león se 

convierte en uno de leopardo, la obra muestra a una esfinge domesticada que frota de 

forma cariñosa su mejilla contra la de un Edipo casi adolescente y andrógino, extendiendo 

una pata en un inicio de abrazo inofensivo, y no asfixiante. 

Figura 35. El ángel (Animalidad o El 
encuentro del ángel con la animalidad) 

(1889), lápiz y realces blancos, Fernand 
Khnopff, colección particular. 

Figura 36. La caricia (1896), óleo sobre lienzo, Fernand Khnopff, museo de 
BBAA de Bruselas. 



39 
 

Nada queda de la opresiva pesadilla en estas representaciones amaestradas: la 

esfinge ha pasado de ser una asesina despiadada a volverse un gato ronroneante bajo la 

caricia de Edipo. 

La esfinge en sí es una estatua de piedra 

hierática, con una iconografía ortodoxa a excepción de 

sus alas, que se curvan de manera extraña y entre las que 

asoma un diablo con frac, monóculo y un importante 

falo. Observa a una mujer desnuda que, extendida a sus 

pies, se abraza a la esfinge sonriente, como susurrándole 

algo. 

 La esfinge se opone así a la mujer, pero se alían, 

siendo ambas símbolo de la sexualidad y el misterio. 

El mismo autor vuelve a jugar con la 

iconografía en el grabado que hizo para la 

portada de una obra de Paul Verlaine. 

La esfinge exhibe aquí su erotismo con 

una mirada fija al espectador y un cuerpo 

femenino desnudo, pero los brazos se 

transforman en alas y las piernas terminan en 

patas de león.  

El cuerpo se prolonga en una suerte de 

centauro arcaico, permitiéndole sentarse en 

sus cuartos traseros y poseer no uno, sino dos 

sexos, quedando el humano al descubierto. 

 

 

 

 

 

Figura 38. Parallel (Sphinx)  
(ca. 1890), estampa de huecograbado, 
Félicien Rops, colección particular. 

Figura 37. La Esfinge (1879), litografía, Félicien 
Rops, Museo Provincial Félicien Rops. 



40 
 

 

 

La esfinge desarrollada por Roberto Ferri tiene en común con Parallel la fusión 

entre esfinge y centauro, aunque en esta ocasión aparece áptera, con brazos 

completamente humanos. 

Su cuerpo de leona aparece relajado, con las patas manchadas de la sangre del 

hombre al que ha decapitado y mutilado y que mantiene colgando bocabajo con unas 

cadenas. Le mira, ocultando su rostro al espectador, pero tranquila y satisfecha con el 

resultado, en un espectáculo sensual y turbio donde Eros y Tánatos vuelven a la vida y la 

esfinge recupera su etiqueta de femme fatale. 

 

Figura 39. Teatro de la crueldad (2010), óleo sobre lienzo, Roberto Ferri, 
paradero desconocido. 



41 
 

 

 

 

 

 

Anexo I. Textos 



42 
 

A. Stromata, Libro V (siglo II-III d.C.). Clemente de Alejandría.90 

31.5. Por esto también los egipcios colocan las esfinges delante de los 

templos, para indicar que el discurso sobre Dios es enigmático y obscuro; pero 

acaso también, porque se debe amar y temer lo divino; amarlo, ciertamente, como 

benévolo y bondadoso y propicio para los piadosos, pero temerlo como 

inexorablemente justo para los impíos. Porque la esfinge al mismo tiempo insinúa 

enigmáticamente la imagen de una fiera y de un hombre. 

43.3. También para aquellos [egipcios] el león es símbolo de fuerza y de 

vigor. Al igual que el buey ciertamente (lo es) de la tierra misma, de la agricultura 

y de la alimentación; el caballo de la valentía y atrevimiento, y la esfinge, que 

tiene el cuerpo entero de león, pero con rostro humano, [es símbolo] de fuerza y a 

la vez de la inteligencia. 

 

B. Biblioteca, Libro III (siglo I-II d.C.). Apolodoro.91 

Durante su reinado [de Creonte] una gran calamidad cayó sobre Tebas, 

pues Hera envió a la Esfinge, hija de Equidna y Tifón; tenía rostro de mujer, 

pecho, patas y cola de león, y alas de pájaro. Había aprendido de las Musas un 

enigma, y situada en el monte Ficio se lo planteaba a los tebanos. El enigma era 

éste: ¿qué ser provisto de voz es de cuatro patas, de dos y de tres? Según un 

oráculo, los tebanos se librarían de la Esfinge cuando resolvieran el enigma; por 

ello a menudo se reunían tratando de hallar la respuesta, y como no la encontraban, 

la Esfinge se apoderaba de uno de ellos y lo engullía. Habían perecido ya muchos, 

y el último Hemón, hijo de Creonte. Cuando éste pregonó que otorgaría el reino y 

la esposa de Layo a quien descifrase el enigma, Edipo, habiéndolo oído, encontró 

la solución y dijo que el enigma propuesto por la Esfinge se refería al hombre, que 

de niño es cuadrúpedo, pues anda a gatas, en la madurez bípedo y en la vejez usa 

como tercer sostén el bastón. Entonces la Esfinge se arrojó desde la acrópolis y 

Edipo obtuvo el reino y se casó con su madre sin reconocerla. 

                                                           
90 https://www.eltestigofiel.org/index.php?idu=pa_12749 (fecha de consulta: 13-VIII-2021) 
91 APOLODORO, Biblioteca, RODRÍGUEZ DE SEPÚLVEDA, M. (trad.), Madrid, Gredos, 
1985, pp. 150-151. 



43 
 

C. “Descripción de la esfinge” (siglo II d.C.), Antología Palativa XIV. Mesómedes de 

Creta.92 

63. Una doncella que camina, vuela y repta; una leona hace huir a los 

demás cuando corre; era una mujer alada en el frente, una leona rugiente en el 

centro, y detrás una serpiente reptante. Escapó sin dejar rastro ni como una mujer, 

ni como ave ni como bestia; pues parecía ser una doncella sin pies, y la bestia 

rugiente no tenía cabeza. Tenía una naturaleza mezclada de manera irregular, 

compuesta de partes imperfectas y perfectas. 

64. Hay un ser en la tierra bípedo y cuadrúpedo, y trípedo, cuyo nombre es 

uno, y es la única criatura que cambia su naturaleza de todas las criaturas de la 

tierra, el aire y el mar. Pero en cuantas más patas se apoya para moverse, mayor 

es su debilidad y menor su rapidez. 

 

D. La Tebaida, Libro II (ca. 90-91 d.C.). Estacio.93 

Al otro lado un gran peñasco había, 

más áspero y más alto, en cuyo seno 

esfinge en otro tiempo estar solía, 

alado monstruo, fiero, de horror lleno; 

horrible el rostro y pálido tenía, 

la boca llena siempre de veneno, 

los ojos como brasas encendidas, 

y alas de sangre humedecidas. 

 

E. Historias increíbles (¿siglo IV a.C.?). Paléfato.94 

De la Esfinge cadmea se dice que era una fiera con cuerpo de perro, cabeza 

y rostro de muchacha, alas de pájaro y voz humana. Se sentaba sobre el monte 

Ficio y le proponía un enigma a cada natural de la ciudad; al que veía que no era 

                                                           
92 PATON, W. R. (trad.), The Greek Anthology Vol. V., Londres, William Heinemann Ltd., 
1918, p. 59. 
93 Disponible en: 
http://www.ataun.eus/BIBLIOTECAGRATUITA/Cl%C3%A1sicos%20en%20Espa%C3%B1ol
/Publio%20Papinio%20Estacio/La%20Tebaida.pdf (fecha de consulta: 06-X-2021) 
94 TORRES GUERRA, J. B. (trad.), Mitógrafos griegos. Paléfato, Heráclito, Anónimo vaticano, 
Erastóstenes, Cornuto., Madrid, Gredos, 2009, pp. 27-28. 

 



44 
 

capaz de resolverlo lo mataba. Cuando Edipo resolvió el enigma la Esfinge se 

mató tirándose de lo alto. 

La historia no es digna de crédito y es inverosímil. Pues no puede haber 

existido tal engendro, es una chiquillada lo de que quienes no podían resolver los 

enigmas eran devorados por ella, y es además una simpleza lo de que los cadmeos 

no disparasen sus flechas contra la fiera, sino que se resignaban a ver devorados a 

sus conciudadanos como si fueran enemigos. La verdad es la siguiente.  

Cadmo, quien tenía por esposa a una amazona llamada Esfinge, llegó a 

Tebas, y tras matar a Draconte se quedó con su fortuna y su reino, así como (más 

tarde) con la hermana de Draconte, que se llamaba Harmonía. Al enterarse Esfinge 

de que Cadmo se había casado con otra convenció a muchos de los ciudadanos 

para que abandonaran con ella la ciudad; así pues, tras apoderarse de la mayor 

parte del dinero y coger un perro velocísimo con el que había llegado Cadmo, se 

marchó con todo ello al monte llamado Ficio, y desde allí le hacía la guerra a 

Cadmo. Tendía emboscadas en el momento adecuado y mataba a los que iba 

atrapando. Los cadmeos a la emboscada la llaman «enigma». Así pues, los 

ciudadanos andaban constantemente diciendo: «Esfinge, la muy cruel, se pone en 

emboscada y nos atrapa mientras continúa sentada sobre su monte. Nadie es capaz 

de descubrir el enigma y es imposible pelear a cara descubierta, pues no corre, 

sino que vuela, y es a un tiempo perro y mujer: así es de veloz». Cadmo pregonó 

que, a quien matara a Esfinge, le daría riquezas en abundancia. Así pues, llegó 

Edipo, un corintio experto en lances militares que tenía un caballo muy veloz; tras 

distribuir por grupos a los cadmeos, salió de noche, le tendió una trampa, 

descubrió el enigma (o sea, la emboscada) y mató a Esfinge.  

Esto es lo que sucedió y lo demás es mito. 

 

F. Las Fenicias (ca. 411-409 a.C.). Eurípides.95 

(806) ¡Ojalá que nunca la doncella alada, el monstruo montaraz de la 

Esfinge, azote de este país, hubiera llegado con sus cantos absolutamente hostiles 

a las musas! Ella, que antaño, embistiendo en las garras de sus cuatro patas a la 

gente nacida de Cadmo sobre estos muros, se los llevaba hacia la luz inaccesible 

                                                           
95 EURÍPIDES, “Las fenicias”, en GARCÍA GUAL, C. y DE CUENCA Y PRADO, L. A. (trad.), 
Tragedias III, Madrid, Gredos, 1979, pp. 79-166. 



45 
 

del éter; (810) ella, a la que había enviado el subterráneo Hades contra los 

Cadmeos. 

 (…) 

(1020) ¡Viniste, viniste, alígera, parto de la tierra y de la infernal Equidna, 

raptora de Cadmeos, muy destructiva, muy lamentable, mitad doncella, monstruo 

asesino, con (1025) alas frenéticas y garras ávidas de carne! La que antaño, de los 

terrenos de Dirce, arrebatando por los aires a los jóvenes, con un canto lúgubre, y 

como (1030) una funesta Erinis traías, traías angustias de sangre a su patria. 

 

 G. Descripción de Grecia, libro IX (siglo II d.C.). Pausanias.96 

Más allá está el monte desde donde dicen que, cantando un enigma, se 

lanzaba la Esfinge para perdición de los que capturaba. Otros dicen que se 

dedicaba a la piratería con una fuerza naval y llegó al mar de Antedón, y, ocupando 

este monte, lo utilizaba para el pillaje, hasta que Edipo la aniquiló con un ejército 

más numeroso, con el que había llegado de Corinto. 

Se cuenta también que era hija ilegítima de Layo, y que éste por cariño le 

dio a conocer el oráculo de Delfos dado a Cadmo. Ningún otro conocía el oráculo, 

excepto los reyes. Por consiguiente, cuando venía uno de sus hermanos para 

reclamar el trono de la Esfinge —Layo tenía hijos de concubinas y la respuesta 

del oráculo de Delfos se refería solamente a Epicasta y sus hijos—, la Esfinge se 

valía de engaños respecto a sus hermanos, diciendo que, si eran hijos de Layo, 

conocerían el oráculo dado a Cadmo. Y como no sabían responder, los castigaba 

con la muerte, porque reclamaban injustificadamente su linaje y su trono. Pero 

Edipo llegó aleccionado sobre el oráculo por un sueño. 

 

H. Emblema CLXXXVII, Emblemas (1550). Alciato.97 

—¿Qué monstruo es éste? 

—Es la Esfinge. 

—¿Por qué tiene cándido rostro de virgen y alas de ave y patas de león? 

—Este aspecto asumió la ignorancia, porque triple es la causa y origen de 

tanto mal. Hay a quienes hace rudos un ingenio leve, a otros la suave 

                                                           
96 PAUSANÍAS, Descripción de Grecia. Libros VII-X¸ HERRERO INGELMO, M. C. (trad.), 
Madrid, Gredos, 2008, pp. 300-301. 
97 ALCIATO, Emblemas, SEBASTIÁN, S. (ed.), Madrid, Akal, 1985, p. 231. 



46 
 

voluptuosidad, a otros su corazón soberbio. Pero los que saben qué prescribe la 

letra délfica, cortan la cruel garganta del peligroso monstruo. Y pues que el 

hombre mismo es bípedo, trípode y tetrápodo, la primera corona del prudente es 

conocer al hombre. 

 

I. Mythologiae (1567). Natale Conti.98 

 Yo creería que bajo estas fábulas se contienen no sólo narraciones 

históricas, pues ciertamente sería ridículo que las simples hazañas se ocultaran de 

tal modo que no fueran entendidas por cualquiera y siempre precisaran de algún 

Edipo. Pero esto se hacía, según se ha dicho muy a menudo, porque las narraciones 

fabulosas son absorbidas con gusto incluso por aquellos que se apartan para no 

escuchar los desnudos preceptos de vivir con rectitud. Pues, una vez comprendidas 

con anterioridad las fábulas, las explicaciones se admitían con un placer no menor 

que con el que habían sido entendidas las propias fábulas. Porque, si alguien busca 

mi opinión, yo pienso que no hubo otro camino más fácil para formar a la juventud 

en filosofía que el que aprendieran antes con atención las fábulas y que después 

se aclarasen los preceptos filosóficos ocultos bajo éstas. Y yo creería que mediante 

la fábula de la Esfinge fue puesto de relieve esto por parte de los antiguos, a saber 

que cada uno debe sobrellevar con ánimo resignado su suerte y, por más que 

alguien lo soporte a duras penas, es necesario que lo soporte en su totalidad. Pues, 

¿qué significan las alas? ¿Acaso no son la inconstancia de la fortuna? O, ¿por qué 

se le atribuyen garras dirigidas a la rapiña? ¿Acaso no es porque puede arrebatar 

todo lo que le plazca de cualquier sitio? ¿Por qué es humano su rostro? Porque es 

humano estar sometido a las calamidades y vicisitudes de la fortuna. La parte de 

león significa que las situaciones adversas deben ser soportadas con ánimo 

valeroso, las cuales deben ser sobrellevadas incluso por la fuerza en su conjunto. 

Pues, si alguno se niega a resistir con prudencia las desgracias o si no se protege 

sabiamente en la adversidad, éste será atormentado y despedazado cruelmente por 

la propia Esfinge. Y, para decirlo en pocas palabras, los sabios quisieron 

aconsejarnos mediante esta fábula que, con la sabiduría o el consejo de Minerva 

ha de ser vencida la adversidad de la fortuna, o, si no hacemos esto, debemos 

                                                           
98 CONTI, N., Mitología, IGLESIAS MONTIEL, R. M. y ÁLVAREZ MORÁN, M. C. (trad.), 
Universidad de Murcia, Servicio de Publicaciones, 2006, p. 706. 



47 
 

necesariamente ser vendidos por ella. Pues, ¿de qué se trata en ese enigma 

anterior? ¿Acaso no es de la debilidad humana, puesto que no nace nada más débil 

o desgraciado que el hombre? Y suficiente sobre la Esfinge. Ahora hablemos 

acerca de Némesis. 

 

J. Epigrama XXXIX, Atalanta Fulgiens (1617). Michael Maier.99 

Se dice que los enigmas de la esfinge eran muy numerosos pero que el 

principal era el que fue presentado a Edipo: «En la mañana tiene cuatro pies, a 

mediodía, dos pies; en la tarde, tres pies. ¿Qué es eso?» Se ignora lo que Edipo 

respondió, pero otros lo han entendido como las edades del hombre, en lo que se 

equivocan. En efecto se debe considerar en primer lugar el cuadrado o los cuatro 

elementos de todas las cosas; de ahí se llega al hemisferio (tiene dos líneas, una 

recta, la otra curva), es decir la luna blanca; luego se pasa al triángulo, que se 

compone del cuerpo, del espíritu y del alma, o del sol, de la luna y de Mercurio. 

Por eso es que Rhasis dice en su epístola: «La Piedra es un triángulo en su ser, 

un cuadrado en sus cualidades». 

 

K. Sobre la pintura griega. Jean-Auguste Dominique Ingres [según Pilar 

Pedraza].100 

Cuantas veces he saciado mi vista con las composiciones pintadas en los 

vasos antiguos, he salido más persuadido que nunca de que un pintor debe trabajar 

de acuerdo con tales ejemplos y que de ellos debe sacar las historias de tema 

griego.  

(…) Somos galos, somos bárbaros, y sólo esforzándonos por acercarnos a 

los griegos, sólo procediendo como ellos, podemos merecer y obtener el nombre 

de artistas. 

 

 

 

 

                                                           
99 MAIER, M., Atalanta Fulgiens, VILLAGRA, H. R. (ed.), Maipú, 2009, pp. 130-132, disponible 
en: https://grupogahetano0.files.wordpress.com/2018/04/maiers-michael-atalanta-fugiens.pdf 
(fecha de consulta: 16-II-2021). 
100 PEDRAZA, P., La bella…, op. cit. pp. 64-65. 



48 
 

L. La esfinge (1839). Heinrich Heine.101 

Este es el viejo bosque aún hechizado: 

los tilos aromáticos florecen; 

para endulzar mi corazón hastiado 

los rayos de la luna resplandecen. 

Penetro en él con indecisa planta; 

oigo voz melodiosa en las alturas: 

es el oculto ruiseñor, que canta 

amores y amorosas desventuras. 

Canta con melancólica alegría 

tristes goces, pesares halagüeños, 

y es tan dulce su voz, que al alma mía 

vuelve otra vez los olvidados sueños. 

Sin detener el pie, sigo adelante; 

y surge entre los árboles obscuros 

un alcázar tan alto y arrogante 

que al cielo tocan los audaces muros. 

Cerradas todas las ventanas miro; 

y silencio tan hondo en él se advierte, 

que parece ese lúgubre retiro 

la mansión misteriosa de la Muerte. 

A la puerta, una Esfinge: forma horrible 

y bella al piar; amable y pavorosa: 

el cuerpo y garras, de león temible, 

el busto y seno, de mujer hermosa. 

El ansioso deseo centellea 

en sus inquietos ojos penetrantes; 

                                                           
101 http://www.plasticayarte.com/2010/12/el-beso-de-la-esfinge-franz-von-stuck.html (fecha de 
consulta: 06-X-2021). 

sus rojos labios, que el deleite arquea, 

sonríen satisfechos y triunfantes. 

Y entona el ruiseñor tan dulce trino 

que ya el impulso resistir no puedo, 

y al besar aquel rostro peregrino, 

en la traidora red prendido quedo. 

La Esfinge sepulcral se agita y mueve; 

respira el duro mármol y solloza; 

cual vampiro voraz, mis besos bebe. 

y en absorber toda mi sangre, goza. 

Sedienta apura mi vital aliento, 

y me abrasa después de tal manera, 

que en mis entrañas destrozadas siento. 

las implacables garras de la fiera. 

¡Dolor que embriaga! ¡Dicha que 

sofoca! 

¡Sin límites las penas y los goces ! 

¡Néctar del cielo en su incitante boca! 

En su garra cruel ansias feroces! 

Y canta el ruiseñor: «¡Hermosa Esfinge! 

¡Oh soberano Amor! ¿Qué ley tirana 

toda ventura que nos das restringe 

y con mortal tribulación la hermana?» 

Ese problema, que mi dicha trunca, 

resuelve, Amor, causante de mis daños: 

yo no he podido resolverlo nunca, 

y estoy pensando en él millares de años. 



49 
 

M. Edipo y la esfinge (1864), Gustave Moreau.102 

La pintura supone al hombre llegado a la hora grave y serena de la Vida, 

encontrándose en presencia del enigma eterno. Ella le oprime, le aprieta bajo su 

garra terrible. Pero el viajero orgulloso y tranquilo, en su fuerza moral, la mira sin 

temblar. 

Es la quimera terrestre, vil como la materia, atractiva como ella, 

representada por esta cabeza encantadora de la mujer con sus alas, prometedora 

del ideal, pero con el cuerpo de monstruo, del carnicero que desgarra y aniquila. 

Edipo es una figura que deberá ser copiada servilmente de la Naturaleza. 

Pues aquí se alcanzará tanto mejor la nobleza y el ideal cuanto más se aproxime 

uno al hombre tal como es. 

Este no es un héroe, una naturaleza jerárquicamente superior a la 

Humanidad, es el hombre con su miseria y su grandeza. 

Tiene la actitud del viajero fatigado, pero todavía lleno de fuerzas. El 

ropaje es verde sombrío, muy severo, el sombrero echado sobre los hombros es 

negro. Tiene en la mano una lanza roja. La hora del día es la mañana, un creciente 

pálido se ve aún en el cielo. 

El aspecto severo de las altas cimas graníticas. El antro, la guarida del 

monstruo, es un pedazo de granito rojo, de una cierta forma arquitectónica 

particular. Un resto de viejo laurel muerto está al pie. 

(…) 

El hombre firme desafía los ataques enervantes y brutales de la materia, y 

con los ojos fijos en el ideal marcha confiado hacia su meta después de haberla 

hollado con sus pies. 

 

N. Fragmento de Précurseur et révoltes (1904), Edouard Schuré.103 

Apoyado en su lanza, la espalda en la roca, un pie al borde del abismo, el 

atleta pensador, delgado y musculoso, está en coloquio con la Esfinge. Pues es 

una Esfinge hembra la que ha concebido la leyenda tebana. Se ha subido a él. Sus 

garras traseras se enganchan a sus muslos, sus garras delanteras surcan su pecho. 

Su grupa de leona se arquea, sus dos alas se yerguen, su seno de mujer apunta al 

                                                           
102 PEDRAZA, P., La bella… op. cit., p. 70. 
103 Ibídem, p. 75. 



50 
 

corazón del héroe, y su perfil fugitivo, irónico, agresivo, le interroga, le plantea la 

cuestión. Lleva una corona. Pues, desde tiempos inmemoriales, la Naturaleza 

temible, seductora, insondable, es la reina del hombre. De todos aquellos a los que 

ella ha dicho «¿cuál es la palabra de mi enigma?», nadie ha sabido responder. A 

todos les ha destrozado y han caído al abismo. Pero Edipo, a su máscara terrible, 

a su mirada aguda, responde: «¡La palabra de tu enigma es el hombre, soy yo! 

Pues todo lo que tú eres, yo lo soy. Yo te lleno en mí mismo con un dios además: 

mi conciencia y mi voluntad. Con este dios te mido desde la grupa a la cabellera 

y desde los ojos al fondo de las entrañas». Y la Esfinge, vencida por el Hombre, 

no tiene más que arrojarse a su abismo. Así la Naturaleza, penetrada en la jerarquía 

de sus fuerzas, es vencida por el Hombre que la resume y la sobrepasa con el 

pensamiento. He aquí lo que dice el Edipo de Moreau con la limpidez incisiva de 

un bajorrelieve antiguo. 

 

Ñ. Edipo (1896), Konstantino Kavafis.104 

La Esfinge se abalanza sobre él 

con dientes y garras 

y con todo su furor. 

Edipo siente miedo 

—esa presencia lo aterroriza, 

ese rostro, esa pregunta 

que él jamás hubiera imaginado. 

Pero en tanto el monstruo 

se dispone a acometer, 

Edipo, rápidamente, piensa en su 

[defensa: 

Ya no siente temor. Ahora sabe que 

[dispone 

de la respuesta a esa pregunta, y 

vencerá. 

Pero tal victoria no lo alegra. 

Su melancólica mirada 

                                                           
104 Ibídem, p. 77. 

no se dirige ya a la Esfinge: mira en la 

[lejanía 

la estrecha senda que conduce a Tebas 

y que conducirá a Colona 

Y en su alma nacen augurios 

que si una Esfinge los hubiera propuesto 

hubieran vencido a Edipo 

Preguntas de imposible respuesta. 



51 
 

 

 

 

 

 

Anexo II. La esfinge en las artes decorativas 

  



52 
 

Las campañas de Napoleón Bonaparte y Horatio Nelson en Egipto, junto a los 

estudios arqueológicos que se realizaron en el país del Nilo, trajeron a Europa una 

auténtica fiebre por lo egipcio que se hizo sentir no sólo en las «artes mayores», sino 

también en la moda en su más amplio sentido. 

 Ropa, joyería y adornos, pero también mobiliario, complementos del hogar y hasta 

los motivos de los papeles pintados de las paredes, así como el arte funerario, se vieron 

afectados por este revival imbricado en el Estilo Imperio.  

 La esfinge, como no podía ser de otra forma, tuvo también su papel en el nuevo 

juego estético, si bien debido al neoclasicismo triunfante, que buscaba una vez más la 

recuperación de la Antigüedad Clásica y la inspiración en el Renacimiento, no siempre 

se colocó en su variante egipcia, sino que tuvo igualmente mucho éxito la esfinge griega. 

 Ahora bien, la esfinge decorativa no fue única del largo siglo XIX. Ya en la 

Antigüedad había acomodado su cuerpo quimérico en patas de muebles, placas 

decorativas, joyas, sellos y monedas, tal vez con un sentido apotropaico en reminiscencia 

de las largas avenidas de esfinges de los templos egipcios o con otros simbolismos que 

buscaban la combinación del león —fuerza viril y valor por antonomasia— y el ser 

humano —la razón o la belleza—. 

 El Renacimiento ayudó a la recuperación de este papel de la polifacética criatura, 

ahora imbuida con nuevas interpretaciones y, tal vez, con mayor peso de lo ornamental y 

de su función como guardiana, particularmente de jardines y edificios. 

 Tras su reentrada en la escena artística en el siglo XIX, el arte neoegipcio se 

encargó de propagarla por Occidente, a veces contaminada por la pincelada de femme 

fatale, a veces como simple opción estética. 

 A continuación, dispongo una selección de imágenes agrupadas temáticamente 

que capturan artefactos de distintas fechas, ubicaciones, materiales y usos, dispuestos 

cronológicamente dentro de cada apartado propio y con breves comentarios en los casos 

en los que sea oportuno o en los que se disponga de suficiente información para ello. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



53 
 

La esfinge en numismática 
 

 
 
 

 
 

 
 

Figura 40. Moneda de 
plata (ca. V a.C.-IV 
a.C.), acuñada en 

Samaria (Palestina). 

En el anverso, un caballo 
con bridas camina hacia 
la derecha, mientras que 
en el reverso aparece una 

esfinge alada con la 
cabeza de un rey persa en 

un recuadro punteado. 

Figura 41. Moneda de 
plata (ca. 500-460 a.C.), 

acuñada en Lycia 
(Turquía). 

En el anverso, una esfinge 
griega, sentada y girada a 

la izquierda, alza una 
pata. En el reverso, otra 

esfinge repite su postura, 
girada hacia la derecha y 

enmarcada en un recuadro 
punteado. 

Figura 42. Moneda de 
bronce (ca. 190-84 a.C.), 

acuñada en Quíos 
(Grecia). 

En el anverso, una esfinge 
griega, sentada mira hacia 
la izquierda, mientras que 
en el reverso hay grabada 

un ánfora.  

Figura 43. Moneda de 
oro (ca. 19-18 a.C.), 

acuñada en Pérgamo 
(Italia). 

En el anverso, una efigie 
del emperador Augusto. 

En el reverso, una esfinge 
girada hacia la derecha.  



54 
 

La esfinge en orfebrería  
 

 

 

Figura 44. Pendiente de oro (ca. 550-450 
a.C.), la Toscana (cultura etrusca). 

 

Figura 45. Pendiente de oro (siglo 
V-IV a.C.), Chipre (estilo griego 
clásico). 

Figura 46. Pendiente de oro 
(siglo IV-III a.C.), Grecia 
(estilo helenístico o clásico 
final). 

Figura 47. Pendiente de oro con forma de 
barca (ca. 375-350 a.C.), Grecia (estilo clásico 
final). 

 



55 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

Figura 50. Fíbula de oro y plata 
(ca. 675-650 a.C.), la Tumba de las 

Cinco Sillas (Cerveteri, Italia, cultura 
etrusca) 

Se divide en dos mitades, cada una con 
tres tubos terminados en perlas cónicas. 
Sobre los tubos, dieciséis esfinges 
quedan fijadas con ganchos. 

 

Figura 51. Camafeo de sardónice con 
una esfinge con cuerpo de leona (siglos 
I-II d.C.) Italia (Roma imperial). 

Figura 48. Anillo de oro (siglo VI a.C.), Italia (cultura 
etrusca). 

Rodeados y separados por filigrana hay tres registros que, 
de arriba abajo, representan a una sirena, Edipo con la 
esfinge y lo que se ha querido identificar como una estrella 
alada. 

 

Figura 49. Anillo de 
oro (siglo IV a.C.), 

Italia (cultura 
etrusca). 

Dentro de un bisel 
rectangular con 
esquinas redondeadas 
aparecen un ibis y una 
esfinge. 



56 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Figura 52. Colgante de marfil, oro y 
perla (siglo XVI-XVII d.C.), del sur de 

Alemania. 

Se trata de una esfinge no alada, en posición 
de marcha, sobre la que pende una perla 
imperfecta o «barroca», muy en boga en 
esta época en Europa. 

 

Figura 53. Colgante de oro, esmalte y 
diamante (ca. 1900), de René Lalique. 

Se trata de una peculiar esfinge alada con 
brazos humanos, colocada en una sensual 
composición propia del estilo Art 
Nouveau en el que se inscribe, 
caracterizado por formas orgánicas y 
sinuosas, normalmente en composiciones 
asimétricas y suaves. 

 



57 
 

La esfinge en mobiliario 

 

Figura 54. Soporte de mueble de marfil en forma de esfinge (siglo XVIII a.C.), 
Anatolia, probablemente del palacio de Acembhöyük (antigua colonia comercial 
asiria). 

Las cuatro piezas del set representan esfinges sentadas, muy compactas, sin alas, con 
grandes ojos almendrados, pupilas negras y pelucas o peinados que enmarcan sus 
rostros con guedejas puestas tras las orejas y terminadas en rizos, al estilo de la diosa 
egipcia Hathor. 

En Egipto, las esfinges con atributos de esta diosa estaban asociadas a mujeres de la 
realeza; aunque no está claro, este juego de soportes podría haber tenido la misma 
intención dada la localización en la que se encontró. 

Figura 55. Soporte de mesa de mármol con forma de esfinge (siglo II a.C.), Casa 
del Fauno de Pompeya. 



58 
 

 

 

 

 

Figura 56. Detalle de La Virgen del 
caballero de Montesa (1472-1476), óleo 
sobre tabla, atribuida a Paolo de San 

Leocadio. 

En esta pintura, la Virgen con el Niño 
toma asiento en un trono cuyos brazos se 
sustenta sobre esfinges al estilo griego. 

Figura 57. Silla de caoba, bronce dorado y seda 
de damasco (ca. 1870), de autor desconocido, 

procedente de Francia. 

Los brazos apoyan sobre sendos bustos dorados de 
esfinges aladas de clara influencia griega, aunque con 
un tocado que se asemeja a un nemes estilizado. 

 

Figura 58. Mesa de chapa de caoba, 
bronce dorado, placas de jaspe, espejo y 
mármol azul de Turquino (ca. 1799), de 

Adam Weisweiler. 

La estructura posee formas inspiradas en la 
arquitectura del antiguo Mediterráneo, en 
boga en la Europa del momento gracias a la 
pasión arqueológica iniciada a principios 
de siglo; el tablero se sostiene en una gran 
esfinge de un pie con alas extendidas y, 
pese a la fuente griega de la criatura, un 
nemes a la egipcia. 

Figura 59 Mesa de caoba, bronce 
dorado y piedras duras (finales del 

siglo XVIII-principios del XIX), por 
Jean-Démosthène Dugoure y Pierre-

Philippe Thormire. 

Localizada en el Palacio Real de 
Madrid, esta mesa tiene dos partes 
diferenciadas: el tablero de mármol con 
piedras duras y la peana de madera 
sobre la que se asientan seis esfinges en 
dos filas de tres, tocadas con nemes, 
aunque realmente sean de tipología 
griega. 



59 
 

La esfinge en el entorno doméstico 

 

Figura 62. Ornamento de bronce es 
forma de esfinge (ca. 27 a.C.-14 d.C.), 

Italia. 

Seguramente parte de un candelabro o el 
soporte de un incensario o cuenco, forma 
parte de la tendencia decorativa de estilo 
egipcio que se hizo popular en Roma tras 
la derrota de Marco Antonio y Cleopatra 
en 31 a.C. 

Figura 61. Brasero de arcilla con tres 
esfinges modeladas en el borde 
(ca. 570-550 a.C.), Caere, Italia. 

 

Figura 60. Timiaterio (incensario) de 
piedra caliza (siglo V a.C.), Chipre. 

Muestra una esfinge sentada sobre cuya 
cabeza se soporta un bol en el que se 
quemaba incienso en un santuario. 

 

Figura 63. Candelero de porcelana 
con forma de esfinge (ca. 1778-1779), 

fabricado en Londres. 

La esfinge alada se sienta en un plinto 
oblongo llevando en la cabeza el 
sujetavelas; porta un chal con flecos 
cubriendo sus pechos y un collar de perlas 
al cuello. Además, su pelo está recogido 
a la moda del momento. 



60 
 

 

 

 

 Un morillo es una pieza metálica o cerámica que se utiliza para sustentar la leña 

en las chimeneas, de modo que no esté en contacto con el suelo y se produzca buena 

circulación en el aire, facilitando así la combustión y el manejo de los leños. Suele estar 

decorado y forma siempre pareja con otro semejante.105 

                                                           
105 FATÁS, G. y BORRÁS, G. M., Diccionario de términos de arte y elementos de arqueología, 
heráldica y numismática, Madrid, Alianza, 2016, p. 224. 

Figura 64. Morillo de bronce (ca. 
1530-1550), diseñado por Andrea 

Riccio y realizado en Padua. 

Parte de una pareja, la esfinge se sienta 
con la punta de sus alas volviéndose una 
voluta y su pelo recogido con festones y 
cuentas. De su cuello cuelga un pequeño 
medallón ovalado con un escudo, y la 
base en la que se asienta está decorada 
con máscaras y guirnaldas, apoyándose  a 
sí mismo en cuatro patas de león. 

Figura 65. Morillo de bronce con 
baño de oro (ca. 1720), de autor 
desconocido, hecho en Venecia. 

La figura representa a una esfinge 
recostada en una mesa dorada cuyas 
patas se curvan en rocallas y que queda 
decorada con una cabeza de león en el 
centro. Una barra de hierro tras la esfinge 
permitiría que el morillo que sujetase a 
una estructura metálica. 

Su forma asimétrica y llena de curvas, así 
como la propia imagen de la parte 
femenina de la esfinge, siguen las modas 
rococó del momento. 



61 
 

 

 

 

Figura 66. Bol cerámico con 
decoración en bicromía en franjas 
(ca. 600-500 a.C.), Achna, Chipre. 

En el interior del vaso hay varias 
escenas figuradas, pero en el exterior 
hay dos registros alrededor de una 
roseta: el interior muestra pétalos de 
loto, mientras que el exterior 
representa parejas de esfinges 
afrontadas con árboles entre ambas. 

 

Figura 67. Fuente de loza con barniz 
estannífero (ca. 1525-1530), Deruta, 

Italia. 

En el centro de la pieza aparece una 
esfinge alada que sostiene con una pata el 
escudo de armas de la familia Orsini. 

Figura 68. Urna de té de plata y plata dorada 
(1816-1817), diseñada por Jean-Jacques Boileau y 
llevada a cabo por Digby Scott y Benjamin Smith 

en Londres. 

Estos objetos eran usados para proveer agua caliente 
cuando el té era bebido tras la cena. Bajo el cuerpo 
principal hay una lámpara de aceite para mantener el 
agua caliente. 

Decorada con motivos egipcios y griegos, el cuerpo de 
la urna es sostenido por esfinges aladas de un solo pie. 

Figura 69. Pisapapeles de vidrio 
(1876), realizado por John 

Derbyshire & Co. en Manchester. 

Parte de una pareja, representa a una 
esfinge alada en la clásica posición 
egipcia sobre un pedestal decorado con 
motivos geométricos. 



62 
 

 

 

 

 

 

Bibliografía y fuentes 

  



63 
 

Bibliografía 

 AGUDO VILLANUEVA, M., El bestiario de las catedrales. Animales y seres 
fantásticos del mundo antiguo al Medievo cristiano, Córdoba, Almuzara, 2019. 

 BORNAY, E., Las hijas de Lilith, Madrid, Cátedra, 2020. 
 DE SOUZA BRANDÃO, J., Mitología Grega Volumen I, Petrópolis, Vozes, 

1986. 
 ELVIRA BARBA, M. A., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, 

Sílex, 2008. 
 FATÁS, G. y BORRÁS, G. M., Diccionario de términos de arte y elementos de 

arqueología, heráldica y numismática, Madrid, Alianza, 2016, p. 224. 
 FATÁS, G. y BORRÁS, G. M., Diccionario de términos de arte y elementos de 

arqueología, heráldica y numismática, Madrid, Alianza, 2016. 
 GRIMMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 

1989. 
 IRIARTE GOÑI, A., De amazonas a ciudadanos. Pretexto ginecocrático y 

patriarcado en la Grecia antigua, Madrid, Akal, 2002. 
 KOUROU, N., “Following the Sphinx. Tradition and innovation in Early Iron Age 

Crete”, en RIZZA, G. (ed.), Identità culturale, etnicità, processi di 
transformazione a Creta fra Dark Age e Arcaism, Atenas, 9-12/XI/2006, 
Università di Catania, 2011, pp. 165-177. 

 LANGE, K., Pirámides, esfinges, faraones, Barcelona, Ediciones Destino, 1960. 
 MACÍAS VILLALOBOS, C., “Algunas consideraciones sobre el simbolismo de 

la Esfinge”, Mirabilia, nº 15, 2012, pp 250-285. 
 MAYOR FERRÁNDIZ, T. Mª, “Monstruos femeninos en la mitología griega”, 

Revista de Claseshistoria, nº 287, 2012, disponible en: 
http://www.claseshistoria.com/revista/2012/articulos/mayor-monstruos-
femeninos.pdf (fecha de consulta: 10-VIII-2021). 

 PEDRAZA, P., La bella (Esfinge, Medusa, Pantera…), enigma y pesadilla, 
Barcelona, Tusquets, 1991.  

 QUINTILLÁ ZANUY, T., “Voces femeninas en el mito antiguo: el maleficio de 
un enigma”, Scriptura, nº 12, 1996, disponible en: 
https://raco.cat/index.php/Scriptura/article/view/94755 (fecha de consulta: 16-X-
2021). 

 
Fuentes 
 ALCIATO, Emblemas, Sebastián, S. (ed.), Madrid, Akal, 1985. 
 APOLODORO, Biblioteca, Arce, J. (intr.) y Rodríguez de Sepúlveda, M. (trad. y 

notas), Madrid, Gredos, 1985.  
 BARBER, R. W., Bestiary: Being an English Version of the Bodleian Library, 

Oxford M. S. Bodley 764: With All the Original Miniatures Reproduced in 
Facsimile, Oxford, Bodyell&Brewer, 1992. 

 CONTI, N., Mitología, Iglesias Montiel, R. M. y Álvarez Morán, M. C. (trad.), 
Murcia, Universidad, Servicio de Publicaciones, 2006. 



64 
 

 ESTACIO, La Tebaida Libro II, versión online disponible en: 
http://www.ataun.eus/BIBLIOTECAGRATUITA/Cl%C3%A1sicos%20en%20E
spa%C3%B1ol/Publio%20Papinio%20Estacio/La%20Tebaida.pdf (fecha de 
consulta: 06-X-2021) 

 EURÍPIDES, “Las fenicias”, en García Gual, C. y De Cuenca y Prado, L. A. 
(trad.), Tragedias III, Madrid, Gredos, 1979. 

 HEINE, H., La esfinge, versión online disponible en: 
http://www.plasticayarte.com/2010/12/el-beso-de-la-esfinge-franz-von-
stuck.html (fecha de consulta: 06-X-2021). 

 HESÍODO, Teogonía, Pérez Jiménez, A. y Martínez Díez, A. (trad.), Madrid, 
Gredos, 1978. 

 MAIER, M., Atalanta Fulgiens, Villagra, H. R. (ed.), Maipú, 2009, disponible en: 
https://grupogahetano0.files.wordpress.com/2018/04/maiers-michael-atalanta-
fugiens.pdf (fecha de consulta: 16-II-2021). 

 PASTOR PARIS, J. F., Femme fatale. Imágenes de la bella diabólica, Madrid, 
Archivos Vola, 2019. 

 PATON, W. R. (trad.), The Greek Anthology Vol. V., Londres, William 
Heinemann Ltd., 1918. 

 PAUSANÍAS, Descripción de Grecia. Libros VII-X¸ Herrero Ingelmo, M. C. 
(trad.), Madrid, Gredos, 2008. 

 PLINIO EL VIEJO, Historia Natural, Tomo III, Del Barrio Sanz, E., et. tal. 
(trads.), Madrid, Gredos, 2003. 

 SAN ISIDORO DE SEVILLA, Etimologías, OROZ RETA, J. y MARCOS 
CASQUERO, M. (trad.), Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 2004. 

 SÓFOCLES, Edipo Rey, Cano Cuenca, J. (ed.), Madrid, Cátedra, 2014. 
 TORRES GUERRA, J. B. (trad.), Mitógrafos griegos. Paléfato, Heráclito, 

Anónimo vaticano, Erastóstenes, Cornuto., Madrid, Gredos, 2009. 
 

Imágenes106 
 Figura 1: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Great_Sphinx_of_Giza_May_2015.JP

G 

 Figura 2: https://www.metmuseum.org/es/art/collection/search/544442 

 Figura 3: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Una_delle_sfingi_a_testa_d%27ariete

_poste_all%27ingresso_del_Tempio_di_Karnak.jpg 

 Figura 4: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Edfu17_c.jpg 

 Figura 5:https://www.metmuseum.org/art/collection/search/325566 

 Figura 6:https://www.metmuseum.org/art/collection/search/325669 

                                                           
106 Todos los enlaces han sido revisado a fecha 10-XI-2021. 



65 
 

 Figura 7:https://www.metmuseum.org/art/collection/search/325672 

 Figura 8: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sphinx,_relief_ornament,_Malia_180

0-1700_BC,_AMH,_144835.jpg 

 Figura 9: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mycenaean_pyxis,_sphinx,_1250-

1150,_BC,_AM_Mycenae,_Mykm455.jpg 

 Figura 10: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/242048 

 Figura 11: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/251513  

 Figura 12: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/256974 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/248501 

 Figura 13: IRIARTE GOÑI, A., De amazonas a ciudadanos…, op. cit., p. 79 

 Figura 14: https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:NAMA_1607_Sphinx.JPG 

 Figura 15: 

https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/en/collezioni/musei/museo-

gregoriano-etrusco/sala-xix--emiciclo-inferiore--collezione-dei-vasi--ceramica-

atti/kylix-attica-del-pittore-di-edipo.html 

 Figura 16: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1867-0508-1132 

 Figura 17: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1887-0801-46 

 Figura 18: https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Colchester_sphinx.jpg 

 Figura 19:  https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1867-0507-360  

 Figuras 20, 21 y 22: https://www.asturnatura.com/iconografia-bestiario-

romanico/la-esfinge.html  

 Figura 23: ALCIATO, Emblemas…, op. cit. p. 231. 

 Figura 24: https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_Pp-1-23 

 Figura 25: MAIER, M., Atalanta Fulgiens…, op. cit. pp. 130, disponible en: 

https://grupogahetano0.files.wordpress.com/2018/04/maiers-michael-atalanta-

fugiens.pdf. 

 Figura 26: https://en.m.wikipedia.org/wiki/File:Bomarzo-Sphinx-Wen-GNU.jpg 

 Figura 27: https://www.chateaudefontainebleau.fr/collection-et-ressources/les-

collections/sculptures/quatre-sphinges/ 

 Figura 28: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Gro%C3%9Fsedlitz-

Baroque_garden,_the_Sphinx.jpg 



66 
 

 Figura 29:  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/0/04/IngresOdipusAnd

Sphinx.jpg/800px-IngresOdipusAndSphinx.jpg 

 Figura 30: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/437153 

 Figura 31: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/754096 

 Figura 32: https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Gustave_Moreau_-

_The_Victorious_Sphinx.jpg 

 Figura 33: https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Franz_von_Stuck_-

_The_Kiss_of_the_Sphinx_-_Google_Art_Project.jpg  

 Figura 34: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Franz_von_Stuck_Sphinx.jpg 

 Figura 35: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:An_Angel_(SM_stf108).png  

 Figura 36: https://es.wikipedia.org/wiki/Archivo:Fernand_Khnopff_-

_Caresses_-_Google_Art_Project.jpg  

 Figura 37: 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:F%C3%A9licien_Rops,_Die_Sphinx_(1882

).jpg 

 Figura 38: https://www.catawiki.com/es/l/22129717-felicien-rops-1833-1898-

parallel-sphinx-for-paul-verlaine  

 Figura 39: https://www.instagram.com/p/B7jKiEhI9Ad/ 

 Figura 40: https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1903-0306-1 

 Figura 41: https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1979-0101-699 

 Figura 42: https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1995-0605-177 

 Figura 43: https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1972-0201-1 

 Figura 44: https://collections.vam.ac.uk/item/O111001/earring-unknown/ 

 Figura 45: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/242816 

 Figura 46: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/256233 

 Figura 47: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/253652 

 Figura 48: https://collections.vam.ac.uk/item/O122490/ring-unknown/ 

 Figura 49: https://collections.vam.ac.uk/item/O122459/ring-unknown/ 

 Figura 50: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1872-0604-740 

 Figura 51: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1923-0401-955 



67 
 

 Figura 52: http://www.sothebys.com/en/auctions/ecatalogue/2013/daniel-katz-

sale-l13232/lot.158.html 

 Figura 53: https://rlalique.com/rene-lalique-sphinx-pendant-5152 

 Figura 54: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/323527 

 Figura 55: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Table_support_sphinx_MAN_Napoli_

Inv6869.jpg 

https://en.wikipedia.org/wiki/Foreign_influences_on_Pompeii#/media/File:Napl

es_Archaeology_Museum_(5914777832).jpg  

 Figura 56: https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-virgen-del-

caballero-de-montesa/c9725f6f-5d13-42a9-aa63-ecf27c805d91 

 Figura 57: https://collections.vam.ac.uk/item/O59274/armchair-unknown/ 

 Figura 58: https://www.dia.org/art/collection/object/mahogany-pier-table-

sphinx-monopod-97061 

 Figura 59: https://www.patrimonionacional.es/colecciones-

reales/mobiliario/mesa-de-las-esfinges 

 Figura 60: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/242365 

 Figura 61: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1973-0416-1  

 Figura 62: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/257862 

 Figura 63: https://collections.vam.ac.uk/item/O112066/candlestick-derby-

porcelain-factory/ 

 Figura 64: https://collections.vam.ac.uk/item/O311627/a-firedog-in-the-form-

statuette-riccio-andrea-andrea/ 

 Figura 65: https://collections.vam.ac.uk/item/O166424/pair-of-firedogs-

unknown/  

 Figura 66: https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1905-0712-1 

 Figura 67: https://collections.vam.ac.uk/item/O161954/dish-unknown/  

 Figura 68: https://collections.vam.ac.uk/item/O79529/tea-urn-boileau-jean-

jacques/ 

 Figura 69: https://collections.vam.ac.uk/item/O34419/paperweight-john-

derbyshire/ 


