
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

 

Políticas sociales en sociedades multiespecies 

(Acciones en el Chthuluceno de Donna Haraway) 

 

 

Autora 

 

Cristina Beazcochea González  

 

 

 

Director 

 

Pablo Lopíz Cantó 

 

 

 

Facultad de Ciencias Sociales y del Trabajo 

2020-2021 



2 

 

 

Índice 

 

Resumen............................................................................................................................................... 3 

Introducción ......................................................................................................................................... 3 

Justificación .......................................................................................................................................... 4 

Acercamiento a Donna Haraway ......................................................................................................... 5 

Análisis en profundidad de las hipótesis de las sociedades multiespecies ......................................... 8 

Políticas sociales en el Chthuluceno .................................................................................................. 17 

Conclusiones ...................................................................................................................................... 18 

Bibliografía ......................................................................................................................................... 20 

 

 
 

 

 

 

 



3 

 

1. Resumen 

En este trabajo se va a llevar a cabo una interpretación de la teoría de Donna Haraway sobre el 

Chthuluceno, todo esto partiendo de varias de sus obras. Esta perspectiva de las sociedades multiespecies 

implica entender y aceptar que el ser humano es producto de su interacción con otros actantes, pudiendo 

ser estos seres vivos o no. Su importancia radica en que la autora nombrada anteriormente considera que 

esta es la única alternativa para poder sobrevivir en la actualidad en la Tierra, al ser necesario promover la 

creación de espacios y pliegues de intercambio entre todos los seres que son del planeta y residen allí. 

Posteriormente se va a establecer algunas de las bases que deben seguir las políticas sociales en este tipo 

de sociedad y la importancia que tiene que estas en concreto tengan en cuenta estos aspectos.  

Palabras clave: sociedades multiespecie, Chthuluceno, Haraway, políticas sociales y simpoiesis. 

 

2. Introducción 

En el siguiente trabajo se va a realizar un análisis del tiempo al que Donna Haraway, a través de diversas 

obras, denomina Chthuluceno. 

Asimismo, a partir de esa situación, la cual se centra en basarse en una sociedad caracterizada por ser 

multiespecie, se desarrollará diversas políticas sociales desde el ámbito del trabajo social, ya que al cambiar 

la forma en la que se percibe el mundo y las relaciones, estas también cambian.  

Para la realización de este trabajo se ha utilizado referencias bibliográficas de la autora citada 

anteriormente, en especial el libro Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno (2019) y 

El manifiesto de las especies de compañía. "Perros, personas y la alteridad significativa" (2016). Además, se 

hará referencia a cualquier otro tipo de texto suyo que pueda resultar interesante. 

Actualmente, desde el ámbito de lo social, no existen muchos documentos e información centrada en ella y 

aún menos una aproximación a lo social desde su punto de vista. Ya que a la que se puede acceder, en su 

mayoría, se encuentra principalmente en inglés, y como consecuencia gran parte de su producción (obras 

mayores y artículos) están únicamente escritos en ese idioma, y muchos de los que se encuentran en 

español, han tardado varios años en ser traducidos.  

A través de las siguientes páginas se va a tratar de exponer este momento histórico actual, que ella 

denomina Chthuluceno y que pretende centrarse en sociedades caracterizadas por la igualdad, 

comprensión y la capacidad de trabajar juntos los distintos organismos, tanto vivos como no, que 

construyen el mundo. 

Para esta autora esta alternativa aparece como la única opción posible de afrontar la situación en la que se 

encuentra la tierra y que resulta de la necesidad de buscar nuevos sistemas que permitan frenar el declive 

ecológico de esta y, por tanto, de todos los demás entes que de allí provienen.  

Es decir, se basa en cómo se deberían dar las relaciones en este momento en el que todos los seres, ya sean 

humanos o no, son productos de sus interacciones con otros, lo que provoca que estén ligados los unos a 

los otros inexorablemente. Y no solo en un momento histórico concreto, sino a lo largo de todo el 

transcurso de esta al estar trenzados los unos a los otros desde el principio de estos y ser eso lo que, en 

parte, les ha permitido llegar hasta la situación actual.   



4 

 

Asimismo, todos están situados dentro de un mismo marco, también denominado límite o pliegue, en el 

que se posibilitan el conectarse entre sí, y así dar lugar a nuevas formas que permanecen en la sociedad. Un 

ejemplo puede ser la figura del Cyborg a la que Haraway constantemente hace referencia. 

Pero en una búsqueda mucho más profunda y con una perspectiva un tanto distinta, se centra en plantear, 

a través de obras como las nombradas anteriormente, la necesidad de transformar ese momento 

denominado principalmente como Antropoceno y Capitaloceno a un Chthuluceno, que tenga en cuenta la 

pluralidad de especies y la necesidad de comprenderse las unas a las otras para lograr la supervivencia del 

planeta.  

Hay que recordar que el concepto Antropoceno tiene sus orígenes a principios de los años 80 cuando 

Eugene Stoemer lo utiliza por primera vez para definir los profundos cambios que se están dando en la 

Tierra como consecuencia de la acción humana. Del mismo modo, sus orígenes se atribuyen a las 

consecuencias que producen la creación de la máquina de vapor y el gran uso de carbón que se da a 

mediados del siglo XVIII. 

Además, tiene en cuenta la situación de la Tierra y pretende hacerlo desde una perspectiva de respeto y 

mantenimiento de esta, difiriendo un poco de la devastación ecológica que se está dando tanto hacia la 

Tierra como a los distintos actantes que la componen.  

En definitiva, en el siguiente trabajo se va a exponer una situación que discierne con el pensamiento 

antropocéntrico dominante, propio de varios momentos históricos, y se va a pretender facilitar la forma en 

la que, aparte de lograr el mantenimiento del planeta, permita visibilizar aquellas relaciones fundamentales 

de los seres que lo componen que quedan ocultas tras el pensamiento fálico.  

 

3. Justificación 

El presente trabajo va a intentar aumentar la información que se tiene actualmente acerca de la 

historiadora, filosofa y zoóloga Donna Haraway, y más concretamente, su teoría basada en el Chthuluceno 

que se encuentra fuertemente ligado con la de las sociedades multiespecies. 

Posteriormente, se mostrará cómo esta hipótesis influiría en la sociedad y, como consecuencia, en las 

políticas sociales originadas y llevadas a cabo en esta. 

Concretamente, se va a partir de los dos libros citados anteriormente, siendo estos de su segunda etapa 

que, aunque no está claramente diferenciada, se va a establecer como tal ya que se ha considerado que 

son los que dan lugar a este mundo y escenario distinto al que domina en la actualidad.  

Además de analizar cómo a partir de esa situación caracterizada por relaciones de igualdad y comunicación 

entre los distintos actantes se crearán diversas políticas sociales, con características y aspectos propios que 

difieren de distintas formas con las actuales.  

Aunque sí es cierto que se están dando nuevas perspectivas en lo referido a este ámbito, y en muchas 

ocasiones parten únicamente de una visión antropocéntrica que perpetúa las desigualdades y no solo eso, 

sino que se olvida de tener en cuenta a los seres no humanos que son de la tierra y que allí viven. 

 



5 

 

Para esto se va a partir del interés científico que surge a raíz de la ausencia, dentro del ámbito de las 

ciencias sociales y en específico el de Trabajo Social, de documentos y trabajos centrados en esta autora, 

que se ha considerado revolucionaria y esto ha supuesto que no esté exenta de polémica, al aportar ideas y 

teorías que hasta ese momento habían pasado desapercibidas.   

Es por esto por lo que se va a partir de ella para situarnos en ese contexto en el que la manera de entender 

la sociedad, así como los actantes que la conforman y las relaciones, difieren de la actualidad. Además, al 

centrarse en situaciones de igualdad y comprensión, esto provocaría una diferenciación de la concepción y 

objetivos del Trabajo Social entre la actual y la hipotética. 

Para mí esta perspectiva se ha considerado importante debido a que aporta una nueva perspectiva que 

cambiaría el sentido en el que se entendería la sociedad y, por tanto, los problemas sociales y las políticas 

que se llevasen a cabo para remediarlos.  

Además, al ser una de las feministas más representativas de los últimos años junto con figuras como Angela 

Davis y Teresa de Lauretis, y poseedora de un punto de vista antirracista, se ha considerado que son 

perspectivas de las cuales deberían partir la sociedad y las políticas sociales propias de estas, ya que 

deberían tener como beneficiarios a toda la sociedad y, sobre todo, aquellas que son excluidas como 

consecuencia de una visión antropocéntrica entre otras cosas.   

Por otro lado, la idea de las sociedades multiespecies constituye un nuevo marco mucho más extenso y 

transversal de lo que se había considerado hasta el momento y esto, dentro del ámbito social, supondría 

tener en cuenta muchos más aspectos que se habían pasado por alto hasta el momento. 

Además, al contribuir a la construcción de relaciones entre estos diferentes agentes, ya sean seres vivos o 

no, permitiría mejores intervenciones que promoverían y facilitarían la mejor adecuación de la 

participación profesional a la totalidad del problema. 

Asimismo, al reconocer que todos los seres compartimos historia, y que en cierta manera nuestra 

existencia esta trenzada desde el principio, esto supondría un gran cambio en el pensamiento de la 

sociedad y desmontar algunos de los grandes estigmas que producen que se le de una gran importancia a la 

diferencia y permitir así que se siga segregando a todos los actantes en función de su alteridad con el otro. 

Y esto, junto con la perspectiva feminista y antirracista que la acompaña, le hace ser en la actualidad una 

alternativa y una solución a remediar el declive ecológico que se está dando y una alternativa que tenga en 

cuenta todos los aspectos que han pasado desapercibidos hasta el momento.  

 

4. Acercamiento a Donna Haraway 

Donna Haraway nació en 1944 en Colorado y actualmente es profesora emérita de la Universidad de 

California, lo que le ha supuesto dirigir numerosas tesis y contar con una importante obra. Además de tener 

una licenciatura en filosofía y zoología, es una de las figuras más representativas en lo que respecta al 

marco de la investigación. Asimismo, como se ha dicho anteriormente, es considerada una autora 

revolucionaria y también polémica.   

 



6 

 

Su obra se extiende por distintos ámbitos abarcando desde estudios con animales, como es la primatología, 

a la filosofía y la biología del desarrollo. Esto le ha permitido estudiar las relaciones entre diversos actantes, 

como son las personas, otros organismos y las máquinas. Replantea las relaciones existentes entre estos y 

establece nuevas formulaciones. También ha desarrollado perspectivas respecto a estos que no se habían 

tenido en cuenta hasta ese momento.   

Parte constantemente desde una perspectiva feminista y antirracista y critica la visión antropocéntrica del 

mundo tal y como cita Carmen Romero Bachiller (en la introducción a El patriarcado del osito Teddy. 

Taxidermia en el Jardín del Edén, 2019): “la falta de atención a los patrones sociales de desigualdad 

históricamente sedimentados, invisibilizados en ocasiones por la atención a las formas concretas en las que 

se configuran las entidades en la práctica.’’ (Haraway, 2004; 53). 

La obra de Haraway engloba diversos artículos, ensayos y libros, entre los que se va a destacar Simians, 

Cyborgs and Women : The Reinvention of Nature publicado en 1991  y en el cual introduce el término de 

Cyborg; When Species Meet  del año 2007 y Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno 

del 2016 y traducido al español por Helen Torres.  

Otros escritos son El patriarcado del osito Teddy. Taxidermia en el Jardín del Edén del año 1984 y traducido 

por Ander Gondra Aguire, que se ha citado previamente, Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the 

World of Modern Science de 1989, The Promises of Monsters: a Regenerative Politics for Inappropriate/d 

Others de 1992, Manifiesto de las especies de compañia: perros, personas y la alteridad significativa de 

2003  (traducido por Isabel Mellén en 2016), SF: Speculative Fabulation and String Figure (2011) y 

Manifestly Haraway publicado en 2016. 

Todo esto hace que sea un referente fundamental en el marco del feminismo, los estudios culturales y los 

Estudios Sociales de la tecnociencia (tal y como señala Carmen Romero Bachiller en el citado prólogo al 

libro de Haraway -2019: 14-).  

Todas estas obras, aunque no haya una división y diferenciación clara, se van a distinguir a lo largo de este 

trabajo en dos etapas: la primera es la que trata sobre la teoría del Cyborg mientras que la segunda es la 

que se centra más en lo relativo a las sociedades multiespecies y el Chthuluceno.  

Todo esto para agrupar y exponer de manera más visible y breve algunas de sus ideas principales para 

poder comprender de mejor manera su forma de pensar dominante en ese momento, ya que al tener 

numerosas obras y escritos esto puede resultar farragoso. 

Asimismo, esto también permite poder separar de manera más clara las distintas partes y corrientes de su 

pensamiento y vislumbrar una evolución de este, y conocer sobre qué aspectos fundamentales se basa y si 

se llega a contradecir de un momento a otro.  

Comenzando con la primera etapa, hay que destacar que su obra más influyente es El manifiesto para 

Cyborgs publicado en el año 1983, originalmente en inglés, y posteriormente traducido al español. 

Esta obra se centra en exponer la idea de lo que es el cyborg y por qué este ha surgido. En un principio lo 

plantea como un híbrido entre realidad (que podría devenir de las experiencias vividas) y ficción, es decir, 

entre máquina y organismo vivo caracterizado por una parcialidad. Ella afirma que actualmente todas las 

personas son cyborgs al ser estos híbridos (Donna Haraway, 1990). 



7 

 

Además, defiende este ensayo como un escrito centrado en la confusión de las fronteras y a la 

responsabilidad en su construcción. Es también un esfuerzo para contribuir a la cultura y a la teoría 

feminista socialista de una manera postmoderna, no naturalista, y dentro de la tradición utópica de 

imaginar un mundo sin géneros, sin génesis y, quizás, sin fin (Donna Haraway, 1990: 4).  

Pero, con el pasar del tiempo, ella cambia la manera de verlo y afirma que no es un hibrido, sino que son 

entidades implosionadas, densas ‘‘cosas’’ semióticos-materiales, figuras de cuerdas articuladas de 

racionalidades ontológicamente heterogéneas, históricamente situadas, materialmente ricas y viralmente 

proliferantes de tipos particulares, no en todas partes todo el tiempo, sino aquí, allí y entre, con 

consecuencias. (2019: 161)  

Asimismo, esta obra se encuentra acompañada de otras con las que comparte línea de pensamiento y que, 

aunque este posteriormente evoluciona, son una parte importante de su producción.  

Pasando a la segunda etapa, que es la que más interesa en la realización de este trabajo, esta se caracteriza 

principalmente por contener varios de sus libros como son El manifiesto de las especies de compañía. 

"Perros, personas y la alteridad significativa" del año 2003 y traducido al español en 2016, y una de sus 

obras más recientes, que es Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthluceno, que fue 

publicado el año 2016 y traducido en el 2019.  

En la primera de ellas, se centra en estudiar principalmente a los perros, algo que no es de extrañar cuando 

ya previamente se había concentrado en la primatología, creando obras como Primate visions: Gender, 

Race and Nature in the World of Modern Science.  

En El manifiesto de las especies de compañía. "Perros, personas y la alteridad significativa" esta obra analiza 

las razas perrunas que han sido utilizadas a lo largo de los años por los pastores de rebaños, que engloba a 

los pastores australianos y a los de montaña de los Pirineos entre otras.  

A través de la evolución histórica de estas razas y su relación con los seres humanos y el contexto 

situacional, enuncia lo siguiente: 

Conocer y vivir con estos perros significa heredar todas las condiciones de su posibilidad, todo lo que hace 
actual relacionarse con estos seres, todas las aprehensiones que constituyen las especies la compañía. 
Amar significa ser mundano, estar en conexión con la alteridad significativa y con los otros significantes, en 
muchas escalas, en estratos locales y globales, en redes que se ramifican. Quiero saber cómo vivir con las 
historias que llegaré a conocer.  (Donna Haraway, 2016: 136) 

 

Esta idea pretende exponer cómo todos los seres son productos de relatos preexistentes, al ser 

consecuencia de su relación con otros, lo que hace que exista una historia en conjunto entre diferentes 

actantes que han provocado la situación actual.   

El ser humano no estaría aquí si no fuese por su interrelación con otros seres y objetos que les ha permitido 

llegar a este momento concreto. Uno de estos actantes es la relación entre las personas y las palomas, algo 

que se explicará de mejor manera más adelante.  

Asimismo, en este momento Haraway afirma que “se necesita formar mejores relaciones entre especies 

para todos, desde el principio, entre los humanos y los no humanos” (Donna Haraway, 2016: 132). 



8 

 

Algo que en la actualidad parece difícil debido a la gran magnitud e importancia que se le ha dado a la 

diferencia, a la alteridad de lo que se ha considerado ser humano, por tanto, ser superior, respecto a los 

otros. Idea que se ha estado construyendo a lo largo del tiempo y, sobre todo, en lo referido a la 

animalidad.  

Esta necesidad de conseguir relaciones más deseables entre las distintas especies supone un planteamiento 

que posteriormente desarrolla de manera mucho más compleja a través de su libro Seguir con el problema. 

Generar parentesco en el Chthuluceno. Este hace referencia a la época actual como Chthuluceno en vez de 

Antropoceno, como se había hecho hasta el momento. 

Esta obra supone una perspectiva centrada en exponer la necesidad de ser consciente de la importancia 

que tienen las sociedades multiespecies para afrontar la problemática actual de la Tierra.  

Por otro lado, muestra y justifica la necesidad existente de cambiar la manera de pensar para poder 

afrontar las situaciones de mejor manera y desde una perspectiva transversal, antirracista, feminista y no 

futurista, sino basada en la actualidad y orientada completamente en el presente dejando de lado el 

pasado y el futuro. 

Esta es una posición revolucionaria e incluso polémica, algo que no difiere de otras obras suyas, y que va 

orientada a intentar solucionar la destrucción a la que se está enfrentando el planeta Tierra y, por tanto, 

todos los actantes que se encuentran en él.  

Ella entiende que esta alternativa es la más plausible y en cierto sentido, la única frente a la pasividad que 

se está dando con relación a esta situación y es por esta razón por la que invita a la sociedad a ejercitarla.  

 

5. Análisis en profundidad de las hipótesis de las sociedades multiespecies 

Antes de comenzar exponiendo en qué consisten estas sociedades es necesario definir lo que Donna 

Haraway considera que es especie y para esto se va a hacer referencia a su libro ya citado anteriormente, El 

Manifiesto de las especies de compañía ‘‘Perros, personas y la alteridad significativa’’, que define estas 

últimas a través de cuatro tonos importantes; 

Primero, como una responsable hija de Darwin, insisto en los tonos de la historia de la biología de la 
evolución, con sus categorías de poblaciones, tasas de flujo genético, variación, selección y especies 
biológicas. Los debates en los últimos ciento cincuenta años giran en torno a si la categoría ‘‘especie’’ 
denota una entidad biológica real o simplemente representa los tonos altos y bajos de una conveniente caja 
de resonancia taxonómica.  (Donna Haraway, 2016: 30)  

 

Haraway continúa planteando las siguientes fases o etapas de su pensamiento: “Segundo, educada por 

Tomás de Aquino y otros aristotélicos, entiendo las especies como un tipo y una categoría filosófica 

genéricos. La especie trata de definir la diferencia, enraizada en fugas polivocales de doctrinas de la causa” 

(Donna Haraway, 2016: 31). 

La autora continua con la enumeración y el repaso a cada una de las fases que forman parte de su 

planteamiento: 



9 

 

Tercero, con mi alma indeleblemente marcada por una formación católica, escucho en las especies la 
doctrina de la Presencia Real bajo las dos especies, el pan y el vino, los signos transubstanciados de la carne. 
La especie trata sobre la unión corpórea de lo material y lo semiótico de formas inaceptables para las 
sensibilidades protestantes seculares de la academia norteamericana y para la mayoría de versiones de la 
ciencia humana de la semiótica. (Donna Haraway, 2016: 31) 

 

Y finalmente completa el planteamiento desde la última fase: “Cuarto, convertida por Marx y Freud, y 

teniendo debilidad por las etimologías ambiguas, escucho en la especie el lucro indecente, las monedas, el 

oro […], la suciedad, la riqueza” (Donna Haraway, 2016: 31).  

En resumen, considera que las especies, en este caso de compañía, son una agrupación de cuatro aspectos: 

la co-constitución, la finitud, la impureza, la historicidad y la complejidad. (Donna Haraway, 2016) 

El manifiesto de las especies de compañía (2016) trata, entonces, sobre la impresión de la naturaleza y de la 

cultura en la incansable e históricamente específica vida compartida de los perros y las personas, los cuales 

están vinculados en la alteridad significativa.  

Una vez explicado lo que es especie, y a través del libro Seguir con el problema. Generar parentesco en el 

Chthuluceno, se va a llevar a cabo una contextualización de ideas principales de esa sociedad a la que 

Haraway llama Chthuluceno.  

En esta obra, a través de ocho capítulos claramente diferenciados, pretende explicar cómo es necesario 

conocer los aspectos básicos que implica el vivir conociendo el problema, entendido este como la situación 

devastadora que está padeciendo la Tierra.  Y ante este estado, ella enuncia que la única perspectiva a 

través del cual se puede afrontar es la relativa a las sociedades multiespecies.  

Comienza afirmando que para poder afrontar el estado actual del planeta hay que olvidarse de presentes y 

futuros convencionales, y centrarse en estar en el presente como bichos mortales entrelazados en miríadas 

de configuraciones inacabadas de lugares, tiempos, materias, significados (Donna Haraway, 2019). Es decir, 

propone una ruptura con el pensamiento dominante que ha habido hasta ese momento y la línea histórica 

que se ha ido siguiendo.  

Del mismo modo, define ese Chthuluceno como el tipo de espacio-tiempo para aprender a seguir con el 

problema de vivir y morir con respons-habilidad en una tierra dañada. Este término proviene de las 

palabras griegas khthôn y kainos, y esta última implica una contradicción con el pensamiento común que se 

ha mantenido en el tiempo de que hay pasados, presentes y futuros, ya que afirma que todo es un tiempo 

de comienzos.  

Este se encuentra habitado por los Chthónicos, o lo que es lo mismo, seres de la tierra, antiguos y de última 

hora a la vez. Estos se desentienden de ideologías, se caracterizan por no pertenecer a nadie y por 

responder a diversos nombres en los distintos sitios de la Tierra. Siempre está bajo constantes 

transformaciones debido a las profundas relaciones que hacen con otros seres, sean estos humanos o no 

(Donna Haraway, 2019). 

Tanto el Antropoceno y el Capitaloceno intentan acabar con ellos, lo que los convierten en amenazas, y, 

para poder afrontar esto, Haraway plantea dos opciones: seguir creyendo únicamente en la tecnología o la 

religión, o aportar una nueva perspectiva que haga frente a la sensación de game over, entendida esta 



10 

 

como el sentimiento de que es demasiado tarde como para intentar algo, y centrarse en las sociedades 

multiespecies.  

Haraway hace hincapié en la figura SF, también entendida como ciencia ficción o fabulación especulativa, la 

cual también permite rastrear. Asimismo, afirma que adopta la forma de fabulación especulativa y de 

figuras de cuerdas, en una serie de relevos y retornos.   

Esta ciencia ficción permite crear mundos como tal e implica tener capacidad de pensamiento ya que esta 

dirigida a contar historias y sin él no se pueden dar las sociedades multiespecies. Esto hace que sea un 

elemento fundamental para poder tejer las relaciones y espacios necesarios para que estas se puedan dar.   

Además, evita el futurismo como tal y se va a centrar en crear nuevos parentescos, considerando a estos 

raros y distintos de los típicos de otras formas de organización como la dominante en la actual y su idea de 

que es genealógico.  

Estas uniones son fundamentales al ayudar a establecer su pensamiento tentacular algo que, aunque ya se 

había tratado con Latour u otros autores, ella le da mucha importancia.  

Haraway se va a centrar en cómo se debe tratar la urgencia que se esta dando en este momento histórico. 

Es decir, el declive al que esta sometida la tierra y que esta suponiendo graves problema ecológicos no solo 

para el planeta sino para todos los seres, humanos o no, que residen en ella y provienen de allí, al ser 

producto de las relaciones y conexiones entre diferentes agentes. 

Realza la importancia de las figuras de cuerdas y entiende estas como historias complejas que trata de 

recuperar con el objetivo de conseguir un entendimiento entre las especies. Esto les permite pensar y 

hacer, es decir, les da autonomía y potestad para hacerlo. Por lo tanto, bajo mi punto de vista, Donna 

Haraway plantea que se les facilita derechos y recursos que en muchos casos les habían sido expropiados 

por los seres humanos.  

Estas posibilitan que se den patrones en los que pueden participar todo tipo de seres que viven en la 

Terrápolis, un espacio o nicho dimensional habitado por las multiespecies y que permite la permacultura, 

es decir, organizar la sociedad y sus distintos ámbitos en torno al ecosistema. Aquí residen los humanos 

metamorfeados, lo que hace que esté compuesto por una multiplicidad de géneros sexuales y de pluralidad 

de seres que hasta ese momento no se habían tenido en cuenta como tal.  

Considera Haraway que las especies compañeras como aquellas que juegan juegos de figuras de cuerdas en 

los que quién está/ quiénes están en el mundo y quien sea/ quienes sean del mundo se constituye en 

intraacción e interacción. Son seres-en-encuentros comunes en la casa, el laboratorio, el terreno, el 

zoológico…   

O lo que es lo mismo, son seres que están estrechamente vinculados a otros y que, de una manera u otra, 

colaboran a la creación y desarrollo de otros a la vez que estos lo hacen ellos. Son relaciones recíprocas 

orientadas a garantizar su supervivencia.  

Como un ejemplo de estas sociedades multiespecies la autora utiliza a las palomas y como estas, a pesar de 

estar muchas veces invisibilizadas e incluso ser poseedoras de una estigmatización, han jugado papeles 

fundamentales en la historia de los seres humanos, ya sean transmitiendo mensajes o mostrando rutas de 

navegación. En determinados momentos históricos, están han contribuido de gran manera al desarrollo de 

los seres humanos, así como a su supervivencia.  



11 

 

Centrándose en los últimos años, expone como estas aves son agentes delegadas y a la vez actores, al 

realizar las funciones que les han enseñado con éxito, pero no encontrarse en un plano subordinado al ser 

humano.  

Muestra Haraway, a través de iniciativas como Pigeonblog, un proyecto dirigido a la recopilación de datos 

científicos sobre la contaminación atmosférica llevado a cabo por Da Costa en conjunto con otros 

ejecutantes, como los distintos actores implicados, en este caso, seres humanos, tecnología y palomas, han 

sido capaces de establecer relaciones entre e intraespecies.  

Han surgido vínculos a los que ha denominado trabajo del amor real y que se han centrado en cómo las 

palomas, esos animales considerados por muchos como ratas con alas, han logrado cumplir con las 

necesidades que los distintos profesionales les han ordenado y en algunos casos, enseñado a hacer.  

Y no solo esto, sino que han conseguido crear “un arte multiespecie en acción para mundos cotidianos 

necesitados – y capaces – de recuperación en las diferencias resultantes” (Donna Haraway, 2019: 47). 

Es decir, a través de la diferencia y de la alteridad con el otro se ha conseguido un equilibrio a partir del cual 

se ha podido llevar a cabo este tipo de acciones entre diferentes agentes basándose en sus puntos fuertes y 

trabajando en relaciones de igualdad, donde las palomas no eran unas simples herramientas, sino que eran 

coproductoras vitales situados en la misma jerarquía de los demás implicados en el proyecto. 

No se considera al ser humano como algo que se encuentra en una posición superior a los animales, sino 

que se elimina toda jerarquía para conseguir relaciones igualitarias, algo que no solo se reduce a las 

relaciones entre animales y humanos, sino también de los dos con seres considerados no vivos como son la 

tecnología.  

Afirma que el Antropoceno implica un tiempo de urgencia, ya que todos los seres están al borde de la 

extinción y por tanto en una situación precaria, esto último en parte como consecuencia de las mentiras 

que ha supuesto el progreso de la modernidad.  

Esto supone desarrollar una capacidad de pensar, y es por eso, por lo que resalta la importancia que tiene 

como surge el pensamiento y cuáles son los conocimientos conocidos por los seres.  

Asimismo, resalta que tanto autoridad como creencia, en el sentido estricto de la palabra, implica guerra y 

batalla, por lo que es necesario destruir ambos términos, algo que se contradice con el pensamiento 

antropocentrismo, el cual se caracteriza por darle autoridad al hombre y quitárselo a los demás seres, 

dominante de otros momentos históricos posteriores. Nombra a Gaia o Tierra la cual se interioriza en los 

pensamientos y modifica la capacidad de pensar de los seres.  

Enuncia que para evitar esta muerte lenta que constituye la extinción, es necesario repensar los espacios y 

dar la opción a que estos sean multiespecies, y aquí es donde entran lo que considera tentáculos, 

entendidos estos como la capacidad de sentir e intentar cambiar pensamientos e ideas, logrando así nuevas 

perspectivas y formas de afrontar esta situación. 

Además, permiten establecer distintas relaciones con otros actantes y en función de cómo sea la actitud 

ante este tipo de interacción destaca dos figuras diferenciadas; la primera es la que hace referencia a los 

caminantes, que no tienen estas capacidades ni la de responsa-habilidad, es decir, los que son incapaces de 

llevarlas a cabo.  



12 

 

Por otro lado, la de los matsutakes, llamados así por un hongo, es la que está compuesta por seres que 

tienen la competencia de poder explorar el hogar colectivo que esto implica y son los encargados de su 

supervivencia; son necesarios para poder afrontar la situación y poder seguir viviendo y muriendo en la 

tierra.  

Es decir, para poder sobrevivir en la situación actual, es necesario el pensar y ser consciente del problema. 

Esto implica modificar la historia y tener en cuenta las perspectivas que se han podido pasar por alto 

debido a la visión fálica de esta, o lo que es lo mismo, es necesario tener en cuenta todas las perspectivas y 

puntos de vista que han pasado desapercibidos hasta el momento, el tener un pensamiento distinto a la 

dominante de la cultura capitalista dominante.  

Y esto es lo que intenta hacer el Chthuluceno, ya que este está hecho a partir de historias y prácticas 

multiespecies en curso de devenir-con, en tiempos que permanecen en riesgo, tiempos precarios en los 

que el mundo no está terminado y el cielo no ha caído, todavía…  

Esto implica que no solo hay que tener en cuenta a los seres humanos sino también a otros actores y no 

perder de vista la posibilidad de poder cambiar la situación actual, es decir, olvidarse de ese game over que 

implica asimilar, reconocer e incluso afirmar que no se puede revertir esta situación, o al menos, frenar los 

efectos que tiene esta en la tierra. 

Resalta el término simpoiesis, ya que el Chthuluceno lo es al ser producto de diversos actores y no haber 

creado a sí mismo. Dempster define este concepto “como los sistemas producidos colectivamente que no 

tienen límites espaciales o temporales autodefinidos”. Afirma que “la información y el control se 

distribuyen entre los componentes, lo que permite que los sistemas puedan cambiar e incluso evolucionar 

en cualquier momento” (A través de Donna Haraway, 2019). 

Es decir, Haraway entiende este mundo como algo que está en constante cambio, cuyos límites no 

corresponden a los delimitados previamente y cuyos actores, ya sean humanos o no, están en constante 

interrelación.  

Ella define a estos simpoieticos como seres enteros además de sanos y salvos, que son fundamentales para 

que se pueda dar esta situación de constantes relaciones y como consecuencia de estas, transformaciones.  

Afirma que esos encuentros y pliegues interespecies pueden producir entidades que se mantienen unidas, 

se desarrollan, comunican y forman tejidos. Pueden derivar en parentescos raros e innovadores respectos a 

los que se han tenido hasta ese momento. 

Además, resalta que es necesario un equilibrio entre arte y ciencia, y para esto se apoya en la existencia de 

“cuatro comprometidas configuraciones de mundos activistas de arte-ciencia dedicadas a la curación 

parcial, la rehabilitación modesta y el resurgimiento todavía posibles en los duros tiempos del Antropoceno 

y el Capitaloceno imperiales” (Donna Haraway, 2019: 116). 

Afirma que es necesaria esa armonía para poder vislumbrar y hacer real ese Chthuluceno cuyos habitantes 

son los indígenas de la tierra en una miríada de idiomas e historias. Sin esto, no se podría conseguir la 

pluralidad de especies que caracteriza la sociedad típica de este espacio tiempo que es el Chthuluceno.  

Enuncia Haraway que, en realidad, no es el cambio que se esta dando en el planeta, sino como se esta 

distribuyendo este, ya que afecta más a determinadas poblaciones y actantes que a otros y que es por esto, 

en parte, por lo que es necesario establecer lo que los indígenas denominan Hózho, que son relaciones mas 



13 

 

adecuadas entre la tierra y los actantes de él, es decir, los seres que humanos o no, la componen y 

proceden de ella.   

Esto resalta la necesidad de jugar a lo que ella denomina Juegos mundiales y cuyo único ejemplo en el 

momento de escribir el libro es “Never Alone”.  Este esta creado con historias y desde prácticas propias de 

los pueblos indígenas que tienen el objetivo de colaborar para crear nuevos mundos y, para esto, es 

necesario tener un materialismo sensible que permita ver más allá de lo que muestra los agentes a simple 

vista.   

Otro ejemplo que puede suponer el paso al Chthuluceno, y en el cual hace hincapié, es la Black Mesa Water 

Coalition, una organización formada por jóvenes indígenas que está dirigida a abordar los problemas 

ecológicos que se están dando, como consecuencia en muchos casos de la acción humana, en las tierras de 

las tribus, que nombra, explica y considera como un posible tentáculo, al ser una interrelación entre 

agentes humanos, no humanos y tecnología dirigida a salvar el planeta. 

Además, resalta la idea de que, la situación actual no es la única en la que ha sido necesario enfrentarse a 

un desastre, sino que hay otros percances y declives que han acompañado, en diversos momentos 

históricos, a la tierra.  

Asimismo, ejemplifica, a través de varios seres vivos como son animales y las plantas, como en realidad 

ninguna especie es únicamente producto de si misma, sino que su desarrollo va ligado a otras especies, en 

ocasiones, de grupos muy diferenciados con relación a los que se han asignado a cada agente.   

Esto hace que, al desaparecer la mayoría de los lugares en los que se daban estas relaciones, muchas 

especies dejen de existir o incluso hayan tenido que adaptarse a otras condiciones mutando en el proceso.  

Haraway afirma que esto es lo que supone el paso del Holoceno al Antropoceno, y que, por tanto, da lugar 

al Chthuluceno al ser este una alternativa e intentar dar respuesta a este último.  

Todo esto provoca que, en la actualidad, el planeta se encuentre compuesto por una gran cantidad de 

refugiados, que de alguna manera son seres humanos y no humanos que no disponen de refugio al haberle 

sido este arrebatado y, por tanto, con la incapacidad de establecer relaciones con otras especies.  

Siendo esto consecuencia directa de haber perdido la capacidad de situarse en aquellos pliegues, o mejor 

dicho, límites que dan opción a que se produzcan estas interacciones y posteriores relaciones que lo 

produce.  

Donna Haraway afirma que los Chthónicos, es decir, los habitantes de la tierra, no son posthumanistas sino 

que sino que forman parte del compost, es decir, son seres que viven ya en una etapa posterior al 

Antropoceno y Capitaloceno y que ya se sitúan al principio de lo que ella denomina Chthuluceno. Esto se 

debe a la consideración de que el término posthumanista no engloba todo lo que supone formar parte de 

las sociedades multiespecies.  

Asimismo, esta terminología hace referencia a la necesidad de crear una nueva definición de parientes que 

vaya más allá de la genealogía y permita crear un parentesco raro que de lugar a este tipo de sociedades, ya 

que ella afirma que de cierta manera todos los seres, independientemente de su especie, son parientes al 

estar ligados y trenzados desde el principio de su historia y de cierta manera, al depender los unos de los 

otros, para la supervivencia.  



14 

 

Y para esto, hay que reflexionar la manera en la que pensamos y “volver a sembrar nuestras almas y 

nuestros mundos natales para poder florecer - otra vez, o quizás por primera vez - en un planeta vulnerable 

que aún no ha sido asesinado” (Donna Haraway, 2019: 182).  

Todo esto para lograr recuperar estos lugares de interrelación y mejorar la condición de la tierra, pero 

únicamente a través de estas alianzas multiespecies, ya que hay extender la historia de las especies 

compañeras para incluir más de su incesante diversidad y su problema urgente.  

Es decir, el nombre del juego de vivir y morir en la tierra es un intrincado asunto multiespecies que lleva el 

nombre de simbiosis, el acoplamiento de las especies compañeras, juntas compartiendo mesa.  

Afirma Haraway que los agentes, humanos o no, deben vivir con y morir con y a su vez enuncia que a la 

simpoieis se le puede entender como una bolsa para la continuidad, un yugo para devenir-con, para seguir 

con el problema de heredar los daños y logros de historias naturoculturales coloniales y postcoloniales en 

el relato de una recuperación aún posible.  

Con relación a esto nombra a Vinciane Despret, una filosofa que ha estudiado las relaciones entre animales 

y humanos, y con relación a su pensamiento, este enuncia que  

Amplía, y hasta llega a inventar, las competencias de todos los jugadores, incluida ella misma, de manera tal 
que el dominio de las maneras de ser y conocer se dilata, se expande, agrega posibilidades ontológicas y 
epistemológicas, propone y pone en práctica algo que antes no estaba allí. Esa es su práctica de 
configuración de mundos. (Donna Haraway, 2019: 196) 

 

Es decir, aporta la idea de que cambiar la perspectiva por la que se va a observar y catalogar a los demás 

permite crear una pluralidad de opciones que hasta ese momento no se habían barajado como posibilidad. 

Elimina los roles que normalmente se le había asignado a cada agente y se centra en ver cómo estos 

interactúan y generan nuevos conocimientos.  

Se pretende conseguir que tanto los animales como los humanos se nutran entre ellos y lograr así el vivir y 

morir en el planeta Tierra. Despret afirma que ‘‘trabajar juntos en este tipo de interacción cotidiana entre 

trabajo, conversación y atención […] es el idioma correcto” (A través de Donna Haraway, 2019: 200). 

Es decir, el objetivo principal del libro de Haraway titulado Seguir con el problema. Generar parentesco en el 

Chthuluceno es conocer que puede llegar a significar el pensamiento en la civilización en la que nos 

encontramos.  

Pretende exponer la importancia que tiene la manera de pensar y cómo se forman estos pensamientos en 

las sociedades y cómo este puede suponer el deterioro de la tierra, lo que hace necesario buscar 

alternativas que no se han tenido en cuenta hasta el momento, y para esto, es necesario:  

Pasar el relevo de alguna manera, heredar el problema y reinventar las condiciones para un florecimiento 
multiespecies, no solo en un tiempo de incesantes guerras y genocidios humanos, sino en un tiempo de 
extinciones masivas y genocidios multiespecies impulsados que arrastran a personas y bichos a un 
torbellino. Tenemos que ‘‘atrevernos a ‘generar’ el relevo; es decir, crear, fabular, para no desesperar; para 
quizás llegar a inducir una transformación, aunque sin la lealtad artificial que sería hacerlo ‘en nombre de 
una causa’, no importa cuán noble pueda llegar a ser’’. (Donna Haraway, 2019: 201) 

 



15 

 

Y para esto hay que partir de mundos situados en los cuales el antropocentrismo humanista, es decir, el 

centrarse en estudiar todo a través de la visión de lo que se considera que es el hombre, debe quedarse en 

el pasado y vislumbrar la realidad a través de los demás agentes.  

Hay que romper e innovar con lo previamente establecido y considerar lo que había pasado desapercibido 

e incluso invisibilizado como agentes con la capacidad de aportar conocimientos y perspectivas que 

aporten nuevas transformaciones.  

Esto supone la necesidad de crear nuevas artes para vivir en la tierra, un planeta herido, y es por esto por lo 

que es necesario el cultivo de la capacidad para volver a imaginar la riqueza, aprender un tipo de sanación 

práctica en lugar de abrazar holismos y bordar colaboraciones improbables de manera colectiva, sin 

preocuparse demasiado por los órdenes ontológicos convencionales.  

Dicho de otra forma, al haber nueva información, agentes y formas de conocimiento, es necesario aportar y 

utilizar nuevas perspectivas, diferenciadas de lo utilizado anteriormente y, por lo tanto, innovadoras para 

poder recoger este conocimiento y producir nuevos.  

Todo esto lo ejemplifica Haraway a través de cinco Camilles, que se van a considerar como cinco bebés que 

han nacido para la simpoiesis, para hacer-con y devenir-con una nidada variopinta de otros terráqueos.  

De esta manera se va a intentar visibilizar el paso del Capitaloceno y Antropoceno al Chthuluceno, es decir, 

el paso del posthumanismo al compost. A todo esto, lo acompaña un cambio generalizado en el 

pensamiento.  

Estos cinco seres tienen el objetivo de visibilizar a vulnerables especies coevolutivas aún-no-nacidas y aún-

no-salidas-del-cascarrón. Son chthónicos, es decir, los habitantes del Chthuluceno y por tanto producto de 

un parentesco raro, de la SF o ciencia ficción y de la necesidad de crear las ‘‘artes para vivir en un planeta 

herido’’.  

Asimismo, se pueden considerar que forman parte de una fabulación especulativa, al ser a través de ellas 

donde se exponen cinco vidas hipotéticas y orientadas en un futuro, y con las cuales se abarcan 

cuatrocientos años.  

Cada una de ellas, aunque surgen en momentos de conexión entre distintos seres, viven en tiempos 

distintos, al reflejar cinco generaciones humanas. Aun así, todas comparten que a lo largo de su ciclo vital 

se ve reflejado en un descenso constante en el número de humanos y otras especies que se encuentran en 

la tierra en ese momento en concreto.  

Estas provienen de tres progenitores distintos y tienen a una mariposa monarca de América del Norte 

como simbionte, lo que hace que poco tiempo antes de fallecer una generación, la siguiente ya se está 

preparando para nacer. Asimismo, los demás que no son muchos, también tienen animales en situación de 

peligrosidad como simbiontes.  

La primera de ellas, a la que se va a llamar Camille 1, abarca setenta y cinco años, más concretamente del 

2025 al 2100, fecha en la que fallece. Esta vive en Comunidades de Compost conformadas por personas 

que son enseñadas por animales con el objetivo de poder vivir en las situaciones de crisis. Dos de los 

aspectos más importantes de estas sociedades son la educación en diversos enfoques, sobre todo, las 

ciencias y las artes y centrarse en la importancia de contar historias al considerar estas una forma de 

aprendizaje.   



16 

 

Esta etapa tiene el objetivo de dar a las especies amenazadas con las que realizan las simbiosis una 

oportunidad de futuro en un tiempo de extinciones masivas. Y a mi juicio, es por esto, por lo que cada 

simbionte animal forma parte de estas.  

Por otro lado, Camille 2 vive cien años, en este caso, del 2085 hasta 2185, y ella se encuentra instruida por 

Camille 1. En esta generación resalta la idea y se afirma que, hasta que no se reconociera la simpoiesis con 

los muertos, la simpoiesis con los vivos sería radicalmente incompleta.   

Posteriormente, se encuentra Camille 3 que nace en 2170 y fallece en 2270 con cien años. Y Camille 4, que 

vive el mismo transcurso de su generación anterior, más en concreto de 2255 a 2355. Esta última se centra 

en descubrir caminos diferentes a los que habían transitado sus antecesoras y en la creación de animismo 

experimental.  

Uno de los ejemplos de este es el que llevan a cabo con Tagaq y sus amigos que consistió en desarrollar  

un argumento musical sobre y a favor de las continuidades, transformaciones y contradicciones, así como 
interconversiones cinéticas visuales y acústicas SF de seres humanos y animales en mundos situados. Cazar, 
comer, vivir-con, morir-con y moverse-con en los turbulentos torbellinos y pliegues de una tierra situada. 
(Donna Haraway, 2019: 247) 

 

Esto supuso una poderosa propuesta para repensar la relacionalidad, la perspectiva, el proceso y la realidad 

sin las dudosas comunidades de las oposiciones binarias moderno/tradicional o religioso/secular. 

Es decir, a través de las artes tiene lugar una ruptura en el pensamiento al crear una nueve innovadora 

corriente que va más allá de lo que se había establecido hasta el momento.  

Por otro lado, Camille 5 abarca los años entre 2340 a 2425. En esta última generación expuesta vuelve a 

hacer referencia a que los palabreros de los muertos buscaban y liberaban energías del Chthuluceno 

pasado, presente y futuro, con miríadas de tentáculos de simpoiesis oportunistas, peligrosa y generativa.  

En otras palabras, el Chthuluceno es ese tiempo espacio que se caracteriza porque los futuros humanos y 

animales mantienen la continuidad de los relevos de la vida mortal, heredando y, al mismo tiempo, 

inventando prácticas de recuperación, supervivencia y florecimiento.  

Todo esto supone la necesidad de entrenar la mente y la manera de pensar, para pasar de la idea de que 

los seres humanos son conocedores de todo a una perspectiva en la que estos sean conscientes de la 

necesidad de mantener un aprendizaje constante durante todo el ciclo vital. 

Esto se deriva en la necesidad de combinar las artes y las ciencias y aprenderlas para conseguir comprender 

a las comunidades ecológicas y naturoculturales que consiguen evolucionar y mantenerse en el tiempo a 

pesar de todas las posibles dificultades que encuentran en el proceso. 

En definitiva, el Chthuluceno se caracteriza por ser una ruptura con el pensamiento previo que había sido 

dominante hasta la fecha y para poder llevarla a cabo es necesario aceptar el surgimiento de las sociedades 

multiespecies, al ser esta la única opción de poder afrontar el declive ecológico de la tierra.  

 

 



17 

 

6. Políticas sociales en el Chthuluceno 

Al darse un cambio al pasar del Antropoceno y Capitaloceno al Chthuluceno, esto supone la necesidad de 

cambiar la forma en la que se entiende a la sociedad, y como consecuencia de esto, también lo hace la 

manera en la que se deben redactar y llevar a cabo las políticas sociales.  

Para que estas sean adecuadas, partiendo de la teoría de las sociedades multiespecies de Haraway, es 

necesario tener en cuenta varios aspectos fundamentales que suponen y caracterizan este espacio tiempo. 

En primer lugar, la sociedad está compuesta por todo tipo de agentes, no solo por humanos, sino también 

por animales, tecnología o ciencias que se encuentran trenzados al compartir historia y relatos. Esto 

supone que la perspectiva antropocéntrica que había sido dominante hasta el momento se ve sustituida 

por una multiespecies, y que la visión temporal e histórica de avance es sustituida por una sin principios ni 

finales.  

Por otro lado, es necesario partir de una perspectiva que este centrada en conseguir que las condiciones 

del planeta mejoren considerablemente y se reduzca así el declive ecológico que está padeciendo, lo que 

hace necesario que la sociedad en su conjunto este orientada a respetar el planeta. Los seres vives en la 

tierra y son producto de esta. 

Asimismo, estas deberán ir dirigidas a potenciar la creación de lugares, ya sean límites o pliegues, que 

posibiliten el intercambio y la creación de relaciones y, por tanto, de parentescos raros entre los diferentes 

agentes que son de la tierra y conviven con ella. Hay que señalar que en muchas situaciones esto deriva en 

la creación de parentescos raros. 

Hay que destacar la necesidad de mantener la capacidad de autoaprendizaje durante todo el proceso del 

ciclo vital, sobre todo en lo que respecta a las artes y las ciencias, al ser fundamentales para que se den 

lugar los Chthónicos, esos habitantes que han repensado y modificado su pensamiento y lo han orientado a 

las sociedades multiespecies con el objetivo de poder vivir y curar lugares que han sido dañados con 

anterioridad. 

Quiero resaltar que el pasado, presente y futuro deja de existir como tal y la sociedad va orientada a vivir 

en el presente como seres, todo esto en parte como consecuencia de los constantes cambios que se 

produce, estos como consecuencia de las ininterrumpidas interacciones entre los distintos agentes, 

pudiendo ser estos considerados humanos o no.  

Todo esto afecta a las políticas sociales, estas según Teresa Montagut Antolí se pueden definir como  

la intervención pública que incide en el bienestar de las personas, ya sea cambiando, manteniendo o 
facilitando sus condiciones de vida. Trata de mejorar el bienestar humano a través de la cobertura de 
necesidades de los ciudadanos en aspectos como la educación, la salud, la vivienda y la protección social en 
general. (Teresa Montagut Antolí, 2008: 19) 

 

O lo que es lo mismo, son las acciones que van dirigidas a promover una mejora en las condiciones de vida, 

la igualdad de oportunidades y la integración de los seres que configuran la sociedad.  

Es decir, las políticas sociales se podrían definir como aquellas disciplinas que tienen como objetivo último 

mejorar los derechos sociales y el bienestar social de la ciudadanía. Como consecuencia de esto y al abarcar 



18 

 

distintos ámbitos, disponen de diversos tipos como son las asistenciales, redistributivas o predistributivas 

para poder afrontar todos ellos.  

Es por esto por lo que hay que hacer especial énfasis en que sean desde estas acciones, y por tanto a partir 

de los gobiernos, donde se promuevan ese cambio de pensamiento en la sociedad, lo que permitirá dar 

lugar a las sociedades multiespecies, y como consecuencia de esto, a la implantación del Chthuluceno o lo 

que es lo mismo, la única alternativa posible para poder sobrevivir en la Tierra y su situación de declive.  

Y para esto, es necesario replantearse el pensamiento dominante y seguir aprendiendo para tener en 

cuenta las perspectivas ajenas al antropocentrismo. Ya que es fundamental para poder profundizar en los 

demás seres, ya sean estos vivos o no, y poderlos considerar como colaboradores en un plano igualitario, 

dejando atrás la jerarquía propia de la corriente de pensamiento fálica.  

Es necesario visibilizar esta idea ya que, como se ha dicho anteriormente, es la única opción por la cual 

todos los seres de la tierra, entre ellos los humanos, pueden sobrevivir en esta situación tan desfavorable 

por la que está pasando la Tierra.  

Si no se consigue adecuarse bajo estas condiciones, la realidad es que la supervivencia de la Tierra y de 

todos los seres que la habitan será cada vez más complicada hasta llegar al punto de la extinción de todos 

los agentes independientemente de que estos sean humanos o no.  

Esta se desarrollará de esta manera al ser producto de la progresiva desaparición de espacios comunes, o lo 

que es lo mismo, de límites y pliegues que permiten el intercambio y las relaciones entre los distintos 

agentes, humanos y no humanos, que componen la tierra.  

Esto debido a que son estos lugares los que se encargan de permitir la supervivencia de los actantes al 

facilitar las interconexiones entre estos. Es aquí donde estos se trenzan con el objetivo de sobrevivir y 

poder afrontar las condiciones negativas a las que deben hacer frente en el tiempo. 

Es por esto por lo que es necesario no resignarse y buscar soluciones, es decir, declinar el pensamiento que 

Haraway denomina game over por una actitud esperanzadora de poder cambiar la situación de la Tierra o 

al menos mitigar las consecuencias que el planeta está padeciendo. 

Finalmente, se ha considerado que la mejor manera de asegurarse que esta perspectiva llegue a la mayor 

parte de la población humana y así poderse implementar, es a través de estas políticas sociales. No hay 

mejor manera de promover estos pensamientos, que por medio de las herramientas sociales que buscan el 

bienestar de la sociedad, y por tanto, también su supervivencia.   

 

7. Conclusiones 

A lo largo de la realización de este trabajo y a través de las obras y teorías de Donna Haraway, se ha llegado 

a varias conclusiones. La principal de ellas, y una de las más importante, es la necesidad de adoptar esta 

perspectiva de Donna Haraway para poder afrontar y superar el declive ecológico actual al que está 

sometida la Tierra.  

 



19 

 

Haraway señala que promover el establecimiento del Chthuluceno y las sociedades multiespecies es la 

única opción de poder seguir viviendo en la Tierra, ya que supone dejar atrás el Antropoceno y el 

Capitaloceno que ha provocado esa situación tan desafortunada que, aunque no es la primera vez que 

pasa, sí que es la que más impacto está teniendo en todos los agentes que la componen.  

Asimismo, para poder conseguir esto es necesario abandonar la visión fálica y antropocentrista dominante 

en gran parte de la historia y de cierta manera, olvidarse de los principios y finales de las sociedades, ya que 

hay que centrarse en el presente y en todos los agentes que son y residen en la tierra.  

Esto es complicado, en parte, debido a que, a lo largo del tiempo, el pensamiento antropocentrista no solo 

se ha organizado y defendido, sino que también se ha ido perpetuando. Además, la mayoría de la sociedad 

ha interiorizado la idea de entender la historia como una línea temporal caracterizada por tener pasado, 

presente y futuro. 

Adicionalmente, hay que situarse en una postura que permita tener una visión basada en la SF o lo que es 

lo mismo, en la ciencia ficción, para poder replantearse varios aspectos que a pesar de haber podido pasar 

desapercibidos, Donna Haraway considera que son fundamentales para poder acceder a la posibilidad de 

salvar el planeta y, por tanto, a todos los seres que allí residen. 

Por otro lado, se hace hincapié a la necesidad de evitar situarse en tiempos pasados y caer en futurismos, 

hace necesario centrarse en el presente y ser consciente de cómo todos los seres son consecuencia de 

otros, ya sean considerados estos humanos o no.  

Asimismo, estos actantes se caracterizan por tener historias trenzadas que les han permitido sobrevivir y 

afrontar todas las situaciones amenazantes al permitir esto el desarrollo de nuevas habilidades que hasta 

ese momento no tenían. Ya que, al profundizar en aspectos que no se habían tenido en cuenta y que, de 

cierta manera, estaban ocultos a simple vista por el pensamiento dominante, esto ha permitido la creación 

de parentescos raros.  

Este aspecto es uno de los más importantes en los que se basa Haraway para exponer esta teoría de las 

sociedades multiespecies y del Chthuluceno, ya que sin estos no se podría desarrollar y por tanto esta no 

sería la solución a la situación actual.  

Es por esto, por lo que Donna Haraway resalta la necesidad de visibilizar todos estos aspectos necesarios 

para que pueda darse la oportunidad de salvar el planeta y los entes que lo componen de esa lenta 

extinción a la que están siendo empujados.  

Y para esto, afirma que es necesario redefinir la manera de pensar y promover sobre todo las ciencias y las 

artes, al ser consideradas fundamentales para poder visibilizar esto y conseguir así la supervivencia frente a 

esta situación que, aunque no es nuevo sí que está siendo otorgado con mayor importancia, caracterizada 

por una tierra dañada en la que hay que desarrollar capacidades que pueden haberse pasado por alto.  

Esto implica que para conseguir todo lo anterior, el primer paso es ser conscientes de la necesidad de 

colaborar con los otros seres a través de los espacios, a los que la autora denomina límites y pliegues, que 

se encuentran en las fronteras de esa alteridad con el otro. Es aquí donde tiene lugar ese aprendizaje de las 

habilidades necesarias apara poderse dar este tipo de sociedades multiespecies.  Es por esto, por lo que, 

según la autora, los seres humanos han de ser conscientes de la necesidad de aprender y mantener esa 

actitud a lo largo de su ciclo vital.  



20 

 

Por otro lado, me gustaría plantear como este trabajo ha influido en mi modo de pensar ya que me ha 

permitido comprender una perspectiva que hasta ese momento no había tenido en cuenta y me ha hecho 

replantearme la manera en la que se debe entender la sociedad.  

Al ser una autora tan revolucionaria hay aspectos que desconocía pero que han sido fundamentales para 

poder conocer en su totalidad teoría y la necesidad que hace de cambiar el pensamiento actual dominante 

por uno mas inclusivo, que tenga en cuenta a los seres y actantes que no se habían tenido en cuenta hasta 

el momento.  

Con relación a esto, también he podido profundizar en el valor real que tienen determinados actantes en la 

vida y como independientemente de que fueran humanos o no, estos han sido los encargados de posibilitar 

la supervivencia frente a las posibles situaciones a los que se han tenido que enfrentar gracias a la creación 

de esos espacios compartidos que permiten trenzar sus historias en una sola.  

 

8. Bibliografía 

Berliner Festspiele. (6 de enero de 2017). Donna Haraway. https://www.berlinerfestspiele.de/de/berliner-

festspiele/start.html.   https://www.berlinerfestspiele.de/en/berliner-festspiele/programm/bfs-

kuenstler/bfs_kuenstler_detail_199957.html 

Centre de Cultura Contemporània de Barcelona  (CCCB). (6 de octubre de 2020). Donna Haraway. 

www.cccb.org/en. https://www.cccb.org/en/participants/file/donna-haraway/228145 

Haraway, D. (1990).  Manifiesto para cyborgs: ciencia, tecnología y feminismo socialista a finales del siglo 

XX.  https://xenero.webs.uvigo.es/profesorado/beatriz_suarez/ciborg.pdf 

Haraway, D. (2016).  Manifiesto de las especies de compañía. SANS SOLEIL EDICIONES 

Haraway, D. (2019). El patriarcado del osito Teddy. Taxidermia en el Jardín del Edén. SANS SOLEIL 

EDICIONES 

Haraway, D. (2019).  Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. Ediciones Consonni.  

Montagut, T. (2008). Política social. Una introducción, Ariel ediciones.  

 

https://www.berlinerfestspiele.de/de/berliner-festspiele/start.html
https://www.berlinerfestspiele.de/de/berliner-festspiele/start.html
https://www.berlinerfestspiele.de/en/berliner-festspiele/programm/bfs-kuenstler/bfs_kuenstler_detail_199957.html
https://www.berlinerfestspiele.de/en/berliner-festspiele/programm/bfs-kuenstler/bfs_kuenstler_detail_199957.html
https://www.cccb.org/es
http://www.cccb.org/en
https://www.cccb.org/en/participants/file/donna-haraway/228145
https://xenero.webs.uvigo.es/profesorado/beatriz_suarez/ciborg.pdf

