
1 

  

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Master 

 

 

 [La mitología clásica y su reflejo en el cine de 

péplum 1997-2014.Critica al new péplum  realizado 

por Hollywood] 

 

Autor/es 

Lucia Cano Díaz 

 

Director/es 

Fernando Sanz Ferreruela 

Facultad / Escuela 

Año 

Facultad de Filosofía y Letras.2020/2021 

 

 

 

 



2 

  

Resumen:  

En este presente trabajo vamos a realizar una crítica de veracidad al cine de nuevo 

péplum (1997-2014) de temática mitológica a través de una comparativa de fuentes de la 

Antigüedad clásica como son las grandes obras de Homero, Hesíodo y Apolodoro, entre 

otros autores. A su vez analizaremos los vestuarios, las costumbres y las localizaciones 

con el objetivo de intentar ver como los elementos y las historias de la antigüedad griega 

han sido reflejados en los filmes de Hollywood. 

 

Palabras clave:  

Cine; Mitología; Veracidad; Fuentes; Hollywood 

 

Abstract: 

In this work we are going to make a critique of veracity to the new péplum cinema 

(1997-2014) of mythological themes through a comparison of sources of classical 

antiquity with the great works of Homer, Hesiod and Apollodorus, among other 

authors.In turn we will analyze the costumes, customs and locations with the aim of trying 

to see how the elements and stories of Greek antiquity have been reflected in Hollywood 

films. 

Keywords: 

Cinema; Mythology; Truthfulness; Sources; Hollywood 

 

 

 

 

 

 



3 

  

Índice 
1. Introducción ............................................................................................................. 5 

1.1 Justificación del Tema .......................................................................................... 5 

1.2 Estado de la cuestión ............................................................................................. 6 

1.3.Objetivos .............................................................................................................. 12 

1.4  Metodología ............................................................................................................ 13 

2 .Introducción cine Péplum ........................................................................................ 14 

2.1 Cine de Nuevo péplum ........................................................................................ 15 

2.2 Tecnología ............................................................................................................ 16 

2.3 Introducción a la mitología ................................................................................ 16 

2.3.1 Hesíodo .......................................................................................................... 17 

2.3.2 Apolodoro ...................................................................................................... 17 

3. Películas que vamos a analizar con respecto a la literatura clásica ..................... 18 

3.1  Hércules (1997) ................................................................................................... 18 

3.1.1 Personajes ..................................................................................................... 18 

3.1.2 Fidelidad de la película a la historia original de Apolodoro de Atenas y 

Eurípides. ............................................................................................................... 20 

3.2  La Odisea ............................................................................................................. 29 

3.2.1  Personajes .................................................................................................... 30 

3.2.2 Fidelidad con respecto a la obra original ................................................... 33 

3.3 Furia de titanes ..................................................................................................... 40 

3.3.1 Personajes ..................................................................................................... 40 

3.3.2 Fidelidad de la película frente a la fuente original .................................... 43 

3.4 Ira de titanes ......................................................................................................... 52 

3.4.1 Personajes ..................................................................................................... 52 

3.4.2Fidelidad de la película frente la fuente original ........................................ 54 

3.5 The Inmortals ........................................................................................................ 61 

3.5.1 Personajes ..................................................................................................... 61 

3.5.2 Fidelidad de la película frente a la obra original....................................... 63 

3.6 Troya ..................................................................................................................... 71 

3.6.1 Personajes ..................................................................................................... 72 

3.6.2 Fidelidad frente a la obra original .............................................................. 74 

3.7 Hércules el origen de la leyenda .......................................................................... 87 

3.7.1 Personajes ..................................................................................................... 88 

3.7.2Fidelidad de la película frente a la obra clásica.......................................... 89 



4 

  

4. Conclusión .............................................................................................................. 97 

5.Bibliografía ................................................................................................................. 99 

5.1 Filmografía ........................................................................................................ 103 

6.Anexos ....................................................................................................................... 104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

  

1. Introducción 
 

En este presente trabajo vamos a realizar un análisis exhaustivo de las películas 

de mitología clásica a través de la realización de una comparativa con las fuentes de la 

literatura griega como la Odisea, La Ilíada o La Biblioteca Mitológica. En este estudio al 

mismo tiempo  vamos a hablar  del cine del nuevo péplum,  que abarca  el periodo 1997-

2014 y que son películas basadas en las vidas de los héroes griegos como Odiseo, 

Hércules, Teseo o Perseo.1 En primera instancia antes de analizar las películas del nuevo 

péplum, realizaremos una introducción sobre mitología griega y daremos  a conocer a los 

grandes autores de la época griega de los que vamos a utilizar sus obras para realizar la 

crítica de veracidad.2 Tras esto explicaremos la evolución del cine de la Antigüedad 

denominado cine de péplum, cine que tiene su origen en el país italiano y que dará 

posteriormente su salto a Hollywood en los años 50 y que se mantendrá en auge hasta la 

popularización del cine Western en los años 60, y que fue recuperado de nuevo a partir 

de 1997 con el estreno de la serie de Hércules: los viajes legendarios y la película de 

Disney del mismo nombre.3 

1.1 Justificación del Tema  
 

El motivo de la elección de esta temática se circunscribe principalmente  en dos  

puntos; el primero de ellos es el gran interés que existe en la autora del trabajo desde que 

curso  en el instituto la asignatura de Cultura Clásica en el tercer curso de la ESO, donde 

descubrió  por primera vez la existencia de dioses, héroes y monstruos que creó la 

sociedad griega como forma de expresión de su religión; el segundo punto es que tras 

numerosos años de visionado de películas de mitología clásica de este denominado nuevo 

péplum  me he visto en la necesidad de una crítica a este género cinematográfico ya que 

no existe ninguna adaptación actualmente que sea fidedigna a las fuentes originales que 

escribieron los autores clásicos de la época.4 

                                                           
1 DIAK, N., the New Peplum: Essays on Sword and Sandal Films and Television Programs since the 1990s, 

North Carolina, McFarland Company, 2018. 
2 HARD, R., El gran Libro de la mitología griega, Madrid, La esfera de los libros, 2008. 
3 SOLOMON, J., Péplum: el mundo antiguo en el cine, Madrid, Alianza, 2007. 
4 https://elpais.com/diario/1997/10/06/cultura/876088810_850215.html[Fecha de consulta 10-V-2021]. 



6 

  

 

 

1.2 Estado de la cuestión 
 

El primer artículo que nos permite estructurar nuestro trabajo ya que realiza una 

crítica a la versión cinematográfica de La Eneida desde el punto de vista crítico, de cómo 

la cultura audiovisual ha reflejado la historia de Virgilio. El artículo se llama la versión 

cinematográfica de La Eneida del profesor Pedro Luis Cano de 1981. Este artículo nos 

permite analizar en una película como La Eneida cómo se ha reflejado la historia, el 

tiempo histórico con respecto a la fuente clásica de La Eneida de Virgilio.5 

Posteriormente en el año 1984, Luis Cecereu escribía un artículo denominado 

Cine y Mito, en el cual definía cómo el cine ha utilizado la estructura del mito clásico para 

realizar las películas de acción y de héroes a lo largo de su historia. Este artículo aunque 

habla de cine y mitología, no nos proporciona información útil para este trabajo.6 

Más tarde en el año 1989, encontramos un artículo denominado El mundo clásico 

en el cine histórico (Aproximación al péplum) de Ángel Luis Hueso Montón. Este analiza 

cómo se ha mostrado la cultura y la historia clásica en el cine.7 

Posteriormente en el año 1993 encontramos el estudio denominado Filmografía 

mítica en el péplum de Mª Cruz  García Fuentes. En este trabajo se nos da conocer los 

rasgos del cine de péplum diferenciando el cine de historia con respecto al mitológico. En 

este caso el trabajo nos resulta útil ya que nos proporciona los rasgos que debemos 

analizar en nuestro apartado de crítica audiovisual.8 

En el periodo 1993-2003 nos encontramos ante un vacío de publicaciones 

posiblemente fomentando por la falta de interés hacia este tema de estudio durante esta 

época que se va a volver a recuperar con los estrenos de Gladiator (2000), Troya (2004) 

y 300 (2006). 

                                                           
5 CANO LUIS, P., "Una versión cinematográfica de la Eneida", Faventia, Nº2, 1981, pp.171-183. 
6 CECEREU, L., "Cine y Mito" Aisthesis: Revista Chilena de investigaciones, Nº17,1984, pp.82-90. 

7 HUESO MONTÓN, A,”El mundo clásico en el cine histórico”, Cuaderno cinematográfico,Nº6,1989,pp 73-

85 
8 CRUZ GARCIA FUENTES, Mª, “Filmografía mítica en el péplum”, Cuaderno de filología clásica. Estudios 

latinos,.Nº4, 1993,pp301-350 



7 

  

Tras esos diez años de vacío de publicaciones encontramos el artículo Gladiator: 

Memoria del Péplum y Reescritura Genérica de María Rosario Lacalle Zalduendo, en el 

cual nos muestra cómo el género del péplum ha evolucionado y cómo se ha ido mostrado 

la figura de los gladiadores en el cine. Este artículo nos habla del género del péplum pero 

no habla de películas de mitología griega por lo que no nos sirve para realizar el trabajo 

de investigación.9 

Por otra parte en el año 2004, encontramos el estudio con el nombre de La imagen 

en el mundo antiguo en la ópera y el cine de Oscar La Peña Marchena. En este caso, se 

analizan los aspectos comunes y las diferencias al representar el mundo antiguo en ambas 

artes, por lo que este nos puede servir de utilidad para saber qué aspectos podemos 

analizar en las películas.10 

Ya en el año 2005, tenemos un trabajo de Elena Galán Fajardo denominado La 

influencia de la mitología en los argumentos cinematográficos universales. Este artículo 

analiza desde un punto de vista psicológico cómo la mitología clásica ha influido en los 

argumentos del cine usando personajes arquetipos como Ulises, quien es conocido como 

un viajero que se enfrenta a numerosos peligros. Este personaje es utilizado por 

Hollywood en las películas de Western. Este artículo aunque hable de mitología lo hace 

desde el punto de vista del argumento y los arquetipos, algo que no resulta de utilidad 

para realizar nuestra investigación.11 

También en este año 2005 disponemos de La mujer en el "péplum": más allá del 

glamour y la virtud de Oscar La Peña Marchena. Esta investigación analiza el papel de la 

mujer en las películas, y a pesar de tener una temática muy interesante no nos proporciona 

ningún tipo de información para nuestro tema de estudio.12 

Para acabar este año 2005 localizamos el artículo de Alberto Prieto Arcienaga 

llamado Troya sin Homero (2004). Este artículo realiza un análisis en profundidad de la 

película de Troya desde el punto de vista crítico ya que compara la película con la propia 

                                                           
9 ZALDUENDO, ROSARIO Mª. “Gladiator: Memoria del péplum”, Razón y palabra, nº 31,2003. 
10  LA PEÑA MARCHENA, O., “La imagen del Mundo Antiguo en la ópera y el cine continuidad y 

divergencia”, Veleia: Revista de prehistoria, historia antigua, arqueología y filología clásicas, nº 21, 2004, 

pp. 201-218. 
11  FAJARDO GALÁN, E., "Influencia de la mitología en los argumentos cinematográficos universales", 

Internacional Journal Development and Educational Psycology, Volumen 3, nº1,2005, pp .115-123. 
12 LA PEÑA MARCHENA, O., “La mujer en el "péplum" más allá del glamour y la virtud”, Las hijas de 

Pandora: historia, tradición y simbología, nº1, pp. 419-432. 



8 

  

obra clásica de La Ilíada de  Homero, por lo que el autor realiza algo similar a lo que 

vamos a realizar en nuestro estudio.13 

Por su parte en el año 2006 disponemos del artículo Mitología y Cine de Emeterio 

Diez, que da una visión crítica de como el cine y la mitología están estrechamente 

relacionados y al igual que en el trabajo de Elena Galán Fajardo, nos enseña como el cine 

ha utilizado personajes arquetipos de la antigüedad clásica para crear los protagonistas de 

las películas actuales.14 

A continuación en el año 2007 encontramos el libro Un rio de fuego y agua: 

Lecciones de mitología y cine de Francisco Javier Toraz, quien nos da conocer al igual 

que el resto de artículos anteriormente mencionados cómo el cine ha usado los personajes 

de la mitología para crear  aquellos () que protagonizan las películas de Hollywood.15 

También en el año 2007 tenemos el artículo de Oscar La Peña Marchena con el 

nombre de La infancia en el péplum, que apenas nos proporciona nada para nuestro 

trabajo de investigación, ya que solo se centra en los orígenes del péplum.16 

En el año 2008, nos topamos por primera vez con un trabajo que nos ayuda 

realmente en nuestra investigación, denominado Grecia y el cine: Historia, mitos y 

leyendas para el entretenimiento del espectador realizado por Ángel Rubio Moraga. Este 

estudio nos analiza las películas de la primera época del péplum centrándose en la 

veracidad al representar el mito, por lo que es un trabajo muy similar a lo que nosotros 

vamos a realizar pero en nuestro caso centrándonos en el nuevo péplum.17 

También en el año 2008 encontramos el libro Fedras de ayer y de hoy: teatro, 

poesía, narrativa y cine ante un mito clásico de Andrés Pociña Pérez y Aurora López. 

Este libro nos habla de cómo ha sido representada la figura de Fedra a lo largo de la 

                                                           
13 PRIETO ARCIENAGA, A., "Troya sin homero: Troya (2004"), Studio Historia, nº 23,2005. 
14 DIEZ, E., "Mitología y Cine" en Historia 16, nº 363, 2006, pp.100-125. 
15  TORAZ PAZ., J, Un rio de fuego y agua. Lecciones de mitología y cine, Badajoz, Universidad de 

Extremadura, 2007. 
16LA PEÑA MARCHENA, O., “La infancia en el péplum”, Faventia, nº 29, Fasc. 2, 2007, pp.173-187. 
17 RUBIO MORAGA, A., "Grecia y el cine: Historia, mitos y leyendas para el entretenimiento del espectador 

"en Camarero, G, I Congreso Internacional de Historia y Cine, Getafe, Universidad Carlos III de Madrid, 

Instituto de Cultura y Tecnología, 2008, pp.359-373. 



9 

  

historia, por lo que volvemos a los primeros trabajos de nuestro tema de estudio donde se 

daba mayor importancia al personaje que a la historia representada.18 

 En el año 2008 tenemos el trabajo de Oscar La Peña Marchena llamado El péplum 

y la construcción de la memoria. Este trabajo aunque es muy interés se vuelve a centrar, 

como en algunos de los estudios anteriormente citados, en cómo el cine ha usado los 

personajes arquetipos de la mitología para crear sus historias de acción y de héroes.19 

También en el año 2008 el artículo de revista de Israel V. Márquez con el nombre 

de 300 o el péplum digital, analiza la adaptación del comic 300 y de la película 300 

Espartanos desde el punto de vista de la tecnología digital. Este trabajo no nos resulta de 

utilidad para nuestro tema de investigación ya que analiza el péplum de ámbito histórico 

y nuestro trabajo es de ámbito mitológico.20 

Para finalizar este año 2008 tenemos el artículo El péplum entre el mito y la 

realidad: La Ilíada y la guerra de Troya, que realiza un análisis en profundidad de la 

película de Troya por lo que nos puede servir de base para analizar la película de Troya 

en nuestro estudio.21 

En el año 2010 encontramos el artículo de David Felipe Arranz llamado Vigencia 

imperecedera del péplum: Stanley Kubrick y Ridley Scott, que analiza cómo estos 

directores han mostrado el mundo antiguo en sus películas. Este trabajo no nos resulta de 

utilidad para nuestro tema de investigación ya que analiza péplum de ámbito histórico y 

nuestro trabajo es de ámbito mitológico.22  

También en el año 2010 encontramos el trabajo de Maximus, Gladiator y péplum 

del autor Nando Salva. Este artículo analiza como la película de Gladiator provoca el 

                                                           
18 POCIÑA PÉREZ, A. y LÓPEZ, A., Fedras de ayer y de hoy: teatro, poesía, narrativa y cine ante un mito 

clásico, Granada, Universidad de Granada, 2008. 
19 LAPEÑA MARCHENA, O., “El péplum y la construcción de la memoria”, Quaderns de cine, nº 3, 2008, 

pp. 105-112. 
20 MÁRQUEZ V. I., “300 o péplum digital”, Especulo: Revista de Estudios Latinos, nº 39, 2008. 
21 GUEDES RAMIREZ, E., “El Péplum, entre el mito y la realidad: La Ilíada y la guerra de Troya”, en 

CAMARERO, G., I Congreso Internacional de Historia y Cine, Getafe, Universidad Carlos III de Madrid, 

Instituto de Cultura y Tecnología, 2008, pp.384-397. 
22 FELIPE ARRANZ LAGO,D.,  “Vigencia imperecedera del péplum: Stanley Kubrick y Ridley Scott”, Making 

of: cuadernos de cine y educación, nº. 72, 2010, pp. 26-33. 



10 

  

boom del nuevo péplum y, aunque trata el nuevo péplum no nos proporciona ninguna 

información relevante para esta investigación.23 

Por su parte en el año 2011, se realiza un trabajo denominado Versiones y 

revisiones cinematográficas de un mito clásico: las Medeas de Pasolini, Dassin, von 

Trier y Ripstein (1969-2000) de María del Carmen Mendoza, donde se analiza la 

veracidad de los diferentes directores al representar la tragedia de Medea, una de las 

principales obras clásicas de Eurípides. Este artículo es de utilidad para la investigación 

ya que analiza la veracidad de los directores al representar la fuente clásica.24 

También en el año 2011 tenemos el artículo con el nombre Spartacus; Sangre y 

arena. El péplum de la era digital, que analiza los diversos aspectos de la 1ª temporada 

de la serie Spartacus y al tratar la época romana no es un artículo que nos resulte de 

utilidad.25 

Ya en el año 2012, encontramos un artículo que se denomina La Grecia Antigua 

en el cine griego de Alejandro García Valverde, donde en este caso se dedica a analizar 

cómo la industria cinematográfica griega ha reflejado su historia y sus mitos. Este es el 

primer artículo que aparte de la historia que se muestra, analiza los vestuarios y las 

localizaciones del periodo histórico que representa.26 

También en este año 2012, disponemos de un libro llamado Héroes de Grecia y 

Roma en la pantalla de Fernando Lillo Redonet. Este es un libro que al igual que la mayor 

parte de las publicaciones de nuestro tema de estudio, se centra en como los héroes de la 

mitología, han ido evolucionando como personajes arquetípicos para ser representados en 

el cine.27 

Más tarde en el año 2012 encontramos otro artículo de Oscar Peña Marchena con 

el nombre de Pietro Francisci y el péplum, el cual, a pesar de que analiza con gran 

profundidad el péplum de este director italiano, no nos resulta útil para nuestro tema de 

estudio.28 

                                                           
23 SALVA,N.,“Maximus, Gladiator y péplum”, Cinemania, nº182, 2010, p.96.  
24 DEL BARRIO MENDOZA, C., Mª. “Versiones y revisiones cinematográficas de un mito clásico: las Medeas 

de Pasolini, Dassin, von Trier y Ripstein (1969-2000)", Espacio, tiempo y forma: Historia Antigua, nº 24, 

2011, pp.655-670. 
25 SALA, A., “Spartacus: Sangre y arena. El péplum de la era digital”, Revista de Cine, nº409,2011, p.161. 
26 GARCÍA VALVERDE, A., "Grecia Antigua en el cine griego", Thamyris, nº3, 2012, pp .251-271. 
27 LILLO REDONET, F., Héroes de Grecia y Roma en la pantalla, Madrid, Didaska, 2012. 
28 LA PEÑA MARCHENA, O., “Pietro Francisci y el péplum”, Cine y autor: reflexiones sobre la teoría y la 

praxis de creadores fílmicos, 2012, pp. 59-78. 



11 

  

También en este año 2012 encontramos un artículo de David Serrano Lozano con 

el nombre de Cine y Antigüedad: pasado y presente en la pequeña y gran pantalla. Este 

trabajo es de gran ayuda para realizar también la introducción del cine de péplum de 

nuestro trabajo.29 

En el año 2013, hallamos un libro denominado La Antigua Grecia en el cine, de 

Juan José Alonso Meléndez. Este libro realmente no aporta demasiado al tema de 

investigación, ya que es un libro de carácter divulgativo que sirve únicamente para dar a 

conocer las numerosas películas de género péplum que existen.30 

También en este año 2013, descubrimos otro libro denominado Cine y Mitología: 

de Las Religiones a Los Argumentos Universales de Héctor Pérez. Este libro da un paso 

adelante en el tema de estudio ya que realiza una crítica al género del péplum desde 

diferentes campos de estudio como la historia o la antropología.31  

Por otra parte también en el año 2013 tenemos el trabajo con el nombre Una de 

romanos y romanas: la mujer y las relaciones de género en el péplum. Este trabajo habla 

de las relaciones de género en la sociedad antigua griega, egipcia y romana, aunque es un 

tema muy interesante, no nos proporciona ningún tipo de información para nuestro 

trabajo.32 

En el año 2014 encontramos de nuevo un artículo de Oscar La Peña Marchena con 

el nombre de Hacia un pasado común: El cine y la uniformización de la antigüedad. Este 

artículo es de gran interés ya que analiza la construcción de la temática de las películas 

de péplum y puede servirnos para construir el apartado de introducción al trabajo.33 

También en el año 2014 tenemos un reportaje con el nombre de Diosas del Péplum 

de Philip Engels, en el que se estudia a las diferentes actrices que han realizado papeles 

en películas de péplum, por lo que no nos sirve para realizar este trabajo de 

investigación.34 

En el año 2015 tenemos de nuevo otro artículo de Oscar La Peña Marchena con 

el nombre de La contaminación de géneros en el cine sobre el Mundo Antiguo. Este 

trabajo es bastante interesante ya que analiza cómo el mundo antiguo aparece en 

                                                           
29 LOZANO SERRANO, D., “Cine y Antigüedad, pasado y presente en la pequeña y gran pantalla”, Revista 

Historia Autónoma. 
30 ALONSO MELÉNDEZ, J., La antigua Grecia en el cine, Madrid, T&B, 2013, nº 1, 2012, pp. 37-52. 
31 PÉREZ, H., Cine Y Mitología: de Las Religiones a Los Argumentos Universales, Berna, Peter Lang, 2013. 
32 ALMELA ALIAGA, R. y CAMACHO PARRA, J., “Una de romanos y romanas: la mujer y las relaciones de 

género en el péplum”, Revista Historia Autónoma, nº 3, 2013, pp. 29-46. 
33 LAPEÑA, MARCHENA, O., “Hacia un pasado común. El cine y la uniformización de la antigüedad clásica”, 

Methodos: Revista de didàctica dels estudis clàssics, n. 0, 2011.pp.1-12. 
34 ENGEL, P.,”Diosas del péplum”, Fotogramas & DVD: La primera revista de cine, nº 2051, 2014, pp. 94-

101. 



12 

  

diferentes géneros cinematográficos por lo que lo podemos utilizar también para realizar 

la introducción al cine de péplum.35 

Posteriormente en el año 2017, localizamos el artículo realizado por José Luis 

Sauco con el nombre Mitología Griega en el cine. Un proceso de reinvención, que realiza 

una revisión crítica de cómo se han representado diferentes personajes e historias de la 

mitología, analizando su veracidad con respecto a las fuentes clásicas.36 

También en este año 2017 encontramos la ponencia de David Serrano Lozano  con 

el nombre de  El historiador frente a la pantalla: una propuesta de análisis del péplum 

del siglo XXI. Un texto de  gran interés ya que nos va a dar un pretexto de que existe la 

necesidad de realizar una crítica al péplum desde el punto de vista de un investigador.37 

Del año 2018, data un podcast llamado la mitología en el cine, donde se pone en 

valor el uso de los mitos como fuente para los argumentos cinematográficos. Este podcast 

es muy similar por lo ya propuesto por Elena Galán en su trabajo influencia de la 

mitología en los argumentos cinematográficos universales en el año 2005.38 

Ya para finalizar este estado de la cuestión hemos descubierto un trabajo realizado 

por Manuel Medrano Marqués y Elena Jodra López, profesores de la Universidad de 

Zaragoza, del año 2018-2019. En esta publicación llamada La Grecia Antigua en el cine, 

estos autores realizan un análisis de cómo se plasma la Antigüedad griega en el cine, 

analizando los vestuarios, localizaciones e historias de diversas películas del nuevo y 

viejo péplum. Este articulo podemos decir es el que tiene mayor utilidad para nuestro 

estudio y es el que nos sirve como base para esta investigación. 

 

1.3.Objetivos  
 

Los principales objetivos de este trabajo son: 

• Realizar una crítica a la falta de fidelidad de Hollywood al representar la 

mitología de la Antigua Grecia para poder hacer entender la importancia de reflejar una 

cultura antigua a través de su religión de manera correcta para que la sociedad actual la 

comprenda. 

                                                           
35 LA PEÑA MARCHENA, O., “La contaminación de géneros en el cine sobre el Mundo Antiguo”, Trocadero: 

Revista de historia moderna y contemporánea, nº 27, 2015, pp .151-172. 
36 SACO LÓPEZ  J., " Mitología Griega en el cine .Un proceso de reinvención ", Phoenix , nº 23, 2017.pp.153-

167 

37 SERRANO LOZANO, D., “El historiador frente a la pantalla: una propuesta de análisis del péplum del siglo 

XXI en CAMARERO, G., V Congreso Internacional de Historia y Cine, Getafe, Universidad Carlos III de 

Madrid, Instituto de Cultura y Tecnología, 2017, pp. 633-643. 
38 https://vertientecritica.org/la-mitologia-en-el-cine/[Fecha de consulta 3-IX-2021]. 



13 

  

• Dar a conocer diversas películas del Nuevo Péplum, el cual es un género muy 

rico cinematográficamente en efectos especiales, acción y aventuras que puede atraer al 

público de todas las edades. 

•Atraer al público a la lectura de las fuentes clásicas debido a que el conocimiento de 

estas fuentes nos va a permitir saber  de primera mano cómo eran las culturas de la 

antigüedad. 

• Profundizar en el conocimiento de la cultura clásica a través del cine debido a 

que es una manera didáctica de conocer esa cultura para aquellas las cuales no exista un 

gusto por  la lectura. 

• Dar a conocer la gran riqueza cultural de la Antigüedad Clásica para que el 

público sepa de la gran variedad de culturas que existían en estos países 

1.4  Metodología  

 

En este trabajo vamos a aplicar diversas metodologías de la historia del arte. En 

primer lugar, para introducir el tema del trabajo hemos analizado los personajes de las 

películas y los autores de los libros  por lo que hemos aplicado el método biográfico, a  

su vez ya en el apartado de análisis de las películas hemos aplicado el  método 

positivista ya que a parte de las historias mitológicas que nos reflejan estas películas 

hemos analizado los diferentes periodos históricos donde están encuadradas las 

películas junto las recreaciones de estos espacios. También hemos aplicado el método 

iconográfico ya que también hemos realizado un análisis de representaciones de los 

personajes principales masculinos y femeninos de cada una de las películas. A su vez al 

analizar los libros con respecto a la película hemos aplicado el método formalista, 

describir y analizar cada uno de los elementos que componen la película con respecto a 

las fuentes originales 

Para poder aplicar  estos métodos explicados anteriormente  ha sido necesario en 

primer lugar buscar las diferentes biografías de cada uno de los autores a través de sus 

obras ya que en cada una de ellas existe una primeras páginas en cada una de las obras 

que nos las vidas de los autores. Por su parte en el caso de los personajes hemos 

buscado las diferentes vidas de estos a través de los denominados diccionarios de 

mitología clásica. Posteriormente hemos realizado un primer visionado de las películas 



14 

  

y realizado unas notas sobre la historia de la película para luego comparar con la obra 

clásica, es decir analizar los aspectos generales de la historia de manera formalista. Tras 

esto realizamos una lectura de las fuentes clásicas y lo comparamos con los apuntes 

tomados en el primer visionado. Posteriormente escribimos a limpio esta comparación y 

pasamos al siguiente punto analizando las maneras de representación de los personajes 

utilizando un manual de iconografía clásica. Finalmente para acabar con esta parte del 

trabajo, analizaremos vestuarios, localizaciones y costumbre por lo cual será necesario 

realizar un  segundo visionado, donde ya nos fijaremos en estos detalles. Para acabar 

este análisis detallado, investigaremos en diferentes manuales sobre costumbres de la 

cultura griega para llevar a cabo un análisis completo de cada uno de los  filmes que 

vamos a tratar en el trabajo. 

2 .Introducción cine Péplum 
 

Para entender el cine de mitología de finales del siglo XX, hay que remontarse a 

un género cinematográfico que nace en Italia en torno a 1914 con la película de Cabiria, 

película histórica ambientada en las guerras púnicas del siglo III .a. C en la cual, durante 

una explosión del volcán de Etna, Cabiria y su nodriza son secuestradas por piratas 

fenicios y vendidas como esclavas, tras intentar ser asesinada como sacrificio, esta es 

liberada por Fluvio, un noble romano.39 

El Péplum, es el género cinematográfico que aglutina las películas ambientadas 

en la antigüedad. Apareció por primera vez con esta denominación en un artículo llamado 

'L'age du péplum' (Cahiers du cinéma, 1962). El nombre 'péplum' corresponde a una de 

las prendas que se usaban en la antigua Grecia -el peplo- y que consistía en una sencilla 

túnica sin manga.40 

El resurgimiento de este género se produce con la victoria de los fascistas italianos 

en Etiopia, quien busca realzar el poder del antiguo imperio romano con la película de 

                                                           
39 MARTIN, S .,Los escenarios del peplum italiano desde los orígenes (Cabiria, 1914) hasta la época de la 

Hollywood sul Tevere (Ulises, 1954), en CAMARERO GÓMEZ, G y SANCHEZ BARBA, Francesc, V 

Congreso internacional de Historia y Cine, Escenarios de cine histórico, Madrid, Universidad Carlos III, 

pp 85-97. 
40 https://www.fotogramas.es/famosos-celebrities/g1706075/peplum-o-como-un-trozo-de-tela-cambio-la-

historia-del-cine/ [Fecha de consulta 14-IV-2021] 



15 

  

Escipión el africano (Carmine Gallone,1937), en la cual se narra la victoria de los 

romanos sobre los cartagineses. 

La eclosión del cine de romanos dura veinte años largos incluyendo la Segunda 

Guerra Mundial. Pero será tras la segunda guerra mundial ,con dos películas como son 

Fabiola (Alessandro Blassetti,1948) y Quo Vadis (Mervin Le Roy,1951) cuando se 

consigue mayor prestigio. En estos momentos es cuando las películas ambientadas en el 

mundo antiguo recobran importancia tanto en la industria italiana como norteamericana. 

En el país italiano se convierten en un género cinematográfico clave, produciéndose en 

masa sin inquietud artística mientras que en Estados Unidos, es un género poco usado, 

pero con grandes presupuestos. 

En 1957 el género experimenta un rejuvenecimiento gracias al rodaje de 

Hércules(Pietro Franscici, 1957) es la 1ª película del género péplum, en vez de ceñirse a 

hechos históricos, usaba la mitología griega. Para los críticos de cine franceses, esta 

película supondrá el inicio del péplum. 

La última etapa del cine de Antigüedad se establece en el periodo de 1958-1964, 

años de estreno de Hércules y la caída del imperio romano. El principal exponente es la 

película de Cleopatra(Joseph L. Mankiewicz, 1963) que se estrenó en 1963.Mientras que 

en Hollywood se convierte un género de gran éxito en taquilla, en los estudios romanos, 

el film histórico- mitológico se convertía en películas de serie B que inunda las carteleras 

de país.41 

2.1 Cine de Nuevo péplum 
 

El género del péplum en su conjunto resurgió gracias a Mystery Science Theater 

3000 (1988-1999). Películas de péplum italianas de hace treinta años, como Hércules y 

Hércules contra los hombres de la luna (Giacomo Gentilomo, 1964), fueron 

redescubiertas y apreciadas por una nueva generación de espectadores de televisión. La 

naturaleza lampooning de MST3K42 presentó estas películas más antiguas en un formato 

más palpable, dándoles un renovado interés o incluso un estatus de culto. 

                                                           
41 SOLOMON,J,Peplum: el mundo antiguo en el cine ,Alianza,Madrid,2007 

 
42 Lampooning:Satirizacion de la historia por parte del escritor; MS3TK:Mystery Science Theathern  

3000 



16 

  

Aunque MST3K hizo avances en la reconversión de películas antiguas en un 

nuevo medio, el éxito inequívoco de Hércules: Los viajes legendarios y su spinoff Xena: 

Warrior Princess (Chrstian Williams, 1995-2001) establecieron la viabilidad del péplum 

televisivo y esto a su vez combinada con  el éxito sin precedentes de éxito de Gladiator 

(Ridley Scott) recupero el género del péplum 

2.2 Tecnología 
 

Para realizar los escenarios fantásticos, las criaturas míticas y la deslumbrante 

magia, las películas del péplum siempre han dependido de los efectos especiales y de la 

evolución de las tecnologías de filmación. 

En el caso de nuevo péplum, considere el tremendo salto de las representaciones 

de los diversos monstruos en stop motion a los medios digitales, como el kraken en la 

Furia de Titanes original ( Desmond Davis,1981), mientras que el remake de 2010,  se 

recurre en gran medida al CGI. También en estas películas la pintura mate de las 

majestuosas tierras de la Antigüedad fueron sustituidas por imágenes generadas por 

ordenador. 

A su vez estas películas comenzaron a introducir la tecnología del 3D como en La 

leyenda de Hércules (Renny Harlin,2014), se rueda en 3D, mientras que otras como Furia 

de titanes (Louis Leterrier,2010), su secuela Ira de titanes (Jonathan Liebesman,2012) y 

Conan el bárbaro (Marcus Nispel,2011), se rodaron en 2D y luego se convirtieron a 3D.  

Otro elemento fundamental de este nuevo peplum se basa en el transmedia, donde 

comics y novelas gráficas son otro medio que reinterpreta la mitología clásica .Ejemplos 

de ello son la miniserie de Michael Kogge ,que combina la historia romana con los 

hombres lobo, la novela gráfica 300, el superhéroe de Dc, El olímpico que llevaba el 

vellocino de oro,, las dos novelas gráficas de Hércules de Steve Moore (The Thracian 

Wars y Los cuchillos de Kush), y la serie X-O Manowar, de Valiant Comics, sobre la 

espada y el planet). 

2.3 Introducción a la mitología 
 

La mitología es una red narrativa con gran variedad de personajes y diversos 

episodios. Para el mundo griego, la mitología es una memoria colectiva de una 

civilización que es trasmitido de manera oral y que pasaban de padres a hijos .Para evitar 



17 

  

la pérdida de esta mitología, se decide pasar esos mitos a la literatura de manos de los 

grandes poetas de la época como son Hesíodo, Apolodoro o Homero. 

Podemos considerar la mitología también como el saber que se encarga del estudio 

e interpretación del mito. Un mito puede ser apreciado desde variados puntos de vista, 

pero se suele definir como las historias que tratan la vida y hazañas de los dioses, 

semidioses y héroes de la Antigüedad Clásica.  

2.3.1 Hesíodo 
 

Poeta épico y didáctico beocio. Conservamos dos poemas, Teogonía y Trabajos y 

días, que pueden ser considerados obras auténticas de Hesíodo, a pesar de que no se 

acepta de manera universal que pertenezca al mismo poeta. Nos ha llegado con su nombre 

un poema posterior, el Escudo, que no fue compuesto por Hesíodo aunque las fuentes 

antiguas lo consideran suyo. Por su parte La Teogonía es una historia cronológica de los 

diferentes orígenes de los dioses y explica cómo surgieron el universo y los principales 

dioses y diosas y cómo se estableció el orden divino de Zeus, el tercer gobernante del 

universo. Dado que no se trata sólo de una versión muy antigua de estos temas, sino que 

el poema de Hesíodo se convirtió en la canónica, es un documento mitológico de primera 

importancia  

El otro poema completo atribuido a Hesíodo es el escudo (Aspis), una obra de 480 

versos que cuenta cómo Heracles derrotó al villano tesalio Cieno y al padre de éste, el 

dios Ares, en dos peleas sucesivas (cf. p. 372). La obra recibe el título de Escudo porque 

más de una tercera parte de esta está dedicada a una descripción de las imágenes del 

escudo de Heracles, en un pasaje que está compuesto según el modelo homérico de la 

descripción del escudo de Aquiles en la Ilíada. 43 

2.3.2 Apolodoro 
 

Es el nombre que recibe tradicionalmente el autor de la Biblioteca, el único 

manual de mitología de la Antigüedad que ha llegado hasta nosotros. 

Aunque antiguamente se pensó que era obra de Apolodoro de Atenas, un erudito 

del siglo II a.C. que escribió sobre mitología y religión, entre otras cosas, es una 

                                                           
43 HARD,R, El gran Libro de la mitología griega, La esfera de los libros,Madrid,2008,pp 38-39 

 



18 

  

compilación relativamente tardía y bastante poco pretenciosa, probablemente redactada 

en los siglos I o II d.C. La última parte del libro (centrada en la dinastía de Pélope y en la 

guerra de Troya) se conserva tan sólo por dos resúmenes en prosa que fueron descubiertos 

a finales del siglo XIX; pero su narración es tan concisa que la mayoría de los lectores no 

se dan cuenta del cambio. La Biblioteca es, realmente, una historia mítica de Grecia 

ordenada de modo genealógico de acuerdo con la modalidad establecida en el Catálogo 

atribuido a Hesíodo que también sirvió de punto de partida a otros mitógrafos como 

'"Ferécides  y "'Helánico; y dado que está en gran parte basado en fuentes muy tempranas, 

en obras de mitógrafos muy antiguos de los que apenas se conservan más que unos 

fragmentos, resulta de un valor inestimable para analizar la tradición de una vulgata 

arcaica. 44 

3. Películas que vamos a analizar con respecto a la literatura clásica 

 

 

3.1  Hércules (1997) 

 

Fig. 1. Cartel de la película de Hércules (Disney) 

3.1.1 Personajes 
 

Alcmena: princesa de Micenas .Madre de Hércules e Ificles. Hera intento evitar 

su parto para que Hércules naciera más tarde y Euristeo se convirtiese en rey de 

Micenas.45 

                                                           
44 HARD.R. el gran libro de la mitología griega,Madrid, esfera de libros, 2008, p 27. 

45GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979,  p.20. 



19 

  

Anfitrión: marido de Alcmena, hijo de Alceo, rey de Tirinto. En la fuente original, 

Apolodoro nos advierte que fue Anfitrión quien puso la serpiente en la cuna en la que 

dormían los dos hijos que había tenido Alcmena con el objetivo de averiguar quién era su 

hijo de los dos niños.46 

Calíope: musa de la elocuencia, belleza y poesía épica o heroica.47 

Clío: musa de la historia 48 

Filoctetes: héroe de la guerra de Troya,  quién ayudó a Hércules a encender su 

pira funeraria tras la concesión de su inmortalidad por Zeus. 49 

Hades: Rey del Inframundo y dios de los muertos hermano de Zeus y tío de 

Hércules. 50 

Hera: reina de los dioses, esposa de Zeus. Diosa del matrimonio y del 

nacimiento.51 

Hércules: hijo de Zeus y Alcmena. Considerado por muchos de los autores 

clásicos como el gran héroe de la mitología, se casó en primer lugar con la princesa de 

Tebas, Megara. Sus hazañas más conocidas serán las que serán provocadas cuando tras 

matar a sus hijos y a su mujer Megara. Hera le imponga un castigo realizando los 12 

trabajos.52 

Hermes: hijo de Zeus y de Maya. Mensajero de los dioses, Dios del Comercio y 

de los ladrones.53 

Megara: primera esposa de Hércules y princesa de Tebas. Esta fue entregada al 

héroe en matrimonio tras derrotar al rey Ergino, quien había impuesto un tributo de 100 

vacas a la ciudad de Tebas. Fue asesinada por Hércules por la locura administrada por la 

propia Hera.54 

                                                           
46GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p .29. 
47 Ibídem, p .368. 
48 Ibídem ,p.368. 
49 Ibídem, pp.200-201. 
50 Ibídem, p.220. 
51 Ibídem, pp.237-239. 
52 Ibidem,pp 239-251. 
53 Ibídem, pp .261-262. 
54 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, p.339. 



20 

  

Melpómene: musa del canto y la armonía musical.55 

Neso: centauro qué engaño a Hércules y que intento violar a su última mujer, 

Deyanira, a la cual el centauro finalmente engaño provocando la muerte del héroe.56 

Pena y pánico: no existe en la mitología griega ningún personaje que se denomina 

de esta manera 

Talía: musa de la comedia y de la poesía bucólica57 

Terpsícore: musa de la danza y la poesía58 

Zeus: rey de los dioses, dios del cielo y padre de Hércules. Éste se acuesta con 

Alcmena convirtiéndose en su marido durante tres noches,  concibiendo a Hércules con 

el objeto de conseguir a un héroe capaz de derrotar a los gigantes.59 

3.1.2 Fidelidad de la película a la historia original de Apolodoro de Atenas y 

Eurípides. 

Aparecen 5 musas en la película  y son 9 musas en la historia original. (Terpsícore, 

Talía, Melpómene, Clío y Calíope).Faltan Erato, Euterpe, Polimnia, Urania. (Figs.2 y3).  

 

Fig. 2: Las musas (Disney).Fuente; Película de Hércules (Disney) 

 

Fig. 3. Las musas. Fuente: Palacio Pitti (Florencia) 

Al principio de la película se narra uno de los episodios de la edad de oro de 

Grecia, en el que las musas narran la historia estableciendo que fue Zeus, únicamente 

quien se enfrentó a los Titanes, como bien nos dice la fuente original, en este caso La 

Teogonía de Hesíodo, será Zeus quien derrote a Cronos y libera a sus hermanos para que 

estos le ayuden a derrotar al resto de los titanes y encerrarlos en el Tártaro. Otro elemento 

que establece la película de manera correcta es que, tras la derrota de los titanes, se 

establece un reparto de los reinos, Hades se queda el inframundo mientras que Zeus se 

queda el cielo y la tierra y Poseidón se queda el reino de los mares.60 

                                                           
55GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979,p  368 
56Ibídem, p.378. 
57Ibídem, pp.489-490. 
58Ibídem, p.368. 
59 Ibídem, pp.545-548. 
60 HESÍODO., Teogonía, Alianza, Madrid, 2012, V.620-740, p.50. 



21 

  

Otro elemento de la película  que podemos observar son las representaciones 

iconográficas, en la mayoría de ellas son realizadas de manera correcta, no es el caso de 

Poseidón y Atenea.  

En el caso de Poseidón si observamos representaciones clásicas, se le suele 

representar como un hombre con barba y una corona y con su tridente en la mano mientras 

que en la película, aparece como un pez sin la corona (Figs. 4 y 5).En el caso de Atenea, 

la representación iconográfica errónea es mínima ,ya que Atenea se suele representar con 

el casco, el escudo y la lanza mientras que Disney el arma que lleva es una espada. (Figs. 

6 y 7)61 

              

Fig. 4 Poseidón. Fuente: Hércules (Disney)                    Fig. 5. Poseidón (Vasija del Ática,                                                        

530 a.C) 

                                                           
61 BARBA, E, M.A., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, 2008. 

 

 

 



22 

  

 

                   

Fig. 6 Atenea. Fuente: Hércules (Disney)                  Fig. 7. Atenea. Fuente: Propia   

El siguiente elemento que aparece en la película es el caballo alado Pegaso .Según 

la película de Disney, es un regalo de Zeus a Hércules, mientras que si nos extraemos a 

la fuente original, Pegaso nace de la sangre de Medusa cuando Perseo mata a la Gorgona. 

Además, Pegaso jamás aparece pertenece a Hércules sino que según Hesíodo, nos 

comenta Pegaso pertenece al héroe Belerofonte, quien será el encargado de matar a la 

quimera (Fig. 8). 62 

 

Fig. 8. Belerofonte subido a Pegaso. Tiepolo (XVIII).Fuente; Palazzo Labia (Venecia) 

Otro elemento que podemos reseñar es la correcta representación del inframundo 

con el rio Aqueronte y donde aparece el barquero Caronte con su barca .Además en la 

aparecelas puertas del inframundo con la custodia del perro de tres cabezas 

,Cancerbero.(Fig. 9)63 

 

Fig. 9. Hades y el inframundo. Fuente: Lisa Kidman Stafko 

Un elemento que establece la película son los demonios Pánico y Pena, estos 

jamás existen en las fuentes originales. 

En la secuencia del inframundo de la película podemos observar  la aparición de tres 

mujeres que comparten un ojo, en este  caso de Disney  nos establece que esos tres 

personajes son las harpías, Las Harpías, también conocidas como Raptoras son hijas de 

Taumante (hijo de Gea, la Tierra y Ponto, el Mar) y la océanide Electra (compañera de 

Perséfone, hija de Océano y Tetis), y pertenecen a la generación divina preolímpica. Estos 

genios alados suelen ser dos: Aelo, también llamada Nicótoe, y Ocípete. A veces se 

incluye una tercera, Celeno. Sus nombres corresponden a su naturaleza, pues el primer 

nombre significa Borrasca, el segundo Vuela-rápido y el tercero Oscura, es decir como 

una nube tormentosa. Como bien sabemos, los personajes que aparecen en la película de 

                                                           
62 HESÍODO., Teogonía, Madrid, Ed Gredos, 2000, verso 280-288; 320- 325, p.43-44. 
63 OVIDIO. Metamorfosis, volumen II, Austral, Madrid, 2000, p.234. 



23 

  

Hércules son las moiras, tres hermanas que compartían un ojo y definían el destino de los 

mortales. Estas son Cloto, era quien hilaba la hebra de vida con una rueca y un huso, 

Laquesis, era quien echa a suertes y  mide  con su vara la longitud del hilo de la vida y 

Atropo, era quien cortaba el hilo de la vida y elegía la forma en que moría cada hombre, 

seccionando la hebra con sus tiheras cuando llegaba la hora. El papel que le da Disney a 

estas mujeres aparte de ser las encargadas de elegir el destino de la humanidad, son 

poderes proféticos algo que ni Hesíodo ni Homero le dan en la fuente original.64 

En esta secuencia del inframundo aparece también que los titanes son liberados.Si 

acudidos a la Teogonía de Hesíodo, jamás se menciona que los titanes fueron liberados 

por Hades ni que fueran de nuevo  liberados ,ya que  los titanes son derrotados por Zeus 

y sus hermanos (Poseidón, Hades, Hera, Deméter, Hestia) junto con los hecatónquiros y 

los ciclopes. Tras una década de guerra, los olímpicos vencen y encierran definitivamente 

a los titanes en el Tártaro.65 

Posteriormente en la secuencia del secuestro de Hércules comete Disney  un error 

al narrar este parte del mito, ya que defiende que Hércules nace como Dios y Hércules es 

un semidiós ya que nace de Zeus (dios del cielo) y de la mortal Alcmena (reina de 

Tirinto).Zeus se hace pasar por su marido Anfitrión y se acuesta con ella durante tres días 

y tras esto vuelve Anfitrión de la guerra, y se acuesta de nuevo con su mujer por lo que 

da a luz a dos niños (uno mortal y otro semidiós).66       

Más tarde en la secuencia de convertir en Hércules en  mortal, los demonios Pena 

y Pánico se convierten en serpientes. Según nos dice Apolodoro en su libro la Biblioteca 

Mitológica, el envío  de las serpientes fue realizado por  Hera para intentar matar al niño 

y vengarse de su marido Zeus  u otra versión del mismo mito es que fue el propio 

Anfitrión, quien quería saber cuál de los dos niños, era su hijo (Fig. 10)67 

 

Fig. 10. Hércules en el ataque de las serpientes. Fuente: Hércules (Disney) 

A continuación, la película nos muestra que Hércules es entrenado por 

Filoctetes.68En primer lugar cabe destacar que según nos dice Apolodoro que Hércules es 

                                                           
64 PAUSANIAS., Descripción de Grecia, Volumen II, Madrid, Gredos, 1994, p.267 
65 HESÍODO. Teogonía, Madrid, Ed Gredos, 2000, versos 620-800, pp.50-54. 
66 HESÍODO., Escudo de Heracles, Madrid, Ed Gredos, 2000, Versos 1-56, p.86. 
67 APOLODORO., Biblioteca mitológica Volumen II, Akal, 1987, Versos 62, p.50. 
68 Ibídem, verso 63, p.50. 



24 

  

entrenado por los mejores, de Eurito de Acalia aprende el manejo del arco; Autolico 

instruyo a Hércules en el arte de la lucha; Hércules aprendió la conducción de carros por 

parte de su padre; arte de la guerra de Castor. Por lo  que Disney erra  en la figura de 

Filoctetes, ya que únicamente existe un Filoctetes en la mitología griega ,el cual es  un 

héroe de la guerra de Troya, narración que se data posteriormente (Fig. 11).69 

 

Fig.11 Representación de Filoctetes de Disney. Fuente: Hércules (Disney) 

Si analizamos esta figura y debido a los héroes que nos nombra en la canción Mi 

Última Esperanza, posiblemente sea el centauro Quirón, ya que entreno a los grandes 

héroes de la mitología como son Áyax, Perseo, Teseo, entre otros. 

Uno de los personajes principales que aparece en la película es Megara. Este 

personaje posiblemente Disney lo haya equivocado con la diosa Perséfone, mujer al 

servicio de Hades. En el caso de querer a hablar de Megara, la auténtica mujer de Hércules 

debemos remontarnos antes de la realización de los 12 trabajos. Hércules al cumplir de 

los 18 años, decide abandonar a sus padres. En un determinado momento, Apolodoro nos 

narra que Hércules llega a Tebas y decide ayudar al rey Creonte de esta ciudad para 

derrotar al rey Ergino y a su ejército denominado minias. Hércules mata al rey Ergino y 

como recompensa el rey Creonte le da la mano de su hija Megara, princesa de Tebas (Fig. 

12).70 

 

Fig. 12. Megara en la película de Hércules.  Fuente: Hércules (Disney) 

Otro punto en el que Disney se equivoca con este personaje es la muerte de esta. 

Si utilizamos la fuente original de Apolodoro, Megara es asesinada por Hércules. 

Su muerte ocurre de la siguiente manera: Hércules había comenzado a cometer una serie 

de excesos y Hera ofendida por los excesos cometidos por este, decide inducirle una 

locura durante varios días matando a seis de sus hijos, a su mujer y a los dos hijos de su 

hermano Ificles71. 

                                                           
69 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Volumen II, Madrid, Akal, 1987 , versos 63/9, p.50. 
70, versos 67/II-70, p.51. 
71Ibídem, versos 67/II-70, versos 72/12, p.52. 



25 

  

Otro de los personajes es el centauro Neso, este personaje aparece en la vida de 

Hércules, pero no en este instante. Neso intentó raptar a Deyanira, última esposa de 

Hércules, ofreciéndole que montase en él para cruzar así el río Eveno. Hércules, desde el 

otro lado del río, vio que Deyanira iba a ser forzada por Neso, y disparó al pecho del 

centauro una flecha envenenada con la sangre de la Hidra de Lerna, a la que había matado 

cumpliendo así con uno de sus trabajos para Euristeo. Como último acto de maldad, 

mientras agonizaba, Neso le dijo a Deyanira que su sangre aseguraría que Heracles le 

fuese siempre fiel.72 

Deyanira le creyó, y, más adelante, cuando empezó a menguar su confianza en la 

fidelidad de Hércules, untó una camisa con la sangre y se la dio a su marido, que murió 

lenta y dolorosamente al quemarle la piel, ardiendo o por el calor del veneno. Hércules  

se inmolaría por el dolor en el Monte Eta, concluyendo así el último capítulo del semidiós 

griego (Fig. 13).73 

 

Fig. 13. El centauro Neso secuestrando a Deyanira. 

Fuente:https://www.banrepcultural.org/una-mirada-a-lacoleccion/obra_original.php?i=4 

A su vez durante la secuencia de la canción de cero a héroe  se nos muestra de 

manera errónea que Hércules mata a la Gorgona Medusa esto no es así , sino que según 

nos afirma la Biblioteca mitológica de Apolodoro, Perseo es quien mata a la Gorgona 

Medusa.74 

También durante la secuencia de la canción de cero a héroe  , se  nos muestran 

los doce trabajos, la muestra de los trabajos se realiza de manera correcta pero no en el 

momento correcto de la vida de Hércules. Si usamos como fuente la Biblioteca 

mitológica, Hércules realiza los doce trabajos como castigo al asesinar a su mujer, sus 

hijos y sus sobrinos. Este castigo será impuesto por el rey Euristeo, por lo que podemos 

establecer que Megara no podría estar viva cuando Hércules realiza los trabajos como nos 

muestra Disney (Fig. 14).75 

                                                           
72APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Volumen II, Madrid, Akal, 1987, versos 151-152, p.67. 
73Ibídem, versos 158-160, pp.68-69. 
74Ibídem ,versos 41-42, p. 46. 
75 Ibídem,versos 72/12, p.52. 



26 

  

Disney nos dice  que Hércules va a salvar a Megara al inframundo. En primer 

lugar, con respecto a este hecho es que Hércules solo va a bajar al inframundo, una vez 

en vida y será como el último de los 12 trabajos, en el que se tenía que encargar de 

dominar al perro Cancerbero. El hecho es que  Disney  confunde el  mito  de Hércules 

con el mito de Orfeo y Eurídice, cuando Orfeo baja al inframundo para rescatar a su 

amada.76 

 

Fig. 14. Mosaico de los 12 trabajos de Hércules. 

Fuente: 

http://ceres.mcu.es/pages/ResultSearch?Museo=MAN&txtSimpleSearch=Liria&simpleSearch=0&hiperte

xtSearch=1&search=simple&MuseumsSearch= 

Para acabar con la parte del personaje de Hércules en la película de Disney, podemos 

establecer que este consigue su inmortalidad tras la muerte a manos de Deyanira. Su padre 

Zeus le convierte en Dios, Hera le perdona y le da la mano en matrimonio a su hija, la 

diosa Hebe.77 

Dentro del elemento de la puesta en escena de la película caben destacar sus 

localizaciones tanto el templo de Zeus como de las diferentes ciudades .En el caso del 

templo de Zeus, que aparece en la película posiblemente sea el de Olimpia, ya que si 

observamos los bocetos y restos arqueológicos que nos describen esta ciudad, estos nos 

establecen un templo adintelado al interior y cubierta a dos aguas al exterior con tejas de 

mármol. 

La obra  original del templo de Olimpia  al igual que el de la película se debía 

levantar sobre una plataforma escalonada conocida como krepis, a partir de cuyo último 

escalón, el estilóbato, se levanta el templo propiamente dicho. Nos encontramos ante un 

templo de planta rectangular, períptera y hexástilo, es decir, completamente rodeado de 

columnas y que en cuyas fachadas más cortas cuenta con seis columnas en cada lado. Por 

su parte, en las fachadas largas encontramos trece columnas siguiendo la norma 

establecida en la arquitectura clásica. (Figs. 15 y 16). Lo más importante que cabe reseñar 

                                                           
76 OVIDIO., Metamorfosis, Libro Austral, Madrid, 2000, Versos 1-85, pp. 162-163. 
77 APOLODORO., Biblioteca mitológica, Volumen II, Madrid, Akal, 1987, versos 160-161, p.68. 



27 

  

que este templo es el de la Olimpia debido a  la imitación de la estatua de Zeus al estilo 

de la realizada por el escultor Fidias (Figs. 17 y 18). 78 

 

Fig. 15 .Templo de Zeus en Olimpia (Disney).Fuente: Película Hércules (Disney) 

 

Fig16.Reconstrucción del templo de Zeus en Olimpia. Fuente: 

https://historia.nationalgeographic.com.es/a/templo-zeus-olimpia_12763/3 

 

Fig. 17. Estatua de Zeus en la película Hércules (Disney).Fuente: Hércules (Disney) 

 

 

 

 

Fig. 18. Olympian Zeus in the sculptured antique art of Quatremère de Quincy (1815) 

Por otra parte, cuando hablamos de ciudades en la película, hay que destacar la 

ciudad de Olimpia y Tebas. 

En el caso de Olimpia, ciudad de la antigua Grecia considerada una de las más 

importantes debido a que en ella se celebraban en la Antigüedad ,los juegos olímpicos y 

en ella se situaba el santuario del dios principal del panteón, Zeus. En la actualidad , la 

ciudad es un santuario arqueológico que se puede visitar y  fue declarado patrimonio de 

la humanidad en 1989.Este santuario arqueológico está compuesto por diversos edificios, 

entre lo que destacan el templo de Hera, el templo de Zeus o el taller del escultor 

Fidias(Fig. 19)79 

 

                                                           
78 https://www.artehistoria.com/es/contexto/el-templo-de-zeus-en-olimpia [Fecha de consulta 10-IV-

2021]. 
79 http://whc.unesco.org/es/list/517. [Fecha de consulta de 10-IV-2021]. 

 



28 

  

Fig. 19. Plano de la excavación arqueológica de Olimpia. Fuente: N. KALTSAS, Olympia, Athens, 2004 

(3rd ed.), fig. 14, p. 16–17. 

Por otro lado, tenemos la ciudad de Tebas (que separa Beocia de Ática, y en el 

borde sur de la planicie de Beocia. En tiempos antiguos fue la ciudad más grande de esa 

región. Tiene un papel relevante en la mitología griega, como lugar de las historias de 

Cadmo, Edipo, Dionisos y otros personajes míticos.80 

Si nos introducimos en el aspecto del vestuario realmente no es un vestuario muy 

complicado de realizar ya que básicamente la indumentaria de la Antigua Grecia se 

basaba en las prendas del quitón y el péplum mientras que el calzado se basaba en 

sandalias atadas a diferentes alturas de las piernas calzada con unas sandalias.En el caso 

del personaje de Hércules lleva un quitón con un cinturón y un faldequín y calzado al 

igual que Megara, unas sandalias pero esta lleva como vestimenta, un peplo (Figs. 20y 

21).81 

           

Fig. 20. Hércules y Megara. Fuente: Hércules (Disney) 

                                                           
80 SOLÉ, G; BACHS, E; CASTELREANAS, A. Los grandes descubrimientos de la arqueología Barcelona, 

Planeta-De Agostini, 1988. 
81 Department of Greek and Roman Art. “Ancient Greek Dress.” In Heilbrunn Timeline of Art History. 

New York: The Metropolitan Museum of Art, 2000–. 

http://www.metmuseum.org/toah/hd/grdr/hd_grdr.htm (October 2003);  GUHL, E.; KONER, W., Los 

griegos. Su vida y costumbres. Madrid, Edimat Libros, 2002. 
 



29 

  

 

Fig. 21 Musa Melpómene. Fuente: Museo del Louvre 

 

 

 

 

3.2  La Odisea 

 

Fig.22.Cartel de la película 



30 

  

 

3.2.1  Personajes 

Agamenón; rey de Micenas y hermano de Menelao. Aparece en los cantos XI y 

XXIV de la Odisea. 82 

Alcínoo: rey de los Feacios, será el encargado de ayudar a Ulises a llegar 

finalmente a Ítaca prestándole una flota de barcos y sus mejores hombres. Aparecen en 

los cantos VI, VII, VIII y XIII83 

Anticlea: madre de Ulises.Ésta morirá por pena por la larga ausencia de su hijo. 

Ulises se reencuentra con ella cuando viaja al inframundo a pedir consejo al adivino 

Tiresias y es  quien  le comunica que su casa está siendo ocupada por los pretendientes. 

Aparece en el canto XI. . 84 

Aquiles: héroe de la guerra de Troya que será asesinado por el príncipe Paris con 

la ayuda de Apolo de un flechazo en el talón. 85 

Arete: reina de los Feacios. Aparecen en los cantos VI, VII, VIII y XIII.86 

Atenea: hija de Zeus y Metas.Diosa de la artesanía, estrategia y sabiduría. 

Consejera de Ulises y de su hijo Telémaco. Aparece en el canto I, IV, XIV, XVI.87 

Calipso: ninfa, hija de Atlas .Cuando Ulises se hallaba la deriva llego a esta isla. 

Calipso lo hospedo en su cueva y lo agasaja con manjares, bebida y su propio lecho .Lo 

retuvo durante 7 años. Calipso intento que Ulises olvidará su vida anterior y le ofreció la 

inmortalidad y la juventud, pero el héroe se cansó pronto de sus agasajos. Aparece en el 

canto V.88 

Caribdis: remolino que atrae a las naves. Aparece en el canto XII. .89 

Circe: bruja que vivía en la isla de Ea y convertía en animales a aquellas personas 

que la ofenden. Aparece en el canto X. 90 

                                                           
82 GRIMAL,P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.13. 
83Ibídem, pp.19-20. 
84 Ibídem, p.61. 
85 Ibídem, p.67. 
86  Ibidem,p.19-20. 
87 Ibidem,p.87. 
88 Ibídem, p.111. 
89 Ibídem,p.114. 
90 Ibídem,p.135. 



31 

  

Elpenor: compañero de Ulises que morirá cuando se caiga por el techado de la 

casa de Circe cuando estaba borracho. Aparece en los cantos X y XI 91 

Eolo: hijo de Hiparión. Trato de ayudar a Ulises para volver a casa ,este le 

concedió un odre que contenía todos los vientos desfavorables. Sus hombres creían que 

el odre contenía oro y por ello cuando Ulises se quedó dormido su tripulación  lo abrió y 

se escaparon los vientos para llegar a casa. Aparece en el canto X. 92 

Escila: Monstruo. Aparece en el canto XII. 93 

Eumeo: porquero de Ulises. Se convierte en un personaje esencial para el regreso 

de Ulises al que acoge cuando llega vestido de mendigo, después le ayudará a matar a los 

pretendientes de Penélope. Aparece en los cantos XIV, XV, XVI, XVII y XXI.94 

Curibayes: heraldo aqueo y asistente de Ulises. Aparece en el canto XIX. 95 

Euriclea: criada de Ulises y la encargada de cuidarle cuando era pequeño. Será 

una de las pocas personas que le reconozcan tras su vuelta a través de una cicatriz de 

juventud en la pierna provocada por un jabalí. Aparece en los cantos XIX y XXIII.96 

Euriloco: compañero de Ulises, cuñado de este y  su lugarteniente. Durante el 

viaje de regreso a Ítaca, es quien tras atravesar el estrecho entre Escila y Caribdis reprocha 

a Ulises impedirles el descanso en la isla de Helios. Aparece en los cantos desde IX hasta 

XII. 97 

Eurimaco: Pretendiente. Aparece en los cantos XVI, XVIII y XXII. 98 

Eurinone: jefa de las doncellas y despensera. Aparece en el canto XVII. 99 

Héctor: príncipe de Troya, hermano de Paris. Será asesinado durante el transcurso 

de la guerra por el héroe griego Aquiles. Aparece en el canto XXIII.100 

                                                           
91GRIMAL.P, Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, p183. 
92 Ibídem,p.188. 
93 Ibídem, p.200. 
94 Ibídem, p.210. 
95 Ibídem, p.510. 
96Ibídem , p.212. 
97Ibídem, p.212. 
98 HOMERO., La Odisea, Madrid, Libros en red,2003,p.212 
99 HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021, p.12. 
100 GRIMAL,P Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.253. 



32 

  

Laertes: padre de Ulises, rey de Ítaca y uno de los argonautas que acompañan a 

Jasón en la búsqueda del vellocino de oro. Aparece en el canto XXIV. 101 

Melanto: sierva desleal,  es quién les dice a los pretendientes el engaño de 

Penélope con el sudario. Aparece en el canto XXII. 102 

Menelao: rey de Esparta, será el encargado de luchar contra los troyanos como 

lugarteniente de las tropas griegas ya que la mujer que fue secuestrada, Helena era su 

mujer. Aparece en el canto IV. 103 

Mentor: personificación de la diosa Atenea que aconseja a Telémaco que vaya en 

busca de noticias de su padre.104 

Nausica: princesa de los Feacios.  Esta preparando las posibles nupcias baja a 

lavar a un río en compañía de varias esclavas, allí encuentra a Ulises quién ha naufragado 

y lo lleva en presencia de su padre, es en este momento cuando el héroe narra sus 

aventuras que configuran la Odisea. Aparece en el canto VI. 105 

Penélope :Esposa de Ulises, quien le espera 20 años con un constante acoso de 

los diferentes pretendientes que quieren ocupar el puesto de Ulises como rey de Ítaca. 

Aparece en los cantos II, XVI, XVII, XIX, XXI y XXIII. 106 

Polifemo: uno de los hijos de Poseidón, ciclope. Aparece en el canto IX. 107 

Poseidón: dios de las aguas y de los mares. Es el encargado de que Ulises tarde 

10 años en volver a su patria tras la guerra de Troya. Ya que según la Odisea, Ulises no 

agradece a Poseidón que los troyanos no descubran el plan de introducirse en la ciudad  

de Troya a través del caballo ya que el adivino troyano es asesinado por el monstruo 

enviado por este. Aparece en el canto I, V y XIII.108 

Telémaco: hijo de Ulises y Penélope. Aparece en los cantos I, II, III, IV, XV, 

XVI, XVII, XVIII, XX y XXII. 109 

                                                           
101GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos,1979 p.330. 
102 Ibídem,p.343. 
103 Ibídem,p377 
104 Ibídem, p.380. 
105Ibídem, p.399. 
106 Ibídem, p.447. 
107 Ibídem,p.468. 
108Ibídem,p.475. 
109 Ibídem,p.526. 



33 

  

Tiresias; uno de los adivinos más importantes de la mitología griega; Sera el 

encargado de ayudar a Ulises. Tras este visitarlo en el reino de los muertos le explica el 

motivo por el  que Poseidón no le permite volver a Ítaca, debido a haber herido a su hijo 

Polifemo, a su vez le pide que respete al ganado del dios Helios .Por otro lado, anuncia al 

héroe que la masacre de pretendientes que deshonran su casa no será para él la última 

aventura: deberá todavía volver a partir hasta que encuentre a una tribu que no sepa de la 

existencia del mar, y hacer allí un sacrificio a Poseidón. Sin embargo, a pesar de la ayuda 

de Circe y de Tiresias, Odiseo no conseguirá evitar la isla de Helios, donde sus 

compañeros comprometerán definitivamente su suerte de regresar a Ítaca..Aparece en el 

canto XI. 110 

Ulises: protagonista de la historia, rey de Ítaca. Tras luchar durante diez años en 

la guerra de Troya, abandona esta ciudad y navega durante diez años viviendo numerosas 

aventuras, para volver a su hogar y reencontrarse con su mujer y su hijo. 111 

           3.2.2 Fidelidad con respecto a la obra original 
 

Lo primero erróneo que debemos establecer con respecto a la obra original es el 

comienzo.Si utilizamos la obra original, nuestra historia comienza cuando se establece el 

concilio de los dioses mientras que la película comienza con el nacimiento de su hijo, 

Telémaco (Fig. 23). 112 

 

Fig. 23. Comienzo de La Odisea .Fuente: La Odisea 

Otro elemento diferente de La Odisea es cuando es llamado a filas a la guerra de 

Troya, Ulises no acepta de buen grado sino que se hace pasar por loco arando su tierra 

con sal, pero su truco es descubierto cuando le ponen a su hijo delante  del arado y se para 

para no matarlo. Esto no es así en la película, ya que aquí Ulises acepta de buen grado. 

En cuanto al siguiente acontecimiento que aparece en la película es la guerra de 

Troya. En el episodio del caballo en la guerra de Troya, en la película es narrado 

incluyendo la participación de Laocoonte con el objeto de impedir la victoria de los 

                                                           
110  GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos,1979 p.546. 
111   Ibídem, p.555. 
112 HOMERO, La Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto I, p.18. 



34 

  

griegos mientras que episodio no se narra en La Odisea , sino que únicamente se hace 

referencia a que Ulises es a quien se le ocurre la idea del caballo. 

Si seguimos el curso narrativo de la obra,  los siguientes episodios son los de los 

lotófagos y lestrigones, estos no aparecen en la obra cinematográfica, sino que el siguiente 

episodio que aparece en la película es el de los ciclopes 113 

A continuación tenemos como hemos comentado el episodio de los ciclopes, la 

película nos explica que encuentran el primer día la cueva, no es así en La Odisea (libro), 

que es descubierta  en el tercer día cuando Ulises decide explorar la isla. 

Por su parte en el libro se establece en este episodio  que  la estaca se realiza antes 

de ofrecerle al ciclope el vino y  además la estaca no es calentada antes de clavarla en la 

película, como si ocurre en el libro .Por otra parte, hay que destacar que todo este episodio 

ocurre en tres diferentes noches en el libro mientras que en la película ocurre en un solo 

día. También  en el caso de la huida de la cueva, la película menciona por encima la idea 

original de que huyen de la cueva poniéndose debajo de unas ovejas. El resto de los 

elementos narrativos cinematográficos de la película son iguales a la novela en este 

episodio. 114 

Posteriormente nos encontramos el episodio de Eolo. La película nos establece 

que únicamente es Ulises quien se encuentra con él , no es así en el libro, ya que toda la 

tripulación  de Ulises visita  a Eolo en su palacio y  pasa allí un mes .El resto de elementos 

de la secuencia son iguales a los establecidos en el libro, después de que Eolo le haya 

dado un odre con los vientos que le impiden llegar a Ítaca , se embarcan pero durante una 

de las noches, su tripulación decide abrir el odre creyendo que es oro o riquezas lo que 

contiene y esto los impide volver a Ítaca. 115 

El siguiente episodio es el de Circe, el cual es narrado de manera muy similar en 

la película y el libro .La principal diferencia de la película con respecto al libro, es que en 

el libro duermen varios días en la playa y que Ulises manda una avanzadilla al palacio de 

Circe y en la película es la tripulación por el enfado con Ulises quien decide explorar la 

isla.  

                                                           
113 HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto IX, pp.130-132. 
114Ibídem, pp.133-143. 
115 Ibídem, pp.145-146. 



35 

  

El episodio de Circe ocurre de la siguiente manera tanto en la película como en la 

Odisea, la tripulación de Ulises encuentra el palacio de la maga Circe, quien les invita a 

comer y beber y de esta forma les convierte en cerdo salvo a Euriloco,  quien no se fía de 

la diosa y consigue huir para avisar a Ulises y al resto de la tripulación. Ante esta 

situación, Ulises decide ir a salvar a su tripulación. En el camino se encuentra con el dios 

Hermes que le ofrece la hierba Molí para evitar que se convierta en un animal. Tras esto, 

el dios le recomienda que amenace a la maga y que, si esta le pide que se acueste con ella, 

él no la rechace.  

Circe la espera en la puerta, y ocurre que cuando Ulises bebe el brebaje de Circe 

no se convierte en ningún animal, ella sorprendida dice que vaya con sus compañeros, 

pero Ulises la amenaza y ella le ofrece acostarse con ella, pero él la rechaza hasta que no 

convierta a sus compañeros de nuevo en humanos. En la película, Ulises primero se 

acuesta con Circe y luego pide a esta que desconvierta a sus compañeros. 116 

Otra característica diferente con respecto a la historia original es la marcha de la 

isla de Circe, en la película nos muestra que es Ulises quien pide la marcha de esta isla, 

mientras que  en el libro, es la tripulación quien tras un año de estancia allí piden volver 

a casa. 

El siguiente  canto de La Odisea es el descenso a los infiernos, Circe le dice a 

Ulises que para volver a casa  necesita visitar al adivino Tiresias en el Hades. Para ello 

debe sacrificar una oveja, una cabra y  debe poner las velas negras en su navío. Esta 

explicación de cómo llegar al reino de Hades jamás ocurre en la película, lo único que se 

da por sentado en  la  película es el sacrificio de la cabra a Tiresias.  

En La Odisea (película) en el Hades se encuentra con su compañero Elpenor, 

quien se había quedado en el palacio de Circe, que le pide que le entierre adecuadamente. 

El siguiente personaje que aparece en el libro es su madre Anticlea, esto no ocurre en la  

película hasta su visita a Tiresias y es ella  quien en la película le advierte de los 

pretendientes.  

Con respecto a la charla con Tiresias, esta es muy diferente al libro,  ya que en el 

libro le advierte del peligro de comerse el ganado del dios Helios y de la existencia de los 

pretendientes, mientras que en la película le advierte únicamente del peligro de Escila y 

                                                           
116HOMERO., La  Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto X, pp.147-157. 



36 

  

Caribdis. En el libro quien le advierte del peligro  Escila y Caribdis es la propia Circe  

quien lo hace.  

A lo largo de este episodio de descenso al Hades  se va a ir encontrando con 

diferentes mujeres como son Tiro, Antíope, Alcmena Megara, Epicasta, Cloris, etc., estas  

son mujeres y madres  de grandes héroes y personajes de la mitología griega. 

También se encuentra con Agamenón, Aquiles, Áyax y Patroclo, todos 

compañeros de este en la guerra de Troya. 

Estas apariciones de mujeres y esposas de héroes y compañeros de este en la 

guerra de Troya jamás aparecen en la película (Fig. 24).  

 

Fig. 24. Secuencia del canto XI .Ulises  en el Hades .Fuente: La Odisea 

El siguiente  acontecimiento que aparece en el libro es el de las sirenas. Algo que 

no aparece en la película, el siguiente episodio que aparece en la película es el de Escila 

y Caribdis, quienes como en el libro aparece primero Escila y Caribdis .En la película,  

en este momento se mueren todos los compañeros de Ulises y se queda solo mientras que 

en la Odisea (Libro), todavía queda tripulación para el incidente del ganado de Helios, 

episodio que no aparece en la película  117 

 El suceso siguiente que aparece en la Odisea es el ganado de Helios, este momento  que 

es fundamental para el desarrollo posterior de la historia,  ya que como nos cuenta el libro,  

la tripulación de Ulises, no debía comerse el ganado del dios Helios y así lograría volver 

a casa, pero la tripulación salvo Ulises se comen el ganado del dios lo que provocara la 

ira de los dioses y con ello la muerte de la tripulación salvo de este, quien acaba siendo 

arrastrado a la Isla de Calipso 118 

El siguiente canto es el de Calipso. Tras varios días a la deriva solo, Ulises llega 

a la isla de la diosa Calipso, quien le retiene durante 7 años, teniendo hasta dos hijos con 

ella,  pero Ulises no deja de pensar en su hogar y su esposa. Esto ocurre de manera igual 

en la película que en el libro, lo que jamás aparece en el libro y si aparece en la película 

es un barco que fonde la isla. Como bien nos narra Homero, la primera opción de 

escapatoria para Ulises es en el momento que, por intervención de los dioses, sobre todo 

                                                           
117 HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto III, pp.175-181;pp.182-183. 
118 Ibídem, canto XII, pp.185-186. 



37 

  

por parte de la diosa Atenea, Hermes acude a la isla de Ogigia y obliga a Calipso a dejar 

marchar a Ulises (Fig.25). 119 

 

Fig. 25. Secuencia de la Isla de Calipso (Canto V).Fuente: La Odisea 

Por otro parte en la película  tenemos los capítulos de  la telemaquía, donde  la 

diosa Atenea se aparece ante Telémaco para que convoque al pueblo para luchar contra 

los pretendientes y al igual que en el libro original rechazan ayudar. Ante esta situación,se 

aparece de nuevo la diosa a Telémaco y le dice que vaya a buscar noticias de su padre a 

Esparta .En la película Atenea no acompaña a Telémaco, en el libro, sí. 120 

Al igual que en el libro, Telémaco es recibido por el hijo de Menelao. Este 

episodio ocurre diferente con respecto a la obra original, ya que Menelao a través de un 

designio de Atenea, le dice que Ulises sigue vivo y Menelao se le comunica a Telémaco, 

mientras que en la película se le comunica que este está muerto. 121 

El siguiente  suceso que aparece en la película es el de los Feacios, al igual que en 

el libro, Ulises es encontrada por Nausica y sus esclavas en la playa. A diferencia del 

libro, Ulises recuerda su nombre, aquí este no dice su nombre y es el rey quien lo descubre 

y es quien le ofrece definitivamente un barco, pero se suprime la parte de la historia donde  

se celebran los juegos en su honor y este narra su historia (Fig. 26). 122 

 

Fig. 26. Odiseo con los Feacios (Canto VIII).Fuente: La Odisea 

El siguiente elemento que aparece es la llegada de Ulises a Ítaca, en primer lugar, 

se dirige a ver a Eumeo, pero Atenea antes lo disfraza  de  mendigo, algo  que no ocurre 

en la película, por lo que los  acontecimientos posteriores de reconocimiento por parte de 

Eumeo y Telémaco no se producen de la misma manera que en el libro, salvo que al igual 

que en el libro todas las acciones de reconocimiento se producen en la cabaña de 

Eumeo123. 

                                                           
119, HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto  V, pp.78-89. 
120 Ibídem, canto I y II, pp.20-42. 
121HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021,  canto III, pp.45-55. 
122HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021, canto VI-VII, pp.94-121. 
123Ibídem , canto XIV y XV, pp.201-233. 



38 

  

Otra situación errónea con respecto a la película es que Telémaco lucha contra 

Antínoo, el episodio de lucha en este momento de la obra es cuando Ulises disfrazado se 

enfrenta al mendigo de Ítaca. 124 

Posteriormente en la película, al igual que en el libro, Euriclea reconoce a Odiseo 

por una cicatriz que tiene en la pierna (Fig. 27).125 

 

Fig. 27. Llegada de Odiseo a Ítaca. (Canto XIII, XIV y XVI) 

El siguiente momento importante que aparece en la obra es cuando Penélope 

decide poner la prueba de quien consiguiese tensar el arco de su esposo y atravesar con 

una flecha una serie de 12 hachas seria proclamado su nuevo esposo y rey de Itaca. 

Cuando ninguno de los pretendientes lo consigue, Ulises todavía convertido en anciano, 

tensa el arco y con él, junto a su hijo, mata a los pretendientes. Este momento del libro, 

ocurre de la misma manera en la película. 126 

El ultimo canto que pone fin tanto a la película como al libro es el momento que Penélope 

reconoce a esposo, Euriclea le dice que su esposo ha asesinado a los pretendientes  y que 

este está esperándole , ella no le cree y decide poner a Ulises a prueba pidiendo a Euriclea 

que ponga su lecho fuera junto al mar, pero Ulises cuando construye la cama lo hace 

anclada a un olivo que crecía en el palacio, por lo que Ulises le dice que es imposible 

moverla .Ante esto, Penélope reconoce a Ulises y así se pone fin a La Odisea tanto en la 

película como en el libro.127 

En cuanto al ámbito artístico, analizaremos las localizaciones y el vestuario. 

En el ámbito de las localizaciones, la película nos explica diversos escenarios 

como son:  

Ítaca: pequeña isla del mar Jónico. Patria del protagonista de la Odisea 

.Actualmente es una las islas más turísticas del mar Jónico. Existen problemas para 

identificar la Ítaca Homérica con la actual Ítaca por lo que se puede identificar también 

con la isla de Leucade y Same. 

                                                           
124HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2021 canto XII, pp.248-250. 
125 Ibídem, canto XIX, pp.277. 
126Ibídem, canto XIX, pp.297-315. 
127Ibídem, canto XII, pp.317-327. 



39 

  

Ea: isla del mar mediterráneo donde vive la bruja Circe. 

 El Hades: reino de los muertos custodiado por el perro Cancerbero y donde viven 

el dios Hades y la diosa Persefone.Ulises debe visitar este reino para consultar al adivino 

Tiresias y allí vera a su propia madre quien había muerto por la tristeza y desesperanza 

por su no regreso a casa. 

Troya: Ciudad en la península de Anatolia donde se produce la guerra del mismo 

nombre a la que acude el protagonista con el objeto de ayudar a los reyes Agamenón y 

Menelao para recuperar a la reina Helena que había sido secuestrado por el príncipe 

troyano Paris. 

Esqueria: Lugar donde habitaban los Feacios . 

Ogigia: Isla donde habita la ninfa Calipso, posiblemente sea la isla de Gozo, la 

segunda isla más grande del archipiélago máltes. 

Por  otra parte en el caso  del vestuario, este es bastante sencillo, en el caso de 

Ulises y sus hombres suelen ir vestidos para la guerra por lo que  llevan un linotorax de 

cuero, quitón de color blanco, unos brazaletes de cobre y una espada o lanza (Fig. 28) 

 

Fig. 28. Odiseo en Troya .Fuente: La Odisea 

Por otra parte, en el caso del vestuario femenino, nos centraremos en los 

personajes de Anticlea, Euriclea y Penélope, las tres son las tres grandes protagonistas 

femeninas de la historia y van vestidas igual únicamente diferenciado el color pero con el 

mismo estilo de prenda denominado peplo (Fig. 29). 



40 

  

 

Fig. 29. Penelope.Fuente; La Odisea 

 

 

3.3 Furia de titanes  

 

Fig. 30. Cartel de la película Furia de Titanes. Fuente: Filmaffinity 

3.3.1 Personajes 
 

Andrómeda: es la hija de Cefeo y Casiopea, rey y reina de la antigua Etiopía. Su 

madre Casiopea se jacta tontamente de ser más bella que las Nereidas, una muestra de 

arrogancia por parte de un humano que es inaceptable para los dioses. Para castigar a la 

reina por su arrogancia, Poseidón inunda la costa de Etiopía y envía a un monstruo marino 

llamado Ceto para que devore a los habitantes del reino. Desesperado, el rey Cefeo 



41 

  

consulta al oráculo de Amón, que le anuncia que no habrá tregua hasta que el rey 

sacrifique a su hija, Andrómeda, al monstruo. Así, la encadenan a una roca junto al mar 

para esperar su muerte. En ese momento, Perseo vuela cerca de la costa de Etiopía con 

sus sandalias aladas, después de haber matado a la Gorgona Medusa y llevando su cabeza 

cortada, que instantáneamente convierte en piedra a cualquiera que la mire. Al ver a 

Andrómeda atada a la roca, Perseo se enamora de ella y consigue que Cefeo le prometa 

su mano si consigue salvarla. Perseo mata al monstruo con la espada mágica que había 

utilizado contra Medusa, salvando a Andrómeda. Se preparan entonces los preparativos 

para su matrimonio, a pesar de que ella había sido prometida previamente a su tío, Fineo. 

En la boda, una disputa entre los rivales termina cuando Perseo muestra la cabeza de 

Medusa a Fineo y sus aliados, convirtiéndolos en piedra.128 

Apolo: Hijo de Zeus y Leto. Hermano gemelo de Artemis. Dios de las artes, el 

dios de la muerte súbita, de las plagas y enfermedades, pero también el dios de la curación 

y de la protección contra las fuerzas malignas. Además, es el dios de la belleza, de la 

perfección, de la armonía, del equilibrio y de la razón, el iniciador de los jóvenes en el 

mundo de los adultos estaba conectado a la naturaleza, a las hierbas y a los rebaños, y es 

protector de los pastores, marineros y arqueros.129 

Casiopea: Hija de Arabio, esposa del rey Cefeo de Etiopía y madre con él de 

Andrómeda, cuya belleza ella ensalzaba por encima de la de las Nereidas o, según otra 

versión, era Casiopea misma la que se jactaba de ser superior en belleza a las Nereidas. 

Este orgullo fue la causa de su desgracia, al provocar la ira de Poseidón. No queriendo 

dejar a Casiopea sin castigo, Poseidón la situó en los cielos atada a una silla en una 

posición tal que, al rotar la bóveda celeste, queda cabeza abajo la mitad del tiempo.130 

Cefeo: hijo de Belo (aunque a veces se dice que de Poseidón) y de Anquinoe. 

Padre de Andrómeda y esposo de Casiopea. Por la vanidad de la reina Casiopea, que había 

dicho que era más bella que las Nereidas, Poseidón envió contra el reino una inundación 

y al monstruo marino Ceto. El oráculo de Amón vaticinó que las desgracias cesarían 

cuando se ofreciera a su hija, Andrómeda, como alimento para el monstruo. Cefeo 

                                                           
128 GRIMAL,P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.27. 
129Ibídem, pp.35-38. 
130 Ibídem, p.90. 



42 

  

encadenó a Andrómeda a una roca, pero antes de la aparición del monstruo apareció 

Perseo, que mató al monstruo y liberó a Andrómeda131 

Draco: No existe ningún personaje de la mitología griega que haga referencia a 

este personaje 

Erinias:  diosas de la venganza que  debían vengar las  injusticias que los dioses 

y los mortales cometían entre ellos dentro del ambiente familiar. Según Hesíodo, las 

erinias nacen  de la sangre derramada de Urano cuando  su hijo Cronos le corta los 

testiculos. Según la Oresteia de Esquilo, son hijas de Nyx, en la versión de Virgilio, son 

las hijas de Plutón (Hades) y Nox (Nyx). En otrps relato se afirma que eran las hijas de 

Euonymè y Cronos o de la Tierra y Phorkys.132 

Hades: Rey del Inframundo y dios de los muertos hermano de Zeus y tío de 

Perseo.133 

Io: es una doncella de Argos, sacerdotisa de la diosa Hera e hija de Ínaco y Melia, 

que fue una de las amantes de Zeus. Mientras tanto, Io se había entregado a Zeus, pero 

fueron sorprendidos por Hera, que vigilaba a su marido carcomida por los celos. El dios, 

para salvar a la joven, la convirtió en una ternera blanca. Hera exigió a su esposo que se 

la entregase y ordenó al gigante de cien ojos Argos Panoptes que la vigilara.134 

Perseo: Hijo de Zeus y Dánae, fundador de la ciudad de Micenas y la dinastía 

perseida y rey de Argos. Héroe destacado por matar a la Gorgona medusa y salvar a la 

princesa Andrómeda del monstruo Ceto.135 

Zeus; rey de los dioses, dios del cielo y padre de Perseo. Este se convirtió en lluvia 

dorada y acabo dejando a la princesa Dánae embarazada quien estaba encerrada en una 

                                                           
131GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979,, p.94. 
132 Ibídem, pp.169-170. 
133 Ibídem, p.220-221. 
134Ibídem, pp.289-290. 
135 Ibídem, pp.425-427. 



43 

  

torre porque el oráculo de Delfos había previsto que el heredero al trono de Argos acabaría 

matando a su abuelo.136 

3.3.2 Fidelidad de la película frente a la fuente original 

 

La película comienza con la narración de la titanomaquía al cual es idéntica a la 

versión proporcionada por Hesíodo, que ocurre de la siguiente forma: Zeus junto a sus 

hermanos Hades, Poseidón, Hestia, Deméter y Hera acaban con los titanes y los encierra 

en el tártaro. Tras esto se reparten los tres reinos, Zeus se queda con el reino de los cielos 

y la tierra; Poseidón se queda con el reino de las aguas y Hades con el inframundo.137 

A continuación, nos narra que Zeus creo al hombre, en parte es cierto, ya que Zeus 

le dio la capacidad de crear al hombre al titán Prometeo con barro y los dones divinos de 

Zeus. 

También en los primeros minutos introductorios nos hace entender que los tres 

hermanos derrotan a los titanes gracias al Kraken, algo imposible principalmente porque 

el Kraken es un monstruo de la mitología nórdica, por lo que posiblemente en la película 

sea confundido con el monstruo Ceto. 

Más tarde en la película nos dice que un pescador recoge en un arcón de madera 

a Perseo y a su madre, esto es perfectamente igual a la versión dada por Apolodoro. El 

problema viene que en la película se afirma que Dánae muere y es criado por el pescador 

y su esposa. En la versión que nos proporciona Apolodoro está sobrevive y Perseo es 

criado junto al pescador.138 

Ya avanzada la película, aparece una estatua de Zeus de gran dimensión, esta 

estatua posiblemente es confundida con el coloso de Rodas, una de las siete maravillas 

del mundo antiguo que representaba al Dios Helios.139 

                                                           
136GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, pp.545-548. 
137 HOMERO, La Ilíada, canto XIV, verso 187-195, pp.122. 
138 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Libro II, Madrid, Akal, 1987, verso 35-36, p.45. 
139 ROSA MARÍA MARIÑO SÁNCHEZ, E, “El Coloso de Rodas”, Maravillas del mundo antiguo, Madrid 

pp.114-116,2008. 



44 

  

Durante la secuencia que aparece la estatua es destruida, aparecen las erinias, 

mitad mujer, mitad murciélago (Figs. 31 y 32). 

 

Fig. 31. Las Erinias. Fuente; https://lapiedradesisifo.com/2005/05/12/locura-y-venganza-en-las-erinias/ 

 

Fig. 32. Fotograma Las Erinias. Fuente: Furia de Titanes 

En la siguiente secuencia de la película tenemos el monte Olimpo con los dioses, 

En esta película solo aparecen los tres hermanos bien marcados y podemos afirmar que 

Poseidón, Hades y Zeus están correctamente representados.140 

A continuación, en la película de vuelta a Argos , se produce la escena donde la 

reina Casiopea afirma que su hija es más bella que la diosa Afrodita, esto va a provocar 

que los dioses se enfaden y pidan como sacrificio a Andrómeda al monstruo Kraken. En 

la versión que nos ofrece Apolodoro es muy similar únicamente existe el error de que es 

                                                           
140 BARBA, E, M.A., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, 2008. 

 



45 

  

Casiopea quien afirma ser más guapa que Afrodita. En la historia que es narrada por 

Apolodoro, es Casiopea quien afirma que ella y su hija son más guapas que las nereidas, 

lo que provoca la ira de Poseidón que acabará mandado al monstruo Ceto (Fig. 33)141 

 

 

Fig. 33. Maldición de Poseidón a Casiopea y Andrómeda. Fuente: Furia de Titanes 

Más tarde tras descubrirse que Perseo es hijo de Zeus, este es encerrado y se le 

aparece Io, quien le narra la historia de su nacimiento, la narración es incorrecta ya que 

Acrisio no se enfrenta a los dioses y por ello Zeus se convierte en Acrisio y se acuesta 

con su mujer. La película confunde el mito de Perseo con el mito de Hércules.142 

En el mito de Perseo narrado por Apolodoro, ocurre de la siguiente manera: 

Acrisio, abuelo de Perseo, habla preguntado al oráculo cómo podría tener hijos; el dios le 

respondió que su hija Dánae tendría uno, y que sería el causante de su muerte. Acrisio, 

asustado, quiso impedir el cumplimiento del· vaticinio y construyó una cámara 

subterránea de bronce, en la que recluyó a Dánae. Sin embargo, pese a todas sus 

precauciones, Dánae dio a luz un niño más corriente es afirmar que el seductor fue el 

propio Zeus, que, transformad en lluvia de oro, penetró por una grieta del techo y obtuvo 

el amor de la joven.143 

A continuación, nos muestra una alianza entre Hades y Acrisio, algo improbable 

ya que Hades jamás sale del Inframundo si   nos atenemos a las historias mostradas por 

Apolodoro en su biblioteca mitológica. 

La siguiente secuencia de la película nos muestra a Perseo y a su compañía que 

van a visitar a las grayas, tres mujeres ancianas que comparten un solo ojo. Si lo 

analizamos con respecto a lo dicho por Apolodoro, Perseo acude a ver a las grayas por 

consejo de Hermes y Atenea para saber cómo matar a medusa. En la película nos muestra 

que acude a verlas para saber cómo matar al monstruo de Hades, en vez de como matar a 

medusa y estas les recomiendan usar a medusa para matar al monstruo.144 

                                                           
141 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Libro II, verso 43-45, pp.46-47. 
142 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Libro I, verso 60-62, pp.49-50. 
143APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987 Libro II, versos 34/4 – 35, p.45. 
144 Ibidem, verso 37-38, p.45. 



46 

  

Antes de llegar al lugar donde habitan las grayas, ocurren elementos que no hacen 

referencia al mito, pero si a la cultura de la antigua Grecia, los instrumentos de la antigua 

Grecia y la muerte. 

Con respecto al instrumento,  posiblemente  sea una copia de parte de un aulós, 

un instrumento de viento con dos tubos con agujeros de 3 a 6 que poseían lengüeta 

(Fig.34).145 

 

Fig 34.Aulos.Fuente: HOWARD, A "The Αὐλός or Tibia". Harvard Studies in Classical Philology. 

Department of the Classics, Harvard University. 4: 1–60,1893 

En referencia a la muerte, cumplen una de las partes finales del rito mortuorio 

griego cuando tras enrollado se le cerraban los ojos,  se colocaba un manto de hojas y se 

le ponía dos monedas sobre los ojos para pagar el barquero   Caronte.146 

Durante esta secuencia, aparece el caballo Pegaso, algo que no es posible ya que, 

si extraemos la historia de Pegaso de la Biblioteca Mitológica de Apolodoro, este nace 

cuando Perseo mata a la Gorgona Medusa, por lo que la primera vez que aparece en el 

caballo en la película no es posible, no es así ,la segunda vez ,que aparece el caballo ya 

que Medusa ha muerto (Fig. 35).147 

                                                           
145 HOWARD, A., "The Αὐλός or Tibia". Harvard Studies in Classical Philology. Department of the 

Classics, Harvard University. 4, 1893, pp.1-56. 
146 CARRASO, J., Mitología universal: historia y explicación de las ideas religiosas y teológicas de todos 

los siglos, de los dioses de la India, El Tíbet, La China, La Asia, El Egipto, La Grecia y el mundo 

romano: de las divinidades del pueblo eslavo, escandinavos y germanos: de la idolatría y el fetichismo 

americanos y africanos, etc., Madrid, Gaspar y Roig, 1864, pp.437. 
147 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, verso 42/3, p.46. 



47 

  

 

Fig. 35. Perseo y Pegaso. Fuente: Furia de Titanes 

También durante esta secuencia aparece que Zeus le da un arma a Perseo, en 

realidad si vamos a la fuente original, son Hermes y Atenea quien ayudan a Perseo para 

matar a Medusa, dándole unas sandalias aladas, el casco de invisibilidad de Hades , una 

hoz de acero y un escudo.148 

Durante diversas ocasiones en la película se encuentra con su abuelo Acrisio y 

pelea con él,  algo que jamás ocurre ya que cuando Acrisio se entera que Perseo sigue 

vivo y la profecía del oráculo se puede cumplir   se marcha. Éstos se vuelvan a encontrar 

en unos juegos deportivos donde ninguno de los dos conoce la identidad del otro, pero 

Perseo que participa en el lanzamiento de disco, le da con el disco de piedra a un anciano 

y lo mata, este es Acrisio.149 

En la siguiente secuencia de la película,  aparecen dos elementos difícilmente 

comprables, aparece las tribus del yen, una tribu de brujos que no pueden morir y acaban 

derrotando  a un escorpión .Algo difícilmente también de comprobar son los escorpiones 

de gran tamaño,  la única evidencia de un escorpión de gran tamaño es en el mito de 

Orión, donde este acaba asesinado por un escorpión que había mandado la diosa Artemis 

porque este le había intentado violarla. 

En diversas ocasiones en la película,  Perseo reniega de su padre Zeus, en la fuente 

clásica, Perseo sabe desde un primer momento quien es su padre ya que Dánae su madre 

se lo dice. 

A continuación, aparece la visita a las grayas que ocurre tal cual aparece en la 

película, Perseo les pide ayuda y al no recibir ayuda de estas les roba el ojo que comparten 

para conseguir la respuesta a la pregunta de dónde vivía la Gorgona Medusa.150 

En la siguiente secuencia aparece Perseo en el inframundo, ya que las gorgonas   

vivían cerca de él. En el inframundo cuando llegan aparece el barquero Caronte ,al cual 

pagan para cruzar la laguna Estigia. 

Ya en la barca, Io le cuenta la historia de Medusa, la cual es igual mito original, 

Medusa era medusa era una mujer muy bella y tenía muchos pretendientes  pero para ella 

                                                           
148APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987,  verso 37-40, p.45. 
149Ibídem, verso 47/4-48/2, p.47. 
150Ibídem, verso 35, p.45. 



48 

  

esto era imposible ya que era la sacerdotisa de Atenea y se debía mantener virgen. Pero a 

Poseidón su voto de castidad no le importaba, y la violo en el templo dónde estaba la 

estatua de Atenea de mármol y oro. Medusa acaba pagando por su pecado -y Atenea la 

convierte en un monstruo y la destierra a una isla y la llama Gorgona, esta tiene la lengua 

bífida y el pelo con cabezas de serpiente. 

El final de esta secuencia ocurre cuando Perseo con la ayuda de un escudo 

metálico y con la espada dada por Zeus acaba matando a Medusa .En cambio sí utilizamos 

la versión dada por Apolodoro, Perseo mata a Medusa con la hoz dada por Hermes y con 

el escudo dado por Atenea (Fig. 36).151 

 

Fig. 36. Muerte de Medusa .Fuente: Furia de Titanes 

El final de esta secuencia se produce la muerte de Io por parte del rey Acrisio. En 

la historia original narrado por Apolodoro, Io es convertida en ternera blanca y huye a 

Egipto, donde vuelve a convertirse en humana, entonces tiene un hijo con Zeus. Al 

enterarse Hera, el niño es secuestrado por los curetes. Zeus se enfada y los manda matar 

a todos, ya de nuevo con su hijo en brazos, Io regresa a Egipto donde  construye una 

estatua de la diosa Deméter que en Egipto es la llamada Isis y con el tiempo ella misma 

recibe ese nombre y termina siendo de deidificada(Fig. 37).152 

 

 

Fig. 37. Muerte de Io .Fuente: Furia de Titanes 

 

 Para finalizar la película encontramos la pelea de Perseo con el monstruo Ceto, 

esto es en parte similar a lo que se cuenta en el mito,  Apolodoro  nos cuenta lo siguiente: 

Con todo Amón vaticinó la liberación de esta desgracia si Andrómeda la hija de Casiopea, 

fuera expuesta al monstruo como cebo. Cefeo, obligado a ello por los etíopes, lo hizo y 

ato a su hija en una piedra153. Cuando Perseo la vio, se enamoró y prometió a Cefeo que 

mataría al monstruo si, una vez salvada, estaba dispuesto a entregársela como mujer. 

                                                           
151 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Volumen I, verso 42/2, p.46;verso 

38,pp.45-46. 
152 Ibídem,verso 5/5-10/3, p.40. 
153Ibídem, versos 43-45, p.46. 



49 

  

Habiendo jurado sobre estas condiciones. Se enfrentó al monstruo y lo mató. Liberando 

a Andrómeda. En la película nos muestra la situación donde Perseo se encuentra con 

Andrómeda atada y dada en sacrificio al monstruo Ceto, lo diferente con respecto al mito 

en la película, es que Perseo mata al monstruo con la cabeza de monstruo  y tras la 

liberación de esta no se casa con ella y no es convertido en rey de Argos (Fig.38).154 

 

Fig. 38. Andrómeda frente al monstruo Ceto. Fuente: Furia de Titanes 

En el caso del ámbito artístico de la película,  podemos centrarnos en dos 

elementos,  localizaciones y vestuario. 

En el caso de localizaciones, nos vamos a centrar en la representación de Argos, 

al no tener una imagen clara de esta ciudad en la antigua Grecia se utiliza Atenas como 

ejemplo para realizar la ciudad, en este caso de la película el templo de la ciudad se había 

convertido en el palacio de la ciudad, por lo que tiene una distribución muy similar a un 

templo griego de orden dórico con frontón policromado en fondo azul con metopas de 

color rojo y las figuras del frontón con policromía. El interior está decorado con la estatua 

del dios. El acceso al templo se realizaba a través de una pequeña escalinata de mármol 

al estilo de la Acrópolis de Atenas (Figs.39 y 40)155 

 

                                                           
154APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987,, versos 44-45, pp.46-47. 
155 GOMBRICH, E., La Historia del Arte, Madrid, Debate, 1995, El gran despertar, pp.75-99. 



50 

  

 

Fig. 39 y 40.Ciudad de Argos en la película y en la actualidad. Fuente: Furia de Titanes; 

http://toursmaps.com/tag/argos-ancient-greece 

En el caso de las representaciones del tártaro  y de la guarida  de las grayas,  es 

bastante  difícil  concretar  cómo eran , lo único que encontramos con respecto  a estos 

lugares son pequeñas  suposiciones  realizadas por los autores clásicos , en el cual se 

afirma  que la guardia  de las grayas  se encontraba en la puerta de entrada a la isla donde 

vivían sus hermanas  las gorgonas 156  .mientras que en el caso del tártaro, existen 

numerosas  descripciones muy sencillas sobre este lugar,  donde se nos afirma que era un 

lugar  más profundo del inframundo con tres capas de noche y rodeado con un  muro de 

bronce. Es también el lugar donde habitaban los titanes tras su derrota ante los dioses 

olímpicos.157  

Finalmente, para acabar esta película,  analizaremos el vestuario,  para ello nos 

centraremos en la figura de Perseo y sus compañeros de aventura para analizar el caso 

masculino mientras que, para analizar el caso femenino, utilizaremos las figuras de la 

princesa Andrómeda y la reina Casiopea.  

En el caso masculino,  nos centraremos en la armadura y armas de Perseo, en el 

caso del escudo es un Aspis propio del año 1200 a.C con una abrazadera de bronce en el 

centro que iba remachada y una correa de cuero en el borde. El de la película es muy 

similar a este escudo, la diferencia es que la parte exterior de los escudos solía hacer de 

                                                           
156  APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, verso 38, p.46. 
157  HOMERO.,  Ilíada, canto XVIII, verso 148- 614. 



51 

  

madera mientras que los de la película son de algún tipo de metal, algo que no se producirá 

hasta época de Alejandro magno.158 

En el caso de la armadura, Perseo lleva una armadura al estilo de los hoplitas, 

estos solían llevar una túnica corta que terminaba en pliegues simétricos y sobre ella una 

coraza para el tronco, formada por tiras de cuero con piezas metálicas o bien solo dos 

piezas (peto y espaldar) que cubrían pecho y espalda y se unían con tiras metálicas o 

correas sobre los hombros, mientras que la parte delantera de las piernas se defendía con 

las cnémides o canilleras. Para resguardo de la cabeza se usaron cascos de variadas 

formas, alcanzando mayor perfección el beocio compuesto de visera y apéndice nasal o 

apéndices para defender el cuello por los lados (Figs. 41 y 42). 

                                                          

Fig 41.Linothorax.Fuente:Antikensammlung(Berlin).        Fig 42.Perseo.Fuente:Furia de Titanes              

En el caso femenino,  es bastante simple ya que tanto Andrómeda como Casiopea 

llevan un péplum con sandalias y una fuerte decoración con complementos (fig. 43).159 

 

                                                           
158 O CONNELLY, P., Los ejércitos griegos, London, McDonald Educacional, 1977. 
159Department of Greek and Roman Art. “Ancient Greek Dress.” In Heilbrunn Timeline of Art History. 

New York: The Metropolitan Museum of Art, 2000–. 

http://www.metmuseum.org/toah/hd/grdr/hd_grdr.htm (October 2003) 



52 

  

 

 

Fig. 43. Andrómeda. Fuente: Furia de Titanes 

 

 

 

3.4 Ira de titanes 

 

Fig. 44. Cartel de la película Ira de Titanes. Fuente: Filmaffinity 

3.4.1 Personajes  
 

Agenor: hijo de Zeus y Io. Reinó en Tiro y Sidón, casó con Telefasa160 

Andrómeda: es la hija de Cefeo y Casiopea, rey y reina de la antigua Etiopía. Su 

madre Casiopea se jacta tontamente de ser más bella que las Nereidas, una muestra de 

                                                           
160 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.17. 



53 

  

arrogancia por parte de un humano que es inaceptable para los dioses. Para castigar a la 

reina por su arrogancia, Poseidón inunda la costa de Etiopía y envía a un monstruo marino 

llamado Ceto para que devore a los habitantes del reino. Desesperado, el rey Cefeo 

consulta al oráculo de Amón, que le anuncia que no habrá tregua hasta que el rey 

sacrifique a su hija, Andrómeda, al monstruo. Así, la encadenan a una roca junto al mar 

para esperar su muerte. En ese momento, Perseo vuela cerca de la costa de Etiopía con 

sus sandalias aladas, después de haber matado a la Gorgona Medusa y llevando su cabeza 

cortada, que instantáneamente convierte en piedra a cualquiera que la mire. Al ver a 

Andrómeda atada a la roca, Perseo se enamora de ella y consigue que Cefeo le prometa 

su mano si consigue salvarla. Perseo mata al monstruo con la espada mágica que había 

utilizado contra Medusa, salvando a Andrómeda. Se preparan entonces los preparativos 

para su matrimonio, a pesar de que ella había sido prometida previamente a su tío, Fineo. 

En la boda, una disputa entre los rivales termina cuando Perseo muestra la cabeza de 

Medusa a Fineo y sus aliados, convirtiéndolos en piedra.161 

Apolo: Hijo de Zeus y Leto. Hermano gemelo de Artemis. Dios de las artes, el 

dios de la muerte súbita, de las plagas y enfermedades, pero también el dios de la curación 

y de la protección contra las fuerzas malignas. Además, es el dios de la belleza, de la 

perfección, de la armonía, del equilibrio y de la razón, el iniciador de los jóvenes en el 

mundo de los adultos estaba conectado a la naturaleza, a las hierbas y a los rebaños, y es 

protector de los pastores, marineros y arqueros.162 

Ares: hijo de Zeus y Hera. Dios de la guerra. Es el espíritu de la Batalla, que se 

goza en la matanza y la sangre.  Se representa con coraza y casco, y armado de escudo.163 

Atenea: hija de Zeus y Metis, diosa de la artesanía, estrategia y sabiduría164 

Hades: Rey del Inframundo y dios de los muertos hermano de Zeus y tío de 

Perseo165 

Hefesto: es el dios del fuego. Es hijo de Zeus y de Hera. Es el encargado junto a 

los ciclopes de realizar las armas de Poseidón, Zeus y Hades. A su vez acuden a lo largo 

                                                           
161 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos,, p17. 
162 Ibídem, pp.35-38. 
163 Ibídem, pp .44-45. 
164 Ibídem, pp.59-61. 
165 Ibídem, pp.220-221. 



54 

  

de la mitología numerosas mujeres para pedir armas para sus hijos para luchar en 

diferentes. Es marido de la diosa Afrodita.166 

Helio: el Sol, es una divinidad o, por lo menos, un genio dota de existencia y 

personalidad propias.167 

Korrina: No existe ningún personaje en la mitología griega con ese nombre. 

Minotauro: Se da el nombre de Minotauro a un monstruo que tenía cabeza de 

hombre y cuerpo de toro.168 

Perseo: Hijo de Zeus y Dánae, fundador de la ciudad de Micenas y la dinastía 

perseida y rey de Argos. Héroe destacado por matar a la Gorgona medusa y salvar a la 

princesa Andrómeda del monstruo Ceto169 

Poseidón: dios de las aguas y de los mares. Hermano de Zeus y Hades.170 

Zeus; rey de los dioses, dios del cielo y padre de Perseo. Este se convirtió en lluvia 

dorada y acabo dejando a la princesa Dánae embarazada quien estaba encerrada en una 

torre porque el oráculo de Delfos había previsto que el heredero al trono de Argos acabaría 

matando a su abuelo.171 

3.4.2Fidelidad de la película frente la fuente original 
 

La película comienza como Perseo como pescador, este si seguimos la historia 

original recogida por Apolodoro,  Perseo se convierte primero en rey de argos y luego en 

rey de Tirinto.  

A continuación, aparecen Zeus y Hades en el inframundo,  Cronos, el padre de 

ambos quiere huir del tártaro. Este hecho jamás ocurre si utilizamos como base   la 

teogonía de Hesíodo, el cual afirma que, tras ser derrotados en una guerra de 10 años, 

serán encerrados en el tártaro y pasarán allí la eternidad. 172 

También en la película se afirma que Hades y Ares se alían junto con Cronos para 

derrotar a Zeus, hecho bastante improbable,  ya que los dioses se suelen aliar entre sí para 

                                                           
166GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, pp .228-229. 
167 Ibídem, p.235. 
168 Ibídem, p.361. 
169Ibídem, pp .425-427. 
170 Ibídem, pp. 447-448. 
171Ibídem, pp.545-548. 
172 HESÍODO., Teogonía, Madrid, Ed Gredos, 2000, Verso 620-740, p.50. 



55 

  

derrotar a seres de otras razas no para luchar entre ellos, solo existe un ejemplo de lucha 

entre dioses y suele ser entre Zeus y Hera por los continuos encuentros sexuales entre este 

y mujeres mortales.173 

En la siguiente  secuencia  de la película , aparece  el ataque de las quimeras al 

pueblo de Perseo, en cuanto  a la representación de la quimera es  correcta en parte ,  ya 

que se trata de un monstruo  con  el primer tercio del cuerpo de león , la otra mitad cabra  

y cola de serpiente Otra posible representación cabezas de león, cabra y de serpiente, En 

la película se le representa  igual salvo que en esta tiene alas y escupe fuego, El error  que 

comete también  la película  es que Perseo  se enfrenta  a ellas, esto no es posible ya que 

en la mitología  griega  solo se conoce un personaje que se enfrente a la quimera y este es 

Belerofonte subido al caballo Pegaso(Figs. 45 y 46).174  

 

Fig. 45. Beleferonte frente a la quimera. Fuente: Museo Bonnant (Bayona) 

 

Fig. 46 Quimera. Fuente: Ira de Titanes 

                                                           
173 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Libro I, verso 19-20, p.15. 
174 HESÍODO. Teogonía, Madrid, Ed Gredos, 2000, verso 280-288 y 325, pp.43-44. 



56 

  

Más tarde en la película aparece el monte de los dioses, posiblemente haciendo 

referencia al monte olimpo (Fig. 47). 

 

Fig. 47. Monte Olimpo. Fuente: https://godofwar.fandom.com/es/wiki/Olimpo 

En la posterior secuencia de la película,  Poseidón muere, como bien es sabido, 

los dioses son inmortales por lo que es improbable que mueran. 

En la película aparece un nuevo personaje este es Agenor .Si utilizamos el 

diccionario mitológico de Pierre Grimal, Agenor no es mendigo ni un ladrón sino el rey 

de Tyre lo que resulta cierto en la película con respecto a la fuente original ,es que Agenor 

era hijo de Poseidón y Libis.175 

También en esta secuencia,  aparece  Andrómeda como reina de Ilactos. Si 

consultamos un mapa de la época de la griega antigua, esta región no existe, como 

podemos observar en el mapa que encontramos a continuación (Fig. 48). 

                                                           
175 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p .17. 



57 

  

 

Fig. 48. Mapa de Grecia y sus regiones. 

Fuente: https://ocw.unican.es/mod/book/view.php?id=780 

También nos dice durante la película, la existencia de una lanza del Triumph, lanza 

que se conforma con el tridente de Poseidón,  el rayo de Zeus y la horca de Hades. Esta 

lanza no existe , ya que el armamento que recibe Hades de los ciclopes es el casco de la 

invisibilidad no una horca, la horca que aparece en la historia de Perseo es recibida de 

manos de Hermes para matar a la Gorgona Medusa.176177 

Posteriormente Perseo junto con Agenor viajan a visitar a Hefesto a la isla de 

Caim, esta isla no existe. Si nos remontamos a las fuentes clásicas, Hefesto podía vivir en 

tres posibles lugares: vivía en el monte olimpo según Homero en la Ilíada; en la isla de 

Lidia o en la isla de Lemos.178 

Ya en la isla de Hefesto,  aparecen los cíclopes,  que como bien sabemos vivían 

junto a él y le ayudaban en la forja. La representación de este ser en la película, se realiza 

de manera correcta,  ya que se trata de un ser de enorme altura y con un solo ojo (Fig.49) 

                                                           
176 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, verso 38-40, pp.45-46. 
177 Ibídem, p.94. 
178 HOMERO., La Ilíada, Free Editorial, canto XVIII, verso 140, p.162. 



58 

  

 

Fig 49. Ciclope de Johann Heinrich Wilhelm Tischbein,1802.Fuente: Landesmuseum Oldenburg 

El siguiente elemento erróneo que afirma la película es que Hefesto realizó las 

armas de Poseidón, Zeus y Hades, algo improbable ya que este nació tras la titanomaquía. 

Las armas según nos dice Apolodoro, fueron un regalo de los cíclopes a los tres hermanos 

varones olímpicos para poder derrotar a Cronos y así ganarse el favor de los dioses.179 

A continuación, en esta misma secuencia, Hefesto afirma estar casado con la diosa 

Afrodita, algo que es correcto180 

A partir de este momento,  la película está llena de incongruencias,  Hefesto  no 

ha diseñado el tártaro,  ya que según Homero de esa oscuridad suprema denominada 

Tártaro, es de donde nace el mundo.181 A su vez no se sostiene ninguno de los siguientes 

hechos que ocurren en la película, Perseo jamás baja al inframundo estando vivo, jamás 

lucha con su tío Hades ni con su hermanastro de Ares. 

A continuación, nos dice que Perseo derrota al minotauro,  como bien sabemos 

gracias a Apolodoro,  es Teseo quien derrota al minotauro en el palacio de Cnosos en   

Creta (Fig.50)182 

 

                                                           
179 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed. Gredos, 1981, p.17. 
180 GRAVES, R., Los Mitos Griegos I, Alianza Editorial, 1985, p.45. 
181 HOMERO. La Ilíada, Madrid, Ed Gredos, 2000, canto XVIII, verso 13, p. 63. 
182 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed. Gredos, 2000, pp .200-201. 



59 

  

Fig. 50. Perseo frente al minotauro .Fuente: Ira de Titanes 

También nos afirma que el tártaro es un laberinto,  algo que nos imposible ya que 

el único laberinto del que se hace mención en la mitología griega es el laberinto del 

palacio de Cnosos en Creta donde fue encerrado el minotauro y fue creado por Dédalo 

(Figs. 51 y 52). 

 

Fig. 51.Tártaro. Fuente: https://sobreleyendas.com/2011/02/07/el-tartaro-la-mazmorra-de-los-condenados/ 

 

Fig. 52 Moneda de Cnossos.Fuente: Heraklion Museum 

https://sobreleyendas.com/2011/02/07/el-tartaro-la-mazmorra-de-los-condenados/


60 

  

Para finalizar la película ocurren tres elementos, dos de ellos son mentira y uno es 

verdad. Los dos errores de la película son que Perseo jamás se enfrenta a Cronos y que 

Zeus no muere. El acierto del final de la película es que Perseo se casa con Andrómeda y 

se convierte en rey de Argos. (Fig. 53)183 

 

Fig.53 Perseo y Andrómeda. Fuente: Ira de Titanes 

En cuanto a los elementos artísticos,  hay que hacer referencias a las localizaciones y las 

armaduras.  

En el caso de las localizaciones, al ser la segunda parte de Furia de Titanes, son las 

mismas que en la anterior película por ello no volveremos a hablar de ellas ya que lo 

hicimos en Furia de Titanes 

En el caso del vestuario en esta película, es muy similar al de Furia de titanes, por lo 

que para evitar redundar en el tema, únicamente explicare el  cambio de vestuario 

realizado al personaje de Andrómeda, ya que al introducirla en el campo de batalla se 

sustituye la  túnica del peplo por un linotorax y unos brazaletes metálicos. 

 

Fig.54, Andrómeda (Vestuario).Fuente: Ira de Titanes 

 

                                                           
183 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981, pp.95-99. 



61 

  

3.5 The Inmortals 

 

Fig. 55. Cartel de la película de The Inmortals. Fuente: Filmaffinity 

3.5.1 Personajes  
 

Apolo: hijo de Zeus y Leto, dios de7 la profecía, el tiro con arco, la curación, la 

música, la poesía y las artes, era el director del coro de las musas.184 

Ares: hijo de Zeus y Hera, Dios de la guerra.185 

Atenea: hija de Zeus y Metas, diosa de la artesanía, estrategia y sabiduría.186 

Etra: Madre de Teseo y princesa de Trecén. 

Fedra: princesa de Creta, hoja de Minos y Pasifae .Fue raptada por Teseo, tras 

abandonar a su hermana Ariadna. De esta unión tuvieron dos hijos, Acamante y 

Demofonte.187 

 Hércules: hijo de Zeus y Alcmena. Considerado por muchos de los autores 

clásicos como el gran héroe de la mitología, se casó en primer lugar con la princesa de 

Tebas, Megara. Sus hazañas más conocidas serán las que serán provocadas cuando tras 

matar a sus hijos y a su mujer Hera le imponga un castigo realizando los 12 trabajos188 

                                                           
184 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, pp .35-38. 
185 Ibídem, pp .44-45. 
186 Ibídem, pp. 59-61. 
187 Ibídem, pp .195-196. 
188 Ibídem, pp. 239-251. 



62 

  

Hiperion: Titán, hijo de Urano y Gea. Padre de las deidades celestiales, Helios 

(Sol), Selene (Luna) y Eos (Oscuridad).189 

Ícaro: hijo de Dédalo, creador del laberinto, mostro a Ariadna y a Teseo como 

encontrar el camino hacia al minotauro.190 

Lisandro: político y general espartano conocido por ser el comandante de la flota 

que venció a los atenienses en Egospótamos y por tomar Atenas. 

 Poseidón: dios de las aguas y de los mares. Posible padre de Teseo.191 

Satvros: No existe ningún personaje en la mitología que se corresponda con este 

nombre. 

Teseo; hijo de Egeo, rey de Atenas y Etra, aunque en ocasiones se dice que es el 

dios Poseidón. El rey Egeo decidió apartar a su hijo de su lado por miedo que sus sobrinos, 

los palantidas, lo mataran para hacerse con el trono, escondió su espada y sus sandalias 

bajo una roca que el niño no debía mover hasta que fuera suficiente fuerte para hacerlo. 

A la edad de 16 años, Teseo pudo levantar la piedra, calzarse las sandalias y envainar la 

espada de su padre e iniciar su viaje a Atenas. Para darse a conocer como héroe, derroto 

al gigante Perifetes, un salteador de caminos; el gigante Sinis, el doblador de pinos;  

Esciro, Eleusis (un bandido), el gigante Procustes. Finalmente llego a Atenas, donde su 

padre se había casado con la hechicera Medea con la que había tenido un hijo Egeo. Ante 

el miedo a que su hijo no accediera al trono, intento envenenar a Teseo, pero Egeo 

reconoció su espada y sus sandalias en Teseo, por lo que evito que bebiera de la copa y 

Medea fue expulsada de Atenas. Tras ser proclamado heredero del trono de Atenas, Teseo 

se enteró que Atenas debía pagar un tributo de 7 jóvenes al rey Minos de Creta para que 

fueran devorados por el minotauro. Teseo se presentó voluntario para intentar derrotar al 

minotauro. Hecho que consiguió gracias a la ayuda de la princesa Ariadna de Creta, que 

se quedó enamorada de Teseo y por ello le dio una bovina de hilo que le ato a la puerta 

del laberinto lo que permitió salir de allí , sano y salvo. En un principio se marchó con 

                                                           
189GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979,pp. 270. 
190Ibídem, pp .278. 
191 Ibidem, pp .447-448. 



63 

  

Ariadna, pero este le abandono en la isla de Naxos, esta finalmente se casó con Dionisio, 

dios del vino mientras que Teseo se casaba con Fedra, hermana de Ariadna.192 

Zeus: rey de los dioses y dios del cielo.193 

 

3.5.2 Fidelidad de la película frente a la obra original 
 

El primer momento que nos narra es la titanomaquía, la cual está narrada de 

manera incorrecta. Si acudimos a la fuente original, La Teogonía de Hesíodo, será Zeus 

quien derrote a Cronos y libera a sus hermanos para que estos le ayuden a derrotar al resto 

de los titanes y encerrarlos en el Tártaro.194 

A continuación, nos dice que Teseo es un bastardo, hecho que repite en diversas 

ocasiones durante la película .Si acudimos al libro de Vidas de Teseo de Plutarco, quien 

nos dice que Teseo era hijo del rey Egeo, por lo que no podemos considerar  al héroe 

como bastardo.195 

Más tarde, aparece en la película los dioses olímpicos, algunos de ellos son 

representados iconográficamente de manera correcta, no es así en el caso de Atenea y 

Zeus.196 

En el caso de Atenea es bastante claro, en la película aparece con una corona y 

con un vestido largo, si nos vamos a las representaciones iconográficas clásicas, Atenea 

es representada con un peplo, una lanza,  un casco y el escudo con la cabeza de medusa 

(Figs.56y 57).197 

                                                           
192 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.505. 
193 Ibídem, pp. 545-548. 
194 HESÍODO., Teogonía, Madrid, Ed Gredos, 2000, verso 620, pp.50-54. 
195 PLUTARCO., Vidas Paralelas, Madrid, Ed histórico, 2020, p .4-7. 
196 BARBA, E, M.A., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, 2008. 
197 Ibíd. 



64 

  

                      

Fig. 56. Atenea. Fuente: The Inmortals         Fig. 57 Atenea de Fidias. Fuente:   

http://algargosarte.blogspot.com/2014/09/fidias-el-escultor-de-los-dioses-la.html 

Otro caso de representación incorrecta es el caso de Zeus, este es representado con 

una túnica y armadura y con una corona de espinas, si nos vamos a las representaciones 

clásicas del Dios, este es representado con el peplo y su rayo en la mano, además de la 

cabeza descubierta (Figs.58 y 59).198 

                       

Fig. 58. Zeus. Fuente: Museo del Louvre                  Fig 59. Zeus.Fuente: The Inmortals 

También otro elemento representativo con respecto a los dioses es la 

identificación de Zeus como un águila, si consultamos los diccionarios de mitología 

actuales, podemos encontrar diversas ocasiones en la que Zeus se convierte en este 

animal.199 

                                                           
198Ibid . 
199 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.19. 



65 

  

Otro episodio que ocurre en la película y es narrada de manera incorrecta, es la 

muerte de Etra, en la película nos da a entender que esta muere a manos de un 

soldado en la ocupación de la ciudad de Trecén, esto no es así sino que se suicidó 

tras conocer la muerte de su hijo, por lo que Etra sobrevive más allá de la 

ocupación de la ciudad, ya que será esclava de Helena de Troya durante su estancia 

en la ciudad. Tras la derrota de los troyanos, será reconocida por los hijos de 

Teseo, por lo que conseguirá salir con vida de Troya (Fig.60).200 

 

Fig. 60. Muerte de Etra. Fuente: The Inmortals 

Otro elemento mal establecido por la película es la figura de Hiperion, jamás 

existió en Grecia, un rey con este nombre, el único personaje que encontramos en la 

mitología con este nombre es un titán, hijo de Urano y Gea,  el cual es identificado en 

ocasiones con el sol (Figs.61 y 62).201 

 

Fig 61.Dios Helios. Fuente: https://mitologia.fandom.com/es/wiki/Hiperi%C3%B3n   

                                                           
200 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981, Epitome V, verso 22, p. 234. 
201 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p .270. 



66 

  

 

Fig. 62. Helios. Fuente: The Inmortals 

También dice la película que Teseo fue prisionero, el estatus de Teseo fue en 

primer lugar, príncipe de Trecén, príncipe de Atenas y finalmente rey de Atenas. 

Teseo jamás fue entrenado por Zeus. Por lo poco que sabemos de su juventud, 

posiblemente fuera entrenado por su abuelo, el rey de Trecén.202 

En el caso de la figura de Fedra, también se comete un error, ya que la película 

nos dice que es un oráculo, mientras que la historia original de Plutarco nos dice que 

Fedra, era la princesa de Creta y mujer de Teseo con la que tuvo dos hijos.203 

Otro elemento de la película es el arco de Epiro, el personaje de Epiro no existe, 

lo que encontramos con este nombre es una región de Olimpia, donde proviene la estirpe 

de la madre de Alejandro Magno. 

En el caso de arcos de tintes mitológicos, podemos identificarlos con dos arcos, el 

arco del dios Apolo o el arco de Hércules. 

A mitad de la película, llegamos al episodio fundamental de la vida de Teseo, el 

enfrentamiento contra el minotauro, el cual está lleno de incongruencias que vamos a ir 

nombrando (Fig.63): 

1. El laberinto no se construyó en un templo sino en la base del 

palacio de Cnosos en Creta, aunque según las investigaciones publicadas en el 

2018 por el American Journal Archeology, posiblemente el laberinto jamás 

existiese.204 

                                                           
202 PLUTARCO., Vidas Paralelas, Madrid, Ed histórico, 2020, p. 5. 
203Ibídem, p .31. 
204 https://www.ajaonline.org/article/3665[Consulta 28-7-2021]. 



67 

  

2. El minotauro no es un hombre con una máscara de toro sino es el 

resultado de que el dios Poseidón castigara  al rey Minos por no haber sacrificado 

a su mejor toro, por lo que hizo que su mujer Pasifae mantuviese  relaciones con 

el toro al que no había  sacrificado y de esa unión nació el minotauro ,por lo que el 

minotauro es mitad hombre y mitad toro.205 

3. Teseo no le derrota con la espada sino a puñetazos.206 

 

Fig63.Pelea contra minotauro. Fuente: The Inmortals 

Por su parte, otro elemento con respecto a los dioses bastante erróneo si utilizamos 

como base el libro de Los Mitos Griegos de Robert Graves, es que Zeus jamás mata a sus 

hijos, en este caso, la película nos muestra que Zeus mata a su hijo Ares ya que este decide 

encubrir a su tío Poseidón, quien había ayudado a Teseo (Fig.64).207 

 

Fig. 64. Luto de los dioses. Fuente: The Inmortals 

 

Otro elemento incorrecto que nos da a entender la película es los dioses no 

intervienen en los asuntos mortales, sino vamos a cualquier fuente clásica desde La Ilíada, 

La Odisea o la Biblioteca Mitológica de Apolodoro, podemos encontrar numerosos 

ejemplos de dioses ayudando, como por ejemplo ,la diosa Atenea ayudando a Ulises 

durante su vida o los dioses Apolo y Afrodita ayudando a los troyanos en la guerra de 

Troya. También el ejemplo más claro que contradice la película lo encontramos en el 

canto I de la Odisea, cuando Atenea pide ayuda a Zeus para salvar a Odiseo, Zeus no duda 

en intervenir a favor del héroe favorito de su hija. 

Otro elemento que nos establece en la película es el luto en la antigua Grecia, el 

cual tiene elementos de representación en la película de manera correcta y de manera 

incorrecta. En el caso del elemento correcto, podemos decir la representación de la 

prothesis cuando Teseo decide lavar el cadáver de su madre y cerrarla los ojos. Las 

siguientes partes del rito funerario no se realizan ya que en el caso de la película no hay 

                                                           
205 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981, Libro III, pp .137-138. 
206 Ibídem, p. 201. 
207 GRAVES, R., Los Mitos Griegos I y II,  Madrid, Ed Gredos, 2021. 



68 

  

tiempo para velar el cadáver. A continuación, al igual que en la película tenemos el 

traslado en andas del cadáver al lugar de enterramiento. Aquí es donde encontramos el 

primer error, en Grecia no se enterraba dentro de los templos sino al exterior, en el caso 

de familias con grande poder social y económico se enterraban en sarcófagos de mármol 

y posteriormente se señalizaba con una estela para que sus familiares le entregaran flores 

o pequeños sacrificios208. En el caso de que el cuerpo se cremara, las cenizas del difunto 

se recogían en un recipiente y se depositaban en otro lugar. Además, otro error que comete 

la película con respecto al luto es el color que deben vestir los familiares cuando alguien 

se moría en Grecia, en el caso de las mujeres, estas se visten con túnicas blancas y en el 

caso de los hombres se visten de color pardo (Fig.65).209 

 

Fig. 65. Muerte en la Antigua Grecia. Fuente: The Inmortals 

A continuación, en la película nos muestra a los  heraclidas, pero estos no 

existieron en tiempos de Teseo ya que cuando Teseo murió todavía Hércules no había 

conocido a Deyanira y los heraclidas son hijos del cuarto hijo de Hércules con Deyanira.A 

su vez estos no ayudaron en la defensa de su país contra un país extranjero sino ayudaron 

en la reconquista de la región dórica.210 

Dentro de los elementos relacionados con las localizaciones, hay que destacar tres 

elementos: el templo; las pinturas interiores y la narración de la estatua. 

En el caso del templo de la película se parece más a un templo de estilo egipcio 

que a un templo griego, ya que el templo de la película dispone de una entrada con pilono, 

unas grandes escaleras y el templo en forma circular mientras que, si observamos un 

templo griego, este suele estar caracterizada por un gran número de columnas con orden 

dórico jónico o corintio, suele ser en forma rectangular y se accede a ellos a través de una 

pequeña escalinata (Figs.66, 67 y 68).211 

                                                           
208    ZARZALEÑO ,M ;GUIRAL,C;SAN NICOLÁS, M., Historia de la cultura material del mundo 

clásico,UNED,Madrid,2010 
209 CARRASO, J Mitología universal: historia y explicación de las ideas religiosas y teológicas de todos 

los siglos, de los dioses de la India, El Tíbet, La China, La Asia, El Egipto, La Grecia y el mundo 

romano: de las divinidades del pueblo eslavo, escandinavos y germanos: de la idolatría y el fetichismo 

americanos y africanos, etc, Madrid, Gaspar y Roig, 1864, pp.437. 
210 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981, pp. 130-131. 
211 FRÁNCFORT,H., Arte y Arquitectura en el oriente medio, Madrid, Catedra, 2020. 



69 

  

 

Fig. 66. Templo Griego. Fuente:   https://www.museopaestum.beniculturali.it/chi-siamo/?lang=en 

 

Fig. 67. Templo.Fuente: The Inmortals 

 

Fig. 68. Templo Egipcio. Fuente: https://www.odysseytraveller.com/articles/philae-temple/ 

En el caso de las pinturas interiores si pueden ser consideradas correctas ,ya que 

son muy similares a las  pinturas y cerámica micénicas, ya que estas solían estar 



70 

  

caracterizadas por colores rojizos, negros y amarillos. Se representaban escenas bélicas y 

motivos cotidiano y  se realizaban con una perspectiva forzada, aunque con cierto 

dinamismo cuando representaban escenas bélicas como la que aparece en la película 

(Figs. 69 y 70).212 

 

Fig. 69. Interior del palacio. Fuente: The Inmortals 

 

Fig. 70. Vaso del soldado. Fuente: Museo Arqueológico de Atenas 

Finalmente, en el caso del relieve narrativo del final, es un elemento artístico 

propio de la época romana cuando los emperadores narraban sus victorias como es el caso 

de la columna trajana.213 

                                                           
212 GOMBRICH ,E .,Historia del arte, Madrid, Debate, 2003, p.68. 
213 Ibídem,pp.117-143. 



71 

  

Para finalizar esta película, hay que establecer la incorreción con respecto a la 

muerte de Teseo, Teseo no muere por el derrumbamiento del Tártaro, sino que Teseo 

abdica del trono de Atenas y se retira a la isla de Esciro ,donde es asesinado por el rey de 

la isla, Licomedes. Esta película finaliza con la aparición de Acamante, hijo de Teseo y 

Fedra el cual, según las vidas de Plutarco, es uno de los hijos que tuvo Teseo con Fedra 

(Fig.71).214 

 

Fig. 71. Muerte de Teseo. Fuente: The Inmortals 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.6 Troya 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
214 PLUTARCO, Vidas Paralelas, Madrid, Ed Histórico, 2020, pp.35-40. 



72 

  

 

Fig. 72 .Cartel de Troya. Fuente: Filmaffinity 

3.6.1 Personajes  
 

Agamenón: hermano de Menelao. Rey de Micenas. Fue el comandante jefe de las 

tropas griegas. Fue asesinado por su esposa y el amante de esta a su vuelta de la guerra 

de Troya.215 

Andrómaca: Esposa de Hector.Fue  raptada por Neoptolomeo y se casó con él y 

tuvieron tres hijos.216 

Aquiles: hijo de la nereida Tetis y Peleo. Uno de los grandes héroes de la guerra de 

Troya. Es un personaje que era invulnerable salvo por su talón, parte donde fue clavada 

la flecha enviada por Paris con la ayuda de Apolo  con la cual fue asesinado. Para los 

griegos, es uno de sus héroes más importantes ya que según dice parte de las victorias 

durante los 10 años de guerra fueron a manos de este personaje.217 

Áyax el Grande: Un noble guerrero, el más robusto tras su primo Aquiles, se embarcó a 

la mítica Guerra de Troya, llevando  bajo su mando doce navíos de Salamina 

acompañado de su compañero Teucro. Durante la contienda de Troya, Áyax luchó con 

Héctor en dos ocasiones. Tras la muerte de Aquiles,Áyax y Odiseo consiguieron 

rescatar el cuerpo del héroe para llevarlo al campamento griego. Éste se suicidó tras 

haber utilizado su armamento para liquidar al ganado .218 

Briseida: es hija de Brises, sacerdote de la ciudad de Lirneso, tomada y saqueada por 

Aquiles, donde se convierte en esclava de este. Cuando el oráculo obliga a Agamenón a 

renunciar a Criseida, le quita a Briseida a Aquiles provocando la retirada de este de la 

lucha.219 

Eneas: Hijo de Anquises y Afrodita. Es el encargado de salvar a los restos del pueblo 

troyano. Sus sucesores Rómulo y Remo son los creadores de la ciudad de Roma. Su 

historia es contada por Virgilio en La Eneida.220 

Eudoro: Era hijo de Hermes y de Polimela, y el segundo de los cinco generales del 

ejército de Aquiles en la guerra de Troya. Según la Ilíada, comandaba diez grupos de 

cincuenta hombres cada uno de  cinco mil mirmidones. Fue muerto por Pirecme y 

vengado por Patroclo.221 

Héctor: hijo de Príamo y Hécuba, príncipe heredero de Troya. Fue el comandante de las 

tropas troyanas en la guerra. Uno de los mayores acontecimientos de la guerra  fue su 

                                                           
215GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979 pp.13-16. 
216 Ibídem, p.27. 
217 Ibídem, pp.39-43. 
218Ibídem,  pp.66-67. 
219Ibídem, p.73. 
220 Ibídem,pp.156-157 
221 Ibídem, pp.181-186. 



73 

  

lucha contra Ajax .Murió a manos de Aquiles por venganza de este al matar Héctor a 

Patroclo.222 

Helena: Hija de Zeus y Leda. Esposa de Menelao. Su rapto por parte del príncipe 

troyano Paris provoco la guerra de Troya.223 

Menelao: rey de Esparta. Esposo de Helena .La recuperación de su esposa tras el rapto 

a manos de Paris da lugar a la guerra de Troya.224 

Néstor: rey de Pilos.Participo en la Guerra de Troya, únicamente como consejero de los 

griegos debido a su avanzada edad .Su consejo era siempre obecido por 

Agamenón,salvo en la ocasión que le pidió que no acrecentara la ira de Aquiles 

quitándole a la esclava Briseida.225 

Odiseo: Hijo de Laertes y Anticlea.Fue obligado a ir la guerra de Troya tras intentar 

hacer pasar por loco para evitar no ir. Es al héroe al  que se le atribuye el reclutamiento 

de Aquiles y la idea del caballo que provoca la victoria del pueblo griego frente al 

troyano.226 

Paris: Hermano menor de Hector.Fue un pastor durante una gran parte de su vida 

debido a que el oráculo había vaticinado que su presencia provocaría el fin de Troya. Es 

el encargado de llevar a cabo el juicio de la manzana de oro entre las diosas y es quien 

acaba matando a Aquiles.227 

Patroclo: compañero de armas y auriga de Aquiles. Su muerte a manos de Héctor 

provoca la vuelta de Aquiles a la lucha.228 

Priamo: Rey de Troya. Este era demasiado viejo para tomar parte en los combates y 

debió limitarse a presidir los consejos. Uno a uno vio perecer a sus hijos. Su dolor llegó 

al paroxismo al matar Aquiles a Héctor en combate singular delante de las murallas de 

Troya, para luego arrastrar su cuerpo por el polvo. El anciano rey, humillado, acudió al 

campo enemigo al encuentro del vencedor, para suplicarle la devolución del cadáver de 

su hijo a cambio de un elevado rescate.  Fue muerto por Neoptólemo, el hijo de 

Aquiles.229 

Tetis: Madre de Aquiles. Es quien advierte al héroe de que si va a la guerra, morirá en 

ella pero siempre será recordado. Es quien le otorga la inmortalidad sumergiéndolo en la 

laguna Estigia.230 

                                                           
222 Ibídem, pp.225-226. 
223 Ibídem, pp.229-233. 
224 Ibídem, pp.349-351. 
225Ibídem, pp.378-379. 
226 Ibídem,  pp.527-534. 
227 Ibídem, pp.408-410. 
228 Ibídem, pp.412-416. 

 
229 Ibídem, pp.451-453. 
230 Ibídem,pp.511-512 



74 

  

 

3.6.2 Fidelidad frente a la obra original 
 

La película comienza al igual que la Ilíada, Aquiles se encuentra retirado en s 

tienda y se niega a luchar a favor de Agamenón.231 

La secuencia que aparece a continuación es un banquete en Esparta, donde el rey 

Menelao está ausente , allí los príncipes Paris y Héctor de Troya son recibidos por la reina 

Helena de Esparta , hija de Zeus y Leda, allí Paris debido a un acontecimiento ocurrido 

antes de la guerra de Troya, donde en la boda de Tetis y Peleo(padres de Aquiles) ,la diosa 

Eris suelta una manzana dorada que pone "Para la más bella", cae en la mesa entre a las 

diosas Atenea ,Afrodita y Hera. Las diosas buscan una persona imparcial para decidir 

quién era la más bella de las tres, se elige al joven Paris para hacer de juez, cada una de 

las diosas le ofrece un regalo y Afrodita le ofrece a la joven más bella, Helena.232 

En este momento llegamos al momento que ocurre en la película donde el joven 

Paris con la ayuda de la diosa Afrodita, seduce a Helena. Aquí tenemos la problemática 

en las propias fuentes clásicas, ya que según la versión que haya utilizado el guionista de 

la película, Zeus secuestra a la reina Helena de Esparta o es la propia Helena quien se 

marcha con Paris. Apolodoro en su libro Biblioteca Mitológica nos proporciona dos 

versiones de esta historia, en la primera versión nos dice que Alejandro(Paris) pasa 9 días 

en casa de Menelao y al décimo día ,Menelao se entera que su abuelo ha muerto y viaja 

entonces a Creta  y es cuando Paris convence a Helena que viajase  con él y la segunda 

versión, Hermes de acuerdo con la voluntad de Zeus, secuestro a Helena  y se la entregó 

a Proteo, rey de  Egipto para que la custodiase y Paris se presentó en Troya con una 

Helena hecha a base de nubes. En la película nos muestra la primera versión donde la 

propia Helena se marcha con París233 

A continuación, aparecen los barcos de los troyanos, si acudimos al libro de Lionel 

Casson, es el barco birreme el que debería aparecer en la película por la época en que se 

ambienta la guerra de Troya, este barco de origen fenicio consistía en 24 metros de eslora 

                                                           
231 HOMERO., La Ilíada, Free Editorial, canto I, verso 1-605, pp. 3-14. 
232 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Epitome III, verso 2-3, p .120. 
233Ibídem, Epitome III, verso III-V,p.120. 



75 

  

y una manga de 3 metros. En el birreme se superpuso una hilera de remeros por costado. 

También poseía una vela cuadrada de gran tamaño (Fig.73).234 

Los barcos que podemos observar son los denominados trirremes, este barco 

según nos dicen tanto Lionel Casson en su libro Ships and Seamanship in the Ancient 

World como Peter Connoly con su libro Ejércitos Griegos, nos afirma que este tipo de 

embarcación se introdujo en torno al siglo VI a.C, el trirreme estaba equipado con tres 

filas de remos.(Fig.74) 

-  

Fig 73.Bajorrelieve tirreme.Fuente:Museo de la Acropolis 

                                                           
234 CASSON ,L .,Ships and Seamanship in the Ancient World, USA, John Hopkins, pp. 58. 



76 

  

 

Fig74.Birreme Griego. Fuente: Museo Británico 

 

Estos barcos tenían   37 m de largo y 3 m de ancho bajo el agua, y en el ámbito de 

la anchura de borda era de 6 pm .De acuerdo con los archivos del trirreme ateniense en el 

nivel inferior se situaban  27 remeros talamite (thalamites) en cada lado. El segundo nivel, 

Zigity (zygites),  estaba compuesto también por 27 personas.235 

Posteriormente película al igual que La Biblioteca Mitológica  se nos narra la 

alianza entre Menelao (rey de Esparta) y Agamenón (rey de Micenas), hermanos que se 

aliaron para recuperar a Helena como propósito de Menelao y Agamenón con el propósito 

de conquistar de Troya. Ya  en la película nos dice que Agamenón unifico Grecia, no es 

así ya que Agamenón no existió, no es el caso de la civilización micénica que reunifico 

todos los reinos de Grecia, dando lugar una de las civilizaciones predominantes durante 

1600-1200 a.C.236 

                                                           
235 CONNOLY, P., EJÉRCITOS Griegos, Madrid, Espasa Calpe, 1986, pp .410-411. 
236 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, verso 6, pp. 120-121. 



77 

  

Más tarde se produce un cambio de escenario en la película, aparecen Aquiles y 

Patroclo en Ftia (patria de los mirmidones). 

En esta escena se va a producir el reclutamiento de Aquiles de manos de Ulises. 

Esto no se produce como acontece en la película, según nos narra Homero en la Ilíada, 

Aquiles había sido escondido en la corte de Licomedes, rey de Esciro vestido de mujer 

con el nombre de Pirra .Esto llega a los oídos de Odiseo por lo que ideo un plan, llevo a 

la corte obsequios y entre ellos una lanza y un escudo. Entonces Odiseo hizo sonar una 

corneta de alarma lo que provocó que Aquiles cogiese el escudo y la lanza, y por ello fue 

descubierto.237 

La siguiente secuencia de la película aparece Aquiles y su madre, la nereida Tetis. 

Esta secuencia está marcada por las palabras que Tetis le dice a Aquiles que son las 

mismas que las establecidas en la fuente original, esta narra la profecía donde se establecía 

que Aquiles iba a tener una vida larga y aburrida o una vida corta y llena de gloria.238 

Lo que aparece tras esta secuencia es la llegada de Helena a Troya, lo más 

reseñable de esta secuencia es cuando Helena le cuenta su casamiento con Menelao .Esta 

afirma que sus padres deciden casarla con Menelao, pero no es como ella establece en la 

pelicula donde afirma que desde pequeña es pretendida a Menelao, en realidad si 

acudimos a la fuente original, esto se trata de una treta de Odiseo para conseguir la mano 

de Penélope, la prima de Helena. El plan de Odiseo consistiría en arrancar a los 

pretendientes el juramento de acatar la decisión que se adoptase sobre quién sería el 

esposo de Helena, finalmente el padre de Helena decidió que su hija se casase con 

Menelao.239 

Tras esto comienza la parte de la película correspondiente a la guerra de Troya, 

que nos narra el último año de guerra como en La Ilíada, en este instante nos dice que 

Aquiles y los mirmidones atacan el templo de Apolo y derrotan a los troyanos, allí 

secuestran a una sacerdotisa denominada Briseida, que nos dice que es familia de Paris y 

Héctor, los príncipes de Troya. Si nos acercamos a la fuente original, esta es una mujer 

                                                           
237 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, libro VIII, verso 174/8, p. 103. 
238 Ibídem, verso 174/8, p. 103. 
239 Ibídem, verso 129/8 - 133/XI, pp .96-97. 



78 

  

viuda del rey de Lirneso, ciudad que fue atacada por Aquiles, por lo que se convirtió en 

su esclava al igual que en la película240 

También la película nos da a entender en esta secuencia que Aquiles es el primero 

en desembarcar en Troya, si utilizamos lo establecido por Apolodoro en su Biblioteca 

Mitológica es Protecsilao, quien lo hace primero ya que Aquiles es advertido por su madre 

Tetis que quien desembarcara el primero, sería también el primero en morir.241 

También nos muestra el agravio al  Dios Apolo.Este se produce de igual manera 

en la película que el libro, ya que Homero nos dice en La Iliada que durante uno de los 

años ,los troyanos asaltan el templo de Troya y roban a la sacerdotisa Criseida lo que va 

a provocar la ira del Dios Apolo, esto va producir la devolución de la sacerdotisa a su 

padre y con ello el robo de la esclava Briseida a Aquiles y su retirada de la guerra .Esta 

última parte del robo de la esclava a Briseida y la  retirada de la guerra por parte de 

Aquiles es igualmente representado en la película que en la Ilíada 242 

Más tarde tenemos los acontecimientos ocurridos en el palacio de Troya, que 

corresponden con la charla del rey Príamo con su hijo Paris; el encuentro de Héctor, Su 

esposa y su hijo Acasanate y el intento de Helena de huir de Palacio. Con respecto a estos 

acontecimientos, solo podemos constatar la veracidad de los dos últimos ya que no 

sabemos si se produjo ninguna conversación entre Príamo y Paris sobre el amor hacia a 

una mujer o la patria. En el caso de la situación de Héctor y su esposa, es real ya que 

Homero nos narra que antes de su vuelta a la lucha, su mujer le advierte que no lo haga, 

pero aun así Héctor acude a la batalla. En la película la mujer teme la muerte de este 

cuando se va a producir su enfrentamiento con Aquiles.243 

El ultimo acontecimiento que se narra en esta secuencia es el momento que Helena 

intenta a escapar del palacio debido a que tiene la premonición de que Troya va a arder. 

Con respecto a esto lo único que podemos verificar es  la premonición, sabemos  de la 

existencia de esta premonición al nacer Paris, la reina de Troya, Hécuba estaba a punto 

de dar a luz a su segundo hijo, soñó que daba a luz una antorcha ardiente. Que extendía 

el fuego por toda la ciudad quemándola ,Príamo sabiendo de este sueño por Hécuba, hizo 

                                                           
240 HOMERO., La Ilíada, Free editorial, Canto II, verso 690, p. 27. 
241 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Epitome III,  verso XXIX, p.218. 
242 HOMERO., La Ilíada, Free Editorial, 2020 canto I, pp. 8-14. 
243 Ibídem, canto VI, verso 390-494, pp. 75-77. 



79 

  

venir a su hijo Lisaco, que era intérprete de sueños, dijo que el niño sería la ruina de su 

patria244 

Posteriormente tras unas semanas más de lucha aparece en la película la lucha 

cuerpo a cuerpo entre Paris y Menelao, este hecho es narrado por Homero en el canto III 

de la Ilíada. La forma de mostrarlo es muy similar a la película, pero con diferente final, 

esta nos muestra que Paris ha retado a Menelao y mientras Helena observa desde la 

muralla, esto ocurre igual al libro, el problema viene a continuación, la película nos 

muestra que Paris huye cuando está a punto de morir a manos de Menelao y Héctor mata 

a Menelao. Esta parte final si acudimos a la fuente original no es real ,ya que Homero nos 

dice que Paris es rescatado por la diosa Afrodita y que Menelao muere tras la guerra de 

Troya. Existen dos versiones aceptadas en la mitología con respecto  a su muerte, la 

primera de ellas es la descrita por Apolodoro en su Epitome VI  en la Biblioteca 

Mitológica, este nos afirma que Hera lo había hecho inmortal y había ido a los campos 

elíseos con Helena mientras que la versión recogida por Pausanias en su libro la 

descripción de Grecia, es que la ciudad de Terapne existía un templo dedicado a Menelao, 

donde se encontraba Menelao y Helena sepultados.245 

Más tarde en la película se produce el asalto del campamento troyano a manos de 

Héctor, aquí Héctor mata a Áyax, primo de Aquiles, esto no ocurre así. Si observamos lo 

narrado en La Ilíada, Áyax y Héctor se enfrentan dos veces, la primera vez en un combate 

cuerpo a cuerpo que dura un día y que acaba en un empate246y  la segunda vez se produce 

en el ataque al campamento griego  y esta no acaba como nos dice la película con la 

muerte de Áyax sino que este arroja una gran piedra a Héctor, casi matándolo.247La 

muerte de Áyax según nos dice Homero se produce tras la muerte de Aquiles, Odiseo y 

Áyax luchan por las armas de Aquiles y acaban en manos de Odiseo, esto produjo la 

locura de Áyax infundida por la diosa Atenea  matando al rebaño de los griegos, al 

despertarse de esa locura y haber deshonrado su espada con sangre de animales 

domésticos, se suicida.248 

                                                           
244 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, verso 149, p .99. 
245 HOMERO., La Ilíada, Free Editorial, canto III, verso I- CDLXI, pp.31-39. 
246 Ibídem, Canto VII, verso I-CDLXIV,  pp .78-87. 
247 Ibídem, canto XIV, verso I-DXI,  pp .164-174. 
248 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Epitome III .Verso VII, p. 128. 



80 

  

Otro de los momentos bastante fiel al original es cuando tras la retirada de Aquiles 

de la guerra, Grecia comienza a perder las batallas, esto es así lo que la película no nos 

cuenta es el motivo, Homero nos dice que Aquiles le dice a su madre que los dioses 

beneficien a los troyanos para que Agamenón se dé cuente de la importancia del héroe 

Aquiles para su guerra.249 

A continuación, se producen una serie de hechos dentro del campamento aqueo 

que son completamente falsos, Briseida intenta matar a Aquiles, Briseida es violada por 

los soldados de Agamenón y Briseida no se enamora de Aquiles 

A partir de este momento, la película es bastante veraz a la obra original 

Patroclo vestido con la armadura y lanza de Aquiles, lucha contra Héctor, en un 

instante de la lucha, Héctor quiere matar a Aquiles, así que al igual que la película, el 

libro nos muestra que Héctor mata a Patroclo clavando la lanza es en ese momento cuando 

los griegos le quitan el casco a Patroclo y descubren que no es Aquiles.250 

Más tarde ya en el campamento, el jefe de los mirmidones le comunica a Aquiles 

que Patroclo ha sido asesinado por Héctor, esto como ocurre en la película va a producir 

la vuelta de Aquiles a la guerra.251 

Posteriormente la película nos muestra la secuencia de Aquiles y Héctor junto a 

las murallas de Troya luchando, el libro a diferencia de la película nos dice que Héctor 

intenta huir, no es así en la película estos héroes se enfrentan en una lucha dura cuerpo a 

cuerpo y que acaba como nos dice el libro y nos muestra la película, con Héctor muerto 

y Aquiles arrastrando el cuerpo en su carro hasta el campamento griego.252 

A continuación, tenemos uno de los episodios más emotivos de la Ilíada, el rey 

Príamo decide visitar el campamento de los griegos para recuperar el cuerpo de su hijo 

Héctor, allí habla con el héroe y se lamentan de las pérdidas y muertes de sus respectivos 

familiares, en este momento Aquiles le decide entregar el cuerpo de Héctor a Príamo y 

establece una tregua de 11 días para enterrar y velar a sus muertos. Los hechos narrados 

anteriormente ocurren igual en la Ilíada que en la película de Troya. 

                                                           
249 Homero., La Ilíada, Free Editorial, canto I, Verso I-DCV, pp .2-10. 
250 Ibídem, canto XVI, verso I-DCCCLXII,pp 189-206 
251 Ibídem, canto XVIII, verso I-DCXIV, pp .222-234. 
252 Ibídem, cantoXXII, verso I-DXV, pp .264-275. 



81 

  

El final de esta secuencia nos muestra como el rey Príamo se lleva el cuerpo de 

Héctor a la ciudad y Briseida se marcha con Príamo. Como bien sabemos con la lectura 

de la fuente original, Príamo se marcha con el cuerpo de su hijo y les someten a los ritos 

funerarios. La marcha de Briseida con Príamo, ya que no es el personaje que afirma la 

película, hermana del príncipe Paris Y Héctor sino es que es viuda del rey Liocedes no se 

va a producir.253 

Ya en la última secuencia de la película tenemos la entrada en Troya, estos hechos 

son narrados por Homero en la obra de La Odisea de manera escueta pero no es así en el 

caso de Apolodoro en su Biblioteca Mitológica que nos narra una versión muy similar a 

la que aparece en la película, 

La película nos muestra como a Odiseo se le ocurre la idea del caballo, como es 

llevada a cabo y como Príamo lo acepta de buen grado. En esta secuencia nos falta un 

elemento fundamental que sirve como arco de unión entre La Ilíada y La Odisea, la 

participación del sacerdote Laocoonte y sus hijos de parte de manos troyanas mientras 

que en favor de los griegos jugaba el mismo dios Poseidón. La escena que suprime la 

película es cuando aparece el caballo de los aqueos para los troyanos y los sacerdotes del 

templo de Apolo, Laocoonte y sus hijos advierten a Príamo que no acepten el regalo , 

cuando van a descubrir si es un regalo envenenado ,Poseidón envía el monstruo Ceto y 

asesina a Laocoonte y sus hijos. Algunos estudiosos afirman que al no agradecer con 

sacrificios la ayuda de Poseidón en su engaño a los troyanos, Poseidón le castigo 

deambulando 10 años por el mar provocando la escritura de la otra gran obra de Homero, 

La Odisea.254 

Los últimos treinta minutos de la película narran la quema de la ciudad de Troya 

y los asesinatos de sus ciudadanos a manos de los griegos. Hay varios errores en cuanto 

a estos últimos minutos de película con respecto a las muertes y huidas que se producen 

de Troya. En primer lugar, cabe destacar como error la muerte de Príamo y la muerte de 

Agamenón. En el caso de la muerte de Príamo, sabemos que se produce en el asalto a la 

ciudad de Troya en el templo de Hera como se ve en la película, lo único es que Príamo 

no es asesinado por Agamenón sino por Neoptolomeo, hijo de Aquiles. 255Por otra parte 

con respecto a la muerte de Agamenón, todo es completamente erróneo, Agamenón no 

                                                           
253 Homero,La Iliada,Free Editorial canto XXIV, verso I-DCCCIV 
254 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Epitome V, verso XIV-XXIII, pp. 129-131. 
255 Ibídem, verso XXIII, pp .131. 



82 

  

muere en Troya ni en manos del príncipe Paris. Agamenón consigue salir con vida de 

Troya y volver a su hogar donde su mujer Clitemnestra y su amante Egisto matan a este 

con un baño de agua hirviendo.256 El único elemento  correcto con respecto a las muertes 

en esta secuencia es la muerte de Aquiles. Si acudimos a Ovidio, Paris mata a Aquiles 

clavándole una flecha en su talón.257 

Por otra parte en el caso de las huidas , tenemos un elemento mostrado 

correctamente y otro que no es así, en el caso del elemento erróneo, es que la película nos 

muestra que Helena escapa por los túneles de la ciudad de Troya, si acudimos a lo dicho 

por Apolodoro, Helena vuelve con Menelao y su hija Hermione a Esparta, donde acaba 

muriendo 258mientras que en el caso del elemento correcto con respecto a las huidas , es 

que aparece el personaje de Eneas quien junto con su padre Anquises y su hijo Ascanio 

huyen de Troya con la espada de la ciudad como nos cuenta posteriormente Virgilio en 

su obra La Eneida, Eneas ,es conocido por ser unos de los antepasados de los creadores 

míticos de Roma, Rómulo y Remo.259 

Esta película nos muestra una visión general de La Ilíada, pero ella faltan diversos 

cantos como son el canto II donde a Agamenón se le aparece en un sueño Zeus  para 

advertirle que siga adelante con la toma de Troya; el canto IV, donde los dioses están 

reunidos y Zeus quiere cesar el combate pero Atenea incita a Pandaro a disparar a 

Menelao lo que va a provocar que Agamenón rompa la tregua pactada con los troyanos; 

el canto V , donde Atenea aconseja a Diomedes mientras tanto Pandaro manda a una 

flecha este ,Atenea lo salva y Diomedes ataca a Eneas, hijo de Afrodita; canto VII, 

combate de Héctor contra Ajax  que acaba con un empate mientras que Néstor ordena 

construir una muralla en el campamento aqueo; canto X, el espionaje de los campamentos 

aqueos y troyanos; canto XI, la lucha de Agamenón derrota a bastantes troyanos y Aquiles 

manda a Patroclo conoce las noticias de la guerra.; canto XIII, Héctor ataca las naves 

aqueas; canto XIV engaño de Hera a Zeus y la herida de gravedad de Áyax a Héctor; 

Canto XV, la nueva ofensiva contra las naves; canto XVII, los griegos vengan la muerte 

de Patroclo y los troyanos consiguen la armadura de Aquiles; canto XVIII, la fabricación 

                                                           
256 ESQUILO., Tragedias, Madrid, Ed. Gredos, 2002, episodio IV de Agamenón, verso MXXV-

MCCCXXX, pp .414-417. 
257 OVIDIO., Metamorfosis, Barcelona, Bruguera, Libro XII, verso DLXXIX-DCXXVI, pp .249. 
258 QUINTO DE ESMIRNA. Posthomericas, Madrid, Ed Gredos, 2002.Libro XII, verso CCCLXXXV-CDX, 

pp.476-47. 
259 APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987, Epitome V, verso XXI, p .131. 



83 

  

de nuevas armas para Aquiles; canto XX, vuelta de los dioses a la contienda; Canto XXI, 

batalla junto al rio. 

En cuanto en el ámbito artístico tenemos que analizar el vestuario y las 

localizaciones. 

En el caso del vestuario y armamento posiblemente sea el mejor de todos los 

vestuarios analizados en este trabajo ya que el encargado de vestuario de la película 

consulto con expertos del museo Británico. 

En los casos de personajes de la realeza como Agamenón, Paris y Héctor, su 

vestuario está conformado con linotorax, una coraza fabricada por varias capas de lino, 

entre unas quince o veinte, encoladas entre sí y las endurecían sumergiéndolas en vinagre 

y sal. Podían ser reforzadas para otorgar mayor protección frente a ataques punzantes con 

escamas de bronce o láminas cuadradas no superpuestas cosidas a la linotorax. Solían 

disponerse estas escamas en la cintura, pero también se ponían en hombreras e incluso el 

pecho. En la parte de la nuca tenía un saliente que se prolongaba para otorgar mayor 

protección a esa parte, y de la cintura colgaban dos capas de tiras (pteryges) superpuestas 

unas encima de otras de manera que no dejaban huecos entre sí, protegiendo así el bajo 

vientre y muslos sin restar movilidad.260En los brazos se disponen unos brazaletes de 

cobre como podemos ver en los 4 personajes reseñados. 

Por otra parte, cada uno de los personajes principales que lleva casco, llevan cada  

un tipo de casco diferente, en el caso de Agamenón, se trata de un casco ático, casco poco 

común más utilizado en Italia (Fig.75); en el caso de Héctor, es un casco de tipo calcídico 

que consistía en una semiesfera, con protectores de mejillas y de nuca, con un importante 

recorte en forma de bucle en cada lado para las orejas. En la parte frontal, entre las 

protecciones para las mejillas, tenía un protector nasal (Fig.76).261 

Finalmente, si nos alejamos de los personajes de la realeza, encontramos 

al héroe de la historia, Aquiles (Fig77). El vestuario de Aquiles está conformado 

por un  linotorax menos decorado, unos brazaletes y el casco más común de la 

Antigua Grecia, el casco corintio, fue un modelo de casco de bronce originado en 

la antigua Grecia y que toma su nombre del área de Corinto. Este tipo de yelmo 

                                                           
260   S. ALDRETE; BARTELL;  ALDRETE, A., Ancient linen body armor: unraveling the linothorax mystery. 

Baltimore,Johns Hopkins University Press. 
261 SEKUNDA, N. Greek Hoplite, 480-323 BC,London,Osprey publishing,2000 



84 

  

también era llamado "krános". En sus últimos diseños el casco cubría 

completamente la cabeza y el cuello, con aberturas para los ojos y la boca. Una 

protección curvada servía para proteger la parte trasera del cuello.262 

 

 

Fig. 75. Casco ático.Fuente:J.Paul Getty Museum(Los Ángeles) 

 

Fig76.Casco Calcidico.Fuente.Walters Art Gallery (Baltimore) 

                                                           
262 LENDON, J.E., Soldiers and Ghosts, A History of Battle in Classical Antiquity,USA,Yale Univeristy 

Press, 2005 



85 

  

 

 

Fig77.Casco Corintio. Fuente: Museo Arqueológico de Múnich 

En el caso de las localizaciones transcurre gran parte de la película en la ciudad 

de Troya 

 Troya, es una antigua ciudad anatolia situada en el emplazamiento hoy conocido como 

la colina de Hisarlik, en Turquía. Tras siglos de olvido, las ruinas de Troya fueron 

descubiertas en las excavaciones realizadas en 1871 por Heinrich Schliemann, tras unas 

prospecciones iniciales realizadas a partir de 1865 por Frank Calvert. En 1998, el sitio 

arqueológico de Troya fue declarado Patrimonio de la Humanidad por la Unesco. 

La existencia de esta ciudad se mantuvo desde el III milenio antes de cristo hasta 

la llegada al poder del emperador Constantino en el año 391 d.C , pero su destrucción se 

produjo en un terremoto en el año 500 d.C(Fig.78).263 

                                                           
263 LATAZ, J., Troya y Homero, Barcelona, Destino, 2003, p. 71. 



86 

  

 

Fig.78.Ruinas de Troya. Fuente: https://www.troyexcavations.com/ 

  

 

Fig.79.Templo de Apolo en Didima.Fuente: https://serturista.com/turquia/el-templo-de-apolo-y-su-

oraculo-en-didima/ 



87 

  

 

Fig.80.Templo de Apolo de la película Troya.Fuente:Troya 

Por su parte en el caso de las localizaciones monumentales vemos en la película, 

el templo de Apolo, este se parece a un templo egipcio de la época Hitita, pero realmente 

si analizamos la historia real de Troya en el momento en el que los historiadores 

establecieron la guerra  de Troya, este territorio estaba ocupado por el imperio Hitita por 

lo que podemos afirmar que no es una mala interpretación del periodo artístico por parte 

del creador del espacio de rodaje (Figs.79 y 80). 

 

3.7 Hércules el origen de la leyenda 
 

  

Fig. 81. Cartel de Hércules el origen de la leyenda. Fuente: Filmaffinity 

 



88 

  

3.7.1 Personajes 
 

Agamenón: rey de Micenas, hermano de Menelao, Es asesinado por su mujer y 

el amante de esta tras la vuelta de la guerra.264 

Alcmena: Esposa de Anfitrión y madre de Heracles.265 

Anfitrión: marido de Alcmena, hijo de Alceo, rey de Tirinto.266 

Hebe: aparece como la personificación de la Juventud. Es hija de Zeus y Hera y, 

por tanto, hermana de Ares e Ilitía. Esposa de Heracles cuando Hera decide perdonarlo.267 

Hércules: hijo de Zeus y Alcmena. Considerado por muchos de los autores 

clásicos como el gran héroe de la mitología, se casó en primer lugar con la princesa de 

Tebas, Megara. Sus hazañas más conocidas serán las que serán provocadas cuando tras 

matar a sus hijos y a su mujer Hera le imponga un castigo realizando los 12 trabajos.268 

Ificles: Ificles es hijo de Anfitrión y Alcmena. Su ascendencia es exclusivamente 

humana mientras que su hermano gemelo Heracles es hijo de Zeus y de Alcmena.269 

Kakia: No existe ningún personaje en la mitología griega con este nombre 

Lucios: No existe ningún personaje en la mitología griega con este nombre  

 Quirón: Quirón es el más célebre, juicioso y sabio de los centauros. Es hijo del 

dios Crono y de Fílira, hija de Océano. Fue maestro de Aquiles, Jasón, Peleo, entre otros. 

Fue asesinado sin querer por Heracles.270 

Saphira: No existe ningún personaje en la mitología griega con este nombre 

Sotiris: No existe ningún personaje en la mitología griega con este nombre 

Tarak: No existe ningún personaje de la mitología griega con este nombre. 

 

                                                           
264 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979, p.13. 
265 Ibídem, p. 20. 
266 Ibídem, p .29-30. 
267 Ibídem, p. 252. 
268Ibídem, pp .239-257. 
269 Ibídem, pp. 282. 
270 Ibídem, p .462-463. 



89 

  

 

3.7.2Fidelidad de la película frente a la obra clásica 
 

En la primera secuencia de la película tenemos la lucha entre el rey Anfitrión de 

Tirinto contra el rey de Argos. Si vamos a la historia proporcionada por Apolodoro, 

Anfitrión lucha en Tafos contra los telebeos.271 

Lo que nos aparece a continuación es la ciudad de Argos en el año 1800 a.C, al 

tratarse de historia antigua no tenemos constancia de una destrucción de esta ciudad en 

ninguna fuente clásica que trate este tema como es el caso del libro Descripción de Grecia 

de Pausanias.272 

Más tarde la siguiente secuencia nos muestra a la reina Alcmena con un niño 

llamado Ificles, hermano de Heracles. La película nos da entender que Ificles es mucho 

mayor que Heracles, si acudimos a la fuente original, Apolodoro nos dice que Ificles y 

Heracles son hermanos gemelos.273 

También en esta secuencia, aparece el personaje de Quirón, como un anciano y 

el mentor de Ificles y Heracles. Si acudimos al diccionario de Pierre Grimal, se nos 

afirma que este personaje, es un centauro, hijo de Cronos y Filiria y no entreno ni 

Heracles ni a su hermano.274 

Más tarde tras el enfrentamiento entre Alcmena y Anfitrión, Alcmena decide 

visitar el templo de Hera en Argos. Según lo descrito por Pausanias en su libro 

Descripción de Grecia, afirma que la diosa local de la ciudad era Hera, por lo que este 

hecho está bien expuesto en la película.275 

A continuación, se comete uno de los mayores errores de la película, esta nos da 

entender que Hera pide a Alcmena que tenga un hijo con Zeus y que Zeus se presenta en 

su cama como espíritu para derrotar a Anfitrión, si acudimos a la fuente original, antes 

                                                           
271 APOLODORO., Biblioteca mitológica, Madrid, Akal, 1987, Verso 57-61, pp. 49-50. 
272 PAUSANIAS., Descripción de Grecia, Volumen II, Capitulo 16, Lista de los primeros reyes de Argos, 

Perseo. Origen de la ciudad de Micenas y su nombre. Destrucción de Micenas. Ruinas de Micenas. 

Tumbas de Atreo y Agamenón y los que fueron asesinados con él. asesinados con él, Madrid, Ed Gredos, 

1994, pp .254-257. 
273 APOLODORO., Biblioteca mitológica, Madrid, Akal, 1987, Libro II, verso 61/8-62, p. 50. 
274 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Madrid, Akal, 1987, p. 282; pp. 462-463. 
275 PAUSANIAS., Descripción de Grecia, Volumen II, Capitulo 19, Historia de Argos: Témenos y 

Difuntas. Ágora de Argos: santuario de Apolo Licio fundado por Dánae, estatua de Botón, fuego de 

Foroneo, Afrodita Nicéfora, tumbas de Lico y de Psámate, Apolo Agieo, Zeus Hietio.Madrid,Ed 

Gredos,1994,pp. 263-265. 



90 

  

de que  Anfitrión llegase a Tebas, llegó Zeus por la noche y triplicando una única noche, 

se hizo semejante a Anfitrión y se unió a Alcmena y le refirió lo que había sucedido 

sobre los telebeos. Cuando se presentó Anfitrión y vio que su mujer no se mostraba 

abierta con é1, le preguntó el motivo; dijo entonces ella que ya había venido la noche 

anterior y había yacido con él y comprendió él por Tiresias que Zeus se había unido con 

ella, esto enfurece a Hera.276 

La película en este momento da un salto en el tiempo donde nos encontramos a 

Heracles denominado como Alcides. Si acudimos al diccionario de mitología de Pierre 

Grimal, es el nombre originario de Heracles.277 

En la siguiente secuencia de la película nos da entender que Ificles y Heracles eran 

enemigos. Si acudimos a la versión proporcionada por Grimal en su diccionario, los 

hermanos se llevaban bien, Ificles acompaño a su hermano a luchar contra los orcomenos 

lo que le valió la mano de la hermana de Megara, sirvió al igual que su hermano al rey 

Egisto. Ificles se encontraba junto a Heracles en la expedición contra Troya, y figura 

también en la relación de los cazadores de Calidón. Murió en la guerra contra los hijos de 

Hipocoonte, combatiendo al lado de su hermano.278 

También en esta secuencia se produce la lucha de Heracles contra el león de 

Nemea. Este animal  era invulnerable y había sido engendrado por Tifón. Por tanto 

marchando contra el león llegó a Cleonas y se hospedó en casa de Molorco, un trabajado. 

Éste quiso sacrificar  una víctima y Heracles le dijo que aguardase hasta el trigésimo día 

y si regresara de la cacerías sano y salvo, que sacrificara a Zeus Salvador y si muriera que 

sacrificar en su honor como héroe. Llegó pues a Nemea y buscó al león; hallado, primero 

lo asaeteó. Pero cuando comprendió que el león era invulnerable empezó a perseguirlo 

maza en alto; al meterse en una caverna de doble boca, Heracles taponó una de las 

entradas y se metió él por la otra a por la fiera, a la que rodeándole el cuello con una mano 

atrapó. Y-apretó hasta estrangularla; se la echó a los hombros y la llevó a Cleonas El 

hecho que da a entender la película es que Heracles ha matado al león de Nemea pero es 

su hermano Ificles quien se lleva la gloria , no es así en el mito que nos narra Apolodoro 

y que hemos descrito anteriormente. 

                                                           
276 APOLODORO., Biblioteca mitológica, Madrid, Akal, 1987, Libro II, verso 72/12, p .52; verso 61/8-62, 

p.50. 
277 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Madrid, 1987, p. 239. 
278 Ibídem, p. 282-283. 



91 

  

En esta parte de la película aparece el personaje de Hebe como una princesa de 

Creta. Si acudimos a Apolodoro, Hebe es la diosa de la juventud, hija de Zeus  y Hera y 

esposa de Heracles tras el perdón de Hera tras la muerte de este  y su posterior conversión 

a la inmortalidad. 

En esta misma secuencia, tenemos la división griega junto con Heracles, estos van  

vestidos como los Hoplitas griegos, un linotorax, brazaletes en ambos brazos, las grebas 

en  ambas piernas, un casco de estilo corintio y un escudo denominado hoplon.279 

Más tarde en la película tenemos que Heracles viaja a Heliópolis, si nos 

adentramos en las obras clásicas que narran la vida de Heracles como son la biblioteca 

de Apolodoro o el Escudo de Heracles de Hesíodo, no existen ningún testimonio que 

nos acredite este hecho ni los hechos posteriores donde el personaje de Heracles y 

Sotiris se convierten en luchadores de lucha libre denominada actualmente lucha 

grecoromana280.Si analizamos estas secuencia de la película donde aparece la lucha 

grecorromana  hay que  decir que  se  solía celebrar en arena o gimnasios y que es 

considerado uno de los deportes más antiguos que combinaban boxeo y lucha libre. En 

el caso del combate de Heracles, este usa el típico derribo que consistía en coger al 

oponente por pie y lanzarlo y diversos puñetazos al estilo de una pelea de boxeo. Lo 

único que realiza incorrectamente en la  película es el sitio.281 

A continuación tenemos la escena donde Alcmena está rezando en un templo de 

Hera. La estatua que encontramos es una estatua al estilo de una Core de estilo 

arcaica.282 En esta escena muere la reina Alcmena a manos de Anfitrión. Si acudimos a 

la fuente original, Alcmena muere más tarde ya que tras la muerte de Anfitrión, esta se 

vuelve a casar con Radamantis y muere de vieja. Cuando muere,  la recoge Hermes por 

orden de Zeus y  sustituye  el cadáver por una piedra  y  su cuerpo acaba en  los campos 

elíseos junto a Radamantis, uno de los tres jueces del inframundo.283 

                                                           
279 GARLAN,Y La guerra en la Antigüedad,  Madrid, Aldebarán Ediciones,2003. 
280 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981; HESÍODO, El escudo de Heracles, 

Madrid, Ed Gredos, 2000. 

 
281 DERVENIS,K& LYKIARDOPOULOS ,N.The Martial Art on Ancient Greece,UK, Simon &Schuster,2007, 

p. 36. 
282 GOMBRICH,E.,La Historia del Arte,Madrid,Debate,2003,pp .75-99. 
283 APOLODORO.,Biblioteca Mitológica,Madrid,Ed Gredos,1981,Libro II,p.103. 



92 

  

Posteriormente  en la película encontramos a Sotiris y Heracles en una lucha en 

un anfiteatro contra gladiadores. Como bien es sabida la lucha de gladiadores se 

inventaron en la época de la republica romana  por lo que la película comete un gran 

error de base confundiendo dos épocas de la historia.284 

Por otra parte, aunque es erróneo establecer la lucha de gladiadores en época 

griega, si es correcto la representación de la lucha de gladiadores  como bien podemos 

ver en la película esta es realizada en  un anfiteatro de tipo ortogonal con un centro 

elíptico, como los anfiteatros de Pozzoulli o el anfiteatro de Campania en Caserta, en el 

sur de Italia. 

Por su parte en el caso de que se produce la lucha en Tirinto en la película, este 

es  un teatro que se utilizaba como anfiteatro, como es el caso que encontramos en la 

reconstrucción de las arenas de Lutecia  en Paris (Fig.82). 

 

Fig. 82 Anfiteatro de Lutecia. Fuente: Museo Arqueológico de Paris 

A su vez aparecen 5 luchadores  en esta pelea, cuatro de ellos identificables con categorías de 

gladiadores exentes 

                                                           
284 MAÑAS, A.,Gladiatoria: Origen del deporte espectáculo de masas,Granada,Universidad de 

Granada,2011 



93 

  

El primero de ellos que conseguimos identificar es la luchadora femenina denominada como 

reaciario, iba armado con una red en la mano derecha, un tridente y un puñal. Se protegía con el 

galerus o protector en brazo izquierdo (Fig.83).285 

 

Fig.83.Reciarios.Fuente: https://anaisabelthd.blogspot.com/2010/05/8-imagenes-de-tipos-de-

gladiadores.html 

 

El segundo que hemos conseguido identificar es un secutor. Iba armado con una espada corta y 

se protegía con un casco liso, escudo grande rectangular y protecciones en el brazo y pierna 

derechos (Fig.84).286 

 

Fig.84.Secutor.Fuente: https://www.shutterstock.com/es/image-vector/gladiator-secutor-preparing-attack-

enemy-vector-1299314026 

                                                           
285 MANNIX, D, Breve historia de los gladiadores. Madrid, Ediciones Nowtilus, S.L, 2004 
286 Ibíd. 



94 

  

Por su parte, el tercero que podemos identificar es un hoplomaco. Armado con lanza y puñal, se 

defendía con un casco de visera adornado con plumas, grebas altas, manica y escudo (Fig.89).287 

 

Fig.85.Hoplomaco.Fuente: https://www.taringa.net/+info/todas-las-clases-de-gladiadores-de-la-antigua-

roma_1azivv 

Finalmente el cuarto luchador es un cestus, es un luchador que lucha con un guante de cuero y 

solo con sus manos (Fig.88).288 

 

Fig.86 Caestus.Fuente: https://www.warriorsandlegends.com/gladiators/cestus-gladiator 

Todo lo que ocurre a continuación en el filme  donde Heracles es convertido en líder de la 

rebelión, esclavizado, con poderes, el intento de violación de Hebe, el suicidio de Hebe, el 

descubrimiento de Hebe de Hércules, el asesinato de Quirón a manos de Ificles es incorrecto. Si 

vamos a la fuente original lo único en lo cual se puede establecer una comparativa  es en la 

                                                           
287 MANNIX, D, Breve historia de los gladiadores. Madrid, Ediciones Nowtilus, S.L, 2004 

 
288 Ibíd. 



95 

  

muerte de Quirón, ya que  es Heracles en la centauromaquia es quien mata sin querer a Quirón. 

También es falso la lucha de Anfitrión con Heracles, la lucha del pueblo contra el rey de Tirinto, 

el casamiento de Hebe con Ificles. 289 

Finalmente el último elemento erróneo que nos encontramos es la muerte de Anfitrión y de 

Ificles. En el caso de Anfitrión, la película afirma que es asesinado por Heracles, pero es sabido 

a través de Apolodoro, que este murió en la batalla contra los minias, aquellos que habían 

ultrajado a los tebanos, familia de la futura esposa de Heracles, Megara. Por su parte Ificles 

murió en la batalla que tenía su hermano Heracles contra Lacedemonios.290 

En cuanto a las localizaciones de la película, vamos a centrarnos en la recreación de la ciudad de 

Tirinto, exterior de la ciudad y su palacio. 

En la película nos muestra una vista panorámica de la ciudad bastante exacta de lo que fue la 

ciudad de Tirinto, por lo que podemos ver en la maqueta que encontramos en el Museo 

Arqueológico de Micenas(Figs.87 y 88) 

 

 

Fig87.Maqueta de Tirinto. Fuente: Museo Arqueológico de Micenas 

                                                           
289 APOLODORO, Biblioteca Mitológica, Madrid, Ed Gredos, 1981; Hesíodo, El escudo de Heracles, 

Madrid, Ed Gredos, 2000. 
290Ibídem, Libro II,pp 103/p 125 



96 

  

 

Fig.88.Ciudad de Tirinto. Fuente: Hércules el origen de la leyenda 

 

Por otra  parte el palacio que aparece en la película es una recreación de un palacio de tipo 

micénico, ya que es un palacio que está situada en la parte más alta de la ciudad y construido en 

torno a un patio porticado denominado Megaron que podemos observar en la película (Figs.89 y 

90) 

 

 

Fig. 89. Palacio Micénico (Megaron).Fuente: http://artecomentarios.blogspot.com/2010/04/los-palacios-

micenicos-y-el-megaron.html 



97 

  

 

Fig.90.Fotograma Megaron del Palacio de Tirinto. Fuente: Hércules el origen de la leyenda 

 

4. Conclusión 
 

En primer lugar, cabe señalar la gran presencia que los temas y narraciones 

extraídos de la mitología clásica ha adquirido en la Historia del Cine. 

Esto tuvo lugar especialmente en las décadas de 1950 y 1960 con el surgimiento 

del género del péplum y, todavía más, en las últimas décadas, a caballo entre el siglo XX 

y XXI, con el denominado Neopeplum, que se vio favorecido por el desarrollo de las 

técnicas digitales, que otorgaron una gran espectacularidad a dichas películas. 

Dentro de los temas más frecuentes en las películas del Neopeplum 

hollywoodiense, destaca especialmente el personaje de Hércules que, junto con Ulises, 

encarna el arquetipo del “héroe” que sin duda alguna, ha sido el que mayor proyección 

ha alcanzado a lo largo de la historia de la cultura occidental, y por supuesto, también del 

cine.  

En ese sentido, la revisión de las fuentes de la mitología clásica se convierte en un 

punto de partida fundamental para el estudio de las principales películas del Neopeplum. 

En cualquier caso, la conclusión principal que podemos proporcionar tras la 

realización del trabajo de investigación es que Hollywood ha maltratado la cultura y la 

mitología clásica. Esto ha provocado un gran desencanto dentro de la población 

intelectual griega, ya que como hemos podido observar a lo largo de este estudio, 

Hollywood solo se ha aprovechado del gran cache de los actores para conseguir un gran 

volumen de dinero en taquilla realizando películas de héroes  y de acción pero que no 



98 

  

suelen respetar las fuentes clásicas debido a que el guionista de las películas prefiere partir 

desde cero. 

Por ello podemos afirmar que, salvo algunas excepciones como es el caso de la 

miniserie  de la Odisea de Andréi Konchalovski donde los guionistas y el director de la 

película decidieron usar como base el libro de Homero  para reflejar con la mayor 

fidelidad la historia de Ulises, ya que aunque se han suprimido episodios del libro  se 

entiende el contexto general de lo que Homero quería trasmitir en el primer libro de 

aventuras que existe. También es el caso de la película de Troya de Wolfang Petersen , 

quien al igual que la Odisea de Andréi Konchalovski , nos da una idea bastante cercana 

a la que plasmaba Homero en el libro La Ilíada .Por su parte, el caso de las películas de 

Hercules de Renny Harlin y The Inmortals de Tarsem Sigh  no se  realiza ningún 

aproximación clara a la vida de los héroes Hércules y Teseo, ya que únicamente solo se 

cogen base el nombre de estos pero no sus historias debido a que el guionista ha decido 

cambiar todo lo reflejado en las fuentes originales, el cine del nuevo péplum es un cine 

que intenta reflejar las historias de la antigüedad clásica, aprovechando su enorme cantera 

narrativa, que confiere a las películas grandes dosis de aventura, acción y espectáculo,  

pero que nos muestra una imagen desvirtuada de esa Antigüedad, y poco respetuosa con 

sus fuentes. 

En cualquier caso, aunque buena parte de las películas visionadas no respetan la 

fuente clásica, si muchas de ellas cuidan el vestuario de los personajes, las costumbres de 

la época y las localizaciones, tanto exteriores como interiores donde se graban las 

producciones.  Como sucede en la película de Troya  de Wolfang Petersen  donde los 

vestuarios de la película como son las armaduras, cascos y armas que  consisten en 

réplicas de algunas ya existentes en el Museo Británico de Londres .También es el caso 

de la representación de las costumbres funerarias reflejadas en la película de Inmortals de 

Tarsem Sigh, quien a través de la muerte de la madre del protagonista nos refleja parte de 

los rituales funerarios de la Antigua Grecia. Por su parte en el caso de las representaciones 

de localizaciones exteriores, son reseñables los templos mostrados en la película de 

Hércules de Disney donde se nos muestra una copia bastante cercana al templo de 

Olimpia que existía en la Antigua Grecia  y también  es el caso del templo  de Apolo 

mostrado en la película de Troya, ya que el creador de localizaciones se basó en templos 

de estilo hitita de la época. Para finalizar en el caso de las representaciones de espacios 

interiores son muy importante y cercanas al original las pinturas reflejadas en las paredes 

del templo en las escenas finales de la película de Inmortals de Tarsem Sigh que intenta 

mostranos el estilo de la pintura micénica. 

En conclusión podemos afirmar que las películas de nuevo péplum deben mejorar 

en la manera de representar la historia original de los mitos para que la sociedad actual 

comprenda la realidad de una sociedad como era de la Antigua Grecia y valore todas las 

costumbres que realizaban nuestros antepasados, por ello esperamos que las próximas 

películas como es el live-action de Hércules de los Hermanos Russo que se estrenara en 

el año 2022 no sea otra vez una película de acción e intente mostrarnos una versión más 

acertada de la historia que nos dieron a conocer Apolodoro y Hesíodo en sus obras. 

 

 

 



99 

  

5.Bibliografía 

 

ALDRETE, G; BARTELL, S; ALDRETE, A., Ancient linen body armor: unraveling the 

linothorax mystery, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 2013. 

ALMELA ALIAGA, R & CAMACHO PARRA, J., “Una de romanos y romanas: la mujer y las 

relaciones de género en el péplum”, Revista Historia Autónoma, nº. 3, 2013, pp. 29-46. 

ALONSO MELÉNDEZ, J., La antigua Grecia en el cine, Madrid, T&B, 2013. 

APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Akal, 1987. 

APOLODORO., Biblioteca Mitológica, Madrid, Gredos, 2000. 

BARBA, E, Mª., Arte y Mito. Manual de Iconografía clásica, Madrid, Sílex 2008. 

CANO LUIS, P.,"Una versión cinematográfica de la Eneida", Faventia, nº2, 1981, pp. 171-

183. 

CARRASO, J., Mitología universal: historia y explicación de las ideas religiosas y 

teológicas de todos los siglos, de los dioses de la India, El Tíbet, La China, La Asia, El 

Egipto, La Grecia y el mundo romano: de las divinidades del pueblo eslavo, escandinavos 

y germanos: de la idolatría y el fetichismo americanos y africanos, etc., Madrid, Gaspar 

y Roig, 1864. 

CASSON, L., Ships and Seamanship in the Ancient World, Baltimore, John Hopkins 

University Press, 1971 

CECEREU, L., "Cine y Mito" Aisthesis: Revista Chilena de investigaciones, nº17, 1984, 

pp. 82-90. 

  CRUZ GARCIA FUENTES, Mª., “Filmografía mítica en el péplum”, Cuaderno de filología 

clásica. Estudios latinos, .nº4, 1993, pp.301-350. 

DANIEL,P., Breve historia de los gladiadores. Madrid, Ediciones Nowtilus, 2004. 

DEL BARRIO MENDOZA, C, Mª., " Versiones y revisiones cinematográficas de un mito 

clásico: las Medeas de Pasolini, Dassin, von Trier y Ripstein (1969-2000)", Espacio, 

tiempo y forma: Historia Antigua, nº 24, 2011, pp. 655-670. 

DERVENIS,  K, & LYKIARDOPOULOS, N The martial art on Ancient Greece, New York, 

Simon &Schuster, 2007. 

DIAK, N., the New Peplum: Essays on Sword and Sandal Films and Television Programs 

since the 1990s, North Carolina, McFarland Company, 2018. 

DIEZ, E., "Mitología y Cine" en Historia 16, nº363,2006, pp .100-125.  

 

 ENGEL, P.,”Diosas del péplum”, Fotogramas & DVD: La primera revista de cine, nº. 

2051, 2014, pp. 94-101 

 

ESQUILO., Tragedias, Madrid, Ed. Gredos, 2002. 



100 

  

FAJARDO GALÁN, E .,"Influencia de la mitología en los argumentos cinematográficos 

universales", Intermational Journal Development and Educational Psycology, Volumen 

3, nº1,2005, pp .115-123. 

  FELIPE ARRANZ LAGO, D.,  “Vigencia imperecedera del péplum Stanley Kubrick y 

Ridley Scott”, Making of: cuadernos de cine y educación, nº. 72, 2010, pp. 26-33. 

FRÁNCFORT, H., ARTE y Arquitectura en el oriente medio, Madrid, Catedra, 2020. 

GARCÍA VALVERDE, A., "Grecia Antigua en el cine griego", Thamyris, nº3, 2012, pp .251-

271. 

GARLAN, I., La guerra en la Antigüedad,  Madrid, Aldebarán Ediciones, 2003. 

GOMBRICH, E., La historia del arte, Madrid, Debate, 1995. 

GRAVES, R., Los Mitos Griegos I y II,  Madrid, Gredos, 2021. 

GRAVES, R., LOS Mitos Griegos I, Alianza Editorial, 1985. 

GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidos, 1979. 

GUEDES RAMIREZ, E.,  “El Péplum, entre el mito y la realidad: La Ilíada y la guerra de 

Troya”, en Camarero, G, I Congreso Internacional de Historia y Cine, Getafe, 

Universidad Carlos III de Madrid, Instituto de Cultura y Tecnología, 2008, pp .384-397. 

GUHL, E. ; KONER, W., Los griegos. Su vida y costumbres. Madrid, Edimat Libros, 2002. 

HARD, R., El Gran Libro de la mitología griega, Madrid, La esfera de los libros, 2008. 

HESÍODO., Escudo de Heracles, Madrid, Gredos, 2000. 

HESÍODO., Teogonía, Madrid, Alianza, 2012. 

HESÍODO., Teogonía, Madrid, Gredos, 2000. 

HOMERO., La Ilíada, Madrid, Free Editorial, 2021. 

HOMERO., La Ilíada, Madrid, Gredos, 2000. 

HOMERO., La Odisea, Madrid, Librero, 2020. 

HOMERO., La Odisea, Madrid, Libros en red, 2003. 

http://whc.unesco.org/es/list/517. [Fecha de consulta de 10-IV-2021]. 

https://historia.nationalgeographic.com.es/a/templo-zeus-olimpia_12763/3[Fechade 

consulta 10-IV-2021]. 

https://ocw.unican.es/mod/book/view.php?id=780[Fecha de consulta 10-VII-2021]. 

https://sobreleyendas.com/2011/02/07/el-tartaro-la-mazmorra-de-los-

condenados/[Fecha de consulta 12-VIII-2021]. 

  https://vertientecritica.org/la-mitologia-en-el-cine/[Fecha de consulta 3-IX-2021]. 

 https://www.ajaonline.org/article/3665[Fecha de consulta 28-VII-2021]. 

https://www.artehistoria.com/es/contexto/el-templo-de-zeus-en-olimpia [Fecha de 

consulta 10-IV-2021]. 

https://sobreleyendas.com/2011/02/07/el-tartaro-la-mazmorra-de-los-condenados/%5bFecha
https://sobreleyendas.com/2011/02/07/el-tartaro-la-mazmorra-de-los-condenados/%5bFecha


101 

  

https://www.fotogramas.es/famosos-celebrities/g1706075/peplum-o-como-un-trozo-de-

tela-cambio-la-historia-del-cine/ [Fecha de consulta 14-IV-2021]. 

 

  HUESO MONTON, A., “El mundo clásico en el cine histórico”, Cuaderno 

cinematográfico, nº6, 1989, pp.73-85. 

KALTSAS, N., Olympia, Athens, 2004. 

LAPEÑA MARCHENA, O., “Hacia un pasado común. El cine y la uniformización de la 

antigüedad clásica”, Methodos: Revista de didàctica dels estudis clàssics, Nº0, 2011.pp.1-

12 

  LAPEÑA MARCHENA, O., “El péplum y la construcción de la memoria”, Quaderns de 

cine, Nº. 3, 2008, pp.105-112. 

  LAPEÑA MARCHENA, O., “La contaminación de géneros en el cine sobre el Mundo 

Antiguo”, Trocadero: Revista de historia moderna y contemporánea, nº 27, 2015,pp.151-

172. 

 LAPEÑA MARCHENA, O., “La infancia en el péplum”, Faventia, nº 29, Fasc. 2, 2007,  

pp .173-187. 

  LAPEÑA MARCHENA, O., “La mujer en el "péplum “más allá del glamour y la virtud”, 

Las hijas de Pandora: historia, tradición y simbología, nº1, pp. 419-432.  

  LAPEÑA MARCHENA, O., “Pietro Francisci y el péplum”, Cine y autor: reflexiones sobre 

la teoría y la praxis de creadores fílmicos, 2012, pp .59-78. 

  LAPEÑA MARCHENA, O., “La imagen del Mundo Antiguo en la ópera y el cine 

continuidad y divergencia”, Veleia: Revista de prehistoria, historia antigua, arqueología 

y filología clásicas, nº 21, 2004, pp.201-218. 

LATAZ, J., Troya y Homero,  Barcelona,  Destino, 2003. 

LENDON, J.E., Soldiers and Ghosts, a History of Battle in Classical Antiquity, New Haven, 

Yale University Press, 2005. 

LILLO REDONET, F., Héroes de Grecia y Roma en la pantalla, Madrid, Didaska, 2012. 

 

LOZANO SERRANO, D., “Cine y Antigüedad pasado y presente en la pequeña y gran 

pantalla”, Revista Historia Autónoma, nº1, 2012, pp .37-52. 

 

MAÑAS, A., Munera Gladiatoria: Origen del deporte espectáculo de masas, Granada, 

Universidad de Granada, 2011. 



102 

  

  MÁRQUEZ V, I.,  “300 o péplum digital”, Especulo: Revista de Estudios Latinos, 

nº39,2008. 

O ´CONNELLY, P., Los ejércitos griegos, London, McDonald Educacional, 1977. 

OVIDIO., Metamorfosis, Madrid, Austral, 2000. 

PAUSANIAS., Descripción de Grecia, Madrid, Gredos, 1994. 

PÉREZ, H., Cine Y Mitología: de Las Religiones a Los Argumentos Universales, Berna, 

Peter Lang, 2013. 

PLUTARCO, Vidas Paralelas, Madrid, histórico, 2020. 

POCIÑA PÉREZ , A & LÓPEZ, A., Fedras de ayer y de hoy: teatro, poesía, narrativa y cine 

ante un mito clásico, Granada, Universidad de Granada, 2008. 

PRIETO ARCIENAGA, A., "Troya sin homero: Troya (2004"), Studio Historia, nº 23,2005.  

 

QUINTO DE ESMIRNA, Posthomericas, Madrid, Gredos, 2002. 

ROSA MARÍA MARIÑO SÁNCHEZ, E, "El Coloso de Rodas", en Maravillas del mundo 

antiguo, Madrid, 2008, pp.114-116. 

RUBIO MORAGA, A., "Grecia y el cine: Historia, mitos y leyendas para el entretenimiento 

del espectador "en Camarero, G, I Congreso Internacional de Historia y Cine, Getafe, 

Universidad Carlos III de Madrid, Instituto de Cultura y Tecnología, 2008, pp.359-373. 

   

SALA, A., “Spartacus: Sangre y arena. El péplum de la era digital”, Revista de Cine, 

Nº409, 2011, p 161. 

 SALVA, N.,  “Maximus, Gladiator y péplum”, Cinemania, nº+182, 2010, p.96. 

SEKUNDA, N., Greek Hoplite, 480-323 BC, Oxford, Osprey publishing, 2000. 

 

SERRANO LOZANO, D.,  “El historiador frente a la pantalla: una propuesta de análisis del 

péplum del siglo XXI en Camarero, G, V Congreso Internacional de Historia y Cine, 

Getafe, Universidad Carlos III de Madrid, Instituto de Cultura y Tecnología, 2017, pp 

.633-643. 

SOLÉ, GERARDO; BACHS, E; CASTELREANAS, A., Los grandes descubrimientos de la 

arqueología ,Barcelona, Planeta-De Agostini, 1988. 

SOLOMON, J., Péplum: el mundo antiguo en el cine, Madrid, Alianza, 2007. 

TORAZ PAZ, J., Un rio de fuego y agua. Lecciones de mitología y cine, Badajoz, 

Universidad de Extremadura, 2007. 



103 

  

ZALDUENDO, ROSARIO Mª, “Gladiator: Memoria del péplum”, Razón y palabra, 

nº31,2003. 

ZARZALEJO, M; GUIRAL, C; SAN NICOLÁS, M., Historia de la cultura material del 

mundo clásico, Madrid, UNED, 2010. 

5.1 Filmografía  

Hércules (Ron Clements &John Clements, 1997) 

La Odisea (Andréi Konchalovsky, 1997) 

Troya (Wolfgang Petersen, 2004) 

Furia de Titanes (Louis Leterrier, 2010) 

The inmortals (Tarsem Singh.2011) 

Ira de Titanes (Jonathan Liebesman, 2012) 

Hércules el origen de la leyenda (Renny Harlin, 2014O 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

  

 

6.Anexos 
 

1.Hércules 

 

 

 

Titulo original 

Hércules 

Año 

1997 

Duración 

93 min. 

País 

Estados Unidos Estados Unidos 

 



105 

  

Dirección 

John Musker, Ron Clements 

Guion 

John Musker, Ron Clements, Donald McEnery, Bob Shaw, Irene Mecchi 

Música 

Alan Menken 

Fotografía 

Animación 

Reparto 

Animación 

Productora 

Walt Disney Pictures 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

  

2.Hércules el origen de la leyenda 

 

Título original 

The Legend of Hercules (Hercules 3D) 

Año 

2014 

Duración 

99 min. 

País 

Estados Unidos Estados Unidos 

Dirección 

Renny Harlin 

Guion 

Daniel Giat, Renny Harlin, Sean Hood, Giulio Steve 

 



107 

  

Música 

Tuomas Kantelinen 

Fotografía 

Sam McCurdy 

Reparto 

Kellan Lutz, Gaia Weiss, Liam McIntyre, Scott Adkins, Roxanne McKee, Liam Garrigan, 

Rade Serbedzija, Johnathon Schaech, Luke Newberry, Rick Yudt 

Productora 

Summit Entertainment, Millennium Films, Nu Boyana Film Studios 

3.La Odisea 

 

 

Año 

1997 

Duración 

173 min. 

País 

Estados Unidos  

 



108 

  

Dirección 

Andrei Konchalovsky 

Guion 

Andrei Konchalovsky, Chris Solimine (Poema: Homero) 

Música 

Eduard Artemyev 

Fotografía 

Sergei Kozlov 

Reparto 

Armand Assante, Greta Scacchi, Isabella Rossellini, Bernadette Peters, Eric Roberts, 

Irene Papas, Jeroen Krabbé, Geraldine Chaplin, Christopher Lee, Vanessa Williams, 

Nicholas Clay, Adoni Anastassopoulos, Pat Kelman, Roger Ashton-Griffiths, Katie Car 

Productora 

Co-production Estados Unidos-Reino Unido-Italia-Alemania-Grecia; American 

Zoetrope, Beta Film GmbH, Hallmark Entertainment, KirchMedia, Mediaset, Panfilm, 

ProSieben Media AG, Remote Camera Systems, Skai TV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

  

 

4.The Inmortals 

 

Título original 

Inmortals 

Año 

2011 

Duración 

110 min. 

País 

Estados Unidos  

Dirección 

Tarsem Singh 

Guion 

Charley Parlapanides, Vlas Parlapanides 

Música 

Trevor Morris 

Fotografía 

Brendan Galvin 

Reparto 

Henry Cavill, Mickey Rourke, Freida Pinto, Luke Evans, John Hurt, Stephen Dorff, 

Kellan Lutz, Isabel Lucas, Robert Maillet, Anne Day-Jones, Mark Margolis, Joseph 

Morgan 



110 

  

Productora 

Relativity Studios, Virgin Produced, Hollywood Gang Productions, Atmosphere 

Entertainment MM 

5.Ira de titanes 

 

Duración 

99 min. 

País 

Estados Unidos Estados Unidos 

Dirección 

Jonathan Liebesman 

Guion 

Greg Berlanti, Dan Mazeau, David Johnson 

Música 

Javier Navarrete 

Fotografía 

Ben Davis 

 



111 

  

Reparto 

Sam Worthington, Liam Neeson, Ralph Fiennes, Rosamund Pike, Toby Kebbell, John 

Bell, Edgar Ramirez, Danny Huston, Kathryn Carpenter, Sinead Cusack, Lily James, 

Alejandro Naranjo, Bill Nighy 

Productora 

Warner Bros., Cott Productions, Thunder Road Pictures, Legendary Pictures, Sur-Film. 

Distribuidora: Warner Bros. 

 

6.Furia de titanes  

 

Año 

2010 

Duración 

106 min. 

País 

Estados Unidos Estados Unidos 

Dirección 

Louis Leterrier 

Guion 

Travis Beacham, Phil Hay, Matt Manfredi. Remake: Beverley Cross 

Música 

Ramin Djawadi 

Fotografía 

Peter Menzies Jr. 



112 

  

Reparto 

Sam Worthington, Mads Mikkelsen, Liam Neeson, Ralph Fiennes, Gemma Arterton, 

Liam Cunningham, Pete Postlethwaite, Alexa Davalos, Polly Walker, Nicholas Hoult, 

Jason Flemyng, Ashraf Barhom, Danny Huston. 

Productora 

Warner Bros., Legendary Pictures, Thunder Road Pictures, Zanuck Company, Moving 

Picture Company. Distribuidora: Warner Bros 

7.Troya 

 

Troy 

Año 

2004 

Duración 

163 min. 

País 

Estados Unidos Estados Unidos 

Dirección 

Wolfgang Petersen 

Guion 



113 

  

David Benioff. Poemas: Homero 

Música 

James Horner 

Fotografía 

Roger Pratt 

Reparto 

Brad Pitt, Eric Bana, Orlando Bloom, Brian Cox, Peter O'Toole, Sean Bean, Diane 

Kruger, Brendan Gleeson, Saffron Burrows, Tyler Mane, Julie Christie, Rose Byrne, 

Julian Glover,  

Productora 

Warner Bros., Plan B Entertainment, Radiant Productions, Helena Productions, Latina 

Pictures, Nimar Studios. Distribuidora: Warner Bros. Brazil 

Género 

Aventuras. Acción. Romance | Antigua Grecia. Cine épico. Mitología 

291 

                                                           
291 Las figuras que se encuentran vacias de la imagen se dispondrán en una carpeta aparte 

 


