
Trabajo Fin de Grado

TEORÍA SOBRE EL ORIGEN DEL PODER EN LA
EDAD MEDIA

Autor/es

Carlos López Roy

Director/es

D. Juan Francisco Baltar Rodríguez

Facultad de Derecho
Año 2021

1



ÍNDICE

I. INTRODUCCIÓN.............................................................................................. 4

II. CONTEXTO HISTÓRICO.................................................................................. 4

III. ARTICULACIÓN DE LOS ESPACIOS DE PODER(Distribución /Origen)..... 8

1. ARTICULACIÓN RELIGIOSA

2. ARTICULACIÓN SEÑORIAL

2.1 Reconocimiento de un estatus jurídico privilegiado

2.2 Derecho a la transmisión de este estatus jurídico privilegiado, por vía de

la sangre.

2.3 Existencia de cierta cultura caballeresca.

2.4 Cesión de parte del poder real a la nobleza.

3. ARTICULACIÓN REAL O REINO

3.1 Realeza como una Institución de origen divino.

3.2 Regnum (Poder General y Político del Rey)

3.3 Miedo como elemento determinante para el mantenimiento del poder.

IV. COMPETENCIAS DEL PODER MEDIEVAL................................................. 20

● Justicia, Fiscalidad, Milicia.

● Facultad de dictar normas de convivencia.

● Escenificación de una imagen de poder.

● Proyección material e inmaterial del poder.

V. AMPARO JURÍDICO DE LA LEGITIMACIÓN DEL PODER..................... 22

1. PRIMERAS MANIFESTACIONES JURÍDICAS DEL PODER

● Códigos de Teodosio y Justiniano

● Liber Iudiciorum

2. REY COMO LEGISLADOR

2



3. FUENTES DE DERECHO

3.1 Formación espontánea del derecho

3.2 Derecho Subjetivo

3.3 Derecho Divino

VI. TRADICIÓN MONÁRQUICA Y MANIFESTACIONES DEL PODER REAL
……...………………………………………………………………................. 31

1. UN MOMENTO TÍPICO EN LA MONARQUÍA MEDIEVAL: EL REY
JUEZ Y EL REY TIRANO

2. LIMITACIONES AL PODER DEL REY

VII. CONCLUSIONES..................................................................................... 35

VIII. BIBLIOGRAFÍA…................................................................................... 37

3



* En relación con las abreviaturas y siglas empleadas: et al. (más autores), vid. (véase), cit. (cita), ed.
(edición), s. (siglo).

I. INTRODUCCIÓN.

La Edad Media es una de las etapas de la historia más importantes, es debido a su larga

duración que abarca más de diez siglos, a través de los cuales se fueron dando diferentes

manifestaciones culturales y, en consecuencia, diferentes manifestaciones del poder. Se

puede afirmar, sin miedo a equivocarse, que la historia del poder encuentra en la Edad

Media uno de sus principales estandartes.

Por diversos historiadores y juristas es entendida como un periodo de oscurantismo, en

el sentido de que se trata de una civilización poco desarrollada y bajo el marco de un

reparto de poder represivo del que son titulares las élites poderosas, capaces de influir

directamente en la relación de las personas con el medio que los rodea.

El objeto de este estudio es delimitar las causas de los orígenes de dicho poder, a través

de la explicación de un contexto específico adaptado a los inicios de la Alta Edad Media

y realizando un análisis individualizado sobre cuáles eran las circunstancias por las que

el poder de la religión, de los señores y por último, de los reyes, alcanzó unas esferas de

dominación tan elevadas. Además, es conveniente determinar el amparo jurídico de tal

legitimación, entendiendo a los ordenamientos jurídicos como medios necesarios que

habilitan a cometer ciertas acciones de influencia directa tanto en la población como en

el mantenimiento de los poderosos que ostentan la capacidad de legislar.

II. CONTEXTO HISTÓRICO.

La Edad Media o Medievo es un periodo histórico (vivido en la civilización occidental)

delimitado temporalmente por dos grandes acontecimientos, como son la caída del

Imperio Romano en el año 476 que supone su inicio (s. V) y el descubrimiento de

América que supone su final en el año 1492 (s. XV). Así mismo, este periodo de tiempo

se divide a su vez en Alta y Baja Edad Media, ocupando la primera de ellas desde el s.

V hasta los s. IX – X, en adelante hasta el s. XV es lo que conocemos como Baja Edad

Media.

4



Vamos a ocuparnos de realizar el análisis de la organización que presentaba la sociedad

en los inicios de este periodo, a través de un estudio del contexto cultural, económico,

jurídico y social vivido en el s. V, pues nos ayudará a situarnos en cuanto a las teorías

del origen del poder ya que las mismas están ligadas al contexto originario de la Edad

Media.

En lo que a cultura se refiere, a lo largo de los s. V – VI (Caída del Imperio Romano y

comienzo de la Edad Media) puede plantearse que existió una resistencia romana, en

tanto que buscaba mantener los modos de vida, la lengua y el derecho tradicionales.

Pero esta resistencia fue muy difícil de mantener en aquellos lugares y ciudades donde

lejos de existir un desarrollo notorio, se encontraban aún en creación. Fue más simple

en aquellos puntos donde la existencia de ciudades bien consolidadas, con sus

guarniciones, grandes núcleos administrativos y mercados prósperos, brindaban el

apoyo que permitía sobrevivir a la “romanidad” 1.

En zonas como Germania (lo que hoy conocemos como Alemania), el norte de Galia,

Hispania e Italia, por sólo mencionar algunos ejemplos, fueron notables por la

pervivencia de una cultura y ordenamiento clásico, que, aunque sufrió modificaciones

no desapareció por completo. La llegada de los bizantinos, enviados por Justiniano para

restablecer la autoridad imperial en la península, trajo consigo la recuperación de las

antiguas tradiciones e incluso, la incorporación de las nuevas enseñanzas de Oriente en

el plano espiritual y artístico. 2

Es sabido que el gran apego a las supersticiones y al paganismo fue una característica

del siglo VI. Un paganismo popular que resistió primero los esfuerzos de

evangelización romana y luego, de los monarcas y obispos de los reinos

romano-germánicos. Buena prueba de ello la constituyen los amuletos mágicos en los

ajuares funerarios, las ceremonias en espacios abiertos con fuegos y ofrendas a los

viejos dioses, así como la circulación de la literatura religiosa del momento.3

El arte se centró mucho más en propiciar construcciones arquitectónicas y en grandes

esculturas. Ambas de estilo simple, con escasas recargas en cuanto a los relieves de las

3 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 122.
2 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 120.

1 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval, siglos III - XV, Mar del
Plata: Giem Mar del Plata, 2015, p. 120.

5



construcciones, aunque los estilos abstractos y formas estilizadas también eran

frecuentes. 4

Por ello concluimos que, en lo que al aspecto cultural se refiere, fue una época variada y

diversa en cuanto a las culturas populares y manifestaciones artísticas de los diferentes

reinos.

La economía en los orígenes de la Edad Media estaba destinada al autoabastecimiento

de los habitantes de los feudos, territorios propiedad de los señores feudales (realeza,

nobleza, clero). Podemos afirmar que la tierra fue el nexo entre los señores y los

campesinos, estos últimos dedicados principalmente a la explotación de dichos recursos.

En la Alta Edad Media la actividad económica por excelencia era la agricultura, los

campesinos cultivaban las tierras y recogían las cosechas para abastecer a los señores y

subsidiariamente, al pueblo llano. 5

Además, este periodo histórico experimentó el auge en la ganadería y, subsidiariamente

de la agricultura, pues las nuevas técnicas agrícolas utilizadas como el acontecimiento

de una serie de factores ambientales y poblacionales, propiciaron el auge en los cultivos

y una mayor expansión del mercado urbano, el cual recibe una demanda cada vez mayor

debido al incremento poblacional de la época. Sin embargo, la ganadería es el sector

principal de la economía altomedieval, entendiéndose como un producto dominado por

una clase social determinada, la aristocracia. Un determinado tipo de organización

social propicia el establecimiento de una economía más centrada en la ganadería fruto

de la incapacidad de lograr una rentabilidad mayor en otras actividades, como podía ser

la agricultura. La ganadería altomedieval supone generación de riqueza, beneficiando

principalmente a los señores propietarios del ganado (con el rendimiento del ganado o a

través de su alquiler o venta), como a los comerciantes (venta de lana y cuero) y

también a la corona que percibía impuestos por la venta de productos o servicios de este

sector. 6

La artesanía se aprovechaba directamente de otros sectores como la ganadería mediante

la explotación y transformación de estas pieles en un producto final que poder vender.

6 RODRÍGUEZ-PICAVEA MATILLA. E, « La ganadería en la Castilla Medieval. Una revisión
historiográfica » en Revistas UM, nº 8, 1998, p. 135.

5 https://www.arteguias.com/economiamedieval.htm , Consulta realizada el 20/05/2021.
4 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 123.

6

https://www.arteguias.com/economiamedieval.htm


Estaba integrada por los artesanos, gremio cuyo objetivo era puramente económico y

político, siendo la gran mayoría de ellos artesanos y vendedores.

La máxima representación de la economía medieval eran los mercados locales o

provinciales, los cuales eran el centro de la actividad de la época, donde se juntaban los

comerciantes para la venta de manufacturas, alimentos y excedentes de productos

agrarios.

Por otro lado, la sociedad medieval, basada en un sistema feudal, y caracterizada por la

escasa movilidad de clases. El cuerpo social destacaba tres grupos claramente

diferenciados: el de los esclavos cosificados; el de los libres y, en tercer lugar, el de los

“Grandes”, dueños del trabajo de los demás y de sus frutos. Esta estructura social

determinará lo que conocemos como los grupos sociales que imperaron a lo largo de

este periodo, formada por tres estamentos principales; en la parte superior jerárquica se

encontraba la figura del rey, seguido de la nobleza y el clero (con una importante cuota

de poder) y el campesinado en la escala inferior jerárquica.7

Era muy complicado el ascenso social de la clase campesina a estamentos superiores

como puede ser la caballería, nobleza, clero o la aristocracia del momento, debido a la

estratificación de la sociedad, que supone la diversificación en posiciones de

superioridad o inferioridad. Este tipo de títulos eran concedidos a modo de premio

directamente por el rey, en agradecimiento por los servicios prestados al reino,

mayormente referidos a méritos militares o, por la administración eclesiástica en el caso

del clero. Lo que caracteriza a este sistema organizativo es la definición de un estatus

social al cual pertenecía cada individuo, bien es cierto que dentro de cada estamento

también existían diferentes clases las cuales centran sus esfuerzos en conseguir o

conservar una determinada posición en el grupo social.8

La inmensa mayoría de la población medieval era campesina, la cual desempeñaba el

trabajo duro dentro de una determinada comunidad, ocupándose del mantenimiento de

bienes ajenos y prestando servicios para las clases superiores de la sociedad. Los

derechos y obligaciones dentro de una comunidad cambian dependiendo de esa

jerarquización, pero la mera asunción de la existencia de una comunidad marca límites

8 BADÍA. JF. «Casta, Estamento y Clase Social » en Revista de Estudios Políticos, nº 198, 1974, p.23.

7 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 114.

7



para la separación entre clases y también para el sometimiento de aquellas clases

inferiores, en este caso el campesinado. 9

Para finalizar, es importante analizar el contexto jurídico de la sociedad medieval en

sus orígenes. Como he señalado anteriormente, debido a que estamos hablando de una

sociedad estamental, las leyes de la época serán diferentes dependiendo del estamento

que se trate. No podemos cometer el error de comparar desde una perspectiva actual la

concepción del derecho con el medieval, en esa época el derecho iba estrechamente

ligado al honor de la persona y se basaba principalmente en diligencias divinas (por el

inmenso poder religioso del momento) y en leyes consuetudinarias derivadas de la

costumbre.10

Con el progresivo derrumbe de la vieja organización romana ante el ataque de los

pueblos germánicos, anglos y sajones, que de pasar a estar integrados por simples

saqueadores, se habían transformado en grupos que buscaban un lugar donde asentarse.

En el siglo VI, las realezas aparecieron de la mano de una nueva oleada de inmigrantes,

que, como detalle particular, asentaron su jefatura sobre la base de una ascendencia

pretendidamente divina. Por eso señalamos que los orígenes de la Edad Media están

marcados por una idea Teocéntrica del derecho, por una formación espontánea e

inmediata del mismo, por el derecho subjetivo y por la primacía del derecho antiguo

sobre el nuevo (basado en la repetición de los actos sujetos a la ley, cuanto más se

extendieron en el tiempo los actos o más se extendiera un estatus mayores eran las

justificaciones de su legitimidad).11

III. ARTICULACIÓN DE LOS ESPACIOS DE PODER (Distribución /

Origen).

Para conocer cuál es el origen del poder surgido en la Edad Media, será necesario

conocer quienes ostentan el verdadero poder medieval, cuál es el rango o ámbito que

11 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, pp. 10-34.

10 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho, Fundación Manuel García Pelayo, Caracas, 2004,
p. 9.

9 ESCALONA MONGE, J. « De señores y campesinos a poderes feudales y comunidades » en
Comunidades locales y poderes feudales en la Edad Media, Álvarez (coord), t. I, Universidad de la Rioja,
2001, p. 140.

8



este poder ocupa, y entre qué sectores se distribuye el reparto de ese poder dentro de

una sociedad totalmente jerarquizada como es la sociedad del medievo.

Podemos diferenciar tres grandes espacios de poder:

1. ARTICULACIÓN RELIGIOSA O ECLESIÁSTICA.

Este concreto espacio de poder está basado en la organización de las diócesis sobre el

marco territorial de la red de parroquias situadas en un determinado lugar. Entendemos

por diócesis a la forma de organizarse de la Iglesia Católica en diferentes iglesias

particulares, cada una bajo la autoridad de un Obispo.12

Tras la caída del Imperio Romano, debemos hacer una distinción religiosa entre Oriente

y Occidente. La parte de Oriente, cuya capital principal era Constantinopla, optó por

vivir bajo las leyes de una religión griega ortodoxa. Sin embargo, nosotros vamos a

centrar nuestro estudio en Occidente, cuya capital principal era Roma, que optó por el

cristianismo impartido por la Iglesia Católica, una institución extremadamente poderosa

en aquellos tiempos ya que fue una época profundamente devota de la religión. Por eso,

la Iglesia católica tuvo mucha influencia sobre la sociedad y, aunque existían otros

credos, la Europa de la primera mitad de la Edad Media era en gran parte cristiana.

Comenzará así un proceso de separación religioso dividiendo a estas dos mitades del

anterior imperio romano. 13

El origen del poder de la religión católica estaba directamente vinculado con la creencia

popular de la sociedad de guiar sus actuaciones conforme la “fe” cristiana,

fundamentando tales actuaciones en la esperanza de la población de alcanzar una vida

mejor. El completo analfabetismo de la población ayudó al crecimiento del imperio

religioso, pues la veneración a los santos, la virgen y a ciertas reliquias por su supuesta

capacidad de obrar milagros era lo que alentaba a la sociedad por aquel entonces.14

14 GARCÍA PELAYO. M, El reino de Dios, arquetipo político, Editorial Revista de Occidente, Madrid,
1959, p. 79.

13 ACERBI. S, «La ruptura entre Oriente y Occidente al final de la Antigüedad: Roma, Constantinopla, y
las Ecclesiae separatae (s. V – VII) » en Mainake, nº 31, 2009, p. 33.

12 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios de poder en la Edad
Media», en Los espacios de poder en la España medieval, de la Iglesia Duarte et al. (coord.), Nájera,
2002, p. 43.

9



Para la adquisición de aquel poder tan elevado de la Iglesia Católica en el nacimiento de

la Edad Media, existen dos explicaciones:

● Por un lado, la vinculación del poder religioso con el poder real y la nobleza

provoca la creación de una estructura prácticamente indestructible. Se crea un

hemisferio denominado la “Cristiandad”, en la cual los reinos acataban

directamente la autoridad del Papa y todos los habitantes de los reinos que

forman la Cristiandad profesaban el cristianismo. Todos los territorios cristianos

se consideraban un único imperio y sus figuras más importantes eran el Papa y

el emperador. La Iglesia era entonces muy poderosa; los obispos y los abades

poseían grandes extensiones de tierra; los clérigos, que eran casi las únicas

personas cultas, se encargaban de educar a los jóvenes, realizar recopilaciones

jurídicas y de documentos religiosos importantes, socorrer a los pobres y era los

principales consejeros de los reyes. 15

Podemos hablar también de la secularización de la Iglesia debida a la vinculación con la

nobleza de aquel momento, la Iglesia se vinculó estrechamente a la sociedad feudal; la

misma Iglesia era un gran poder feudal, pues poseía la tercera parte de la propiedad

territorial del mundo católico y entre otras cosas, se reservaron privilegios como el

derecho al diezmo, que era un porcentaje directo de la recogida de las cosechas.

Además, muchos miembros de la nobleza llegaron a ser obispos. Ellos recibían su

diócesis como concesiones de los reyes o de otros nobles y al igual que cualquier otro

señor feudal, disponían de feudos y de numerosos vasallos a su cargo.16

● Por otro lado, la imperante idea Teocéntrica del derecho medieval en Occidente

también ayudó al mantenimiento en las altas esferas de la Iglesia Católica. Pues,

como dice Otto Brunner (historiador conocido por su trabajo de renombre sobre

el periodo medieval). 17

“Nada es tan evidente para el pensamiento medieval como que todo derecho se

fundamenta en Dios” 18

18 BRUNNER.O, Tierra y gobierno. Viena, 1959 (4 ’. Edic.), p. 133 y ss.
17 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, pp. 10-11.

16 https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media Consulta realizada el
27/05/2021.

15 https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media Consulta realizada el
27/05/2021.

10

https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media
https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media


La sociedad medieval entiende a Dios como la justicia plena y perfecta, y por ende, los

preceptos divinos poseen una validez superior a cualquier otro precepto recogido en el

Derecho positivo. La idea Teocéntrica del derecho también se funda en la creencia de

que todo derecho positivo generado por los usos y costumbres de la comunidad, que no

se oponga a los preceptos naturales y divinos de la iglesia, es un derecho de Dios y, por

eso, quien atenta contra el derecho del pueblo no puede ser ni un buen ciudadano, ni

mucho menos un buen cristiano. 19

Sin embargo, más adelante se constató que actuar bajo los sacramentos divinos

ocasionará que, sobre todo las altas esferas como los nobles y caballeros, se tomen la

justicia por su mano. Pues como no existe una codificación real que pene estas

actitudes, se cometerán injusticias defendidas en nombre de Dios. Tal situación se

intenta regular por la Iglesia, mediante la amenaza de penas espirituales (como la

excomunión y el interdicto).20

2. ARTICULACIÓN SEÑORIAL.

La articulación Señorial se basa en el estudio de las relaciones dadas entre los señores,

familias y comunidades locales que tenían lugar dentro del ámbito de lo que conocemos

como señorío.21

Para poder hacer un análisis del origen del poder y de la organización de la nobleza

tenemos que tener en cuenta que la España medieval es heredera de un sistema cultural

conformado por varias tradiciones que se han ido incorporando y relacionando

sucesivamente (la tradición romana, cristiana, germana y, en su medida, la

musulmana).22

22 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en la Alta Edad Media», en Anuario de Historia
del Derecho Español, nº 76, 2006, p. 440.

21 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios de poder...», cit., p. 43.
20 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 14.
19 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 11.

11



Desde este punto de vista, hemos de considerar que la gestación del poder que ostentó la

nobleza en la Alta Edad Media se caracterizó por cuatro circunstancias clave:

2.1 Reconocimiento de un estatus jurídico privilegiado

Se configurará un estatuto jurídico beneficioso para aquellas clases más altas de la

sociedad medieval que, en los primeros años de este periodo, es derivado en gran parte

de antiguos privilegios que ostentaban las grandes figuras sociales de los pueblos

romanos, germanos y visigodos.

Los Códigos de Teodosio y de Justiniano más adelante, reflejan una idea de estos

privilegios señoriales. Muchos de ellos serán los mismos que regían en los pueblos

anteriormente mencionados y el motivo es evidente, pues resulta más útil reflejar el

estatuto privilegiado de la nobleza a partir de una unificación jurídica y jurisdiccional de

estas poblaciones y, especialmente, del último período por ser el que más influirá en los

reinos cristianos. 23

De la población romana, a modo de ejemplo, el estatus jurídico medieval se acogió al

privilegio de exención tributaria. Las esferas altas no estaban obligadas al pago de las

contribuciones ordinarias y también de las extraordinarias impuestas por autoridades

territoriales. En el ámbito del derecho procesal también podemos citar varios ejemplos

de privilegios de titularidad romana, retomados también por el derecho godo y,

posteriormente por diversos ordenamientos de los reinos cristianos medievales; los

señores estaban exentos de la prueba del tormento y por ende de la tortura que esta

significaba, su testimonio tenía autoridad o valor superior frente otros, tenían derecho a

ser indemnizados en caso de ofensa, herida o muerte de un familiar, etc. 24

2.2 Derecho a la transmisión de este estatus jurídico privilegiado, por vía de la

sangre.

Siempre ha existido entre las esferas altas de poder una conciencia del linaje. El

reconocimiento de este derecho privilegiado tiene su fundamento en el traspaso de los

24 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit,  p. 441.
23 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit,  p. 442.

12



honores y dignidades de una generación a la otra. En otras palabras, se adquiere la

condición de “Señor” con el nacimiento.

El desarrollo de la conciencia del linaje viene determinado por muchos factores, entre

ellos el más importante es la propia supervivencia de la familia nobiliaria, es decir,

surge una necesidad de querer mantener esa posición dominante en la sociedad que solo

puede ser mantenida a través de diversos medios como son la riqueza material, ejército

de vasallos propio, influencia política, religiosa y social, etc. 25

Para el reconocimiento de esta condición de dominancia jugaba un papel fundamental la

muerte y con ella el derecho sucesorio, siempre mediante línea paterna. Se trata de

demostrar que, en base a una memoria genealógica del fallecido, se ostenta el derecho a

poseer todo el patrimonio del mismo. Tanto en bienes, derechos y obligaciones.26

Podemos afirmar que la nobleza altomedieval es heredera de la aristocracia visigoda,

pues aunque la caída de este pueblo supuso la destrucción de la administración secular,

no por ello dejó de existir una cierta continuidad social, cultural y política de la que se

enriquecieron los nobles del medievo.27

Finalmente, señalar que la vía de sangre no era la única manera de adquirir los

privilegios familiares que lleva aparejada la muerte. Eran más que frecuentes los enlaces

matrimoniales concertados, en los que se convertía el matrimonio en un mercado cuyos

valores eran el traspaso de los títulos nobiliarios que el mismo supone.

2.3 Existencia de cierta cultura caballeresca.

Supone una de las características fundamentales de la aristocracia medieval. Pues no

todo grupo de poder puede ser considerado nobleza, es por ello que se da la aparición

del guerrero que pone su espada al servicio de Dios y la Iglesia. Consecuencia de esta

mentalidad religiosa de las actividades que desempeñaba el caballero será la

consideración de la muerte en combate como martirio, la guerra como acto caritativo, la

lealtad como una prueba de fe y la cobardía como apostasía. 28

28 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit,  p. 457.

27 KING. P.D, Derecho y sociedad en el reino visigodo, Alianza, Madrid, 1981, p. 210 y ss.
26 ÁLVAREZ BORGE. I, «La nobleza castellana en...», cit., p. 5.

25 ÁLVAREZ BORGE. I, «La nobleza castellana en la Edad Media: Familia, Patrimonio y Poder », en XI
Semana de Estudios Medievales, de la Iglesia Duarte (coord.), Nájera, 2001, pp. 27-32.

13



“si los que mueren en el señor son bendecidos, ¿cuánto más no lo serán los que mueren

por el señor?”

Es por ello que hablamos de una cristianización ideal del caballero.

● Reconocimiento jurídico del caballero.

Dentro del programa político que regía la nobleza se encontraba recogido conferir al

caballero el papel de defensor de la Iglesia y de la fe, de los oprimidos, las viudas y

huérfanos, mantenedores del orden social cristiano y, por tanto, del monarca y de sus

leyes. 29

En relación con el punto anterior, volvemos a señalar la relevancia de la transmisión

mediante la sangre de esta nueva caballería o nobleza que se apoyará en signos de

reconocimiento (apellido, emblemas, casa...) como medio para legitimar la filiación y la

herencia.

● Ideología tripartita.

El afianzamiento de una triple concepción ideológica: orden social jerárquico, funcional

y complementario responde a la necesidad de la aristocracia altomedieval para

legitimar su situación de poder en todos los ámbitos de la sociedad: religión, política,

economía, sociedad.

Esta ideología trifuncional estaba formada por:

“oratores, bellatores, laboratores”

En el aspecto económico, podemos concluir que a los esclavos y siervos del Señor se les

llama laboratores, es decir, trabajadores. Lo que justifica la división social del trabajo.

Además, el papel del ballator era entendido como aquella persona que mantenía el

orden político y social tradicional, es por ello que los caballeros asumían funciones de

29 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit,  p. 457.

14



gobierno intermedias entre el rey y los siervos. Por último, tenemos a los oratores, que

se encargaban de difundir la palabra de Dios al pueblo. 30

2.4 Cesión de parte del poder real a la nobleza.

Las diversas invasiones (muchas propiciadas por el Imperio Bizancio) provocaron un

cambio en la forma de gobierno del monarca y un detrimento de su poder en favor de

las alianzas con la nobleza. Es necesario aclarar que dicho reparto fue clave para

afianzar el poder del monarca ya que, aunque debido a esta distribución ostentaba

menor cuota de poder, sirvió para que tales alianzas con las altas esferas de la sociedad

medieval sembraran los cimientos de dicho poder.

El rey estaba cada vez más expuesto a los peligros, por lo que tuvo que ceder parte de

poder a los nobles de los territorios, quienes lo protegían en su nombre. Esta necesidad

de alianzas en favor de la protección de los territorios y los campesinos es a lo que

llamamos como feudalismo, que significa la preeminencia de la nobleza, quién

realmente tenía el poder económico y militar. Esta proximidad a la monarquía supone la

participación de la alta nobleza en los círculos donde se produce la toma de decisiones,

así como la ocupación de cargos de administración del reino. 31

En suma, concluimos que el origen del poder de los Señores y de la Nobleza

Alto-medieval es propiciado por tres factores relacionados entre sí:

● Concepción jerárquica de la estructura del mundo.

● Herencia de la mentalidad y funcionamientos culturales y sociales por parte de

los pueblos romanos, germanos y visigodos.

● Distribución de las cuotas de poder.

31 ÁLVAREZ BORGE. I, «La nobleza castellana en...», cit., p. 28.

30 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit,  p. 457-458.

15



3. ARTICULACIÓN REAL O DEL REINO.

La articulación del poder real supone el reconocimiento de los anteriores espacios de

poder (Señores o Aristocracia Medieval y de la Iglesia a través de la religión) de la

existencia de una figura con un peso todavía mayor. La asunción de esa soberanía que

ostenta la figura del Rey por parte de las clases altas de la sociedad es la nota definitoria

del poder regio y la razón de su mantenimiento a lo largo del Medievo. 32

Es sabida la influencia que tuvieron los pueblos que imperaban antes del inicio de la

Alta Edad Media, sobre la mentalidad y los modos de actuar de los primeros reinos

medievales. Así como en la Galia y Germania el protagonismo franco fue determinante,

en Hispania e Italia lo fue el de los godos. Con su forma única de organización lograron

atravesar el Imperio de un extremo a otro, siendo los primeros que fundaron Estados

duraderos y consiguieron una síntesis de los elementos germánicos y romanos,

consiguiendo construir una cultura intelectual autónoma y diferenciada de las demás

existentes en aquella época.33

A modo de breve repaso historiográfico me parece importante remarcar el devenir de

los acontecimientos que sucedieron con estos pueblos para personificar, más si cabe, la

figura del rey en la edad media y saber a qué tipo de cultura lo podemos vincular, para

luego pasar a explicar cuáles son las notas características definitorias del origen del

poder del Rey.

El pueblo visigodo llegaría a la península en el s. V y ya, en el s. VI su poder solo era

discutido por pequeñas resistencias como los vascos (pueblo que ocupaba el norte de la

península) y los suevos (asentados también en el norte, concretamente en lo que hoy

conocemos como Galicia). Uno de los primeros reyes de la Alta Edad Media,

Leovigildo (568-586) fue el precursor de grandes avances que se realizaron respecto a la

unificación política de la península. No sólo logró vencer y absolver a los suevos, sino

también contener y cercar a los vascos construyendo una fortaleza alrededor de la

ciudad de Vitoria. Más adelante también se volvería sobre los bizantinos consiguiendo

recuperar ciertas ciudades del sur de la península (véase Córdoba, Sevilla, etc).34

34 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 110 - 112.
33 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 110
32 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios de poder...», cit., p. 43.

16



Posteriormente, será Recaredo (hijo y sucesor de Leovigildo) quién, debido a su

conversión al catolicismo, provocará la unión de los godos y de los hispano romanos.

Además, de establecer un estrecho lazo con la Iglesia que supondrá un nuevo modelo de

organización política como es la monarquía de tipo teocrático, tomada de los modelos

bizantinos, de la que dependían los duques y condes que comandaban los ejércitos y

dirigían el aspecto administrativo del reino.35

Una vez personificada la figura del poder, vamos a delimitar las razones y principales

características que fundamentan dicho poder real.

3.1 Realeza como una Institución de origen divino.

El carácter sagrado de la realeza en el mundo occidental de los orígenes del medievo

parece cumplirse con toda la claridad. Las insignias de poder adoptadas por los reyes

procedían en su mayor parte del mundo Antiguo, bien es cierto que la adaptación

religiosa fue diferente en Hispania que en otros reinos como Francia e Inglaterra, pues

en estos últimos la religión adquirió desde un primer momento esa nitidez, que en el

caso de la península tardó más años en verse en su máximo apogeo debido en parte al

repaso historiográfico anteriormente realizado pero que, desde el traspaso de Recaredo

al catolicismo poco a poco fue adquiriendo más fuerza en el modo de gobierno de los

reyes venideros. 36

La imagen de Cristo se transforma e individualiza en la de un rey o emperador que

ideológicamente actúa como tal. De este modo el Rey pasa a ser en la sociedad

medieval esa figura intermedia entre Dios y el pueblo . Es importante señalar que, en los

comienzos de esta ideología, no se tenía al rey como la figura de dios como si se hacía

en aquel absolutismo posterior en la que el rey ostentaba la figura del enviado de Dios

en la tierra y su gobierno emana totalmente del poder divino. Esa situación llegará más

adelante, por ello es importante señalar que esta primera concepción de la relación entre

realeza-religión es uno de los primeros pilares que fundamentan ese posterior

absolutismo del que hablamos. 37

37 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 13.

36 DELGADO VALERO. C, «La corona como insignia de poder en la Edad Media», en Anales de
Historia del Arte, nº 4, 1993-1994, p.747.

35 FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval...cit., p. 111.

17



Por el momento, en el origen de la Edad Media se impone la mentalidad de que todo

poder procede de Dios, que es el verdadero primer gobernante, y que los monarcas lo

detentan y obran en calidad de vicarios de Cristo. Con independencia de que luego se

teorice sobre si el poder se atribuye directamente del Dios al rey, o es el monarca quien

lo recibe a través del pueblo o del papa. Lo que sabemos con certeza es que en una

sociedad centrada en Dios como la de la Alta Edad Media, la corona y el monarca se

situaban como el vínculo principal entre el reino del cielo y de la tierra. Y, por lo tanto,

constituían el fundamento de la legitimidad política del monarca y la realeza. 38

Esta concepción divina del poder se mantuvo en los reinos hispánicos desde los

orígenes de la Edad Media hasta el s. XIII, donde sufrirá ciertas matizaciones

Si el rey recibe directamente su poder de Dios, podemos justificar su independencia

respecto de los súbditos como también del papado. Este posible enfrentamiento entre

Monarca y Papa es de vital importancia porque supone una lucha de rangos y por ende

de poder. En el supuesto de que el monarca recibiera el poder temporal del papa, aquél

queda subordinado a este ya que, supone la negación de los príncipes y reyes de la plena

capacidad para crear derecho que sólo procede de Dios. En este caso, será el pontífice

quien tenga la última palabra respecto a los asuntos temporales y los propios monarcas

deben asumir esa figura y hacerse vasallos del papa y feudatarios de la Santa Sede

(como sucedió con el aragonés Sancho Ramírez).39

Sin embargo, si el poder del rey derivase del pueblo, este está también legitimado para

quitárselo o para ejercer un adecuado control. Es por ello que los reyes astur - leoneses

figuran los documentos con la famosa frase de:

“Rey por la Gracia de Dios” 40

El motivo es claro, porque así son en cierto modo intocables a la hora de gobernar.

3.2 Regnum (Poder General y Político del Rey)

40 ESCUDERO. J.A, Curso de Historia del Derecho, Fuentes e instituciones Político Administrativas, 4ª
edic., Escudero López, España, 2015, p. 509.

39 MARONGIU. A, «Un momento típico en la monarquía medieval: el Rey Juez», en Anuario de
Historia del Derecho Español, nº 23, 1953, p. 707-708.

38 DELGADO VALERO. C, «La corona como insignia de poder...», cit., p. 748.

18



El monarca ocupa dos tipos de poder en la Alta Edad Media el “regnum” que es el

poder público del rey sobre el reino, y el “Ius Regale” que es un tipo de poder que

ejerce sobre los territorios que no están bajo mandato de los señores, este último se

configura como un tipo de poder distinto y más intenso que el regnum de hecho.

La explicación es sencilla, con el ius regale al no estar afectos los territorios bajo el

mandato de los señores se crea un dominio señorial representado en el “Realengo” que

es una propiedad real (con los honores reales que eso conlleva) en la que el rey adquiere

unos poderes y unas potestades que son únicos de su figura, entre los que se encuentran

atribuciones políticas, económicas y sociales. En cierto modo, las poblaciones que

habitan en aquellos realengos pertenecen al rey, viven en su territorio y, en

consecuencia, están limitadas a los mandatos de este. Viene a significar una asunción

por parte de la sociedad de su poder, alimentándolo y siendo indispensable para la

existencia del mismo. 41

Por otro lado, con el regnum, el poder regio es más débil ya que, a través de las

concesiones de inmunidad, tiene que convivir con señoríos de magnates eclesiásticos o

seglares (aristocracia medieval que no pertenece al sector religioso). 42

3.3 Miedo como elemento determinante del mantenimiento en el poder.

El miedo de la población a lo largo de la historia y, específicamente, en los orígenes de

la Edad Media es un factor determinante para el nacimiento y mantenimiento en el

poder que ocupaban las altas esferas de la sociedad.

Existían dos tipos de miedo:

● El miedo a las hambrunas, la miseria y a la escasez. En el medievo estos miedos

estaban presentes, debido en gran parte a que conseguir alimentos era muy

difícil. Como notas claves de la gestión de las élites en este aspecto tenemos una

mala distribución de los alimentos, recursos y un mal gobierno. Pero el pueblo

llano, a pesar de esta gestión ineficaz de recursos para el pueblo y a favor de los

42 ESCUDERO. J.A, Curso de Historia del Derecho...cit., p.510-511.
41 ESCUDERO. J.A, Curso de Historia del Derecho...cit., p.510.

19



señores, se encontraba sometido bajo el miedo de que llegasen hambrunas, las

cuales debían ser sufragadas por los reyes y señores generando así una

obligación de abastecimiento al pueblo.43

● Miedo a las invasiones extranjeras. El pueblo medieval vivía acechado baja una

incesante ola de guerras y de conquistas para conseguir el dominio en otros

territorios.

La realidad es que el pueblo necesitaba y buscaba la defensa de los señores y del

rey en este sentido, pues estos, al tener ejércitos privados y coaliciones de los

mismos podrían defender sus territorios y a la población inherente en ellos, de

los posibles ataques de otros señores o de nuevos pueblos colonizadores. 44

A modo de conclusión, destacar que el profundo analfabetismo de la época sumado a un

adoctrinamiento religioso por parte de la Iglesia Católica hacia la población, hicieron

incrementar estos miedos y con ello el poder de las élites del momento.

IV. COMPETENCIAS DEL PODER MEDIEVAL.

Las competencias del poder equivalen a los titulares de la Edad Media que gozaron de

capacidades suficientes como para determinar e influir en la vida de aquello que se

encontraba bajo su poder; población, bienes y derechos . Se materializan en formas de

dominación capaces de apropiarse de bienes y de encontrar obediencia en las personas.45

Esta situación es fomentada por las convicciones del momento, entre las cuales

destacan; la capacidad del poder para producir efectos sobre personas y cosas, poder

ambiguo ya que el mismo es consentido y reverenciado por los súbditos, y la existencia

de una mayor efectividad de lo espiritual frente a lo político (lo cual es una posible

teoría de la legitimación del poder).46

Mediante este estudio se pretenden dos cosas; primero, determinar cualquier relación

susceptible de ser una relación de poder y, segundo, individualizar los espacios de estas

relaciones de poder.

46 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.25.
45 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.26.
44 https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ Consulta realizada 23/06/2021
43 https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ Consulta realizada 23/06/2021

20

https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ
https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ


Este orden competencial propuesto se explica en base a la necesidad de establecer unas

características comunes de estos poderes, para que nos ayuden a encontrar el camino por

el cual se legitima a los titulares de dichos poderes a alcanzar altas cuotas de

dominación.

● Facultad de dictar normas de convivencia. Tales normas imperaban en los

modos de vida y organización sociales y abarcan muchos sectores; vida, muerte,

animales, etc. La función de estas normas de convivencia era ordenar los

derechos de las personas de forma jerarquizada conforme a un reparto de

recursos dentro del grupo social.

Inicialmente la forma de dictar dichas normas era principalmente oral, más

adelante se pasaría a su codificación lo que facilitó su transmisión inequívoca.47

● Garantizar los derechos del titular del poder. Las potestades de quién ostenta

el poder en la Edad Media se intentan defender y garantizar mediante el

nombramiento de personas encargadas de controlar el cumplimiento de la

población de las normas de convivencia dictadas. Es una especie de policía de la

época. En cuanto al nombramiento de tales autoridades será directamente por el

monarca en caso de que el rango de acción de la autoridad se sitúe en su señorío

pero, lo generalmente establecido es que el nombramiento recaiga en la persona

socialmente arraigada en la región (así se facilita una vigilancia y control más

directo).48

● Escenificación de una imagen de poder. Mediante la escenificación de las

relaciones de poder se busca grabar en la percepción de las personas que se

sitúan bajo un reino que existen jerarquías. Esta manifestación externa de los

vínculos entre los espacios de poder se exteriorizaba en una serie de gestos y de

símbolos: el juramento de fidelidad del vasallo al señor, observancia de luto por

la población debido a la muerte de una persona reconocida, coronación del

monarca, actos de penitencia pública a malhechores, etc.49

49 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.30.
48 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.27.

47 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A, « Percepción, concepción y vivencia del espacio en el reino de Castilla
», en I semana de estudios medievales, De la Iglesia Duarte (coord), Nájera, 2001, pp. 245 y ss.

21



Es tan importante la capacidad para escenificar ese poder como para proyectarlo

materialmente. Las residencias y atuendos de las altas esferas se convierten en un modo

de invocar su presencia y su poder.

● Proyección inmaterial del poder. Es más importante que la proyección

material entendida por la ostentación de castillos, templos o joyas. La razón

radica en que la proyección inmaterial del poder supuso la pervivencia del

mismo en las mentes de aquellas personas que se encontraban sujetas a los

titulares de dicho poder.50

● Justicia, Milicia, Fiscalidad. En cuanto a la Justicia, en la Edad Media el poder

es la capacidad de juzgar. Los medios para desempeñar esa potestad fueron

varios, por ejemplo mediante los juicios de Dios u ordalías, o por el testimonio

de los hombres sobre la credibilidad o no del acusado.

Por otro lado, en cuanto a la Milicia, supone el reconocimiento a usar una fuerza

armada mediante la convocatoria de un ejército. Al ser un periodo caracterizado

por las invasiones y las conquistas de territorios vecinos el hecho de poseer un

ejército propio suponía un elemento que alimentaba su poder por el miedo y el

deseo de la población a ser protegidos y por la asunción de pertenencia a un

determinado orden social que implica tener una armada.

Por último, la fiscalidad. Los poderosos de la época se guardaban el derecho de

percibir una parte importante de la producción de la población. Esta apropiación

de los recursos tuvo tres manifestaciones principales; la prestaciones personales

(se paga en trabajo), pago en especie (monarcas, señores y clero reciben una

parte de la producción agraria), pago en dinero (como los conocidos tributos).51

V. AMPARO JURÍDICO DE LA LEGITIMACIÓN DEL PODER.

1. PRIMERAS MANIFESTACIONES JURÍDICAS DEL PODER

(CODIFICACIÓN)

51 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.28-30.
50 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.32-33.

22



El amparo jurídico del poder en los comienzos de la Edad Media responde a la

necesidad de explicar si se encuentra recogido o no el fundamento u origen del poder en

los textos legales de la época. Viene a significar una herramienta de legitimación para el

actuar de las élites medievales, que otorga una habilitación de obrar a las mismas.

Como respuesta a esta necesidad de codificación, debemos mencionar los Códigos de

Teodosio (data del 438 d. C) y Justiniano (año 534 d. C). Se trata de unos códigos de

origen romano que influyeron notablemente en la redacción de nuevas versiones de

textos jurídicos del pueblo germano (en su mayoría) y del derecho feudal, evidenciando

la formación y transmisión de una cultura del privilegio y marcando las notas

diferenciadoras del estatus jurídico de las clases privilegiadas respecto a las no

privilegiadas de la población medieval. Hablamos de textos de origen romano, esto es

debido a que en la Edad Media se redescubre el derecho y jurisprudencia romana.

Mediante la interpretación de textos antiguos se crea una nueva fuente de validez para la

doctrina del derecho medieval. 52

El Código Teodosiano comenzó a regir de forma oficial en el año 439 en Oriente y en

Occidente, ya que el emperador Valentiniano III le dio tal reconocimiento. Pero el

Código no tuvo una especial aplicación (particularmente en Oriente) y el derecho

romano fue reorganizado en el Corpus Iuris Civilis promulgado en la época de

Justiniano y que recoge notas claves del código teodosiano, siendo una especie de

codificación derivada.53

El Código de Justiniano encontrará su núcleo principal de aplicación en Occidente, en

los pueblos germanos principalmente.

En lo relativo al reconocimiento de privilegios fue notable la incidencia de estos

códigos en el ámbito del derecho procesal y penal, pues podemos citar varios ejemplos

de potestades concedidas primeramente a la aristocracia romana, y que posteriormente

serán retomadas por el pueblo godo y a su vez por los ordenamientos de los primeros

reinos cristianos medievales. Así, una disposición imperial datada del año 377 d. C, la

53

www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-Iuris-Civilis-La-re
copilacion-mas-import/ Consulta realizada 25/06/2021.

52 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit., p. 441.

23

https://www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-Iuris-Civilis-La-recopilacion-mas-import/
https://www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-Iuris-Civilis-La-recopilacion-mas-import/


cual liberaba de la prueba de tortura a los senadores y personas de linaje reconocido,

pasará a incorporarse al derecho de estos primeros reinos cristianos.54

De igual manera sucederá con muchas otras disposiciones, como otorgar la posibilidad

del pago de fianza a aquellos acusados ilustres inmersos en un delito grave (como el

asesinato o robo por ejemplo). Además, en el aspecto de la celebración de ceremonias,

festividades y reuniones se recoge una disposición (Código de Justiniano 12,5,1) por la

cual se guardará un orden de asiento en virtud de los privilegios ostentados por cada

asistente. Se trata de un privilegio que no va unido al título, sino a la persona, pues

dicha disposición regirá aún en el caso de pérdida del honor que habilitaba a la

presencia en la ceremonia. 55

Más adelante, otros cuerpos legales como el Liber Iudiciorum (cuerpo de leyes

visigodo, de carácter territorial, dispuesto por el rey Recesvinto y promulgado

probablemente el año 654 d. C) serán de ayuda a los monarcas godos, que además de

ciertos preceptos romanos, pasarán a incorporarlo en sus modos de actuar y relacionarse

entre clases. Ejemplo de ello es el reconocimiento de una disposición que otorga una

protección especial únicamente concedida a los siervos de las personas nobles (Liber

Iudiciorum 6, 4, 7). Concretamente, este cuerpo legal recoge numerosos preceptos que

recogen el poder de las élites castellanas de la sociedad; indemnizaciones a personas

dependiendo de su clase social (indemnización por muerte de una persona noble),

aristocracia visigoda exenta de penas relativas a su persona física como azotes

mutilaciones, etc. Siendo sustituidas por sanciones pecuniarias. 56

Podemos observar como, a modo de ejemplos, se va configurando un estatuto jurídico

propio de las clases poderosas medievales que legitiman su poder hacia terceros y les

eximen de ciertas atribuciones por su condición. Sin lugar a dudas, la codificación de

este trato ventajoso delimitará, todavía más, las fronteras existentes entre clases y

supondrá un reconocimiento implícito del poder que ostenta la clase superior sobre la

inferior.

56 ALVARADO PLANAS. J, El problema del germanismo en el derecho español, siglos V-XI, UNED,
Madrid, 1997, p. 69 y ss.

55 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit., p. 442.
54 ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en...», cit., p. 441-442.

24



Este estatuto jurídico beneficioso para las clases más altas de la sociedad se irá

modulando paulatinamente desde el derecho romano a la incorporación de este derecho

por los pueblos germanos y posteriormente, cristianos.

2. REY COMO PRINCIPAL LEGISLADOR

El monarca, como primera figura soberana, tiene atribuida la facultad de legislar. Será el

rey quién decida los asuntos sujetos a legislación, así como el cuándo y cómo hacerlo,

por lo que entendemos que ocupa una posición preeminente en la creación del derecho

ostentando plena capacidad para dictar las leyes que regirán y someterán al pueblo.

Es por tanto una facultad de carácter personal que supone una manifestación externa de

su poder, significando ya no el origen de tal potestad, sino una autoridad completamente

ligada a su figura y que implica el fortalecimiento de la misma como primer legislador

soberano. Esta capacidad legislativa es uno de los elementos determinantes para lograr

el mantenimiento de su figura, pues el monarca podrá crear y eliminar disposiciones a

su antojo, muchas de ellas teniendo como único objetivo la preservación de su poder y

la conservación de su primer puesto en la sociedad y su linaje. 57

Sin embargo, la afirmación de que el poder legislativo es de carácter personal tiene una

serie de matizaciones. Pues, para la toma de estas decisiones, el monarca será asesorado

por ciertas personas de su confianza que también ocupan altas escalas de poder en la

sociedad media. Se trata del conocido “Consejo”, figura aparecida ya entrada

plenamente la Edad Media gracias a su primera manifestación realizada durante el

mandato de Juan I. El Consejo o “consilium” se encarga de dar una respuesta apropiada

al rey sobre diversos asuntos legales. El sistema de funcionamiento es el siguiente:

● El rey realiza una determinada consulta.

● Pertinente respuesta por parte de los miembros del Consejo.

57 PUÑAL FERNÁNDEZ. T, «El rey y la cultura escrita en la Edad Media», en Puertas a la Lectura, nº
15-16, 2002, p. 124.

25



● El rey emite su voluntad real. Importante matizar que puede ser conforme a las

opiniones del Consejo o al contrario, en este caso el rey dictará lo que considere

consecuente ignorando la opinión del Consejo, lo que en realidad solía ser una

práctica habitual.58

La voluntad regia no solo venía dada por las opiniones del Consejo Real y por el propio

rey, también en muchas ocasiones viene determinada por la petición de los

representantes del pueblo, que a través de una audiencia real en la Corte (lugar

cambiante dependiendo de la localización del rey) exponían ciertos problemas que

requerían de una respuesta real como solución y por ende, el monarca a la hora de emitir

ciertas leyes respondía a la  necesidad de hacer justicia en su propio reinado.59

De las sucesivas decisiones tomadas, el rey decidía qué leyes se codificarían de manera

escrita y cuáles no. Para realizar esta tarea hacía uso de sus escribanos.

Lo primero que debían expresar estos documentos legislativos era que la ley era obra

del rey, haciendo constar el nombre del mismo, seguido de los títulos reales y

nobiliarios que ostentase y por último, los territorios en los que se extendía su poder.

Cabe destacar que en ocasiones, entre dichos apuntes, aparecía una suerte de invocación

divina mediante el símbolo de una cruz o estableciendo el nombre de la Virgen o

algunos Santos, el objetivo era manifestar que el rey actúa en nombre de Dios y que la

divinidad está presente en la ley. Estos primeros apuntes en la ley tenían varios

cometidos, el principal era delimitar el ámbito territorial de aplicación de la ley, es decir,

en qué extensión geográfica era aplicable. Por otro lado, también tenía la función de

recordar a la población de quién emana el directamente el poder. 60

Seguidamente se enumeran cada uno de los sectores sociales a los que la ley iba

dirigida; nobleza, funcionarios reales, población en general, etc.

Por último, el rey expresaba el deseo de salud y gracia de dios a los destinatarios del

mandato para continuar a la notificación de circunstancias que motivan la realización de

la ley. Esta era la parte más importante, porque se detallan los hechos objetos de

60 PUÑAL FERNÁNDEZ. T, «El rey y la cultura...», cit., p. 126-127.
59 NIETO.A, «Derecho como límite de poder en...», cit, p. 10-14.

58 A «Derecho como límite de poder en la Edad Media», en Revista de Administración Pública, nº 91,
1980, p. 14-19

26



legislación convirtiendo una petición o una idea en una ley de obligado cumplimiento.

La conclusión del documento incorporará datos cronológicos.61

Las leyes emitidas por el monarca se recogen en escrito, pero la transmisión y el

conocimiento de los receptores de la ley se hacía de forma oral. Es consecuencia de los

pocos medios de la época, sumados a la analfabetización social en la que poca gente

sabía leer y por tanto la transmisión escrita supondría el desconocimiento mayoritario

de la población de las nuevas directrices a seguir. La transmisión social se hacía

mediante bandos en plazas, en los que el pueblo conocería las nuevas medidas a

seguir.62

La función de la ley es simple, pretende un determinado cumplimiento por parte de la

población, amenazando en caso de incumplimiento con castigos y sanciones reales

además de penas divinas, ya que desobedecer al rey era hacerlo a Dios. Supone una

manifestación más del poder del rey en la Edad Media y del sometimiento del pueblo a

estas facultades reales que propiciaba una alimentación aún mayor de su poder.

3. FUENTES DEL DERECHO

A diferencia del apartado anterior, donde es el propio rey quien mediante la emisión de

actos legislativos encuentra soluciones a las diferentes circunstancias sociales de la

época. Entendemos que esta labor real no figura como fuente del derecho capaz de

recoger el origen del poder del rey o de la nobleza, ya que es el propio monarca quien

dicta las reglas a seguir a veces incluso con el consenso de los señores feudales en el

Consejo o iudiciorum. Además, es cierto que bajo la realidad de las cosas se podía

originar un nuevo derecho, pero tal creación se hacía sin clara conciencia creadora y

bajo la idea de aplicar a una circunstancia el derecho que merezca.

El objetivo fundamental en la determinación de las fuentes del derecho es exponer el

desarrollo de las ideas medievales sobre el derecho en los orígenes de la Edad Media,

pues resulta de vital importancia determinar las diversas clases de crear el derecho

62 PUÑAL FERNÁNDEZ. T, «El rey y la cultura...», cit., p. 127.
61 PUÑAL FERNÁNDEZ. T, «El rey y la cultura...», cit., p. 127.

27



existentes en la época y su relación con el origen del poder individualizado en las clases

altas de la sociedad.

Es un periodo marcado por la indiferencia del monarca al mundo jurídico, pues los

aspectos económicos y bélicos tenían un trato primordial, justificación de esto es que

las escasas atribuciones legislativas están distribuidas en los diversos factores reales de

poder. En la práctica, más que ausencia de poder político sobre el derecho podemos

hablar de una distribución sui generis del mismo, es decir, de una distribución más

especial por la que las fuentes del derecho irán creando mandatos legales poco a poco,

en virtud de multitud de factores; dependiendo de si va dirigido únicamente a una

comunidad o gremio, por el surgimiento de determinados problemas sociales

necesitados de una respuesta jurídica, etc.63

Podemos hablar de las siguientes fuentes de derecho:

1.1 Formación Espontánea.

Existen dos modelos de nacimiento del derecho: el primero de ellos es la creación de

una normativa a raíz de los actos o situaciones que se están viviendo, es decir, una

realidad social adquiere una pretensión normativa (se equivale con el derecho

consuetudinario o la costumbre). El segundo modelo responde justamente a lo contrario,

mediante una primera creación de la norma se influye en la vida y en los modos de

actuar o relacionarse por parte de los receptores de dicha norma (se equivale al derecho

legal, primero se crea y después se obedece).64

En la Alta Edad Media los estamentos de poder interaccionan con ambas formas de

derecho, pero mayormente se dará con más habitualidad el primer modelo (formación

espontánea a través de los usos y costumbres). Significa que el derecho medieval, en sus

inicios, nace directamente del fondo de la realidad social y por ende, del contexto que

dicha realidad ocupa. 65

65GROSSI. P, El Orden Jurídico Medieval, traducción de Francisco Tomás y Valiente y Clara Alvarez
Alonso, Ed. Marcial Pons, Madrid, 1996, p. 14 y ss.

64 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 55.

63 PEREZ JOHNSON. R, «Los aportes del derecho público medieval a la teoría del Estado y de la
Constitución (Diálogo con Paolo Grossi) », en Revista Electrónica de Historia Constitucional, nº 5, 2004,
p. 280.

28



Gracias a estos usos y costumbres que suponen una formación espontánea del derecho

nace, en gran parte, el poder de las clases altas medievales. Pues si la población está

acostumbrada durante cientos de años a la sumisión y obediencia a unas determinadas

figuras que dirigen la sociedad, esta relación se plasmará de la costumbre al propio

derecho. Las consecuencias de ese reflejo de la realidad social en el derecho es el

mantenimiento efectivo de un determinado estatus de poder ocupado por una persona o

de un grupo de poderosos, a los que se logra dar reconocimiento normativo.66

Hablamos de mantenimiento efectivo del derecho porque en la Alta Edad Media los

derechos tenían que ser adquiridos o bien mantenidos por el portador de los mismos. Se

entendía igual de importante tener un derecho como ser capaz de mantenerlo.

1.2 Derecho Subjetivo.

Para entender como el derecho subjetivo se convierte en una fuente de derecho

legitimadora del origen del poder medieval tenemos que distinguir, previamente, ciertas

apreciaciones con el derecho objetivo. El mismo es la manifestación del derecho en las

normas, mientras que el derecho subjetivo es la pretensión de aquellas normas, por lo

tanto, cabe decir que los derechos subjetivos son una especie de consecuencia del

derecho objetivo.

El orden jurídico en los inicios de la Edad Media es una manifestación de derechos

subjetivos cuya titularidad corresponde a las personas físicas que ocupan el lugar de

dignidades. Hablamos entonces de la existencia de una primacía del derecho subjetivo

en la sociedad de la que derivan diversos factores; ausencia de una institución

centralizada regularizadora, se convierten los estatus fácticos de la sociedad en derechos

adquiridos legalmente por este derecho subjetivo, etc. 67

El motivo por el cual adquieren las élites medievales parte de su poder del derecho

subjetivo es simple. La idea medieval del derecho no recae en un orden jurídico

objetivo, el cual garantiza una mayor impersonalidad y equidad a los habitantes de una

67 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, pp. 28-29.
66 PEREZ JOHNSON. R, «Los aportes del derecho público medieval a...», cit., pp. 302-304.

29



población, sino que recae como una pretensión que hay que saber y posteriormente,

mantener.68

La principal manifestación del derecho subjetivo es la “libertas medieval” (viene a

significar estatus, honor, privilegio). Es la pretensión o inmunidad de la que goza una

persona física respecto de una situación jurídica subjetiva, es decir, es una esfera

jurídica individualiza de la que gozan ciertas personas.69

1.3 Derecho Divino.

Tras la explicación de los motivos del origen del poder de la articulación religiosa

(apartado tercero, letra primera) resulta evidente que el pensamiento medieval del

derecho tiende a una inmediata vinculación con la divinidad, tanto es así que podemos

afirmar que Dios es el origen de todos los derechos divinos y naturales de los hombres,

pues aquellos preceptos que se contrapongan a la religión no serán aplicables en el

reino. Por otro lado, aquel que atente contra el orden jurídico no sólo quebranta el

derecho, sino también a Dios.

La misma figura de Dios o de Cristo es vista como juez y una fuente de creadora de

derecho, lo que significaba otorgar a la religión no solo las potestades legislativas

religiosas sino también las jurídicas. El rey, en consecuencia, es la persona que ha sido

instituida para que Dios hable por su boca y se manifieste a través de él mediante sus

veredictos. Esta posición del monarca con respecto al derecho divino se ejemplifica en

diversos actos, como en el acto de coronación en el que básicamente el monarca asume

las atribuciones de portador de la palabra de dios pero no su titularidad, ya que esta

pertenece directamente a Dios o a Cristo. 70

El derecho divino no es solo una fuente de poder del monarca, también sirve para

comprender el rol de la Iglesia Católica y los diversos ámbitos de poder durante la Edad

Media. En relación al rol de la Iglesia Católica en los inicios del Medievo es importante

comenzar preguntándose cómo se manifestó esta influencia. Después del

reconocimiento del catolicismo como religión oficial del imperio romano, la Iglesia

70 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 13.
69 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, pp. 29-30.
68 GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho...cit, p. 29.

30



católica inicio un proceso llamado reestructuración y jerarquización interna, que le

permitió que una vez derrumbado el imperio romano de Occidente se mantuviera y se

expandiese. La estructura jerarquizada le otorgó una gran ventaja frente a los

cambiantes reinos germánicos, estando a la cabeza de la iglesia el “Papa” (no solo

cumplía la función de líder espiritual sino también la de jefe político en el territorio de

la iglesia).71

Después de la conversión de ciertos reyes al catolicismo permitió una progresiva

intervención política de la Iglesia sobre aquellos reinos, en ellos los máximos

representantes del clero actuaron como colaboradores directos de los reyes. De esta

coalición entre las clases altas de la sociedad medieval con la Iglesia surge un reparto de

poder que se manifiesta también en el derecho, pues en ese momento más que nunca se

producirá la incorporación del derecho divino al derecho local de los reinos, formado

en su mayoría de manera espontánea a través de los usos y costumbres.

El amparo jurídico de carácter sacro no fue más que otra forma de dividirse el poder

entre los líderes de la sociedad. Numerosos serán los preceptos que incorporan castigos

o penas divinas como la excomunión, la práctica de ordalías como método para probar

la fé, etc. Volvemos entonces a relacionar el derecho divino con una de las principales

causas del origen del poder medieval: el miedo como elemento dominador de la

sociedad.72

VI. TRADICIÓN MONÁRQUICA Y MANIFESTACIONES DEL PODER

REAL.

1. UN MOMENTO TÍPICO EN LA MONARQUÍA MEDIEVAL: EL REY JUEZ

Y EL REY TIRANO

El poder político, ostentado por el monarca, se agota en la defensa y declaración de las

normas aplicables emitidas por el propio rey. Es por ello que el poder no se centra

72 RABAZO VINAGRE. A.R, «El miedo y su expresión en las fuentes medievales», en UNED, Cantera
Montenegro (dir. Tes.), 2009, p. 243.

71 PAPADAKIS ROMERO. E, «Desarrollo del cristianismo durante la Edad Media», en Revista del
Humanismo español e iberoamericano, nº27, 2010, pp. 205-207.

31



únicamente en la capacidad de atribución legislativa del monarca, sino que reviste una

función todavía más importante, la capacidad judicial (que es el resultado de las

atribuciones de gobierno del rey). En definitiva, el gobierno no se integra solo en la

faceta creadora de la ley, sino en su guarda y aplicación, la cual correspondía al

monarca quién era el juez y verdugo en última instancia. El Monarca representaba,

incluso antes que el jefe supremo, el símbolo del Poder y de la organización política

existente, la personificación de la voluntad y del espíritu de la colectividad y de la fe. Y,

sobre todo, el guía al que seguir en los periodos de paz y de guerra. 73

La facultad de juzgar y de dictar veredictos por parte del rey provocaba, en muchas

ocasiones, su tiranía. Surge así una nueva figura en la sociedad medieval, el “Rey

Tirano”, el cual incumple las funciones principales de su mandato; las cuales son

proteger la fe, gobernar con justicia y mantener la paz. En el momento en el que un

monarca no adecue estos fines a su comportamiento, entenderemos que se comporta

con tiranía y lo que en principio era una extensión de Dios en la tierra puede pasar a

convertirse en un castigo divino para el pueblo.74

Los monarcas prestaban juramento a modo de hacer efectivo su compromiso con la

defensa de la fe, el reino y hacer cumplir el orden jurídico pero eran notables las veces

en las que el rey o sus herederos intentaban prevalecer su posición sobre el propio

ordenamiento jurídico dando lugar a tensiones y abusos tanto con el derecho, como con

la nobleza y sobre todo, con el pueblo.75

2. LIMITACIONES AL PODER DEL REY

Hemos observado un heterogéneo e inestable sistema institucional político y de las

relaciones de fuerza que en él se crean. Dentro de aquella inestabilidad, la Monarquía

representa una figura común y concreta del entramado político medieval, siendo un

organismo homogéneo, firme y continuo, quizás debido y sostenido gracias a la

imitación del sistema en el que el sucesor del rey mantiene las tradiciones a la hora de

gobernar de su padre, o quizás debido al triunfo en el aspecto militar (posible

característica que alimenta su poder).

75 MARONGIU. A, «Un momento típico en la monarquía...», cit., pp. 702.
74 ESCUDERO. J.A, Curso de Historia del Derecho...cit., p.511-512.
73 MARONGIU. A, «Un momento típico en la monarquía...», cit., pp. 677-679.

32



Sin embargo, dentro de aquél poder firme y continuo que es la Monarquía encontramos

la existencia de ciertas limitaciones a su potestad. Cabe destacar, que estos límites no

tienen una naturaleza común siendo imposible no acotar aquellos que se refieren a las

relaciones feudales con las relaciones religiosas del monarca, por ejemplo.76

Destacamos tres principales limitaciones del poder regio:

● Limitación de carácter generalizado. Aún con limitaciones, los poderes del rey

eran extensos, pues en su figura recae la potestad de legislar, la jefatura del

Estado y la Administración de Justicia. Aun así, el rey se veía sometido a los

usos y costumbres que se seguían practicando desde antaño a su reinado, siendo

derivados estos de los pueblos que habitaban en la Península y en Europa.

Se trata de privilegios generales, locales o de clase, que quedaban continuamente

confirmados con el paso del tiempo y en cierto modo, eran inamovibles pues la

violación de las tradiciones era entendida como un quebrantamiento al sistema y

como una falta a la divinidad de la que solían provenir todos estos usos. 77

● Limitaciones especiales de carácter social. Derivados de las relaciones entre

derechos y obligaciones del rey con las articulaciones del reino. Esta limitación

se ejemplifica con las diferentes formas de resistencia y lucha de los dominados

contra los dominadores y con los mecanismos institucionalizados que

propiciaban el encuentro entre ambas voluntades.78

Aquí debemos diferenciar de las limitaciones objeto de la relación con la nobleza y con

la Iglesia Católica.

- En cuanto a la nobleza, en realidad podían expresar sus opiniones respecto a las

decisiones del monarca (sobre todo en el ámbito legislativo) en el Consejo, convocado

por el propio rey cuando necesitaba opinión acerca de la toma de medidas. En la

práctica, tal limitación no era tal ya que el poder del rey estaba por encima del de la

78 https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones Consulta
realizada 30/06/2021

77 https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones Consulta
realizada 30/06/2021

76 GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios...», cit., p.35.

33

https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones
https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones


nobleza y por tanto en la toma de decisiones importantes se podía imponer a las

opiniones de esta y hacer prevalecer su veredicto.

- En cuanto a la Iglesia Católica estaríamos hablando de limitaciones de carácter

teológico, manifestada sobre todo en los tiempos de guerra en la que el rey necesitaba

del poder militar de la Iglesia. Además, no podemos olvidar que una de las principales

fuentes que originan el poder del rey es su vinculación con Dios, siendo la principal

personificación de él en el reino y por tanto una afrenta a la Iglesia sería entendida como

un enfrentamiento directo con el propio poder superior del que emana su potestad.

● Limitaciones técnicas por la que los súbditos podían imponer al monarca el

reconocimiento de ciertos derechos que él mismo se comprometía a respetar.

Existían procedimientos poco efectivos contra los abusos de los oficiales reales,

como el juicio de residencia, la purga de taula o la pesquisa (investigación con el

objeto de averiguar un abuso).79

79 https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones Consulta
realizada 30/06/2021

34

https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones


VII. CONCLUSIONES

El objetivo principal de este trabajo ha sido realizar una investigación de los principales

instrumentos que determinan la creación y el origen del poder en la Edad Media,

haciendo un análisis de los elementos característicos que tienen como resultado esta

dominación jerarquizada en la sociedad, así como de los motivos que propician la

obediencia a un mandato ocasionados en un grupo de personas. También resulta

interesante evaluar la legitimidad de ese poder ya que nos ayuda a visualizar el amparo

jurídico de los poderosos en base a las relaciones de estos con el medio social que les

rodea.

Podemos afirmar que el fundamento del poder medieval se sustenta en la imposición y

aceptación colectiva de una serie de relaciones de poder, que se regeneran

continuamente en base a una serie de factores. Entre los principales fundamentos del

origen del poder destacamos la riqueza, la autoridad y por ende, la fuerza. Todos ellos

están relacionados entre sí y crean subcategorías de motivos en los que se sustenta el

poder, por ejemplo, la riqueza lleva consigo la adquisición de una autoridad, y esta

autoridad conlleva el uso de la fuerza. En estos tres factores podemos observar la

incipiente potestad de la religión, configurándose como un elemento indispensable en la

atribución del poder tanto a los propios emisarios de la Iglesia Católica como de los

jefes del reino, pues su poder y su autoridad es compartida con la Iglesia y en muchas

ocasiones depende de ella para su mantenimiento y progreso.

Toda esta aglomeración de factores, sumados al profundo miedo de la población por los

castigos derivados del incumplimiento de los mandamientos divinos y de las directrices

de los señores y a su vez, del rey, así como del mantenimiento de las tradiciones de un

sistema jerárquico basado en la imitación del mismo a lo largo del tiempo, provocarán

el origen de los poderes medievales.

En mi opinión, la Edad Media supone uno de los periodos protagonistas en la creación

de ideas políticas de la historia, al punto que constituye una época fundamental para

poder comprender incluso el derecho constitucional contemporáneo. Pese al

oscurantismo con el que es visto esta época, teniendo consideración de un

35



estancamiento en cuanto al gobierno y a las ideas que se defiende en este periodo, las

teorías sobre el origen del poder en todos los ámbitos en los que este se encuentra son

aplicables a diversas épocas posteriores, compartiendo características con los

absolutismos contemporáneos en los que también juega un papel fundamental la

religión y la figura central de un único soberano en el que reside la cabeza del Estado.

36



VIII. BIBLIOGRAFÍA

LIBROS

ALVARADO PLANAS. J, El problema del germanismo en el derecho español, siglos

V-XI, UNED, Madrid, 1997.

BRUNNER.O, Tierra y gobierno. Viena, 1959 (4 ’. Edic.).

ESCUDERO. J.A, Curso de Historia del Derecho, Fuentes e instituciones Político

Administrativas, 4ª edic., Escudero López, España, 2015.

FABIÁN RODRIGUEZ. G Y RIGUEIRO. J, Manual de Historia Medieval, siglos III -

XV, Mar del Plata: Giem Mar del Plata, 2015.

GARCÍA PELAYO. M, El reino de Dios, arquetipo político, Editorial Revista de

Occidente, Madrid, 1959.

GARCÍA-PELAYO. M, Idea Medieval del Derecho, Fundación Manuel García Pelayo,

Caracas, 2004.

GROSSI. P, El Orden Jurídico Medieval, traducción de Francisco Tomás y Valiente y

Clara Alvarez Alonso, Ed. Marcial Pons, Madrid, 1996.

KING. P.D, Derecho y sociedad en el reino visigodo, Alianza, Madrid, 1981.

REVISTAS

ACERBI. S, «La ruptura entre Oriente y Occidente al final de la Antigüedad: Roma,

Constantinopla, y las Ecclesiae separatae (s. V – VII) » en Mainake, nº 31, 2009.

ALVARADO PLANAS. J, «Orígenes de la Nobleza en la Alta Edad Media», en

Anuario de Historia del Derecho Español, nº 76, 2006.

37



BADÍA. JF. «Casta, Estamento y Clase Social » en Revista de Estudios Políticos, nº

198, 1974.

DELGADO VALERO. C, «La corona como insignia de poder en la Edad Media », en

Anales de Historia del Arte, nº 4, 1993-1994.

MARONGIU. A, «Un momento típico en la monarquía medieval: el Rey Juez», en

Anuario de Historia del Derecho Español, nº 23, 1953.

NIETO. A «Derecho como límite de poder en la Edad Media», en Revista de

Administración Pública, nº 91, 1980.

PAPADAKIS ROMERO. E, «Desarrollo del cristianismo durante la Edad Media», en

Revista del Humanismo español e iberoamericano, nº27, 2010.

PEREZ JOHNSON. R, «Los aportes del derecho público medieval a la teoría del Estado

y de la Constitución (Diálogo con Paolo Grossi) », en Revista Electrónica de Historia

Constitucional, nº 5, 2004.

PUÑAL FERNÁNDEZ. T, «El rey y la cultura escrita en la Edad Media», en Puertas a

la Lectura, nº 15-16, 2002.

RODRÍGUEZ-PICAVEA MATILLA. E, « La ganadería en la Castilla Medieval. Una

revisión historiográfica » en Revistas UM, nº 8, 1998.

COLABORACIONES EN OBRAS COLECTIVAS

ÁLVAREZ BORGE. I, «La nobleza castellana en la Edad Media: Familia, Patrimonio y

Poder », en XI Semana de Estudios Medievales, de la Iglesia Duarte (coord.), Nájera,

2001.

ESCALONA MONGE, J. « De señores y campesinos a poderes feudales y comunidades

» en Comunidades locales y poderes feudales en la Edad Media, Álvarez et al. (coord),

t. I, Universidad de la Rioja, 2001.

GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A, « Percepción, concepción y vivencia del espacio en el

reino de Castilla », en I semana de estudios medievales, De la Iglesia Duarte (coord),

Nájera, 2001.

38



GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A., « Elementos de definición de los espacios de poder en

la Edad Media», en Los espacios de poder en la España medieval, de la Iglesia Duarte

et al. (coord.), Nájera, 2002.

RABAZO VINAGRE. A.R, «El miedo y su expresión en las fuentes medievales», en

UNED, Cantera Montenegro (dir. Tes.), 2009.

RECURSOS DE INTERNET

https://www.arteguias.com/economiamedieval.htm , Consulta realizada el 20/05/2021.

https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones

Consulta realizada 30/06/2021

https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media Consulta

realizada el 27/05/2021.

https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ Consulta

realizada 23/06/2021

www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-I

uris-Civilis-La-recopilacion-mas-import/ Consulta realizada 25/06/2021.

39

https://www.arteguias.com/economiamedieval.htm
https://derechouned.com/libro/historia/2140-el-ejercicio-del-poder-y-sus-limitaciones
https://mihistoriauniversal.com/edad-media/la-iglesia-en-la-edad-media
https://www.monografias.com/docs/miedos-medievales-F3CZ6MRYMZ
http://www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-Iuris-Civilis-La-recopilacion-mas-import/
http://www.urosario.edu.co/Blog-Archivo-Historico/Lenguas-clasicas/Abril-2016/El-Corpus-Iuris-Civilis-La-recopilacion-mas-import/

