«2s  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

La Deduccion trascendental y el
principio de Apercepcion pura:
Argumentacion y problemas en la justificacion
kantiana de las categorias

Autor

David Hereza Modrego

Director

José Luis Lopez y Lopez de Lizaga

Facultad de Filosofia y Letras / Filosofia
2013

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Indice

. Introduccion

A) Cuestiones preliminares para la comprension de la Deduccion

I1. La Deduccion en el contexto de la investigacion de la Critica

I11. El marco interpretativo de la filosofia trascendental kantiana

IV. Objetivos y problemas formales de la Deduccion

B) Sentido de la Apercepcion como principio de una posible argumentacién
V. El sentido de la a-percepcion en la filosofia kantiana

VI. La argumentacion en la Deduccidn: la unidad sintética de la apercepcién
VII. De la unidad del pensamiento a la conciencia de la subjetividad

C) La Deduccion y el problema de la validez de las categorias

VI1I. Comparacion de otras interpretaciones

IX. La validez del intento kantiano y el problema de lo a priori

Bibliografia

Abreviaturas de la obra kantiana®

KrV — Critica de la razén pura, 1781 (A), 1787 (B)

KpV — Critica de la razon practica

PkM — Prolegémenos para toda metafisica futura que quiera considerar como ciencia
MA — Principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza

FdM — Los progresos de la metafisica de Leibniz a Wolff

Lg — Logica Jasche (lecciones)

MD — Metafisica Dohna (lecciones)

Rf — Reflexiones

AH — Antropologia en sentido pragmatico

! para la forma de citar los textos kantianos nos remitimos a lo dicho en Bibliografia (nota 33).

Pag.

12-15
15-17

17-18

19-22
22 -23

24 - 25



l. Introduccion

El proyecto desarrollado por Kant en la Critica de la razon pura [KrV] bajo el nombre de «filosofia
trascendental» podria ser resumido como el intento de hallar condiciones a priori de la experiencia;
condiciones que, por lo tanto, esta siempre presupone necesariamente. El éxito de este programa pasa,
en buena medida, por poder mostrar que es valida la pretension de tal conocimiento a priori, es decir,
de legitimar su posibilidad. A la resolucién de esta pregunta se encarga una parte fundamental de la
Critica denominada «Deduccion trascendental de los conceptos puros del Entendimiento»

[Deduccion], que Kant sefiala como su investigacion «mas importante» (AXVI).

La caracteristica principal de este texto es que Kant parece proponer que la pregunta sobre la validez
del conocimiento a priori se resuelve atendiendo a ciertas caracteristicas de lo que él denomina
«apercepcion pura» 0 «autoconciencia», cuyo significado nunca queda demasiado claro a lo largo del
texto. Ademas, y unida al uso de este oscuro concepto, la forma del mismo texto deja mucho que desear
en lo que respecta a la claridad y orden de la prueba, algo que se complica méas adn al contar con una
segunda edicion del mismo reescrita por completo. De esta forma, mas all4 de la importante pregunta
que pretende resolver la Deduccion -la pregunta por lo a priori- es el texto mismo el que se nos

presenta como primer problema de la investigacion.

Si ahora nos centramos en el interrogante que supone la misma prueba kantiana, debemos sefialar dos
problemas en los que coinciden todos los estudios kantianos: por un lado, no queda clara la estructura
argumentativa del texto, ya que, ademas de la oscuridad del mismo, contamos con alusiones a
diferentes partes y secciones de él que dificultan su interpretacion; por otro, no se ve qué
argumentacion sigue Kant para relacionar la «autoconciencia» con la cuestion de lo a priori que ésta
intenta resolver. Estas preguntas, sin embargo, estan relacionadas. No podra quedar claro cual es la
estructura de la argumentacion, mientras no se intente analizar la argumentacion misma. Por otro lado,
la argumentacion misma sélo podra ser entendida si se atiende a las diferentes particularidades con las
que Kant caracteriza la forma de la argumentacion. Esta situacion exige, pues, que el estudio se divida
en el tratamiento de las dos cuestiones por separado, esperando unirlas en un examen posterior.
Ademas, mas alla de estas dificultades que conciernen al texto mismo, otros de los problemas con las
que se encuentra la tarea de comprender el intento kantiano desarrollado en la Deduccion son las
multiples interpretaciones que ha habido sobre ésta, que deben ser tenidas en cuenta. En este trabajo se
daran cita algunas de las interpretaciones mas actuales de las mismas (Allison, Henrich, Marzoa), a las

que haremos alusion a lo largo del texto y ante las que nos posicionaremos al final.



Segun lo dicho, el trabajo se divide en tres bloques:

A) «Cuestiones preliminares para la comprension de la Deduccion». Aqui se presentaran, en primer
lugar, la relacion de la Deduccion con la Critica (1), asi como nuestra interpretacion de la misma (l11).
Una vez hecho esto, podremos hacer una primera aproximacion al texto que nos permitira sefialar sus

objetivos, asi como algunos de los problemas formales que encontramos en ella (1V).

B) «Sentido de la Apercepcion como principio de una posible argumentacion». En esta seccion se
aborda el sentido de lo que Kant denomina «apercepcion» (V), para poder desarrollar la argumentacion

de la Deduccion (VI1), que en ultima instancia nos remitira a cierta tensién de la filosofia kantiana (VI1).

C) «La Deduccion y el problema de la validez de las categorias». En esta parte pondremos en relacion
lo dicho en las secciones A y B. Esto nos permitira, en primer lugar, comparar nuestra teoria con las
interpretaciones de los autores mencionados (VII1), asi como valorar hasta qué punto Kant soluciona la

cuestion de lo a priori, algo que vinculara el estudio con los inicios del “idealismo aleman”.

Por altimo, y s6lo en pos de la clarificacion, debemos separar tres problemas diferentes que, segin lo
dicho, seran tratados: el problema de lo a priori mismo, la elucidacién de una solucion a este problema
en la Deduccion, y el significado de ésta por si misma. Una respuesta concreta del Gltimo, nos llevara al
segundo, que no es sino una determinada forma de responder al primero, y, por lo tanto no la Unica.
Esto viene a establecer unos limites concretos en nuestra investigacion: la Deduccion siempre serd vista
a la luz de la Critica y de su proyecto, a saber, el intento de hallar condiciones a priori de la

experiencia.

A) CUESTIONES PREMILINARES PARA LA COMPRENSI’ON DE LA
DEDUCCION TRASCENDENTAL DE LAS CATEGORIAS

I1. La Deduccion en el contexto de la investigacion de la Critica de la razén pura

Si algo debe ser sefialado, primero, de la Deduccién es la importancia que Kant concedia a esta
investigacion. Ademés de la ya citada alusion a ésta como una de las «investigaciones mas
importantes» en las que se ha embarcado la Filosofia (AX V1), este texto se presenta como el nlcleo de
la «critica trascendental» (A12/B26) que es la KrV. En referencia a la Deduccién, Kant escribe: «se
trata, 0 bien de renunciar por entero a toda pretension de conocimiento sustentada por la razon pura en
su terreno mas apreciado (...), o bien de llevar hasta el fin esta investigacion critica» (A89/B121). Idea
que vuelve a repetirse en otros lugares de la obra kantiana: «sin una deduccion de las categorias

totalmente clara y adecuada, el sistema de la Critica de la razon pura flaquearia en su base» (MA: 1V,

3



474).Y con estas citas no se pretende remarcar algo meramente anecdotico, sino algo en lo que siempre
tiene que situarse el horizonte de toda interpretacion coherente del texto (mas alla de la validez de
éste): la caracterizacion de esta prueba como un punto fundamental del sistema de la Critica.

En segundo lugar, debemos también tener en cuenta las dos ediciones ya comentadas que disponemos
del texto, de 1781 (A) y 1787 (B). Rios de tinta han corrido a causa de este motivo, siendo ya
practicamente obligado la eleccion, por parte de todo estudioso kantiano, de una de estas dos ediciones
como la «més verdadera» o propiamente «kantiana»; ya sea la edicion de 1781, como Schopenhauer o
Heidegger, o la de 1787, como buena parte de los estudios kantianos actuales, como D. Henrich, H.
Allison o P. Guyer.

Sin embargo, a pesar de esta gran polémica, parece que Kant nunca apunta una diferencia
significativa entre ambas ediciones. De hecho, en el Prélogo de 1787 se puede leer que en la nueva
edicion de la Critica no se ha cambiado «nada en las proposiciones y en sus demostraciones, asi como
en la forma y en la completud del plan» (BXXXVII; BXLII), algo que confirmaremos més adelante (cf.
VI). Por otro lado, esto tampoco elimina la posibilidad de que, como sefiala el mismo Kant, hayan sido
eliminadas tesis que «no siendo esenciales para la completud del conjunto, pueden ser echadas de
menos» (BXLII); es decir, tesis que, si bien no cumplen un papel estructural en los resultados de la
Deduccion respecto a la pregunta de la KrV, bien pueden sefialar o cumplir dicho papel en otra
investigacion paralela a ésta. En decir, en aras de entender la argumentacion de la Deduccion
desarrollada en el marco de la Critica, el problema de la posible modificacion de ciertas tesis en la
segunda edicion —ya sea para bien o para mal respecto a los resultados de ésta- serd siempre tenido en
cuenta, aunque no jugara un papel relevante ni un problema a resolver mientras no afecte, como apunta

el mismo Kant, a «las proposiciones y las demostraciones» del texto.

En ultimo lugar, debemos sefialar otra de las cuestiones que mas atraen la atencién de la investigacion
kantiana y que quiza tiene mucho que ver con la anterior: el hecho de que ésta posea, segun el propio
Kant, «dos vertientes distintas» (AXVI). Esta tesis, que no se vuelve a repetir en ningdn otro lado de la
Critica, divide la prueba de la Deduccién en una «deduccién objetiva» y «subjetiva». La primera trata
de «exponer y hacer inteligible la validez objetiva de los conceptos a priori», mientras que la otra, la
«subjetivar, trata de responder a la pregunta, «;cdmo es posible la facultad de pensar misma?», siendo
esta Ultima cuestion algo ajena a la «parte esencial» de la investigacion, sin que por ello no sea de
«gran importancia» (AXVI-II). Es decir, en la Deduccidon nos encontramos con dos investigaciones

diferentes que no tienen la misma repercusion en la Critica. Mientras la «deduccidn objetiva» se

4



relaciona con ella de forma directa y, segun Kant, «necesaria», la otra lo hace de una manera
meramente «meritoria»’. Parece claro pues que si respetamos la letra del mismo Kant, la «deduccién
objetiva» -lo que aqui nos interesa desarrollar- no debe cambiar en las ediciones Ay B, segin lo dicho
antes (BXXXVII-XLII); dejando abierta la posibilidad de que si lo haga en lo que se refiere a la
«deduccion subjetiva». Es importante sefialar, pues, que aungue estas sean dos investigaciones
separadas, lo que Kant denomina en muchos pasajes bajo el titulo general de «Deduccidn trascendental
de los conceptos puros del entendimiento» engloba ambas, siendo sélo la solucion a ambas cuestiones

una correcta solucion de la Deduccién.

Habiendo visto que hay una relacidn esencial entre la Deduccion y el proyecto de la KrV, vamos a ver
ahora en qué consiste; algo que se conseguira entendiendo el plan de la Critica y el problema

fundamental que ésta intenta resolver.

I11. Marco interpretativo de la filosofia trascendental kantiana

A nuestra forma de ver, la KrV se vertebra mediante dos problemas que mantienen entre si una
relacion reciproca pero cuyos ambitos pueden, de forma abstracta, separase dentro de la obra. De
hecho, éstos &mbitos son dos partes de la misma: por un lado esta la nocion de «critica de la razén» o
«de la metafisica» (lo que Kant desarrolla en la «Dialéctica trascendental»), y por otro lado, para
conseguir esto, se lleva a cabo una «filosofia trascendental» (llevada a cabo en la «Analitica
trascendental»). Ambas nociones, asi como la relacion entre ellas merecen una atencion especial por la

luz que pueden arrojar a nuestra investigacion®.

Kant deja muy claro en la prélogo de 1781 que la mision de la KrV es «decidir la posibilidad o
imposibilidad de una metafisica en general [Uberhaupt]» (AXII). Para entender concretamente a qué se
refiere esto, creemos conveniente hacer uso de la ya famosa distincion escolastica, sistematizada y
popularizada por Wolff y utilizada por el mismo Kant (Rf, XVIII: 10-1, n. 4852, 4855; MA, XXVIII:
622,657), entre «metaphysica generalis» y «specialis» (Ferrater Mora, 1994: 2382, 2624).

En primer lugar hay que sefialar que a lo que Kant se refiere con «metafisica en general [Uberhaupt]»

2 Creemos que la relevancia de este fragmento de los Principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza es suficiente
importante para citarlo en su totalidad: «Si se puede probar que las categorias, de las que la razon debe servirse en todo su
conocimiento, no pueden tener otro uso diferente al de su simple relacién con los objetos de la experiencia, entonces la
respuesta a la pregunta como ellas hacen posible dicha forma del pensamiento es seguramente muy importante para
completar ciertamente esta deduccion; pero con referencia al propoésito capital del sistema (...) la respuesta al como no es de
ninguna manera necesaria, sino simplemente meritoria» (MA: 1V, 474).

¥ Segln esto, pues, la “filosofia trascendental” seria s6lo lo que deberfa ser la “ontologia” de la Critica, algo, que si bien
Kant afirma en muchos pasajes de su obra (A247/B303; FdM, XX: 272; MD: XXVIII: 617, 622), no deja de estar expuesto
a cierto debate nominal. De esta forma, la investigacion “dialéctica” seria s6lo una aplicacion de la “filosofia trascendental”.

5



es la denominada metafisica «specialis», es decir, la posibilidad del conocimiento de objetos como
Dios, la libertad o la inmortalidad (B7). La caracteristica de estos conocimientos es su abandono del
«campo de toda experiencia posible [y, con ello, el poseer] la apariencia de extender nuestros juicios
mas alla de todos los limites de la misma» (A3/B6). La pregunta, pues, en torno a la «posibilidad o
imposibilidad de la metafisica» se traducira en términos de la pregunta por una supuesta sintesis -un
conocimiento- mas alla de la experiencia, es decir, a priori. De hecho, asi es como formula Kant la
pregunta en su célebre frase: «;como son posibles los juicios sintéticos a priori?» (B19); pregunta que,

como veremos, muestra ya la otra cara de la cuestion.

Para resolver esta pregunta Kant formula una nueva forma de entender la filosofia que califica con el
adjetivo de «trascendental» (A11/B25). Esta sera la que mostrara «el valor o falta de valor de todo
conocimiento a priori» (A12/B26), es decir, la que constituira la «piedra de toque» (B27) de la
metafisica. El adjetivo en cuestion es definido por Kant en la Introduccion de la KrV como «todo
conocimiento que se ocupa no tanto de objetos, cuanto de nuestro modo de conocerlos, en cuanto que
tal modo ha de ser posible a priori» (B25). Es decir, el adjetivo «trascendental» se relaciona de forma
directa con lo «a priori». Asi, la filosofia trascendental se ocupa de los objetos, pero de forma a priori;
es decir, de cémo es posible a priori el conocimiento o los objetos®. Vemos pues, que la pregunta antes
establecida en torno a los «juicios sintéticos a priori» bien podria traducirse por «la posibilidad a priori
de los juicios sintéticos»". Y esto permite resolver la problemética de la «metaphysica generalis»: la

pregunta por los objetos en general.

Asi pues, parece cobrar sentido ahora el por qué la «filosofia trascendental» es la «piedra de toque»
de la metafisica. Si logramos hacer una investigacion en la cual se nos muestre la constitucion o
posibilidad del objeto, es decir, lo que como tal constituye al objeto de conocimiento, podremos
averiguar si los objetos propuestos por la metafisica —Dios, la libertad y la inmortalidad— merecen el
apelativo de objetos de conocimiento. De esta forma, la investigacion a priori de los objetos en general
puede llegar a resolver la posibilidad de ciertos conocimientos a priori. O, lo que es lo mismo, para una
fundamentacién de la metaphysica specialis se reformula una metaphysica generalis (Heidegger,
1929/1973: 22).

Ahora bien, después de exponer esta idea general, debemos detenemos en la pregunta con la que se

* Esta frase es modificada respecto a la edicién de 1781, donde no se habla de «a priori» sino de los «objetos en general».
Esto sefiala la sinonimia entre estos dos adverbios: La investigacion trascendental investiga todos los objetos, pero sin que
signifique hacer ningun estudio empirico, para poder extraer de ahi qué son, yendo a lo que de por si, es decir, antes de toda
experiencia es cualquier objeto (Navarro Cordon, 1970).

® Esta distincién, bajo otra perspectiva a la desarrollada por nosotros, es sefialado por Marzoa (1991).



inicia una nueva fundamentacion de la metaphysica generalis, es decir, la pregunta de la filosofia
trascendental: ;como es posible el conocimiento? Esto, expresado de otra manera, es lo que busca Kant
al preguntar por los «principios de la sintesis [del conocimiento]» (A12/B25). Este planteamiento
trascendental presupone, pues, que de entrada hay conocimiento en general®, y que se debe sefialar su
posibilidad: los «principios» que lo hacen posible. Asi, esta nocién de «principio» no debera ser
entendida tal y como se desarrolla en la filosofia cartesiana, para la que «es preciso comenzar por la
investigacion de los Principios», de tal modo que:

«el conocimiento de todas las otras cosas ha de depender de estos principios, de modo que pudieran ser
conocidos sin que las otras cosas no fueran conocidas, pero no a la inversa, esto es, éstas sin aguellas»
(Descartes, PP: 1, 10-1)

Al contrario, en Kant comenzamos por el «conocimiento» y de él vamos a los principios que lo hacen
posible, es decir, el principio «se llama principio (...) ya que posee la peculiaridad de que hace posible
el fundamento de su prueba» (A737/B765)’. La pregunta ahora pasa por desarrollar los dos elementos a

los que se remite la investigacion critica, es decir, la investigacion de los principios del conocimiento.

Para Kant, como es bien sabido, el conocimiento -de lo que se parte-, se divide en dos ramas o
facultades: intuicion y concepto. Como explicita claramente al inicio de la Critica: «como introduccion
o0 nota preliminar [a la Critica], s6lo parece necesario indicar que existen dos troncos del conocimiento
humano (...): sensibilidad y entendimiento» (A15/B29)8. Esta frase expresa claramente que estos dos
elementos son algo de lo que se parte y aquello mediante lo que la posibilidad del conocimiento debe
ser demostrada. De esta forma, la comprension de la «ciencia especial que puede servir para la critica
de la razon pura» -la filosofia trascendental- (A11) pasa por entender esta distincion trascendental. Sin
embargo, antes de entrar a dilucidar qué quieren decir estas ramas, deben ser hechas dos observaciones
sobre la investigacion que, ademas, juegan un papel fundamental en lo que deberia ser, segn el mismo
Kant, la Deduccion. En primer lugar, (1) la investigacion en ningin momento debera ser algo que
afecte a la experiencia (quid facti), a como conocemos -que procesos intervienen-, sino que atendera
exclusivamente a como es posible el conocimiento (A84/B116-7), a como es posible la validez (quid
juris). Es decir, mas alla de lo que haga Kant o no, el texto no deberia trata de hacer una «derivacion
fisiolégica» (A87/B119) al estilo del empirismo inglés; la experiencia, o el origen de los conceptos a

tratar, no debe jugar ningun papel, de tal forma que seria contradictorio con las pretensiones del

® Esto quiere decir, que hay una distincién entre lo que entendemos por conocimiento vélido o no; o, lo que es lo mismo: no
se establece que haya de hecho proposiciones validas, sino que existe tal distincion (Marzoa, 1989)
" Asi es como, de forma general y no sin cierta polémica (Cabrera, 1999; Niquet, 1991), podemos entender lo que se ha
denominado un «argumento trascendental»: el remitirnos a las condiciones de posibilidad de algo de lo que partimos.
® Hemos obviado aqui a propésito la famosa «raiz comtn» porque, aunque importante en lo que respecta al nuestra tema, ya
sea porque la entendemos de una forma (Marzoa, 1989) u otra (Henrich, 2003), supera los limites de este trabajo.

7



programa asignar a Kant cierta «teoria psicolégica», como sostiene, por ejemplo, Strawson (1966: 87).
Por otro lado, (2) en la KrV no tratamos con lo que se denomina un intelecto «archetypus», es decir, un
intelecto que en el mismo acto de representarse la cosa la cree y, por lo tanto, la conozca (B68, 72, 135-
8,149). Nosotros no creamos lo que consideramos conocimiento, sino que éste es “independiente” del
sujeto. Nos enfrentamos a él. Es decir, si bien el principio del idealismo kantiano es que s6lo existen
mis representaciones y nada mas®, éstas no dependen de forma absoluta de mi, sino que son, al mismo

tiempo, algo a lo que me enfrento.

Teniendo en mente estas consideraciones, podemos determinar, en primer lugar, el significado de
«intuicion» como «modo con que un conocimiento se refiere inmediatamente a los objetos» (A19/B33).
El conocimiento lo es siempre de algo, de un objeto, siendo ese objeto algo que va mas alla de un
simple universal -0 concepto-. Si el conocimiento se formase solo con lo universal no podria hacer
referencia a nada: toda referencia mediata necesita de una inmediata si la referencia ha de tener lugar
(Marzoa, 1989: 42-3). Asi, se define la intuicion como lo que hace referencia al objeto, «a lo que
apunta todo pensamiento [todo concepto] en cuanto medio» (A19/B33), v, por ello, una «representacion
singular» (Lg: IX, 86; A320/B371; FdM: XX, 266). Ademas, si, segin hemos dicho, no podemos crear
nosotros el conocimiento, la intuicion seré por esto «receptividad», la facultad de ser afectado por algo,

o lo que Kant denomina «sensibilidad»°.

Por ultimo, cabe sefialar aquello que a priori es la intuicion o, lo que es lo mismo, su forma: la
«pluralidad». Frente al concepto, lo universal, la intuicién es una singularidad irrepetible, quiza dos
intuiciones sean iguales pero nunca las mismas (Henrich, 1976: 17-21; Marzoa, 1973/94: 119). De esta
forma, toda intuicién por definicion es diferente a otra, y mientras no quede delimitada por el concepto,
la indeterminacion de la intuicion le hace ser asi misma pluralidad: una intuicion, es en el fondo,

«muchas representaciones contenidas en una representacién» (B136); es sélo pluralidad™.

Respecto al concepto, o la otra rama del conocimiento que Kant denomina «entendimiento» -que se

° Esto es expresado claramente por Kant en Lg, IX, 50, mediante la metafora del caso de una testificacion de un juicio.
10 Esto se contrapone pues a las teorias que entienden que la intuicién proporciona «datos en bruto para la
conceptualizacién» (Allison, 1990: 121) o es el compromiso compartido con la concepcién empirista (Henrich, 1976: 18-
21). Partimos de que, para que haya conocimiento, tiene que haber referencia al objeto, es decir, intuicion, pero solo por la
eleccion de tratar un tipo determinado de forma de conocer, el «ser pensante finito» (B72) o discursivo, es por lo que hay
«sensibilidad» y, en dltima instancia, podemos hablar de «afeccion». Asi, entendemos que Kant con este término establece
una revolucion al tratar «un concepto ontoldgico no-sensualista de la sensibilidad» (Heidegger, 1929/73: 39).
! Frente a lo que se puede leer en muchos pasajes de la KrV, la forma de la intuicion que tratamos no es «tiempo» y
«espacio», sino la «pluralidad». Aquellas dos formas lo son de la intuicion, pero de la intuicion humana; y, dado que
tratamos con el intelecto discursivo en general, no podra ser el resultado de una especie suficiente para tratar al género. Esta
conclusion puede encontrarse indirectamente en la obra kantiana a partir de 1787 (B72, B145-6; PkM, XX) y no es algo
que, por lo tanto, dificulte la comprensién de todo el intento kantiano como cree Strawson (1989).

8



relaciona con el concepto como la sensibilidad con la intuicion-, cabe decir de entrada que es «una
representacion general de lo que es comun a varios objetos» (Lg: IX, 81), es decir, un «conjunto de
notas comunes» (Allison, 1990: 234; Marzoa, 1989: 45). Esto de entrada nos sefiala la caracteristica de
«mediatez» del concepto. Todos los objetos «se hallan mediatamente representados» (A69/B94), pues
en el fondo todos, en tanto que hay conocimiento, tienen que hacer referencia a la intuicién. Ahora
bien, este «hacer referencia a la intuicion», caracteristica principal del concepto, no podra ser llevada a
cabo siendo un mero «conjunto de notas», lo que Kant denomina «unidad analitica» (B133), sino una
«funcién de unidad», es decir, «el acto de ordenar diversas representaciones bajo una sola comin»
(A68/B93); lo que, dicho de otra manera, puede ser entendido como “aplicar una regla” o “un modo de
ordenar la pluralidad”. Este acto es el que, si atendemos a la estructura del conocimiento, es
propiamente el concepto: el hacer referencia a la intuicion. Asi, el concepto sera el “poner” algo -una
regla o funcién- a la intuicion, el ordenar ésta de un modo, cuyo resultado serd el objeto o la
objetividad. De esta forma, y, en contraposicion a la “receptividad de la intuicién”, se denominara el
Entendimiento como «espontaneo» (A50/B74, B68). Asi, el entender el concepto propiamente como
acto de «funcién de unidad» tiene como consecuencia la nocion de concepto antes utilizada, el sefalar
«lo que es comun a varios objetos», es decir, lo universal. S6lo porque lo entendemos de la Gltima
forma tiene sentido hablar de la primera. La funcion de unidad esta relacionada con su aplicabilidad, a
su proceder, asi como a que es aplicable un namero infinito de veces siempre y cuando se cumplan
ciertas condiciones que ella marca -las notas del concepto- (Marzoa, 1973/94: 119). Ahora bien, esto,

que el concepto sea «funcién de unidad» y no mero conjunto de notas, tiene que ser demostrado.

Entendemos pues que, si el plan de la filosofia trascendental es establecer la «piedra de toque para la
metafisica [specialis]», y para ello se investiga el «conocimiento objetivo», y este es el resultado de la
relacion entre concepto e intuicion (A51/B75), se entiende que el trabajo de la filosofia trascendental
no sera otra cosa que mostrar qué «funciones de unidad» hay, qué modos hay en los que la intuicion
forma objetos; lo que, de otra manera, Kant denomina «los principios de la sintesis» (A12/B25), o lo
que generalmente se conoce como «categorias»: formas en las que la intuicion se relaciona con el
concepto y viceversa. Ahora bien, entendemos que si bien este objetivo es la meta final —el dar cuenta
de cuales son los principios del conocimiento-, para conseguirla debemos demostrar que existe la
posibilidad de categorias o, lo que es lo mismo, que es legitimo hablar de cierta relacién entre concepto
e intuicién, como si de dos caras de la misma moneda se tratase. Entendemos pues que éste sera uno de
los objetivos principales de la Critica, para dar paso al desarrollo de lo que aqui hemos denominado

«filosofia trascendental»; sin sefialar la legitimidad de esto, no podremos sefialar lo que luego seran las

9



formas o modos diferentes de la relacion comentada.

IV. Objetivos y desarrollos pretendidos en la Deduccion

Entrando ya en el texto de la Deduccidn, vemos que Kant expone como meta de ésta lo que nosotros
acabamos de desarrollar como uno de los objetivos principales de la Critica: «el que [todos] los objetos
de la intuicién sensible hayan de conformarse a las condiciones que el entendimiento [el concepto]
exige» (A90/B123). Es decir, que el concepto no sea solo un mero universal, sino una «unidad de
funcion», un referirse siempre a la intuicion. Esto, por otro lado, es lo mismo que decir que los
«conceptos a priori pueden referirse a objetos» (A85/B117), y, en ultima instancia, que los conceptos
proporcionen «las condiciones de posibilidad de todo conocimiento de los objetos» (A89/B122). Esto
en Ultima instancia es a lo que se refiere Kant cuando habla de la «realidad objetiva» o la «validez
objetiva» de las categorias'?. Ahora bien, la Deduccién trata de la legitimidad, la validez, de hablar de
categorias y no de cuales son exactamente las condiciones del conocimiento, lo que antes hemos
denominado «los principios de la sintesis» y que Kant expone de forma introductoria en la «tabla de las
categorias» -y que luego desarrolla en la «Analitica de los principios» de la Critica-. Asi pues, hay una
diferencia de metas entre la Deduccion, el capitulo Il de la «Analitica de los conceptos» y la famosa
tabla de las categorias o lo que, retrospectivamente, Kant denomina «deduccion metafisica» (B159), es
decir, el capitulo | de la «Analitica de los Conceptos». Alli no se trata de ver como son posibles «las
categorias», sino de hallar (presumiblemente) «cuéles» son, como son expuestas en la «tabla de las
categorias» (A80/B106). En cualquier caso, entendemos que, si es tal lo que Kant quiere llevar a cabo
en esa «deduccion metafisica» -en la que aqui no vamos a entrar-, sera siempre un problema diferente
al de la Deduccion®®. Es decir, una «deduccién (trascendental)», en sentido kantiano, no consiste en

«enumerar la categorfas»*

, Sino en ver que es valido hablar de conceptos a priori. Este sentido
kantiano de una «Deduccion» se halla expuesto tanto en la argumentacion de la propia Deduccién,
como implicito en la relacion de la palabra con ciertos procedimientos legales que viene a representar

de forma metaférica. La Deduccidén es, ante todo, «una argumentacion que pretende justificar

12 Creemos pues que el objetivo de la Deduccion esta claramente delimitado y que no hay ninguna confusién, como creen
Allison, (1990) y Guyer (1992) entre estos términos sinbnimos de la obra kantiana (A28/B44). Esto se opone pues a los
problemas logicos desarrollados por Guyer (1992: 123-6; 2010: 118-25), y, como veremos, a una posible division de la
Deduccion en una prueba respecto a la validez objetiva y otra respecto a la realidad objetiva de las categorias (cf. VIII).
13 Si respecto a esto ha llegado a surgir un problema, creemos que el origen puede estar en el intento de Strawson (1959) de
ver estas “dos deducciones” como dos intentos de una misma prueba (Strawson, 1959: 70-78) que es la que deberia ofrecer
la «Analitica de los conceptos». Méas adelante volveremos a esta cuestion (cf. VIII).
14 Esta prueba sera la que se desarrolle en la «Analitica de los principios» que sigue a la Deduccion. Pero en ella los
resultados de la Deduccién son esenciales, ya que ¢dénde estaria la legitimidad de los modos de la relacién de la intuicion
con el concepto (categorias) si ni siquiera hemos ganado la validez de hablar de la relacion misma?

10



convincentemente una demanda acerca de la legitimidad de una posesion o de un uso» (Henrich, 1989:
407). Se trata de sefialar la legitimidad en general de una posesion que, en término kantianos, la Razon

exige como suya.

Estas consideraciones apuntan a otra cuestién de crucial importancia y que nunca debe ser pasada por
alto, a saber, que lo que aqui hemos denominado Deduccion es sélo la parte «objetiva» de la misma.
Como antes hemos visto, la Deduccion se dividia en dos partes (cf. Il), apuntando una de ellas, la
objetiva, a la «validez objetiva de los conceptos a priori». Como vemos, es ésta la que propiamente nos
interesa pues apunta al problema central de la Critica, algo que ya habia sefialado el mismo Kant al
hablar de las dos «vertientes» y sefialar una de ellas como «necesaria» para la KrV. Vemos pues, que a
lo que Kant a veces denomina Deduccidn de las categorias —como, por ejemplo, en los paragrafos 8§13-
14 de la Critica- es s6lo la «deduccion objetiva». Sin embargo, esto no siempre es asi, como se
desprende de varios pasajes (A XVI, B144, MA, IV: 474), donde Kant parece tener claro que la
Deduccion sélo queda completa cuando se resuelve la cuestion de la «deduccion objetiva» y
«subjetiva». Es decir, Kant no distingue entre la Deduccion, en tanto que «deduccion objetiva», y
Deduccion, en tanto que investigacion que engloba dos aspectos, uno de los cuales es independiente de
la Critica. De hecho, esta distincion no se menciona directamente en ningun pasaje, algo que dificulta
la labor interpretativa del texto de la Deduccion, entendida ahora como los textos que Kant engloba

bajo ese nombre, como veremos mas adelante (cf. VI1II).

Para concluir, resumamos el camino recorrido: en primer lugar hemos resaltado la importancia que
debe dar toda interpretacion de la Deduccion de las categorias al texto mismo respecto al plan de la
Critica. En segundo lugar, hemos expuesto las dos investigaciones o «vertientes» que la componen (cf.
I). Sin embargo, hemos sefialado que sélo una de estas vertientes, que Kant denomina «deduccion
objetivax, es propiamente lo que debemos entender bajo el nombre de Deduccion, tal y como hace Kant
en varios pasajes (cf. 1V). Del mismo modo, hemos expuesto mediante citas del propio Kant que dicha
«deduccion objetiva» debe ser la misma en la edicion de 1781 y 1787 (cf. 1I). Todo esto nos deja una
idea clara: la Deduccién es un texto interrelacionado con toda la Critica, siendo, de hecho, su
fundamentaciéon (cf. 111); pero, al mismo tiempo, ella esté aislada en lo que a una posible prueba se
refiere, es decir, no debemos ir mas alla del texto que suscribe para hallar su objetivo: hallar la validez

de la relacion que hay entre concepto e intuicion.

11



B. SENTIDO DE LA “APERCEPCI(')N” COMO PRINCIPIQ DE UNA POSIBLE
ARGUMENTACION DE LA DEDUCCION
Como ya hemos apuntando, Kant anuncia que en la Deduccién™ juega un papel fundamental lo que
aqui denominaremos de forma provisional «apercepcion pura» (B132), y que a lo largo del texto se
menciona (presumiblemente) de maultiples maneras: «Yo pienso», «unidad sintética», «unidad
trascendental», etc. Asi, si queremos entender la argumentacion que esconde la Deduccién deberemos,
en primer lugar, caracterizar tal entidad con sus multiples significados dentro de la filosofia kantiana.

V. El sentido de la a-percepcion en la filosofia kantiana

«Percibir» designa el hecho de poder aprehender algo, ya sea en el espacio o sélo en el tiempo. Se
puede percibir todo tipo de objetos, desde arboles hasta emociones (en cuyo caso hablamos de
«sentir»). 'Y siempre, en esta palabra, hay «algo percibido». Ahora bien, «a-percibir», palabra
introducida en argot filoséfico por Leibniz, puede ser definido como el saberse percibiendo. Como
caracteriza Morente en alusion al autor de Leipzig:

«apercibir es tener conciencia de que se esta percibiendo. La apercepcion es el saber de la
percepcion: la percepcion que se sabe a si misma como tal percepcion» (G. Morente, 1996: 174)

Asf pues, podemos percibir sin apercibir en acto™®, pero no viceversa, pues este acto se realiza sélo en
funcién del otro. Ahora bien, aunque para referirse a lo que aqui denominamos «apercepcion pura» s
normal citar la famosa frase: «El Yo pienso tiene que poder acompafiar todas mis representaciones»
(B132), hay una diferencia entre ambos términos. Para Kant el «Yo pienso» es una representacion,
mientras que la «apercepcion» es la actividad que la produce. Asi, ésta se relacionara con el «Yo
pienso» como la actividad con el resultado de la misma. En ultima instancia, a esta actividad, Kant la
denomina «espontaneidad». Asi, la representacion “Yo pienso” «es un acto de la espontaneidad»
(B132). Por otro lado, esta actividad, «apercepcion pura» u «originaria»'’ también recibe el nombre de

«autoconciencia» (B132). Asi, el resultado de la autoconciencia, la reflexion'® sobre el sujeto que

5 A partir de aqui, dados los intereses sefialados (cf. 1), llamaremos Deduccién a lo que Kant denomina «deduccion
objetiva», dejando aparte, salvo que sea sefialado, el sentido de la Deduccién como una investigacion con «dos vertientes».
16 Remarcamos en acto dado que una percepcion sélo es percepcion si, en tltima instancia, puede ser apercibida. Es decir:
que toda percepcion es apercepcion en potencia.

7 En la traduccién espafiola de Pedro Ribas se respeta la misma indeterminacién con la que escribe Kant. En B132 ese «la
[die] llamo» se refiere a la espontaneidad misma y no a la representacion como podria parecer por un uso habitual del
lenguaje. Que esto es asi se confirma por el hecho de que tal cosa «a la que llamamos» es la que «da lugar a la
representacion “Yo pienso”» (B132); a esto hay que sumarla las referencias claras de Kant en otras partes, como B137,
donde se habla del “Yo pienso” como «acto de apercepcion», o AP: VII, 132-5, donde se identifica «apercepcion» con
«espontaneidad».

'8 |_a apercepcion o autoconciencia no tiene que confundirse con el concepto de «reflexién». En Kant la reflexion es «la
conciencia de la relacién que existe entre representaciones dadas y nuestras diferentes fuentes de conocimiento»
(A260/B316), mientras que la autoconciencia es simplemente la consideracién como objeto al sujeto que percibia.

12



conoce, es el «Yo pienso».

Ahora bien, Kant entiende que en el proceso de «apercepcion» el sujeto que conoce un objeto, se
convierte, asimismo, en nuevo objeto de conocimiento; y este nuevo objeto no esta situado en ningun
tiempo (forma de la intuicién). Por este motivo, el «Yo pienso» resultante de la apercepcion nunca
pertenecerda a lo que antes hemos denominado «intuicion» (cf. Ill), y, por lo tanto, sera pura
«espontaneidad». Esto es lo que le hace diferente de lo que Kant denomina «apercepcion empirica»
(B132; A115). La autoconciencia empirica es definida como «la conciencia de si en el sentido interno
segun la determinacion de un estado» (A106): uno se puede percibir viendo arboles o casas, siendo
estas apercepciones siempre diferentes, pues el estado que «determina» cambia. Justamente, la
diferencia entre la apercepcion pura y empirica estriba en que la primera no esta determinada por
ningdn tipo de estado, la primera nunca es objeto de la experiencia’®. Kant expresa esto en la
Deduccion diciendo: «No poseo otra autointuicion [otro tiempo o forma de intuicion] que me
proporcione lo determinante con anterioridad al acto de determinar» (B158). Cita que tiene un gran
relacion con la reflexién 5661%°: «Respuesta a la pregunta: ¢Es experiencia nuestro pensamiento?» (Rf:
XVIII, 319 cf. Allison, 1990: 421). Ahi Kant sefiala lo que hemos dicho: la apercepcion, si bien «ocurre
en el tiempox, ella misma «no hace referencia alguna al tiempo». Se necesitaria otro tiempo diferente al
tiempo del objeto de la percepcion para que el objeto puesto en la apercepcion, el «Yo pienso», sea
determinable, pues el tiempo, o la referencia a la intuicion en general, es necesaria para el

conocimiento. Si no hay tiempo, no hay experiencia; luego el pensamiento no es experiencia.

Esta caracteristica, ademas de la imposibilidad de entender el «Yo pienso» como intuicion, tiene la
consecuencia de imposibilitar, al mismo tiempo, su adscripcion como concepto, ya que segun hemos
dicho (cf. Ill), concepto serd la funcion de unidad de la diversidad de la intuicion. Como Kant
menciona en algunos pasajes de su obra: «el pensamiento ‘Yo’ no es ningun concepto, sino solo una
percepcion interior» (Frank, 2007: 188-9). Es decir, el ‘Yo pienso’ es algo que aprehendemos de alguna
manera pero que no tiene nada que ver con el percibir objetos (B153-9), tal y como es desarrollado en
la «Estética trascendental» (B66-9)%. El resultado de todo esto es ciertamente ambiguo: el «Yo pienso»
no es intuicidn, sino «percepcion internax», que, a nivel general, es sindnimo de intuicion, y al mismo

tiempo no es concepto, sino acto de la espontaneidad (B132), aquello que es propio del entendimiento,

19 Es decir, la apercepcién a priori, segun lo explicado (cf. I11), no es otra cosa que aquello que tiene toda apercepcion por el
hecho de serlo. Es decir, apercepcidn hay una, pero hay diferentes modos de aproximarnos a ella: empirico y a priori.

20 |_as «reflexiones» kantianas son un legado de breves escritos que Kant redacté a lo largo de toda su vida y que se recogen
en su obra completa en los vol. XVII-I11; XXI-111 (Opus postumum). La tematica es variada y abarca toda la obra de Kant.

21 Es claro que aqui Kant se equivoca en la referencia a su mismo texto de la Estética sefialando A33-6/B50-3.

13



la facultad de los conceptos. Esta dificultad queda expuesta por Kant en un pasaje postumo:

«’Yo soy consciente de mi mismo” es un pensamiento que contiene ya un doble Yo: el Yo como sujeto y
el Yo como Objeto. Como es posible que el Yo, el «Yo pienso» me sea un objeto (de intuicion) (...) €s
algo sencillamente imposible de explicar, a pesar de ser un factum indudable» (FAM: XX, 270)

A pesar de toda esta ambigliedad, Kant concede a la apercepcion una gran importancia en su sistema,
llegando a considerar ésta como «el principio méas elevado del entendimiento humano» (B135) vy, en
ultima instancia, de la «filosofia trascendental» (B134). Si esto es asi, se debe a otras caracteristicas de
este «Yo pienso» que no tienen tanto que ver con su naturaleza (conceptual o intuitiva) sino la relacion

que guarda con el pensamiento objetivo.

Esta relacion, en la que mas adelante profundizaremos, viene sefialada por dos caracteristicas
principales: la simplicidad y la identidad del «Yo pienso». La primera es algo que se sigue
tautolégicamente de la misma; es decir, algo que no afirma nada nuevo segin lo dicho, pues «su
simplicidad reside en su posibilidad» (B419), pero que merece ser explicitado. En la autoconciencia no
hay nada mas que un «Yo» que es «logicamente simple» (Henrich, 1974: 162) y por ello siempre
distinto de los pensamientos con los que se relaciona. No hay ningun contenido en el «Y0»:

«la proposicion «Soy simple» tiene que ser considerada como una inmediata expresion de la apercepcion
(...) [y ésta] no significa sino que la representacion “Yo” no contiene en si la menor variedad, por una
parte, y por otra, que es unidad absoluta, aunque légica tan solo» (A355)

Nada determina a la representacion del «Yo pienso». Por ello podemos asignar a esta representacion el
concepto de «identidad numérica» (A107; Henrich, 1974: 163)%, identidad que serfa imposible de
asignar si tal «Yo» fuese fendmeno, es decir, si fuera intuicion y, por lo tanto, no-simple. En la
«Anfibolia de los conceptos de reflexion» Kant deja claro el concepto de identidad usado aqui:

«Si un objeto se nos presenta muchas veces (...) entonces, si lo consideramos como objeto del
entendimiento puro, es siempre el mismo. No es muchas cosas, sino una sola (numerica identitas). Pero si
es fendbmeno (...) por muy idéntico que sea todo con respecto a éstos, la diferencia de lugares de ese
fendmeno a un mismo tiempo justifica la diferencia numérica» (A263/B319).

Esto pone de manifiesto que la representacion «Yo pienso» formara una unidad absoluta, pues, segun
lo dicho, es siempre el mismo y por lo tanto una sola cosa. Por ello, ademas de los términos ya
comentados como «apercepcion pura/originaria», 0 «Yo pienso», Kant introduce en B132 lo que él
Ilama: «unidad trascendental de la autoconciencia», o, lo que es o mismo, «unidad de la apercepcion
[pura]». Con esto quiere designar Kant «la completa identidad» (B133) del “Yo pienso”, el que sea
siempre uno y el mismo, o, lo que es lo mismo, la completa identidad o unidad del acto de apercepcion.

Unidad que, para Kant, representa la unidad del pensar: «tal unidad [de apercepcién] es sélo la unidad

22 5j bien la idea es tomada de Henrich (1974), no seguimos aqui su desarrollo.
14



del pensamiento» (B422). Dicho méas claramente: «por medio de este Yo, o él, o ello (la cosa), que
piensa no se representa mas que un sujeto trascendental de los pensamientos = x» (A346/B404) que es

siempre el mismo. En todo pensamiento, este «sujeto 16gico» tiene que estar presente.

Desde luego, surgen muchas preguntas respecto a esta «cierta unidad» del pensamiento y su relacion
con el «Yo pienso», pero, en pos de la clarificacion, deben dejarse ahora a un lado. Como hemos dicho,
mas alld de la naturaleza de este «Yo» y de su relacion con el pensar mismo, la apercepcion es
identidad y, por lo tanto, unidad, caracteristica fundamental para poder entender la argumentacion de la

Deduccion.

VI. Las lineas de la argumentacion de la Deduccién

La Deduccion, como hemos comentado ya varias veces, consta de dos ediciones reescritas totalmente,
excepto en lo que se refiere a lax primera seccion» que es comun a ambas (813-14) y que es meramente
introductoria. Para una mejor comprension del texto vamos a aislar una posible argumentacion de las
dos ediciones, remitiéndonos a ellas aisladamente. Por motivos de claridad expondremos primero la

argumentacion de la edicion de 1787, para luego pasar a la anterior.

La Deduccion, tal y como es desarrollada en la edicion B, parte de la necesaria unidad de la
autoconciencia, de apercepcion o del «Yo pienso», tal y como hemos desarrollado antes (cf. V). A partir
de aqui, Kant sefiala que «la representacion que pueda darse con anterioridad a todo pensar recibe el
nombre de intuicion» (B132), tesis que parte de la investigacion trascendental expuesta anteriormente
(cf. 11). Por otro lado, segun lo desarrollado (cf. V), toda percepcién tiene que contener la posibilidad
de apercibirla para que sea tal, al mismo tiempo que toda apercepcion requiere de una percepcion que,
en Ultima instancia, es pluralidad. De esta forma, «toda la diversidad de la intuicion guarda una
necesaria relacion con el Yo pienso» (B132). Ahora bien, segun lo dicho, el «Yo pienso» debe aparecer
como algo idéntico y Unico. Al mismo tiempo, la intuicion es siempre pluralidad, siempre diferente (cf.
I11). Asi esta pluralidad debe ser organizada (combinada) de alguna manera para que dicho «Yo pienso»
cumpla la caracteristica que hemos sefialado:

«Si existe, pues, la posibilidad de que yo me represente la identidad de conciencia en esas
representaciones [que son pluralidad], ello se debe tan sélo a que puedo combinar en una conciencia
la diversidad contenida en unas representaciones dadas» (B133)

El final de este parrafo contiene una frase central: «s6lo es posible la unidad analitica de apercepcion
si presuponemos cierta unidad sintética» (B133); es decir, sdlo me es posible representarme el «Yo» de
esta forma unitaria si es posible que la apercepcion sea principio de una combinacion (sintesis) de la
pluralidad de la intuicion. Mas adelante Kant vuelve expresar esto:

15



«Como dada a priori, la unidad sintética de lo diverso de las intuiciones, constituye, pues, el

fundamento de la identidad de la misma apercepcion que precede a priori a todo mi pensamiento
determinado» (B134)

«El principio de la necesaria unidad de apercepcion es, a su vez, idéntico (...), pero expresa la
necesidad de efectuar una sintesis de la variedad dada en la intuicion, sintesis sin la cual es imposible
pensar aquella completa identidad de la autoconciencia» (B135)

Todo esto viene a resumirse en lo siguiente. Lo que antes habiamos nombrado como «unidad de la
apercepcion» presupone para su posibilidad, dada la pluralidad de la intuicion, la existencia de
«unidad sintética de la apercepcion» (B136). Y esto, efectivamente, es una caracteristica que va mas
alla de las sefaladas (simplicidad, identidad, unidad) pues no puede ser extraido del mismo concepto de
«autoconciencia» 0 «apercepcion»®. Asi, la unidad sintética de la apercepcion —o, de otra manera, la
sintesis que presupone la apercepcion- es necesaria para el conocimiento de objetos:

«En efecto, si se prescinde de la combinacion [de la sintesis que debemos suponer], nada puede ser
pensado o conocido a través de las representaciones dadas, ya que no conllevarian entonces el acto
comun de apercepcion “Yo pienso”» (B137)

Vayamos ahora a la edicién de 1781. Alli encontramos la misma argumentacion al principio de lo que
Kant denomina «llI seccién» de la Deduccién®* (A116-119). Como mediante la edicién B ya hemos
expuesto las lineas generales, para mayor clarificacion vamos a exponer la argumentacion desarrollada
de forma silogistica mediante frases del mismo Kant (A116):

(1) «Tenemos conciencia a priori de la completa identidad del yo en relacién con todas las
representaciones»

(2) «Tal conciencia [el Yo] la consideramos como necesaria condicion de la posibilidad de
todas las representaciones», y esto es, condicion de «todo lo diverso contenido en nuestras
representaciones»

Hallamos pues que, si (1) es innegable y (2) también, tiene que haber lo que Kant denomina «principio
trascendental de la unidad de todo lo diverso contenido en nuestras representaciones», una sintesis para
que tenga sentido hablar de ambas al mismo tiempo, es decir, de una «identidad del Yo» en la pluralidad
de la intuicién. Asi, la condicion de posibilidad de las dos premisas sefialadas es, (3) el «principio de
unidad sintética de lo diverso en toda intuicién posible».

Como vemos, tanto la edicién de 1781 como la de 1787 es localizable el mismo argumento®.

23 Es decir, esto es un juicio sintético que se contrapone a los juicios analiticos de la autoconciencia por ahora desarrollados.
Algo que luego desarrollaremos con mayor profundidad a partir de Allison (1994).

% Kant avisa en el inicio de la Deduccién que la segunda seccion, «a fin de evitar la prolijidad de una teoria completa»,
preparara al lector para la seccion tercera, dando a entender que es ahi donde se desarrolla plenamente la argumentacion: se
expondra lo dicho «sistematicamente» (A98). Ya hemos dicho también que la primera seccion es meramente introductoria.
%5 Esto también queda claro mediante los textos que Kant escribe al final de cada edicién de la Deduccién y que denomina
«Breve resumen». La importancia de estos pequefios resimenes ha sido destacada por Henrich al entender que éstos podian
representar cualquier deduccién juridica de una forma abreviada y concisa. Como comenta el autor, si no se lograba realizar
una deduccion clara, se «escribia una segunda deduccidn, un texto breve y elegante que sintetizaba los principales pasos de

16



Argumento que, en Ultima instancia, resuelve lo que hemos denominado como «validez objetiva» de las
categorias: si como hemos dicho, los conceptos tenian que ser una «funcion de unidad» (cf. I11), es decir,
una forma de ordenar la intuicién de un modo, y, hemos desarrollado ahora que la apercepcion implica
la necesidad de ordenar de un modo u otro la intuicion —no se entra aqui, como hemos sefialado (cf. 1V)
en cuales son esos modos—, hemos logrado, pues, la realizacion de la prueba, a saber, el que es valido
hablar de categorias, es valido hablar de modos en los cuales la intuicion se ordena. Asi, concluye Kant,
después de los parrafos comentados, que «lo diverso de la intuicion dada también se halla, pues,
necesariamente sujeto a las categorias» (B143) o, lo que es lo mismo, que «en el entendimiento hay,

pues, conocimientos puros a priori» (A119).

VII. De la unidad del pensamiento a la conciencia de la subjetividad

En la argumentacion desarrollada hemos partido de algo que es bastante problematico: la identidad
del Yo. Es importante tener siempre en cuenta, como decimos, que ésta es algo con lo que iniciamos la
Deduccion y no algo a probar mediante la argumentacién de la misma. En la prueba se trata de validar
las categorias a partir de esta identidad, pero no la identidad misma. La pregunta surge ahora al querer
justificar de donde viene tal idea de la «identidad del Yo» sin la que no podriamos hablar de conceptos
como «funciones de unidad». Lamentablemente, Kant no desarrolla esto en ningln lado y es sélo a

partir de diferentes apuntes de la Critica desde los que podemos llegar a dilucidar su origen.

Se pueden proponer dos teorias al respecto, que se relacionan directamente con muchos pasajes de la
Critica. Para una, la identidad del Yo viene dada por las caracteristicas especiales antes comentadas que
tiene la conciencia de la subjetividad (apercepcion). Asi, la unidad e identidad del «Yo» se basaria en el
término medio en el que se mueve la apercepcion: el ser espontaneidad que no es conceptualizable v, al
mismo tiempo, cierta «percepcion interna» que no es intuicion (cf. V). Esto es, dicha propuesta seria
una teoria del conocimiento basada en cierta teoria de la mente (Henrich, 2003). Para la otra, la
identidad del Yo s6lo es una forma de expresar lo que se deriva de la premisa que partimos, el Faktum
de la investigacion (Marzoa, 1990), a saber, que hay conocimiento objetivo o experiencia. Asi, la
identidad del Yo, o la existencia del mismo Yo en todo conocimiento, seria s6lo condicién o expresion
de la unidad del pensamiento del que partimos. Es decir, la investigacién no trataria de formar el

conocimiento, sino de entender qué es lo que lo posibilita, es decir, hacer una critica del conocimiento.

Esto apunta, pues, a que la teoria de la «identidad de Yo», base de la argumentacién de la Deduccion,

su argumento» (Henrich, 1989: 401). Y en estos «principales pasos» encontramos la referencia a la autoconciencia como
fundamento de la prueba (A129; B168-9).
17



afecta a la forma misma de entender la obra kantiana y, con ella, la fundamentacion de la filosofia
trascendental misma. Esto se ve facilmente si recurrimos a la distincion escolastica, utilizada por Kant
(KpV: V, 4)% entre ratio essendi y cognoscendi, es decir, entre la razén que posibilita algo o que
permite conocerlo (Ferrater Mora, 1994: 2907-8). Asi, podemos decir, que para la teoria que parte de la
identidad del Yo como identidad del conocimiento objetivo, aquello de lo que partimos, el
«conocimiento» es la ratio cognoscendi de la identidad del Yo, pero es este ultimo quien es la ratio
essendi del conocimiento. Esta relacion, sin embargo, se rompe al intentar extraer la «identidad del Yo»
a partir de la naturaleza del acto de pensar dicho Yo, pues aqui el «conocimiento», el «Faktum», deja de
ser la ratio cognoscendi de la identidad, aungue en ultima instancia el Yo siga siendo la ratio essendi
del conocimiento. Como vemos, pues, no es poco lo que esta en juego en la determinacion del «yo
trascendental». Encontrar una teoria “propiamente” kantiana es imposible, pues ambas teorias quedan
plasmadas en la obra kantiana de igual manera. Si bien queda claro que la interpretacion de la
apercepcion como «unidad del pensamiento» se adectia mas a la nocion de la filosofia trascendental, tal
y como la hemos expuesto (cf. I11), es imposible negar la relacion que ve Kant entre la «apercepcidn»
como unidad del pensamiento y como conciencia de cierta subjetividad (cf. V), que se manifiesta en la
forma de llamar a tal unidad del pensamiento: a-percepcion®’. Es decir, entendemos que Kant
manifiesta una tension que constituyente su obra y que afecta directamente a la filosofia trascendental:
«Kant no ve que su proyecto se enfrenta a la tension entre dos concepciones posibles y cercanas: teoria

del conocimiento/critica del conocimiento» (Kuhlmann, 1997: 27).
C. LADEDUCCION Y EL PROBLEMA DE LA VALIDEZ DE LAS CATEGORIAS

Hasta aqui hemos planteado una interpretacion de la solucion kantiana al problema de lo a priori
segun lo desarrollado en la Deduccion trascendental, que vinculaba esta prueba a lo que hemos
denominado «apercepcion». Si bien la argumentacion era valida segun lo demostrado (cf. VI), la
prueba dejaba el inconveniente de sefialar la procedencia y, en dltima instancia, la validez de dicha
«apercepcion» (cf. VII). Algo que acababa afectando a todo el proyecto de la Critica, segun lo

desarrollado en la seccion A. Un problema nos vinculaba a otro necesariamente.

Para terminar, vamos a desarrollar algunas de las interpretaciones mas elaboradas de la Deduccién por

autores actuales, que nos permitird remarcar el significado de nuestra teoria, para luego sefialar a donde

%8 Kant utiliza esta distincion para explicar la relacion entre la ley y la libertad: «la libertad constituye la ratio esendi de la
ley moral, no es menos cierto que la ley moral supone la ratio cognoscendi de la libertad» (V, 4). Esto, desde luego, permite
a;ountar a una interpretacion determinada de la Deduccion en la KpV, en la que, sin embargo, ahora no vamos a entrar.
2" Sj estas teorfas fueran independientes no se entiende por qué Kant llama a la unidad del pensamiento «apercepcién», algo
gue designa claramente algo que tiene que ver con la conciencia de cierta subjetividad.

18



apunta el posterior desarrollo de la cuestion de lo a priori o de la filosofia trascendental: el «idealismo

aleman».

VI11. Contraposicion a otras interpretaciones

La mayoria de las teorias actuales en torno a la Deduccion, se basan en la premisa establecida por
Henrich (1969) de que la prueba contenida en ella es una «prueba que consta de dos pasos [one-proof-
in-two-steps]». Teoria que nace a raiz de un comentario de Kant en el que, a mitad del texto de la
edicion de 1787%, sefiala que:

«con la proposicion anterior se ha comenzado, pues, una deduccion de los conceptos puros del entendimiento
(...) [Sin embargo,] s6lo mas adelante, (...) habiendo explicado su validez a priori con respecto a todos los
objetos de los sentidos, se habria alcanzado el propoésito de la deduccion» (B145)

A partir de esta teoria, Henrich desarrolla (1969: 29-31) que la diferencia entre los dos pasos se refiere
a una «limitacién» que Kant pone al principio de la prueba para presentar la Deduccion. Dicha
limitacion es el presupuesto de que las intuiciones ya «poseen unidad». Es decir, la Deduccion
constaria, segun Henrich, de dos pasos en los cuales, primero se probaria la validez de las categorias
dando como presupuesta la unidad o sintesis de la intuicion, para luego probar la misma validez sin

presuponer nada, algo que abarcaria «todos los objetos de nuestro sentidos».

Esta tesis es desarrollada con mayor profundidad por Allison, quien vincula estas dos partes de la
prueba a dos nociones de entender la nocién de «objeto» en Kant (1990: 221), asi como dos modos de
entender la vinculacién entre la intuicion y el concepto, y, del mismo modo, dos modos de entender la
apercepcion, como «pura» y «esquematizada» (1993: 56). Diferencia que tanto Allison como Guyer
(1992) delimitan con dos conceptos que nosotros hemos sefialado como sindnimos, la «validez
objetiva» y la «realidad objetiva» de las categorias:

«la nocion de validez objetiva ha sido considerada en conexidn con el analisis del juicio (...). Decir que las
categorias son objetivamente validas equivale a afirmar que ellas hacen posible (...) un juicio. (...) En contraste
con esto, la nocion de realidad objetiva posee un sentido ontolégico. Afirmar que un concepto tiene realidad
objetiva equivale a afirmar que se refiere o es aplicable a un objeto real» (Allison, 1990: 220-1)

A partir de esta distincion, incorrecta dentro del marco de la teoria kantiana®®, Allison entiende que el
primer paso de la Deduccion es satisfactorio -cuya argumentacion se asemeja a lo que hemos

desarrollado (cf. VI)- mientras que el segundo debe ser aplazado a la «Analitica de los principios», tal y

28 Dado que por los autores que comentamos en este apartado es admitido que en B se desarrolla un prueba més coherente
gue en A, nos centraremos aqui s6lo en el texto de 1787 en pos de la simplificacion.

2 Los motivos exactos son imposible de exponerlos aqui, dadas las dimensiones del trabajo. Pero no es dificil de apuntar
que, segun lo dicho respecto a la representaciones (cf. 111), no puede haber «objetos» como si éstos fuesen algo mas alla de
mis representaciones o juicios. Por otro lado, en varios pasajes, especialmente en A28/B44, Kant utiliza esta distincion
como sindnima.

19



como, por otro lado, también hace Strawson (1966). Asi, para este grupo de autores, la Deduccién en el
fondo es insatisfactoria porque, o bien no logra determinar la necesaria vinculacion de los objetos
reales con las categorias que posee nuestro entendimiento, o bien apunta a una investigacion que es
condicional: la Deduccién seria una prueba fallida al tener que suponer un «Y0 pienso» idéntico
(Guyer, 1980) para poder hablar de la sintesis de la intuicién. Sin embargo, el desarrollo de estas teorias

se basa en tres errores fundamentales.

Como se puede sefialar claramente, el primer fallo es no respetar los dos sentidos que esconde la
palabra «Deduccién de las categorias» en Kant, tal y como hemos sefialado (cf. IV). Tanto Henrich
como Allison confunden la Deduccion como «deduccion objetiva» y la Deduccion como texto que trata
de dos pruebas diferentes e independientes, una de las cuales es indiferente a la Critica. Esto les obliga
a entender que, efectivamente, en la Deduccién, para llevar a cabo el objetivo propuesto®, hace falta
llevar a cabo dos pruebas. Sin embargo, eso que principalmente Allison y Henrich denominan
«segundo paso» no es sino la «vertiente subjetiva». Esto queda muy claro cuando, si nos fijamos en el
parrafo antes citado a partir del cual Henrich desarrolla la tesis comentada, Kant comenta que
efectivamente queda algo por hacer con lo que «se conseguira el propoésito de la deduccién», pero esto
no es sino la exposicion de las facultades por las que esto es asi (B150-6); aquello que Kant describe
como «deduccion subjetiva». Algo que nunca afecta al proyecto de la Critica.

El segundo error es no ver que “la primera parte de la prueba”, el texto que nosotros hemos
desarrollado anteriormente (cf. VI), ya contiene una prueba de la necesidad de las categorias, tal y
como afirma el mismo Kant. Ahora bien, si ellos no ven esto es porque en el fondo esperan que la
prueba ofrezca algo més de lo que puede hacer y esto tiene mucho que ver con la ambigiedad que
acompafia a la premisa principal de la misma, la identidad del Yo, tal y como hemos apuntado (cf. VII).
Esta insuficiencia que en general ven estos autores queda muy bien reflejada por Guyer y su teoria de la

Deduccion como prueba condicionada.

Consecuencia de esta perspectiva surge en Allison el tercer error de su teoria: derivar la prueba de la
Deduccion a otras partes de la Critica como la «Analitica de los principios». Esto es algo que viola la
letra kantiana, tanto en lo que se refiere a la importancia concedida al texto titulado «Deduccién de las
categorias» (cf. 1), como al ultimo comentario con el que Kant cierra dicha investigacion, en el que
seflala que «hasta aqui (...) hemos estado tratando de conceptos elementales. (...) Ahora [en lo que

sigue] queremos mostrar el uso de los mismos» (B169). Es decir, Kant entiende que la Deduccion es un

%0 Recordemos que en los paragrafos §13-14, cuando Kant expone el objetivo de la Deduccion, Kant se refiere s6lo a su
«vertiente objetiva».

20



antes y un despues de la Critica. O bien se renuncia a ella, y con ésta a la filosofia trascendental, o bien

se acepta (cf. 1), pero no se va a buscar otras posibles «deducciones».

Lo que se puede deducir de aqui es que, como queda bien claro en Henrich (2003), estos autores
entiende o esperan que Kant desarrolle una especie de «teoria del conocimiento» apoyada en cierta
«teoria de la mente» a partir de la cual lleve a cabo el proyecto de la Deduccion: «Kant uses the
concept of self-consciousness as a decive for the development of a deductive theory about his
epistemological framework» (Henrich, 2003: 43). Esto es, como ha quedado bien expresado en la
insuficiencia de la prueba que veia Guyer, buscan que la Deduccién permita dar una necesidad fuera de
toda duda de los conceptos a priori, algo que como vemos afecta a la comprension de la filosofia
kantiana. Comprension que, por otro lado, como hemos sefialado (cf. VI), no sélo afecta a las

pretensiones de estos autores, sino quiza a la pretension del mismo Kant.

Desde otra perspectiva ajena a estos autores, Marzoa, en coherencia con Heidegger, desarrolla una
lectura de la obra kantiana que también merece ser comentada®. Marzoa (1973/94, 1989) parte de la
base de que la «apercepcion» no hace referencia a ninguna conciencia subjetiva especial, sino a la
exposicion de la premisa de la investigacion: «todo contenido cognoscitivamente valido ha de poder
formar contexto con cualquier otro contenido cognoscitivamente valido», es decir, que la unidad e
identidad del Yo quiere decir que «’yo” soy uno para todo posible contenido cognoscitivamente
valido» (Marzoa, 1989: 75). A partir de aqui, Marzoa entiende que el sentido de la Deduccion no tendra
nada que ver con sefialar a partir de ciertas caracteristicas de la autoconciencia la necesidad de las
categorias, sino mas bien en lo que hemos apuntado en el desarrollo de las nociones de «concepto» e

«intuicion» (cf. 1), el ver como se vincula una nocion con la otra:

«La “deduccion trascendental de las categorias” queda efectuada en la medida en que se ha recorrido un
cierto camino en las dos direcciones (...) se trata de un mismo camino, recorrido en una y la otra
direccion» (Marzoa, 1989: 78-9)

Como vemos, la idea de Marzoa de la Deduccidn se acerca mucho mas que las ideas expuestas a las
pretensiones con las que habiamos caracterizado la obra kantiana, pero, sin embargo, deja sin sefialar la
relacion que establece Kant entre la apercepcién como condicion del conocimiento cognoscitivamente

valido y la misma como «percepcion interna»*.

Asi pues, vemos que ninguna de las teorias desarrolladas sefiala la tensién con la que hemos

% partimos para este comentario de la base de que la lectura de Marzoa quisiera dar un reflejo del texto kantiano. No
creemos que sea esta la intencién del autor, pero si algo en lo que se podria caer, por lo que merece ser comentado.

%2 Sj bien es verdad que Marzoa entiende la tensién por nosotros sefialada de otra manera en un libro posterior (Marzoa,
1990), no la sefialada en referencia al problema tratado en el texto de la Deduccion.

21



caracterizado el pensamiento desarrollado por Kant en la Deduccidn. Nuestra tesis, mas alla de ciertas
consideraciones logicas que afectan a la forma de la Deduccion, es la consideracion de ésta como punto
conflictivo de la misma filosofia kantiana. Es verdad, frente a muchos comentarios, que la Deduccion
ofrece un texto coherente dentro de la filosofia kantiana, y al mismo tiempo, ofrece una prueba valida
de la necesidad de las categorias respecto a la pluralidad de la intuicién. Ahora bien, esta prueba deja
sin resolver el problema de la «ldentidad del Yo», que acaba afectando en el fondo al desarrollo de la
filosofia kantiana y su proyecto como Critica. Es decir, si bien hemos visto una solucidon al problema
de lo a priori, ésta deja aln abierta la cuestion. Las consecuencias de esto afectan a la forma de la

filosofia misma, algo que queda muy patente en los pensadores del Idealismo aleman.

IX. La validez del intento kantiano y el problema de lo a priori

El primer gran pensador que vio esta ambigiiedad de la filosofia kantiana es J. G. Fichte. El inicio
justamente un proyecto que queria poner fin a la misma mediante lo que aqui hemos denominado
«teoria de la mente» o «teoria del conocimiento»; es decir, mediante uno de los dos polos en los que se
mueve el sistema kantiano. Como apunta en uno de sus parrafos iniciales de la Fundamentacion para
toda Doctrina de la Ciencia: «Kant preludia nuestro principio como principio fundamental absoluto de
todo saber; pero nunca lo ha estudiado precisamente como principio fundamental» (Fichte, GW: I, 99).
De lo que es bien consciente Fichte es que esta eleccion implica una fundamentacion incondicionada
del saber o «Doctrina de la Ciencia»; como se puede ver claramente en el titulo del libro ahora citado.
Como se ve, en la filosofia del idealismo aleman queda claramente explicitada la vinculacién entre la
eleccion de una de las dos formas de entender la «identidad del Yo» y la forma de entender la filosofia
kantiana y en el fondo, las pretensiones de la filosofia misma.

Fichte, y junto a él, el joven Schelling, desarrollan un programa de filosofia en el que el Yo sea el
primer principio del sistema, es decir, que su identidad no depende de ningln faktum o premisa inicial
de la que hemos partido en la investigacion —algo en el fondo a lo que aspiran comentarias apuntados
como Allison—. Esto claramente queda expuesto por Schelling al afirmar que, en vinculacion con lo
desarrollado respecto a la identidad de la conciencia (cf. VII), «su principium essendi y cognoscendi
han de ser uno» (Schelling, SI: Il, 368). En efecto, si antes hemos dicho que si entendiamos la
«identidad del Yo» sin relacion a ninguna condicion, ésta seguia debiendo ofrecer la ratio essendi del

conocimiento, entendemos que ella misma tendra que ser su ratio cognoscendi.

Lejos de ver como esto puede ser posible de alguna manera, la tematica es clara y coherente y lo que

en el fondo late no es otra cosa que entender de una forma u otra la nocion de principio (cf. 111). Como

22



hemos visto, una teoria que atienda a la idea del faktum del conocimiento, entendera el principio como
algo «que hace posible el fundamento de su prueba», mientras que una teoria que intente el proyecto
del idealismo aleméan entenderd, tal y como entiende Schelling, la nocién de principio en un sentido
cartesiano. Asi, la tarea de la filosofia sera la de «encontrar semejante principio», que no es sino
«encontrar lo absolutamente cierto por lo cual otra certeza esta mediada» (Schelling, SI: 11, 346).

Como vemos la solucidén ultima de lo a priori apunta a la nocion de principio que manejemos en
nuestra investigacion y ésta, no es otra cosa, que uno u otro planteamiento de hacer filosofia. Por otro
lado, cabe remarcar que la filosofia kantiana debe entender como una tension entre ambas nociones de
principio. Si bien es claro que la obra apunta al reconocimiento de un faktum como premisa de la que
partir, la vinculacion de la obra a la apercepcion como principio de una posible argumentacion le hace
desplazarse a la otra nocidn cartesiana de principio. La teoria kantiana permite ambos horizontes de
interpretacion y sélo podra ser un examen posterior el que pueda juzgar la cuestion de cudl es, en el
fondo, el proceder valido. Investigacién futura que podria traducirse en un desarrollo de los inicios del

idealismo aleman, tal y como aqui han sido expuestos.

A titulo de conclusion, podemos sefialar todo lo aqui desarrollado segun el orden expuesto. En primer
lugar (cf. 1), hemos expuesto la referencia explicita que hace Kant al sefialar la Deduccién como el
texto mas significativo en pos de la resolucion de la cuestion de lo a priori. Para lograr entender éste,
hemos desarrollado algunas de las nociones basicas de la filosofia kantiana (cf. Ill1), lo que nos ha
permitido aislar una parte de la Deduccion, que Kant denomina «deduccion objetiva», como lugar
donde se desarrolla la prueba (cf. IV). Mas adelante, hemos atendido a la naturaleza de la apercepcion
(cf. V), para ver de qué manera ésta podria ofrecer un principio para desarrollar la argumentacion de
dicha «deduccion objetiva». Una vez hecho esto, y habiendo comprobado que no hay ninguna
diferencia en la argumentacion general de las dos ediciones (cf. VI), hemos desarrollado qué quiere
decir exactamente Kant al asignar la apercepcion como «principio» de la prueba, y en ultima instancia,
de la filosofia trascendental. El resultado ha sido entender la apercepcion como algo que, de forma
ambigua, incluye dos nociones de principio (cf. VII), algo que no permitiria resolver en dltima
instancia la pregunta por lo a priori. En altimo lugar, por un lado, hemos comparado nuestra teoria con
otras interpretaciones, con lo que hemos vuelto a remarcar la tension que caracteriza la Deduccion y
que creemos necesaria mantener para un comprension adecuada del texto (cf. VIII). Por otro, hemos
sefialado que el estudio de los inicios del idealismo aleméan es un posible camino para el desarrollo de

la cuestién de lo a priori (cf. 1X). Algo que deja abierta la cuestidn para otras investigaciones.

23



Bibliografia

ALLISON, H. (1983), El Idealismo trascendental: una interpretacion y defensa, Anthropos, Barcelona,
1990.

— (1994), “Apercepcion y analiticidad en la deduccion B”, en GRANJA, D. M., Kant: de la Critica
a la filosofia de la religion, pp. 45-67, en Anthropos, Barcelona, 1994.

CABRERA, . (1999), “Argumentos trascendentales o como no perderse en un laberinto de
modalidades”, en CABRERA, |., Argumentos trascendentales, UNAM, México, 1999.

DESCARTES, R. (PP), Oeuvres: Principes de la philosophie (vol. IX, 2), Léopold Cerf, Paris, 1904 [trad.
esp.: Guillermo Quintés, Alianza, Madrid, 1995].

FRANK, M. (2007), “Kant iiber Selbstbewusstsein”, en Auswege aus dem deutschen Idealismus, pp.
183-93, Suhrkamp, Frankfurt am Main.

FERRATER MORA, J. (1994), Diccionario de Filosofia, vol. 1l1: K-P, Ariel, Barcelona, 20009.

FICHTE, J. G, Gesamtausgabe der bayerischen Akademie der Wissenschaften, Friedrich Frommann
Verlag, Stuttgart, 1965:
— (GW) Grundlage der gesammten Wissenschaftlehre, vol. I, 2 [trad. esp: Juan Cruz Cruz,
Pamplona, 2005 ]
— (VDW) Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftlehre, vol. I, 4 [trad. esp.: Quintana
Caballas, Tecnos, Madrid]

G. MORENTE, M. (1996), “La filosofia de Kant. Una introduccién a la filosofia”, en Obras completas Il
(1937-1942), vol. I, Anthropos, Barcelona.

GUYER, P. (1980), «Kant on Apperception and A priori Sinthesis», en American Philosophycal
Quarterly, 17, pp. 205-212.

— (1992), «The transcendental deduction of the categories», en The Cambridge Compation to
Kant, pp. 123-160, Cambridge University Press, Cambridge, 1992.

HEIDEGGER, M. (1929/73), Kant y el problema de la metafisica, F.C.E., México, 1981.

HENRICH, D. (1969), «The Proof-Structure of Kant's Trascendental Deduction», en The Review of

Metaphysics, pp. 640-59, vol. 22, n° 4, 1969.

— (1976), Identitat und Objetivitat. Eine Untersuchung tber Kants transzendentale Deduktion,
Carl Winter Universitatverlag, Heidelberg, 1976.

— (1989), «La nocién kantiana de Deduccién y los antecedentes metodoldgicos de la primera
critica», en CABRERA, |., Argumentos trascendentales, pp. 395-416, UNAM, México, 2000.

— (2003), “Sensation, Cognition and the ‘Riddle of Metaphysics’”, en Between Kant und Hegel.
Lectures on German Idealism, pp. 29-45, Harvard University Press, London, 2003.

24



KANT, I., Akademieasugabe von Immanuel Kants Gesammelten Werken®:

— (KrV) Kritik der reinen Vernunft (B), vol. 111/ (A), vol. IV [trad. esp: P. Ribas, Gredos, 2010;
Morente, Tecnos, 2009].

— (PkM) Prolegomena zu einer jeden kinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten
konnen, vol. IV [trad. esp: J. Besteiro y J.L. Villacafas, Gredos, 2010].

— (MA) Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, vol. IV [trad. esp: C. Méasmela,
Alianza, 1989]

— (KpV) Kritik der praktischen Vernunft, vol. V [trad. esp.: R. Aramayo, Alianza, Madrid, 2000]

— (AH) Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, vol. VII.

— (Lg) Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen, vol. IX.

— (FdM) Preisschft Uber die Fortschritte der Metaphysik, vol. XX [trad. esp: F. Dugue, Tecnos,
2011].

— (MD) Metaphysik-Dohna, vol. XXVIII [trad. esp: Mario Caimi, Sigueme, 2007].

KUHLMANN, W. (1997), “Kant, Rohs y la Pragmatica Trascendental“, en ldeas y Valores, pp. 18-57, n°
106, Bogota, 1998.

MARZOA, F. (1973/1994), Historia de la Filosofia Il, Istmo, Madrid, 2003.
— (1989), Releer a Kant, Anthropos, Barcelona.
— (1992), De Kant a Holderlin, Visor, Barcelona.

NAVARRO CORDON, J. M. (1970), “El concepto de ‘trascendental’ en Kant”, en Logos. Anales del
Seminario de Metafisica, 5, pp. 7-26.

NIQUET, M. (1991), Transzendentale Argumente. Kant, Strawson und die sinnkritische Aporetik der
Detranszendentalisierung, Suhrkamp, Frankfurt am Main.

SCHELLING, F. W. J. (SI), Sistema de ldealismo trascendental, trad. de Rivera Rosales y LoOpez
Domingez, Anthropos, Barcelona, 1988.

STRAWSON, P. F. (1966), Los limites del sentido. Un ensayo sobre la Critica de la razon pura, Revista
de Occidente, Madrid, 1975.
— (1989), “Sensibilidad y entendimiento. Comentarios a Henrich”, en CABRERA, |., Argumentos
trascendentales, pp. 417-424, UNAM, México, 2000.

%8 Utilizamos para todas las citas de Kant la edicién aqui sefializada, salvo para la Critica de la razén, para la que seguimos
la tradicional forma de citar segun la paginacién de la edicién original y sefialando las dos ediciones con las letras Ay B.

25



