a2s  Universidad
181  Zaragoza

Negacion y transcendencia en
Pseudo-Dionisio

Negation and transcendence in Pseudo-
Dionysius

Autor

Alvaro Basols Berges

Directora

Aida Miguez Barciela

Facultad de Filosofia y Letras
2022

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




NEGACION Y TRANSCENDENCIA EN PSEUDO-DIONISIO

INDICE
1. Introduccién, p. 3.
2. Las cartas
2.1 El vrepovoiog y la figura sensible de la transcendencia (cartas I, 11y V), p. 5.
2.2 La doble identidad de Cristo (cartas 11 y 1V), p. 10.
2.3 La gratuidad de la fe (cartas VIl y IX), p. 17.
3. La “Teologia mistica”
3.1 Mistica y negacidn: el camino hacia Dios (capitulos 1 y I1), p. 22.
3.2 Nada y silencio (capitulos 11, IV y V), p. 31.

4. Conclusiones, p. 37.

5. Bibliografia, p. 39.



1. INTRODUCCION

Este trabajo presenta una lectura hermenéutica de algunos de los textos
atribuidos al llamado Pseudo-Dionisio Areopagita, que supuestamente vivié en el
ambito bizantino en torno a los siglos V y VI. Durante largo tiempo, a Pseudo-Dionisio
se lo confundié con Dionisio, destacado en Hch. 17:34 como un miembro del Are6pago
ateniense al que Pablo logré convertir al cristianismo.

Comenzaremos el trabajo examinando sus cartas para posteriormente tratar su
“Teologia Mistica”, sefialando algunas cuestiones referentes a otros autores del
pensamiento medieval, especialmente: Agustin, Escoto Eriligena, Meister Eckhart y
Nicolds de Cusa. Seguiremos una doble metodologia: por un lado, acudiremos al
original griego y consultaremos varias traducciones para evitar que estas puedan
distorsionar el texto. Por otro lado, seguiremos y resefiaremos la argumentacion a fin de
describir y posteriormente analizar el significado y las implicaciones de su colapso
I6gico, herramienta de la que Pseudo-Dionisio va a servirse para exponer el puesto que
Dios ocupa; nocion que en filosofia se denomina transcendencia y que marca el final
del pensamiento antiguo. En adicion, este trabajo plantea otros dos objetivos afadidos a
la propia interpretacion de los textos. Primeramente, emprendemos una critica al
fundamentalismo mediante materiales de la propia tradicion cristiana y, en segundo
lugar, nos referiremos a una concisa seleccion de obras de arte originadas entre el siglo
VI y la segunda mitad del siglo XX para las que elaboraremos una sucinta
contextualizacion y comentario teoldgico.

El pensamiento “helenistico-medieval” que enmarca la obra de Pseudo-Dionisio
estd marcado por la relativizacién y descualificacion del mundo asi como por su
sometimiento a la transcendencia. La pérdida de importancia de los limites onticos trae
consigo tanto la sustitucion de las moieig por una comunidad universal artificial como el
planteamiento de un nuevo espacio para lo divino. De ahi se sigue que se declare que
todo el mundo puede salvarse y que Dios no puede habitar en un mundo podrido e
inconsistente. Es por ello que la figura de Jesus es necesaria como puente entre creador
y creacion: el visitante divino del mundo que actGa como nexo mensajero; transmisor de
un misterio que sera la base para la fe. Como veremos, la misma transcendencia que
hace fundamental la presencia de Cristo en el mundo también la hace incompleta. Es

por ello que, en altimo término, la teologia se ve obligada a optar por la negacion para,



posteriormente, llegar al silencio. Esta incomodidad fundamental del cristianismo esta
omnipresente en los textos de Pseudo-Dionisio que aqui trataremos.

Por consiguiente, teologia y filosofia quedan solapadas al compartir un mismo
problema: aquello que estudian no es ente (cosa o concepto) alguno. La imposibilidad
del planteamiento de un decir genuinamente transcendente genera una problemaética que
atraviesa de raiz toda la tradicion cristiana. Nociones como ser o diferencia ontoldgica
seran planteadas en relacion con Dios, expuesto como Causa Unica y transcendente al
mundo. Con ello expondremos cémo Pseudo-Dionisio diferencia y clasifica las maneras
de hacer teologia; del paulatino refinamiento de las metaforas a la negacion mas radical
para llegar a la nada por medio de la afasia, fruto del rechazo de toda argumentacion

que pueda ser enunciada sobre Dios.



2. LAS CARTAS

2.1. El vmepovorog y la figura sensible de la transcendencia (cartas I, 11y V)

En Pseudo-Dionisio, la ausencia de conocimiento (dyvmoia) [1065 A, carta 1]}
no debe tomarse como mera barrera o limite marca de un final absoluto. Asi pues, en
primer lugar, es preciso que comencemos descartando esta concepcion desde la que
ayvooio se entiende exclusivamente en términos de carencia, incapacidad y privacion
total. Por el contrario, la dyvmoio ha de contemplarse como un plano totalmente ajeno y
preeminente (Omepoyikdg) al de la yvdoic. Este es el plano de Dios, denominado
vmepovotog, totalmente extrafio a lo sensible y a lo éntico; fuera del conocimiento de las
cosas (6vtaov yvdoig). Dice Pseudo-Dionisio que quien percibe a Dios (idmv 0gov) no es
a este a quien ha visto (ovk avtov émmaxev) sino a alguna de las cosas que pueden
Ilegar a conocerse de él. La consistencia de las cosas en la ovcia -su ser inmediato- es
sustituida por una consistencia suprasensible en relacion a la cual estas resultan
rescatadas, transensibilizadas y validadas. EI mundo ya no es presencia inmediata.

Por otra parte, la yvdoigc como percepcion, tal y como aparece en el Nuevo
Testamento, resulta completamente inadecuada para Pseudo-Dionisio; Dios no
pertenece al plano de lo perceptible. En consecuencia, la dayvwoio es la Unica ruta
posible hacia el vrepovoiog y, con ello, la yvdoic queda devaluada: la luz (edc) que
ilumina, define y aclara las cosas es en este caso un obstaculo que eclipsa la oscuridad
(ox6toc) de Dios, que permanece oculto cuando la luz esta presente (kaAvmteton movTi
eowti). Como marca el prefijo -omep, la oscuridad se encuentra apartada, en un plano
superior y mas alejado: para alcanzar lo transcendente, aquello que rebosa lo que es
propio de lo oOntico (koi ovoio vEepOpLuEVOC), Se requiere estar por encima de la
capacidad de comprender (bnep vodv). El Adyoc revelado es el presupuesto y el punto de
partida del voeiv. Este es el gran misterio en torno al que se articula el pensamiento
cristiano.

Al comienzo de esta primera carta, Pseudo-Dionisio utiliza la construccion
apoves yiveton para enunciar la desaparicion de la oscuridad ante la luz de lo ontico. No
obstante, no se trata de un mero desvanecimiento sino mas bien de un apagado?. Decir
que la oscuridad se apaga es aseverarla como luz. Esta expresion no es propia del

Illamado lenguaje natural puesto que, en este, «afirmar una determinada caracteristica

! Citaremos siguiendo RITTER (1988).
2 Agavég es una forma privativa que conecta con el verbo @aive (cf. LSJ: hacer aparecer, dar la luz
sobre algo).



de alguna x es también negar alguna(s) otras de sus caracteristica(s)»°. Refiriéndonos a
oscuridad luciente progresamos mas en la direccion aqui descrita de lo que hariamos
mediante el uso de cosas y conceptos. La verdad del trans-6ntico es la supra-verdad
(vmeparnbeia) que necesariamente constrifie la lengua y se dice con lejania (droenoov).

Vemos entonces como ya desde el mismo comienzo de nuestra lectura
encontramos el primer ejercicio de «gimnasias verbales»*. En este caso, se aparenta un
oximoron que vuelve a enunciarse al final de la carta [1065 B, carta 1] cuando se habla
del conocimiento de la ausencia de conocimiento (dyvoocio yv@dcic) como el mejor y
mas fuerte de todos (kpeittov moavteing). Aquel saber que supera a todos los
conocimientos conclusivos en cuanto a la recepcién de informacion (bmep mavto ta
yiyvookoueva). Unos conocimientos inadecuados, ciegos e incapaces frente a esa luz
especial que es lo oscuro. La verdad oOntica a la que estos aluden no mas que el cimulo
de verdades que al encontrarse iluminadas se poseen a traves de los sentidos (&yovtag 6v
e®¢). Para el cristianismo, hay una verdad superior, oculta y ajena al mundo; la
presencia de la ausencia. Segun Agustin, las cosas no son Dios -el ausente- sino su
creacion transensible: «pero cuando haya encontrado algo en ellas [en las cosas] que no
piense que ha encontrado aquello que esta inmutable por encima de esas cosas»®°. De ahi
que forzar y contorsionar el lenguaje evitando su uso ordinario no sea una incoherencia
sino todo lo contrario, «un uso calificado de la contradiccion logica»®. Una generacion
deliberada de extrafieza en el lenguaje con la que se intenta la maxima adecuacion con
el no-referente; lo radicalmente diferente a todo.

Las apariencias tanto de incoherencia como de dislate son herramientas de las
que Pseudo-Dionisio se sirve. Un mecanismo que resultaran denotativo una vez
tomemos la siguiente consideracion: no es ninguna trivialidad apuntar que nos
encontramos ante un uso metaforico de la lengua. Este lenguaje no obedece a una clara
correspondencia semantica sino que de cada término referido se toman selectivamente
algunas de sus propiedades en funcién de cada caso particular. Cuando al inicio de la
quinta carta Pseudo-Dionisio vuelve a hablar de la luz refiriendose al dominio en el que

se dice que «Dios es» (katowkeiv 0 Be0g) [1073 A] no entra en contradiccion cuando se

3 JONES (1996), p. 358.

4 Expresion de ROREM (1993), p.8.

5 Conf. XIII, 11 segin ENCUENTRA (2010). Utilizaremos esta edicién para las siguientes citas.
® JONES (1996), p. 357.



refiere a ella como “oscura” (yvopoc)’. La de la luz es una analogia con Dios cuyas
diferencias se hacen patentes en la distancia constituyente (es decir, lo que separa lo
ontico y lo divino). Una distancia inscrita en la diferencia ontoldgica.

Como vemos, en una metafora las similitudes tienen un caracter simbolico:
expresan mediante alusiones a imagenes hechos que no son de su misma indole.
Llamamos teologia simbdlica “TS” al decir sobre Dios que se elabora mediante la
alusion a caracteristicas onticas. Al comienzo de la carta 1X, Pseudo-Dionsio habla de
un supuesto tratado en el que él mismo se dedicaria a aclarar para las almas perdidas,
incompletas (taic dtehéot TV yoy®dv) lo oculto (dmdppnroc) de las Escrituras [1104 B];
la “Teologia Simbolica”. Mediante el decir simbdlico no se logra mas que hablar acerca
de las cosas, de lo que percibimos. Dios sobrepasa los rayos de la luz (bmepBoinv)
[1073 A, carta V] porque es ontologicamente irreductible a lo ontico (bmepovciov
ewtoyvoiog). La sobreabundancia de luz transciende el orden de las cosas y se torna
oscuridad. Dios no es meramente 0scuro sino que es oscuro por ser demasiado brillante;
lo absolutamente brillante.

Esta inaccesibilidad (arpooitoc) es ajenidad respecto al mundo, que se ha visto
completamente desvalorizado y relativizado tanto ética como ontoldgicamente. Aungue
tengamos la mejor de las visiones, esta no basta para ver a Dios: su modo de percepcion
estd por encima de los sentidos; él esta mas alla. A diferencia de los dioses griegos
(presentes en la figura de cada cosa, en cada &idoc), el Dios cristiano es un desvinculado
total: ni puede observarse ni necesita ser observado; es una causa sui. (Coémo se explica
esto? En el pensamiento pseudo-dionisiaco hay una separacion entre el autor, que
permanece oculto, y su obra, la teofania®, que actia erigiéndose como una pantalla
generadora de distancia (mpoPepAficbar) [1105 C, carta IX]. No obstante, la presencia
de cosas es como la presencia de Dios; menospreciar al mundo es menospreciar a su
creador. En la segunda carta se afirma como la tenencia de esta incomparablemente
colosal abundancia de brillo (bnepéyovoav avomra) [1068 A] que causa todo cuanto
percibimos y conocemos no puede decirse como las cosas porque queda mas alla de
ellas (mavtov énékewva). Es dado este caracter de oOnticamente indiscriminable que

hablamos de Causa Unica y supresion de toda autonomia de las cosas; las diferencias

" Tvopog es una forma posterior de SvOopoc que en Aristételes tiene un uso en el campo de lo
meteoroldgico. Con ella se alude a la inestabilidad de la tormenta asi como a la desubicacion y cegado
propias del encontrarse entre la niebla. Para Pseudo-Dionisio, Dios hace perder las referencias de quienes
le buscan como si de una tormenta de arena se tratase. Su yv®do1g se da en la dyvooio.

8 GILSON (2017), p.81.



Onticas han dejado ya de ser importantes. La teologia cristiana es una nueva ontologia
en la que ser ente pasa a significar ser un efecto de la Causa. Dios es impensable porque
en su absoluto ontologico del Uno todo no tiene ninguna referencia ni discriminacion; lo
que se piensa y se comprende son siempre los limites, no lo infinito.

Como se dice en la carta, ni siquiera la bondad (ayof6tnrta) y la divinidad
(6d6tta) son ni forman parte de Dios: él estd siempre por encima de ellas (Omep
Bsopyiov goti kai vmep dyabapyiov). Ambas son recursos para nuestro bienestar®
(xpfina) que €l nos regala (ddpov) [1069 A, carta I1]. La posibilidad de adoptar sus
bienes, permitir que él nos haga buenos y divinos (&yafonoiod kai Beomorod) [1068 A,
nos abre la opcion de comenzar a escalar hacia é1'°: tener el proposito y el impetu
(uévovucg) [1069 A] para llegar a ser divinos y buenos (6go0peba kai ayabovoueda). La
conclusion inmediata de esto es la igualacion de todo ser humano en funcion de esta
pretension: el cristianismo es el camino que conduce a la Modernidad. Sus comunidades
no son méAg porque no tienen ni necesitan vinculos ni distancias mundanas, pactan su
pertenencia apelando a este destino comudn y universal: el siempre inimitable e
irreproducible (16 dpiuntov pipnua), previo y superior a todo comienzo (épyn) [1068
Al.

Es conveniente apuntar que el caracter de anterioridad del que hablamos no
atiende a un criterio temporal sino ontologico tal y como apunta Kugler: «cuando
Pseudo-Dionisio caracteriza a Dios como Causa esta pensando en la relacion entre un
arquetipo y su imagen»*!. La primacia ontoldgica se traduce en un mensaje de salvacion
frente a la corrupcion. Las propiedades pasan de ser propias de las cosas a ser propias
de Dios: nada de lo inmediato tiene pues valor en el cristianismo. Apyn también es
potestad y reglamentacion: Dios es planteado como el artifice de las cosas, aquel que no
anda continuamente dirigiéndolas sino que nos deja configurado tanto lo que son como
el orden de cada una de ellas. Un creador ex nihilio libre e independiente que no es un
hacedor dependiente, que no fabrica el mundo a partir de algo previo (moiéw). Para
Pseudo-Dionisio, inicialmente y sin esfuerzo solo podremos aspirar a alcanzar las cosas,
aquello que no es transcendente. Esta es la linea que marca el comienzo del esfuerzo

por desprenderse de ellas. Dejar el suelo firme de lo evidente y perceptible para saltar

® DANKER & KRUG (2009).

10 Cabe destacar que Pseudo-Dionisio contempla un planteamiento jerarquico tal y como se desarrolla en
BEGGIANI, S. J. (1996), pp. 211-213. En la p. 213 también se menciona como el ofrecimiento de
salvacion es algo universal «que se extiende a toda la creacion».

11 KUGLER (2005), p.104.



hacia Dios mediante la elaboracion simbdlica; la metafora: la humildad de reconocerse
ignorante y plantear decires que indirectamente puedan referirse a ese absurdo
inenunciable que es la transcendencia. Este salto al que nos referimos se produce una
vez se penetra en la luz invisible (d6patog) [1073 A, carta V].



2.2. La doble identidad de Cristo (cartas 111y 1V)

La tercera carta introduce un nuevo elemento cuando habla de Cristo, el entrar
mostrandose (éupdveiav) [1069 B, carta I11] con el que Dios se presenta adecuandose a
nosotros (kaf' Nuag). Esta llegada se produce a través de un transito de avance
(mpoeinivbévar) desde la vrepovoia hasta el plano dntico de lo humano (avbrndmikmg
ovowmbévta). Lo que hasta ese momento habia permanecido oscuro (ék oD téwmg
apavodc) se presenta con claridad (éxeoavéeg) a si mismo mediante la TS. A este decir se
le conoce como cristologia. Empero, si no nos quedamos solamente con esta salida
visible desde lo transcedente y vamos mas alla de ella (xoi peta T Ekgovow)?i?,
acabaremos en el vacio: lo oculto, oscuro y codificado (kpvgiog). Jesis también se
encuentra escondido (Tncod kékmumrar): por medio del misterio (wvothpov) que es la
encarnacion pasamos del secreto de su ausencia al de su presencia. EI término
uvotnptov se relaciona con el verbo pow (cerrar los 0jos -no percibir- y cerrar los labios
-no decir-) y apunta directamente a que el camino méas adecuado para proseguir en la
teologia es la teologia mistica (pvotikilg 6goroyiag) “TM” de la que méas adelante
hablaremos.

La cristologia es un decir de la contradiccion que requiere una relativizacion del
decir (Adyog) y de los impetus por entenderla (uéver vooduevov) frente a la fe. En el
cristianismo de nada sirve entender; hay que tomar otra ruta. Todo esto nos lleva a una
consideracién que aparece al comienzo de la carta: hasta el decir teoldgico®® (v
Beoroyiav) -aquel que se disefia y articula dirigiendose hacia Dios, tratando de
considerarlo en cuanto a lo que es- es indirecto, un decir siempre velado (aivitteofar)
que mantiene el caracter de inexplicable (&ppntov). El amor de Cristo por los humanos
(xprotov eavbpomiog), aquello que lleva a presentarse en el mundo, no es un amor
como los demas: no diferencia entre los seres y excede las coordenadas de lo
expresable: es incomprensible, una verdad de fe en las Escrituras. «Las mismas
Escrituras se limitan a hablar de El [Dios] en términos tomados de las criaturas»** y por

ende Onticos.

12 Tanto en este Gltimo término como en éugdveiay, al comienzo de este apartado, hemos tratado de hacer
patentes en nuestro idioma el significado que aportan los prefijos de estos que encontramos en el griego.
‘Epngdvelav cuenta con gu- (acceder a estar junto a o entre, llegar) y ékeavég lo hace con éx- (desde,
abandonando, salir).

13 En ROREM (1993), p. 9 se precisa como Pseudo-Dionisio utiliza sistematicamente la palabra 6goloyio
en un sentido de «palabra de Dios» que alude exclusivamente a los autores biblicos.

14 GILSON (2017), p.79. La palabra de Dios es el Gltimo caso en el orden de la TS.

10



A este respecto, la TS es un recurso mas que refuerza y se hila con la gran
ausencia que es Dios. La alusion al tercer capitulo del Libro de Malaquias que
encontramos en el inmediato comienzo de la carta no es una cuestion de estilo; se trata
de una advertencia que debe ser examinada. Las escrituras son siempre el punto de
partida del pensar y, por ende, la labor principal de la filosofia pasa a ser la exégesis, el
hacer-hablar a unos textos ya dados que necesitan interpretacion: crear un discurso a
partir de ese disparate que es la revelacion, la ausencia de un texto como revelado.
Preguntarse queé es creer. La filosofia no desaparece durante la llamada edad media. Sus
actuaciones se producen en las coordenadas del cristianismo ya que este, a fin de poder
existir, se ve abocado a hablar el lenguaje del mundo.

Dios dice que esta por enviar a su angel mensajero (mal’akhi) a clarificar el
camino para «el maestro al que buscais» deseosamente!®. Lo contrario a lo que se
esperaba ocurre stbitamente (E&aipvng éoti mop' éAnida). Este suceso no sera otro que
«Cristo cumpliendo con su cometido y llegando a su Templo [es decir, a estar entre
humanos] de sopeton»*®. El incomprensible que se presenta de manera excepcional en el
mundo. Como vemos, su presencia se produce en el mundo sensible pero no es
meramente sensible. Un humano del que no todo, comenzando por su venida, es
humano.

Decir esto de ‘sin ser esperado ocurrid’ es un ejercicio de distancia, un
contrafactico que queda al desnudo al mismo tiempo que nos escapa por completo. La
llegada de la no-manifestacion a la manifestacion solamente puede llegar en un ahora
gratuito. La accion de un amor tan extraordinario que causa una brecha en la
transcendencia. La teologia dice que Dios es el acontecimiento de Cristo, que actla en
un espacio de igualdad transensible (piiavOroniag)!’. EI misterio de Jesus radica en
que es imposible conocerlo por completo. Aun estando presente en el mundo,
permanece oculto, en plena indeterminacion; su ingreso en la ovcio. no implica la
pérdida de su estatuto transcendente. A partir de esto llegamos a que la aseveracion de
Cristo como transcendente y no transcendente al mismo tiempo esta apuntando

directamente al silencio fundador de la TM: frente a un misterio irresoluble, callar es la

15 Mal. 3:1 en ALTER (2019). Utilizaremos esta edicion para las siguientes citas.

18 1hid.

" En Lc. 1:37 Maria escucha al mensajero decir «nada es imposible para Dios». En este trabajo
emplearemos la edicion de los libros del Nuevo Testamento de PINERO (2021).

11



mejor opcion. Porque, como aparece al término de la carta, atin en su Adyoc persiste
inefable (&ppntov)™e.

Este tema de la doble identidad de Jesus continta en el inicio de la cuarta carta.
Pseudo-Dionisio dice haber sido preguntado por su interlocutor acerca de coémo puede
JesUs transcenderlo todo (6 mavtwv énékewva) [1072 A, carta 1V] y establecerse como
humano (&vBtpdmolc ovowddg ocuvvietayuévog). ¢(COmo  puede explicarse la
contradiccion de que JesUs sea una transcendencia inmediata, inmanente? La respuesta
no tarda en sefialar que Jesus cuenta con todo lo que compone a un humano. Si bien
seria un error delimitarlo (dpopiCopev) como tal pues no es exclusivamente humano
(ovde yap avOmwnoc povov). Con esto, la transcendencia transgrede su propio estatuto
de transcendencia e ingresa en el mundo para poder continuar siendo transcendente.
Esta contradiccion es el problema de Cristo, asi es como se mantiene el misterio, con
planteamientos que formalmente se construyen como parejas antitéticas: perceptible
pero imperceptible. El gran reto de la cristologia es pensar la transcendencia
manteniendo intacto su estatuto de transcendente. Que algo sea y no sea al mismo
tiempo es una contradiccion, algo incomprensible.

A este respecto es destacable la contraposicion que en la obra de Pseudo-
Dionisio encontramos entre Gnica Causa (aitio) y ser (ovoio)'®. De esta premisa se
sigue que en la obra de Pseudo-Dionisio la doble identidad? es formalmente necesaria,
ambos términos solamente pueden darse por separado. Que Jesus es humano de otro
modo se evidencia en su forma de estar en el mundo, mas valiosa y diferente a la que es
propia de los seres. EI mensaje cristiano es radicalmente totalizador y antinatural: Cristo
frente a “todo”. Por eso, por su condicion de transensible y relativizador, él es capaz de
amarlo todo porque es como todos los humanos. Amarlos a todos equivale a no amar a
nadie en particular; no tener preferencias, amigos o enemigos es la gran relativizacion
antinatural que Eckhart también destacara a comienzos del siglo XIV, la que mas

distancia genera con el mundo: amar el alma (entendida como todas y cada una de las

18 Es resefiable que en muchos casos como este, el término Adyog no se refiere a «la palabra revelada»
sino al decir propiamente humano.

19 La oposicion, propia de una TS, aparece formulada en PERL (2000), p. 770.

20 Las disputas acerca de esta cuestion parecen haber sido un punto central del debate cristolégico en
torno a los siglos V y VI. «Cuando los escritos dionisiacos tuvieron su primera aparicion conocida [al
principio del siglo VI], esta carta [la cuarta] atrajo mayor atencion que cualquier otro pasaje»: ROREM
(1993), p. 9.

12



almas) es lo Gnico que conduce directamente hacia Dios?!. El universalismo de la
comunidad cristiana se fundamenta en que sus lazos no estan en este mundo.

Toda esta exposicion de Cristo con la que comienzan las primeras lineas de la
cuarta carta termina con la declaracion de su capacidad de desbordar el ser (neplovoia)
[1072 B] posibilita la disposicién de este también como vrepovsing (gig ovoioy aAnd&C
EMDav vEp ovoiov ovolmBv). Cristo nace hombre pero lo hace sobrenaturalmente,
transgrediendo la naturaleza. Es la concepcién de que tras crear el mundo, Dios vuelve a
dar noticias de si mismo. Esto es el cristianismo, una nueva forma de estar en el mundo,
un precepto teoldgico que fundamenta la contradiccion de ser mortal y divino al mismo
tiempo. La desaparicion de la primacia de todo limite, del ser, trae consigo a lo infinito,
al planteamiento transcentental de la propia vida mas alla de la muerte. Salvarse deja de
ser “quedarse aqui vivo, sobrevivir” para convertirse en la “liberacion frente al aqui”.

Esta declaracion es una metafora que hace afiicos la argumentacion de la doble
identidad que desde el comienzo de la carta venimos tratando. Su sustrato metaforico es
la aporia formal, la mas adecuada de todas las formas de la TS, mientras que su
referente es la mepovoia del vmepovoloc. Dada su condicion de indecible, aludir
directamente a la meprovoiq es no poder hacer mas que negar la posibilidad de
acercarnos afirmativamente a ella. Con su argumentacion, Pseudo-Dionisio esta
planteando dos esferas que se encuentran tanto juntas como separadas??. En Ultima
instancia, los cristianos no pueden mas que refugiarse en su fe: a partir de la
inconsistencia trata de buscar la consistencia. Vemos como las argumentaciones logicas
no son operativas en tanto que hablamos de algo por encima de toda determinacion, mas
alla del concepto. De Dios no puede decirse ni A ni =A. Nétese que de mano de este
desarrollo hemos articulado los tres niveles de la teologia de Pseudo-Dionisio.

Posteriormente, en la carta aparecen dos formas argumentales diferentes que
refuerzan este contenido. En primer lugar, desde la TS, se alude a las acciones de
Cristo: fendmenos hibridos que dejan huella intranscendente de lo transcendente. Estos
no son milagros sino hechos sobrenaturales (bmepevdg) que son una demostracion
sensible (dnioi) de que la condicion de Jesus no se limita a lo humano. Aparecen a este
propdsito referenciados episodios de la vida de Cristo: el que remite a su particular
concepcion y aquel que cuenta su capacidad para caminar y hacer caminar sobre las

aguas del Genesaret. Anormal desde su génesis y sobrehumano que supera todo nuestro

2L GILSON (2017), p.668.
22 Decidir permanecer en la aporia y no entrar en su analisis es estar en disposicion para la TM.

13



mundo. Una vez presentados los acontecimientos, los pescadores «se pusieron a dar
voces de puro miedo» exclamando «jEs un fantasma!»? y el angel le dijo a José que no
tuviese reparo® en aceptar a Marfa. Ante esta clase de acontecimientos, los sentidos,
canal y escollo al mismo tiempo, quedan estupefactos. Cristo ingresa en la naturaleza de
un modo especial y lo demuestra desafiandola continuamente; transensibilizando lo
sensible las cosas y el aqui.

Las acciones de Jesus son increibles y por ello requieren de este modo especial
de creencia; el don gratuito de la fe: una mirada capaz de ver a Dios (Oeimg 0pdv) [1072
B, carta IV]. La novedosa creencia de que hay otra manera de habitar el aqui; el estar-
en-el-mundo atravesado por la transensibilizacion: sentirse en la obligacion de
identificarse-con e imitar al pulavBpwmog que a su vez se ha identificado con el hombre.
José decidio obedecer al angel mientras que Pedro, ante lo sobrenatural (bmepouel
duvauet) que desde la barca veia, demandd mas evidencias para corroborarlo. Tanto
estos como el amplio resto de sus actos (Aowrd mépmoAla) son acciones universales y
cosmopolitas. Las Escrituras, animan a conocer a Jesus a través de la interpretacion de
sus actos®®. Que Cristo quiebre continuamente el orden del mundo resulta totalmente
coherente dada su condicion transcendental. Para acontecer ante lo humano, el anuncio
del vmepovoioc ha de hacerse de alguna manera en el mundo. No obstante, para un
cristiano, las explicaciones a ultimo término jamas se producen en lo inmanente; lo
importante es que el cadaver de Cristo muerto desaparece pues, para completar su
mensaje, este vuelve a aquello que reivindica: la transcendencia.

La ascension es un requisito porque el que es de alla pertenece alla, por lo que
debe dejar su nicho vacio; lo transcendente no puede dejar presencia alguna en el
mundo. En ningln caso Cristo puede ser visto como una huella en el mundo, Jests no
queda para la posteridad como un tétem divino y sensible en el que buscar consuelo. El
episodio de la cruz es la gran anomalia porque provisionalmente le niega a lo divino su
condicién de divino. Es por ello que la horizontalidad del nicho en EI cuerpo de Cristo
muerto en la tumba de Holbein y la verticalidad en el elevarse de El entierro del conde
de Orgaz del Greco corresponden a dos ejes de concepcién simbdlica totalmente
inconmensurables entre si; no-fe y fe respectivamente. Creer o no creer el mensaje. Es

asi, desde la fe, como se plantea que Dios tiene siempre la Gnica palabra. El es lo Gnico

2 Mt. 14:26
2 Mt. 1:20
B Mt. 7:15

14



necesario, la inconmensurable novedad unificadora. Aquel que «lo contiene todo en una
unidad pura y exenta de toda multiplicidad. Lo multiple no puede existir sin el Uno,
pero el Uno puede existir sin lo maltiple»2,

El término 6vvaug alude por lo general a tener una capacidad, a no ser
inservible?’. Pseudo-Dionisio lo emplea para aludir a «la actividad perpetua de perseguir
a Dios»?, una «fuerza semantica rectora»? propia de la teologia: sus esfuerzos se
plantean como la capacidad de carrera del obsesionado predador que, sin despegarse de
tierra, trata de alcanzar al pajaro que vuela frente a sus o0jos. Un dominio, el humano,
que incapaz de alcanzar las particulares acciones (kownyv [...] évépyelav) [1072 C, carta
IV] con las que el Dios-humano (Beavdpiknv) nos construye fuiv temoittevpévog). Con
esto, Pseudo-Dionisio esta diciendo que JesUs tiende a contraponerse con nosotros
organizandonos (moAitev) en un solo conjunto. El cristianismo es aglutinante y des-
diferenciador; generador de una gran y Unica unidad cosmopolita. Las diferencias
onticas quedan eliminadas porque concepcion del vrepovotog las resta valor hasta
hacerlas irrelevantes. El conjunto del mundo (ovoiat) se relativiza hasta ser kafoikoc,
constituir una unidad uniforme.

Cristo ama a esta unidad y por ende jamas deja a nadie atras y va siempre en
busca de quienes vagan perdidos (mhavédpevov émintsi)®. Lo que concierne a Pseudo-
Dionisio en esta octava carta no son las relaciones jerarquicas sino el hecho de que todo
individuo y sociedad tenga cabida en la Iglesia®l. No actuar con humildad aleja de
Cristo, su pretension no es de castigo, es de encauzado: siempre es posible corregir para
redimirse®2. El hacer (5pacac) [1072 C] de Jesls ha quedado descrito como novedoso y

desconocido. El final de la carta remite a Cristo interpelando a Dios cuando ve acercarse

% GILSON (2017), p.82. A raiz de estas consideraciones, a Pseudo-Dionisio se le suele tildar de
neoplaténico en conexidn con el pensamiento de Proclo y Plotino.

27 El LSJ alude al uso del término que hace Telémaco en el discurso que pronuncia en Od. 2.62 cuando se
pregunta si podré& hacerse un hombre efectivo y tener dovogpug como su padre.

28 STANG (2012), p. 130.

29 Nocién que en STANG (2012) se atribuye al cap. Il de SELLS (1994); buscar un elemento
transcendente en la inmanencia del mundo es un propdsito que ya es fallido desde su comienzo.

%0 Ese sentimiento cristiano de abrigo generalizado lo encontramos a lo largo de los textos hiblicos.
Destacamos la parabola de la oveja descarriada en Lc. 15:3-7 y el comienzo de la alabanza «el Sefior es
mi pastor, nada debo querer». A Dios se le descubre en el vaciamiento de las cosas; en la abnegacion.

31 ROREM (1993), p. 23.

32 Una vez mas, algo recurrente en los textos cristianos. A destacar la declaracion de Zacarias en Mt. 8:8:
«Sefior, no soy digno de que entres bajo mi techo, pero basta con que digas una palabra y mi criado se
curaréd»: Humildad y fe, atributos clave para seguir la senda de Dios. Quiza por su alusion a ellos, la carta
VIII se enfatice yendo dirigida a un monje (AHMO®IAQI G@ETIAIIEYTHI) [1084 A, carta VIII] como
receptor. La carta recuerda lo mas importante de la vida cristiana mientras viola draméaticamente el
ascenso jerarquico que veniamos observando: ROREM (1993), p. 21.

15



su muerte®® mientras el orden habitual del mundo se ve continuamente alterado por
acontecimientos sobrenaturales® . Ya ante la cruz, quienes observaron quedaron
convencidos y no tardaron en concluir: «\Verdaderamente este era el hijo de Dios»*°. Las
Escrituras son una apologia de la fe, quienes no la tienen no solamente son ignorantes
de Dios sino también del mundo dada la condicion de transensible que se ha establecido
como propia de este. Jesus articula un doble movimiento: tras morir fugazmente, vuelve
al mundo recuperando su caracter transensible y, finalmente, regresa a su lugar®® ya con

la entrega de su mensaje cumplida.

3 Mt. 27:46

34 En Mt. 27:45 se dice que la tierra quedé a oscuras al mediodia durante horas. Una vez sucedido el
obito, Mt. 27:51-52 cuenta como la tierra tembld, las cortinas del lugar mas sagrado del Templo de
Jerusalén quedaron rasgadas y buenas personas que yacian muertas aparecieron vivas.

¥ Mt. 27:54

% | c. 24:51.

16



2.3 La gratuidad de la fe (cartas VIl y IX)

La primera parte de la carta VI consiste en una aclaracion acerca de como ha de
hacerse la teologia. Lo méas importante es que una vez se llega a la verdad (oAn0eio)
[1077 C, carta VII], esta debe ser conocida y dicha (yv@vou kai eingiv) aferrdndose a
ella (6vrog &yet). Dar a conocer la direccion correcta (aAnBeiog opBdg dmodetkvopévov)
es lo Unico que importa. La que se alcanza acerca de Dios es una certeza que, a
diferencia de los saberes mundanos, no se ve afectada por los intentos de refutarla
(rpoomoovpevov £EheyyBnoetar). Ningln argumento puede estar escrito en su lengua.
Si, como hemos visto, los intentos enunciativos por aseverarla fracasan, la misma suerte
corren aquellos que que tratan de desacreditar a Dios. A la postre, cada parte se
mantendra en la postura que acostumbre a mantener (vouiopa). Dice Pseudo-Dionisio
que entablar disputa (SioudyeoBbar) con quienes lo refutan es perder el tiempo; «Dios
circunscribe transcendentemente todas las cosas y ya contiene previamente el
conocimiento de todas las cosas en si mismo al ser su causa»®’. Dada esta condicion de
no-cosa, quienes sigan afirmando (Aéyw) cosas cualesquiera como verdaderas no
podrian enmendar su error. Como en la primera carta [1065 A], «la luz no permite ver la
oscuridad». Tener fe es tener disposicion para recibir a Dios, unos ojos adecuados para
ver la oscuridad; «para comprender la verdad es necesario creerla antes»*®. Ni la mayor
revelacion de cosas secretas puede alterar lo mas minimo a quienes tienen fe. Si la fe es
un circulo, el voeiv y el Aéyewv son un poligono que, por muchos lados que tenga y
mucho que se aproxime a este, jamas podra solaparlo. Lo que diferencia a un “punto” de
un “segmento” no es una magnitud cualitativa como la longitud: lo que ocurre es que
ambos cuentan con diferentes cualidades, se construyen es planos dimensionalmente
divergentes entre si.

La carta continta con una breve alusion a los griegos. Que el texto tome esta
direccion es interesante por varios motivos: en primer lugar, Pseudo-Dionisio se opone
a sus propias premisas®® y decide comentar la critica supuestamente recibida. Por otro
lado, queda claro que su interlocutor no es ese tal obispo Policarpo [1077 A, carta VII]
al que aparece dirigida la carta, sino un tal sofista Apol6fones. La eleccion de este

mecanismo de distancia erigido en este aspecto formal del texto podria darse en el

37 PERL (2000), p. 784.

38 GILSON (2017), p. 197.

39 Recordemos que, como hemos visto, la carta IV también cuenta con este esquema de auto-colapso
argumentativo tan propiamente pseudo-dionisiaco.

17



intento de su autor por presentarse a si mismo como cristiano del siglo 1°. En la carta se
describe a los griegos como aquellos que se refieren a Pseudo-Dionisio como el que va
en su contra utilizando un decir que consideran propio (matpatoiov)*t [1080 A]: el
conocimiento acerca de los seres (tdv Oviwv yvdoet). Entendemos aqui la sofistica
como la blsqueda y practica de una solidez argumental que lleve a resultados
inteligibles; tratando siempre de obtener tanto una ldgica interna consistente como una
conclusion innegable. Si, siguiendo a Gilson, decimos que «“ente” es concebible, “ser”
no lo es»*?, entenderemos por qué estos griegos de los que Pseudo-Dionisio habla son
totalmente ajenos a lo que él dice. No lo son por carecer de herramientas formales sino
por contar con un decir ontolégicamente diferente que no contempla la transcendencia.
Los colapsos logicos que aqui hemos descrito no son otra cosa que un aborto
argumentativo para un sofista. Las preguntas que ambas partes se hacen asi como sus
Opticas metodoldgicas son entre si inconmensurables; el debate es imposible.
Apoldfanes no hace filosofia porque no se pregunta por el ser sino por este u otro ente
en concreto. Al sofista le resulta inaceptable que pueda tematizarse algo que no sea una
cosa, no reconociendo con ello la ruptura; la distancia*®. Cuando Pseudo-Dionisio habla
de verdaderos fildsofos (aAnbsic pihoocdpovg) [1080 B] esta refiriéndose a quienes se
dedican al saber de Dios (co@ia 60D) porque su interés no se enmarca en las cosas sino
en el planteamiento de una distancia frente a las cosas. Desde la lejania hablan de
Verdad universal y Causa comun a todos los seres; (aitov [...] t®v 6viwv koi Tig
YVOGENDC).

Por consiguiente, la respuesta a la delacion griega consiste en acusar a los
acusadores con su misma acusacion: un sofista argumenta de espaldas a la verdad, o, lo
que es lo mismo, de espaldas a Dios. Como decimos, Pseudo-Dionisio expone como la
destreza para la argumentacion es baldia si no tiene la necesidad de considerar a Dios:
para la teologia quedarse nada mas que con lo sensible es tan superficial como
deslavazado. Se exige aludir a lo unico que es fundamental; su Creador Unico. Los
griegos, tal y como son descritos en esta carta, son aquellos que se aprovechan de la
creacion reduciéndola a lo éntico, ignorando y separandose de toda transcendencia
(bglov éxParrew mepmpevor oéPac). Para un griego, la reverencia (10 céfag) ante lo

transcendente es algo disparatado. La carta continda reincidiendo sobe esto ultimo

40 ROREM (1993), p. 13.

41 Mas literalmente: «golpeando a su padre».
“2 GILSON (1996), p. 21.

3 MARTINEZ MARZOA (2015), p. 83.

18



desplazandose al campo de la TS. Al igual que en la carta IV se aludia a diferentes
hechos sobrenaturales (Omepouidg) [1072 B] como respaldos argumentativos de la
condicion de Cristo, en este caso nuevamente se mentan varios acontecimientos celestes
(ovpavie) [1080 C, Carta VII] y temporales (ypovoc) ** [1080 D, carta VI1] con los que
la Causa Unica demostro estar detras de todo lo puesto en marcha (kwvodvta) [1080 CJ.
Dios es la explicacion Unica porque es superlativamente capaz (kpeicomv). La carta
avanza contando coémo Apolo6fanes y el propio Pseudo-Dionisio pudieron contemplar la
oscuridad de la noche en mitad del dia de la crucifixion®® [1081 B]. En este caso no se
trata de describir a Cristo sino de mostrar que Dios no tiene limites de actuacion
(vmepappntov dvvapemc) [1080 C]. Al sofista solamente se le puede hablar en términos
de TS pues es impotente para su superacion. El texto se acerca a su término con el
recuerdo de un Apolofanes asombrado ante lo que ven sus 0jos y concluyendo que estas
transformaciones auténticamente las hace Dios (Ogiwv dpoifoi npaypdatmv) [1081 CJ.
Como deciamos al inicio, lo Gnico que importa es tomar la decision correcta; llegar a
Dios aceptando su verdad (Mudc¢ aAn0eiov).

En la novena carta se habla de como en la TS ha de limpiarse la contaminacion.
Es decir, dejar de tratar a los simbolos divinos como meros simbolos. La verdad mistica
e inaccesible para quien no se haya iniciado (éfatov toic Befnroig) requiere que, una
vez nos encontremos en el tejado de la comprension, nos deshagamos de la escalera
simbdlico-linguistica para poder concebir no al ente sino a su Causa; la fuente de la
vida (mnynv Cofg). Es por esto que Pseudo-Dionisio dice que la teologia es doble (to
Surtiv etvar) [1105 D, carta 1X]: cuenta una infructifera lectura inmanente asi como una
lectura subyacente en términos de ajenidad al mundo y transcendencia. Dios siempre
permanece oculto en la manifestacion misma; su presencia es la ausencia. Por eso,
incurrir en un decir contradictorio hablando de Dios no es una dificultad a superar sino
una herramienta con la que contar. Solamente estaran en disposicion de alcanzar el
segundo y mas avanzado de estos aspectos quienes genuinamente tengan la inclinacion
de conocer a Dios (tfig 8edtnrtog yvooioc émactoic) [1105 C, carta IX]. Esa es la ruta
hacia la el silencio de la TM. Como queda sefialado en la carta, no es una cuestion de
entender, aprender o tener una experiencia estética con los versos del Cantar de los

Cantares. Es un asunto de fe; la predisposicion para plantearse la transcendencia. Tener

44 El hecho de que las pruebas de las que se habla sean alteraciones cosmoldgicas o relacionadas con el
tiempo atiende a que estos campos aparentan ser los mas inalcanzable e inalterables por el ser humano:
ROREM (1993), p. 13.

45 Oscuridad descrita en el ya citado Mt. 27:45.

19



corazén, apego (xopnyoc)*® [1112 B] por llegar a concebir esa unidad por encima de lo
variable (bmeppAdlovpa) que es Dios. Lo superlativo del nombre de esta obra se
extiende a todas sus lineas: besos, los de su boca*’, que no se dan con labios
inmanentes. Los simbolos son algo variable, accesorio e insustancial de los que debe
prescindirse en cuanto sea posible. Nada haran que no sea causar confusién; quien tenga
disposicion para ello, descubrird una loa a Dios y no un relato de himedos cuerpos.
Toda sus revelaciones simbdlicas son una forma de conocimiento humano; una
pedagogia divina* con la que se busca auxiliar al ser humano en su auparse hacia Dios.

En la novena carta se plantea que en oposicion al conocimiento sélido (ctepedg)
[1109 D], seguro y estructurado (povipov teleldotntog) [1112 A], tenemos al que es
liquido (vypdg) [1109 D]: el saber acerca de Dios y por ende acerca del ser en cuanto a
tal*®. Nuestra mente no pude sondear esa condicion de Causa y amante de todas las
cosas que Dios tiene. Pseudo-Dionisio habla de ello aludiendo a lo liquido fluyente
porque el vrepovoiog, al igual que este, no tiene forma -en su caso, ontologica- definida
alguna y pasa de la multiplicidad de posibilidades al caso particular en funcion de la
situacion presente. Negando podemos concluir que si Dios no es un x determinado,
puede serlo todo. Del mismo modo que la mas versatil de las bebidas no seria ninguna
bebida en concreto, el mas versatil de los seres no es ser alguno. Dios tiene que ser nada
porque si fuera algo no podria ser Causa universal de todo. Su no-definicion y
negatividad es necesaria para poder describir su poder (dVvvauig). Segun anota Robert
Alter, ocurre lo siguiente con el beso en Can. 1:2: en hebreo, yeshageini (déjale
besarme) incurre en un juego de palabras porque recuerda a yashgeini (déjale darme de
beber). Vemos como no importa el x que Dios sea en cada caso: bebida, fuego [1108 C,
carta 1X] o alguien a quien se pueda besar. En la transcendencia caben tanto besar el
vino como beber la boca porque, de nuevo, estas son incongruencias constructivas con

las que en la misma TS se evidencia la condicion de inadecuada que esta posee. Dios es

46 El LSJ propone el ser «lider», «sufragante», «patrén» e, incluso, «sangre» como posibles traducciones
del término. Por su parte, en DANKER & KRUG, (2009), se define el verbo yopnyém como «suministrar
generosamente». Asimismo, esta nocion aparece a lo largo de numerosas ocasiones en las Eneadas de
Pl6tino. En la impresién de la Gredos, J. lgal traduce «afeccion» (cf. En. 1V, 9).

47 Can. 1:2. Para Pseudo-Dionisio, a lo largo del ascenso se llega a dilucidar que el Cantar de los
Cantares nada perora de sexo; se llega a su interpretacion en plena TS.

8 FLASCH (2006), p. 106.

49 Metafisica y teologia quedan solapadas a lo largo del pensamiento cristiano en la llamada Edad Media,
las catedrales géticas también tienen la funcion de «elevar el entendimiento humano»: KLIMA et al.
(2007), p. 9.

20



capaz de hacer que toda denominacion que segln cada caso se le atribuya® sea la mas
relevante en esa situacion (kvpidtepov eineiv) [1112 B, carta 1X]. Y es que él no es el
gran ebrio (sbmyiac) como Sdcrates® sino el mejor ebrio (o el mejor lo que sea) posible.
Pseudo-Dionisio termina esta Gltima carta volviendo a aludir a su presunto tratado
“Teologia Simbdlica” el cual dice adjuntar a la misma. Tras estas explicaciones y sin
nada nuevo que decir (émavaxkvkiodvtog Etepa dokeiv Aéyewv) [1113 B] concluye el del
Aredpago que queda ya adquirida la capacidad de interpretar por uno mismo cualquier
simbolo teoldgico (Beoroywd ovuPora petekedon) adecuadamente (iepag mapadocest
kol dAebeiog) [1113 C, Carta 1X]. ¢Podria articularse entonces un supuesto decir
verdadero, evloyia [1000 B, Cap. 1], acerca de Dios?

%0 Prueba de ello es el momento en el que, a continuacion, se habla de Dios como «Ebrio» (ppevidv
gxotaoig) [1112 C, carta IX]. El término pierde todos sus matices peyorativos y se vuelve un connotativo
total de, en este caso, tal y como recordamos de el Banquete de Platén, la distancia.

51 En Ban. 214a Alcibiades manifiesta a los presentes que Sdcrates bebera cuanto se le pida pero jamas
caera borracho (00d&v [...] nebvobf)). Como vemos, la nocién de «borracho» queda desdibujada por una
meté&fora cuyo maximo despliegue se alcanza en el intento de describir a Dios.

21



3. LA“TEOLOGIA MISTICA”

3.1. Mistica y negacién: el camino hacia Dios (capitulos 1 y I1)

Como ya hemos visto a proposito de las cartas, la yvaoig es ontologicamente
inadecuada para Dios pues su &mbito no es ontolégicamente acotable. Es por ello que de
la TS se progresa a la segunda situacion de uso metaférico que aqui describiremos: la
teologia negativa “TN”.

Este pensamiento identifica a Dios con el ambito de la oscuridad y manifiesta la
negacion de cualquier decir que se enuncie acerca de este. Frente a la riqueza metaforica
de la TS, plagada de matices, situaciones y caracteristicas, la TN es el mantenimiento
del abono permanente a la oscuridad. Es la metafora que obedece a un referente ignoto,
carente de ulteriores contenidos enunciables y analizables. Para Stace®?, el problema del
lenguaje metaférico para referirse a Dios se hace mas manifiesto aqui, en la TN.
Mientras que la TS viene acompafiada de una aparente concepcion cualificada del
mundo (es decir, se da una diferencia clara y tematizable entre nociones mundanas pero
estas resultan totalmente indiferentes en el referirse a Dios), en el caso de la TN esta
apariencia de cualificacion desaparece por completo. En ella se ve mas claramente que
en el pensamiento cristiano todo lo decible, lo no negado, pasa a ser igual y a dar lo
mismo. «La oscuridad se corresponde con lo vaciado [donde] no se produce
distincion»®®. Asi pues, con su decir anclado en la ausencia de caracteristicas, la TN
resalta que es totalmente indiferente utilizar uno u otro tenor® para referirse a Dios. De
este modo la distancia entre referente y referido, entre inmanencia y transcendencia
queda tematizada. No obstante, no se trata de un vinculo entre iguales: nociones como
creatio ex nihilo o salvacion universal resaltan la dependencia del mundo frente a la
primacia de la transcendencia.

Es asi como, por este otro lado, la TN muestra lo aplanadora y reductora que es
la interpretacion simbolica del Dios. “Dios” pasa a ser un ilimitado, un carente de
contenido en el que todo puede valer. Ni siquiera puede aseverarse que es. Por
consiguiente, en esta segunda opcion, la elaboracién de un decir (teologia) pasa a ser
una cuestion apofética (dropdcewc) [1072 B, carta 1V]. Una vez nos encontramos junto
al abismo, no cabe méas que la negacidn total, la apuesta por la oscuridad. Si bien «todas

las expresiones linguisticas implican pluralidad, logran una determinacion en la medida

2 STACE (1961), p. 292. Stace también destaca el papel central de la Causa como agente generador de
distancia en la que él mismo denomina «Dionysian Theory».

53 Ibid.

%4 En lingUistica un tenor es la llamada parte real de una metéafora.

22



que no se excluyen de otras»®, ninguna de estas precisiones es adecuada para Dios
pues, como hemos dicho, el lenguaje siempre refiere a cosas o a propiedades de estas.
En consecuencia, es preciso negar la negacion misma. Por tanto, el uso méas preciso del
lenguaje comun que puede hacerse para hablar de lo transcendente es su no-uso (uow).
No obstante, la importancia de la TS ya que el cristianismo, en su pretension
evangelizadora, ha de comprometerse con el mundo a fin de utilizar su lenguaje.

Detengdmonos aqui para precisar un par de cuestiones acerca del optar entre la
TS y la TN. Para comenzar, destaquemos la dependencia que se produce en ambos
panoramas con respecto a la nocion de vooc. Pseudo-Dionisio dice al final de esta quinta
carta que aquella harmonia otorgante de las cosas organizadas que es propia de Dios
(elprivnv) se mantiene ajena a todo véog (mavta vodv). Afirma Gilson que «EI ser es la
primera participacion, fundamento de todas las deméas». De ahi que «Aquel que es»*®
sea el nombre menos inadecuado para el gran subsistente, aquel fundamental que ha
puesto todo lo demas. Si a raiz de esto nos limitamos a plantear la imposibilidad de
elaborar cualquier tipo de discurso de caracter expositivo acerca de la gpnvnv, nos
encontraremos en el ambito de la TN. Si, por el contrario, entendemos que puede
plantearse un discurso que desde lo dntico describa esta harmonia aunque sea mediante
el uso de metéaforas®, estaremos en el ambito de la TS; menos radical respecto a la
indescriptibilidad (avexdmyntovg) de Dios que, aunque sea metaféricamente, incurre en
una descripcion referente al mundo. Pese a ello, no cierra del todo la puerta de su
extrafieza, el argumento de TN se esgrime en la sencillez y la potencia de describir con
una unica nota sin necesitar un mayor desarrollo.

Tal y como explica Beggiani®®, la TS es necesaria ya que es el Ginico método
para aproximarse a Dios en los primeros pasos de la procesion pseudo-dionisiaca. Para
el primer nivel (simbdlico), el de la percepcion sensorial, se requiere de palabras, frases
e imagenes. En el segundo nivel (negativo), intelecto, desaparecen los sentidos. No es
hasta el tercero (la teologia mistica “TM”) cuando llega la «divinizacién», «la unién con

la luz»®°. La TN, aunque mas adecuada en su desempefio de lo que lo es la TS, no es

%5 FLASCH (2006), p. 76.

% GILSON (2017), p. 82.

5 Como deciamos mas arriba, estas no se plantean con conceptos ni cosas sino con caracteristicas
puntuales de estos.

%8 BEGGIANI (1996), pp. 213-215.

% Ibid.

23



siempre el método utilizado para aproximarse a Dios®’: es un progreso paulatino, desde
el intento de plantear una teologia tematizante (TS) hasta el abandono de dicha
aspiracion en la negacion (TN); los pasos hacia un decir mas cercano a Dios (éyvoxévot
tov Beov) [1076 A, carta V].

Como vemos, la TN se mantiene en sus preceptos hasta su Gltima consecuencia
y, por ello, es la postura mas adecuada respecto a Dios. Es destacable que el adjetivo
LvoTIKOC Se encuentra emparentado con el sustantivo pvotng (iniciado) que a su vez se
relaciona con el verbo pwom (como dijimos: cerrarse, callarse, taparse los 0jos para no
ver). La TM es el no-decir superior sobre Dios porque es la ausencia de todo decir; lo
mas adecuado para lo inefable es el silencio. La “Teologia Mistica” (MYXTIKHX
O®EOAOI'TAY) comienza con una oracion que ruega por llegar a algo mas que eso; a las
misteriosas cumbres de lo divino: «guianos mas alla del no-saber [TN] y de la luz
[TS]»: (bnepdyvootov kai veppai)®t [997 A, cap. 1]. El texto tiene una intencion de
orientar a quienes ya tienen fe%?, enderezar las rutas que se pretendan seguir la llamada
de lo misterioso. Asi pues, la “Teologia Mistica” no es un texto de evangelizacion sino
una pastoral para quienes ya creen®: desde la perspectiva cristiana, la humanidad en su
conjunto se ve necesitada del mensaje de salvacion. No obstante solamente se
dispondran en la senda de Dios quienes comprendan su condicién de transcendente.
Comenzar el camino a Dios a partir de las simples cosas (névta dapeimv) [1000 A, cap.
1], tanto las que son como las que no, No es mas que una equivocacion propia de quienes
son ignorantes porque no callan para recibir a Dios (auvnroc). Por el contrario, quienes
ya se hallen avanzados en la misma (uvotad) suscriben que Dios es eterno porgue es lo
Unico necesario. Aquel a quien todas las cosas refieren; transontico y transensible.

A lo largo de sus Confesiones, Agustin explica como la manera apropiada de
alcanzar a Dios no es aquella que comienza por las certezas racionales y después aborda

la fe sino aquella que opera al contrario: entender es consecuencia de la revelacion, la

8 En ROREM (1993), p. 6. se apunta como la jerarquia esta presente en las cartas. La carta V que aqui
tratamos retoma e insiste sobre la carta | porque va referida por primera vez a un nuevo destinatario.
Comenzando con la ascensidn, «to steadily up», el receptor ya no es un tal Gayo el monje (ITAIQI
OEPAIIEYTHI) [1065 A, carta I] sino otro tal Doroteo el didcono (AOPO®EQI AEITOYTIIT'QI) [1073
A, carta V].

61 Observemos como, en cada ocasion que se pretenda buscar un decir mas superior y acorde a Dios, el
uso del lenguaje nos mantendra siempre en la TS.

62 Bl receptor al que va destinado el texto es, tal y como aparece encabezando del mismo, ITPOX
TIMO®EON: Pseudo-Dionisio anima a alcanzar la TM a quienes amen a Dios y quieran encontrarse con
él.

83 Como veiamos cuando hablabamos del sofista Apoldfanes en la carta VI, Pseudo-Dionisio plantea que
no hay nada que hacer con quienes no cuentan con el paso previo de la fe. Ambas posturas, fe y no-fe, son
tan inconmensurables como incompatibles entre si.

24



recompensa para quienes tienen fe®*. Desde una postura cristiana es inconcebible poder
entenderlo todo®; al hacer metafisica no debe hablarse del ente. Pseudo-Dionisio dice
que hay que alejarse de quienes no callan y no renuncian a ver, los espiritus rudos y
carentes de sensibilidad para la transcendencia (apvntot). Ellos jamas podran progresar.
La “Teologia Mistica” es una invitacion para dejar de ser apbdmroc.

Para escuchar a Dios no basta con aceptar la incomprensibilidad de Dios y pasar
por encima de las cosas; también hay que despojarse de uno mismo: «jQué tormentos
aquellos, los de mi corazén a punto de parir! [...] cuando lo indagaba con ahinco, en
silencio, habia grandes voces ante tu misericordia, calladas contradicciones de mi
espiritu»®®. Para partir hacia la transcendencia se requiere ir sin equipaje, libre de pesos
que nos arrastren hacia el mundo. Solamente ha de quedar el amor, la Unica fuerza
activa capaz de sacar de si mismos, ékotactig, a los seres venidos de Dios para asegurar
su retorno®’: la meta es la union con Dios (8vwotc). Y no puede ser de otra manera ya
que el encuentro con Dios se da en la resurreccion: la divina tiniebla; el oscuro
escondite (ox6tog amokpvenv) es lo mas misterioso porque estd mas alla de la propia
vida. Alcanzarlo requiere dejar de ser ente. Dada esta distancia a la que quienes cuentan
con la capacidad de decir siempre van a encontrarse respecto a Dios, optar por el
mutismo es el auténtico reconocimiento de la transcendecia. La postura mas coherente
ante la imposibilidad de plantear un Uno todo en términos onticos: «Dios no tiene
nombre»®®. Agustin asegura que la razon, el intellectus, «da palos de ciego»®® y requiere
la guia de la fe para ser efectivo: «;,de qué me servian, por lo tanto, un ingenio agil en
recorrer esas disciplinas [...] siendo que sin vergiienza y con sacrilega torpeza andaba
extraviado en la disciplina de la piedad?»"°.

En el siglo 1X, Escoto Eriugena traducird a Pseudo-Dionisio al latin y continuara
con el planteamiento de que el mundo es un espejo de Dios (sobrenatura) que se crea a
si mismo al crear ordenadamente a los seres (natura)’t. El Uno ilimitado dispone seres
limitados. Para alcanzar lo divino, el concebir limites dnticos como los propios es un
error ontolégico. Para Pseudo-Dionisio solamente progresaran quienes no traten de

entender a Dios y se decidan por la agnosia y a la fe. La creacion es la presencia

& Conf. I, 1.

85 GILSON (1939), pp. 16-18.

8 Conf. VII, 11.

7 GILSON (2017), p. 82.

88 Ibid.

89 GILSON (1939), pp. 16-18.

70 Conf. IV, 31. Sobre la influencia de Pseudo-Dionisio en Agustin cf. RIORDAN, W. (2008), pp. 40 y ss.
"L GILSON (2017), p. 206.

25



diferenciada, diakpioig, de la unidad indiferenciada; de Dios solamente puede conocerse
su teofania, lo finito, heterogéneo y cualificado’. Asi pues, la fe queda postulada como
un requisito previo para desarrollar adecuadamente toda accién intelectiva (nisi
credideritis, non intelligetis) ®: no creer es la mayor de las cegueras; ignorar la
transensibilidad del mundo es un obstaculo insalvable en la bisqueda de la verdad. Al
escuchar que la piedra del sepulcro de Jesus ha quedado retirada, Pedro y Juan se
apresuran por presentarse en el lugar. Juan corre con el intelecto y consigue llegar antes
que Pedro, que corre con su corazon, con fe, con el deseo ferviente de presenciar el
obrar de Dios. Sin embargo, es este Ultimo quien accede antes a la tumba, el primero en
alcanzar un mayor conocimiento sobre Dios’. Quienes, al igual que los que forjan
idolos mientras Moisés no regresa de su ascenso’, crean como superior a lo inferior, a
las cosas, no podran entender que la Negacion [1000 B, cap. I] que en este texto se trata
no tiene opuesto alguno, ni siquiera la afirmacion (8éo1c). Esta es la TM, la aceptacion
dréstica de que la Causa de todo (navtov aitig) es diferente a las cosas y por tanto sus
normas son otras. Su articulacion es la llamada via apofatica, un discurrir del que se
siguen sus dos direcciones: @&vodog: de abajo arriba, y xdfodoc: de arriba abajo.
Ascender para retornar’®.

"Avodoc es el camino ascendente que dejandolo todo atras llega a una cima en la
que no hay mas que silencio; pvotfpia. Para Pseudo-Dionisio, a diferencia de para
Agustin, la nada si tiene relevancia porque no se la concibe como no-ser-algo, sino
como un por encima del ser mismo. Esta via es la de la escalera ascendente, la de ir
poco a poco desvinculdndose y suprimiéndolo todo, tanto cosas como palabras. Este un
camino de sistole, de estrechamiento del corazén para su posterior contraccion. En la
dvodog se diferencian tres tramos’’: en primer lugar, la catarsis en la que se busca
separarse de todo: para ascender es preciso negar comenzando por lo méas lejano a Dios

(las cosas) y avanzar en una contraccion que cada vez nos acerca mas a €l (negando la

72 Esta concepcion desaparecera con el surgimiento de la ciencia moderna y su reduccion del mundo a
valores cuantitativos. Por su parte, el pensamiento de Pseudo-Dioniso sigue anclado en la antigliedad: que
su mundo no esta todavia completamente descualificado puede observarse en el uso de nociones como
procesion o jerarquia muy recurrentes en los textos de nuestro estudio.

3 GILSON (2017), p. 197.

74 GILSON (2017), p. 197 alude brevemente a este pasaje narrado en Jn. 20:1-9. De igual manera, no es
baladi sefialar que el Evangelio que citamos no habla realmente de «Juan» como tradicionalmente se ha
mantenido. En el texto aparece «el otro discipulo al que Jesds queria»: PINERO (2021), p. 1417. Con esto
vemos como la fe, al contrario que el intelecto, expone esa singularidad de cada individuo tan propia del
pensamiento cristiano.

S Ex. 32:4.

76 ROREM (1993), p. 122.

77 ROREM (1993), p. 239.

26



bondad, la belleza); negar desde lo inerte hasta la vida misma. En segundo lugar, la
iluminacion: en la que la luz oscura de la transcendencia elimina toda percepcion.
Finalmente, la unidén indiferenciada; la pérdida de toda identidad para fundirse en la
unidad que es Dios, donde los opuestos coinciden. La TN es un instrumento para la
gkotaotg, la liberacion absoluta que se da en la TM; el motor de la évodoc. El ascenso
no se producird realmente hasta que nos encontremos solamente con Dios, del que
finalmente también habremos de negar su ser y su verdad para ser coherentes con su
estatuto transcendente. El rayo de oscuridad es una accion que ciega, alcanzar la
transcendencia es una meta ya a priori imposible: el culmen de la TN no puede ser otro
mas que la afasia de la TM. Para Pseudo-Dionisio, callar es evitar traicionar al infinito;
a la transcendencia. Como vimos a proposito de la cristologia, la auténtica
transcendencia siempre permanece oculta; una vez en la cima no encontraremos mas
que la nada. Partiendo de ella, comenzaremos el descenso, kabodog, hacia el mundo y
sus seres. La diastole es la relajacion, el ensanchamiento del corazon, el final de su
angustia y su llenado del mundo. La incorporacion paulatina de sus elementos propicia
un eventual anlisis cristiano de la inmanencia.

La nocion de Dios es tan amplia, universal y se mueve tanto en extremos
ontoldgicos que es imposible que sea algo: lo ente no puede ser la Causa Unica de lo
ente. Por ello, la dvodog es un ejercicio de distancia, de lucidez a raiz de la separacion
total con el mundo. Dios requiere todo el espacio, para llenarse de él es necesario
haberse vaciado antes por completo. Es irrelevante que este Negar sea ilogico o
contrario a lo-que-sea pues sefiala ese otro plano que es la transcendencia de Dios. A su
vez, afirmar algo sobre él no hace mas que enfatizar su papel de Causa de todas las
cosas. El que Dios pueda ser descrito como cualquier cosa del dominio 6ntico’® explica
aquello de que la teologia sea «tanto minima [TN] como amplia [TS]» (hayiotv [...]
Kol péya) [1000 C, cap. 1] que Pseudo-Dionisio atribuye a Bartolomé. Dios es por tanto
el gran indiferente. Como vimos a propdésito del Cantar de los Cantares, cualquier
término inmanente puede ser adecuado para describirle. Dios es vrepovoiog porque el
término ser le constrifie inadecuadamente y, por ende, resulta inGtil para describirle.

Decia Eckhart que Dios es puritas essendi’®. Este, al igual que Pseudo-Dionisio,
enfatiza la nocion de ékotacig y habla de la ab-negatio: lo mas importante de Dios es

que no es un ser. El énfasis se sitia sobre lo imprescindible que es desprenderse de lo

78 ROREM (1993), p. 187.
79 GILSON (2017), p. 665.

27



inmanente y de lo comprensible; abnegarse, romper los lazos con uno mismo hasta
descreaturizarse. Ningun elemento del mundo constituye a Dios, todos ellos son
teofanias relativizadas por el absoluto. Contar con esta concepcidon del mundo implica
tener la pretension de la Gvodog: descontaminarse, retroceder a lo puro (dmoxadictnut),
renunciar (adoaipeoic) [1025 B, cap. I1]. Para Eckhart, en la no-determinacion aparece la
transfiguracion, la union indiferenciada con Dios: «quien [...] permanece uno, a ése se
le presenta Dios»®°.

Por tanto, el alma ha de «encerrase en su ciudadela» para alejarse del mundo y
sus pulsiones y verlo todo claro®:: ser libre es obrar incondicionalmente, sin vinculo
alguno con el mundo. Por mucha obediencia que demuestren o muchas obras buenas
que realicen, los mercaderes son esclavos del mundo. Para ellos Dios es el medio para
obtener recompensas mundanas: «la gente que quiere negociar asi con Nuestro Sefior es
muy torpe y apenas conoce nada de la verdad»® Las Unicas que entienden y las Gnicas
de su agrado. Asi no es como se alcanza la transfiguracion pues su proceso ha de ser de
un desprecio y rechazo extremos hacia el mundo: cuando Pseudo-Dionisio habla del
culmen de la évodoc, utiliza la forma pasiva para connotar la liberacion del si-mismo.
Desaparecer para unirse con Dios en el suspenso de todo lenguaje y entendimiento®,
Se trata de la liberacion de toda propiedad del ser; en ningln caso se trata de una
incorporacion sumatoria. En el capitulo | se cita a Moises porque él sigue este camino:
transita durante mucho tiempo por el desierto, en lo indeterminable. Dios mora en
aquello que ni siquiera puede ser llamado nada. La TM queda asentada en el Uno
relativizador, donde todo lo ente puede tener cabida®* y por tanto los enigmas, los
juegos y las contradicciones de los que hasta ahora veniamos hablando quedan
eclipsados y disueltos por la transcendencia.

Como vemos, la metafisica de la transcendencia, el transito y regreso de lo finito

a lo infinito, hace que la intentona logicista colapse formalmente y nos fuerce a optar

80 VEGA ESQUERRA (2008), p. 144.

81 GILSON (2017), p. 668.

82 «El sermoén del Templo vacio” de Eckhart segin VEGA ESQUERRA (2008), p. 36.

8 ROREM (1993), p. 192.

8 Las proposiciones solamente pueden ser contradictorias cuando son referidas a una esencia
determinada: FLASCH (2006), p. 105. Por ende, al desnaturalizarse con ello, las proposiciones no pueden
implementarse adecuadamente respecto a lo transcendente. En JONES (1996), p. 363 se habla de como
existe un abismo en términos légicos entre negar una determinada x y negarlo todo. Las negaciones
onticas por encima de las que Dios se encuentra (denials) nos obligan a entender al determinante ndv no
como “un todo junto” (lo cual respectivamente negariamos con una negation) sino como “cada una de las
cosas” (Negation). Incluso los términos més generales como “todo” y “nada” son ajenos a Dios por
completo.

28



por la actitud de silencio del pvotikog; la aroyia. Desde un punto de vista logico, no
hay negacién (dpaipeoic) [1000 B, cap. I] alguna que nos indique que a su vez otra
propiedad diferente a la negada no pueda encontrarse suscrita a un determinado x8°:
siempre que se niega, ha de negarse algo. Lo peculiar de la teologia cristiana es que
genera la contradiccion de que se puedan utilizar palabras para decirnos algo que, segln
esta misma, no puede ser dicho con palabras. Siempre que esta elabora un decir, este no
refiere al referente transcendente sino a una pseudo-transcendencia. En consecuencia,
un auténtico decir teoldgico resulta imposible. No se trata de que Dios sea «algo otro»
que se nos escape al elaborar un discurso en particular, la cuestion es que no es «otro
alguno». Unos siete siglos més tarde, Nicolas de Cusa continuara este desarrollo de lo
que denominara non-aliud; «no-otro». EIl referente del sustantivo «otro» se encuentra
en “todas las cosas” pero no en cada una de ellas por separado. Por tanto, la Causa
comun queda descrita como la textura en la que cada una de las teofanias se desarrolla.
Pseudo-Dionisio esta tratando de exhibir el no-otro y el tnico modo de hacerlo es
enigmaticamente: lo que por si mismo se explica completamente no requiere de decir
alguno®®.

Por tanto, incluso el intento de lo que podriamos denominar logica de
negaciones fracasa. Ningun decir, ni siquiera el de la negacion, es adecuado para la
transcendencia. En palabras de Kiigler, hasta antes de la ¢vodoc, la teologia se encuentra
en un estadio de autosubversion®’. Sin embargo, una vez hecha esta disquisicion acerca
de la negacion, la postura progresa hasta la autoexclusion®: La Negacion no puede
transportarse al lenguaje, por eso Kigler termina afirmando que «no hay verdad sobre
Dios excepto aquella transmitida por el concepto en si mismo»%°. Una vez tratemos de
implementar el concepto en nuestro decir, este no podréa referir a Dios porque no hay
decir que sea anterior a quien es previo a todo comienzo; vrep ayabapyiav [1068 A,
carta 11]. No estamos hablando de una negacién cualquiera; al decir Negacion tratamos
de resaltar que esta es previa a todo decir, que no acompafia a ningun x. Las explicitas
evidencias de incongruencia o fracaso en el decir son por consiguiente las mas claras y

rigurosas referencias a Dios. Simbolos y l6gica (decir) son lo que el escultor (mol0UvTeQ)

8 KGLER (2005), p. 101.

8 CASARELLA (2008), p. 671.

87 KUGLER (2005), p. 100: «self-subversion»; silencio fruto de la negacion (dgaipeoic) de propiedades;
denial: TS.

8 KUGLER (2005), p. 101: «self-exclusion»; silencio fruto de la éxotooic y, por tanto, Negacion
(dmopdokm) absoluta. Dicho silencio es el reconocimiento de un problema, el de la Causa tota, que es
descrito como superior a toda otra problematica mundana.

8 Ibid.

29



[1025 B, cap. I1] desecha al perfilar a Dios. Queda pues lo indecible, la transcendencia.
Aquella pureza para Eckhart corresponde al abandono total con el Uno: experimentable
en la propia carne pero en ningun caso decible. Dios es completitud y ausencia de
carencias. No hay diferencia entre contar con todas las propiedades y no contar con
ninguna.

A lo largo de este segundo capitulo, Pseudo-Dionisio trata de buscar estrategias
para denotar esta condicion y plantea que sabemos la belleza (kédAlog) de Dios contando
con los desechos, «ser al uso», de su escultura como prueba. Esta es la evidencia de que
su supuesto y por definicion desconocido €idoc, lo que queda y no se retira esculpiendo,
es tanto de un orden superior como forzosamente ignorado. Si es escultor quita toda la
piedra no hay escultura posible. Sin HAn no hay ovcio pero siempre queda la opcion de
plantarse al vmepovolog en el plano de la transcendencia; en la indeterminacion,
totalmente desconectado del mundo. Al postular lo material como algo imprescindible,
se esta apelando al caracter contingente del mundo; una ubicacion de segunda categoria.
La creacion es un producto de la libertad de Dios.

Lo que Pseudo-Dionisio describe con esta metafora es una belleza inconcebible
en la que solamente cabe creer y aguardar su encuentro desde la fe. Dios es el
escondido, el que siempre estd escapado y del que solamente podemos concebir
indirectamente su morada, la transcendencia; nube del desconocimiento (yvégov g
ayvooioc)® [1001 A, cap. 1]. Moisés se separa de la muchedumbre y tras descender
ordena al gentio, los no-puros y contaminados, que no traspasen los limites para ver a
Jehova®! porque si como ¢él ascienden no veran nada. Toda creatura es explicitacion de
Dios pero no es Dios. EI mensaje que Dios le da a Moisés no es casual: la TM es el
absurdo de la transcedencia hecho metodologia: conocer por encima del entendimiento
(vmép vodv yivbokmv); asi es como se conoce a Dios: yendo mas alla de la vision y del

conocimiento, contando con verdadera vision y verdadero conocimiento [1025 A, cap.

1.

% En la nota 8 ya glosamos como yvogog refiere tanto a «oscuridad» como a «tormenta». Es a partir de
estas acepciones de donde viene la célebre traduccion de este sintagma por Cloud of Unknowing que
hemos observado implementada en RADDE-GALLWITZ (2017), p. 342.

1 Ex. 19:21.

30



3.2 Nada y silencio (Capitulos 111, 1V y V)

En la primera parte del tercer capitulo, Pseudo-Dionisio hace una supuesta
recapitulacion de textos propios. Dice haber elaborado un decir teoldgico propositivo y
afirmativo (Beoloyiag duvioapev) [1033 A, cap. 1] que habria quedado recogido en un
tratado al que llama “Representaciones Teoldgicas” y que, segun parece, se corresponde
con la primera parte de “Los Nombres Divinos”%. No obstante, estas enrevesadas
alusiones a diferentes escritos no deben ser pasadas por alto: sus mualtiples referencias a
obras solapadas entre si o incluso directamente ficticias son una herramienta méas para
resaltar la particular e insalvable distancia que entre Dios y decir venimos apreciando®.
Pseudo-Dionisio habla de su labor como tedlogo tanto en estas obras como en la
supuesta “Teologia Simbolica” para exponer como todo el decir que ha elaborado (sin
importar si este es una disertacion sobre el Uno y el Trino, una explicacion cristologica
0 una exegesis de algun pasaje de las Escrituras) se ha postulado analégicamente.

La “Teologia Simbdlica” aborda la kdbodog; el descenso una vez alcanzada la
cima se desarrolla en términos afirmativos. EI camino se rehace recorriendo a la inversa
la ruta de la dvodoc. Ambos recorridos no son meramente las partes de un camino
espiritual, también reconocen una clara estructura metafisica: desde lo finito a lo infinito
y desde lo infinito de vuelta a lo finito. Esta polarizacion da lugar a un diptico
compuesto por Dios y por el mundo; ovcia y vrepovoioc. EI que la teologia discurra
tanto por la afasia de la cima mistica como por el simbolismo de las Escrituras nos lleva
a preguntarnos lo siguiente: ;como puede ser que, aparentemente, la propia teologia
incorpore un decir que siguiendo tanto una como otra de estas interpretaciones acabe
siendo blasfemo?®* ;Cémo es que la TM fundamenta a la TS?

La respuesta a esta pregunta se encuentra en como el cristianismo postula al
mundo como dependiente de Dios. Es en este argumento donde la transonticidad de las
cosas, el relativismo y el desprecio y rescate del mundo encuentran su fundamentacion:
la presencia diferenciada es algo banal. Como es légico, quienes creen no se conforman
con visionar el negativo de la pelicula y van a esforzarse por alcanzar la unidad
indiferenciada; la relativizacién y por ende la superacion de todos los males, problemas,
miserias y podredumbres de la inmanencia. El término coufoiov [1033 B, cap. 111] se

refiere a la correspondencia entre dos mitades. No obstante, aunque el mundo sea en

92 Tal como se anota en MARTIN LUNAS (1996), p. 375.
% ROREM (1993), p. 198.
94 ROREM (1993), p. 213.

31



este sentido un espejo de Dios, su correspondencia con nada altera el estatuto
ontolégico del mundo: una pantalla, TpofAnuata, tras la cual no hay nada. Es decir, una
cosa es ser Dios (la ausencia total de nombre) y la otra es corresponderse con él (donde
todos los nombres pueden caber). Es por esto que, tal y como apunta Rorem, no hay
panteismo alguno en el pensamiento de Pseudo-Dionisio®. Al igual que pueden
efectuarse acciones que sigan la senda de la salvacion, la unidad con Dios, pueden
efectuarse otras que distancien de Dios y conduzcan directas a la multiplicidad
peyorativa y, en definitiva, a la muerte. Volvemos a un argumento nihilista, cuyo
desarrollo en cualquier caso conduce inevitablemente a dos totalidades, y, por ende, a la
nada: lo absoluto. Dice Eckhart que Dios nos regala la posibilidad de nacer y
presentarse en nosotros una vez alcancemos la nada descubriendo y desnudando la luz
divina®.

En la segunda mitad del siglo XX, Derrida interpreta la obra de Pseudo-Dionisio
como la lucha por pronunciar auténticamente a Dios® . Un combate perdido de
antemano porque ya desde un primero momento es demasiado tarde, antes de abrir la
boca o destapar nuestra pluma: «el lenguaje [junto con su artifice] ya ha comenzado sin
nosotros»*®. Otro modo de tematizar la situacion del decir respecto a Dios es hablar de
la metafora, del cambio de nombre (uetwvopia); por muy certera que sea la elaboracion
de este, jamas podra captar y transmitir por completo lo transcendente. Nicolas de Cusa
se refiere a «lo afirmado» como una conjetura imprecisa. Por ende, la verdad solamente
se concebira como perfecta correspondencia con la incognoscible unidad divina® y, en
consecuencia, toda teologia tendrd un caracter asintotico, de aproximacion e intento
infinito de pleno encaje con la verdad transcendente. Es siguiendo esta argumentacion
como de Cusa llega a la TN, a la que denomina docta ignorancia; el altimo
presupuesto®. Si bien es cierto que la filosofia y, con ella todo pensar, actla siempre
tomando distancia, esta Gltima ha de ser siempre finita. EI conocimiento es siempre
provisional y si encontramos y podemos hablar del infinito no es porque tengamos un
conocimiento del infinito sino porque llamamos infinito a todo otro conocido indefinida

e indistintamente!®?. La transcendencia muestra la incapacidad y los limites de lo

% ROREM (1993), p. 140.

% «|_a imagen desnuda de Dios” segin VEGA ESQUERRA (2008), p. 68.
%7 JONES (1996), p. 369.

% DERRIDA (1999), p. 33.

% MURILLO (2007), p. 44.

100 MURILLO (2007), p. 40.

101 MARTINEZ MARZOA (2013), p. 15.

32



humano. Siguiendo el capitulo 1V, la Causa universal es impasible e inalcanzable; ajena
a todo y carente de ubicacion (ovd¢ év tong £otiv) [1040]; «donde el principio engendra
al principio» escribira Eckhart'%? resaltando ese caracter de suma prioridad ontoldgica.
Dado que todos ellos son mundanos, ningln supuesto es valido para Dios.

En el capitulo anterior, Pseudo-Dionisio comenta que sus escritos en clave de TS
resultan mas extensos que la “Teologia Mistica”. Cuanto mas decir se requiere para
plantearlo [1033 A, cap. Il1], mas tapado e intrincado resultara aquel incomprensible
que trata de pensarse (vontdv mepiotédlovtar); la transcendencia. Con ello, mas alto
ascendemos (mpog 10 Gvavieg avavedopev) Yy MAs cerca nos encontramos de Dios.
Dicho en términos de Agustin, la inquietud va desapareciendo a lo largo del camino.
Una vez este llegue a su cima, en la etapa unitiva de la évodoc, llegaremos a prescindir
incluso de nuestro propio corazon: «porque nos has hecho para ti, e inquieto esta
nuestro corazon hasta que descanse en ti»'%,

En este menester, la descontaminacion y el desprenderse deben ser plenos pues
Dios es un gran balsamo: €l es el mayor de los consuelos. Y es que él suprime toda
diferencia, es ajeno a toda contraposicion, incluso aquella entre la vida y la muerte. Tal
y como Erilgena enfatiza, nacer significa salir (exitus) para volver (reditus) a Dios y
enmendar el desajuste que es la vida en este mundo!%*. Dejarlo todo atrds es
indispensable para que nada pueda eclipsar la tematizacion de la accion cristiana
fundamental: la caridad requiere del desapego por el mundo y la firme conviccion de
que va ser posible la salvacion; todo el mundo puede salvarse si ama a Dios. El
cristianismo difunde que lo Unico importante es ese alla transcedente. Para ser su
ciudadano, el aqui debe ser sacrificado: «Pues al igual que en la jerarquia de la sociedad
humana prevalece el poder mayor sobre el menor [...], asi también Dios sobre
todos» 1%° . La #xotacig es morir en vida, apostar y realizar el sacrificio de la
autoaniquilacion.

Este vivir en un mundo irrelevante y totalmente dependiente en tanto que efecto
de una Causa en términos metafisicos es la angustia cristiana que desaparece con la

niotig. Esta, habitualmente, se contrapone a la nocién de Aoywopdg y surge como una

102 Citamos parte de la apertura de los versos de “El grano de mostaza”, segin VEGA ESQUERRA
(2008), p. 139.

103 Conf. I, 1.

104 ROREM (2008), p. 603.

105 Conf. VIII, 15.

33



fidelidad a lo absurdo; la confianza total en lo indemostrable'®. La nictic es la completa
relativizacion y desprecio por el ente desde la espera; la inconmensurabilidad en la que
la TN cobra su pleno sentido. La transcendencia empuja (évwbnoetar) al completo
silencio (6Amg Gdpwvoc) [1033 C, cap. I11]. La ausencia de un decir en concreto es el
Unico decir posible de la distancia infinita. Ante lo inenunciable, la mejor opcion es
callar; frente a esta des-cualificacion total en la que se enuncia toda TS, la TN es
ontolégicamente méas consecuente en vista de la especial caracteristica del saber
imposible de Dios que aqui describimos. No es, como lo es lo demas, un referente
accidentalmente incierto y desconocido sino que ambos atributos son necesarios
siempre que tratemos de enunciarlo. La postura de la afasia no es por tanto una
situacion casual o provisional sino que es la Unica actitud posible tras realizar el
recorrido de la évodoc. Es destacable citar que la dupla de itinerarios de afirmacion y
Negacion tiene puntos de origen y destino opuestos porque lo primero en ser afirmado
sobre Dios es lo ultimo en ser negado y viceversa. Al final del capitulo Pseudo-Dionisio
insiste en que para tener fe se requiere atreverse y encaminarse a la destruccion
progresiva y sin excepcion de los elementos y las estructuras de lo inmanente a fin de
llegar a la union en el desconocimiento®’,

Al poco tiempo del terremoto acontecido a mediados del siglo V111, Constantino
V planeaba restaurar Hagia Irene de Constantinopla en consonancia con la regla
iconoclasta impuesta por su padre, decidiendo reconstruir el templo en su tamafio
original 1% . En consecuencia, ordend edificar sobre el plano del anterior pero
prescindiendo de la ornamentacion y haciendo disponer en su abside una cruz negra
junto a unos escasos y discretos mosaicos. La reduccion de simbolos al minimo y su
consecuente ausencia logra resaltar y fortalecer a aquellos que si se encuentran
presentes. Es el vacio, la piedra desnuda, fria y falta de referencias la que otorga a la
cruz negra su poder para acongojar y concernir. La del vacio es la mas potente de las
Ilamadas. Para Pseudo-Dionisio en términos del decir, de teologia afirmativa, el
discurso sigue un camino que es opuesto al que debemos tomar hacia Dios y opta por
una conjuncion de ascenso (Gvodoc), descenso (kabodoc) Yy acumulaciones
argumentativas cuyo inherente fracaso ya hemos expuesto. Es por ello que al hablar

desde la TN (Beiog apopéoswc) [1033 C, cap. I1], la ausencia del decir corresponde a

106 DODDS (1975), p. 159.
107 ROREM (1993), p. 211.
108 CORMACK (1975), pp. 35-44.

34



Dios y es superior a cualquier decir que positivamente se plantee acerca de él (to vmep
ndoav T0évtag). Como Eckhart enfatiza en su sermon del templo, JesUs no articula
palabra hasta no haber vaciado el templo por completo®.

Trece siglos despueés, en 1971, termina en los Estados Unidos la construccion de
la Rothko Chapel. Un edificio diafano de ladrillo en planta octogonal que acoge catorce
paneles pintados en negro con diferentes texturas elaboradas por el artista Mark Rothko
a mediados de los afos 60. La capilla es descrita en la entrada de su portal web como
«una quietud que se mueve» y «un santuario para quien busca» 1%: un decir
explosionado y el &nimo a la indagacién y el crecimiento en la busqueda de algo que no
se conoce, caracteristicas fundamentales en la teologia cristiana. A lo largo de este
trabajo hemos tratado con una tematizacion enormemente sui generis: la acotacion de
aquello sumamente ajeno y extrafio a nuestro ambito inmanente, aquello de lo que no se
tienen pruebas ni dudas, solamente puede hacerse de manera indirecta, extramuros, dada
su indefinicion total't. Vemos lo que sabemos; esta es la linea que han seguido tanto la
TS como una primera TN a la que hemos identificado con el inglés to denial y con la
particula de negacién od. Ahora, en ultima parte de la “Teologia Mistica” dejamos atras
este referirse sin referirse’'?. El ambito de la Negation es una TN mas avanzada que
faculta el despliegue de una TM, de la pura fe, pues esta es completamente ajena a todo
planteamiento sin importar cuan cuidadoso pueda ser*®3.

La exclusion es absoluta: Dios no es nada ni nadie que conozcamos (obte T
6vta avtny ywvooket) [1048 A, cap. V]. La particula negativa oo que advertiamos en los
tres primeros capitulos se ve sustituida por la muy continua reiteracion de la conjuncion
negativa otte; la enumeracion eliminativa: ni semejanza ni desemejanza (otte Opo10TNG
|} dvopo1dtc) ni tan siquiera verdad (otte aAnOeid) y asi sucesivamente. Asi finaliza la
“Teologia Mistica”, sin declarar ni x ni =, ni nada de nada pues todo negar se queda
corto ante lo plenamente inalcanzable que es Dios, en una cima mas alld de todo
(énéxewva 1@V 6hwv) [1048 B]. Més arriba hemos hablado de la similitud entre filosofia
y teologia y cdmo esta Gltima se sirve de las herramientas de la primera para exponer

sus postulados. Si bien hemos llegado a la gran diferencia entre ambas: la Negacién que

109 Mt. 21:12-13.

110 http://www.rothkochapel.org/

11 PERL (2002), p. 547.

112 Dios queda descrito como el gran irreferible. En Job. 42:5 basta con que una leve brisa se levante para
que tener la certeza de haber alcanzado a Dios. En el cristianismo querer y poder son sinénimos. Toda
explicacion ontoldgica o de cualquier otra indole sobra: GILSON (1939), p. 25.

113 ROREM (1993), p. 212.

35



fragua la TM es la consecuencia metodoldgica del absurdo: la fe en la Causa sui, en un
plano totalmente transcendente y desconectado de nuestro mundo. La aceptacion del
disparate es incontestable porque de una contradiccion puede seguirse lo que sea.

En definitiva, cuanto menos representada sea la representacion de lo
irrepresentable, mas certero sera el retrato del aquel que hace enmudecer (apOeyktém),
dejar de dar tumbos y abrazar ciegamente la fe'4; certeza sin prueba inmanente alguna.
La maxima expresion de una TS que acaba por ser TN y esta, a su vez, TM. El absoluto
negro de la Rothko Chapel es el analogo material de la unidad divina transcendente: la
mezcla de todos los pigmentos, una suma que absorbe el total del espectro. Lo que
Rothko pinta no devuelve nada a quien mira, la noche pinta con luz propia'*®, mistica y
escurridiza dada su exigencia de oscuridad y vacio. La representacion simbolica mas
cercana al silencio es un all black. Si menos es mas, Nada es la mejor propuesta
respecto a aquello que no corresponde a ninguna de las cosas que son ni tampoco a las
que no son (0vd¢ TL TV oVK Oviwv, 0VdE TL TV dvtwv £otiv) [1048 A]. El final del
texto concluye que no ha avanzado: si la meta es la nada, resulta imposible tomar una
posicion determinada. La pretension de la “Teologia Mistica” no es otra que enmarcar
la metafisica cristiana, mostrando con ello su gran incomodidad: la tendencia a la
sustitucion de las tormentosas nociones de transcendencia y nada es la prueba
fehaciente de la deriva nihilista que desde sus mas fundamentales preceptos arrastra el
cristianismo. Ya no hay dioses en la tierra. Una vez se ha definido al mundo como
secundario, solamente queda esperar la transfiguracion soportando el vacio y la

ausencia. Para el cristianismo, hacerse Uno con Dios es lo Unico que importa.

114 Conj. 1V, 5.
115 CANADAS (2016), p. 25.

36



4, CONCLUSIONES

Hemos visto como la nocion de Dios implica necesariamente que cualquier decir
que trate de elaborarse sobre ella siempre va a ser inadecuado dado el no-sujeto que
constituye. Tratar de pensar el absoluto resulta profundamente probleméatico porque
encontrarse sin referencia alguna es encontrarse perdido. El anélisis de los tipos y
naturaleza de las diferentes metaforas, intentos indirectos de decir, ha sido el punto de
partida de nuestro trabajo. En esta teologia, el éxito es reconocer un mas alla respecto a
este mundo. Todo el analisis simbdlico que desde esta pueda llevarse a cabo no es en el
fondo nada mas que una necropsia mas o menos didactica de la auténtica actitud que
debe tomarse hacia Dios; el silencio. Que, dada su pretension ecuménica, el cristianismo
no pueda darle la espalda al mundo y, por ende, se vea obligado a desarrollar analogias
entre Dios y los términos dnticos es la gran incomodidad que, a través del pensamiento
de Pseudo-Dionisio, hemos tratado de definir.

Asi pues, una vez planteado que a Dios no se llega desde el conocimiento,
hemos tratado de exponer el papel de la fe; clave capacitante para la concepcion de la
transcendencia. Como dice Agustin, Dios no apela a mentes sino a corazones. Es por
eso que el cristianismo es permanentemente resistente frente a toda critica o argumento;
recordemos como el entendimiento mutuo entre Pseudo-Dionisio y Apoldfanes resulta
imposible en la carta VII (2.3). Ser cristiano es creer en el todo-nada indiferenciado;
relativizarlo todo: no dejar que nada del mundo importe. El cristianismo tiende a su
propia autodisolucion. Sus alternativas: la deriva fundamentalista y el nihilismo total.
Al igual que quienes impacientes ante la ausencia de Moisés no tardan (3.1) en
comenzar a adorar entes mundanos (Ex. 32:4), el fundamentalismo hace lo propio con
sus normas, objetos, conceptos e intolerancias cuando las Unicas dedicaciones
coherentes en la perspectiva cristiana son la caridad y el ecumenismo. Por otro lado, el
pretender llevar el respeto filoséfico por la transcendencia hasta sus ultimas
consecuencias conlleva, como hemos explicado, la exigencia de asumir el nihilismo.

A partir del momento en el que las cuestiones que Pseudo-Dionisio plantea son
incomprensibles desde una estricta argumentacion formal, la postura fundamentalista
resulta absurda y totalmente desconectada de la teologia del Dios transcendente que se
supone deberia abrazar. Hemos tratado de evidenciar como en ningun caso simbolos y
metaforas pueden ser tomados como descripciones ad litteram. Para quienes cuenten

con el extravagante requisito previo de la fe, Pseudo-Dionisio ha planteado tres estadios

37



hasta iniciarse en la transcendencia: en primer lugar, desde la teologia simbodlica se
elabora un decir en alusion a las cosas que describe la transcendencia en términos
ontolégicos mediante un uso metaférico del lenguaje. En segundo lugar, la teologia
negativa consiste en negar que Dios pueda corresponderse o decirse con ente alguno.
Para ello, comienza un movimiento de contraccion en el que todo va negandose
paulatinamente hasta llegar a la nada. Es en esta nada donde se desarrolla el tercer
estadio; la teologia mistica: pasar de negar a guardar silencio y acallar los sentidos a
fin de unificarse con Dios. No obstante, una vez en la cima desierta solamente cabe
regresar al mundo; iniciar un camino de descenso en el que aunque no sea posible

deshacerse del mundo, si lo es despreciarlo.

38



5. BIBLIOGRAFIA
1. Edicién critica
Pseudo-Dionysius Areopagita. De Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica
Hierarchia, De Mystica Theologia, Epistulae, ed. A. M. Ritter, De Gruyter, Berlin,
1988.

2. Traducciones

Obras completas del Pseudo-Dionisio Areopagita, ed. de T.H. Martin Lunas, B.
A. C., Madrid, 1996.

Obras completas: Pseudo-Dionisio Areopagita, ed. de T.H. Martin Lunas, B. A.
C., Madrid, 2019.

Pseudo-Dionysius: The Complete Works, trad. de C. Luibheid & P. Rorem,
Paulist Press, New Jersey, 1987.

“Pseudo-Dionysius, On the Mystical Theology to Timothy” en The Cambridge
Edition of Early Christian Writings pp. 339-346, ed. y trad. de A. Radde-Gallwitz,
Cambridge University Press, Cambridge, 2017.

3. Libros y articulos

BEGGIANI, S. J. (1996), “Theology at the service of Mysticism: method in
Pseudo-Dionysius” en Theological Studies 57, pp. 201-223, Georgetown University,
Washington.

CANADAS H. (2016), “El negro como negacion apofatica; la Rothko Chapel”
en CARBONELL et al. Investigar les humanitats: viure a fons la humanitat, pp. 22-32,
Universitat de Girona, Girona.

CASARELLA, P. (2008), “Cusanus on Dionysius: the turn to speculative
theology” en Modern Theology 24:4, pp. 667-678, Wiley, New York.

CORMACK, R. (1975), “The Arts During The Age of Iconoclasm,” en BRYER,
A. y HERRIN, J. (eds.), lconoclasm, pp. 35-44, Cambridge University Press,
Birmingham.

DERRIDA, J. (1999), Como no hablar. Y otros textos, Proyecto A, Buenos
Aires.

DODDS, E.R. (1975), Paganos y cristianos en una época de angustia, Ediciones
Cristiandad, Madrid.

39


https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110277098/html
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110277098/html

PERL, E. D. (2002), “Pseudo-Dionysius” en GARCIA, J. J. E. & NOONE, T. N.
(eds.), A Companion to Philosophy in the Middle Ages, pp. 540-549, Blackwell
Publishing, New Jersey.

PERL, E. D. (2000), en GERSON, L., The Cambridge History of Philosophy in
Late Antiquity: volume Il, pp. 757-787, Cambridge University Press, Cambridge.

GILSON, E. (1996), El ser y los filésofos, Eds. Universidad de Navarra,
Pamplona.

GILSON, E. (2017), La filosofia en la Edad Media: Desde los origenes
patristicos hasta el fin del siglo X1V, Gredos, Madrid.

GILSON, E. (1939), Reason and Revelation in the Middle Ages, Charles
Scribner’s Sons, New York.

JONES, J. N. (1996), “Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative
Theology” en The Harvard Theological Review 89:4, pp. 355-371, Cambridge
University Press, Cambridge.

KUGLER, P. (2005), “The Meaning of Mystical ‘Darkness’ en Religious
Studies 41:1, pp. 95-105, Cambridge University Press, Cambridge.

KLIMA, G. et al. (eds.), (2007), Medieval Philosophy: Essential Readings with
Commentary, Wiley-Blackwell, New Jersey.

MARTINEZ MARZOA, F. (2015), Historia de la Filosofia I, Istmo, Madrid.

MARTINEZ MARZOA, F. (2013), Historia de la Filosofia Il, Istmo, Madrid.

MURILLO, 1. (2007), “El lenguaje afirmativo sobre Dios en Nicolas de Cusa”
en Cuadernos Salmantinos de Filosofia, vol. XXXIV pp. 37-66.

ROREM, P. (1993), Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an
Introduction to Their Influence, Oxford University Press, New York.

ROREM, P. (2008), “The Early Latin Dionysius: Eriugena and Hugh of St.
Victor” en Modern Theology 24:4, pp. 601-614, Wiley, New York.

SELLS, M. A. (1994), Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago
Press, Chicago.

STACE, T. W. (1961), Mysticism and Philosophy, MacMillan & Co, London.

STANG, C. M. (2012), Apophasis and Pseudonymity in Dionisius the
Areopagite: “No Longer 1", Oxford University Press, Oxford.

40



4. Ediciones de otros textos citados

El fruto de la Nada y otros escritos: Maestro Eckhart, ed. y tr. Amador Vega
Esquerra, Siruela, Madrid, 2008.

Los libros del Nuevo Testamento, ed. Antonio Pifiero, Trotta, Madrid, 2021.

The Hebrew Bible: A Translation with Commentary en 11l vol., ed. y tr. Robert
Alter, Norton, New York, 2019.

Platon: Dialogos I11: Fedon, Banquete, Fedro, tr. Carlos G. Gual et. al., Gredos,
Madrid, 1986.

Plétino: Enéadas I11-1V, tr. Jesus Igal, Gredos, Madrid, 1985. Para la alusion al
término citado en la nota 71 nos hemos servido del servicio en linea

https://www.loebclassics.com/ visitado a 18/05/22.

San Agustin: Confesiones, tr. Alfredo Encuentra Ortega, Gredos, Madrid, 2010.

5. Diccionarios

DANKER, F.W. & KRUG, K. (2009), The Concise Greek-English lexicon of the
New Testament, University of Chicago Press, Chicago.

LIDDELL, H. G. & SCOTT, R. & JONES, H. S., A Greek-English Lexicon en
https://logeion.uchicago.edu/lexidium visitado a 18/05/22.

6. Otros recursos

Hagia Irene: entrada en Great Online Encyclopaedia of Constantinople:
http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmalD=10895#note
endNote 9 visitado a 18/05/22.

Rothko Chapel: portal web: http://www.rothkochapel.org/ visitado a 18/05/22.

41


https://www.loebclassics.com/
https://logeion.uchicago.edu/lexidium
http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9
http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9
http://www.rothkochapel.org/

	El fruto de la Nada y otros escritos: Maestro Eckhart, ed. y tr. Amador Vega Esquerra, Siruela, Madrid, 2008.
	Los libros del Nuevo Testamento, ed. Antonio Piñero, Trotta, Madrid, 2021.
	The Hebrew Bible: A Translation with Commentary en III vol., ed. y tr. Robert Alter, Norton, New York, 2019.
	Platón: Diálogos III: Fedón, Banquete, Fedro, tr. Carlos G. Gual et. al., Gredos, Madrid, 1986.
	Plótino: Enéadas III-IV, tr. Jesús Igal, Gredos, Madrid, 1985. Para la alusión al término citado en la nota 71 nos hemos servido del servicio en línea https://www.loebclassics.com/ visitado a 18/05/22.
	LIDDELL, H. G. & SCOTT, R. & JONES, H. S., A Greek-English Lexicon en https://logeion.uchicago.edu/lexidium visitado a 18/05/22.
	Hagia Irene: entrada en Great Online Encyclopaedia of Constantinople: http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9 visitado a 18/05/22.
	Rothko Chapel: portal web: http://www.rothkochapel.org/ visitado a 18/05/22.

