
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   

http://zaguan.unizar.es 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Negación y transcendencia en 
Pseudo-Dionisio 

 
 
 

Negation and transcendence in Pseudo-
Dionysius 

 
 

Autor 

 

Álvaro Basols Berges 
 

 
 

Directora 

 
Aida Míguez Barciela 

 
 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

2022 

 
 
 



 

NEGACIÓN Y TRANSCENDENCIA EN PSEUDO-DIONISIO 

 

ÍNDICE 

1. Introducción, p. 3. 

2. Las cartas 

2.1 El ὑπερούσιος y la figura sensible de la transcendencia (cartas I, II y V), p. 5. 

2.2 La doble identidad de Cristo (cartas III y IV), p. 10. 

2.3 La gratuidad de la fe (cartas VII y IX), p. 17. 

3. La “Teología mística” 

3.1  Mística y negación: el camino hacia Dios (capítulos I y II), p. 22. 

3.2 Nada y silencio (capítulos III, IV y V), p. 31. 

4. Conclusiones, p. 37. 

5. Bibliografía, p. 39. 

 



3 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 Este trabajo presenta una lectura hermenéutica de algunos de los textos 

atribuidos al llamado Pseudo-Dionisio Areopagita, que supuestamente vivió en el 

ámbito bizantino en torno a los siglos V y VI. Durante largo tiempo, a Pseudo-Dionisio 

se lo confundió con Dionisio, destacado en Hch. 17:34 como un miembro del Areópago 

ateniense al que Pablo logró convertir al cristianismo.  

 Comenzaremos el trabajo examinando sus cartas para posteriormente tratar su 

“Teología Mística”, señalando algunas cuestiones referentes a otros autores del 

pensamiento medieval, especialmente: Agustín, Escoto Eriúgena, Meister Eckhart y 

Nicolás de Cusa. Seguiremos una doble metodología: por un lado, acudiremos al 

original griego y consultaremos varias traducciones para evitar que estas puedan 

distorsionar el texto. Por otro lado, seguiremos y reseñaremos la argumentación a fin de 

describir y posteriormente analizar el significado y las implicaciones de su colapso 

lógico, herramienta de la que Pseudo-Dionisio va a servirse para exponer el puesto que 

Dios ocupa; noción que en filosofía se denomina transcendencia y que marca el final 

del pensamiento antiguo. En adición, este trabajo plantea otros dos objetivos añadidos a 

la propia interpretación de los textos. Primeramente, emprendemos una crítica al 

fundamentalismo mediante materiales de la propia tradición cristiana y, en segundo 

lugar, nos referiremos a una concisa selección de obras de arte originadas entre el siglo 

VI y la segunda mitad del siglo XX para las que elaboraremos una sucinta 

contextualización y comentario teológico. 

 El pensamiento “helenístico-medieval” que enmarca la obra de Pseudo-Dionisio 

está marcado por la relativización y descualificación del mundo así como por su 

sometimiento a la transcendencia. La pérdida de importancia de los límites ónticos trae 

consigo tanto la sustitución de las πόλεις por una comunidad universal artificial como el 

planteamiento de un nuevo espacio para lo divino. De ahí se sigue que se declare que 

todo el mundo puede salvarse y que Dios no puede habitar en un mundo podrido e 

inconsistente. Es por ello que la figura de Jesús es necesaria como puente entre creador 

y creación: el visitante divino del mundo que actúa como nexo mensajero; transmisor de 

un misterio que será la base para la fe. Como veremos, la misma transcendencia que 

hace fundamental la presencia de Cristo en el mundo también la hace incompleta. Es 

por ello que, en último término, la teología se ve obligada a optar por la negación para, 



4 

 

posteriormente, llegar al silencio. Esta incomodidad fundamental del cristianismo está 

omnipresente en los textos de Pseudo-Dionisio que aquí trataremos.  

 Por consiguiente, teología y filosofía quedan solapadas al compartir un mismo 

problema: aquello que estudian no es ente (cosa o concepto) alguno. La imposibilidad 

del planteamiento de un decir genuinamente transcendente genera una problemática que 

atraviesa de raíz toda la tradición cristiana. Nociones como ser o diferencia ontológica 

serán planteadas en relación con Dios, expuesto como Causa única y transcendente al 

mundo. Con ello expondremos cómo Pseudo-Dionisio diferencia y clasifica las maneras 

de hacer teología; del paulatino refinamiento de las metáforas a la negación más radical 

para llegar a la nada por medio de la afasia, fruto del rechazo de toda argumentación 

que pueda ser enunciada sobre Dios. 

  



5 

 

2. LAS CARTAS 

2.1. El ὑπερούσιος y la figura sensible de la transcendencia (cartas I, II y V) 

En Pseudo-Dionisio, la ausencia de conocimiento (ἀγνωσία) [1065 A, carta I]1 

no debe tomarse como mera barrera o límite marca de un final absoluto. Así pues, en 

primer lugar, es preciso que comencemos descartando esta concepción desde la que 

ἀγνωσία se entiende exclusivamente en términos de carencia, incapacidad y privación 

total. Por el contrario, la ἀγνωσία ha de contemplarse como un plano totalmente ajeno y 

preeminente (ὑπεροχικῶς) al de la γνῶσις. Este es el plano de Dios, denominado 

ὑπερούσιος, totalmente extraño a lo sensible y a lo óntico; fuera del conocimiento de las 

cosas (ὄντων γνῶσις). Dice Pseudo-Dionisio que quien percibe a Dios (ἰδὼν θεὸν) no es 

a este a quien ha visto (οὐκ αὐτον ἑώπακεν) sino a alguna de las cosas que pueden 

llegar a conocerse de él. La consistencia de las cosas en la οὐσία -su ser inmediato- es 

sustituida por una consistencia suprasensible en relación a la cual estas resultan 

rescatadas, transensibilizadas y validadas. El mundo ya no es presencia inmediata. 

Por otra parte, la γνῶσις como percepción, tal y como aparece en el Nuevo 

Testamento, resulta completamente inadecuada para Pseudo-Dionisio; Dios no 

pertenece al plano de lo perceptible. En consecuencia, la ἀγνωσία es la única ruta 

posible hacia el ὑπερούσιος y, con ello, la γνῶσις queda devaluada: la luz (φῶς) que 

ilumina, define y aclara las cosas es en este caso un obstáculo que eclipsa la oscuridad 

(σκότος) de Dios, que permanece oculto cuando la luz está presente (καλύπτεται παντὶ 

φωτὶ). Como marca el prefijo -ὑπερ, la oscuridad se encuentra apartada, en un plano 

superior y más alejado: para alcanzar lo transcendente, aquello que rebosa lo que es 

propio de lo óntico (καὶ οὐσίαι ὑπεριδρυμένος), se requiere estar por encima de la 

capacidad de comprender (ὑπερ νοῦν). El λόγος revelado es el presupuesto y el punto de 

partida del νοεῖν. Este es el gran misterio en torno al que se articula el pensamiento 

cristiano.  

Al comienzo de esta primera carta, Pseudo-Dionisio utiliza la construcción 

ἀφανὲς γίνεται para enunciar la desaparición de la oscuridad ante la luz de lo óntico. No 

obstante, no se trata de un mero desvanecimiento sino más bien de un apagado2. Decir 

que la oscuridad se apaga es aseverarla como luz. Esta expresión no es propia del 

llamado lenguaje natural puesto que, en este, «afirmar una determinada característica 

                                                
1 Citaremos siguiendo RITTER (1988). 
2 Ἀφανὲς es una forma privativa que conecta con el verbo φαίνω (cf. LSJ: hacer aparecer, dar la luz 

sobre algo). 



6 

 

de alguna x es también negar alguna(s) otras de sus característica(s)»3. Refiriéndonos a 

oscuridad luciente progresamos más en la dirección aquí descrita de lo que haríamos 

mediante el uso de cosas y conceptos. La verdad del trans-óntico es la supra-verdad 

(ὑπεραλήθεια) que necesariamente constriñe la lengua y se dice con lejanía (ἀπόφησον). 

Vemos entonces como ya desde el mismo comienzo de nuestra lectura 

encontramos el primer ejercicio de «gimnasias verbales»4. En este caso, se aparenta un 

oxímoron que vuelve a enunciarse al final de la carta [1065 B, carta I] cuando se habla 

del conocimiento de la ausencia de conocimiento (ἀγνωσία γνῶσίς) como el mejor y 

más fuerte de todos (κρεῖττον παντελὴς). Aquel saber que supera a todos los 

conocimientos conclusivos en cuanto a la recepción de información (ὑπερ πάντα τὰ 

γιγνωσκόμενα). Unos conocimientos inadecuados, ciegos e incapaces frente a esa luz 

especial que es lo oscuro. La verdad óntica a la que estos aluden no más que el cúmulo 

de verdades que al encontrarse iluminadas se poseen a través de los sentidos (ἔχοντας ὂν 

φῶς). Para el cristianismo, hay una verdad superior, oculta y ajena al mundo; la 

presencia de la ausencia. Según Agustín, las cosas no son Dios -el ausente- sino su 

creación transensible: «pero cuando haya encontrado algo en ellas [en las cosas] que no 

piense que ha encontrado aquello que está inmutable por encima de esas cosas»5. De ahí 

que forzar y contorsionar el lenguaje evitando su uso ordinario no sea una incoherencia 

sino todo lo contrario, «un uso calificado de la contradicción lógica»6. Una generación 

deliberada de extrañeza en el lenguaje con la que se intenta la máxima adecuación con 

el no-referente; lo radicalmente diferente a todo.  

Las apariencias tanto de incoherencia como de dislate son herramientas de las 

que Pseudo-Dionisio se sirve. Un mecanismo que resultarán denotativo una vez 

tomemos la siguiente consideración: no es ninguna trivialidad apuntar que nos 

encontramos ante un uso metafórico de la lengua. Este lenguaje no obedece a una clara 

correspondencia semántica sino que de cada término referido se toman selectivamente 

algunas de sus propiedades en función de cada caso particular. Cuando al inicio de la 

quinta carta Pseudo-Dionisio vuelve a hablar de la luz refiriéndose al dominio en el que 

se dice que «Dios es» (κατοικεῖν ὁ θεὸς) [1073 A] no entra en contradicción cuando se 

                                                
3 JONES (1996), p. 358. 
4 Expresión de ROREM (1993), p.8. 
5 Conf. XIII, 11 según ENCUENTRA (2010). Utilizaremos esta edición para las siguientes citas. 
6 JONES (1996), p. 357. 



7 

 

refiere a ella como “oscura” (γνόφος)7. La de la luz es una analogía con Dios cuyas 

diferencias se hacen patentes en la distancia constituyente (es decir, lo que separa lo 

óntico y lo divino). Una distancia inscrita en la diferencia ontológica. 

 Como vemos, en una metáfora las similitudes tienen un carácter simbólico: 

expresan mediante alusiones a imágenes hechos que no son de su misma índole. 

Llamamos teología simbólica “TS” al decir sobre Dios que se elabora mediante la 

alusión a características ónticas. Al comienzo de la carta IX, Pseudo-Dionsio habla de 

un supuesto tratado en el que él mismo se dedicaría a aclarar para las almas perdidas, 

incompletas (ταῖς ἀτελέσι τῶν ψυχῶν) lo oculto (ἀπόρρητος) de las Escrituras [1104 B]; 

la “Teología Simbólica”. Mediante el decir simbólico no se logra más que hablar acerca 

de las cosas, de lo que percibimos. Dios sobrepasa los rayos de la luz (ὑπερβολήν) 

[1073 A, carta V] porque es ontológicamente irreductible a lo óntico (ὑπερουσίου 

φωτοχυσίας). La sobreabundancia de luz transciende el orden de las cosas y se torna 

oscuridad. Dios no es meramente oscuro sino que es oscuro por ser demasiado brillante; 

lo absolutamente brillante.  

Esta inaccesibilidad (ἀπρόσιτος) es ajenidad respecto al mundo, que se ha visto 

completamente desvalorizado y relativizado tanto ética como ontológicamente. Aunque 

tengamos la mejor de las visiones, esta no basta para ver a Dios: su modo de percepción 

está por encima de los sentidos; él está más allá. A diferencia de los dioses griegos 

(presentes en la figura de cada cosa, en cada εἶδος), el Dios cristiano es un desvinculado 

total: ni puede observarse ni necesita ser observado; es una causa sui. ¿Cómo se explica 

esto? En el pensamiento pseudo-dionisíaco hay una separación entre el autor, que 

permanece oculto, y su obra, la teofanía8, que actúa erigiéndose como una pantalla 

generadora de distancia (προβεβλῆσθαι) [1105 C, carta IX]. No obstante, la presencia 

de cosas es como la presencia de Dios; menospreciar al mundo es menospreciar a su 

creador. En la segunda carta se afirma cómo la tenencia de esta incomparablemente 

colosal abundancia de brillo (ὑπερἑχουσαν φανότητα) [1068 A] que causa todo cuanto 

percibimos y conocemos no puede decirse como las cosas porque queda más allá de 

ellas (πάντων ἐπέκεινα). Es dado este carácter de ónticamente indiscriminable que 

hablamos de Causa única y supresión de toda autonomía de las cosas; las diferencias 

                                                
7  Γνόφος es una forma posterior de δνόφος que en Aristóteles tiene un uso en el campo de lo 

meteorológico. Con ella se alude a la inestabilidad de la tormenta así como a la desubicación y cegado 

propias del encontrarse entre la niebla. Para Pseudo-Dionisio, Dios hace perder las referencias de quienes 

le buscan como si de una tormenta de arena se tratase. Su γνῶσις se da en la ἀγνωσία.  
8 GILSON (2017), p.81.  



8 

 

ónticas han dejado ya de ser importantes. La teología cristiana es una nueva ontología 

en la que ser ente pasa a significar ser un efecto de la Causa. Dios es impensable porque 

en su absoluto ontológico del Uno todo no tiene ninguna referencia ni discriminación; lo 

que se piensa y se comprende son siempre los límites, no lo infinito. 

Como se dice en la carta, ni siquiera la bondad (αγαθότητα) y la divinidad 

(θεότητα) son ni forman parte de Dios: él está siempre por encima de ellas (ὑπερ 

θεαρχíαν ἐστὶ καὶ ὑπερ ἀγαθαρχίαν). Ambas son recursos para nuestro bienestar 9 

(χρῆμα) que él nos regala (δώρου) [1069 A, carta II]. La posibilidad de adoptar sus 

bienes, permitir que él nos haga buenos y divinos (ἀγαθοποιοῦ καὶ θεοποιοῦ) [1068 A], 

nos abre la opción de comenzar a escalar hacia él10: tener el propósito y el ímpetu 

(μένους) [1069 A] para llegar a ser divinos y buenos (θεούμεθα καὶ αγαθυνόμεθα). La 

conclusión inmediata de esto es la igualación de todo ser humano en función de esta 

pretensión: el cristianismo es el camino que conduce a la Modernidad. Sus comunidades 

no son πόλις porque no tienen ni necesitan vínculos ni distancias mundanas, pactan su 

pertenencia apelando a este destino común y universal: el siempre inimitable e 

irreproducible (τό ἀμίμητον μίμημα), previo y superior a todo comienzo (ἀρχή) [1068 

A].  

Es conveniente apuntar que el carácter de anterioridad del que hablamos no 

atiende a un criterio temporal sino ontológico tal y como apunta Kügler: «cuando 

Pseudo-Dionisio caracteriza a Dios como Causa está pensando en la relación entre un 

arquetipo y su imagen»11. La primacía ontológica se traduce en un mensaje de salvación 

frente a la corrupción. Las propiedades pasan de ser propias de las cosas a ser propias 

de Dios: nada de lo inmediato tiene pues valor en el cristianismo. Ἀρχή también es 

potestad y reglamentación: Dios es planteado como el artífice de las cosas, aquel que no 

anda continuamente dirigiéndolas sino que nos deja configurado tanto lo que son como 

el orden de cada una de ellas. Un creador ex nihilio libre e independiente que no es un 

hacedor dependiente, que no fabrica el mundo a partir de algo previo (ποιέω). Para 

Pseudo-Dionisio, inicialmente y sin esfuerzo solo podremos aspirar a alcanzar las cosas, 

aquello que no es transcendente. Esta es la línea que marca el comienzo del esfuerzo 

por desprenderse de ellas. Dejar el suelo firme de lo evidente y perceptible para saltar 

                                                
9 DANKER & KRUG (2009). 
10 Cabe destacar que Pseudo-Dionisio contempla un planteamiento jerárquico tal y como se desarrolla en 

BEGGIANI, S. J. (1996), pp. 211-213. En la p. 213 también se menciona cómo el ofrecimiento de 

salvación es algo universal «que se extiende a toda la creación». 
11 KÜGLER (2005), p.104. 



9 

 

hacia Dios mediante la elaboración simbólica; la metáfora: la humildad de reconocerse 

ignorante y plantear decires que indirectamente puedan referirse a ese absurdo 

inenunciable que es la transcendencia. Este salto al que nos referimos se produce una 

vez se penetra en la luz invisible (ἀόρατος) [1073 A, carta V].  

  



10 

 

2.2. La doble identidad de Cristo (cartas III y IV) 

 La tercera carta introduce un nuevo elemento cuando habla de Cristo, el entrar 

mostrándose (ἐμφάνειαν) [1069 B, carta III] con el que Dios se presenta adecuándose a 

nosotros (καθ' ἡμας). Esta llegada se produce a través de un tránsito de avance 

(προεληλυθέναι) desde la ὑπεροὐσία hasta el plano óntico de lo humano (ανθπῶπικως 

ούσιωθέντα). Lo que hasta ese momento había permanecido oscuro (ἐκ τοῦ τέως 

ἀφανοῦς) se presenta con claridad (ἐκφανὲς) a sí mismo mediante la TS. A este decir se 

le conoce como cristología. Empero, si no nos quedamos solamente con esta salida 

visible desde lo transcedente y vamos más allá de ella (καὶ μετὰ τή ἒκφανσιν)12 , 

acabaremos en el vacío: lo oculto, oscuro y codificado (κρύφιος). Jesús también se 

encuentra escondido (Ίησοῦ κέκπυπται): por medio del misterio (μυστήριον) que es la 

encarnación pasamos del secreto de su ausencia al de su presencia. El término 

μυστήριον se relaciona con el verbo μύω (cerrar los ojos -no percibir- y cerrar los labios 

-no decir-) y apunta directamente a que el camino más adecuado para proseguir en la 

teología es la teología mística (μυστικῆς θεολογίας) “TM” de la que más adelante 

hablaremos. 

 La cristología es un decir de la contradicción que requiere una relativización del 

decir (λóγος) y de los ímpetus por entenderla (μένει νοούμενον) frente a la fe. En el 

cristianismo de nada sirve entender; hay que tomar otra ruta. Todo esto nos lleva a una 

consideración que aparece al comienzo de la carta: hasta el decir teológico 13  (τὴν 

θεολογίαν) -aquel que se diseña y articula dirigiéndose hacia Dios, tratando de 

considerarlo en cuanto a lo que es- es indirecto, un decir siempre velado (αἰνίττεσθαι) 

que mantiene el carácter de inexplicable (ἄῤῥητον). El amor de Cristo por los humanos 

(χριστὸν φιλανθρωπίας), aquello que lleva a presentarse en el mundo, no es un amor 

como los demás: no diferencia entre los seres y excede las coordenadas de lo 

expresable: es incomprensible, una verdad de fe en las Escrituras. «Las mismas 

Escrituras se limitan a hablar de Él [Dios] en términos tomados de las criaturas»14 y por 

ende ónticos.  

                                                
12 Tanto en este último término como en ἐμφάνειαν, al comienzo de este apartado, hemos tratado de hacer 

patentes en nuestro idioma el significado que aportan los prefijos de estos que encontramos en el griego. 

Ἐμφάνειαν cuenta con εμ- (acceder a estar junto a o entre, llegar) y ἐκφανὲς lo hace con ἐκ- (desde, 

abandonando, salir). 
13 En ROREM (1993), p. 9 se precisa como Pseudo-Dionisio utiliza sistemáticamente la palabra θεολογία 

en un sentido de «palabra de Dios» que alude exclusivamente a los autores bíblicos. 
14 GILSON (2017), p.79. La palabra de Dios es el último caso en el orden de la TS. 



11 

 

A este respecto, la TS es un recurso más que refuerza y se hila con la gran 

ausencia que es Dios. La alusión al tercer capítulo del Libro de Malaquías que 

encontramos en el inmediato comienzo de la carta no es una cuestión de estilo; se trata 

de una advertencia que debe ser examinada. Las escrituras son siempre el punto de 

partida del pensar y, por ende, la labor principal de la filosofía pasa a ser la exégesis, el 

hacer-hablar a unos textos ya dados que necesitan interpretación: crear un discurso a 

partir de ese disparate que es la revelación, la ausencia de un texto como revelado. 

Preguntarse qué es creer. La filosofía no desaparece durante la llamada edad media. Sus 

actuaciones se producen en las coordenadas del cristianismo ya que este, a fin de poder 

existir, se ve abocado a hablar el lenguaje del mundo. 

Dios dice que está por enviar a su ángel mensajero (mal’akhi) a clarificar el 

camino para «el maestro al que buscáis» deseosamente15. Lo contrario a lo que se 

esperaba ocurre súbitamente (Ἐξαίφνης ἐστὶ παρ' ἐλπίδα). Este suceso no será otro que 

«Cristo cumpliendo con su cometido y llegando a su Templo [es decir, a estar entre 

humanos] de sopetón»16. El incomprensible que se presenta de manera excepcional en el 

mundo. Como vemos, su presencia se produce en el mundo sensible pero no es 

meramente sensible. Un humano del que no todo, comenzando por su venida, es 

humano.  

Decir esto de ‘sin ser esperado ocurrió’ es un ejercicio de distancia, un 

contrafáctico que queda al desnudo al mismo tiempo que nos escapa por completo. La 

llegada de la no-manifestación a la manifestación solamente puede llegar en un ahora 

gratuito. La acción de un amor tan extraordinario que causa una brecha en la 

transcendencia. La teología dice que Dios es el acontecimiento de Cristo, que actúa en 

un espacio de igualdad transensible (φιλανθπωπίας)17. El misterio de Jesús radica en 

que es imposible conocerlo por completo. Aún estando presente en el mundo, 

permanece oculto, en plena indeterminación; su ingreso en la οὐσία no implica la 

pérdida de su estatuto transcendente.  A partir de esto llegamos a que la aseveración de 

Cristo como transcendente y no transcendente al mismo tiempo está apuntando 

directamente al silencio fundador de la TM: frente a un misterio irresoluble, callar es la 

                                                
15 Mal. 3:1 en ALTER (2019). Utilizaremos esta edición para las siguientes citas. 
16 Ibid.  
17  En Lc. 1:37 María escucha al mensajero decir «nada es imposible para Dios». En este trabajo 

emplearemos la edición de los libros del Nuevo Testamento de PIÑERO (2021). 



12 

 

mejor opción. Porque, como aparece al término de la carta, aún en su λόγος persiste 

inefable (ἄῤῥητον)18.  

Este tema de la doble identidad de Jesús continúa en el inicio de la cuarta carta. 

Pseudo-Dionisio dice haber sido preguntado por su interlocutor acerca de cómo puede 

Jesús transcenderlo todo (ὁ πάντων ἐπέκεινα) [1072 A, carta IV] y establecerse como 

humano (ἀνθτρώποις οὐσιοδῶς συντεταγμένος). ¿Cómo puede explicarse la 

contradicción de que Jesús sea una transcendencia inmediata, inmanente? La respuesta 

no tarda en señalar que Jesús cuenta con todo lo que compone a un humano. Si bien 

sería un error delimitarlo (ἀφορίζομεν) como tal pues no es exclusivamente humano 

(οὐδὲ γὰρ ἄνθπωπος μόνον). Con esto, la transcendencia transgrede su propio estatuto 

de transcendencia e ingresa en el mundo para poder continuar siendo transcendente. 

Esta contradicción es el problema de Cristo, así es como se mantiene el misterio, con 

planteamientos que formalmente se construyen como parejas antitéticas: perceptible 

pero imperceptible. El gran reto de la cristología es pensar la transcendencia 

manteniendo intacto su estatuto de transcendente. Que algo sea y no sea al mismo 

tiempo es una contradicción, algo incomprensible. 

A este respecto es destacable la contraposición que en la obra de Pseudo-

Dionisio encontramos entre única Causa (αἰτία) y ser (oὐσία)19. De esta premisa se 

sigue que en la obra de Pseudo-Dionisio la doble identidad20 es formalmente necesaria, 

ambos términos solamente pueden darse por separado. Que Jesús es humano de otro 

modo se evidencia en su forma de estar en el mundo, más valiosa y diferente a la que es 

propia de los seres. El mensaje cristiano es radicalmente totalizador y antinatural: Cristo 

frente a “todo”. Por eso, por su condición de transensible y relativizador, él es capaz de 

amarlo todo porque es como todos los humanos. Amarlos a todos equivale a no amar a 

nadie en particular; no tener preferencias, amigos o enemigos es la gran relativización 

antinatural que Eckhart también destacará a comienzos del siglo XIV, la que más 

distancia genera con el mundo: amar el alma (entendida como todas y cada una de las 

                                                
18 Es reseñable que en muchos casos como este, el término λόγος no se refiere a «la palabra revelada» 

sino al decir propiamente humano. 
19 La oposición, propia de una TS, aparece formulada en PERL (2000), p. 770.  
20 Las disputas acerca de esta cuestión parecen haber sido un punto central del debate cristológico en 

torno a los siglos V y VI.  «Cuando los escritos dionisíacos tuvieron su primera aparición conocida [al 

principio del siglo VI], esta carta [la cuarta] atrajo mayor atención que cualquier otro pasaje»: ROREM 

(1993), p. 9.   



13 

 

almas) es lo único que conduce directamente hacia Dios 21 . El universalismo de la 

comunidad cristiana se fundamenta en que sus lazos no están en este mundo. 

 Toda esta exposición de Cristo con la que comienzan las primeras líneas de la 

cuarta carta termina con la declaración de su capacidad de desbordar el ser (περιουσίᾳ) 

[1072 B] posibilita la disposición de este también como ὑπερουσίως (εἰς οὐσίαν ἀληθῶς 

ἐλθὼν ὑπὲρ οὐσίαν οὐσιώθν). Cristo nace hombre pero lo hace sobrenaturalmente, 

transgrediendo la naturaleza. Es la concepción de que tras crear el mundo, Dios vuelve a 

dar noticias de sí mismo. Esto es el cristianismo, una nueva forma de estar en el mundo, 

un precepto teológico que fundamenta la contradicción de ser mortal y divino al mismo 

tiempo. La desaparición de la primacía de todo límite, del ser, trae consigo a lo infinito, 

al planteamiento transcentental de la propia vida más allá de la muerte. Salvarse deja de 

ser “quedarse aquí vivo, sobrevivir” para convertirse en la “liberación frente al aquí”. 

Esta declaración es una metáfora que hace añicos la argumentación de la doble 

identidad que desde el comienzo de la carta venimos tratando. Su sustrato metafórico es 

la aporía formal, la más adecuada de todas las formas de la TS, mientras que su 

referente es la περιουσíᾳ del ὑπερούσιος. Dada su condición de indecible, aludir 

directamente a la περιουσíᾳ es no poder hacer más que negar la posibilidad de 

acercarnos afirmativamente a ella. Con su argumentación, Pseudo-Dionisio está 

planteando dos esferas que se encuentran tanto juntas como separadas 22. En última 

instancia, los cristianos no pueden más que refugiarse en su fe: a partir de la 

inconsistencia trata de buscar la consistencia. Vemos como las argumentaciones lógicas 

no son operativas en tanto que hablamos de algo por encima de toda determinación, más 

allá del concepto. De Dios no puede decirse ni  A ni ¬A. Nótese que de mano de este 

desarrollo hemos articulado los tres niveles de la teología de Pseudo-Dionisio.  

Posteriormente, en la carta aparecen dos formas argumentales diferentes que 

refuerzan  este contenido. En primer lugar, desde la TS, se alude a las acciones de 

Cristo: fenómenos híbridos que dejan huella intranscendente de lo transcendente. Estos 

no son milagros sino hechos sobrenaturales (ὑπερφυῶς) que son una demostración 

sensible (δηλοῖ) de que la condición de Jesús no se limita a lo humano. Aparecen a este 

propósito referenciados episodios de la vida de Cristo: el que remite a su particular 

concepción y aquel que cuenta su capacidad para caminar y hacer caminar sobre las 

aguas del Genesaret. Anormal desde su génesis y sobrehumano que supera todo nuestro 

                                                
21 GILSON (2017), p.668. 
22 Decidir permanecer en la aporía y no entrar en su análisis es estar en disposición para la TM. 



14 

 

mundo. Una vez presentados los acontecimientos, los pescadores «se pusieron a dar 

voces de puro miedo» exclamando «¡Es un fantasma!»23 y el ángel le dijo a José que no 

tuviese reparo24 en aceptar a María. Ante esta clase de acontecimientos, los sentidos, 

canal y escollo al mismo tiempo, quedan estupefactos. Cristo ingresa en la naturaleza de 

un modo especial y lo demuestra desafiándola continuamente; transensibilizando lo 

sensible las cosas y el aquí. 

 Las acciones de Jesús son increíbles y por ello requieren de este modo especial 

de creencia; el don gratuito de la fe: una mirada capaz de ver a Dios (θείως ὁρῶν) [1072 

B, carta IV]. La novedosa creencia de que hay otra manera de habitar el aquí; el estar-

en-el-mundo atravesado por la transensibilización: sentirse en la obligación de 

identificarse-con e imitar al φιλάνθρωπος que a su vez se ha identificado con el hombre. 

José decidió obedecer al ángel mientras que Pedro, ante lo sobrenatural (ὑπερφυεῖ 

δύναμει) que desde la barca veía, demandó más evidencias para corroborarlo. Tanto 

estos como el amplio resto de sus actos (λοιπὰ πάμπολλα) son acciones universales y 

cosmopolitas. Las Escrituras, animan a conocer a Jesús a través de la interpretación de 

sus actos25. Que Cristo quiebre continuamente el orden del mundo resulta totalmente 

coherente dada su condición transcendental. Para acontecer ante lo humano, el anuncio 

del ὑπερούσιος ha de hacerse de alguna manera en el mundo. No obstante, para un 

cristiano, las explicaciones a último término jamás se producen en lo inmanente; lo 

importante es que el cadáver de Cristo muerto desaparece pues, para completar su 

mensaje, este vuelve a aquello que reivindica: la transcendencia. 

La ascensión es un requisito porque el que es de allá pertenece allá, por lo que 

debe dejar su nicho vacío; lo transcendente no puede dejar presencia alguna en el 

mundo. En ningún caso Cristo puede ser visto como una huella en el mundo, Jesús no 

queda para la posteridad como un tótem divino y sensible en el que buscar consuelo. El 

episodio de la cruz es la gran anomalía porque provisionalmente le niega a lo divino su 

condición de divino. Es por ello que la horizontalidad del nicho en El cuerpo de Cristo 

muerto en la tumba de Holbein y la verticalidad en el elevarse de El entierro del conde 

de Orgaz del Greco corresponden a dos ejes de concepción simbólica totalmente 

inconmensurables entre sí; no-fe y fe respectivamente. Creer o no creer el mensaje. Es 

así, desde la fe, como se plantea que Dios tiene siempre la única palabra. Él es lo único 

                                                
23 Mt. 14:26 
24 Mt. 1:20 
25 Mt. 7:15 



15 

 

necesario, la inconmensurable novedad unificadora. Aquel que «lo contiene todo en una 

unidad pura y exenta de toda multiplicidad. Lo múltiple no puede existir sin el Uno, 

pero el Uno puede existir sin lo múltiple»26. 

El término δύναμις alude por lo general a tener una capacidad, a no ser 

inservible27. Pseudo-Dionisio lo emplea para aludir a «la actividad perpetua de perseguir 

a Dios»28, una «fuerza semántica rectora»29  propia de la teología: sus esfuerzos se 

plantean como la capacidad de carrera del obsesionado predador que, sin despegarse de 

tierra, trata de alcanzar al  pájaro que vuela frente a sus ojos. Un dominio, el humano, 

que incapaz de alcanzar las particulares acciones (καινήν […] ἐνέργειαν) [1072 C, carta 

IV] con las que el Dios-humano (θεανδρικήν) nos construye ἡμῖν πεπολιτευμένος). Con 

esto, Pseudo-Dionisio está diciendo que Jesús tiende a contraponerse con nosotros 

organizándonos (πολιτευ) en un solo conjunto. El cristianismo es aglutinante y des-

diferenciador; generador de una gran y única unidad cosmopolita. Las diferencias 

ónticas quedan eliminadas porque concepción del ὑπερούσιος las resta valor hasta 

hacerlas irrelevantes. El conjunto del mundo (οὐσῐ́αι) se relativiza hasta ser καθολικός, 

constituir una unidad uniforme. 

Cristo ama a esta unidad y por ende jamás deja a nadie atrás y va siempre en 

busca de quienes vagan perdidos (πλανώμενον ἐπιζητεῖ)30. Lo que concierne a Pseudo-

Dionisio en esta octava carta no son las relaciones jerárquicas sino el hecho de que todo 

individuo y sociedad tenga cabida en la Iglesia31. No actuar con humildad aleja de 

Cristo, su pretensión no es de castigo, es de encauzado: siempre es posible corregir para 

redimirse32. El hacer (δράσας) [1072 C] de Jesús ha quedado descrito como novedoso y 

desconocido. El final de la carta remite a Cristo interpelando a Dios cuando ve acercarse 

                                                
26  GILSON (2017), p.82. A raíz de estas consideraciones, a Pseudo-Dionisio se le suele tildar de 

neoplatónico en conexión con el pensamiento de Proclo y Plotino. 
27 El LSJ alude al uso del término que hace Telémaco en el discurso que pronuncia en Od. 2.62 cuando se 

pregunta si podrá hacerse un hombre efectivo y tener δύναμις como su padre. 
28 STANG (2012), p. 130. 
29  Noción que en STANG (2012) se atribuye al cap. II de SELLS (1994); buscar un elemento 

transcendente en la inmanencia del mundo es un propósito que ya es fallido desde su comienzo. 
30 Ese sentimiento cristiano de abrigo generalizado lo encontramos a lo largo de los textos bíblicos. 

Destacamos la parábola de la oveja descarriada  en Lc. 15:3-7 y el comienzo de la alabanza «el Señor es 

mi pastor, nada debo querer». A Dios se le descubre en el vaciamiento de las cosas; en la abnegación. 
31 ROREM (1993), p. 23. 
32 Una vez más, algo recurrente en los textos cristianos. A destacar la declaración de Zacarías en Mt. 8:8: 

«Señor, no soy digno de que entres bajo mi techo, pero basta con que digas una palabra y mi criado se 

curará»: Humildad y fe, atributos clave para seguir la senda de Dios. Quizá por su alusión a ellos, la carta 

VIII se enfatice yendo dirigida a un monje (ΔΗΜΟΦΙΛΩΙ ΘΕΠΑΠΕΥΤΗΙ) [1084 A, carta VIII] como 

receptor. La carta recuerda lo más importante de la vida cristiana mientras viola dramáticamente el 

ascenso jerárquico que veníamos observando: ROREM (1993), p. 21. 



16 

 

su muerte33 mientras el orden habitual del mundo se ve continuamente alterado por 

acontecimientos sobrenaturales 34 .  Ya ante la cruz, quienes observaron quedaron 

convencidos y no tardaron en concluir: «Verdaderamente este era el hijo de Dios»35. Las 

Escrituras son una apología de la fe, quienes no la tienen no solamente son ignorantes 

de Dios sino también del mundo dada la condición de transensible que se ha establecido 

como propia de este. Jesús articula un doble movimiento: tras morir fugazmente, vuelve 

al mundo recuperando su carácter transensible y, finalmente, regresa a su lugar36 ya con 

la entrega de su mensaje cumplida.  

  

                                                
33 Mt. 27:46 
34 En Mt. 27:45 se dice que la tierra quedó a oscuras al mediodía durante horas. Una vez sucedido el 

óbito, Mt. 27:51-52 cuenta como la tierra tembló, las cortinas del lugar más sagrado del Templo de 

Jerusalén quedaron rasgadas y buenas personas que yacían muertas aparecieron vivas. 
35 Mt. 27:54 
36 Lc. 24:51.  



17 

 

2.3 La gratuidad de la fe (cartas VII y IX) 

 La primera parte de la carta VII consiste en una aclaración acerca de cómo ha de 

hacerse la teología. Lo más importante es que una vez se llega a la verdad (αλήθεια) 

[1077 C, carta VII], esta debe ser conocida y dicha (γνῶναι καὶ εἰπεῖν) aferrándose  a 

ella (ὄντος  ἔχει). Dar a conocer la dirección correcta (άληθείας ορθώς άποδεικνυμένου) 

es lo único que importa. La que se alcanza acerca de Dios es una certeza que, a 

diferencia de los saberes mundanos, no se ve afectada por los intentos de refutarla 

(προσποιούμενον έξελεγχθήσεται). Ningún argumento puede estar escrito en su lengua. 

Si, como hemos visto, los intentos enunciativos por aseverarla fracasan, la misma suerte 

corren aquellos que que tratan de desacreditar a Dios. A la postre, cada parte se 

mantendrá en la postura que acostumbre a mantener (νόμισμα). Dice Pseudo-Dionisio 

que entablar disputa (διαμάχεσθαι) con quienes lo refutan es perder el tiempo; «Dios 

circunscribe transcendentemente todas las cosas y ya contiene previamente el 

conocimiento de todas las cosas en sí mismo al ser su causa»37. Dada esta condición de 

no-cosa, quienes sigan afirmando (λέγω) cosas cualesquiera como verdaderas no 

podrían enmendar su error. Como en la primera carta [1065 A], «la luz no permite ver la 

oscuridad». Tener fe es tener disposición para recibir a Dios, unos ojos adecuados para 

ver la oscuridad; «para comprender la verdad es necesario creerla antes»38. Ni la mayor 

revelación de cosas secretas puede alterar lo más mínimo a quienes tienen fe. Si la fe es 

un círculo, el νοεῖν y el λέγειν son un polígono que, por muchos lados que tenga y 

mucho que se aproxime a este, jamás podrá solaparlo. Lo que diferencia a un “punto” de 

un “segmento” no es una magnitud cualitativa como la longitud: lo que ocurre es que 

ambos cuentan con diferentes cualidades, se construyen es planos dimensionalmente 

divergentes entre sí. 

La carta continúa con una breve alusión a los griegos. Que el texto tome esta 

dirección es interesante por varios motivos: en primer lugar, Pseudo-Dionisio se opone 

a sus propias premisas39  y decide comentar la crítica supuestamente recibida. Por otro 

lado, queda claro que su interlocutor no es ese tal obispo Policarpo [1077 A, carta VII] 

al que aparece dirigida la carta, sino un tal sofista Apolófones. La elección de este 

mecanismo de distancia erigido en este aspecto formal del texto podría darse en el 

                                                
37 PERL (2000), p. 784. 
38 GILSON (2017), p. 197. 
39 Recordemos que, como hemos visto, la carta IV también cuenta con este esquema de auto-colapso 

argumentativo tan propiamente pseudo-dionisíaco. 



18 

 

intento de su autor por presentarse a sí mismo como cristiano del siglo I40. En la carta se 

describe a los griegos como aquellos que se refieren a Pseudo-Dionisio como el que va 

en su contra utilizando un decir que consideran propio (πατραλοίαν)41 [1080 A]: el 

conocimiento acerca de los seres (τῶν ὄντων γνώσει). Entendemos aquí la sofística 

como la búsqueda y práctica de una solidez argumental que lleve a resultados 

inteligibles; tratando siempre de obtener tanto una lógica interna consistente como una 

conclusión innegable. Si, siguiendo a Gilson, decimos que «“ente” es concebible, “ser” 

no lo es»42, entenderemos por qué estos griegos de los que Pseudo-Dionisio habla son 

totalmente ajenos a lo que él dice. No lo son por carecer de herramientas formales sino 

por contar con un decir ontológicamente diferente que no contempla la transcendencia. 

Los colapsos lógicos que aquí hemos descrito no son otra cosa que un aborto 

argumentativo para un sofista. Las preguntas que ambas partes se hacen así como sus 

ópticas metodológicas son entre sí inconmensurables; el debate es imposible. 

Apolófanes no hace filosofía porque no se pregunta por el ser sino por este u otro ente 

en concreto. Al sofista le resulta inaceptable que pueda tematizarse algo que no sea una 

cosa, no reconociendo con ello la ruptura; la distancia43. Cuando Pseudo-Dionisio habla 

de verdaderos filósofos (ἀληθεῖς φιλοσόφους) [1080 B]  está refiriéndose a quienes se 

dedican al saber de Dios (σοφίᾳ θεοῦ) porque su interés no se enmarca en las cosas sino 

en el planteamiento de una distancia frente a las cosas. Desde la lejanía hablan de 

Verdad universal y Causa común a todos los seres; (αἴτιον […] τῶν ὄντων καὶ τῆς 

γνώσεως). 

Por consiguiente, la respuesta a la delación griega consiste en acusar a los 

acusadores con su misma acusación: un sofista argumenta de espaldas a la verdad, o, lo 

que es lo mismo, de espaldas a Dios. Como decimos, Pseudo-Dionisio expone cómo la 

destreza para la argumentación es baldía si no tiene la necesidad de considerar a Dios: 

para la teología quedarse nada más que con lo sensible es tan superficial como 

deslavazado. Se exige aludir a lo único que es fundamental; su Creador único. Los 

griegos, tal y como son descritos en esta carta, son aquellos que se aprovechan de la 

creación reduciéndola a lo óntico, ignorando y separándose de toda transcendencia 

(θεῖον ἐκβάλλειν πειρώμενοι σέβας). Para un griego, la reverencia (τὸ σέβας) ante lo 

transcendente es algo disparatado. La carta continúa reincidiendo sobe esto último 

                                                
40 ROREM (1993), p. 13. 
41 Más literalmente: «golpeando a su padre». 
42 GILSON (1996), p. 21. 
43 MARTÍNEZ MARZOA (2015), p. 83. 



19 

 

desplazándose al campo de la TS. Al igual que en la carta IV se aludía a diferentes 

hechos sobrenaturales (ὑπερφυῶς) [1072 B] como respaldos argumentativos de la 

condición de Cristo, en este caso nuevamente se mentan varios acontecimientos celestes 

(οὐρανία) [1080 C, Carta VII]  y temporales (χρόνος) 44 [1080 D, carta VII] con los que 

la Causa única demostró estar detrás de todo lo puesto en marcha (κινοῦντα) [1080 C]. 

Dios es la explicación única porque es superlativamente capaz (κρείσσων). La carta 

avanza contando cómo Apolófanes y el propio Pseudo-Dionisio pudieron contemplar la 

oscuridad de la noche en mitad del día de la crucifixión45 [1081 B]. En este caso no se 

trata de describir a Cristo sino de mostrar que Dios no tiene límites de actuación 

(ὑπεραῤῥήτου δυνάμεως) [1080 C]. Al sofista solamente se le puede hablar en términos 

de TS pues es impotente para su superación. El texto se acerca a su término con el 

recuerdo de un Apolófanes asombrado ante lo que ven sus ojos y concluyendo que estas 

transformaciones auténticamente las hace Dios (θείων ἀμοιβαὶ πραγμάτων) [1081 C]. 

Como decíamos al inicio, lo único que importa es tomar la decisión correcta; llegar a 

Dios aceptando su verdad (ἡμῶς ἀλήθειαν).  

En la novena carta se habla de cómo en la TS ha de limpiarse la contaminación. 

Es decir, dejar de tratar a los símbolos divinos como meros símbolos. La verdad mística 

e inaccesible para quien no se haya iniciado (ἄβατον τοῖς βεβήλοις) requiere que, una 

vez nos encontremos en el tejado de la comprensión, nos deshagamos de la escalera  

simbólico-lingüística para poder concebir no al ente sino a su Causa; la fuente de la 

vida (πηγὴν ζωῆς). Es por esto que Pseudo-Dionisio dice que la teología es doble (τὸ 

διττὴν εἶναι) [1105 D, carta IX]: cuenta una infructífera lectura inmanente así como una 

lectura subyacente en términos de ajenidad al mundo y transcendencia. Dios siempre 

permanece oculto en la manifestación misma; su presencia es la ausencia. Por eso, 

incurrir en un decir contradictorio hablando de Dios no es una dificultad a superar sino 

una herramienta con la que contar. Solamente estarán en disposición de alcanzar el 

segundo y más avanzado de estos aspectos quienes genuinamente tengan la inclinación 

de conocer a Dios (τῆς θεότητος γνοσίος ἐπασταῖς) [1105 C, carta IX]. Esa es la ruta 

hacia la el silencio de la TM. Como queda señalado en la carta, no es una cuestión de 

entender, aprender o tener una experiencia estética con los versos del Cantar de los 

Cantares. Es un asunto de fe; la predisposición para plantearse la transcendencia. Tener 

                                                
44 El hecho de que las pruebas de las que se habla sean alteraciones cosmológicas o relacionadas con el 

tiempo atiende a que estos campos aparentan ser los más inalcanzable e inalterables por el ser humano: 

ROREM (1993), p. 13.  
45 Oscuridad descrita en el ya citado Mt. 27:45. 



20 

 

corazón, apego (χορηγός)46 [1112 B] por llegar a concebir esa unidad por encima de lo 

variable (ὑπερβλύζουμα) que es Dios. Lo superlativo del nombre de esta obra se 

extiende a todas sus líneas: besos, los de su boca 47 , que no se dan con labios 

inmanentes. Los símbolos son algo variable, accesorio e insustancial de los que debe 

prescindirse en cuanto sea posible. Nada harán que no sea causar confusión; quien tenga 

disposición para ello, descubrirá una loa a Dios y no un relato de húmedos cuerpos. 

Toda sus revelaciones simbólicas son una forma de conocimiento humano; una 

pedagogía divina48 con la que se busca auxiliar al ser humano en su auparse hacia Dios. 

 En la novena carta se plantea que en oposición al conocimiento sólido (στερεός) 

[1109 D], seguro y estructurado (μονιμου τελειότητος) [1112 A], tenemos al que es 

líquido (ὑγρός) [1109 D]: el saber acerca de Dios y por ende acerca del ser en cuanto a 

tal49. Nuestra mente no pude sondear esa condición de Causa y amante de todas las 

cosas que Dios tiene. Pseudo-Dionisio habla de ello aludiendo a lo líquido fluyente 

porque el ὑπερούσιος, al igual que este, no tiene forma -en su caso, ontológica- definida 

alguna y pasa de la multiplicidad de posibilidades al caso particular en función de la 

situación presente. Negando podemos concluir que si Dios no es un x determinado, 

puede serlo todo. Del mismo modo que la más versátil de las bebidas no sería ninguna 

bebida en concreto, el más versátil de los seres no es ser alguno. Dios tiene que ser nada 

porque si fuera algo no podría ser Causa universal de todo. Su no-definición y 

negatividad es necesaria para poder describir su poder (δύναμις). Según anota Robert 

Alter, ocurre lo siguiente con el beso en Can. 1:2: en hebreo, yeshaqeini (déjale 

besarme) incurre en un juego de palabras porque recuerda a yashqeini (déjale darme de 

beber). Vemos como no importa el x que Dios sea en cada caso: bebida, fuego [1108 C, 

carta IX] o alguien a quien se pueda besar. En la transcendencia caben tanto besar el 

vino como beber la boca porque, de nuevo, estas son incongruencias constructivas con 

las que en la misma TS se evidencia la condición de inadecuada que esta posee. Dios es 

                                                
46 El LSJ propone el ser «líder», «sufragante», «patrón» e, incluso, «sangre» como posibles traducciones 

del término. Por su parte, en DANKER & KRUG, (2009),  se define el verbo χορηγέω como «suministrar 

generosamente». Asimismo, esta noción aparece a lo largo de numerosas ocasiones en las Eneadas de 

Plótino. En la impresión de la Gredos, J. Igal traduce «afección» (cf. En. IV, 9). 
47  Can. 1:2. Para Pseudo-Dionisio, a lo largo del ascenso se llega a dilucidar que el Cantar de los 

Cantares nada perora de sexo; se llega a su interpretación en plena TS. 
48 FLASCH (2006), p. 106. 
49 Metafísica y teología quedan solapadas a lo largo del pensamiento cristiano en la llamada Edad Media, 

las catedrales góticas también tienen la función de «elevar el entendimiento humano»: KLIMA et al. 

(2007), p. 9. 



21 

 

capaz de hacer que toda denominación que según cada caso se le atribuya50 sea la más 

relevante en esa situación (κυριώτερον εἰπεῖν) [1112 B, carta IX]. Y es que él no es el 

gran ebrio (εὐωχίας) como Sócrates51 sino el mejor ebrio (o el mejor lo que sea) posible. 

Pseudo-Dionisio termina esta última carta volviendo a aludir a su presunto tratado 

“Teología Simbólica” el cual dice adjuntar a la misma. Tras estas explicaciones y sin 

nada nuevo que decir (ἐπανακυκλοῦντας ἕτερα δοκεῖν λέγειν) [1113 B] concluye el del 

Areópago que queda ya adquirida la capacidad de interpretar por uno mismo cualquier 

símbolo teológico (θεολογικὰ σύμβολα μετελεύσῃ) adecuadamente (ἱερας παραδόσεσι 

καὶ ἀλεθείας) [1113 C, Carta IX]. ¿Podría articularse entonces un supuesto decir 

verdadero, εὐλογία [1000 B, Cap. I], acerca de Dios? 

   

                                                
50 Prueba de ello es el momento en el que, a continuación, se habla de Dios como «Ebrio» (φρενῶν 

ἔκστασις) [1112 C, carta IX]. El término pierde todos sus matices peyorativos y se vuelve un connotativo 

total de, en este caso, tal y como recordamos de el Banquete de Platón, la distancia.  
51 En Ban. 214a Alcibíades manifiesta a los presentes que Sócrates beberá cuanto se le pida pero jamás 

caerá borracho (οὐδὲν […] μεθυσθῇ). Como vemos, la noción de «borracho» queda desdibujada por una 

metáfora cuyo máximo despliegue se alcanza en el intento de describir a Dios. 



22 

 

3. LA “TEOLOGÍA MÍSTICA” 

3.1. Mística y negación: el camino hacia Dios (capítulos I y II) 

Como ya hemos visto a propósito de las cartas, la γνῶσις es ontológicamente 

inadecuada para Dios pues su ámbito no es ontológicamente acotable. Es por ello que de 

la TS se progresa a la segunda situación de uso metafórico que aquí describiremos: la 

teología negativa “TN”. 

Este pensamiento identifica a Dios con el ámbito de la oscuridad y manifiesta la 

negación de cualquier decir que se enuncie acerca de este. Frente a la riqueza metafórica 

de la TS, plagada de matices, situaciones y características, la TN es el mantenimiento 

del abono permanente a la oscuridad. Es la metáfora que obedece a un referente  ignoto, 

carente de ulteriores contenidos enunciables y analizables. Para Stace52, el problema del 

lenguaje metafórico para referirse a Dios se hace más manifiesto aquí, en la TN. 

Mientras que la TS viene acompañada de una aparente concepción cualificada del 

mundo (es decir, se da una diferencia clara y tematizable entre nociones mundanas pero 

estas resultan totalmente indiferentes en el referirse a Dios), en el caso de la TN esta 

apariencia de cualificación desaparece por completo. En ella se ve más claramente que 

en el pensamiento cristiano todo lo decible, lo no negado, pasa a ser igual y a dar lo 

mismo. «La oscuridad se corresponde con lo vaciado [donde] no se produce 

distinción»53. Así pues, con su decir anclado en la ausencia de características, la TN 

resalta que es totalmente indiferente utilizar uno u otro tenor54 para referirse a Dios. De 

este modo la distancia entre referente y referido, entre inmanencia y transcendencia 

queda tematizada. No obstante, no se trata de un vínculo entre iguales: nociones como  

creatio ex nihilo o salvación universal resaltan la dependencia del mundo frente a la 

primacía de la transcendencia. 

Es así como, por este otro lado, la TN muestra lo aplanadora y reductora que es 

la interpretación simbólica del Dios. “Dios” pasa a ser un ilimitado, un carente de 

contenido en el que todo puede valer. Ni siquiera puede aseverarse que es. Por 

consiguiente, en esta segunda opción, la elaboración de un decir (teología) pasa a ser 

una cuestión apofática (ἀποφάσεως) [1072 B, carta IV]. Una vez nos encontramos junto 

al abismo, no cabe más que la negación total, la apuesta por la oscuridad. Si bien «todas 

las expresiones lingüísticas implican pluralidad, logran una determinación en la medida 

                                                
52  STACE (1961), p. 292. Stace también destaca el papel central de la Causa como agente generador de 

distancia en la que él mismo denomina «Dionysian Theory». 
53 Ibid. 
54 En lingüística un tenor es la llamada parte real de una metáfora. 



23 

 

que no se excluyen de otras»55, ninguna de estas precisiones es adecuada para Dios 

pues, como hemos dicho, el lenguaje siempre refiere a cosas o a propiedades de estas. 

En consecuencia, es preciso negar la negación misma. Por tanto, el uso más preciso del 

lenguaje común que puede hacerse para hablar de lo transcendente es su no-uso (μύω). 

No obstante, la importancia de la TS ya que el cristianismo, en su pretensión 

evangelizadora, ha de comprometerse con el mundo a fin de utilizar su lenguaje. 

 Detengámonos aquí para precisar un par de cuestiones acerca del optar entre la 

TS y la TN. Para comenzar, destaquemos la dependencia que se produce en ambos 

panoramas con respecto a la noción de νόος. Pseudo-Dionisio dice al final de esta quinta 

carta que aquella harmonía otorgante de las cosas organizadas que es propia de Dios 

(ειρήνην) se mantiene ajena a todo νόος (πάντα νοῦν). Afirma Gilson que «El ser es la 

primera participación, fundamento de todas las demás». De ahí que «Aquel que es»56 

sea el nombre menos inadecuado para el gran subsistente, aquel fundamental que ha 

puesto todo lo demás. Si a raíz de esto nos limitamos a plantear la imposibilidad de 

elaborar cualquier tipo de discurso de carácter expositivo acerca de la ειρήνην, nos 

encontraremos en el ámbito de la TN. Si, por el contrario, entendemos que puede 

plantearse un discurso que desde lo óntico describa esta harmonía aunque sea mediante 

el uso de metáforas57, estaremos en el ámbito de la TS; menos radical respecto a la 

indescriptibilidad (ἀνεκδιήγητους) de Dios que, aunque sea metafóricamente, incurre en 

una descripción referente al mundo. Pese a ello, no cierra del todo la puerta de su 

extrañeza, el argumento de TN se esgrime en la sencillez y la potencia de describir con 

una única nota sin necesitar un mayor desarrollo.  

 Tal y como explica Beggiani58, la TS es necesaria ya que es el único método 

para aproximarse a Dios en los primeros pasos de la procesión pseudo-dionisíaca. Para 

el primer nivel (simbólico), el de la percepción sensorial, se requiere de palabras, frases 

e imágenes. En el segundo nivel (negativo), intelecto, desaparecen los sentidos. No es 

hasta el tercero (la teología mística “TM”) cuando llega la «divinización», «la unión con 

la luz»59. La TN, aunque más adecuada en su desempeño de lo que lo es la TS, no es 

                                                
55  FLASCH (2006), p. 76. 
56 GILSON (2017), p. 82. 
57  Como decíamos más arriba, estas no se plantean con conceptos ni cosas sino con características 

puntuales de estos.  
58 BEGGIANI (1996), pp. 213-215. 
59 Ibid. 



24 

 

siempre el método utilizado para aproximarse a Dios60: es un progreso paulatino, desde 

el intento de plantear una teología tematizante (TS) hasta el abandono de dicha 

aspiración en la negación (TN); los pasos hacia un decir más cercano a Dios (ἐγνωκέναι 

τὸν θεὸν) [1076 A, carta V].  

Como vemos, la TN se mantiene en sus preceptos hasta su última consecuencia 

y, por ello, es la postura más adecuada respecto a Dios. Es destacable que el adjetivo 

μυστικός se encuentra emparentado con el sustantivo μύστης (iniciado) que a su vez se 

relaciona con el verbo μύω (como dijimos: cerrarse, callarse, taparse los ojos para no 

ver). La TM es el no-decir superior sobre Dios porque es la ausencia de todo decir; lo 

más adecuado para lo inefable es el silencio. La “Teología Mística” (ΜΥΣΤΙΚΗΣ 

ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ) comienza con una oración que ruega por llegar a algo más que eso; a las 

misteriosas cumbres de lo divino: «guíanos más allá del no-saber [TN] y de la luz 

[TS]»: (ὑπεράγνωστον καὶ ὑπερφαῆ)61 [997 A, cap. I]. El texto tiene una intención de  

orientar a quienes ya tienen fe62, enderezar las rutas que se pretendan seguir la llamada 

de lo misterioso. Así pues, la “Teología Mística” no es un texto de evangelización sino 

una pastoral para quienes ya creen63: desde la perspectiva cristiana, la humanidad en su 

conjunto se ve necesitada del mensaje de salvación. No obstante solamente se 

dispondrán en la senda de Dios quienes comprendan su condición de transcendente. 

Comenzar el camino a Dios a partir de las simples cosas (πάντα ἀφελὼν) [1000 A, cap. 

I], tanto las que son como las que no, no es más que una equivocación propia de quienes 

son ignorantes porque no callan para recibir a Dios (ἀμύητος). Por el contrario, quienes 

ya se hallen avanzados en la misma (μύσται) suscriben que Dios es eterno porque es lo 

único necesario. Aquel a quien todas las cosas refieren; transóntico y transensible. 

A lo largo de sus Confesiones, Agustín explica cómo la manera apropiada de 

alcanzar a Dios no es aquella que comienza por las certezas racionales y después aborda 

la fe sino aquella que opera al contrario: entender es consecuencia de la revelación, la 

                                                
60  En ROREM (1993), p. 6. se apunta cómo la jerarquía está presente en las cartas. La carta V que aquí 

tratamos retoma e insiste sobre la carta I porque va referida por primera vez a un nuevo destinatario. 

Comenzando con la ascensión, «to steadily up», el receptor ya no es un tal Gayo el monje (ΓΑΙΩΙ 
ΘΕΡΑΠΕΥΤΗΙ) [1065 A, carta I] sino otro tal Doroteo el diácono (ΔΟΡΟΘΕΩΙ ΛΕΙΤΟΥΠΓΩΙ) [1073 

A, carta V]. 
61 Observemos como, en cada ocasión que se pretenda buscar un decir más superior y acorde a Dios, el 

uso del lenguaje nos mantendrá siempre en la TS. 
62  El receptor al que va destinado el texto es, tal y como aparece encabezando del mismo, ΠΡΟΣ 

ΤΙΜΟΘΕΟΝ: Pseudo-Dionisio anima a alcanzar la TM a quienes amen a Dios y quieran encontrarse con 

él.   
63 Como veíamos cuando hablábamos del sofista Apolófanes en la carta VII, Pseudo-Dionisio plantea que 

no hay nada que hacer con quienes no cuentan con el paso previo de la fe. Ambas posturas, fe y no-fe, son 

tan inconmensurables como incompatibles entre sí. 



25 

 

recompensa para quienes tienen fe64. Desde una postura cristiana es inconcebible poder 

entenderlo todo65; al hacer metafísica no debe hablarse del ente. Pseudo-Dionisio dice 

que hay que alejarse de quienes no callan y no renuncian a ver, los espíritus rudos y 

carentes de sensibilidad para la transcendencia (αμύητοι). Ellos jamás podrán progresar. 

La “Teología Mística” es una invitación para dejar de ser αμύητος. 

Para escuchar a Dios no basta con aceptar la incomprensibilidad de Dios y pasar 

por encima de las cosas; también hay que despojarse de uno mismo: «¡Qué tormentos 

aquellos, los de mi corazón a punto de parir! […] cuando lo indagaba con ahínco, en 

silencio, había grandes voces ante tu misericordia, calladas contradicciones de mi 

espíritu»66. Para partir hacia la transcendencia se requiere ir sin equipaje, libre de pesos 

que nos arrastren hacia el mundo. Solamente ha de quedar el amor, la única fuerza 

activa capaz de sacar de sí mismos, ἔκστασις, a los seres venidos de Dios para asegurar 

su retorno67: la meta es la unión con Dios (ἕνωσις). Y no puede ser de otra manera ya 

que el encuentro con Dios se da en la resurrección: la divina tiniebla; el oscuro 

escondite (σκότος άποκρυφήν) es lo más misterioso porque está más allá de la propia 

vida. Alcanzarlo requiere dejar de ser ente. Dada esta distancia a la que quienes cuentan 

con la capacidad de decir siempre van a encontrarse respecto a Dios, optar por el 

mutismo es el auténtico reconocimiento de la transcendecia. La postura más coherente 

ante la imposibilidad de plantear un Uno todo en términos ónticos: «Dios no tiene 

nombre»68. Agustín asegura que la razón, el intellectus, «da palos de ciego»69 y requiere 

la guía de la fe para ser efectivo: «¿de qué me servían, por lo tanto, un ingenio ágil en 

recorrer esas disciplinas […] siendo que sin vergüenza y con sacrílega torpeza andaba 

extraviado en la disciplina de la piedad?»70. 

En el siglo IX, Escoto Eriúgena traducirá a Pseudo-Dionisio al latín y continuará 

con el planteamiento de que el mundo es un espejo de Dios (sobrenatura) que se crea a 

sí mismo al crear ordenadamente a los seres (natura)71. El Uno ilimitado dispone seres 

limitados. Para alcanzar lo divino, el concebir límites ónticos como los propios es un 

error ontológico. Para Pseudo-Dionisio solamente progresarán quienes no traten de 

entender a Dios y se decidan por la agnosia y a la fe. La creación es la presencia 

                                                
64 Conf. I, 1. 
65 GILSON (1939), pp. 16-18.  
66 Conf. VII, 11. 
67 GILSON (2017), p. 82. 
68 Ibid. 
69 GILSON (1939), pp. 16-18.  
70 Conf. IV, 31. Sobre la influencia de Pseudo-Dionisio en Agustín cf. RIORDAN, W. (2008), pp. 40 y ss.  
71 GILSON (2017), p. 206. 



26 

 

diferenciada, διάκρισις, de la unidad indiferenciada; de Dios solamente puede conocerse 

su teofanía, lo finito, heterogéneo y cualificado72. Así pues, la fe queda postulada como 

un requisito previo para desarrollar adecuadamente toda acción intelectiva (nisi 

credideritis, non intelligetis) 73 : no creer es la mayor de las cegueras; ignorar la 

transensibilidad del mundo es un obstáculo insalvable en la búsqueda de la verdad. Al 

escuchar que la piedra del sepulcro de Jesús ha quedado retirada, Pedro y Juan se 

apresuran por presentarse en el lugar. Juan corre con el intelecto y consigue llegar antes 

que Pedro, que corre con su corazón, con fe, con el deseo ferviente de presenciar el 

obrar de Dios. Sin embargo, es este último quien accede antes a la tumba, el primero en 

alcanzar un mayor conocimiento sobre Dios74. Quienes, al igual que los que forjan 

ídolos mientras Moisés no regresa de su ascenso75, crean como superior a lo inferior, a 

las cosas, no podrán entender que la Negación [1000 B, cap. I] que en este texto se trata 

no tiene opuesto alguno, ni siquiera la afirmación (θέσις). Esta es la TM, la aceptación 

drástica de que la Causa de todo (πάντων αἰτίᾳ) es diferente a las cosas y por tanto sus 

normas son otras. Su articulación es la llamada vía apofática, un discurrir del que se 

siguen sus dos direcciones: ἄνοδος: de abajo arriba, y κάθοδος: de arriba abajo. 

Ascender para retornar76. 

Ἄνοδος es el camino ascendente que dejándolo todo atrás llega a una cima en la 

que no hay más que silencio; μυστήρια. Para Pseudo-Dionisio, a diferencia de para 

Agustín, la nada sí tiene relevancia porque no se la concibe como no-ser-algo, sino 

como un por encima del ser mismo. Esta vía es la de la escalera ascendente, la de ir 

poco a poco desvinculándose y suprimiéndolo todo, tanto cosas como palabras. Este un 

camino de sístole, de estrechamiento del corazón para su posterior contracción. En la 

ἄνοδος se diferencian tres tramos77: en primer lugar, la catarsis en la que se busca 

separarse de todo: para ascender es preciso negar comenzando por lo más lejano a Dios 

(las cosas) y avanzar en una contracción que cada vez nos acerca más a él (negando la 

                                                
72 Esta concepción desaparecerá con el surgimiento de la ciencia moderna y su reducción del mundo a 

valores cuantitativos. Por su parte, el pensamiento de Pseudo-Dioniso sigue anclado en la antigüedad: que 

su mundo no está todavía completamente descualificado puede observarse en el uso de nociones como 

procesión o jerarquía muy recurrentes en los textos de nuestro estudio. 
73 GILSON (2017), p. 197. 
74 GILSON (2017), p. 197 alude brevemente a este pasaje narrado en Jn. 20:1-9. De igual manera, no es 

baladí señalar que el Evangelio que citamos no habla realmente de «Juan» como tradicionalmente se ha 

mantenido. En el texto aparece «el otro discípulo al que Jesús quería»: PIÑERO (2021), p. 1417. Con esto 

vemos como la fe, al contrario que el intelecto, expone esa singularidad de cada individuo tan propia del 

pensamiento cristiano. 
75 Ex. 32:4. 
76 ROREM (1993), p. 122. 
77 ROREM (1993), p. 239. 



27 

 

bondad, la belleza); negar desde lo inerte hasta la vida misma. En segundo lugar, la 

iluminación: en la que la luz oscura de la transcendencia elimina toda percepción. 

Finalmente, la unión indiferenciada; la pérdida de toda identidad para fundirse en la 

unidad que es Dios, donde los opuestos coinciden. La TN es un instrumento para la 

ἔκστασις, la liberación absoluta que se da en la TM; el motor de la ἄνοδος. El ascenso 

no se producirá realmente hasta que nos encontremos solamente con Dios, del que 

finalmente también habremos de negar su ser y su verdad para ser coherentes con su 

estatuto transcendente. El rayo de oscuridad es una acción que ciega, alcanzar la 

transcendencia es una meta ya a priori imposible: el culmen de la TN no puede ser otro 

más que la afasia de la TM. Para Pseudo-Dionisio, callar es evitar traicionar al infinito; 

a la transcendencia. Como vimos a propósito de la cristología, la auténtica 

transcendencia siempre permanece oculta; una vez en la cima no encontraremos más 

que la nada. Partiendo de ella, comenzaremos el descenso, κάθοδος, hacia el mundo y 

sus seres. La diástole es la relajación, el ensanchamiento del corazón, el final de su 

angustia y su llenado del mundo. La incorporación paulatina de sus elementos propicia 

un eventual análisis cristiano de la inmanencia.  

La noción de Dios es tan amplia, universal y se mueve tanto en extremos 

ontológicos que es imposible que sea algo: lo ente no puede ser la Causa única de lo 

ente. Por ello, la  ἄνοδος es un ejercicio de distancia, de lucidez a raíz de la separación 

total con el mundo. Dios requiere todo el espacio, para llenarse de él es necesario 

haberse vaciado antes por completo. Es irrelevante que este Negar sea ilógico o 

contrario a lo-que-sea pues señala ese otro plano que es la transcendencia de Dios. A su 

vez, afirmar algo sobre él no hace más que enfatizar su papel de Causa de todas las 

cosas. El que Dios pueda ser descrito como cualquier cosa del dominio óntico78 explica 

aquello de que la teología sea «tanto mínima [TN] como amplia [TS]» (ἐλαχίστην […] 

καὶ μέγα) [1000 C, cap. I] que Pseudo-Dionisio atribuye a Bartolomé. Dios es por tanto 

el gran indiferente. Como vimos a propósito del Cantar de los Cantares, cualquier 

término inmanente puede ser adecuado para describirle. Dios es ὑπερούσιος porque el 

término ser le constriñe inadecuadamente y, por ende, resulta inútil para describirle. 

Decía Eckhart que Dios es puritas essendi79. Este, al igual que Pseudo-Dionisio, 

enfatiza la noción de ἔκστασις y habla de la ab-negatio: lo más importante de Dios es 

que no es un ser. El énfasis se sitúa sobre lo imprescindible que es desprenderse de lo 

                                                
78 ROREM (1993), p. 187. 
79 GILSON (2017), p. 665. 



28 

 

inmanente y de lo comprensible; abnegarse, romper los lazos con uno mismo hasta 

descreaturizarse. Ningún elemento del mundo constituye a Dios, todos ellos son 

teofanías relativizadas por el absoluto. Contar con esta concepción del mundo implica 

tener la pretensión de la ἄνοδος: descontaminarse, retroceder a lo puro (ἀποκαθίστημι), 

renunciar (ἀφαίρεσις) [1025 B, cap. II]. Para Eckhart, en la no-determinación aparece la 

transfiguración, la unión indiferenciada con Dios: «quien […] permanece uno, a ése se 

le presenta Dios»80.  

Por tanto, el alma ha de «encerrase en su ciudadela» para alejarse del mundo y 

sus pulsiones y verlo todo claro81: ser libre es obrar incondicionalmente, sin vínculo 

alguno con el mundo. Por mucha obediencia que demuestren o muchas obras buenas 

que realicen, los mercaderes son esclavos del mundo. Para ellos Dios es el medio para 

obtener recompensas mundanas: «la gente que quiere negociar así con Nuestro Señor es 

muy torpe y apenas conoce nada de la verdad»82 Las únicas que entienden y las únicas 

de su agrado. Así no es como se alcanza la transfiguración pues su proceso ha de ser de 

un desprecio y rechazo extremos hacia el mundo: cuando Pseudo-Dionisio habla del 

culmen de la ἄνοδος, utiliza la forma pasiva para connotar la liberación del sí-mismo. 

Desaparecer para  unirse con Dios en el suspenso de todo lenguaje y entendimiento83. 

Se trata de la liberación de toda propiedad del ser; en ningún caso se trata de una 

incorporación sumatoria. En el capítulo I se cita a Moises porque él sigue este camino: 

transita durante mucho tiempo por el desierto, en lo indeterminable. Dios mora en 

aquello que ni siquiera puede ser llamado nada. La TM queda asentada en el Uno 

relativizador, donde todo lo ente puede tener cabida84 y por tanto los enigmas, los 

juegos y las contradicciones de los que hasta ahora veníamos hablando quedan 

eclipsados y disueltos por la transcendencia. 

Como vemos, la metafísica de la transcendencia, el tránsito y regreso de lo finito 

a lo infinito, hace que la intentona logicista colapse formalmente y nos fuerce a optar 

                                                
80 VEGA ESQUERRA (2008), p. 144. 
81 GILSON (2017), p. 668. 
82 “El sermón del Templo vacío” de Eckhart según VEGA ESQUERRA (2008), p. 36. 
83 ROREM (1993), p. 192. 
84  Las proposiciones solamente pueden ser contradictorias cuando son referidas a una esencia 

determinada: FLASCH (2006), p. 105. Por ende, al desnaturalizarse con ello, las proposiciones no pueden 

implementarse adecuadamente respecto a lo transcendente. En JONES (1996), p. 363 se habla de cómo 

existe un abismo en términos lógicos entre negar una determinada x y negarlo todo. Las negaciones 

ónticas por encima de las que Dios se encuentra (denials) nos obligan a entender al determinante πᾶν no 

como “un todo junto” (lo cual respectivamente negaríamos con una negation) sino como “cada una de las 

cosas” (Negation). Incluso los términos más generales como “todo” y “nada” son ajenos a Dios por 

completo. 



29 

 

por la actitud de silencio del μυστικός; la ἀλογία. Desde un punto de vista lógico, no 

hay negación (ἀφαίρεσις) [1000 B, cap. I] alguna que nos indique que a su vez otra 

propiedad diferente a la negada no pueda encontrarse suscrita a un determinado x85: 

siempre que se niega, ha de negarse algo. Lo peculiar de la teología cristiana es que 

genera la contradicción de que se puedan utilizar palabras para decirnos algo que, según 

esta misma, no puede ser dicho con palabras. Siempre que esta elabora un decir, este no 

refiere al referente transcendente sino a una pseudo-transcendencia.  En consecuencia, 

un auténtico decir teológico resulta imposible. No se trata de que Dios sea «algo otro» 

que se nos escape al elaborar un discurso en particular, la cuestión es que no es «otro 

alguno». Unos siete siglos más tarde, Nicolás de Cusa continuará este desarrollo de lo 

que denominará non-aliud; «no-otro».  El referente del sustantivo «otro» se encuentra 

en “todas las cosas” pero no en cada una de ellas por separado. Por tanto, la Causa 

común queda descrita como la textura en la que cada una de las teofanías se desarrolla. 

Pseudo-Dionisio está tratando de exhibir el no-otro y el único modo de hacerlo es 

enigmáticamente: lo que por sí mismo se explica completamente no requiere de decir 

alguno86.  

Por tanto, incluso el intento de lo que podríamos denominar lógica de 

negaciones fracasa. Ningún decir, ni siquiera el de la negación, es adecuado para la 

transcendencia. En palabras de Kügler, hasta antes de la ἄνοδος, la teología se encuentra 

en un estadio de autosubversión87. Sin embargo, una vez hecha esta disquisición acerca 

de la negación, la postura progresa hasta la autoexclusión88: La Negación no puede 

transportarse al lenguaje, por eso Kügler termina afirmando que «no hay verdad sobre 

Dios excepto aquella transmitida por el concepto en sí mismo»89. Una vez tratemos de 

implementar el concepto en nuestro decir, este no podrá referir a Dios porque no hay 

decir que sea anterior a quien es previo a todo comienzo; ὑπὲρ ἀγαθαρχίαν [1068 A, 

carta II]. No estamos hablando de una negación cualquiera; al decir Negación tratamos 

de resaltar que esta es previa a todo decir, que no acompaña a ningún x. Las explícitas 

evidencias de incongruencia o fracaso en el decir son por consiguiente las más claras y 

rigurosas referencias a Dios. Símbolos y lógica (decir) son lo que el escultor (ποιοῦντες) 

                                                
85 KÜGLER (2005), p. 101. 
86 CASARELLA (2008), p. 671. 
87 KÜGLER (2005), p. 100: «self-subversion»; silencio fruto de la negación (ἀφαίρεσις) de propiedades; 

denial: TS. 
88  KÜGLER (2005), p. 101: «self-exclusion»; silencio fruto de la ἔκστασις y, por tanto, Negación 

(ἀποφάσκω) absoluta. Dicho silencio es el reconocimiento de un problema, el de la Causa tota, que es 

descrito como  superior a toda otra problemática mundana. 
89 Ibid. 



30 

 

[1025 B, cap. II] desecha al perfilar a Dios. Queda pues lo indecible, la transcendencia. 

Aquella pureza para Eckhart corresponde al abandono total con el Uno: experimentable 

en la propia carne pero en ningún caso decible. Dios es completitud y ausencia de 

carencias. No hay diferencia entre contar con todas las propiedades y no contar con 

ninguna. 

A lo largo de este segundo capítulo, Pseudo-Dionisio trata de buscar estrategias 

para denotar esta condición y plantea que sabemos la belleza (κάλλος) de Dios contando 

con los desechos, «ser al uso», de su escultura como prueba. Esta es la evidencia de que 

su supuesto y por definición desconocido εἶδος, lo que queda y no se retira esculpiendo, 

es tanto de un orden superior como forzosamente ignorado. Si es escultor quita toda la 

piedra no hay escultura posible. Sin ὕλη no hay oὐσία pero siempre queda la opción de 

plantarse al ὑπερούσιος en el plano de la transcendencia; en la indeterminación, 

totalmente desconectado del mundo. Al postular lo material como algo imprescindible, 

se está apelando al carácter contingente del mundo; una ubicación de segunda categoría. 

La creación es un producto de la libertad de Dios. 

Lo que Pseudo-Dionisio describe con esta metáfora es una belleza inconcebible 

en la que solamente cabe creer y aguardar su encuentro desde la fe. Dios es el 

escondido, el que siempre está escapado y del que solamente podemos concebir 

indirectamente su morada, la transcendencia; nube del desconocimiento (γνόφον της 

άγνωσίας)90 [1001 A, cap. I]. Moisés se separa de la muchedumbre y tras descender 

ordena al gentío, los no-puros y contaminados, que no traspasen los límites para ver a 

Jehová91 porque si como él ascienden no verán nada. Toda creatura es explicitación de 

Dios pero no es Dios. El mensaje que Dios le da a Moisés no es casual: la TM es el 

absurdo de la transcedencia hecho metodología: conocer por encima del entendimiento 

(ὑπέρ νοῦν γινώσκων); así es como se conoce a Dios: yendo más allá de la visión y del 

conocimiento, contando con verdadera visión y verdadero conocimiento [1025 A, cap. 

II]. 

                                                
90 En la nota 8 ya glosamos como γνόφος refiere tanto a «oscuridad» como a «tormenta». Es a partir de 

estas acepciones de donde viene la célebre traducción de este sintagma por Cloud of Unknowing que 

hemos observado implementada en RADDE-GALLWITZ (2017), p. 342. 
91 Ex. 19:21. 



31 

 

3.2 Nada y silencio (Capítulos III, IV y V) 

En la primera parte del tercer capítulo, Pseudo-Dionisio hace una supuesta 

recapitulación de textos propios. Dice haber elaborado un decir teológico propositivo y 

afirmativo (θεολογίας ὑμνήσαμεν) [1033 A, cap. III] que habría quedado recogido en un 

tratado al que llama “Representaciones Teológicas” y que, según parece, se corresponde 

con la primera parte de “Los Nombres Divinos”92 . No obstante, estas enrevesadas 

alusiones a diferentes escritos no deben ser pasadas por alto: sus múltiples referencias a 

obras solapadas entre sí o incluso directamente ficticias son una herramienta más para 

resaltar la particular e insalvable distancia que entre Dios y decir venimos apreciando93. 

Pseudo-Dionisio habla de su labor como teólogo tanto en estas obras como en la 

supuesta “Teología Simbólica” para exponer cómo todo el decir que ha elaborado (sin 

importar si este es una disertación sobre el Uno y el Trino, una explicación cristológica 

o una exégesis de algún pasaje de las Escrituras) se ha postulado analógicamente.  

La “Teología Simbólica” aborda la κάθοδος; el descenso una vez alcanzada la 

cima se desarrolla en términos afirmativos. El camino se rehace recorriendo a la inversa 

la ruta de la ἄνοδος. Ambos recorridos no son meramente las partes de un camino 

espiritual, también reconocen una clara estructura metafísica: desde lo finito a lo infinito 

y desde lo infinito de vuelta a lo finito. Esta polarización da lugar a un díptico 

compuesto por Dios y por el mundo; οὐσία y ὑπερούσιος. El que la teología discurra 

tanto por la afasia de la cima mística como por el simbolismo de las Escrituras nos lleva 

a preguntarnos lo siguiente: ¿cómo puede ser que, aparentemente, la propia teología 

incorpore un decir que siguiendo tanto una como otra de estas interpretaciones acabe 

siendo blasfemo?94 ¿Cómo es que la TM fundamenta a la TS? 

La respuesta a esta pregunta se encuentra en cómo el cristianismo postula al 

mundo como dependiente de Dios. Es en este argumento donde la transonticidad de las 

cosas, el relativismo y el desprecio y rescate del mundo encuentran su fundamentación: 

la presencia diferenciada es algo banal. Como es lógico, quienes creen no se conforman 

con visionar el negativo de la película y van a esforzarse por alcanzar la unidad 

indiferenciada; la relativización y por ende la superación de todos los males, problemas, 

miserias y podredumbres de la inmanencia. El término σύμβολον [1033 B, cap. III] se 

refiere a la correspondencia entre dos mitades. No obstante, aunque el mundo sea en 

                                                
92 Tal como se anota en MARTÍN LUNAS (1996), p. 375. 
93 ROREM (1993), p. 198. 
94 ROREM (1993), p. 213. 



32 

 

este sentido un espejo de Dios, su correspondencia con nada altera el estatuto 

ontológico del mundo: una pantalla, προβλήματα, tras la cual no hay nada. Es decir, una 

cosa es ser Dios (la ausencia total de nombre) y la otra es corresponderse con él (donde 

todos los nombres pueden caber). Es por esto que, tal y como apunta Rorem, no hay 

panteísmo alguno en el pensamiento de Pseudo-Dionisio 95 . Al igual que pueden 

efectuarse acciones que sigan la senda de la salvación, la unidad con Dios, pueden 

efectuarse otras que distancien de Dios y conduzcan directas a la multiplicidad 

peyorativa y, en definitiva, a la muerte. Volvemos a un argumento nihilista, cuyo 

desarrollo en cualquier caso conduce inevitablemente a dos totalidades, y, por ende, a la 

nada: lo absoluto. Dice Eckhart que Dios nos regala la posibilidad de nacer y 

presentarse en nosotros una vez alcancemos la nada descubriendo y desnudando la luz 

divina96.  

En la segunda mitad del siglo XX, Derrida interpreta la obra de Pseudo-Dionisio 

como la lucha por pronunciar auténticamente a Dios 97 . Un combate perdido de 

antemano porque ya desde un primero momento es demasiado tarde, antes de abrir la 

boca o destapar nuestra pluma: «el lenguaje [junto con su artífice] ya ha comenzado sin 

nosotros»98. Otro modo de tematizar la situación del decir respecto a Dios es hablar de 

la metáfora, del cambio de nombre (μετωνυμία); por muy certera que sea la elaboración 

de este, jamás podrá captar y transmitir por completo lo transcendente. Nicolás de Cusa 

se refiere a «lo afirmado» como una conjetura imprecisa. Por ende, la verdad solamente 

se concebirá como perfecta correspondencia con la incognoscible unidad divina99 y, en 

consecuencia, toda teología tendrá un carácter asintótico, de aproximación e intento 

infinito de pleno encaje con la verdad transcendente. Es siguiendo esta argumentación 

como de Cusa llega a la TN, a la que denomina docta ignorancia; el último 

presupuesto100. Si bien es cierto que la filosofía y, con ella todo pensar, actúa siempre 

tomando distancia, esta última ha de ser siempre finita. El conocimiento es siempre 

provisional y si encontramos y podemos hablar del infinito no es porque tengamos un 

conocimiento del infinito sino porque llamamos infinito a todo otro conocido indefinida 

e indistintamente 101 . La transcendencia muestra la incapacidad y los límites de lo 

                                                
95 ROREM (1993), p. 140. 
96 “La imagen desnuda de Dios” según VEGA ESQUERRA (2008), p. 68. 
97 JONES (1996), p. 369. 
98 DERRIDA (1999), p. 33. 
99 MURILLO (2007), p. 44. 
100 MURILLO (2007), p. 40. 
101 MARTÍNEZ MARZOA (2013), p. 15. 



33 

 

humano. Siguiendo el capítulo IV, la Causa universal es impasible e inalcanzable; ajena 

a todo y carente de ubicación (οὐδὲ ἐν τόπῳ ἐστὶν) [1040]; «donde el principio engendra 

al principio» escribirá Eckhart102 resaltando ese carácter de suma prioridad ontológica. 

Dado que todos ellos son mundanos, ningún supuesto es válido para Dios.  

En el capítulo anterior, Pseudo-Dionisio comenta que sus escritos en clave de TS 

resultan más extensos que la “Teología Mística”. Cuanto más decir se requiere para 

plantearlo [1033 A, cap. III], más tapado e intrincado resultará aquel incomprensible 

que trata de pensarse (νοητῶν περιστέλλονται); la transcendencia. Con ello, más alto 

ascendemos (πρὸς τὸ ἄναντες ἀνανεύομεν) y más cerca nos encontramos de Dios. 

Dicho en términos de Agustín, la inquietud va desapareciendo a lo largo del camino. 

Una vez este llegue a su cima, en la etapa unitiva de la ἄνοδος, llegaremos a prescindir 

incluso de nuestro propio corazón: «porque nos has hecho para ti, e inquieto está 

nuestro corazón hasta que descanse en ti»103. 

 En este menester, la descontaminación y el desprenderse deben ser plenos pues 

Dios es un gran bálsamo: él es el mayor de los consuelos. Y es que él suprime toda 

diferencia, es ajeno a toda contraposición, incluso aquella entre la vida y la muerte. Tal 

y como Eriúgena enfatiza, nacer significa salir (exitus) para volver (reditus) a Dios y 

enmendar el desajuste que es la vida en este mundo 104 . Dejarlo todo atrás es 

indispensable para que nada pueda eclipsar la tematización de la acción cristiana 

fundamental: la caridad requiere del desapego por el mundo y la firme convicción de 

que va ser posible la salvación; todo el mundo puede salvarse si ama a Dios. El 

cristianismo difunde que lo único importante es ese allá transcedente. Para ser su 

ciudadano, el aquí debe ser sacrificado: «Pues al igual que en la jerarquía de la sociedad 

humana prevalece el poder mayor sobre el menor […], así también Dios sobre 

todos» 105 . La ἔκστασις es morir en vida, apostar y realizar el sacrificio de la 

autoaniquilación. 

Este vivir en un mundo irrelevante y totalmente dependiente en tanto que efecto 

de una Causa en términos metafísicos es la angustia cristiana que desaparece con la 

πίστις. Esta, habitualmente, se contrapone a la noción de λογισμός y surge como una 

                                                
102 Citamos parte de la apertura de los versos de “El grano de mostaza”, según VEGA ESQUERRA 

(2008), p. 139.  
103 Conf. I, 1. 
104 ROREM (2008), p. 603. 
105 Conf. VIII, 15. 



34 

 

fidelidad a lo absurdo; la confianza total en lo indemostrable106. La πίστις es la completa 

relativización y desprecio por el ente desde la espera; la inconmensurabilidad en la que 

la TN cobra su pleno sentido. La transcendencia empuja (ἑνωθήσεται) al completo 

silencio (ὅλως ἄφωνος) [1033 C, cap. III]. La ausencia de un decir en concreto es el 

único decir posible de la distancia infinita. Ante lo inenunciable, la mejor opción es 

callar; frente a esta des-cualificación total en la que se enuncia toda TS, la TN es 

ontológicamente más consecuente en vista de la especial característica del saber 

imposible de Dios que aquí describimos. No es, como lo es lo demás, un referente 

accidentalmente incierto y desconocido sino que ambos atributos son necesarios 

siempre que tratemos de enunciarlo. La postura de la afasia no es por tanto una 

situación casual o provisional sino que es la única actitud posible tras realizar el 

recorrido de la ἄνοδος. Es destacable citar que la dupla de itinerarios de afirmación y 

Negación tiene puntos de origen y destino opuestos porque lo primero en ser afirmado 

sobre Dios es lo último en ser negado y viceversa. Al final del capítulo Pseudo-Dionisio 

insiste en que para tener fe se requiere atreverse y encaminarse a la destrucción 

progresiva y sin excepción de los elementos y las estructuras de lo inmanente a fin de 

llegar a la unión en el desconocimiento107.  

Al poco tiempo del terremoto acontecido a mediados del siglo VIII, Constantino 

V planeaba restaurar Hagia Irene de Constantinopla en consonancia con la regla 

iconoclasta impuesta por su padre, decidiendo reconstruir el templo en su tamaño 

original 108 . En consecuencia, ordenó edificar sobre el plano del anterior pero 

prescindiendo de la ornamentación y haciendo disponer en su ábside una cruz negra 

junto a unos escasos y discretos mosaicos. La reducción de símbolos al mínimo y su 

consecuente ausencia logra resaltar y fortalecer a aquellos que sí se encuentran 

presentes. Es el vacío, la piedra desnuda, fría y falta de referencias la que otorga a la 

cruz negra su poder para acongojar y concernir. La del vacío es la más potente de las 

llamadas. Para Pseudo-Dionisio en términos del decir, de teología afirmativa, el 

discurso sigue un camino que es opuesto al que debemos tomar hacia Dios y opta por 

una conjunción de ascenso (ἄνοδος), descenso (κάθοδος) y acumulaciones 

argumentativas cuyo inherente fracaso ya hemos expuesto. Es por ello que al hablar 

desde la TN (θείας ἀφαιρέσεως) [1033 C, cap. III], la ausencia del decir corresponde a 

                                                
106 DODDS (1975), p. 159. 
107 ROREM (1993), p. 211. 
108 CORMACK (1975), pp. 35-44. 



35 

 

Dios y es superior a cualquier decir que positivamente se plantee acerca de él (τὸ ὑπὲρ 

πᾶσαν τιθέντας). Como Eckhart enfatiza en su sermón del templo, Jesús no articula 

palabra hasta no haber vaciado el templo por completo109. 

Trece siglos después, en 1971, termina en los Estados Unidos la construcción de 

la Rothko Chapel. Un edificio diáfano de ladrillo en planta octogonal que acoge catorce 

paneles pintados en negro con diferentes texturas elaboradas por el artista Mark Rothko 

a mediados de los años 60. La capilla es descrita en la entrada de su portal web como 

«una quietud que se mueve» y «un santuario para quien busca» 110 : un decir 

explosionado y el ánimo a la indagación y el crecimiento en la búsqueda de algo que no 

se conoce, características fundamentales en la teología cristiana. A lo largo de este 

trabajo hemos tratado con una tematización enormemente sui generis: la acotación de 

aquello sumamente ajeno y extraño a nuestro ámbito inmanente, aquello de lo que no se 

tienen pruebas ni dudas, solamente puede hacerse de manera indirecta, extramuros, dada 

su indefinición total111. Vemos lo que sabemos; esta es la línea que han seguido tanto la 

TS como una primera TN a la que hemos identificado con el inglés to denial y con la 

partícula de negación οὐ.  Ahora, en última parte de la “Teología Mística” dejamos atrás 

este referirse sin referirse112. El ámbito de la Negation es una TN más avanzada que 

faculta el despliegue de una TM, de la pura fe, pues esta es completamente ajena a todo 

planteamiento sin importar cuán cuidadoso pueda ser113.  

La exclusión es absoluta: Dios no es nada ni nadie que conozcamos (οὔτε τὰ 

ὄντα αὐτὴν γινώσκει) [1048 A, cap. V]. La partícula negativa οὐ que advertíamos en los 

tres primeros capítulos se ve sustituida por la muy continua reiteración de la conjunción 

negativa οὔτε; la enumeración eliminativa: ni semejanza ni desemejanza (οὔτε ὁμοιότης 

ἢ ἀνομοιότης) ni tan siquiera verdad (οὔτε ἀλήθειά) y así sucesivamente. Así finaliza la 

“Teología Mística”, sin declarar ni x ni ¬x, ni nada de nada pues todo negar se queda 

corto ante lo plenamente inalcanzable que es Dios, en una cima más allá de todo 

(ἐπέκεινα τῶν ὅλων) [1048 B]. Más arriba hemos hablado de la similitud entre filosofía 

y teología y cómo esta última se sirve de las herramientas de la primera para exponer 

sus postulados. Si bien hemos llegado a la gran diferencia entre ambas: la Negación que 

                                                
109 Mt. 21:12-13. 
110 http://www.rothkochapel.org/ 
111 PERL (2002), p. 547. 
112 Dios queda descrito como el gran irreferible. En Job. 42:5 basta con que una leve brisa se levante para 

que tener la certeza de haber alcanzado a Dios. En el cristianismo querer y poder son sinónimos. Toda 

explicación ontológica o de cualquier otra índole sobra: GILSON (1939), p. 25. 
113 ROREM (1993), p. 212. 



36 

 

fragua la TM es la consecuencia metodológica del absurdo: la fe en la Causa sui, en un 

plano totalmente transcendente y desconectado de nuestro mundo. La aceptación del 

disparate es incontestable porque de una contradicción puede seguirse lo que sea. 

En definitiva, cuanto menos representada sea la representación de lo 

irrepresentable, más certero será el retrato del aquel que hace enmudecer (ἀφθεγκτέω), 

dejar de dar tumbos y abrazar ciegamente la fe114; certeza sin prueba inmanente alguna. 

La máxima expresión de una TS que acaba por ser TN y esta, a su vez, TM. El absoluto 

negro de la Rothko Chapel es el análogo material de la unidad divina transcendente: la 

mezcla de todos los pigmentos, una suma que absorbe el total del espectro. Lo que 

Rothko pinta no devuelve nada a quien mira, la noche pinta con luz propia115, mística y 

escurridiza dada su exigencia de oscuridad y vacío. La representación simbólica más 

cercana al silencio es un all black. Si menos es más, Nada es la mejor propuesta 

respecto a aquello que no corresponde a ninguna de las cosas que son ni tampoco a las 

que no son (οὐδέ τι τῶν οὐκ ὄντων, οὐδέ τι τῶν ὄντων ἐστίν) [1048 A]. El final del 

texto concluye que no ha avanzado: si la meta es la nada, resulta imposible tomar una 

posición determinada. La pretensión de la “Teología Mística” no es otra que enmarcar 

la metafísica cristiana, mostrando con ello su gran incomodidad: la tendencia a la 

sustitución de las tormentosas nociones de transcendencia y nada es la prueba 

fehaciente de la deriva nihilista que desde sus más fundamentales preceptos arrastra el 

cristianismo. Ya no hay dioses en la tierra. Una vez se ha definido al mundo como 

secundario, solamente queda esperar la transfiguración soportando el vacío y la 

ausencia. Para el cristianismo, hacerse Uno con Dios es lo único que importa.  

 

 

  

                                                
114 Conf. IV, 5.  
115 CAÑADAS (2016), p. 25. 



37 

 

4. CONCLUSIONES 

 Hemos visto cómo la noción de Dios implica necesariamente que cualquier decir 

que trate de elaborarse sobre ella siempre va a ser inadecuado dado el no-sujeto que 

constituye. Tratar de pensar el absoluto resulta profundamente problemático porque 

encontrarse sin referencia alguna es encontrarse perdido. El análisis de los tipos y 

naturaleza de las diferentes metáforas, intentos indirectos de decir, ha sido el punto de 

partida de nuestro trabajo. En esta teología, el éxito es reconocer un más allá respecto a 

este mundo. Todo el análisis simbólico que desde esta pueda llevarse a cabo no es en el 

fondo nada más que una necropsia más o menos didáctica de la auténtica actitud que 

debe tomarse hacia Dios; el silencio. Que, dada su pretensión ecuménica, el cristianismo 

no pueda darle la espalda al mundo y, por ende, se vea obligado a desarrollar analogías 

entre Dios y los términos ónticos es la gran incomodidad que, a través del pensamiento 

de Pseudo-Dionisio, hemos tratado de definir. 

Así pues, una vez planteado que a Dios no se llega desde el conocimiento, 

hemos tratado de exponer el papel de la fe; clave capacitante para la concepción de la 

transcendencia. Como dice Agustín, Dios no apela a mentes sino a corazones. Es por 

eso que el cristianismo es permanentemente resistente frente a toda crítica o argumento; 

recordemos cómo el entendimiento mutuo entre Pseudo-Dionisio y Apolófanes resulta 

imposible en la carta VII (2.3). Ser cristiano es creer en el todo-nada indiferenciado; 

relativizarlo todo: no dejar que nada del mundo importe. El cristianismo tiende a su 

propia autodisolución. Sus alternativas: la deriva fundamentalista y el nihilismo total. 

Al igual que quienes impacientes ante la ausencia de Moisés no tardan (3.1) en 

comenzar a adorar entes mundanos (Ex. 32:4), el fundamentalismo hace lo propio con 

sus normas, objetos, conceptos e intolerancias cuando las únicas dedicaciones 

coherentes en la perspectiva cristiana son la caridad y el ecumenismo. Por otro lado, el 

pretender llevar el respeto filosófico por la transcendencia hasta sus últimas 

consecuencias conlleva, como hemos explicado, la exigencia de asumir el nihilismo. 

A partir del momento en el que las cuestiones que Pseudo-Dionisio plantea son 

incomprensibles desde una estricta argumentación formal, la postura fundamentalista 

resulta absurda y totalmente desconectada de la teología del Dios transcendente que se 

supone debería abrazar. Hemos tratado de evidenciar como en ningún caso símbolos y 

metáforas pueden ser tomados como descripciones ad litteram. Para quienes cuenten 

con el extravagante requisito previo de la fe, Pseudo-Dionisio ha planteado tres estadios 



38 

 

hasta iniciarse en la transcendencia: en primer lugar, desde la teología simbólica se 

elabora un decir en alusión a las cosas que describe la transcendencia en términos 

ontológicos mediante un uso metafórico del lenguaje. En segundo lugar, la teología 

negativa consiste en negar que Dios pueda corresponderse o decirse con ente alguno. 

Para ello, comienza un movimiento de contracción en el que todo va negándose 

paulatinamente hasta llegar a la nada. Es en esta nada donde se desarrolla el tercer 

estadio; la teología mística: pasar de negar a guardar silencio y acallar los sentidos a 

fin de unificarse con Dios. No obstante, una vez en la cima desierta solamente cabe 

regresar al mundo; iniciar un camino de descenso en el que aunque no sea posible 

deshacerse del mundo, sí lo es despreciarlo. 

  



39 

 

5. BIBLIOGRAFÍA 

1. Edición crítica  

Pseudo-Dionysius Areopagita. De Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica 

Hierarchia, De Mystica Theologia, Epistulae, ed. A. M. Ritter, De Gruyter, Berlin, 

1988. 

 

2. Traducciones  

Obras completas del Pseudo-Dionisio Areopagita, ed. de T.H. Martín Lunas, B. 

A. C., Madrid, 1996. 

Obras completas: Pseudo-Dionisio Areopagita, ed. de T.H. Martín Lunas, B. A. 

C., Madrid, 2019. 

Pseudo-Dionysius: The Complete Works, trad. de C. Luibheid & P. Rorem, 

Paulist Press, New Jersey, 1987. 

 “Pseudo-Dionysius, On the Mystical Theology to Timothy” en The Cambridge 

Edition of Early Christian Writings pp. 339-346, ed. y trad. de A. Radde-Gallwitz, 

Cambridge University Press, Cambridge, 2017. 

 

3. Libros y artículos 

BEGGIANI, S. J. (1996), “Theology at the service of Mysticism: method in 

Pseudo-Dionysius” en Theological Studies 57, pp. 201-223, Georgetown University, 

Washington. 

CAÑADAS H. (2016), “El negro como negación apofática; la Rothko Chapel” 

en CARBONELL et al. Investigar les humanitats: viure a fons la humanitat, pp. 22-32, 

Universitat de Girona, Girona. 

CASARELLA, P. (2008), “Cusanus on Dionysius: the turn to speculative 

theology” en Modern Theology 24:4, pp. 667-678, Wiley, New York. 

CORMACK, R. (1975), “The Arts During The Age of Iconoclasm,” en BRYER, 

A. y HERRIN, J. (eds.), Iconoclasm, pp. 35-44, Cambridge University Press, 

Birmingham.  

DERRIDA, J. (1999), Cómo no hablar. Y otros textos, Proyecto A, Buenos 

Aires. 

DODDS, E.R. (1975), Paganos y cristianos en una época de angustia, Ediciones 

Cristiandad, Madrid. 

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110277098/html
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110277098/html


40 

 

PERL, E. D. (2002), “Pseudo-Dionysius” en GARCÍA, J. J. E. & NOONE, T. N. 

(eds.), A Companion to Philosophy in the Middle Ages, pp. 540-549, Blackwell 

Publishing, New Jersey.  

PERL, E. D. (2000), en GERSON, L., The Cambridge History of Philosophy in 

Late Antiquity: volume II, pp. 757-787, Cambridge University Press, Cambridge. 

GILSON, E. (1996), El ser y los filósofos, Eds. Universidad de Navarra, 

Pamplona. 

GILSON, E. (2017), La filosofía en la Edad Media: Desde los orígenes 

patrísticos hasta el fin del siglo XIV, Gredos, Madrid. 

GILSON, E. (1939), Reason and Revelation in the Middle Ages, Charles 

Scribner’s Sons, New York. 

JONES, J. N. (1996), “Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative 

Theology” en The Harvard Theological Review 89:4, pp. 355-371, Cambridge 

University Press, Cambridge. 

KÜGLER, P. (2005), “The Meaning of Mystical ‘Darkness’” en Religious 

Studies 41:1, pp. 95-105, Cambridge University Press, Cambridge.  

KLIMA, G. et al. (eds.), (2007), Medieval Philosophy: Essential Readings with 

Commentary, Wiley-Blackwell, New Jersey. 

MARTÍNEZ MARZOA, F. (2015), Historia de la Filosofía I, Istmo, Madrid.  

MARTÍNEZ MARZOA, F. (2013), Historia de la Filosofía II, Istmo, Madrid. 

MURILLO, I. (2007), “El lenguaje afirmativo sobre Dios en Nicolás de Cusa” 

en Cuadernos Salmantinos de Filosofía, vol. XXXIV pp. 37-66. 

ROREM, P. (1993), Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an 

Introduction to Their Influence, Oxford University Press, New York. 

ROREM, P. (2008), “The Early Latin Dionysius: Eriugena and Hugh of St. 

Victor” en Modern Theology 24:4, pp. 601-614, Wiley, New York. 

SELLS, M. A. (1994), Mystical Languages of Unsaying, University of Chicago 

Press, Chicago. 

STACE, T. W. (1961), Mysticism and Philosophy, MacMillan & Co, London. 

STANG, C. M. (2012), Apophasis and Pseudonymity in Dionisius the 

Areopagite: “No Longer I”, Oxford University Press, Oxford.  

 

 

 



41 

 

4. Ediciones de otros textos citados 

El fruto de la Nada y otros escritos: Maestro Eckhart, ed. y tr. Amador Vega 

Esquerra, Siruela, Madrid, 2008. 

Los libros del Nuevo Testamento, ed. Antonio Piñero, Trotta, Madrid, 2021.  

The Hebrew Bible: A Translation with Commentary en III vol., ed. y tr. Robert 

Alter, Norton, New York, 2019. 

Platón: Diálogos III: Fedón, Banquete, Fedro, tr. Carlos G. Gual et. al., Gredos, 

Madrid, 1986. 

Plótino: Enéadas III-IV, tr. Jesús Igal, Gredos, Madrid, 1985. Para la alusión al 

término citado en la nota 71 nos hemos servido del servicio en línea 

https://www.loebclassics.com/ visitado a 18/05/22.  

San Agustín: Confesiones, tr. Alfredo Encuentra Ortega, Gredos, Madrid, 2010. 

 

5. Diccionarios 

DANKER, F.W. & KRUG, K. (2009), The Concise Greek-English lexicon of the 

New Testament, University of Chicago Press, Chicago. 

 LIDDELL, H. G. & SCOTT, R. & JONES, H. S., A Greek-English Lexicon en 

https://logeion.uchicago.edu/lexidium visitado a 18/05/22. 

 

6. Otros recursos 

Hagia Irene: entrada en Great Online Encyclopaedia of Constantinople: 

http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#note

endNote_9 visitado a 18/05/22. 

Rothko Chapel: portal web: http://www.rothkochapel.org/ visitado a 18/05/22.  

 

 

https://www.loebclassics.com/
https://logeion.uchicago.edu/lexidium
http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9
http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9
http://www.rothkochapel.org/

	El fruto de la Nada y otros escritos: Maestro Eckhart, ed. y tr. Amador Vega Esquerra, Siruela, Madrid, 2008.
	Los libros del Nuevo Testamento, ed. Antonio Piñero, Trotta, Madrid, 2021.
	The Hebrew Bible: A Translation with Commentary en III vol., ed. y tr. Robert Alter, Norton, New York, 2019.
	Platón: Diálogos III: Fedón, Banquete, Fedro, tr. Carlos G. Gual et. al., Gredos, Madrid, 1986.
	Plótino: Enéadas III-IV, tr. Jesús Igal, Gredos, Madrid, 1985. Para la alusión al término citado en la nota 71 nos hemos servido del servicio en línea https://www.loebclassics.com/ visitado a 18/05/22.
	LIDDELL, H. G. & SCOTT, R. & JONES, H. S., A Greek-English Lexicon en https://logeion.uchicago.edu/lexidium visitado a 18/05/22.
	Hagia Irene: entrada en Great Online Encyclopaedia of Constantinople: http://constantinople.ehw.gr/forms/fLemmaBodyExtended.aspx?lemmaID=10895#noteendNote_9 visitado a 18/05/22.
	Rothko Chapel: portal web: http://www.rothkochapel.org/ visitado a 18/05/22.

