
1 
 

 

 

 

 

El conflicto en la tragedia griega Antígona: 

El enterramiento de Polinices y los ritos funerarios en la Antigua Grecia. 

 

 

 

Autor: 

Sergio Ros Val 

 

Tutor: 

José Vela Tejada 

 

 

Grado en Estudios Clásicos 

Facultad de Filosofía y Letras 

Universidad de Zaragoza 

 

 

Junio 2022 

  



2 
 

ÍNDICE 

1.- Resumen………………………………………………………………………... 3 

2.- Introducción……………………………………………………………………. 3 

3.- Texto griego de Antígona, versos 801 a 944………………..………….……… 4 

4.- Comentario del pasaje y estructura……………………………………………. 11 

5.- Puesta en contexto del personaje de Antígona………………………………... 11 

6.- Puesta en contexto en el marco de la obra Antígona…………………………. 12 

7.- Leyes divinas y leyes humanas, el principal conflicto de Antígona………….. 13 

8.- Ritos funerarios en la Antigua Grecia………………………………………… 14 

9.- Conclusiones………………………………………………………………….. 15 

10.- Bibliografía………………………………………………………………….. 17 

  



3 
 

1.- Resumen 

En el siguiente trabajo se expone el conflicto que propone la obra clásica 

Antígona, del trágico griego Sófocles. Tomando un fragmento de versos, se consigue 

elaborar un mayor entendimiento del desacuerdo existente y se ejemplifica la labor que 

realiza el autor. A través de sus personajes, se realiza un análisis de la situación que 

enfrenta dos posturas contrarias, ambas con una justificación en los valores e ideas del 

mundo griego, teniendo en cuenta los ritos y tradiciones propios de la cultura de la 

Antigua Grecia. 

2.- Introducción 

La tragedia griega es uno de los géneros literarios que dan forma al imaginario 

no solo de la literatura griega, sino también de la sociedad y cultura griegas, por la 

función social que desempeñaba. Es el género que en Grecia fue expandido por grandes 

autores, a saber Esquilo, Eurípides y Sófocles, siendo este el creador de numerosas 

tragedias como Áyax, Electra y, por supuesto, Antígona. Sófocles vive en el siglo V a.C. 

en un momento de gran prosperidad para Atenas y gana notoriedad tanto con el éxito de 

sus obras como con su participación en la vida política. Perteneciente al ciclo tebano de 

relatos, al que también se circunscriben Las Suplicantes de Eurípides o Los siete contra 

Tebas de Esquilo, Antígona suele datarse en el año 442 a.C. y es la primera que termina 

de sus tres obras del ciclo tebano, seguida en las décadas venideras por Edipo Rey y 

Edipo en Colono, si bien estas precederían a Antígona en el orden cronológico del 

desarrollo de los hechos. 

En este ensayo observaremos y estudiaremos los conflictos morales a los que 

debe hacer frente el personaje de Antígona en la tragedia griega del mismo nombre. 

Tomando un fragmento de la obra, que comprende los versos 801 a 944, 

determinaremos las motivaciones de Antígona para querer llevar a cabo su obligación 

sagrada, así como las de la figura opuesta representada por Creonte. Igualmente, 

veremos que no se trata únicamente de un enfrentamiento entre dos personas mortales, 

sino que el hecho de que Antígona desafíe la prohibición de Creonte va mucho más allá 

y supone un choque de aspectos de la cultura griega justificables a partes iguales.  



4 
 

3.- Texto griego de Antígona, versos 801 a 944 

 

Χορός 

νῦν δ᾽ ἤδη 'γὼ καὐτὸς θεσμῶν 

ἔξω φέρομαι τάδ᾽ ὁρῶν ἴσχειν δ᾽ 

οὐκέτι πηγὰς δύναμαι δάκρυ 

τὸν παγκοίτην ὅθ᾽ ὁρῶ θάλαμον 

τήνδ᾽ Ἀντιγόνην ἀνύτουσαν. 

 

Ἀντιγόνη 

ὁρᾶτ᾽ ἔμ᾽, ὦ γᾶς πατρίας πολῖται, τὰν νεάταν ὁδὸν 

στείχουσαν, νέατον δὲ φέγγος λεύσσουσαν ἀελίου, 

κοὔποτ᾽ αὖθις. ἀλλά μ᾽ ὁ παγκοίτας Ἅιδας ζῶσαν ἄγει 

τὰν Ἀχέροντος 

ἀκτάν, οὔθ᾽ ὑμεναίων ἔγκληρον, οὔτ᾽ ἐπινύμφειός 

πώ μέ τις ὕμνος ὕμνησεν, ἀλλ᾽ Ἀχέροντι νυμφεύσω. 

 

Χορός 

οὐκοῦν κλεινὴ καὶ ἔπαινον ἔχουσ᾽ 

ἐς τόδ᾽ ἀπέρχει κεῦθος νεκύων, 

οὔτε φθινάσιν πληγεῖσα νόσοις 

οὔτε ξιφέων ἐπίχειρα λαχοῦσ᾽, 

ἀλλ᾽ αὐτόνομος ζῶσα μόνη δὴ 



5 
 

θνητῶν Ἅιδην καταβήσει. 

 

Ἀντιγόνη 

ἤκουσα δὴ λυγρότατον ὀλέσθαι τὰν Φρυγίαν ξέναν 

Ταντάλου Σιπύλῳ πρὸς ἄκρῳ, τὰν κισσὸς ὡς ἀτενὴς 

πετραία βλάστα δάμασεν, καί νιν ὄμβροι τακομέναν, 

ὡς φάτις ἀνδρῶν, 

χιών τ᾽ οὐδαμὰ λείπει, τέγγει δ᾽ ὑπ᾽ ὀφρύσι παγκλαύτοις 

δειράδας: ᾇ με δαίμων ὁμοιοτάταν κατευνάζει. 

 

Χορός 

ἀλλὰ θεός τοι καὶ θεογεννής, 

ἡμεῖς δὲ βροτοὶ καὶ θνητογενεῖς. 

καίτοι φθιμένῃ μέγα κἀκοῦσαι 

τοῖς ἰσοθέοις σύγκληρα λαχεῖν. 

ζῶσαν καὶ ἔπειτα θανοῦσαν. 

 

Ἀντιγόνη 

οἴμοι γελῶμαι. τί με, πρὸς θεῶν πατρῴων. 

οὐκ οἰχομέναν ὑβρίζεις, ἀλλ᾽ ἐπίφαντον; 

ὦ πόλις, ὦ πόλεως πολυκτήμονες ἄνδρες: 

ἰὼ Διρκαῖαι κρῆναι 

Θήβας τ᾽ εὐαρμάτου ἄλσος, ἔμπας ξυμμάρτυρας ὔμμ᾽ ἐπικτῶμαι, 



6 
 

οἵα φίλων ἄκλαυτος, οἵοις νόμοις 

πρὸς ἕργμα τυμβόχωστον ἔρχομαι τάφου ποταινίου: 

ἰὼ δύστανος, βροτοῖς οὔτε νεκροῖς κυροῦσα 

μέτοικος οὐ ζῶσιν, οὐ θανοῦσιν. 

 

Χορός 

προβᾶσ᾽ ἐπ᾽ ἔσχατον θράσους 

ὑψηλὸν ἐς Δίκας βάθρον 

προσέπεσες, ὦ τέκνον, πολύ: 

πατρῷον δ᾽ ἐκτίνεις τιν᾽ ἆθλον. 

 

Ἀντιγόνη 

ἔψαυσας ἀλγεινοτάτας ἐμοὶ μερίμνας, 

πατρὸς τριπόλιστον οἶκτον τού τε πρόπαντος 

ἁμετέρου πότμου κλεινοῖς Λαβδακίδαισιν. 

ἰὼ ματρῷαι λέκτρων 

ἆται κοιμήματά τ᾽ αὐτογέννητ᾽ ἐμῷ πατρὶ δυσμόρου ματρός, 

οἵων ἐγώ ποθ᾽ ἁ ταλαίφρων ἔφυν: 

πρὸς οὓς ἀραῖος ἄγαμος ἅδ᾽ ἐγὼ μέτοικος ἔρχομαι. 

ἰὼ δυσπότμων κασίγνητε γάμων κυρήσας, 

θανὼν ἔτ᾽ οὖσαν κατήναρές με. 

 

Χορός 



7 
 

σέβειν μὲν εὐσέβειά τις, 

κράτος δ᾽ ὅτῳ κράτος μέλει 

παραβατὸν οὐδαμᾷ πέλει: 

σὲ δ᾽ αὐτόγνωτος ὤλεσ᾽ ὀργά. 

 

Ἀντιγόνη 

ἄκλαυτος, ἄφιλος, ἀνυμέναιος ταλαίφρων ἄγομαι 

τὰν πυμάταν ὁδόν. οὐκέτι μοι τόδε 

λαμπάδος ἱερὸν ὄμμα 

θέμις ὁρᾶν ταλαίνᾳ. 

τὸν δ᾽ ἐμὸν πότμον ἀδάκρυτον 

οὐδεὶς φίλων στενάζει. 

 

Κρέων 

ἆρ᾽ ἴστ᾽, ἀοιδὰς καὶ γόους πρὸ τοῦ θανεῖν 

ὡς οὐδ᾽ ἂν εἷς παύσαιτ᾽ ἄν, εἰ χρείη λέγειν; 

οὐκ ἄξεθ᾽ ὡς τάχιστα; καὶ κατηρεφεῖ 

τύμβῳ περιπτύξαντες, ὡς εἴρηκ᾽ ἐγώ, 

ἄφετε μόνην ἔρημον, εἴτε χρῇ θανεῖν 

εἴτ᾽ ἐν τοιαύτῃ ζῶσα τυμβεύειν στέγῃ: 

ἡμεῖς γὰρ ἁγνοὶ τοὐπὶ τήνδε τὴν κόρην 

μετοικίας δ᾽ οὖν τῆς ἄνω στερήσεται. 

 



8 
 

Ἀντιγόνη 

ὦ τύμβος, ὦ νυμφεῖον, ὦ κατασκαφὴς 

οἴκησις ἀείφρουρος, οἷ πορεύομαι 

πρὸς τοὺς ἐμαυτῆς, ὧν ἀριθμὸν ἐν νεκροῖς 

πλεῖστον δέδεκται Φερσέφασσ᾽ ὀλωλότων: 

ὧν λοισθία 'γὼ καὶ κάκιστα δὴ μακρῷ 

κάτειμι, πρίν μοι μοῖραν ἐξήκειν βίου. 

ἐλθοῦσα μέντοι κάρτ᾽ ἐν ἐλπίσιν τρέφω 

φίλη μὲν ἥξειν πατρί, προσφιλὴς δὲ σοί, 

μῆτερ, φίλη δὲ σοί, κασίγνητον κάρα: 

ἐπεὶ θανόντας αὐτόχειρ ὑμᾶς ἐγὼ 

ἔλουσα κἀκόσμησα κἀπιτυμβίους 

χοὰς ἔδωκα. νῦν δέ Πολύνεικες, τὸ σὸν 

δέμας περιστέλλουσα τοιάδ᾽ ἄρνυμαι. 

καίτοι σ᾽ ἐγὼ 'τίμησα τοῖς φρονοῦσιν εὖ. 

οὐ γάρ ποτ᾽ οὔτ᾽ ἄν, εἰ τέκνων μήτηρ ἔφυν, 

οὔτ᾽ εἰ πόσις μοι κατθανὼν ἐτήκετο, 

βίᾳ πολιτῶν τόνδ᾽ ἂν ᾐρόμην πόνον. 

τίνος νόμου δὴ ταῦτα πρὸς χάριν λέγω; 

πόσις μὲν ἄν μοι κατθανόντος ἄλλος ἦν, 

καὶ παῖς ἀπ᾽ ἄλλου φωτός, εἰ τοῦδ᾽ ἤμπλακον, 

μητρὸς δ᾽ ἐν Ἅιδου καὶ πατρὸς κεκευθότοιν 

οὐκ ἔστ᾽ ἀδελφὸς ὅστις ἂν βλάστοι ποτέ. 



9 
 

τοιῷδε μέντοι σ᾽ ἐκπροτιμήσασ᾽ ἐγὼ 

νόμῳ Κρέοντι ταῦτ᾽ ἔδοξ᾽ ἁμαρτάνειν 

καὶ δεινὰ τολμᾶν, ὦ κασίγνητον κάρα. 

καὶ νῦν ἄγει με διὰ χερῶν οὕτω λαβὼν 

ἄλεκτρον, ἀνυμέναιον, οὔτε του γάμου 

μέρος λαχοῦσαν οὔτε παιδείου τροφῆς, 

ἀλλ᾽ ὧδ᾽ ἔρημος πρὸς φίλων ἡ δύσμορος 

ζῶσ᾽ εἰς θανόντων ἔρχομαι κατασκαφάς. 

ποίαν παρεξελθοῦσα δαιμόνων δίκην; 

τί χρή με τὴν δύστηνον ἐς θεοὺς ἔτι 

βλέπειν; τίν᾽ αὐδᾶν ξυμμάχων; ἐπεί γε δὴ 

τὴν δυσσέβειαν εὐσεβοῦσ᾽, ἐκτησάμην. 

ἀλλ᾽ εἰ μὲν οὖν τάδ᾽ ἐστὶν ἐν θεοῖς καλά, 

παθόντες ἂν ξυγγνοῖμεν ἡμαρτηκότες: 

εἰ δ᾽ οἵδ᾽ ἁμαρτάνουσι, μὴ πλείω κακὰ 

πάθοιεν ἢ καὶ δρῶσιν ἐκδίκως ἐμέ. 

 

Χορός 

ἔτι τῶν αὐτῶν ἀνέμων αὑταὶ 

ψυχῆς ῥιπαὶ τήνδε γ᾽ ἔχουσιν. 

 

Κρέων 

τοιγὰρ τούτων τοῖσιν ἄγουσιν 



10 
 

κλαύμαθ᾽ ὑπάρξει βραδυτῆτος ὕπερ. 

 

Ἀντιγόνη 

οἴμοι, θανάτου τοῦτ᾽ ἐγγυτάτω 

τοὔπος ἀφῖκται. 

 

Χορός 

θαρσεῖν οὐδὲν παραμυθοῦμαι 

μὴ οὐ τάδε ταύτῃ κατακυροῦσθαι. 

 

Ἀντιγόνη 

ὦ γῆς Θήβης ἄστυ πατρῷον 

καὶ θεοὶ προγενεῖς, 

ἄγομαι δὴ κοὐκέτι μέλλω. 

λεύσσετε, Θήβης οἱ κοιρανίδαι 

τὴν βασιλειδᾶν μούνην λοιπήν, 

οἷα πρὸς οἵων ἀνδρῶν πάσχω, 

τὴν εὐσεβίαν σεβίσασα. 

  



11 
 

4.- Comentario del pasaje y estructura 

A lo largo de estos versos, hallamos intervenciones de Antígona, Creonte y el 

coro, el cual hace acto de aparición mediante cantos que pronuncia en alto. El coro, si 

bien no es una persona individual, podría considerarse un personaje en sí y sirve como 

elemento estructurador de la obra, al alternar sus intervenciones con las de los actores. 

Nos encontramos en una parte intermedia de la tragedia, anterior al desenlace de los 

hechos en versos venideros. Además, se trata de la última vez que aparece Antígona en 

la obra, pues está siendo llevada por unos guardias para ser encerrada por incumplir las 

órdenes de Creonte, y más tarde terminará suicidándose. 

En esta selección de versos, Antígona se despide de la vida, conocedora del 

destino que le aguarda. En reiteradas ocasiones se compadece de sí misma, con la 

indiferencia del coro, que le señala que va a morir por su propia voluntad al transgredir 

la autoridad superior. En sus lamentos reitera la maldición que sufre su estirpe y 

recuerda a sus padres y a su hermano difunto, por quien ella va hacia la misma muerte, 

sin arrepentirse de sus acciones en ningún momento. Ante el alboroto que está 

causando, Creonte sale del palacio para mandar que sea conducida inmediatamente 

hacia el habitáculo donde ha de ser encerrada. El coro juega un papel para conducir la 

opinión popular, ya que parece sentir mayor simpatía por Creonte, mientras que 

Antígona solo le despierta animadversión. 

La tragedia griega está estructurada de manera que se alternan partes del coro y 

las intervenciones, en este caso, de Antígona y Creonte. A los cantos del coro se les 

denomina ‘estásimos’ y están escritos en lírica coral, mientras que, intercalados con 

estos, se encuentran los ‘episodios’, donde los actores recitaban sus partes, escritas en 

trímetro yámbico. De este modo, el autor alterna los versos líricos del coro con las 

partes recitadas de los personajes. 

5.- Puesta en contexto del personaje de Antígona 

Hija de una relación incestuosa entre Edipo y su propia madre, Yocasta, 

Antígona no es una recién iniciada en los conflictos morales, pues la han estado 

acompañando desde el mismo inicio de su existencia. El incesto de Edipo fue solo la 

culminación de una serie de antecedentes, siendo que desde temprana edad existía una 



12 
 

maldición sobre él. Según la versión de Sófocles, un oráculo afirmó que Edipo mataría a 

su padre, Layo, por lo que este tomó medidas para que aquello sucediese, entregándolo 

a unos pastores que simularían ser sus progenitores. Sin embargo, el destino estaba ya 

escrito y, ya adulto, Edipo terminó cumpliendo lo que el oráculo declaró años atrás, 

llegando incluso a mantener relaciones sexuales con Yocasta sin conocer ninguno de los 

dos que eran madre e hijo hasta más adelante. Una vez que atacaron cabos y 

descubrieron su parentesco, Yocasta se suicidó. 

Antígona es, además, hermana de Ismene, Eteocles y Polinices, también nacidos 

del incesto de Edipo y Yocasta. Es por este hecho que ambos varones expulsan a Edipo 

de Tebas cuando se conoce la verdad, a lo que este reacciona maldiciéndolos a morir 

por la mano del otro. Nuevamente la tragedia se cierne sobre la estirpe de Antígona, 

pues sus hermanos deciden compartir el reinado de Tebas cuando les llega la 

oportunidad, pero terminan enemistados y enfrentándose en un combate en el que 

ambos mueren de la manera que su padre vaticinó. 

Es aquí donde entra en acción la principal figura que se opondrá a Antígona y 

con quien también comparte parentesco. Creonte, que será el nuevo rey de Tebas, es su 

tío, en cuanto que era hermano de Yocasta; es él quien dedicará unos dignos funerales a 

uno de sus sobrinos y negará los derechos de enterramiento al otro. No es el único 

parentesco que habrían compartido, de llegar a haberse casado Antígona con Hemón, 

hijo de Creonte, dado que se encontraban prometidos. 

También opuesta a Antígona, aunque en menor medida, se sitúa su hermana 

Ismene, quien se opone férreamente a la idea de enfrentarse a Creonte, motivo por el 

cual Antígona decide apartarse y romper relaciones, a pesar de un intento de Ismene por 

reconciliarse. 

6.- Puesta en contexto en el marco de la obra Antígona 

Primeramente debemos conocer que el conflicto central gira en torno a Eteocles 

y Polinices, hermanos de Antígona enemistados por el poder de Tebas. Más 

concretamente, en torno a sus cuerpos una vez mueren en combate el uno con el otro. 

Antes de los hechos de Antígona habían tenido lugar los enfrentamientos de los siete 

contra Tebas, en los que participan ambos hermanos en bandos opuestos. Polinices, que 



13 
 

había sido desterrado por su hermano, es ayudado por Adrasto, rey de Argos, quien 

organiza una expedición militar contra Tebas con siete jefes griegos bajo su mando, 

pero en la contienda es el ejército tebano el que resulta victorioso. Creonte, quien 

ascenderá al trono de Tebas, tendrá muy en cuenta quién era su aliado y quién su 

enemigo. 

Así pues, Creonte decretó que Polinices no había de ser enterrado, puesto que 

había luchado contra su patria en aquel combate, mientras que honró a Eteocles con 

funerales. A pesar del mandato de Creonte, Antígona consideró más importante cumplir 

con los deberes de familia y no aceptó que su hermano quedase insepulto, por lo que 

esparció polvo sobre el cuerpo de Polinices como determinaba el ritual sagrado. Debido 

al incumplimiento de su mandato, Creonte la condenó a muerte y ordenó que fuese 

encerrada en la tumba de los Labdácidas. Finalmente, viendo su irremediable destino 

con impotencia, Antígona se suicidó. 

Pese al aparente triunfo del juicio de Creonte, seguimos estando ante una 

tragedia griega, y uno de los principios básicos es que nadie gana en estos relatos. Así, 

acontece que con la muerte de Antígona llegará también la de Hemón, hijo de Creonte, 

pues estaba prometido con ella y, tras conocer la noticia y acudir a comprobar su 

veracidad, se suicida allí mismo junto al cuerpo de Antígona. No es la última muerte en 

sucederse, ya que la madre de Hemón, Eurídice, también se suicidará al descubrir aquel 

hecho, dejando al rey de Tebas sin esposa y sin hijo. Creonte ha hecho ejercer sus dotes 

de liderazgo, pero ha perdido a su familia en consecuencia, como si de un castigo divino 

se tratase. 

7.- Leyes divinas y leyes humanas, el principal conflicto de Antígona 

En Antígona existe una dualidad continua entre lo divino y lo humano, entre las 

obligaciones con los dioses y con la patria, entre la familia y el Estado, entre Antígona y 

Creonte en definitiva. Se produce un choque constante entre aspectos equiparables sobre 

los que se cimenta el mundo griego, entrando en conflicto el origen mismo de este. 

Existen ideas muy arraigadas en la cultura y sociedad griegas que se oponen en la obra, 

como son religión, familia y patria. De este modo, tal situación genera unas 

implicaciones y unas decisiones que pueden considerarse igual de válidas, puesto que 

cualquiera de las posturas tiene su justificación en la cultura griega y no se trata de dar 



14 
 

preferencia a una por encima de la otra. Al contrario, la propia obra se encarga de dar 

pie al receptor a que piense que el problema está en los personajes, aunque escoja cuál 

de los ámbitos ha de prevalecer. 

Sin embargo, entran en conflicto los dioses sagrados con un mortal que amenaza 

romper la armonía con el Olimpo. Con la prohibición de dar sepultura a un hombre, 

Creonte se considera por encima de los dioses, del mismo modo que podría opinarse 

que los dioses no pueden estar por encima de las leyes humanas, o incluso que un 

mortal no puede estar por encima de la ley. En cualquier caso, Antígona optó por 

cumplir con el deber sagrado de conceder un funeral a su hermano, siguiendo así la 

imposición de los dioses y las leyes no escritas en lugar de obedecer las órdenes 

marcadas por la autoridad, y ese atrevimiento le costó la vida.  

8.- Ritos funerarios en la Antigua Grecia 

Es normal que las costumbres funerarias fuesen consideradas como rituales 

sagrados. La muerte siempre ha estado ligada a las creencias y la superstición desde las 

primeras civilizaciones, por lo que había que despedir a los muertos como merecen. De 

este modo, los enterramientos, como expresión de los ritos funerarios, son uno de los 

testimonios más antiguos de la cultura humana. Su finalidad no es otra que la de 

homenajear al difunto y cumplimentar una función social por la que la familia se 

muestra solidaridad entre sí. No obstante, se dan diversas formas de realizar el 

enterramiento, y en el ámbito griego existieron tanto cremaciones como sepulturas 

individuales. 

En el caso de Polinices, lo que se hace es un procedimiento más simbólico, sin 

llegar a colocar al muerto bajo la tierra. Antígona derrama un puñado de polvo sobre el 

cuerpo de su hermano Polinices, una acción ritual simple con la cual ya cumple la 

obligación religiosa. Sin embargo, esto ni mucho menos completaría el rito funerario 

griego, puesto que era más complejo y consta de varias fases. En condiciones normales, 

se iniciaría con la próthesis, es decir, la exposición del cuerpo en la propia casa, para lo 

que el difunto sería lavado y vestido para ser admirado por los familiares. Además, las 

mujeres habrían de pronunciar el lamento fúnebre, que iría acompañado de gritos y 

gestos de desesperación. Transcurridos dos días de lamentos, al tercer día se procedería 

al ekphorá, el traslado del cuerpo al exterior para ser llevado a su tumba con el 



15 
 

acompañamiento de una comitiva de personas, y se proseguiría con los sacrificios 

funerarios, en los que se hacían ofrendas al difunto con las que sería enterrado; dichas 

ofrendas incluían la entrega de diversos objetos como armas, joyas, vasos de cerámica o 

figuras, e incluso una moneda para poder pagar al barquero Caronte en el más allá. 

Finalmente, el banquete funerario también requiere el sacrificio de animales. 

Como puede verse, el culto de los muertos suponía un evento de gran calibre 

para los griegos, tanto que los legisladores tras la época de Solón intentaron que se 

redujesen los gastos que se dedicaban a los funerales, en un intento de frenar el 

despilfarro exagerado de que se hacía gala en estos rituales. A fin de cuentas, la idea 

fundamental es la de recordar a los muertos y honrar a los antepasados para garantizar la 

continuidad de la estirpe. 

9.- Conclusiones 

A través de este episodio de la literatura griega, hemos podido comprobar que 

tanto Antígona como Creonte compartían una creencia de verdad en cuanto a su juicio, 

por lo que ninguno de los dos personajes iba a ceder ante el otro. A ninguno se le puede 

negar el hecho de que pensaban con seguridad que actuaban según lo correcto: Antígona 

de acuerdo con los dioses y el deber sagrado con la familia, Creonte con su deber a la 

patria y al orden social. En lo que fallan los personajes es en cuanto a las formas de 

comportamiento y la actitud egoísta que nunca abandonan. De este modo, Sófocles nos 

presenta a dos polos opuestos en un enfrentamiento cuyo final resulta inevitable. En 

ningún momento se muestra una situación esperanzadora de la que poder extraer algo 

positivo y esperar un final feliz, tal vez mediante un pacto convincente para las dos 

partes –no se pretende tal cosa, es una tragedia a fin de cuentas–. Todo lo contrario, 

pues la actitud de los personajes es hostil y en ocasiones llega a producirse incluso una 

muestra de soberbia. Finalmente, tras un continuo tira y afloja, el atrevimiento de 

Antígona para honrar a su hermano muerto hace que sea capturada, y termina por hallar 

la muerte. Ante tal resolución, ¿qué cabe añadir? ¿Habría podido evitarse de alguna 

manera tal final? Puesto que no parece ser posible hallar un acuerdo, ¿la única opción de 

Antígona era recibir la muerte en un intento de honrar la de su hermano? 

La solución podría haber pasado por enterrar al enemigo de la patria fuera de 

esta, como sí era posible de acuerdo con las normas de la sociedad griega. Polinices, 



16 
 

como enemigo de Tebas, podría haber sido enterrado fuera de dicha polis. Es, sin 

embargo, la obstinación y una actitud arrogante en ciertos momentos la que lleva a los 

personajes hacia un trágico desenlace. Los autores griegos que hoy conocemos y 

estudiamos eran, ya en su tiempo, maestros en el arte de la literatura, y conocían de la 

importancia de utilizar esta vía para inculcar valores en el pueblo griego. Mediante la 

introducción de enseñanzas en sus obras, se aseguraban de construir una sociedad sana y 

ejemplar que pudiese prosperar gracias al poderoso efecto de la literatura. 

Así, el objetivo de Antígona no es el de exponer el escándalo del trato a un 

cadáver o de un traidor a la patria, ni tampoco inducir miedo ante la posibilidad de no 

ser enterrado al morir. Antígona pretende tachar las actitudes reprochables de los 

humanos, especialmente la soberbia. En igual medida, se busca fortalecer el arma que 

supone el diálogo. En definitiva, es una obra aleccionadora que aconseja acerca de 

errores humanos que han de evitar cometerse para no sucumbir a un mal mayor. 

  



17 
 

10.- Bibliografía 

ACOSTA, E. et al., Historia de la literatura griega, J. A. López Férez (ed.), Madrid, 

Cátedra, 2008. 

BOWRA, C. M., La literatura griega, Alfonso Reyes (trad.), México, Fondo de Cultura 

Económica, 2005. 

BURKERT, W., Religión griega arcaica y clásica, Helena Bernabé (trad.), Madrid, 

Abada, 2007. 

GRIMAL, P., Diccionario de la mitología griega y romana, Francisco Payarols (trad.), 

Barcelona, Labor, 1965. 

HORNBLOWER, S. y SPAWFORTH, A., The Oxford Classical Dictionary, Oxford, Oxford 

University Press, 1996. 

LESKY, A., La tragedia griega, Juan Godó Costa (trad.), Barcelona, Labor, 1966. 

SOPH., Antigone, Mark Griffith (ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 1999. 


