
1 
 

 

 

 

 

 

 

Trabajo de fin de grado 

 

Deseos comunes, deseos políticos  

Common desires, political desires 

Autor/es 

 

Aitana Gómez Górriz 

 

Director/es  

 

Julien Canavera 

 

Facultad de Filosofía y Letras 2022  

 

 



2 
 

ÍNDICE: 

1. Introducción ………3 

2. La política de Spinoza: un análisis de las pasiones 

humanas ………5 

3. Afecto y deseo desde Lordon: el gobierno de las 

pasiones ………8 

4. Deseo y multitud en Spinoza; hacía un afecto común 

………14 

5. Revolución en Marx: la necesidad de acabar con la 

burguesía ………21 

6. Spinoza y Marx en la contemporaneidad: la dimensión 

pasional de la lucha de clases ………27 

7. Conclusión ………31 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

1. Introducción 

En el presente trabajo, me dispongo a hablar del pensamiento político de Spinoza y 

Marx, tratando las cuestiones de los afectos y la revolución. Así, la idea principal que da 

cuerpo al texto es cómo el odio y la indignación pueden influir en la revolución. 

Entendiendo por revolución, en lo que a los afectos respecta, el momento en el que se 

produce una conversión de los afectos individuales y de los distintos grupos sociales en 

un afecto común, teniendo este afecto común consecuencias materiales. Por otro lado, 

también trataré el concepto de revolución del marxismo más ortodoxo, atendiendo a 

cuestiones como la lucha de clases. Pretendo mostrar cómo el odio o la indignación 

pueden ser el cimiento de la revolución.  

Pero no pretendo psicologizar la revolución ni tratar de emociones, sino de afectos. 

Por psicologizar la revolución, entiendo la reducción del individuo a sí mismo, a una 

especie de pretendido solipsismo cuyo pretexto es desconectar a los individuos del mundo 

social. Mi objetivo es mostrar la idea de cómo a través de los afectos, de los afectos 

comunes y de la simpatía, se puede construir un movimiento común. El concepto de 

simpatía tiene un peso importante en la Ética de Spinoza. La simpatía surge del amor 

hacia el otro y de la identificación con este, o mejor dicho, es el afecto que se produce al 

identificarnos con el otro. Así:  

Cuando amamos al tercero, lo que sentimos es simpatía –afecto al que Spinoza no nombra, 

porque no se ha formado aún el sentido moderno del término–, por la concordancia en el 

sentir hacia el objeto de nuestro afecto, ya sea ese sentir amor u odio. Bajo esta simpatía 

subyace la identificación, como la idea de equivalencia que aprehendemos. La identificación 

es la imaginación de esa conformidad previa al surgimiento del afecto de la simpatía. De la 

misma forma que asumimos la semejanza con la cosa amada, asimilamos la semejanza en el 

sentir de otro hacia ella.1  

Los afectos, en tanto que referidos a una causa exterior, están totalmente al margen 

de reducir al individuo a su mera interioridad. Lejos de esto, nuestros conatus entran en 

contacto con afecciones, que producen afectos, lo que implica la reorientación del 

 

1 Infante del Rosal, Fernando (2013). “Formas de identificación en la Ética de Spinoza” Thémata. Revista 

de Filosofía, p.158. 



4 
 

conatus. Si el afecto es el odio, la reorientación puede ser la transformación social. Un 

paso del vulgo a la multitud, a una multitudo de individuos que se saben diferentes, que 

son conscientes de la diferencia de sus deseos, y construyen, a través de la simpatía, un 

afecto común que, por su constitución misma, supone un desafío hacia aquello que les 

produce tristeza, odio e indignación. 

Así, sirviéndome de autores como Spinoza y Lordon, pretendo explicar las 

perspectivas contemporáneas que incorporan el pensamiento marxista para articular la 

cuestión del potencial revolucionario de los afectos sin olvidar las condiciones materiales 

necesarias, y sin desatender la idea de la lucha de clases como camino para la 

emancipación del proletariado. Esta emancipación, o fin de la opresión de la burguesía 

hacía la clase trabajadora, solo llegará mediante la abolición real del capital, esto es, la 

abolición de la realidad social y estructural capitalista, que conlleva inherentemente la 

abolición de las clases sociales.  

Desde estas perspectivas más contemporáneas que articulan el pensamiento de 

Spinoza y de Marx, la clave es entender que en la lucha de clases hay también una 

dimensión pasional. Esta es una de las ideas más presentes en la obra de Lordon, 

compartida por otros como Deleuze o Negri.  

Así pues, el escrito se divide en siete aparados, estos son: 1) Introducción, 2) La 

política de Spinoza: un análisis de las pasiones humanas,  3) Afecto y deseo desde Lordon: 

el gobierno de las pasiones, 4) Deseo y multitud en Spinoza; hacía un afecto común, 5) 

Revolución en Marx: la necesidad de acabar con la burguesía , 6) Spinoza y Marx en la 

contemporaneidad: la dimensión pasional de la lucha de clases y 7) Conclusiones.  

Tras el punto presente e introductorio, comenzaré con reflexiones sobre el 

pensamiento de Spinoza, señalando sobre todo el carácter político del mismo, tomando 

como referencia en particular La Ética y el Tratado político. En el tercer punto, describiré 

el pensamiento de Lordon a grandes rasgos. En particular, entre otras lecturas de apoyo 

(al igual que en el resto de los apartados), me centraré en Los afectos de la política, con 

el objetivo de mostrar cómo para Lordon la política es un arte de afectar, qué significa 

esto y cuáles son sus repercusiones. Seguiré ahondando en cómo se articula la multitud 

en Spinoza desde el deseo y los afectos comunes, pasando en quinto lugar, a cómo se 

articula la revolución desde el marxismo, mostrando una serie de diferencias entre Marx 

y Spinoza. En este punto, me serviré del Manifiesto comunista conocida obra de Marx y 



5 
 

Engels, así como de Estado y revolución, de Lenin. En el sexto punto, explicaré cómo se 

articula en la contemporaneidad el vínculo entre Spinoza y Marx, recurriendo de nuevo a 

Lordon, pero también a Negri y a Deleuze. Por último, realizaré una serie de conclusiones.   

 

2. La política de Spinoza: un análisis de las pasiones humanas 

Lo humano está definido por los afectos para Spinoza. Obramos por dos tipos de 

causas: adecuadas e inadecuadas. Las causas adecuadas son aquellas acordes con nuestra 

naturaleza, y las inadecuadas aquellas que no lo son. La afección designa el encuentro 

con una cosa material (cuerpo) o ideal (idea), ya que me afectan tanto los cuerpos como 

las ideas. El afecto entonces será el efecto de dicho encuentro, aquello encontrado me 

hace algo, esto es, disminuye o aumenta mi potencia de obrar y comprender. Este 

encuentro además me hace hacer algo. Ya sea rehuir aquella cosa con la que me encuentro 

(en este caso, se trataría de una causa inadecuada) o acercarme a ésta (tratándose esta de 

una causa adecuada). El afecto, bajo este esquema, es lo que reoriente mi conatus en una 

u otra dirección. Y me lleva por tanto a contraer el deseo de evitar lo que me entristece y 

perseguir lo que me alegra. Este deseo será pasivo si no lo comprendo, y activo si lo 

comprendo. Acción y pasión son los límites de la condición humana para Spinoza, entre 

estos se configura la libertad. El alma estará más sujeta a las pasiones cuantas más ideas 

inadecuadas tenga.   

Es importante traer a colación la distinción entre ideas adecuadas e ideas inadecuadas 

que maneja el autor. Las ideas inadecuadas contienen el conocimiento de los efectos, 

mientras que las ideas adecuadas albergan tanto el conocimiento de los efectos como el 

de las causas. Estas segundas remiten al segundo género de conocimiento, la razón, 

mientras que las primeras a la imaginación, primer género de conocimiento para Spinoza.   

Spinoza entonces no considera que exista la dualidad “mente/cuerpo”, en el sentido 

de una dualidad que prima una sustancia sobre otra. No se trata de que la mente y el 

cuerpo estén separados, en distintos planos ontológico, como sostenía Descartes. En 

Spinoza encontramos que la mente y cuerpo son dos modos de la misma sustancia, la 

naturaleza. Se da entonces una equidad ontológica entre ambos modos, y también entre 

sus correspondiente atributos, Pensamiento y Extensión. Esto implica que no hay una 



6 
 

causalidad inter-atributiva2. Ni el cuerpo actúa sobre la mente ni la mente sobre el cuerpo. 

La tradición filosófica ha considerado que primero se produce la idea, y después el efecto 

en el cuerpo. Spinoza entiende que este movimiento es falso, pues lo que se produce 

realmente es un paralelismo entre la mente y el cuerpo.  

Spinoza introduce el concepto de conatus. Conatus vendría a decir “perseverar en su 

ser”3.  El ser humano se esfuerza en continuar en su ser. Cuando se refiere a la mente, 

este esfuerzo se llama voluntad, si ese esfuerzo lo lleva a cabo la mente y el cuerpo, lo 

llama apetito. El apetito es la esencia misma del hombre, de este se siguen las necesidades 

para su conservación. El deseo en Spinoza supone una conciencia de este, pues: “el deseo 

es el apetito acompañado de la conciencia del mismo”4.  

 Antes de todo va el cuerpo, ya que realiza en primer lugar encuentros con otros 

cuerpos. La esencia de la mente (la potencia de comprender) implica el cuerpo (la 

potencia de obrar), y esa dura tanto como dura el cuerpo. Spinoza recalca que somos seres 

finitos. La mente es la encargada de acercar lo que aumenta la potencia del cuerpo, y 

alejarse de aquello que la disminuye. No son dimensiones separadas, trabajan juntas y 

una no se da sin la otra.  

En última instancia, todos los afectos remiten al deseo. El deseo en Spinoza es el 

resorte tanto de la acción como del pensamiento. Es a través del pensamiento, cuya 

encargada es la mente, que se moderan estos afectos. En Spinoza encontramos una 

detallada descripción de los afectos y de cómo funcionan. No son entonces las ideas puras 

las que nos guían, sino las ideas que van acompañadas de afectos. Las ideas como puros 

contenidos mentales no pueden afectar al cuerpo en tanto que no hay una causalidad entre 

la mente y el cuerpo, sino un paralelismo. Por este motivo, solo las ideas afectantes 

 

2 En Spinoza los atributos expresan sustancia, y a su vez subsumen modos, el cuerpo es un modo del atributo 

extensión, una idea o una mente son modos del atributo pensamiento. La sustancia se expresa 

simultáneamente en todos sus atributos constitutivos, esa sustancia que se expresa en todos sus atributos y 

a través de los modos correspondientes es una potencia infinita de producir efectos. Nosotros somos parte 

de esa naturaleza, por eso tenemos potencia de producir efectos, es decir de afectar y de ser afectados. No 

hay primacía entre mente y cuerpo porque la naturaleza no privilegia a unas frente a otros a la hora de 

expresarse. El ser humano es una potencia finita de producir efectos que se despliega simultáneamente tanto 

a nivel del cuerpo como de la mente, entonces, todo aquello que hace el cuerpo en el atributo extensión, 

tiene su correlato inmediato en el atributo pensamiento. Hay paralelismo entre todos los atributos porque 

expresan cada uno a su manera la misma sustancia.  

3 Baruch, Spinoza. (2007). Parte III. Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid: Tecnos, p. 209 
4 Ibíd.p. 212 



7 
 

pueden mover al cuerpo. Somos sujetos movidos por nuestros deseos. Así, podemos 

encontrar la siguiente definición del deseo en la Ética: “El deseo es la esencia misma del 

hombre en cuanto es concebida como determinada a hacer algo en virtud de una afección 

cualquiera que se da en ella”5. 

Otra cuestión indispensable para fundamentar los afectos es mencionar dónde sitúa 

al hombre Spinoza en el plano ontológico y qué entiende por libertad. Spinoza entiende 

al ser humano como una “parte de la naturaleza”. Por tanto, está sometida también a las 

reglas de la naturaleza. Así, rompe con la idea de que el hombre sea “un imperio dentro 

de otro imperio”6. Spinoza critica la identificación que se da entre ser consciente de los 

actos y conocer las causas que los determinan. La libertad radica en conocer las causas 

que determinan las acciones, estas vienen determinadas por apetitos o afectos. Si no 

conocemos las causas afectivas que nos determinan, no somos libres. La libertad no radica 

en salir fuera de la causalidad afectiva, sino en comprenderla para poder reorientarla. La 

libertad no es algo dado, sino el resultado de una conquista.  

Esta reinserción del hombre en la naturaleza niega radicalmente la identificación 

clásica entre tener conciencia de los actos y conocer las causas que los determinan. La 

libertad entonces no está en esta identificación, y por tanto es algo que ha de conseguirse. 

Spinoza niega la libertad como libre albedrío, es una ilusión en tanto que recoge los 

efectos, pero ignora las causas. En Spinoza, la libertad no es el punto de partida, como si 

lo es en Descartes, por ejemplo, sino algo a lo que se llega.  

Tras una breve explicación de los afectos en Spinoza, se puede concluir que existe un 

vínculo entre los afectos y la política. Así lo entendía Spinoza, y bajo esta luz lo leerá 

Frédéric Lordon. Spinoza construye su política precisamente en base a los afectos que 

determinan la potencia. Se trata de una política materialista, porque las causas que nos 

determinan a actuar no son ideas abstractas que provengan de otro mundo, sino los deseos 

reorientados bajo los afectos. Es a través de estos afectos, y de la simpatía hacia los deseos 

de los otros, desde donde Spinoza se plantea construir un afecto común. Un afecto común 

compartido por una multitud de individuos que comparten algo que los une, tanto como 

conocen aquello que los diferencia. Una multitud cuyo objetivo será promover deseos 

comunes que contribuyan al conatus de todos los individuos. Es decir, el esfuerzo de 

 

5 Ibíd. p.261.  
6 Ibíd. p. 197-198. 



8 
 

todos por aumentar su potencia, pues recordemos que el deseo de perseverar en el ser es 

el más bajo en la escala del conatus.  

Vemos entonces cómo en Spinoza el ser humano se esfuerza por mantener aquellos 

afectos alegres, que, por tanto, aumentan su potencia, y se esfuerza también en apartar o 

acabar con aquellos que la disminuyen.  

Spinoza afirma en la Ética: “Quien imagina que se destruye aquello que odia se 

alegrará”7. Detengámonos aquí un momento. Spinoza entiende que el odio es el resultado 

de una causa exterior. El odio es una tristeza vinculada a la idea de una causa exterior. 

Por lo tanto, nos esforzaremos en acabar con aquello que odiamos. Negar la existencia de 

aquello que odiamos, y querer acabar con ello, produce un aumento de nuestra potencia, 

pues nos produce alegría.  

 

3. Afecto y deseo desde Lordon: el gobierno de las pasiones 

Llegados a este punto, es interesante observar el análisis que Lordon realiza en Los 

afectos de la política sobre el vínculo entre política y afectos y sobre la idea de que la 

política es un ars affectandi, un arte de afectar, o, mejor dicho, un arte de producir afectos 

comunes y no solo un juego de argumentos racionales. En esta obra, vemos un intento de 

conciliar el pensamiento de Spinoza con algunos preceptos del marxismo, en concreto 

con el materialismo histórico.    

La política para Lordon se mueve en el terreno de lo pasional, de las complexiones 

afectivas. Lordon expone cómo, si bien es cierto que en el capitalismo decimonónico se 

nutría de pasiones tristes, el neoliberalismo actual se mueve entre las pasiones alegres y 

ejerce parte de su dominación a través de estas. La cuestión aquí no es tratar los afectos 

desde una especie de caída en el psicologismo (como emociones), o de un mundo interior, 

sino desde la puesta en común de estos afectos partiendo de la idea de que las 

subjetividades son diferentes, y teniendo esto en cuenta, construir un afecto común para 

enfrentar aquello que las perjudica.  

Para Lordon, los afectos componen el tejido de lo social, constituyendo así la materia 

misma de lo político. En Lordon, el mundo social-humano es el ámbito donde se erigen 

 

7 Ibíd.  p. 222.  



9 
 

las estructuras e instituciones sociales. En términos generales, para Spinoza, los afectos 

son las modificaciones que unas potencias tienen sobre otras.  Estos afectos llenan nuestra 

potencia, la efectúan de una manera u otra. 

Una cuestión importante que señala Lordon es la de las ideas. Para Lordon, no existen 

“ideas puras” en el sentido etimológico de idéel.8 Las ideas van necesariamente 

acompañadas de afectos que las muevan. Dice Lordon: “ninguna idea sería ‘activa’ en 

nosotros si no estuviera acompañada y, para ser más exactos, ligada a los afectos”9. Las 

ideas que nos mueven son las de este primer sentido, en tanto que van acompañadas de 

afectos. Las ideas ligadas a afectos tienen efectos materiales en el cuerpo, afectan a la 

potencia de obrar. 

Las ideas afectan al ingenium. El ingenium constituye nuestra complexión afectiva, 

nuestras susceptibilidades afectivas. Nuestras susceptibilidades son distintas y se van 

modificando a lo largo del tiempo. Dice Lordon: “El ingenium posee una dimensión 

política, ya que, al recapitular nuestras maneras, incluye de este modo nuestras maneras 

de juzgar, y la política es un asunto de juicio permanente”10. Lordon entiende que todas 

las cosas que se pueden considerar como cuestiones más propias de la política (ideas, 

principios, valores, etc.) no son exteriores a los afectos y la potencia, sino que están 

determinadas por estos y son incluso su manifestación misma.  

El ars affectandi con el que se identifica la política consiste en “afectar las 

complexiones, en encontrar en ellas aquello que las hará vibrar adecuadamente 

(entiéndase: adecuadamente a lo que se quiera obtener de ellas…), en pulsar sus resortes 

para inducir en ellas deseos particulares”11. Un punto importante es ver cómo se articula 

la propuesta del autor con el marxismo. En concreto, observamos que Lordon se aleja en 

algunos puntos de un marxismo más ortodoxo. Desde el marxismo ortodoxo, la 

conciencia y las ideas se entienden como el reflejo de las estructuras materiales. Por el 

contrario, las ideas afectantes que plantean Lordon y Spinoza no pueden ser reducidas a 

la superestructura o a la ideología.  

 

8 Spinoza entiende la idea como idéal, esto es, remitiendo al ámbito de las ideas, pero acompañadas de 

afectos, esto da capacidad a esas ideas para afectar el cuerpo, no ocurre esto si entendemos la idea como 

idéel, que solo remiten a modos del pensamiento, pero sin capacidad de afectar al cuerpo. 

9 Lordon, Frédéric. (2017).  Los afectos de la política. Zaragoza: PUZ, Pág.  38. 

10 Ibíd. p. 43.  
11 Ibíd. p 62.  



10 
 

Otra distinción importante es que, mientras en Marx la lucha de clases constituye el 

motor de la historia, siendo esta principalmente una lucha económica, Lordon entiende 

que la dimensión económica no es la única, también existe una dimensión pasional en la 

lucha de clase. En este sentido, Lordon entiende que las conciencias no están únicamente 

determinadas por las condiciones y estructuras materiales.  

Lordon plantea que los afectos tienen un carácter determinante, pero es una 

determinación que se compondrá con otras. Las determinaciones materiales también son 

importantes (tener una casa, acceso a una educación, a sanidad, etc.) así como los factores 

sociales (nuestro entorno, ser mujer u hombre, blanca o negra, etc.) Las afecciones ligadas 

a la vida material no son las únicas que determinan la psique de un individuo, que es 

precisamente lo que plantea el marxismo más ortodoxo. Para Lordon, tanto las afecciones 

materiales, como las sociales son importantes en la construcción del sujeto, no tienen más 

peso que las afectivas. Las ideas no son entendidas únicamente como contenidos puros, 

situados en el atributo del Pensamiento, sino como compuestos ideas-afectos que tienen 

el mismo alcance de afectar como las determinaciones materiales. 

En el fondo, la propuesta del autor es reintegrar, o más bien, acabar con la antinomia 

entre lo ideal y lo material bajo la categoría más básica de la afección. Las ideas y los 

valores en política para Lordon también son potencia. De ahí que el autor considere que 

“los valores son, por su configuración, ideas que se han vuelto afectantes, ya que tienen 

valor y que dicho valor es en sí mismo la expresión de una potencia social”12. 

Resulta muy interesante pensar en las ideas como ideas afectantes a la luz de la 

siguiente cita: “El arma de la crítica no puede soportar evidentemente la crítica de las 

armas, la fuerza material debe ser superada por la fuerza material, pero también la teoría 

llega a ser fuerza material a penas se enseñorea de las masas”13. Encontramos un claro 

paralelismo entre esta cita de Marx y el potencial que Lordon otorga a las ideas afectantes. 

Vistas así, las ideas constituyen precisamente un arma, se erigen a través de un afecto 

común fruto de la multitud, siendo este afecto la expresión de la multitud misma como 

una fuerza material.  

Siguiendo a Spinoza, Lordon le da mucha relevancia al concepto de simpatía. 

Entiende que la simpatía tiene dos lados, la simpatía genérica, y la ideológica. La simpatía 

 

12 Ibíd. p. 68. 
13  Marx, Karl (2010). Crítica de la filosofía del Estado de Hegel. Madrid: Biblioteca nueva. p. 15  



11 
 

ideológica constituye una parte de los cimientos de lo común. “A la simpatía genérica se 

le añade entonces la simpatía ideológica (imaginaria), y el odio a los agresores se 

intensifica”14. 

A través de esta simpatía ideológica o imaginaria, hay un vector común que une a 

aquellos que odian al agresor, porque “quien imagina lo que odia afectado de tristeza, se 

alegrara, si, por el contrario, lo imagina afectado de alegría, se entristecerá, y ambos 

afectos serán mayores o menores, según sean sus contrarios en la cosa odiada”15. Spinoza 

nos muestra cómo los afectos tristes pueden tener una dimensión revolucionaria. 

Lordon define el ars affectandi de la siguiente manera:  

Así, el ars affectandi, en lo que al gobierno respecta, no consiste sino en llevar a los 

gobernados a compartir con los gobernantes la misma forma de ver las cosas, en llevarlos a 

pensar como piensan los gobernantes, a introducirles en el cuerpo pliegues de gobernantes y, 

por tanto, en la cabeza problemas de gobernantes, cuando dichos problemas no tienen cabida 

de forma espontánea en sus existencias.16 

De la misma manera que el orden institucional funciona por el movimiento de las 

pasiones, también puede caer y ser destruido por el resultado de estas. De hecho, el mismo 

Spinoza entiende que los cambios, las sacudidas, son propias de la política, siendo los 

órdenes institucionales perecederos.  

Otra cuestión que observamos en esta obra es la pregunta por el modo de 

funcionamiento del poder político desde las instituciones. Un cuerpo se mueve porque es 

llevado a hacer algo mediante la fuerza afectiva que el deseo produce en él. Para Lordon, 

esto ocurre con las instituciones del poder porque estas nos afectan, y, por tanto, tienen 

una potencia. ¿De dónde viene esta potencia? En el texto vemos una respuesta muy clara 

por parte del autor. Dicha potencia “capaz de afectar a la multitud no puede venir, en 

último análisis, más que de la multitud misma”17. 

La condición más pasional de la multitud es la autoafección. La multitud se afecta a 

sí misma, todo lo que en esta ocurre son efectos de sí misma. Si la multitud entonces acata 

estas normas sociales, es porque le afectan. Le afectan a través del cuerpo social. Si 

 

14 Lordon, Frédéric. (2017).  op.cit. p.87.  
15 Baruch, Spinoza. (2007). op.cit. p. 224.  

16 Lordon, Frédéric. (2017). op.cit. p 106.  
17 Ibíd.  p 124.  



12 
 

acatamos las normas del Estado es porque nos afectan adecuadamente o porque 

imaginamos que nos convienen, no porque tengan ninguna legitimidad sobre nosotros.  

Lordon entiende que el poder institucional viene en última instancia del poder mismo de 

la multitud redirigido contra esta. El Estado entonces es la cristalización de la potencia de 

la multitud. 

Que nos afecte un recorte salarial, un acoso laboral o ver a un policía pegando a 

manifestante dependerá de nuestro ingenium. Pues, como sostiene Spinoza, un mismo 

afecto tiene efectos distintos en las personas, en función de la configuración de su 

ingenium, de su disposición afectiva. El ingenium responde a causas exteriores a nosotras 

mismas.  

En el ingenium se mezclan tanto determinaciones comunes como determinaciones 

idiosincrásicas. Las determinaciones comunes se aprehenden en los grupos sociales, y se 

refieren principalmente a las condiciones materiales. Las determinaciones idiosincrásicas 

hacen referencia a las cosas particulares que se viven dentro de ese grupo, que determinan 

al individuo y que pueden hacer que tome un camino distinto al del grupo. Esto es, estas 

determinaciones se refieren en Lordon a la trayectoria sociobiográfica de los individuos.  

Está claro que rebelarse contra el orden institucional, o desafiarlo, conlleva 

inconvenientes. Aun así, la gente lo hace, no en base a la idea de cálculo racional “coste/ 

beneficio”, sino más bien movidos por los afectos, porque el afecto de la indignación, 

como cualquier otro, no acaba, sino que es sustituido por uno más fuerte.  

De esta manera también las insurrecciones funcionan por afectos. Al entender que las 

instituciones, el Estado o sus normas y el sistema capitalista no son causas naturales y por 

tanto necesarias, sino el producto de una construcción sociohistórica, y por tanto 

contingentes. Es normal que sintamos odio hacia aquellas causas que nos perjudican. El 

Estado y el capital (al igual que la familia, y, por ende, el contrato del matrimonio) nacen 

a la vez en la modernidad, tal y como los conocemos actualmente. Se erigen así como dos 

fuerzas que trabajan al unísono y se retroalimentan. Entender el Estado y el sistema 

capitalista actual como una causa libre18, y no necesaria, es lo que nos permitirá pensar 

 

18 Recordemos que, para Spinoza, una causa libre es una causa determinada desde el exterior con posibilidad 

de cambio y elección, mientras que una causa necesaria no. Lordon plantea siguiendo a Spinoza que, contra 

las causas necesarias, como una enfermedad, no podemos hacer nada, lo aceptamos, y el odio que podemos 

sentir hacia estas es menor que hacia una causa libre. Por el contrario, que un empresario incumpla los 



13 
 

estrategias fuera de él. Suponer algo como causa necesaria implica la naturalización de 

ese algo. Esto es un arma política en realidad de quienes detentan el poder, el hacernos 

ver que es un sistema natural, que debe existir y que no hay otras opciones.  

Y dice Lordon: 

Una insurrección, o una sedición, opera la conversión en afectos políticos de tristezas 

experimentadas en primera persona (como todos los afectos), es decir, en un principio de 

modo no político. Es lo que da forma política al movimiento reactivo del conatus para 

rechazar las causas de la tristeza. Es más fácil confesarse a sí mismo desgraciado cunado esa 

desgracia es compartida y su causa, imaginada políticamente, determina deseos reactivos 

políticos, por tanto, comunes19. 

Lordon entiende la sedición como una experiencia transformadora. Ya que nos permite la 

posibilidad de un nuevo camino, de maneras de hacer comunes organizadas con un deseo 

claro: rechazar, alejar y acabar con las causas que producen tristeza.   

El afecto común es aquel que sucede en el cuerpo de la multitud y este nos puede 

llevar a la insurrección. Igual que el Estado, el afecto común también puede nutrirse del 

odio y la indignación. Constituyen así los cimientos para la insurrección. No era 

precisamente alegría lo que condujo al 15 M a demandar el fin del bipartidismo o a los 

chalecos amarillos a manifestarse por el alza de los precios en los combustibles.  

Si bien es cierto que la ira y el odio hacia el Estado establecido está detrás de muchos 

movimientos sociales sediciosos, también es cierto que por sí mismos fracasan, necesitan 

ir acompañados de una idea. Esta idea es muy relevante en la obra de Lordon. No se habla 

de afectos a secas, sin nada detrás. Tampoco es la idea que aquí pretendo mostrar. El odio, 

la ira y la indignación, para que constituyan un buen cimiento de lo común que nos 

conduzca a una transformación social, tiene que ir respaldado por ideas. En cualquier otro 

caso, como bien nos muestra Lordon, es muy fácil caer en formas de odio como el 

racismo, por ejemplo, que de nada sirven en los movimientos insurreccionales y carecen 

totalmente de este potencial común que pretendo mostrar.  

Lordon entiende que los conatus nunca dejan de desear y se desarrollan dentro de las 

estructuras sociales en función tanto de sus posibilidades en las mismas como de sus 

 

pagos del salario, o que la autoridad abuse de su poder, es distinto. Pueden escoger no hacerlo, peor aun así 

lo hacen, por lo tanto, actúan por una causa libre.  
19 Ibíd. p 157. 



14 
 

deseos. Así, para Lordon, son estas tensiones entre los deseos lo que mueve la historia. 

Alejándose aquí de un marxismo más ortodoxo, para el cual el motor de la historia es la 

lucha de clases, en Lordon encontramos que el motor de la historia no es únicamente la 

lucha de clases, sino la lucha de clases y su dimensión afectiva. Lordon entiende que la 

lucha de clases se continúa a través de los afectos y los deseos. Son precisamente los 

deseos de los sujetos que producen afectos comunes. Por otro lado, es importante recalcar 

que Lordon no entiende que, en la política, se tenga que desprestigiar totalmente lo 

racional, sino que las pasiones políticas deben estar mejor conducidas por la razón.  

Es en el momento en que estos afectos se convierten en cimientos de lo común en el 

que el grupo pasa de ser vulgus a ser multitudo, porque se pasa de ser sujetos que padecen 

(y, por tanto, quedan relegados a un estado de permanente atomización social que 

imposibilita la construcción de deseos y afectos comunes), a ser un sujeto colectivo-

activo. Hacerse cargo precisamente de esos afectos, o de esa crítica, en palabras de Marx, 

es lo que permite el paso de la atomización a lo colectivo.  

 

4. Deseo y multitud en Spinoza; hacía un afecto común  

En el siguiente apartado, trataré cómo entiende Spinoza el deseo y la multitud. Me 

serviré para este punto tanto del pensamiento de Spinoza, incluyendo ideas a las que me 

he referido en los puntos anteriores del trabajo, como de La multitud libre en Spinoza, 

tesis redactada por Aurelio Sainz Pezonaga. Estos conceptos guardan una estrecha 

relación. La multitud es la cristalización de los afectos comunes. A través de la simpatía 

por los otros, y por sus deseos, se generan afectos comunes.  

El deseo, o cupitidas, para Spinoza es cualquier esfuerzo consciente del conatus: 

“Deseos son todos los impulsos que nos mueven a actuar ya sean de orden mental o 

corporal, ya sean pasiones o accidentes, ya sean individuales o colectivos, teóricos o 

prácticos, discursivos o institucionales”20. 

La manera en que Spinoza desarrolla el deseo supone la equidad de todos los 

quehaceres humanos en el plano ontológico. No se trata de que la teoría esté por encima 

 

20 Pezonaga, Sainz, Aurelio. (2019). La multitud libre en Spinoza. Tesis. Cuenca: ULMC. p. 68. 



15 
 

de la práctica, ni lo individual por encima de lo común. Es el deseo mismo el que crea el 

valor de las cosas, no nos viene dado de antemano o con independencia de este.  

El deseo, en tanto que para Spinoza es la esencia misma de lo humano, es también el 

terreno por el cual transitan los afectos y las pasiones. El deseo, para Spinoza, existe en 

tanto que se relaciona con otros elementos, es como un puente. El deseo, por un lado, es 

causa adecuada que determina nuestras acciones, pero también la causa parcial de 

nuestras pasiones.  

Si no somos capaces de explicar qué afecto la produce, será una causa parcial y por 

tanto inadecuada, si no es así, será una causa adecuada, y, por tanto, una acción y no una 

pasión. “El deseo, en fin, es acción, es activo, cuando conoce su insistencia común a todos 

los afectos y en la medida en que es capaz de desentrañar las diferentes causas que 

concurren en cada uno de ellos”21. 

Hay que destacar que, para Spinoza, el deseo no se puede entender como la unidad 

de una variedad. Esto es, el deseo en Spinoza no subsume la diversidad fenoménica de 

los esfuerzos humanos en una abstracción. Lejos de reducir esta variedad fenoménica a 

lo mismo, pretende mostrar lo heterogéneos y antagónicos que los deseos humanos 

pueden llegar a ser. Somos seres que desean, constantemente, siendo el deseo una causa, 

ya sea parcial o adecuada. El deseo tiene por tanto innumerables efectos. El deseo como 

conatus es el deseo de sí, de perseverar en el ser. “Deseo de ser significa la múltiple 

racionalidad sin la que no podría existir y que no existiría sin mí”22. 

Si el ser humano se caracteriza por algo, es por el deseo. El deseo y sus producciones 

son inagotables. El deseo, por tanto, “no es transversal, ni transhistórico, no es 

trascendente ni trascendental, no es un universal ni una máquina abstracta ni una 

condición de posibilidad o imposibilidad. El concepto de deseo es producción de 

producción: producción inmanente de conocimiento”23.  

El deseo guarda una relación directa con la idea de amor propio. Yo deseo que mi 

potencia aumente, por mi amor propio, y por tanto, deseo también alejar aquello que la 

disminuya, esto es, las pasiones tristes. El amor propio nos sirve para reconocer nuestra 

propia capacidad de actuación. El amor propio es el deseo mismo para Spinoza: “Ser yo 

 

21 Ibíd. p. 70. 
22 Ibídem. p. 70. 
23 Ibíd. p.71.  



16 
 

equivale a estar del lado de mi potencia y en contra de lo que la hace decaer. La 

individualidad no idéntica en Spinoza es un conatus, una lucha a favor de la alegría, por 

el amor, y en contra de la tristeza, contra el odio”24. La tristeza es algo que no termina de 

pertenecernos, la sufrimos y en parte somos causa parcial de esta, pero intentamos acabar 

con ella por entenderla como algo extraño. Intentaremos acabar entonces con aquello que 

odiamos.  

Extrapolando esto al mundo social y político, se ven dos cosas de manera clara. La 

primera es: el vínculo entre el deseo común y la multitud en el que he incidido al principio. 

Alejaremos aquellas cosas que pertenecen al mundo social y político no de manera 

individual, sino a través de deseos comunes que se reflejen en la multitud, una multitud 

constituida como potencia de obrar. En segundo lugar, la cuestión a la que apunté sobre 

el vínculo entre los afectos y la política en Spinoza vuelve a ratificarse tanto en esta 

dimensión doble del deseo (como deseo individual y común), como en el objetivo que 

tienen los deseos y afectos comunes: acabar con aquello que se odia  pudiendo ser eso 

mismo que se odia el cimiento del afecto común.  

Spinoza utiliza el concepto de multitud libre en tres ocasiones, las tres en el Tratado 

Político (TP 5/6, 5/7 y 7/26). La multitud libre es la que instituye un imperium, que 

garantiza la paz y la seguridad. Esta multitud libre es impulsada por la esperanza y la 

alegría. Por el contrario, la multitud sometida es aquella a la que impulsa el miedo. Pero 

el imperium puede variar:  

Hemos visto que el imperium es una relación de mando efectiva que produce concordia (o 

servidumbre) y que, en su organización, por un lado, define los términos de gobernantes y 

gobernados y, por otro, supone a estos como tendencias indetermiandas de dominación y 

rebelión. También hemos dicho que el imperium es un derecho común, una potencia común, 

definidos por la potencia de la multitud. […] El imperium es una relación de mando cuya 

efectividad, cuya potencia, cuyo derecho, no depende de una parte u otra de la ciudadanía, 

tampoco de las autoridades que ejercen en el gobierno un sistema político determinado, sino 

de un tejido social heterogéneo, complejo, abierto, no uniforme, atravesado de tensiones, de 

relaciones de cooperación y de fuerza. Este tejido es la multitud. La dependencia del 

imperium del tejido completo de la multitud solo es una formulación general25. 

 

24 Ibíd. p. 87. 
25 Ibíd. p. 196.  



17 
 

En el Tratado Teológico-Político, la multitud aparece como una fuerza que puede ser 

dominada. Sin embargo, en el Tratado Político, esta causa que es la multitud aparece 

como causa de rebelión que aparece como fuerza contraria a la dominación. La multitud, 

en este sentido, remite a la coyuntura social que se forma llevando a cabo una vida común. 

La multitud es una compleja red de relaciones entre sujetos que se saben diferentes, donde 

el poder que detentan se convierte precisamente en aquello que los conecta. La multitud 

entonces es un colectivo dotado de potencia. La fuerza de la multitud se nutre del 

resultado de las fuerzas individuales, pero lo que resulta de la combinación de estas no 

puede ser reducido únicamente a las fuerzas individuales. El todo que constituye la 

multitud es más que la suma de sus partes.  

El motivo es claro, en realidad, pues la fuerza de la multitud es una potencia distinta 

que además revierte sobre las fuerzas individuales. Por esto, “la potencia de la multitud 

no es ni reducible a las potencias individuales ni desconectable de ellas. Vive de ellas y 

las alimenta y sin embargo no se encuentra en ellas cuando las analizamos por 

separado”26. La cooperación en Spinoza es un elemento importante en la conformación 

de la potencia de la multitud. Es productiva, económica, política y determina el derecho 

común que Spinoza denomina imperium. La cooperación posibilita además la producción 

de un conocimiento que escapa a la potencia individual, pues como dice Pezonaga, la 

potencia de la multitud “es tanto física, cuantitativa, como intelectual, unión de ánimos, 

asambleas deliberativas, capaz de producir un conocimiento que escapa a la potencia 

individual”27. En este sentido, y bajo la luz de la famosa frase de Spinoza “tantum iuris 

quantum potentiae”, el derecho de la multitud será mayor que el que podían tener los 

individuos aislados, porque la multitud tiene más potencia unida que un conjunto de 

individuos disgregados.  

Podemos ver, siguiendo en esto a Deleuze, tres sentidos de la multitud: multitud 

rebelde, multitud compleja y multitud constituyente. Pezonaga sugiere comparar estos 

tres sentidos con los tres órdenes de modos de la existencia que maneja Deleuze en el 

capítulo 15 de Spinoza et le problème de l’expression:  

El primero es el de las esencias como grados de potencia, que se corresponde con la multitud 

como potencia constituyente. El segundo es el de las relaciones, que nosotros entendemos 

 

26 Ibíd.p. 200-201.  
27 Ibíd. p. 201.  



18 
 

como múltiple relacionalidad en la multitud compleja. El tercero es el orden de los 

encuentros, al que pertenecería la multitud rebelde. La multitud rebelde es la multitud como 

agente de cambio y de la innovación políticos o de la conservación del poder político28. 

Deleuze señala que el cambio puede ser bueno o malo, en tanto que estas rebeliones 

pueden ser alegres y activas o tristes y pasivas. La multitud tiene la potencia de generar 

tanto ciclos de liberación como de servidumbre. Se destaca aquí la relación recíproca que 

se da entre el imperium y la multitud. Pezonazga entiende de esta manera que el mejor 

imperium se constituye en una unidad de contrarios. El imperium puede arrastrar tanto 

potencias de dominación como de rebelión, tanto ánimo como concordia. Vemos en parte 

cómo el imperium y la multitud pueden tener estas dos caras. El imperium, a su vez, se 

define bajo la potencia de la multitud, que es la potencia común. 

La totalidad de lo social en Spinoza se construye en esta relación entre imperium y 

multitud. Una relación donde el imperium se confronta con sus súbditos, con la multitud, 

pero también donde la multitud recoge la vida social-histórica de los individuos. De esta 

manera, 

el problema de la relación entre imperium y multitud no es sin más saber cuál se pone por 

encima del otro, como si pudieran pensarse separados, sino entender que el mejor imperium 

es el que es instituido por una multitud libre y que la libertad de la multitud se despliega en 

el mejor imperium. El mejor imperium es autogobierno de la multitud y la multitud puede 

gobernarse a sí misma no de cualquier manera, sino solo si construye y reconstruye la 

articulación institucional adecuada con una relación de mando sin dominación o, mejor, 

contra la dominación.  

El mejor imperium, el que produce concordia, seguridad y libertad, aquel cuya relación de 

mando no es una relación de dominación, es, tal como lo expresa TP 5/6, el instituido por 

una multitud libre. La multitud libre es potencia constituyente, pero no por ello deja de ser 

cultivo y celebración de la vida, no en la soledad y en la ignorancia sino en la concordia y el 

conocimiento. Y es, además, la potencia de rebelión que determina que el imperium no se 

transforma en dominación29. 

El imperium en Spinoza no solo hace referencia al derecho, sino a aquello que, en última 

instancia, lo garantiza, esto es, el Estado. EL Estado cristaliza la potencia de la multitud en un 

poder (potestas). Alexandre Matheron en Individuo y comunidad en Spinoza define el 

 

28 Ibíd. p 201.  
29 Ibíd. p 203.  



19 
 

imperium como “la confiscación, por parte de los gobernantes, de la potencia colectiva 

de sus súbditos”30. 

Los deseos comunes producen juicios de valor. La sociedad, bajo este esquema, 

queda definida como la producción de deseos comunes, por lo que el mejor imperium será 

aquel donde la división entre gobernantes y gobernados no mine la potencia de la multitud 

a la hora de configurar su deseo. De hecho, el mejor imperium sería aquel donde la 

multitud forma un deseo común de mayor potencia. Hay en Spinoza un vínculo entre los 

deseos y los juicios valorativos comunes que genera la multitud. La potencia común de 

la multitud implica un deseo común de dicha multitud. El miedo, la indignación, la 

búsqueda de venganza, la esperanza o la soledad nos remite a ese deseo común. Pero no 

solo esto, sino también la búsqueda que lleva a cabo la multitud sobre lo que es realmente 

útil para todos.  

La indignación, que es una forma de odio compartida, ya sea por identificación o 

amor, conlleva la unión afectiva. Sin embargo, llevado a la escala de lo común, el rechazo, 

la indignación, el miedo o el odio común necesitan de una imagen de destrucción de 

aquello odiado que produce alegría. Encontramos en Spinoza que lo que construye la 

comunidad en el mejor imperium no es únicamente la exclusión o final de aquello odiado, 

sino ante todo la producción del deseo común, la cooperación material e intelectual de la 

multitud. 

La concordia, sin embargo, requiere un imperium no separado, absoluto precisamente en 

tanto que no separado de la multitud. Implica una interacción constructiva entre los 

individuos. Lo que no significa que no haya distinción entre gobernantes y gobernados o que 

desaparezca por entero el conflicto. La clave de la continuidad del proceso constructivo de 

concordia es que la potencia alcanzada con la cooperación tienda a redundar en el aumento 

de potencia de cada uno. Pero ¿qué es en este caso lo que nos une? La concurrencia, esto es, 

el hecho de producir un efecto conjunto, una potencia común, que persista y acreciente las 

fuerzas que lo genera31.  

 

30 Matheron, Alexandre. (1988). Individuo et communauté chez Spinoza. Paris: Minuit. p. 20. 

 
31 Ibíd. p. 293.  



20 
 

En este sentido, una vez que el odio o la indignación, es decir, pasiones tristes, han 

servido como cimiento de lo común, se produce un cambio en la afección de la multitud. 

La alegría ya no surge únicamente de acabar con aquello odiado, sino también de las 

interacciones de la multitud, de los individuos y colectivos que forman parte de este ciclo 

de liberación política. En este sentido, el amor se convierte en la potencia de la multitud. 

También Deleuze coincidirá, siguiendo la estela de Nietzsche, en que las pasiones tristes 

o las fuerzas reactivas poseen (o pueden poseer) una gran potencia de cambio. Siempre y 

cuando se supediten a una fuerza activa de afirmación. Dice Deleuze en Nietzsche y la 

filosofía que “el punto en el que la negación expresa una afirmación de la vida, destruye 

las fuerzas reactivas y restaura la actividad en todos sus derechos. Lo negativo se 

convierte en el trueno y el rayo de un poder de afirmar”32. 

Sentir alegría por imaginar el fin de aquello que odiamos responde a un deseo 

inconsciente. Inconsciente en tanto que es consciente de sus efectos, pero no de sí mismo 

como causa. Al ser motivado por la imaginación o la representación, el odio o la tristeza 

no se interpretan como partícipes en el aumento de potencia. Aunque la idea de ver 

desaparecer aquello que odiamos es un caso de deseo afirmativo y resistente, Spinoza 

entiende que tiende a reprimir el conocimiento del propio deseo. Lo que ocurre entonces 

en este punto para Spinoza es lo siguiente: siendo el odio aquello que nos constituye como 

multitud, desaparece tras acabar con la cosa odiada. Así, Spinoza advierte cómo se puede 

producir por este desconocimiento de la causa que nos ha unido, interpretándola 

únicamente como un efecto, un ciclo de servidumbre e ignorancia.  

La filosofía política de Spinoza señala la necesidad de hacer consciente de sí ese 

deseo activo y resistente, a pesar de que se niegue a sí mismo como causa. Spinoza, al 

referirse al bien común, no solo entiende por esto lo que desea la multitud, y, por el hecho 

de desearlo, lo juzga como bueno. Hace hincapié en aquellas producciones de la multitud 

que realiza siendo consciente de su deseo como causa de las valoraciones compartidas y 

entendiendo estas como efecto de dicho deseo común.  

La esencia de la multitud es entonces el deseo común, que antes de nada desea 

perseverar en su ser. El deseo común juzgará como bueno lo que ayude a su desarrollo, 

satisfacción y conservación. El deseo común es un deseo político que asume la realidad 

colectiva y heterogénea de los deseos humanos. La cuestión es ver si este deseo común 

 

32 Deleuze. (1998). Nietzsche y la filosofía. Barcelona: Anagrama. p. 245.  



21 
 

es racional o pasional, esto es, ver si es activo o pasivo. Spinoza entiende que el deseo 

verdaderamente común está guiado por la razón. El deseo común útil para la multitud no 

puede estar dirigido únicamente por pasiones, pues la multitud caería en la servidumbre 

y la pasividad, sino por la razón, por la orientación de estas pasiones que permitiría crear 

un deseo común activo.  

Si bien los afectos como el odio, la indignación o el miedo pueden servir como 

cimientos de la multitud, tras la constitución de esta, no pueden ser los que la guíen, pues 

sino no hablaríamos de una multitud libre, sino de una multitud sierva. Lo que 

encontramos en Spinoza y en esta idea de multitud libre no es desechar las pasiones ni 

negar su existencia en la política, sino todo lo contrario. Se trata de entender las pasiones, 

los afectos y los deseos como inherentes al ser humano, y siendo conscientes de esto, 

reorientarlos. 

 

5. Revolución en Marx: la necesidad de acabar con la burguesía 

En el siguiente apartado, me dispongo a conectar la problemática de los deseos que 

he mostrado hasta ahora con el pensamiento político de Marx. Hay una dimensión de la 

lucha de clases referida a los deseos y los afectos. Controlar los medios de producción y 

privarnos de estos, obligándonos a vender nuestra fuerza de trabajo como único recurso 

para sobrevivir, implica también la satisfacción no solo de los intereses del capitalismo y 

la burguesía, sino la misma satisfacción de los deseos de la clase dominante.  

La lucha socioeconómica, en este momento histórico, es inseparable de la lucha 

pasional en el sentido de que la burguesía no solo nos priva de las condiciones materiales 

necesarias para vivir una vida plena, sino que también nos priva de ciertos objetos de 

deseo. Esta privación se realiza restringiendo a la clase dominada la utilización, e incluso 

la deseabilidad misma de dichos objetos de goce o deseo. De esta manera, considero que 

la política de los afectos que plantea Spinoza se completa con la filosofía política 

marxista. Así, en el siguiente apartado me centraré en los puntos más relevantes de cómo 

se plantea el marxismo la revolución, completándola de esta manera con la cuestión de 

los afectos.  

En Estado y revolución, Lenin elabora un esquema detallado de la idea de revolución 

en Marx. Cuestión que atraviesa otras, como la noción (y la función) del Estado en el 



22 
 

proceso revolucionario, las condiciones materiales necesarias para que esta se dé, la lucha 

de clases, etc. El Estado es el producto de la sociedad al llegar a una fase determinada de 

su desarrollo. El Estado cristaliza tanto las diferencias entre la burguesía y el proletariado 

como la negación absoluta de la reconciliación de estas clases sociales. Así, el Estado se 

erige como un organismo que utiliza la burguesía como herramienta, con un objetivo 

doble: ser un amortiguador social entre estas dos clases y al mismo tiempo marcar una 

división territorial clara entre dominantes y dominados.  

En este sentido, mientras que el Estado o imperium en Spinoza no tiene que ser 

necesariamente algo perjudicial para la sociedad (en tanto que, si se erige como el mejor 

de los imperia, la potencia de la multitud libre experimentaría un grado de expansión 

dentro del mismo), en Marx el Estado responde claramente a los intereses de la clase 

dominante siendo un organismo de represión de la potencia del proletariado. Mientras 

que la vía que plantea Spinoza sobre la liberación política responde a la unión y 

conversión del vulgo en multitud que configure una forma apropiada de imperium, la 

alternativa de Marx implica la disolución misma del Estado burgués con el fin de 

configurar otra forma de organización que no implique la existencia de un Estado. Esta 

disolución del Estado vendría tras la conquista de este. Durante la dictadura del 

proletariado, fase transitoria hacia el comunismo, el Estado desfallecería por volverse 

inútil.  

Dice Lenin: “El Estado es el producto y la manifestación del carácter irreconciliable 

de las contradicciones de clase”33. La modernidad, para Marx y Engels, ha entendido el 

Estado como el producto de un acuerdo entre las clases sociales. Lejos de esto, consideran 

este supuesto como una tergiversación del objetivo y el fin por el que surge este 

organismo. Siguiendo a Marx en esto, la revolución implica necesariamente violencia 

para acabar con el Estado. En Spinoza, vemos que también hay una conquista de la 

multitud, una conquista que lleva a cabo la potencia de obrar de la multitud. Precisamente, 

se conquista el poder como potestas bajo la forma del Estado. De manera muy distinta, 

en ambos autores se entiende el poder como algo que se debe de conquistar.  

Otro de los puntos importantes en las funciones que el Estado desempeña es marcar 

claramente la distinción territorial entre los súbditos y los gobernantes. Engels, en El 

origen de la familia, de la propiedad privada y del Estado, entiende que esta división que 

 

33Lenin. (2018) Estado y revolución. Madrid: Alianza Editorial. p. 43. 



23 
 

se presenta como natural no lo es. Las cárceles, el ejército y la política serán tres 

organismos que utilizará el Estado para ejercer coerción sobre la clase dominada.  

Aunque el Estado aparezca en ocasiones como mediador, nunca lo es. Así, Lenin 

entiende, siguiendo en esto a Engels, que tampoco la democracia liberal-parlamentaria, 

ni el sufragio universal por consecuencia, son buenos sistemas ni suponen la 

estabilización entre las clases, sino que el voto constituye un factor más de la dominación 

estatal, en tanto que para Engels el voto constituye la dominación voluntaria de la 

mayoría. Hay aquí una distancia abismal con Spinoza. Spinoza sí considera, por un lado, 

que el Estado es necesario, y por otro que, siendo producto del afecto común de la 

multitud, la mejor forma de imperium es la democracia.  

El Estado existe desde el momento en el que se da una diferenciación entre las clases 

sociales. Es una condición necesaria del mantenimiento y reproducción de la división 

entre clases. De ahí que Engels sostenga que,  

con la desaparición de las clases, desaparecerá inevitablemente el Estado. La sociedad, 

reorganizando de un modo nuevo la producción sobre la base de una asociación libre de 

productores iguales, enviará toda la máquina del Estado al lugar que entonces le ha de 

corresponder: al museo de antigüedades, junto a la rueca y al hacha de bronce.34 

Desde el pensamiento marxista, el Estado socialista se constituye como arma del 

proletariado. Se tiene que producir una conquista del Estado para convertirlo en una 

herramienta del proletariado. Esto se plantea como necesario en una fase transitoria hacia 

el comunismo. En esta toma del Estado y sus herramientas, la primera tarea revolucionaria 

sería la toma de los medios de producción. Engels entiende que con este acto de conquista 

el proletariado se destruye a sí mismo como clase, destruyendo necesariamente la división 

entre las clases sociales. En el momento en el que el Estado representa a toda la sociedad, 

se convierte en un organismo innecesario.   

 Engels entiende que la toma de posesión de los medios de producción es el primer 

acto en el que el Estado se manifiesta como toda la sociedad y a la vez el último, pues 

supone la condena del mismo, su disolución misma como consecuencia de la disolución 

de las clases sociales. Esta extinción del Estado solo se puede dar tras una revolución 

previa que es necesariamente violenta. En tanto que el fin de las clases sociales solo puede 

 

34 Citado por Lenin (2018). Estado y revolución. Madrid: Alianza Editorial. p. 55. 



24 
 

constituirse con la desaparición del Estado burgués, y por tanto, con la toma de los medios 

de producción, esta lucha de una clase sobre otra implica violencia. Dice Engels:  

La revolución es un acto durante el cual una parte de la población impone su voluntad a la 

otra mediante los fusiles, las bayonetas, los cañones, esto es, mediante elementos 

extraordinariamente autoritarios. El partido triunfante se ve obligado a mantener su 

dominación por medio del temor que dichas armas infunden a los reaccionarios35.   

En este punto, Lenin señala una serie de puntos clave para interpretar estas ideas de 

Engels. En primer lugar, Engels entiende que tanto el Estado, como sus “restos”, deben 

ser destruidos en la revolución. Sin un proceso revolucionario, el Estado no se destruirá 

mientras exista la clase burguesa. En segundo lugar, el Estado, en tanto que fuerza de 

represión, sufrirá una inversión durante la revolución. Esto es, dejará de ser la fuerza 

represiva de la burguesía para convertirse en la fuerza represiva del proletariado hacia la 

burguesía. Esto es la dictadura del proletariado: la toma de los medios de producción en 

nombre de la sociedad que supondrá el paso del poder al proletariado en el momento en 

el que el Estado burgués se destruya. La tercera puntualización de Lenin es que Engels 

habla de la destrucción del Estado burgués como la consecuencia de la toma de los medios 

de producción. El Estado, en tanto que es producto de los antagonismos de clase, no podrá 

ser ni libre ni popular. De nuevo encontramos un choque frontal con el planteamiento de 

Spinoza, incluso de Lordon.  

Lenin señala el proletariado como “la única clase consecuentemente revolucionaria, 

como la única clase capaz de unir a todos los trabajadores y explotados en la lucha contra 

la burguesía, por la completa eliminación de esta”36. Lenin entiende que el acceso del 

proletariado al poder político es indispensable para acabar con la burguesía.  

La dictadura del proletariado entonces consiste en la utilización del Estado por parte 

de este para centralizar la fuerza y acabar con la burguesía, así como para dirigir a la 

población hacia una economía socialista:  

el derrocamiento de la burguesía sólo puede realizarse mediante la transformación del 

proletariado en clase dominante, capaz de aplastar la resistencia inevitable y desesperada de 

 

35 Ibíd. p.118.  
36 Ibíd. p. 67-68.  



25 
 

la burguesía y de organizar para el nuevo régimen económico a todas las masas trabajadoras 

y explotadas37. 

Marx, como buen materialista histórico y dialéctico, no desarrolla la cuestión de 

cómo sustituir el Estado hasta que no tiene experiencia de esto. En este contexto, Marx 

observa los acontecimientos que ocurren en la Comuna de París. La Comuna de París 

supuso para Marx y Engels el hecho de que es insuficiente hacerse con los medios de 

producción para ponerlos bajo fines propios si detrás no hay una organización o una 

propuesta factible de esta.  

En la Comuna se llevaron a cabo varios decretos como una de las primeras tareas del 

proceso insurreccional. Se produce un cambio en las instituciones, pues son distintas por 

principios: “se convierte la democracia burguesa en democracia proletaria, de un Estado 

(fuerza especial para la represión de una determinada clase) en algo que ya no es un 

Estado propiamente dicho”38. Estas medidas se llevan a cabo mediante el fin de la 

privatización de los medios de producción, y por tanto, la socialización de los mismos.  

Otro punto que considera Marx es la necesidad de otras instituciones representativas 

que se alejen del parlamentarismo. Las instituciones de representación se plantean como 

necesarias, pero siempre y cuando estas respondan a la libertad crítica. El planteamiento 

es llegar a un orden donde se suprima la antigua burocracia y se constituya 

simultáneamente una nueva que acabe anulándose a sí misma. Se trata entonces de  

destruir de golpe la antigua máquina burocrática y comenzar a construir inmediatamente otra 

nueva que permita ir reduciendo gradualmente a la nada toda burocracia, no es una utopía; 

es la experiencia de la Comuna, es la tarea directa, inmediata, del proletariado 

revolucionario.39 

También se plantea la forma de organización política y social. Marx entiende que hay 

que abandonar la organización de la nación. En su lugar, propone que, tras la revolución, 

la organización debería de ser de tipo comunal. La liberación de la nación se debe dar a 

través de comunas que se unan libremente. Dice Lenin: “Marx usa intencionadamente la 

 

37 Ibíd. p. 69.  
38 Ibíd.p. 92.  
39 Ibíd. p. 100.  



26 
 

expresión ‘organizar la unidad de la nación’ para contraponer el centralismo consciente, 

democrático, proletario, al centralismo burgués, militar, burocrático”40.   

Otra idea que critica Lenin siguiendo a Engels es la de la democracia. Aunque un 

Estado fuera democrático, esto sería insuficiente, pues el problema es el Estado mismo. 

Engels entiende que la democracia burguesa se extingue como consecuencia del fin del 

Estado. La democracia y el Estado actúan como conceptos idénticos, maquillando en 

realidad la opresión de clase. Así, entiende la democracia como el Estado en el que se 

reconoce la sumisión de la minoría a la mayoría. De nuevo, otra diferencia de gran calado 

con respecto a Spinoza. Mientras que desde el marxismo se plantea que el Estado es el 

problema, aun siguiendo este el sistema democrático, Spinoza entiende que el Estado 

democrático, al ser aquel que registra mayor aumento de la potencia tanto de pensar como 

de actuar de la multitud, es el mejor modelo de organización social. Tanto para Marx 

como para Spinoza el advenimiento de la auténtica democracia implica el 

desfallecimiento del Estado. La diferencia es que en Spinoza democracia y Estado son 

complementarios. 

El comunismo se desarrolla históricamente después del capitalismo. Esto es, el 

capitalismo es un mal necesario para el estadio del comunismo. Lenin destaca 

especialmente esta fase transitoria hacia el comunismo. Esto es, en la dictadura del 

proletariado que supone la utilización del Estado por parte del proletariado como arma 

misma para su destrucción. Entiende como totalmente necesario este proceso de 

transición:  

En virtud de las condiciones de la explotación capitalista, los esclavos asalariados modernos 

viven tan agobiados por la penuria y la miseria que “no están para democracias”, “no están 

para política”, y en el curso corriente y pacífico de los acontecimientos, la mayoría de la 

población queda al margen de toda participación en la vida político-social. 41 

 

6. Spinoza y Marx en la contemporaneidad: la dimensión pasional 

de la lucha de clases 

 

40 Ibíd. p.107. 
41 Ibíd.p.151.  



27 
 

En el capitalismo de consumo actual existe un tiempo libre. El trabajo embrutecedor 

por el que se caracterizaba el capitalismo decimonónico parece disminuir. En el punto 

anterior, he mostrado como el pensamiento de Marx guarda diferencias importantes con 

el de Spinoza en lo que se refiere, principalmente, a la forma de Estado. Esto es, mientras 

que desde el marxismo más ortodoxo se apuesta por una sociedad-Estado, siendo esta una 

de las principales tareas revolucionarias, Spinoza entiende que es necesaria la existencia 

del imperium. El ciclo de liberación política que propone Spinoza desemboca en el 

imperium democrático, como aquel que registra el mayor aumento de la multitud, 

mientras que la trasformación política desde el marxismo aboga por abolir el Estado y las 

clases sociales.  

Tras lo explicado, me gustaría mostrar cómo se articulan el pensamiento de Marx y 

el de Spinoza en la actualidad. Autores más contemporáneos, como Lordon, Deleuze o 

Guattari, entienden que la lucha de clases actualmente no solo tiene una dimensión 

propiamente material (la que trabaja el marxismo). Si bien los cambios materiales son 

imprescindibles en el proceso de transformación social, existe una dimensión pasional 

que pesa más. A un modo de producción le corresponde también la producción de deseos 

concretos. El proceso de transformación entonces no puede ser únicamente político, sino 

que se debe de dar también una transformación social y cultural. Es en este punto en el 

que estos autores señalan la necesidad de considerar el tratamiento de los afectos y deseos 

como parte de este proceso. Podríamos decir, en el lenguaje de Lordon, que a un proceso 

de transformación social le debe acompañar una transformación de “paisaje pasional”.   

Deleuze y Guattari entienden que hay una autoproducción deseante de lo social. La 

vida humana se despliega en las instituciones. Pero estas instituciones que construimos 

como “deseables” repercutan a su vez en los deseos de los individuos. Para que cambien 

también las instituciones ha de cambiar también el régimen de deseo. Como he mostrado 

en el tercer apartado, las instituciones tienen el poder de afectar (en tanto que son la 

cristalización de los afectos comunes). Para dejar de ver como deseables esas instituciones 

se tiene que dar un cambio en el régimen de los deseos. Desde la articulación del 

pensamiento político de Marx y Spinoza, pensadores más contemporáneos plantean que 

hay que atender al régimen pasional para lograr una transformación social.  



28 
 

Lordon, en Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, propone que “la 

antropología de las pasiones de Spinoza, completa la teoría de las relaciones binarias 

marxista del capital-trabajo y brinda una posible llave de superación del capitalismo”42. 

En esta obra, uno de los argumentos centrales de Lordon es que el empleador dentro 

del capitalismo tiene dos métodos fundamentales de “hacer” o de afectar. Uno es a través 

del dinero o el interés, y el otro mediante el deseo o conatus. En realidad, son dos métodos 

correlativos, se dan simultáneamente. El empleador va a buscar que los asalariados 

subyuguen sus deseos al deseo maestro, que es el deseo del capital, de la misma manera 

que, como explique anteriormente siguiendo Los afectos de la política, el gobernador 

introduce sus pliegues afectivos en el gobernado.  

En tanto que conatus, la fuerza misma de existir cuya característica principal es 

desear, siempre encontrará un nuevo objeto de deseo producido por el capitalista. El 

empresario se convierte en el capturador del conatus, lo que impide el desarrollo de este 

en otras formas de participación política: “Un deseo implica terceras fuerzas. Para la 

conformación de una empresa es necesario entonces, expone Lordon, deshacer la idea de 

‘servidumbre voluntaria’”43. 

Lordon intenta deshacer esta idea. Los patrones o gobernantes hacen que pensemos 

como ellos, nos introducen en sus deseos. Así, la dominación salarial que captura nuestro 

deseo de subsistencia material y biológica muestra el principio de la esclavitud. Son las 

estructuras capitalistas las que configuran deseos y marcan cómo alcanzarlos, de esta 

forma, “ninguna servidumbre es voluntaria porque los objetos a desear le vienen 

designados desde afuera como deseo bajo las estructuras de la heteronomía material”44. 

Lordon plantea que, en las distintas etapas del capitalismo, al darse el paso hacia un 

capitalismo que se nutre de los afectos alegres, son ahora precisamente los afectos alegres 

los principios estructurales de la oposición capital-trabajo. Es entonces en el conjunto de 

los descontentos, de los infelices y de los indignados desde donde plantear alternativas. 

Por tanto, “para cortar con la explotación pasional, no basta solo con salir de estas 

 

42 N. Bula, Valeria (2014). “La sumisión de la interioridad en el capitalismo neoliberal” en Revista 

Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. N°14. p 114.  

43 Ibídem. p 114. 
44 Ibíd.  p 115. 



29 
 

relaciones de dominación entre capital-trabajo propuesta por Marx, sino que hay que 

desbaratar el deseo del deseo-maestro”.45 

En La sociedad de los afectos, Lordon entiende que el punto de encuentro entre Marx 

y Spinoza radica precisamente en completar el estructuralismo de las relaciones sociales 

con la ontología pasional spinozista. Esta preocupación de Lordon viene por un 

presupuesto clave: son las instituciones las que determinan la formación social. Pues las 

instituciones, en tanto que cristalización de los deseos comunes, afectan a la multitud, de 

igual manera que la multitud a las instituciones: se trata de una relación bidireccional. 

Lordon se plantea que el análisis marxista nos dice muy poco de cuáles son las fuerzas 

motrices que ponen en movimiento esas estructuras y en base a las cuales se transforman: 

Ante la solución de las ciencias sociales «humanistas» que, para pensar la acción humana en 

la historia, consiste en olvidarse de las estructuras y restaurar acto seguido la figura cartesiana 

del hombre como sujeto libre y soberano, Lordon lleva a cabo una operación doble: conserva 

las estructuras a la vez que rescata la subjetividad pero despojándola de sus correlatos 

metafísicos. ¿Con qué objetivo? Para evidenciar el impulso vital que la pone en 

movimiento: las pasiones, los afectos. He aquí, pues, las fuerzas de deseo, que ya no se 

pueden entender a la manera del «subjetivismo psicológico» como «estados de ánimo 

interiores» o «emociones» de un sujeto monádico.46 

Son entonces las fuerzas del deseo las que producen las instituciones actuales y las 

que pueden cambiar su curso. Las estructuras sociales, desde esta articulación de Spinoza 

y Marx, si bien parten de una situación antagonista entre gobernantes y gobernados, no 

se mantienen (o no únicamente) por la diferencia de clases, sino más profundamente por 

la diferencia pasional y por el sometimiento pasional que ejercen los gobernantes y que 

se cristaliza en las instituciones. Encontramos en Marx un análisis de los elementos 

constitutivos del capitalismo y de sus relaciones jerárquicas. Este análisis nos muestra 

cómo el capitalismo se basa en la separación de los medios de producción de la clase 

productiva, llevando pues al proletariado a la venta de su fuerza de trabajo como única 

posibilidad de supervivencia, siendo el trabajo asalariado un trabajo esclavo instituido 

como coacción.  

 

45Ibíd.. p 116.  
46 Canavera, Julien. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza. 

[https://www.elsaltodiario.com].  



30 
 

Ahora bien, si esta perspectiva ha sido considerada, desde Sartre hasta Lordon, como 

insuperable, debido a las mutaciones sucesivas del capitalismo, quizá si pueda ser 

completada. Lordon entiende que los sujetos, en el capitalismo neoliberal, han 

interiorizado tanto el deseo-maestro que, al obrar, piensan que lo hacen libremente. El 

antídoto es Spinoza. El conocimiento del por qué podemos encontrarlo en el análisis 

pasional del autor. Así lo hace Lordon. La pregunta aquí es la siguiente: “¿cómo consigue 

el capitalismo poner en movimiento a los individuos y llevarlos a adherir a finalidades 

que, claramente, no son las suyas?”47. Es precisamente a través del régimen de los deseos.  

Vemos entonces cómo la articulación contemporánea del pensamiento de Spinoza y 

el marxismo radica en señalar esta doble dimensión de la lucha de clases que Marx, por 

su momento histórico y coyuntura, no podía vaticinar. Así, se plantea desde la 

contemporaneidad cómo cualquier proceso de transformación social debe pasar 

necesariamente por un cambio de los deseos y afectos. Donde en el pensamiento marxista 

más ortodoxo la abolición de las clases sociales se ve como la tarea más necesaria en la 

transformación política y social, desde esta continuación del marxismo con Spinoza, con 

autores como Lordon, lo principal es un cambio en el régimen de deseos, que implicaría 

una transformación en las estructuras sociales. Un cambio, precisamente, para identificar 

cuáles son los pliegues afectivos que el capitalismo produce en nuestras subjetividades y 

cómo la interiorización de estos, de los deseos de la clase dominante, se prolongan 

subjetivamente a través de un paisaje pasional concreto, perpetuando así la dominación.    

 

7. Conclusiones 

Podemos extraer una serie de conclusiones de todo lo dicho anteriormente. Teniendo 

en cuenta el pensamiento político de Spinoza, podemos sostener que somos seres que 

desean. Es precisamente a través de estos deseos reorientados bajo los afectos que los 

individuos se pueden llegar a constituir como multitud. Estos deseos son entonces las 

causas que nos determinan a actuar y se reorientan bajo los afectos. Así, tendemos a 

alejarnos de aquello que disminuye nuestra potencia y buscar lo que la aumente. En este 

punto entra la idea central de este trabajo, a saber, como los afectos tristes pueden servir 

 

47 Canavera, Julien. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza. 

[https://www.elsaltodiario.com]. 



31 
 

como cimiento a la revolución. Lordon apoyándose en Spinoza, considera que la política 

precisamente consiste en conducirnos a través de los afectos y deseos. Siguiendo el tercer 

punto de este trabajo, podemos observar cómo los gobernantes introducen sus pliegues 

pasionales en nuestras complexiones afectivas. De esta manera, ponen en nosotros deseos 

o maneras de hacer que no se adecuan a nuestros contaus, pero que creemos que sí. Si los 

afectos son una herramienta política para los gobernantes y la burguesía, también pueden 

serlo para dar pie a una transformación social.   

El odio y la indignación, afectos tristes, pueden constituir el cimiento para la 

multitud en palabras de Spinoza, o para la unión de la clase proletaria en lenguaje 

marxista. Pero no desde luego para quedarse ahí. Para que se diera una unión duradera y 

pudiera persistir el movimiento que desencadenase la revolución social, serían 

imprescindibles los afectos alegres. Si bien en un primer momento contribuye un buen 

cimiento de unión a través de la simpatía hacia los otros, ese odio habrá de ir 

desapareciendo para dejar paso a afectos alegres que permitan el hacer común. Así, desde 

el planteamiento de Spinoza, la transformación social vendría de la mano de un afecto 

común, fruto de los deseos comunes de la multitud que buscan aumentar la potencia de 

sus conatus.  

Desde el pensamiento de Marx, vemos una serie de diferencias. Mientras que ambos 

autores apuestan por la transformación social, para Marx el Estado y la democracia no 

son complementarios, como sí lo son para Spinoza. Así, Marx apuesta por la lucha de 

clases como vía revolucionaria. Algo que solo puede darse a través de la unión del 

proletariado y la constitución de este como sujeto político, donde de nuevo, vemos cómo 

los afectos tristes puedan jugar un papel importante.  

Teniendo estas referencias es dónde entra Lordon, que integra el marxismo con el 

planteamiento de Spinoza. En Lordon vemos como idea central el hecho de que la lucha 

de clases tiene su continuación en el régimen pasional. Así, para que se dé un proceso 

revolucionario, Lordon considera que, ante todo, debemos centrarnos en el terreno de las 

pasiones: Reconocer cuando los deseos que tenemos no son nuestros, sino los 

introducidos por los gobernantes, se convierte en una tarea imprescindible para la 

trasformación social.   

Desde Lordon, u otros autores contemporáneos como Deleuze, analizar los deseos 

que son introducidos en nuestros pliegues pasionales es una tarea imprescindible para el 



32 
 

cambio social. Pues, mientras que sigamos considerando como buenas instituciones que 

no nos benefician, no cambiarán. Lo que vemos desde estas posturas, en las que se 

produce una hibridación entre estos autores, es el énfasis en que la tarea revolucionaria 

ya no tiene como primer objetivo la toma de los medios de producción. Esta postura 

característica del marxismo más ortodoxo desfallece en el capitalismo neoliberal, donde 

la producción e inserción de deseos tiene más peso.   

Podemos concluir entonces que, bajo este esquema de pensamiento, reconocer los 

deseos que introducen en nuestros pliegues pasionales se convierte en una tarea central 

para la transformación social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 

Bibliografía:   

Baruch, Spinoza. (2007). Parte III.  Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid: 

Tecnos.  

Baruch, Spinoza. (1986). Tratado político. Madrid: Alianza. 

Canavera, J. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza. 

[https://www.elsaltodiario.com] Recuperado de: [< El rumor de las multitudes>] 

(Consultado el 05/06/2022).   

Deleuze, G. (1998). Nietzsche y la filosofía. Barcelona: Anagrama.  

Deleuze, G. (2008) Clase III y Clase VII. En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.  

Infante del Rosal, Fernando. (2013). “Formas de identificación en la Ética de Spinoza” 

Thémata. Revista de Filosofía, (Nº47). Universidad de Sevilla, pp. 139-163.  

Lenin. (2018) Estado y revolución. Madrid: Alianza Editorial. 

Lordon, F. (2017).  Los afectos de la política. Zaragoza: PUZ.  

Marx, K. (2010). Crítica de la filosofía del Estado de Hegel, Madrid: Biblioteca nueva.  

Marx. K y Engels. F. (2001). Manifiesto comunista, Madrid: Alianza Editorial.  

Matheron, A. (1988). Individuo et communauté chez Spinoza, Paris: Minuit.  

N. Bula, Valeria. (2014). “La sumisión de la interioridad en el capitalismo neoliberal” 

Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. N°14. 

Universidad de Buenos Aires: Argentina, pp. 114-116.  

Negri. A. (2000). Spinoza subversivo. Madrid: Akal. Tres Cantos. 

Pezonaga, Sainz, Aurelio. (2019).  La multitud libre en Spinoza. Tesis, Cuenca: ULMC.  


