«2s  Universidad
A8l Zaragoza

Trabajo de fin de grado

Deseos comunes, deseos politicos

Common desires, political desires

Autor/es

Aitana Goémez Gorriz

Director/es

Julien Canavera

Facultad de Filosofia y Letras 2022




INDICE:

1. Introduccion ......... 3

2.La politica de Spinoza: un analisis de las pasiones

humanas ......... 5

3. Afecto y deseo desde Lordon: el gobierno de las

pasiones ......... 8

4. Deseo y multitud en Spinoza; hacia un afecto comdn

5. Revolucion en Marx: la necesidad de acabar con la
burguesia ......... 21
6. Spinoza y Marx en la contemporaneidad: la dimensién

pasional de la lucha de clases ......... 27

7.Conclusién ......... 31



1. Introduccidn

En el presente trabajo, me dispongo a hablar del pensamiento politico de Spinoza y
Marx, tratando las cuestiones de los afectos y la revolucion. Asi, la idea principal que da
cuerpo al texto es como el odio y la indignacion pueden influir en la revolucion.
Entendiendo por revolucion, en lo que a los afectos respecta, el momento en el que se
produce una conversion de los afectos individuales y de los distintos grupos sociales en
un afecto comun, teniendo este afecto comdn consecuencias materiales. Por otro lado,
también trataré el concepto de revolucion del marxismo mas ortodoxo, atendiendo a
cuestiones como la lucha de clases. Pretendo mostrar como el odio o la indignacion

pueden ser el cimiento de la revolucion.

Pero no pretendo psicologizar la revolucion ni tratar de emociones, sino de afectos.
Por psicologizar la revolucién, entiendo la reduccién del individuo a si mismo, a una
especie de pretendido solipsismo cuyo pretexto es desconectar a los individuos del mundo
social. Mi objetivo es mostrar la idea de como a través de los afectos, de los afectos
comunes y de la simpatia, se puede construir un movimiento comun. El concepto de
simpatia tiene un peso importante en la Etica de Spinoza. La simpatia surge del amor
hacia el otro y de la identificacion con este, 0 mejor dicho, es el afecto que se produce al

identificarnos con el otro. Asi:

Cuando amamos al tercero, lo que sentimos es simpatia —afecto al que Spinoza no nombra,
porque no se ha formado adn el sentido moderno del término—, por la concordancia en el
sentir hacia el objeto de nuestro afecto, ya sea ese sentir amor u odio. Bajo esta simpatia
subyace la identificacion, como la idea de equivalencia que aprehendemaos. La identificacion
es la imaginacion de esa conformidad previa al surgimiento del afecto de la simpatia. De la
misma forma que asumimos la semejanza con la cosa amada, asimilamos la semejanza en el

sentir de otro hacia ella.r

Los afectos, en tanto que referidos a una causa exterior, estan totalmente al margen
de reducir al individuo a su mera interioridad. Lejos de esto, nuestros conatus entran en

contacto con afecciones, que producen afectos, lo que implica la reorientacién del

1 Infante del Rosal, Fernando (2013). “Formas de identificacion en la Etica de Spinoza” Thémata. Revista
de Filosofia, p.158.



conatus. Si el afecto es el odio, la reorientacion puede ser la transformacion social. Un
paso del vulgo a la multitud, a una multitudo de individuos que se saben diferentes, que
son conscientes de la diferencia de sus deseos, y construyen, a traves de la simpatia, un
afecto comdn que, por su constitucion misma, supone un desafio hacia aquello que les

produce tristeza, odio e indignacion.

Asi, sirviéndome de autores como Spinoza y Lordon, pretendo explicar las
perspectivas contemporaneas que incorporan el pensamiento marxista para articular la
cuestion del potencial revolucionario de los afectos sin olvidar las condiciones materiales
necesarias, y sin desatender la idea de la lucha de clases como camino para la
emancipacion del proletariado. Esta emancipacion, o fin de la opresion de la burguesia
hacia la clase trabajadora, solo llegara mediante la abolicion real del capital, esto es, la
abolicién de la realidad social y estructural capitalista, que conlleva inherentemente la

abolicién de las clases sociales.

Desde estas perspectivas mas contemporaneas que articulan el pensamiento de
Spinoza y de Marx, la clave es entender que en la lucha de clases hay también una
dimension pasional. Esta es una de las ideas méas presentes en la obra de Lordon,

compartida por otros como Deleuze o Negri.

Asi pues, el escrito se divide en siete aparados, estos son: 1) Introduccién, 2) La
politica de Spinoza: un andlisis de las pasiones humanas, 3) Afecto y deseo desde Lordon:
el gobierno de las pasiones, 4) Deseo y multitud en Spinoza; hacia un afecto comun, 5)
Revolucién en Marx: la necesidad de acabar con la burguesia, 6) Spinoza y Marx en la

contemporaneidad: la dimensién pasional de la lucha de clases y 7) Conclusiones.

Tras el punto presente e introductorio, comenzaré con reflexiones sobre el
pensamiento de Spinoza, sefialando sobre todo el caracter politico del mismo, tomando
como referencia en particular La Etica y el Tratado politico. En el tercer punto, describiré
el pensamiento de Lordon a grandes rasgos. En particular, entre otras lecturas de apoyo
(al igual que en el resto de los apartados), me centraré en Los afectos de la politica, con
el objetivo de mostrar coémo para Lordon la politica es un arte de afectar, qué significa
esto y cuales son sus repercusiones. Seguiré ahondando en como se articula la multitud
en Spinoza desde el deseo y los afectos comunes, pasando en quinto lugar, a como se
articula la revolucion desde el marxismo, mostrando una serie de diferencias entre Marx

y Spinoza. En este punto, me serviré del Manifiesto comunista conocida obra de Marx y



Engels, asi como de Estado y revolucién, de Lenin. En el sexto punto, explicaré como se
articula en la contemporaneidad el vinculo entre Spinoza y Marx, recurriendo de nuevo a

Lordon, pero también a Negri y a Deleuze. Por Gltimo, realizaré una serie de conclusiones.

2. La politica de Spinoza: un analisis de las pasiones humanas

Lo humano esta definido por los afectos para Spinoza. Obramos por dos tipos de
causas: adecuadas e inadecuadas. Las causas adecuadas son aquellas acordes con nuestra
naturaleza, y las inadecuadas aquellas que no lo son. La afeccion designa el encuentro
con una cosa material (cuerpo) o ideal (idea), ya que me afectan tanto los cuerpos como
las ideas. El afecto entonces serda el efecto de dicho encuentro, aquello encontrado me
hace algo, esto es, disminuye o aumenta mi potencia de obrar y comprender. Este
encuentro ademas me hace hacer algo. Ya sea rehuir aguella cosa con la que me encuentro
(en este caso, se trataria de una causa inadecuada) o acercarme a ésta (tratandose esta de
una causa adecuada). El afecto, bajo este esquema, es lo que reoriente mi conatus en una
u otra direccion. Y me lleva por tanto a contraer el deseo de evitar lo que me entristece y
perseguir lo que me alegra. Este deseo sera pasivo si no lo comprendo, y activo si lo
comprendo. Accion y pasion son los limites de la condicién humana para Spinoza, entre
estos se configura la libertad. El alma estara mas sujeta a las pasiones cuantas mas ideas
inadecuadas tenga.

Es importante traer a colacion la distincion entre ideas adecuadas e ideas inadecuadas
que maneja el autor. Las ideas inadecuadas contienen el conocimiento de los efectos,
mientras que las ideas adecuadas albergan tanto el conocimiento de los efectos como el
de las causas. Estas segundas remiten al segundo género de conocimiento, la razon,

mientras que las primeras a la imaginacion, primer género de conocimiento para Spinoza.

Spinoza entonces no considera que exista la dualidad “mente/cuerpo”, en el sentido
de una dualidad que prima una sustancia sobre otra. No se trata de que la mente y el
cuerpo estén separados, en distintos planos ontologico, como sostenia Descartes. En
Spinoza encontramos que la mente y cuerpo son dos modos de la misma sustancia, la
naturaleza. Se da entonces una equidad ontoldgica entre ambos modos, y también entre

sus correspondiente atributos, Pensamiento y Extension. Esto implica que no hay una



causalidad inter-atributiva?. Ni el cuerpo actua sobre la mente ni la mente sobre el cuerpo.
La tradicion filosofica ha considerado que primero se produce la idea, y después el efecto
en el cuerpo. Spinoza entiende que este movimiento es falso, pues lo que se produce

realmente es un paralelismo entre la mente y el cuerpo.

Spinoza introduce el concepto de conatus. Conatus vendria a decir “perseverar en su
ser”3. El ser humano se esfuerza en continuar en su ser. Cuando se refiere a la mente,
este esfuerzo se llama voluntad, si ese esfuerzo lo lleva a cabo la mente y el cuerpo, lo
Ilama apetito. El apetito es la esencia misma del hombre, de este se siguen las necesidades
para su conservacion. El deseo en Spinoza supone una conciencia de este, pues: “el deseo

es el apetito acompafiado de la conciencia del mismo™.

Antes de todo va el cuerpo, ya que realiza en primer lugar encuentros con otros
cuerpos. La esencia de la mente (la potencia de comprender) implica el cuerpo (la
potencia de obrar), y esa dura tanto como dura el cuerpo. Spinoza recalca que Somos seres
finitos. La mente es la encargada de acercar lo que aumenta la potencia del cuerpo, y
alejarse de aquello que la disminuye. No son dimensiones separadas, trabajan juntas y

una no se da sin la otra.

En ultima instancia, todos los afectos remiten al deseo. El deseo en Spinoza es el
resorte tanto de la accion como del pensamiento. Es a través del pensamiento, cuya
encargada es la mente, que se moderan estos afectos. En Spinoza encontramos una
detallada descripcion de los afectos y de como funcionan. No son entonces las ideas puras
las que nos guian, sino las ideas que van acompafiadas de afectos. Las ideas como puros
contenidos mentales no pueden afectar al cuerpo en tanto que no hay una causalidad entre

la mente y el cuerpo, sino un paralelismo. Por este motivo, solo las ideas afectantes

2 En Spinoza los atributos expresan sustancia, y a su vez subsumen modos, el cuerpo es un modo del atributo
extension, una idea 0 una mente son modos del atributo pensamiento. La sustancia se expresa
simultaneamente en todos sus atributos constitutivos, esa sustancia que se expresa en todos sus atributos y
a través de los modos correspondientes es una potencia infinita de producir efectos. Nosotros somos parte
de esa naturaleza, por eso tenemos potencia de producir efectos, es decir de afectar y de ser afectados. No
hay primacia entre mente y cuerpo porque la naturaleza no privilegia a unas frente a otros a la hora de
expresarse. El ser humano es una potencia finita de producir efectos que se despliega simultaneamente tanto
a nivel del cuerpo como de la mente, entonces, todo aquello que hace el cuerpo en el atributo extension,
tiene su correlato inmediato en el atributo pensamiento. Hay paralelismo entre todos los atributos porque
expresan cada uno a su manera la misma sustancia.

3 Baruch, Spinoza. (2007). Parte I11. Etica demostrada segun el orden geométrico. Madrid: Tecnos, p. 209
4 Ibid.p. 212



pueden mover al cuerpo. Somos sujetos movidos por nuestros deseos. Asi, podemos
encontrar la siguiente definicion del deseo en la Etica: “El deseo es la esencia misma del
hombre en cuanto es concebida como determinada a hacer algo en virtud de una afeccion

cualquiera que se da en ella™.

Otra cuestion indispensable para fundamentar los afectos es mencionar donde sitda
al hombre Spinoza en el plano ontoldgico y que entiende por libertad. Spinoza entiende
al ser humano como una “parte de la naturaleza”. Por tanto, estd sometida también a las
reglas de la naturaleza. Asi, rompe con la idea de que el hombre sea “un imperio dentro
de otro imperio™®. Spinoza critica la identificacion que se da entre ser consciente de los
actos y conocer las causas que los determinan. La libertad radica en conocer las causas
que determinan las acciones, estas vienen determinadas por apetitos o afectos. Si no
conocemos las causas afectivas que nos determinan, no somos libres. La libertad no radica
en salir fuera de la causalidad afectiva, sino en comprenderla para poder reorientarla. La
libertad no es algo dado, sino el resultado de una conquista.

Esta reinsercion del hombre en la naturaleza niega radicalmente la identificacion
clasica entre tener conciencia de los actos y conocer las causas que los determinan. La
libertad entonces no estéa en esta identificacion, y por tanto es algo que ha de conseguirse.
Spinoza niega la libertad como libre albedrio, es una ilusion en tanto que recoge los
efectos, pero ignora las causas. En Spinoza, la libertad no es el punto de partida, como si

lo es en Descartes, por ejemplo, sino algo a lo que se llega.

Tras una breve explicacion de los afectos en Spinoza, se puede concluir que existe un
vinculo entre los afectos y la politica. Asi lo entendia Spinoza, y bajo esta luz lo leerd
Frédéric Lordon. Spinoza construye su politica precisamente en base a los afectos que
determinan la potencia. Se trata de una politica materialista, porque las causas que nos
determinan a actuar no son ideas abstractas que provengan de otro mundo, sino los deseos
reorientados bajo los afectos. Es a través de estos afectos, y de la simpatia hacia los deseos
de los otros, desde donde Spinoza se plantea construir un afecto comun. Un afecto comun
compartido por una multitud de individuos que comparten algo que los une, tanto como
conocen aquello que los diferencia. Una multitud cuyo objetivo serd promover deseos

comunes que contribuyan al conatus de todos los individuos. Es decir, el esfuerzo de

5 1bid. p.261.
6 Ibid. p. 197-198.



todos por aumentar su potencia, pues recordemos que el deseo de perseverar en el ser es

el mas bajo en la escala del conatus.

Vemos entonces cOmo en Spinoza el ser humano se esfuerza por mantener aquellos
afectos alegres, que, por tanto, aumentan su potencia, y se esfuerza también en apartar o

acabar con aquellos que la disminuyen.

Spinoza afirma en la Etica: “Quien imagina que se destruye aquello que odia se
alegrara™’. Detengdmonos aqui un momento. Spinoza entiende que el odio es el resultado
de una causa exterior. El odio es una tristeza vinculada a la idea de una causa exterior.
Por lo tanto, nos esforzaremos en acabar con aquello que odiamos. Negar la existencia de
aquello que odiamos, y querer acabar con ello, produce un aumento de nuestra potencia,

pues nos produce alegria.

3. Afecto y deseo desde Lordon: el gobierno de las pasiones

Llegados a este punto, es interesante observar el analisis que Lordon realiza en Los
afectos de la politica sobre el vinculo entre politica y afectos y sobre la idea de que la
politica es un ars affectandi, un arte de afectar, o, mejor dicho, un arte de producir afectos
comunes y no solo un juego de argumentos racionales. En esta obra, vemos un intento de
conciliar el pensamiento de Spinoza con algunos preceptos del marxismo, en concreto

con el materialismo historico.

La politica para Lordon se mueve en el terreno de lo pasional, de las complexiones
afectivas. Lordon expone como, si bien es cierto que en el capitalismo decimondnico se
nutria de pasiones tristes, el neoliberalismo actual se mueve entre las pasiones alegres y
ejerce parte de su dominacion a través de estas. La cuestion aqui no es tratar los afectos
desde una especie de caida en el psicologismo (como emociones), o de un mundo interior,
sino desde la puesta en comun de estos afectos partiendo de la idea de que las
subjetividades son diferentes, y teniendo esto en cuenta, construir un afecto comdn para

enfrentar aquello que las perjudica.

Para Lordon, los afectos componen el tejido de lo social, constituyendo asi la materia

misma de lo politico. En Lordon, el mundo social-humano es el ambito donde se erigen

71bid. p. 222.



las estructuras e instituciones sociales. En términos generales, para Spinoza, los afectos
son las modificaciones que unas potencias tienen sobre otras. Estos afectos llenan nuestra

potencia, la efectlan de una manera u otra.

Una cuestion importante que sefiala Lordon es la de las ideas. Para Lordon, no existen
“ideas puras” en el sentido etimoldgico de idéel.® Las ideas van necesariamente
acompanadas de afectos que las muevan. Dice Lordon: “ninguna idea seria ‘activa’ en
nosotros si no estuviera acompafiada y, para ser mas exactos, ligada a los afectos™®. Las
ideas que nos mueven son las de este primer sentido, en tanto que van acompafiadas de
afectos. Las ideas ligadas a afectos tienen efectos materiales en el cuerpo, afectan a la
potencia de obrar.

Las ideas afectan al ingenium. El ingenium constituye nuestra complexion afectiva,
nuestras susceptibilidades afectivas. Nuestras susceptibilidades son distintas y se van
modificando a lo largo del tiempo. Dice Lordon: “El ingenium posee una dimension
politica, ya que, al recapitular nuestras maneras, incluye de este modo nuestras maneras
de juzgar, y la politica es un asunto de juicio permanente”!’. Lordon entiende que todas
las cosas que se pueden considerar como cuestiones méas propias de la politica (ideas,
principios, valores, etc.) no son exteriores a los afectos y la potencia, sino que estan

determinadas por estos y son incluso su manifestacién misma.

El ars affectandi con el que se identifica la politica consiste en “afectar las
complexiones, en encontrar en ellas aquello que las hara vibrar adecuadamente
(entiéndase: adecuadamente a lo que se quiera obtener de ellas...), en pulsar sus resortes
para inducir en ellas deseos particulares”!. Un punto importante es ver como se articula
la propuesta del autor con el marxismo. En concreto, observamos que Lordon se aleja en
algunos puntos de un marxismo mas ortodoxo. Desde el marxismo ortodoxo, la
conciencia y las ideas se entienden como el reflejo de las estructuras materiales. Por el
contrario, las ideas afectantes que plantean Lordon y Spinoza no pueden ser reducidas a

la superestructura o a la ideologia.

8 Spinoza entiende la idea como idéal, esto es, remitiendo al ambito de las ideas, pero acompafiadas de
afectos, esto da capacidad a esas ideas para afectar el cuerpo, no ocurre esto si entendemos la idea como
idéel, que solo remiten a modos del pensamiento, pero sin capacidad de afectar al cuerpo.

® Lordon, Frédéric. (2017). Los afectos de la politica. Zaragoza: PUZ, Pag. 38.

10 bid. p. 43.
1 |bid. p 62.



Otra distincion importante es que, mientras en Marx la lucha de clases constituye el
motor de la historia, siendo esta principalmente una lucha econdmica, Lordon entiende
que la dimension econdmica no es la Unica, también existe una dimension pasional en la
lucha de clase. En este sentido, Lordon entiende que las conciencias no estan Gnicamente

determinadas por las condiciones y estructuras materiales.

Lordon plantea que los afectos tienen un carécter determinante, pero es una
determinacion que se compondra con otras. Las determinaciones materiales también son
importantes (tener una casa, acceso a una educacion, a sanidad, etc.) asi como los factores
sociales (nuestro entorno, ser mujer u hombre, blanca o negra, etc.) Las afecciones ligadas
a la vida material no son las Unicas que determinan la psique de un individuo, que es
precisamente lo que plantea el marxismo mas ortodoxo. Para Lordon, tanto las afecciones
materiales, como las sociales son importantes en la construccion del sujeto, no tienen méas
peso que las afectivas. Las ideas no son entendidas Gnicamente como contenidos puros,
situados en el atributo del Pensamiento, sino como compuestos ideas-afectos que tienen

el mismo alcance de afectar como las determinaciones materiales.

En el fondo, la propuesta del autor es reintegrar, 0 més bien, acabar con la antinomia
entre lo ideal y lo material bajo la categoria mas basica de la afeccion. Las ideas y los
valores en politica para Lordon también son potencia. De ahi que el autor considere que
“los valores son, por su configuracion, ideas que se han vuelto afectantes, ya que tienen

valor y que dicho valor es en si mismo la expresion de una potencia social”2,

Resulta muy interesante pensar en las ideas como ideas afectantes a la luz de la
siguiente cita: “El arma de la critica no puede soportar evidentemente la critica de las
armas, la fuerza material debe ser superada por la fuerza material, pero también la teoria
llega a ser fuerza material a penas se ensefiorea de las masas”*®. Encontramos un claro
paralelismo entre esta cita de Marx y el potencial que Lordon otorga a las ideas afectantes.
Vistas asi, las ideas constituyen precisamente un arma, se erigen a través de un afecto
comun fruto de la multitud, siendo este afecto la expresion de la multitud misma como

una fuerza material.

Siguiendo a Spinoza, Lordon le da mucha relevancia al concepto de simpatia.

Entiende que la simpatia tiene dos lados, la simpatia genérica, y la ideoldgica. La simpatia

12 |bid. p. 68.
13 Marx, Karl (2010). Critica de la filosofia del Estado de Hegel. Madrid: Biblioteca nueva. p. 15

10



ideoldgica constituye una parte de los cimientos de lo comtn. “A la simpatia genérica se
le afiade entonces la simpatia ideoldgica (imaginaria), y el odio a los agresores se

intensifica”!*.

A través de esta simpatia ideoldgica o imaginaria, hay un vector comin que une a
aquellos que odian al agresor, porque “quien imagina lo que odia afectado de tristeza, se
alegrara, si, por el contrario, lo imagina afectado de alegria, se entristecera, y ambos
afectos seran mayores o menores, segin sean sus contrarios en la cosa odiada”®. Spinoza

nos muestra como los afectos tristes pueden tener una dimension revolucionaria.
Lordon define el ars affectandi de la siguiente manera:

Asi, el ars affectandi, en lo que al gobierno respecta, no consiste sino en llevar a los
gobernados a compartir con los gobernantes la misma forma de ver las cosas, en llevarlos a
pensar como piensan los gobernantes, a introducirles en el cuerpo pliegues de gobernantes y,
por tanto, en la cabeza problemas de gobernantes, cuando dichos problemas no tienen cabida

de forma espontanea en sus existencias.®

De la misma manera que el orden institucional funciona por el movimiento de las
pasiones, también puede caer y ser destruido por el resultado de estas. De hecho, el mismo
Spinoza entiende que los cambios, las sacudidas, son propias de la politica, siendo los

Ordenes institucionales perecederos.

Otra cuestion que observamos en esta obra es la pregunta por el modo de
funcionamiento del poder politico desde las instituciones. Un cuerpo se mueve porque es
Ilevado a hacer algo mediante la fuerza afectiva que el deseo produce en él. Para Lordon,
esto ocurre con las instituciones del poder porque estas nos afectan, y, por tanto, tienen
una potencia. ¢De donde viene esta potencia? En el texto vemos una respuesta muy clara
por parte del autor. Dicha potencia “capaz de afectar a la multitud no puede venir, en

Gilltimo anélisis, mas que de la multitud misma™*’,

La condicion mas pasional de la multitud es la autoafeccion. La multitud se afecta a
si misma, todo lo que en esta ocurre son efectos de si misma. Si la multitud entonces acata

estas normas sociales, es porque le afectan. Le afectan a través del cuerpo social. Si

14 Lordon, Frédéric. (2017). op.cit. p.87.
15 Baruch, Spinoza. (2007). op.cit. p. 224.

16 |_ordon, Frédéric. (2017). op.cit. p 106.
Y bid. p 124.

11



acatamos las normas del Estado es porque nos afectan adecuadamente o porque
Imaginamos que nos convienen, no porque tengan ninguna legitimidad sobre nosotros.
Lordon entiende que el poder institucional viene en Gltima instancia del poder mismo de
la multitud redirigido contra esta. El Estado entonces es la cristalizacion de la potencia de

la multitud.

Que nos afecte un recorte salarial, un acoso laboral o ver a un policia pegando a
manifestante dependerad de nuestro ingenium. Pues, como sostiene Spinoza, un mismo
afecto tiene efectos distintos en las personas, en funcién de la configuracion de su
ingenium, de su disposicion afectiva. EI ingenium responde a causas exteriores a nosotras

mismas.

En el ingenium se mezclan tanto determinaciones comunes como determinaciones
idiosincrasicas. Las determinaciones comunes se aprehenden en los grupos sociales, y se
refieren principalmente a las condiciones materiales. Las determinaciones idiosincrasicas
hacen referencia a las cosas particulares que se viven dentro de ese grupo, que determinan
al individuo y que pueden hacer que tome un camino distinto al del grupo. Esto es, estas
determinaciones se refieren en Lordon a la trayectoria sociobiogréafica de los individuos.

Esta claro que rebelarse contra el orden institucional, o desafiarlo, conlleva
inconvenientes. Aun asi, la gente lo hace, no en base a la idea de célculo racional “coste/
beneficio”, sino mas bien movidos por los afectos, porque el afecto de la indignacidn,

como cualquier otro, no acaba, sino que es sustituido por uno mas fuerte.

De esta manera también las insurrecciones funcionan por afectos. Al entender que las
instituciones, el Estado o sus normas y el sistema capitalista no son causas naturales y por
tanto necesarias, sino el producto de una construccion sociohistérica, y por tanto
contingentes. Es normal que sintamos odio hacia aquellas causas que nos perjudican. El
Estado y el capital (al igual que la familia, y, por ende, el contrato del matrimonio) nacen
a la vez en la modernidad, tal y como los conocemos actualmente. Se erigen asi como dos
fuerzas que trabajan al unisono y se retroalimentan. Entender el Estado y el sistema

capitalista actual como una causa libre'8, y no necesaria, es lo que nos permitira pensar

18 Recordemos que, para Spinoza, una causa libre es una causa determinada desde el exterior con posibilidad
de cambio y eleccidn, mientras que una causa necesaria no. Lordon plantea siguiendo a Spinoza que, contra
las causas necesarias, como una enfermedad, no podemos hacer nada, lo aceptamos, y el odio que podemos
sentir hacia estas es menor que hacia una causa libre. Por el contrario, que un empresario incumpla los

12



estrategias fuera de él. Suponer algo como causa necesaria implica la naturalizacién de
ese algo. Esto es un arma politica en realidad de quienes detentan el poder, el hacernos

Vver que es un sistema natural, que debe existir y que no hay otras opciones.
Y dice Lordon:

Una insurreccion, o una sedicion, opera la conversion en afectos politicos de tristezas
experimentadas en primera persona (como todos los afectos), es decir, en un principio de
modo no politico. Es lo que da forma politica al movimiento reactivo del conatus para
rechazar las causas de la tristeza. Es mas facil confesarse a si mismo desgraciado cunado esa
desgracia es compartida y su causa, imaginada politicamente, determina deseos reactivos

politicos, por tanto, comunes?®.

Lordon entiende la sedicién como una experiencia transformadora. Ya que nos permite la
posibilidad de un nuevo camino, de maneras de hacer comunes organizadas con un deseo

claro: rechazar, alejar y acabar con las causas que producen tristeza.

El afecto comun es aquel que sucede en el cuerpo de la multitud y este nos puede
llevar a la insurreccion. lgual que el Estado, el afecto comdn también puede nutrirse del
odio y la indignacion. Constituyen asi los cimientos para la insurreccion. No era
precisamente alegria lo que condujo al 15 M a demandar el fin del bipartidismo o a los

chalecos amarillos a manifestarse por el alza de los precios en los combustibles.

Si bien es cierto que la iray el odio hacia el Estado establecido esta detrds de muchos
movimientos sociales sediciosos, también es cierto que por si mismos fracasan, necesitan
ir acompafados de una idea. Esta idea es muy relevante en la obra de Lordon. No se habla
de afectos a secas, sin nada detras. Tampoco es la idea que aqui pretendo mostrar. El odio,
la ira y la indignacion, para que constituyan un buen cimiento de lo comun que nos
conduzca a una transformacién social, tiene que ir respaldado por ideas. En cualquier otro
caso, como bien nos muestra Lordon, es muy facil caer en formas de odio como el
racismo, por ejemplo, que de nada sirven en los movimientos insurreccionales y carecen

totalmente de este potencial comin que pretendo mostrar.

Lordon entiende que los conatus nunca dejan de desear y se desarrollan dentro de las

estructuras sociales en funcién tanto de sus posibilidades en las mismas como de sus

pagos del salario, o que la autoridad abuse de su poder, es distinto. Pueden escoger no hacerlo, peor aun asi
lo hacen, por lo tanto, actian por una causa libre.
19 |bid. p 157.

13



deseos. Asi, para Lordon, son estas tensiones entre los deseos lo que mueve la historia.
Alejandose aqui de un marxismo méas ortodoxo, para el cual el motor de la historia es la
lucha de clases, en Lordon encontramos que el motor de la historia no es Gnicamente la
lucha de clases, sino la lucha de clases y su dimension afectiva. Lordon entiende que la
lucha de clases se continla a través de los afectos y los deseos. Son precisamente los
deseos de los sujetos que producen afectos comunes. Por otro lado, es importante recalcar
que Lordon no entiende que, en la politica, se tenga que desprestigiar totalmente lo

racional, sino que las pasiones politicas deben estar mejor conducidas por la razon.

Es en el momento en que estos afectos se convierten en cimientos de lo comun en el
que el grupo pasa de ser vulgus a ser multitudo, porque se pasa de ser sujetos que padecen
(y, por tanto, quedan relegados a un estado de permanente atomizacion social que
imposibilita la construccion de deseos y afectos comunes), a ser un sujeto colectivo-
activo. Hacerse cargo precisamente de esos afectos, o de esa critica, en palabras de Marx,

es lo que permite el paso de la atomizacidn a lo colectivo.

4. Deseo y multitud en Spinoza; hacia un afecto comun

En el siguiente apartado, trataré cdmo entiende Spinoza el deseo y la multitud. Me
serviré para este punto tanto del pensamiento de Spinoza, incluyendo ideas a las que me
he referido en los puntos anteriores del trabajo, como de La multitud libre en Spinoza,
tesis redactada por Aurelio Sainz Pezonaga. Estos conceptos guardan una estrecha
relaciéon. La multitud es la cristalizacion de los afectos comunes. A través de la simpatia

por los otros, y por sus deseos, se generan afectos comunes.

El deseo, o cupitidas, para Spinoza es cualquier esfuerzo consciente del conatus:
“Deseos son todos los impulsos que nos mueven a actuar ya sean de orden mental o
corporal, ya sean pasiones 0 accidentes, ya sean individuales o colectivos, teoricos o

practicos, discursivos o institucionales™?°.

La manera en que Spinoza desarrolla el deseo supone la equidad de todos los
quehaceres humanos en el plano ontoldgico. No se trata de que la teoria esté por encima

20 pezonaga, Sainz, Aurelio. (2019). La multitud libre en Spinoza. Tesis. Cuenca: ULMC. p. 68.

14



de la practica, ni lo individual por encima de lo comun. Es el deseo mismo el que crea el

valor de las cosas, no nos viene dado de antemano o con independencia de este.

El deseo, en tanto que para Spinoza es la esencia misma de lo humano, es también el
terreno por el cual transitan los afectos y las pasiones. El deseo, para Spinoza, existe en
tanto que se relaciona con otros elementos, es como un puente. El deseo, por un lado, es
causa adecuada que determina nuestras acciones, pero también la causa parcial de

nuestras pasiones.

Si no somos capaces de explicar qué afecto la produce, sera una causa parcial y por
tanto inadecuada, si no es asi, serd una causa adecuada, y, por tanto, una accion y no una
pasion. “El deseo, en fin, es accion, es activo, cuando conoce su insistencia comun a todos
los afectos y en la medida en que es capaz de desentrafiar las diferentes causas que

concurren en cada uno de ellos”?!.

Hay que destacar que, para Spinoza, el deseo no se puede entender como la unidad
de una variedad. Esto es, el deseo en Spinoza no subsume la diversidad fenoménica de
los esfuerzos humanos en una abstraccion. Lejos de reducir esta variedad fenoménica a
lo mismo, pretende mostrar lo heterogéneos y antagénicos que los deseos humanos
pueden llegar a ser. Somos seres que desean, constantemente, siendo el deseo una causa,
ya sea parcial o adecuada. El deseo tiene por tanto innumerables efectos. El deseo como
conatus es el deseo de si, de perseverar en el ser. “Deseo de ser significa la multiple

racionalidad sin la que no podria existir y que no existiria sin mi”?2,

Si el ser humano se caracteriza por algo, es por el deseo. El deseo y sus producciones
son inagotables. El deseo, por tanto, “no es transversal, ni transhistorico, no es
trascendente ni trascendental, no es un universal ni una maquina abstracta ni una
condicion de posibilidad o imposibilidad. EI concepto de deseo es produccion de

produccion: produccion inmanente de conocimiento”?,

El deseo guarda una relacion directa con la idea de amor propio. Yo deseo que mi
potencia aumente, por mi amor propio, y por tanto, deseo también alejar aquello que la
disminuya, esto es, las pasiones tristes. EI amor propio nos sirve para reconocer nuestra

propia capacidad de actuacion. El amor propio es el deseo mismo para Spinoza: “Ser yo

21 Ibid. p. 70.
22 |bidem. p. 70.
2 Ibid. p.71.

15



equivale a estar del lado de mi potencia y en contra de lo que la hace decaer. La
individualidad no idéntica en Spinoza es un conatus, una lucha a favor de la alegria, por
el amor, y en contra de la tristeza, contra el odio”?. La tristeza es algo que no termina de
pertenecernos, la sufrimos y en parte somos causa parcial de esta, pero intentamos acabar
con ella por entenderla como algo extrafio. Intentaremos acabar entonces con aquello que

odiamos.

Extrapolando esto al mundo social y politico, se ven dos cosas de manera clara. La
primeraes: el vinculo entre el deseo comun y la multitud en el que he incidido al principio.
Alejaremos aquellas cosas que pertenecen al mundo social y politico no de manera
individual, sino a través de deseos comunes que se reflejen en la multitud, una multitud
constituida como potencia de obrar. En segundo lugar, la cuestion a la que apunté sobre
el vinculo entre los afectos y la politica en Spinoza vuelve a ratificarse tanto en esta
dimension doble del deseo (como deseo individual y comdn), como en el objetivo que
tienen los deseos y afectos comunes: acabar con aquello que se odia pudiendo ser eso

mismo que se odia el cimiento del afecto comun.

Spinoza utiliza el concepto de multitud libre en tres ocasiones, las tres en el Tratado
Politico (TP 5/6, 5/7 y 7/26). La multitud libre es la que instituye un imperium, que
garantiza la paz y la seguridad. Esta multitud libre es impulsada por la esperanza y la
alegria. Por el contrario, la multitud sometida es aquella a la que impulsa el miedo. Pero

el imperium puede variar:

Hemos visto que el imperium es una relacion de mando efectiva que produce concordia (o
servidumbre) y que, en su organizacion, por un lado, define los términos de gobernantes y
gobernados y, por otro, supone a estos como tendencias indetermiandas de dominacion y
rebelién. También hemos dicho que el imperium es un derecho comin, una potencia comun,
definidos por la potencia de la multitud. [...] El imperium es una relacion de mando cuya
efectividad, cuya potencia, cuyo derecho, no depende de una parte u otra de la ciudadania,
tampoco de las autoridades que ejercen en el gobierno un sistema politico determinado, sino
de un tejido social heterogéneo, complejo, abierto, no uniforme, atravesado de tensiones, de
relaciones de cooperacion y de fuerza. Este tejido es la multitud. La dependencia del

imperium del tejido completo de la multitud solo es una formulacién general?®.

24 |bid. p. 87.
%5 Ibid. p. 196.

16



En el Tratado Teologico-Politico, la multitud aparece como una fuerza que puede ser
dominada. Sin embargo, en el Tratado Politico, esta causa que es la multitud aparece
como causa de rebelién que aparece como fuerza contraria a la dominacion. La multitud,
en este sentido, remite a la coyuntura social que se forma llevando a cabo una vida comdn.
La multitud es una compleja red de relaciones entre sujetos que se saben diferentes, donde
el poder que detentan se convierte precisamente en aquello que los conecta. La multitud
entonces es un colectivo dotado de potencia. La fuerza de la multitud se nutre del
resultado de las fuerzas individuales, pero lo que resulta de la combinacidn de estas no
puede ser reducido Unicamente a las fuerzas individuales. El todo que constituye la

multitud es mas que la suma de sus partes.

El motivo es claro, en realidad, pues la fuerza de la multitud es una potencia distinta
que ademas revierte sobre las fuerzas individuales. Por esto, “la potencia de la multitud
no es ni reducible a las potencias individuales ni desconectable de ellas. Vive de ellas y
las alimenta y sin embargo no se encuentra en ellas cuando las analizamos por
separado”?®, La cooperacion en Spinoza es un elemento importante en la conformacion
de la potencia de la multitud. Es productiva, econdémica, politica y determina el derecho
comun que Spinoza denomina imperium. La cooperacion posibilita ademas la produccion
de un conocimiento que escapa a la potencia individual, pues como dice Pezonaga, la
potencia de la multitud “es tanto fisica, cuantitativa, como intelectual, union de &nimos,
asambleas deliberativas, capaz de producir un conocimiento que escapa a la potencia
individual”?’. En este sentido, y bajo la luz de la famosa frase de Spinoza “tantum iuris
quantum potentiae”, el derecho de la multitud sera mayor que el que podian tener los
individuos aislados, porque la multitud tiene mas potencia unida que un conjunto de

individuos disgregados.

Podemos ver, siguiendo en esto a Deleuze, tres sentidos de la multitud: multitud
rebelde, multitud compleja y multitud constituyente. Pezonaga sugiere comparar estos
tres sentidos con los tres 6rdenes de modos de la existencia que maneja Deleuze en el

capitulo 15 de Spinoza et le probleme de [’expression:

El primero es el de las esencias como grados de potencia, que se corresponde con la multitud

como potencia constituyente. EI segundo es el de las relaciones, que nosotros entendemos

26 |hid.p. 200-201.
27 Ibid. p. 201.

17



como multiple relacionalidad en la multitud compleja. El tercero es el orden de los
encuentros, al que perteneceria la multitud rebelde. La multitud rebelde es la multitud como

agente de cambio y de la innovacién politicos o de la conservacion del poder politico?.

Deleuze sefiala que el cambio puede ser bueno o malo, en tanto que estas rebeliones
pueden ser alegres y activas o tristes y pasivas. La multitud tiene la potencia de generar
tanto ciclos de liberacion como de servidumbre. Se destaca aqui la relacién reciproca que
se da entre el imperium y la multitud. Pezonazga entiende de esta manera que el mejor
imperium se constituye en una unidad de contrarios. EI imperium puede arrastrar tanto
potencias de dominacion como de rebelidn, tanto &nimo como concordia. Vemos en parte
cémo el imperium y la multitud pueden tener estas dos caras. El imperium, a su vez, se

define bajo la potencia de la multitud, que es la potencia comun.

La totalidad de lo social en Spinoza se construye en esta relacion entre imperium y
multitud. Una relacion donde el imperium se confronta con sus subditos, con la multitud,
pero también donde la multitud recoge la vida social-histérica de los individuos. De esta

manera,

el problema de la relacién entre imperium y multitud no es sin mas saber cuél se pone por
encima del otro, como si pudieran pensarse separados, sino entender que el mejor imperium
es el que es instituido por una multitud libre y que la libertad de la multitud se despliega en
el mejor imperium. El mejor imperium es autogobierno de la multitud y la multitud puede
gobernarse a si misma no de cualquier manera, sino solo si construye y reconstruye la
articulacion institucional adecuada con una relaciéon de mando sin dominacioén o, mejor,

contra la dominacién.

El mejor imperium, el que produce concordia, seguridad y libertad, aquel cuya relacion de
mando no es una relacion de dominacidn, es, tal como lo expresa TP 5/6, el instituido por
una multitud libre. La multitud libre es potencia constituyente, pero no por ello deja de ser
cultivo y celebracién de la vida, no en la soledad y en la ignorancia sino en la concordia y el
conocimiento. Y es, ademas, la potencia de rebelion que determina que el imperium no se

transforma en dominacion?.

El imperium en Spinoza no solo hace referencia al derecho, sino a aquello que, en Ultima
instancia, lo garantiza, esto es, el Estado. EL Estado cristaliza la potencia de la multitud en un

poder (potestas). Alexandre Matheron en Individuo y comunidad en Spinoza define el

28 |hid. p 201.
29 |hid. p 203.

18



imperium como “la confiscacion, por parte de los gobernantes, de la potencia colectiva

de sus subditos™,

Los deseos comunes producen juicios de valor. La sociedad, bajo este esquema,
queda definida como la produccion de deseos comunes, por lo que el mejor imperium sera
aquel donde la division entre gobernantes y gobernados no mine la potencia de la multitud
a la hora de configurar su deseo. De hecho, el mejor imperium seria aquel donde la
multitud forma un deseo comun de mayor potencia. Hay en Spinoza un vinculo entre los
deseos y los juicios valorativos comunes que genera la multitud. La potencia comdn de
la multitud implica un deseo comin de dicha multitud. El miedo, la indignacion, la
bdsqueda de venganza, la esperanza o la soledad nos remite a ese deseo comdn. Pero no
solo esto, sino también la busqueda que lleva a cabo la multitud sobre lo que es realmente

util para todos.

La indignacion, que es una forma de odio compartida, ya sea por identificacion o
amor, conlleva la union afectiva. Sin embargo, llevado a la escala de lo comun, el rechazo,
la indignacion, el miedo o el odio comun necesitan de una imagen de destruccion de
aquello odiado que produce alegria. Encontramos en Spinoza que lo que construye la
comunidad en el mejor imperium no es Unicamente la exclusion o final de aquello odiado,
sino ante todo la produccién del deseo comun, la cooperacion material e intelectual de la

multitud.

La concordia, sin embargo, requiere un imperium no separado, absoluto precisamente en
tanto que no separado de la multitud. Implica una interaccién constructiva entre los
individuos. Lo que no significa que no haya distincion entre gobernantes y gobernados o que
desaparezca por entero el conflicto. La clave de la continuidad del proceso constructivo de
concordia es que la potencia alcanzada con la cooperacion tienda a redundar en el aumento
de potencia de cada uno. Pero ¢qué es en este caso lo que nos une? La concurrencia, esto es,
el hecho de producir un efecto conjunto, una potencia comuan, que persista y acreciente las

fuerzas que lo genera®.

30 Matheron, Alexandre. (1988). Individuo et communauté chez Spinoza. Paris: Minuit. p. 20.

3t Ibid. p. 293.

19



En este sentido, una vez que el odio o la indignacion, es decir, pasiones tristes, han
servido como cimiento de lo comun, se produce un cambio en la afeccion de la multitud.
La alegria ya no surge unicamente de acabar con aquello odiado, sino también de las
interacciones de la multitud, de los individuos y colectivos que forman parte de este ciclo
de liberacion politica. En este sentido, el amor se convierte en la potencia de la multitud.
También Deleuze coincidira, siguiendo la estela de Nietzsche, en que las pasiones tristes
0 las fuerzas reactivas poseen (0 pueden poseer) una gran potencia de cambio. Siempre y
cuando se supediten a una fuerza activa de afirmacion. Dice Deleuze en Nietzsche y la
filosofia que “el punto en el que la negacion expresa una afirmacion de la vida, destruye
las fuerzas reactivas y restaura la actividad en todos sus derechos. Lo negativo se

convierte en el trueno y el rayo de un poder de afirmar”®,

Sentir alegria por imaginar el fin de aquello que odiamos responde a un deseo
inconsciente. Inconsciente en tanto que es consciente de sus efectos, pero no de si mismo
como causa. Al ser motivado por la imaginacion o la representacion, el odio o la tristeza
no se interpretan como participes en el aumento de potencia. Aungue la idea de ver
desaparecer aquello que odiamos es un caso de deseo afirmativo y resistente, Spinoza
entiende que tiende a reprimir el conocimiento del propio deseo. Lo que ocurre entonces
en este punto para Spinoza es lo siguiente: siendo el odio aquello que nos constituye como
multitud, desaparece tras acabar con la cosa odiada. Asi, Spinoza advierte cdmo se puede
producir por este desconocimiento de la causa que nos ha unido, interpretandola

Unicamente como un efecto, un ciclo de servidumbre e ignorancia.

La filosofia politica de Spinoza sefiala la necesidad de hacer consciente de si ese
deseo activo y resistente, a pesar de que se niegue a Si mismo como causa. Spinoza, al
referirse al bien comdn, no solo entiende por esto lo que desea la multitud, y, por el hecho
de desearlo, lo juzga como bueno. Hace hincapié en aquellas producciones de la multitud
que realiza siendo consciente de su deseo como causa de las valoraciones compartidas y

entendiendo estas como efecto de dicho deseo comun.

La esencia de la multitud es entonces el deseo comudn, que antes de nada desea
perseverar en su ser. EI deseo comun juzgara como bueno lo que ayude a su desarrollo,
satisfaccion y conservacion. El deseo comun es un deseo politico que asume la realidad

colectiva y heterogénea de los deseos humanos. La cuestion es ver si este deseo comdn

32 Deleuze. (1998). Nietzsche y la filosofia. Barcelona: Anagrama. p. 245.

20



es racional o pasional, esto es, ver si es activo 0 pasivo. Spinoza entiende que el deseo
verdaderamente comun esta guiado por la razon. El deseo comun atil para la multitud no
puede estar dirigido Unicamente por pasiones, pues la multitud caeria en la servidumbre
y la pasividad, sino por la razon, por la orientacion de estas pasiones que permitiria crear

un deseo comun activo.

Si bien los afectos como el odio, la indignacién o el miedo pueden servir como
cimientos de la multitud, tras la constitucion de esta, no pueden ser los que la guien, pues
sino no hablariamos de una multitud libre, sino de una multitud sierva. Lo que
encontramos en Spinoza y en esta idea de multitud libre no es desechar las pasiones ni
negar su existencia en la politica, sino todo lo contrario. Se trata de entender las pasiones,
los afectos y los deseos como inherentes al ser humano, y siendo conscientes de esto,

reorientarlos.

5. Revolucion en Marx: la necesidad de acabar con la burguesia

En el siguiente apartado, me dispongo a conectar la problematica de los deseos que
he mostrado hasta ahora con el pensamiento politico de Marx. Hay una dimension de la
lucha de clases referida a los deseos y los afectos. Controlar los medios de produccion y
privarnos de estos, obligandonos a vender nuestra fuerza de trabajo como Unico recurso
para sobrevivir, implica también la satisfaccion no solo de los intereses del capitalismo y

la burguesia, sino la misma satisfaccion de los deseos de la clase dominante.

La lucha socioecondmica, en este momento historico, es inseparable de la lucha
pasional en el sentido de que la burguesia no solo nos priva de las condiciones materiales
necesarias para vivir una vida plena, sino que también nos priva de ciertos objetos de
deseo. Esta privacion se realiza restringiendo a la clase dominada la utilizacion, e incluso
la deseabilidad misma de dichos objetos de goce o deseo. De esta manera, considero que
la politica de los afectos que plantea Spinoza se completa con la filosofia politica
marxista. Asi, en el siguiente apartado me centraré en los puntos mas relevantes de coémo
se plantea el marxismo la revolucion, completandola de esta manera con la cuestion de

los afectos.

En Estado y revolucion, Lenin elabora un esquema detallado de la idea de revolucion

en Marx. Cuestion que atraviesa otras, como la nocién (y la funcién) del Estado en el

21



proceso revolucionario, las condiciones materiales necesarias para que esta se dé, la lucha
de clases, etc. El Estado es el producto de la sociedad al llegar a una fase determinada de
su desarrollo. El Estado cristaliza tanto las diferencias entre la burguesia y el proletariado
como la negacion absoluta de la reconciliacion de estas clases sociales. Asi, el Estado se
erige como un organismo que utiliza la burguesia como herramienta, con un objetivo
doble: ser un amortiguador social entre estas dos clases y al mismo tiempo marcar una

division territorial clara entre dominantes y dominados.

En este sentido, mientras que el Estado o imperium en Spinoza no tiene que ser
necesariamente algo perjudicial para la sociedad (en tanto que, si se erige como el mejor
de los imperia, la potencia de la multitud libre experimentaria un grado de expansion
dentro del mismo), en Marx el Estado responde claramente a los intereses de la clase
dominante siendo un organismo de represion de la potencia del proletariado. Mientras
que la via que plantea Spinoza sobre la liberacion politica responde a la unién y
conversion del vulgo en multitud que configure una forma apropiada de imperium, la
alternativa de Marx implica la disolucion misma del Estado burgués con el fin de
configurar otra forma de organizacion que no impligue la existencia de un Estado. Esta
disolucion del Estado vendria tras la conquista de este. Durante la dictadura del
proletariado, fase transitoria hacia el comunismo, el Estado desfalleceria por volverse
inatil.

Dice Lenin: “El Estado es el producto y la manifestacion del caracter irreconciliable
de las contradicciones de clase” 3. La modernidad, para Marx y Engels, ha entendido el
Estado como el producto de un acuerdo entre las clases sociales. Lejos de esto, consideran
este supuesto como una tergiversacion del objetivo y el fin por el que surge este
organismo. Siguiendo a Marx en esto, la revolucidn implica necesariamente violencia
para acabar con el Estado. En Spinoza, vemos que también hay una conquista de la
multitud, una conquista que lleva a cabo la potencia de obrar de la multitud. Precisamente,
se conquista el poder como potestas bajo la forma del Estado. De manera muy distinta,

en ambos autores se entiende el poder como algo que se debe de conquistar.

Otro de los puntos importantes en las funciones que el Estado desempefia es marcar
claramente la distincion territorial entre los subditos y los gobernantes. Engels, en El

origen de la familia, de la propiedad privada y del Estado, entiende que esta division que

3Lenin. (2018) Estado y revolucién. Madrid: Alianza Editorial. p. 43.

22



se presenta como natural no lo es. Las carceles, el ejército y la politica seran tres

organismos que utilizara el Estado para ejercer coercion sobre la clase dominada.

Aunque el Estado aparezca en ocasiones como mediador, nunca lo es. Asi, Lenin
entiende, siguiendo en esto a Engels, que tampoco la democracia liberal-parlamentaria,
ni el sufragio universal por consecuencia, son buenos sistemas ni suponen la
estabilizacion entre las clases, sino que el voto constituye un factor mas de la dominacion
estatal, en tanto que para Engels el voto constituye la dominacion voluntaria de la
mayoria. Hay aqui una distancia abismal con Spinoza. Spinoza si considera, por un lado,
que el Estado es necesario, y por otro que, siendo producto del afecto comudn de la

multitud, la mejor forma de imperium es la democracia.

El Estado existe desde el momento en el que se da una diferenciacion entre las clases
sociales. Es una condicion necesaria del mantenimiento y reproduccion de la division

entre clases. De ahi que Engels sostenga que,

con la desaparicién de las clases, desaparecera inevitablemente el Estado. La sociedad,
reorganizando de un modo nuevo la produccién sobre la base de una asociacion libre de
productores iguales, enviard toda la maquina del Estado al lugar que entonces le ha de

corresponder: al museo de antigiiedades, junto a la rueca y al hacha de bronce.®*

Desde el pensamiento marxista, el Estado socialista se constituye como arma del
proletariado. Se tiene que producir una conquista del Estado para convertirlo en una
herramienta del proletariado. Esto se plantea como necesario en una fase transitoria hacia
el comunismo. En esta toma del Estado y sus herramientas, la primera tarea revolucionaria
seria la toma de los medios de produccion. Engels entiende que con este acto de conquista
el proletariado se destruye a si mismo como clase, destruyendo necesariamente la division
entre las clases sociales. En el momento en el que el Estado representa a toda la sociedad,

se convierte en un organismo innecesario.

Engels entiende que la toma de posesion de los medios de produccion es el primer
acto en el que el Estado se manifiesta como toda la sociedad y a la vez el ultimo, pues
supone la condena del mismo, su disolucién misma como consecuencia de la disolucién
de las clases sociales. Esta extincion del Estado solo se puede dar tras una revolucién

previa que es necesariamente violenta. En tanto que el fin de las clases sociales solo puede

34 Citado por Lenin (2018). Estado y revolucion. Madrid: Alianza Editorial. p. 55.

23



constituirse con la desaparicion del Estado burgués, y por tanto, con la toma de los medios

de produccion, esta lucha de una clase sobre otra implica violencia. Dice Engels:

La revolucion es un acto durante el cual una parte de la poblacién impone su voluntad a la
otra mediante los fusiles, las bayonetas, los cafiones, esto es, mediante elementos
extraordinariamente autoritarios. El partido triunfante se ve obligado a mantener su

dominacién por medio del temor que dichas armas infunden a los reaccionarios®.

En este punto, Lenin sefiala una serie de puntos clave para interpretar estas ideas de
Engels. En primer lugar, Engels entiende que tanto el Estado, como sus “restos”, deben
ser destruidos en la revolucion. Sin un proceso revolucionario, el Estado no se destruira
mientras exista la clase burguesa. En segundo lugar, el Estado, en tanto que fuerza de
represion, sufrird una inversion durante la revolucion. Esto es, dejard de ser la fuerza
represiva de la burguesia para convertirse en la fuerza represiva del proletariado hacia la
burguesia. Esto es la dictadura del proletariado: la toma de los medios de produccién en
nombre de la sociedad que supondré el paso del poder al proletariado en el momento en
el que el Estado burgués se destruya. La tercera puntualizacién de Lenin es que Engels
habla de la destruccion del Estado burgués como la consecuencia de la toma de los medios
de produccién. El Estado, en tanto que es producto de los antagonismos de clase, no podra
ser ni libre ni popular. De nuevo encontramos un choque frontal con el planteamiento de

Spinoza, incluso de Lordon.

Lenin sefiala el proletariado como “la unica clase consecuentemente revolucionaria,
como la Unica clase capaz de unir a todos los trabajadores y explotados en la lucha contra
la burguesia, por la completa eliminacion de esta”®®. Lenin entiende que el acceso del

proletariado al poder politico es indispensable para acabar con la burguesia.

La dictadura del proletariado entonces consiste en la utilizacién del Estado por parte
de este para centralizar la fuerza y acabar con la burguesia, asi como para dirigir a la

poblacién hacia una economia socialista:

el derrocamiento de la burguesia sélo puede realizarse mediante la transformacion del

proletariado en clase dominante, capaz de aplastar la resistencia inevitable y desesperada de

% |bid. p.118.
% |bid. p. 67-68.

24



la burguesia y de organizar para el nuevo régimen econdmico a todas las masas trabajadoras

y explotadas®’.

Marx, como buen materialista histérico y dialéctico, no desarrolla la cuestion de
como sustituir el Estado hasta que no tiene experiencia de esto. En este contexto, Marx
observa los acontecimientos que ocurren en la Comuna de Paris. La Comuna de Paris
supuso para Marx y Engels el hecho de que es insuficiente hacerse con los medios de
produccion para ponerlos bajo fines propios si detrds no hay una organizacion o una

propuesta factible de esta.

En la Comuna se llevaron a cabo varios decretos como una de las primeras tareas del
proceso insurreccional. Se produce un cambio en las instituciones, pues son distintas por
principios: “se convierte la democracia burguesa en democracia proletaria, de un Estado
(fuerza especial para la represion de una determinada clase) en algo que ya no es un
Estado propiamente dicho”®. Estas medidas se llevan a cabo mediante el fin de la

privatizacién de los medios de produccion, y por tanto, la socializacion de los mismos.

Otro punto que considera Marx es la necesidad de otras instituciones representativas
que se alejen del parlamentarismo. Las instituciones de representacion se plantean como
necesarias, pero siempre y cuando estas respondan a la libertad critica. EI planteamiento
es llegar a un orden donde se suprima la antigua burocracia y se constituya

simultaneamente una nueva que acabe anulandose a si misma. Se trata entonces de

destruir de golpe la antigua maquina burocratica y comenzar a construir inmediatamente otra
nueva que permita ir reduciendo gradualmente a la nada toda burocracia, no es una utopia;
es la experiencia de la Comuna, es la tarea directa, inmediata, del proletariado

revolucionario.®®

También se plantea la forma de organizacién politica y social. Marx entiende que hay
que abandonar la organizacion de la nacion. En su lugar, propone que, tras la revolucion,
la organizacién deberia de ser de tipo comunal. La liberacién de la nacion se debe dar a

través de comunas que se unan libremente. Dice Lenin: “Marx usa intencionadamente la

37 Ibid. p. 69.
3 |bid.p. 92.
3 |bid. p. 100.

25



expresion ‘organizar la unidad de la nacion’ para contraponer el centralismo consciente,

democrético, proletario, al centralismo burgués, militar, burocratico”.

Otra idea que critica Lenin siguiendo a Engels es la de la democracia. Aunque un
Estado fuera democrético, esto seria insuficiente, pues el problema es el Estado mismo.
Engels entiende que la democracia burguesa se extingue como consecuencia del fin del
Estado. La democracia y el Estado actian como conceptos idénticos, maquillando en
realidad la opresion de clase. Asi, entiende la democracia como el Estado en el que se
reconoce la sumision de la minoria a la mayoria. De nuevo, otra diferencia de gran calado
con respecto a Spinoza. Mientras que desde el marxismo se plantea que el Estado es el
problema, aun siguiendo este el sistema democratico, Spinoza entiende que el Estado
democratico, al ser aquel que registra mayor aumento de la potencia tanto de pensar como
de actuar de la multitud, es el mejor modelo de organizacion social. Tanto para Marx
como para Spinoza el advenimiento de la auténtica democracia implica el
desfallecimiento del Estado. La diferencia es que en Spinoza democracia y Estado son

complementarios.

El comunismo se desarrolla histéricamente después del capitalismo. Esto es, el
capitalismo es un mal necesario para el estadio del comunismo. Lenin destaca
especialmente esta fase transitoria hacia el comunismo. Esto es, en la dictadura del
proletariado que supone la utilizacion del Estado por parte del proletariado como arma
misma para su destruccion. Entiende como totalmente necesario este proceso de
transicion:

En virtud de las condiciones de la explotacion capitalista, los esclavos asalariados modernos

LR INY3

viven tan agobiados por la penuria y la miseria que “no estan para democracias”, “no estan
para politica”, y en el curso corriente y pacifico de los acontecimientos, la mayoria de la

poblacion queda al margen de toda participacion en la vida politico-social. 4

6. Spinozay Marx en la contemporaneidad: la dimension pasional

de la lucha de clases

% |pid. p.107.
4 Ibid.p.151.

26



En el capitalismo de consumo actual existe un tiempo libre. El trabajo embrutecedor
por el que se caracterizaba el capitalismo decimondnico parece disminuir. En el punto
anterior, he mostrado como el pensamiento de Marx guarda diferencias importantes con
el de Spinoza en lo que se refiere, principalmente, a la forma de Estado. Esto es, mientras
que desde el marxismo mas ortodoxo se apuesta por una sociedad-Estado, siendo esta una
de las principales tareas revolucionarias, Spinoza entiende que es necesaria la existencia
del imperium. EIl ciclo de liberacion politica que propone Spinoza desemboca en el
imperium democratico, como aquel que registra el mayor aumento de la multitud,
mientras que la trasformacion politica desde el marxismo aboga por abolir el Estado y las

clases sociales.

Tras lo explicado, me gustaria mostrar coémo se articulan el pensamiento de Marx y
el de Spinoza en la actualidad. Autores mas contemporaneos, como Lordon, Deleuze o
Guattari, entienden que la lucha de clases actualmente no solo tiene una dimension
propiamente material (la que trabaja el marxismo). Si bien los cambios materiales son
imprescindibles en el proceso de transformacién social, existe una dimensién pasional
que pesa mas. A un modo de produccion le corresponde también la produccion de deseos
concretos. El proceso de transformacion entonces no puede ser Unicamente politico, sino
que se debe de dar también una transformacién social y cultural. Es en este punto en el
que estos autores sefialan la necesidad de considerar el tratamiento de los afectos y deseos
como parte de este proceso. Podriamos decir, en el lenguaje de Lordon, que a un proceso

de transformacion social le debe acompafiar una transformacion de “paisaje pasional”.

Deleuze y Guattari entienden gue hay una autoproduccion deseante de lo social. La
vida humana se despliega en las instituciones. Pero estas instituciones que construimos
como “deseables” repercutan a su vez en los deseos de los individuos. Para que cambien
también las instituciones ha de cambiar también el régimen de deseo. Como he mostrado
en el tercer apartado, las instituciones tienen el poder de afectar (en tanto que son la
cristalizacion de los afectos comunes). Para dejar de ver como deseables esas instituciones
se tiene que dar un cambio en el réegimen de los deseos. Desde la articulacion del
pensamiento politico de Marx y Spinoza, pensadores mas contemporaneos plantean que

hay que atender al régimen pasional para lograr una transformacion social.

27



Lordon, en Capitalisme, désir et servitude. Marx et Spinoza, propone que “la
antropologia de las pasiones de Spinoza, completa la teoria de las relaciones binarias

marxista del capital-trabajo y brinda una posible llave de superacion del capitalismo™*2.

En esta obra, uno de los argumentos centrales de Lordon es que el empleador dentro
del capitalismo tiene dos métodos fundamentales de “hacer” o de afectar. Uno es a través
del dinero o el interés, y el otro mediante el deseo o conatus. En realidad, son dos métodos
correlativos, se dan simultaneamente. EI empleador va a buscar que los asalariados
subyuguen sus deseos al deseo maestro, que es el deseo del capital, de la misma manera
que, como explique anteriormente siguiendo Los afectos de la politica, el gobernador
introduce sus pliegues afectivos en el gobernado.

En tanto que conatus, la fuerza misma de existir cuya caracteristica principal es
desear, siempre encontrard un nuevo objeto de deseo producido por el capitalista. El
empresario se convierte en el capturador del conatus, lo que impide el desarrollo de este
en otras formas de participacion politica: “Un deseo implica terceras fuerzas. Para la
conformacién de una empresa es necesario entonces, expone Lordon, deshacer la idea de

‘servidumbre voluntaria’*,

Lordon intenta deshacer esta idea. Los patrones o gobernantes hacen que pensemos
como ellos, nos introducen en sus deseos. Asi, la dominacién salarial que captura nuestro
deseo de subsistencia material y bioldgica muestra el principio de la esclavitud. Son las
estructuras capitalistas las que configuran deseos y marcan como alcanzarlos, de esta
forma, “ninguna servidumbre es voluntaria porque los objetos a desear le vienen

designados desde afuera como deseo bajo las estructuras de la heteronomia material”*.

Lordon plantea que, en las distintas etapas del capitalismo, al darse el paso hacia un
capitalismo que se nutre de los afectos alegres, son ahora precisamente los afectos alegres
los principios estructurales de la oposicion capital-trabajo. Es entonces en el conjunto de
los descontentos, de los infelices y de los indignados desde donde plantear alternativas.

Por tanto, “para cortar con la explotacion pasional, no basta solo con salir de estas

42 N. Bula, Valeria (2014). “La sumisiéon de la interioridad en el capitalismo neoliberal” en Revista
Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. N°14. p 114.

43 |bidem. p 114.
% |bid. p 115.

28



relaciones de dominacion entre capital-trabajo propuesta por Marx, sino que hay que

desbaratar el deseo del deseo-maestro”.*®

En La sociedad de los afectos, Lordon entiende que el punto de encuentro entre Marx
y Spinoza radica precisamente en completar el estructuralismo de las relaciones sociales
con la ontologia pasional spinozista. Esta preocupacion de Lordon viene por un
presupuesto clave: son las instituciones las que determinan la formacion social. Pues las
instituciones, en tanto que cristalizacion de los deseos comunes, afectan a la multitud, de
igual manera que la multitud a las instituciones: se trata de una relacion bidireccional.
Lordon se plantea que el anélisis marxista nos dice muy poco de cuales son las fuerzas

motrices que ponen en movimiento esas estructuras y en base a las cuales se transforman:

Ante la solucion de las ciencias sociales «humanistas» que, para pensar la accion humana en
la historia, consiste en olvidarse de las estructuras y restaurar acto seguido la figura cartesiana
del hombre como sujeto libre y soberano, Lordon lleva a cabo una operacion doble: conserva
las estructuras a la vez que rescata la subjetividad pero despojandola de sus correlatos
metafisicos. ¢Con qué objetivo? Para evidenciar el impulso vital que la pone en
movimiento: las pasiones, los afectos. He aqui, pues, las fuerzas de deseo, que ya no se
pueden entender a la manera del «subjetivismo psicolégico» como «estados de animo

interiores» 0 «emociones» de un sujeto monadico.*

Son entonces las fuerzas del deseo las que producen las instituciones actuales y las
que pueden cambiar su curso. Las estructuras sociales, desde esta articulacion de Spinoza
y Mar, si bien parten de una situacién antagonista entre gobernantes y gobernados, no
se mantienen (o no Unicamente) por la diferencia de clases, sino mas profundamente por
la diferencia pasional y por el sometimiento pasional que ejercen los gobernantes y que
se cristaliza en las instituciones. Encontramos en Marx un analisis de los elementos
constitutivos del capitalismo y de sus relaciones jerarquicas. Este analisis nos muestra
como el capitalismo se basa en la separacion de los medios de produccion de la clase
productiva, llevando pues al proletariado a la venta de su fuerza de trabajo como Unica
posibilidad de supervivencia, siendo el trabajo asalariado un trabajo esclavo instituido

como coaccion.

“1bid.. p 116.
4 Canavera, Julien. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza.
[https://www.elsaltodiario.com].

29



Ahora bien, si esta perspectiva ha sido considerada, desde Sartre hasta Lordon, como
insuperable, debido a las mutaciones sucesivas del capitalismo, quiza si pueda ser
completada. Lordon entiende que los sujetos, en el capitalismo neoliberal, han
interiorizado tanto el deseo-maestro que, al obrar, piensan que lo hacen libremente. El
antidoto es Spinoza. El conocimiento del por qué podemos encontrarlo en el analisis
pasional del autor. Asi lo hace Lordon. La pregunta aqui es la siguiente: “;cOMO0 consigue
el capitalismo poner en movimiento a los individuos y llevarlos a adherir a finalidades

que, claramente, no son las suyas?”%’. Es precisamente a través del régimen de los deseos.

Vemos entonces como la articulacion contemporanea del pensamiento de Spinoza y
el marxismo radica en sefialar esta doble dimension de la lucha de clases que Marx, por
su momento histérico y coyuntura, no podia vaticinar. Asi, se plantea desde la
contemporaneidad como cualquier proceso de transformacion social debe pasar
necesariamente por un cambio de los deseos y afectos. Donde en el pensamiento marxista
mas ortodoxo la abolicion de las clases sociales se ve como la tarea mas necesaria en la
transformacion politica y social, desde esta continuacion del marxismo con Spinoza, con
autores como Lordon, lo principal es un cambio en el régimen de deseos, que implicaria
una transformacion en las estructuras sociales. Un cambio, precisamente, para identificar
cudles son los pliegues afectivos que el capitalismo produce en nuestras subjetividades y
como la interiorizacion de estos, de los deseos de la clase dominante, se prolongan

subjetivamente a través de un paisaje pasional concreto, perpetuando asi la dominacién.

7. Conclusiones

Podemos extraer una serie de conclusiones de todo lo dicho anteriormente. Teniendo
en cuenta el pensamiento politico de Spinoza, podemos sostener que Somos seres que
desean. Es precisamente a través de estos deseos reorientados bajo los afectos que los
individuos se pueden llegar a constituir como multitud. Estos deseos son entonces las
causas que nos determinan a actuar y se reorientan bajo los afectos. Asi, tendemos a
alejarnos de aquello que disminuye nuestra potencia y buscar lo que la aumente. En este

punto entra la idea central de este trabajo, a saber, como los afectos tristes pueden servir

47 Canavera, Julien. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza.
[https://www.elsaltodiario.com].

30



como cimiento a la revolucién. Lordon apoyandose en Spinoza, considera que la politica
precisamente consiste en conducirnos a través de los afectos y deseos. Siguiendo el tercer
punto de este trabajo, podemos observar coémo los gobernantes introducen sus pliegues
pasionales en nuestras complexiones afectivas. De esta manera, ponen en nosotros deseos
0 maneras de hacer que no se adecuan a nuestros contaus, pero que creemos que si. Si los
afectos son una herramienta politica para los gobernantes y la burguesia, también pueden

serlo para dar pie a una transformacion social.

El odio y la indignacion, afectos tristes, pueden constituir el cimiento para la
multitud en palabras de Spinoza, o para la unién de la clase proletaria en lenguaje
marxista. Pero no desde luego para quedarse ahi. Para que se diera una unién duradera y
pudiera persistir el movimiento que desencadenase la revolucién social, serian
imprescindibles los afectos alegres. Si bien en un primer momento contribuye un buen
cimiento de union a través de la simpatia hacia los otros, ese odio habra de ir
desapareciendo para dejar paso a afectos alegres que permitan el hacer comun. Asi, desde
el planteamiento de Spinoza, la transformacién social vendria de la mano de un afecto
comdun, fruto de los deseos comunes de la multitud que buscan aumentar la potencia de

Sus conatus.

Desde el pensamiento de Marx, vemos una serie de diferencias. Mientras que ambos
autores apuestan por la transformacion social, para Marx el Estado y la democracia no
son complementarios, como si lo son para Spinoza. Asi, Marx apuesta por la lucha de
clases como via revolucionaria. Algo que solo puede darse a través de la union del
proletariado y la constitucion de este como sujeto politico, donde de nuevo, vemos cémo

los afectos tristes puedan jugar un papel importante.

Teniendo estas referencias es donde entra Lordon, que integra el marxismo con el
planteamiento de Spinoza. En Lordon vemos como idea central el hecho de que la lucha
de clases tiene su continuacion en el régimen pasional. Asi, para que se dé un proceso
revolucionario, Lordon considera que, ante todo, debemos centrarnos en el terreno de las
pasiones: Reconocer cuando los deseos que tenemos no son nuestros, sino los
introducidos por los gobernantes, se convierte en una tarea imprescindible para la

trasformacion social.

Desde Lordon, u otros autores contemporaneos como Deleuze, analizar los deseos

gue son introducidos en nuestros pliegues pasionales es una tarea imprescindible para el

31



cambio social. Pues, mientras que sigamos considerando como buenas instituciones que
no nos benefician, no cambiaran. Lo que vemos desde estas posturas, en las que se
produce una hibridacion entre estos autores, es el énfasis en que la tarea revolucionaria
ya no tiene como primer objetivo la toma de los medios de produccién. Esta postura
caracteristica del marxismo mas ortodoxo desfallece en el capitalismo neoliberal, donde

la produccion e insercion de deseos tiene mas peso.

Podemos concluir entonces que, bajo este esquema de pensamiento, reconocer los
deseos que introducen en nuestros pliegues pasionales se convierte en una tarea central

para la transformacion social.

32



Bibliografia:
Baruch, Spinoza. (2007). Parte I11. Etica demostrada segun el orden geométrico. Madrid:

Tecnos.

Baruch, Spinoza. (1986). Tratado politico. Madrid: Alianza.
Canavera, J. (2019) Capitalismo, estructuras y pasiones. Hibridando a Marx con Spinoza.
[https://www.elsaltodiario.com] Recuperado de: [< El rumor de las multitudes>]

(Consultado el 05/06/2022).
Deleuze, G. (1998). Nietzsche y la filosofia. Barcelona: Anagrama.

Deleuze, G. (2008) Clase Il y Clase VI1I. En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.
Infante del Rosal, Fernando. (2013). “Formas de identificacién en la Etica de Spinoza”

Thémata. Revista de Filosofia, (N°47). Universidad de Sevilla, pp. 139-163.
Lenin. (2018) Estado y revolucion. Madrid: Alianza Editorial.
Lordon, F. (2017). Los afectos de la politica. Zaragoza: PUZ.
Marx, K. (2010). Critica de la filosofia del Estado de Hegel, Madrid: Biblioteca nueva.

Marx. Ky Engels. F. (2001). Manifiesto comunista, Madrid: Alianza Editorial.

Matheron, A. (1988). Individuo et communauté chez Spinoza, Paris: Minuit.

N. Bula, Valeria. (2014). “La sumision de la interioridad en el capitalismo neoliberal”
Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. N°14.

Universidad de Buenos Aires: Argentina, pp. 114-116.

Negri. A. (2000). Spinoza subversivo. Madrid: Akal. Tres Cantos.

Pezonaga, Sainz, Aurelio. (2019). La multitud libre en Spinoza. Tesis, Cuenca: ULMC.

33



