:2s  Universidad
il Zaragoza

1542

TRABAJO FIN DE MASTER

El silencio que habla

Andlisis de la critica y respuesta filosofico-espirituales del primer
Wittgenstein

The silence that speaks

Analysis of the philosophical-spiritual critigue and response of the
first Wittgenstein

Autor/es

Joaquin Leyva Pueyo

Director/es

Dra. Luisa Paz Rodriguez Suarez

Facultad de Filosofia y letras/ Filosofia

2021/2022



“Sobre todas las cumbres

hay calma,

en todas las copas

apenas percibes

un halito:

los pajarillos del bosque han callado.
jAguarda un instante, pronto
descansaras tu también!”

J.W. Goethe'

' En RICARD, F.: Agnés'’s final afternoon, HarperCollins Publishers, Nueva York, 2003 (trad. del autor).



Resumen:

El principio del s. XX es un tiempo donde el espiritu epocal sufrid6 un vacio
filosofico-existencial profundo. Fue aqui donde florecieron una plétora de filosofias que
convirtieron la nada imperante en un algo magico. De esta pluralidad surgio la figura
del primer Wittgenstein, quien elaboré una feroz critica a la metafisica occidental y
tradicional mediante, lo que Apel denominaria, la sospecha de falta de sentido (Sinn)
contra toda metafisica. A su vez, en continuacidon con su critica, brotd una respuesta,
como forma de llenar ese vacio espiritual epocal, en forma de un silencio que habla. El
presente trabajo se sumerge en las profundidades temporales, en las que el mismo
Wittgenstein buceaba, como forma de entrar en el pensamiento de su primera etapa, en
concreto, la critica y respuesta filosoficas encontradas en el Tractatus y Diarios

filosoficos.

Palabras claves: Wittgenstein, metafisica, nada, sentido, decir, mostrar.

Abstract:

The beginning of the twentieth century is a time in which the spirit of the epoch
suffered a profound philosophical and existential emptiness. It was here that a plethora
of philosophies flourished and transformed the prevailing nothing into a magical
something. From this plurality emerged the figure of the first Wittgenstein, who
elaborated a fierce critique of traditional and western metaphysics through, what Apel
would call, the suspicion of nonsense (Sinn) against all metaphysics. In turn, continuing
with his critique, a response emerged, as a way to fill that epochal spiritual void, in the
form of a silence that speaks. The following essay investigates the temporal depths into
which Wittgenstein himself dived, as a way of entering into the thought of his first stage,
more specifically, the philosophical critique and response found in the Tractatus and

Philosophical diaries.

Keywords: Wittgenstein, metaphysics, nothing, sense, saying, showing.



Indice

Lo INtrOdUCCION. ... e e e e 4
2. Elvacio espiritual de una €poca..........c.eiiuiiiiiiiiiiii i 6

2.1. El algo y la nada como claves interpretativas al contexto filosofico-espiritual del

PrINCIPIO del 8. XX .ot 6
2.2. El wvacio de Wittgenstein: Indagacion de las vivencias personales
filosofico-espirituales en la Primera Guerra Mundial....................co . 8
3. Lacritica de WittgenSteIN. .......uiuuit it 11
3.1. La sospecha de falta de sentido (Sinm).............ccoooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiinnnn, 11

3.2. El otro lado: la solucion wittgensteiniana a la paradoja kantiana del

33. El nuevo guardidan: el swjeto metafisico como Ilimite del

4. Larespuesta de WIttENSIEIN. .....o.uiuuitiit ittt 26
4.1. Lo que acontece: andlisis de la concepcion del mundo (Welt) tractariano y de una

nueva traduccion de 1a primera PropoSICION. .......ovuteetitiiet ettt eeeaennn 26
4.2. Analitica de la concepcion de vida en el Wittgenstein de los Diarios
JILOSOSICOS . ... v e e e e et e et et e e 29

4.3. La vision sub species aeternitatis: vida, mundo, ética y belleza en el

THFACIATUS ... ..o e e e e e 30
4.4. El Tractatus como paradoja: interpretacion y solucion..................c.oevevinnns 37

5. Elsilencio de la cumbre: conclusion...............oooiiiiiiiiiiiii i 42

6. Bibliografia. ... ..o 44



1. Introduccidon

Wolfram Eilenberger, a la hora de describir la filosofia de la década de 1919 hasta
1929, la denomina tiempo de magos®. El autor podria haber escogido cualquier otro
nombre para trazar el espiritu de la época, lo que hace surgir la pregunta ;por qué eligio,
en concreto, el sustantivo magos? Al denominar esa época de esa manera nos da a
entender que en la filosofia de ese tiempo en concreto circula por ella una especie de
magia. Una magia que hace que esa filosofia tenga un aura diferente al resto de
filosofias de otras épocas, un aura que marc6 el resto de la historia de la filosofia.
Ahora, ja qué magia se esta refiriendo exactamente? No se refiere a aquella magia que
te permite sacar un conejo de un sombrero, ni de aquella que misteriosamente adivina la
carta que solamente tu habias elegido, ni tampoco aquella que te permite entrar en un
armario secreto y te hace desaparecer, sino a aquella que es capaz de convertir la nada,
en algo. Pero esta magia no se enfrenta a cualquier nada y no la convierte en cualquier
algo. La nada a la que se enfrenta esa década filosofica es la critica y abandono de toda
metafisica tradicional después de los acontecimientos historicos, politicos, sociales y
filosoficos que surgieron al principio del s. XX. El algo, que surge a partir de esa nada,
es la busqueda de una respuesta ante la pregunta surgida del vacio de una época
espiritual sondmbula. Por eso, Eilenberger denomina a esta generacion filoséfica como
magos porque literalmente sacaron de la nada, algo.

Pero no todos los magos son iguales. No todos plantean y responden a las preguntas
planteadas en ese tiempo de la misma manera, sino que a partir de esa nada surgieron
una plétora de filosofias, una pluralidad de respuestas que intentaban llenar el gran
agujero metafisico que se habia formado. Desde la fenomenologia nuevamente
direccionada por Heidegger a la ontologia y la pregunta por el ser, a la nueva teoria
critica de Frankfurt que aunaba el pensamiento marxista, el psicoanalisis y los estudios
weberianos, a los nuevos estudios sobre las formas simbolicas de Ersnt Cassirer, entre
otros muchos. La filosofia de esa década supo rebotar ante la crisis social, econdmica,
politica y, sobre todo, filosofica que suftrid esa generacion.

El presente trabajo se va a centrar concretamente en una de esas vertientes magicas
surgidas en ese tiempo tan peculiar y tnico que es el pensamiento del joven Wittgenstein.

La tesis que va a perseguir esta investigacion es el surgimiento del problema de la

2 EILENBERGER, W.: Tiempo de magos. La gran década de la filosofia 1919-1929, Taurus, Barcelona, 2019.



sospecha y falta de sentido de toda metafisica tradicional y como Wittgenstein traza una
respuesta Unica ante esa problemdtica epocal en la que ese tiempo magico estaba
sumergido. Para llevar a cabo la siguiente investigacion se entrara, en el apartado 2, en el
vacio que suftrio la época espiritual en la que Wittgenstein estaba inmerso, para introducir
al lector en el ambiente, en el que todo intelectual respiraba y para entender las razones
por las que se decidi6é destruir el edificio metafisico tradicional occidental. Tras la
descripcion de ésta, se entrard en las vivencias de la primera guerra mundial, que tanto
marcaron a Wittgenstein, para asi adentrarse en sus Diarios donde se puede ver, de forma
directa, el cambio que sufri6 tanto su persona como su filosofia. Es en el apartado 3,
donde se adentrard en la critica que el propio Wittgenstein realiza a la metafisica desde el
lenguaje y, siendo mas precisos, desde el sentido (Sinn). A su vez, se veran los efectos
que tiene dicha critica en referencia al problema de los limites, el sujeto metafisico y el
solipsismo 'y los conceptos claves decir y mostrar. Una vez vista la critica
wittgensteiniana, se entrard, en el apartado 4, en la propuesta y respuesta que el propio
joven vienés nos brinda en sus Diarios y, en su obra, el Tractatus Logico-Philosophicus
sobre como vivir una vida buena, ética y feliz. En resumen, este estudio es un analisis de
como Wittgenstein afront6 la gran aporia que sufrid su generacion, esta es, la critica y
abandono de la metafisica tradicional y como tuvieron, y tuvo, que trazar su propio

camino sin ningun suelo donde apoyarse.



2. El vacio espiritual de una época

En este apartado no se busca explicar o dar una pequena biografia sobre el autor del
que se va a concretar este trabajo, sino intentar mostrar y recrear el espiritu de la época
en la que estaba inmerso Wittgenstein en ese preciso momento y como las preguntas que
el autor se hacia pertenecian a una atmosfera compartida que se encontraba en ese
tiempo particular, es decir, habia un punto comun, un aire general que era respirado,
absorbido y que fluia por toda filosofia de aquel tiempo, como dice Apel “El punto de
referencia comun es la puesta en cuestion de la metafisica occidental como ciencia

tedrica’™.

2.1. El algo y la nada como claves interpretativas al contexto

filosofico-espiritual del principio del s. XX

Como ya he dicho al principio en la introduccion, esta época es Unica en si misma
porque en ella recorria una magia filosoéfica que transformo la nada en algo. Maria
Zambrano en su famoso texto Hacia un saber sobre el alma, ya decia: “Cada época
justifica ante la historia por el encuentro de una verdad que alcanza claridad ante ella.
(Cudl serd nuestra verdad? ;Cudl nuestra manifestacion?™. La propia afirmacion y
pregunta muestra como aquella €poca se encontraba vacia, pero ;vacia de qué
exactamente? Vacia de una verdad, de un suelo donde andar, de un camino que seguir.
Pero la pregunta de Zambrano no solo nos indica el propio vacio epocal, sino también la
busqueda que se estaba realizando en ese tiempo. Como bien indicé Heidegger en Ser y

tiempo: “Todo preguntar es una busqueda™

. (Busqueda de qué? ;De una nueva verdad?
(De un nuevo horizonte? No, alin mas importante. Lo que faltaba, y lo que se estaba
buscando, era una nueva filosofia y, en concreto, una nueva metafisica que
fundamentara la vida y existencia de toda una generacion.

(Por qué? ;Por qué esta generacion se vio forzada o se encontrd en la posicion de

tener que buscar y encontrar una nueva metafisica que fundamentara la filosofia vy,

ademas, sus propias vidas? El principio del s. XX es un comienzo tumultuoso ya que las

3 APEL, K.O.: “Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la sospecha de falta de sentido
contra toda metafisica”, Didnoia, vol. 13, n°. 13, 1967, p. 111-148, p. 113 (Trad. esp. Bernabé Navarro).

4 ZAMBRANO, M.: Hacia un saber sobre el alma, Alianza editorial, Madrid, 2000, p. 21.

5 HEIDEGGER, M.: Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 26.



tensiones entre las diferentes potencias europeas esta creciendo y la creacion de alianzas
politicas hacen que la situaciéon en Europa sea atin mds complicada. Ray Monk en su
biografia de Wittgenstein, califica esta época en concreto como “el laboratorio para la
autodestruccion” (The laboratory for self-destruction). Una sola gota mas podria colmar
el vaso, y lo hizo. En filosofia es una época en la que la filosofia kantiana sigue
predominando el panorama intelectual. Sus cuestiones, preguntas, respuestas y

planteamientos siguen siendo discutidas y, como dice Eilenberger:

Hasta los afios veinte del siglo XX, las directrices del proyecto kantiano fueron
determinantes en la filosofia de lengua alemana y ain mas: en la moderna filosofia
en general. Esto significaba, tanto para Cassirer como para Heidegger, que filosofar
era ir a la raiz de estas preguntas. Algo que también podria aplicarse al proyecto ya
mencionado, de orientacion mas bien ldgica, que concibiéo Ludwig Wittgenstein de
trazar un limite inequivoco entre lo que un hombre racional puede decir y aquello
sobre lo cual debe callar.®

El fundamento metafisico y filosofico que fue el proyecto kantiano empezd a
quebrarse, ya que dicho proyecto se apoyaba en unas bases que con el curso del tiempo
y de la historia empezaron a debilitarse. Kant concebia el espacio y tiempo como formas
a priori de la sensibilidad dentro de su estética trascendental en su Critica de la razon
pura. Tal concepcion del espacio y del tiempo buscaban fundamentar la fisica del s.
XVIII basada en la concepcion del mundo segun Newton. Este pilar acabd quebrando
con las teorias sobre la relatividad de Einstein en 1905, ya que el espacio y el tiempo ya
no podian ser independientes de si y tampoco como formas a priori de la sensibilidad.
Ademas, las tesis evolucionistas de Darwin y el psicoanalisis de Freud destrozaron la
concepcion kantiana del sujeto como aquel ser cognoscente, racional, transparente,
conocedor de si mismo y autosuficiente moderno que imperd en el panorama filos6fico
hasta el s. XX. Por ultimo, los horrores producidos en la Primera Guerra Mundial vieron
la crisis del proyecto moderno e ilustrado, y en concreto el kantiano, derrumbarse por
completo, dejando el panorama filoséfico vacio. En los aflos posteriores a la guerra los y
las intelectuales empezaban a notar como se estaba produciendo una ruptura, ya que en

los congresos anuales de Davos se respiraba un aire distinto, un aire de cambio, un aire

de final:

® EILENBERGER, W., op. cit., p. 14, 2019.



En realidad, no importa con qué corriente o escuela se sintieran afines los
participantes en el congreso de Davos, si con el idealismo, el humanismo, la
filosofia de la vida, la fenomenologia o el logicismo. Los filésofos alli presentes
coincidian en un punto esencial: que el fundamento cosmovisivo y, sobre todo,
cientifico, sobre el que Kant habia erigido su impresionante sistema filoséfico se
hallaba debilitado o, por lo menos, necesitaba de una importante reforma.’

Al igual que intelectuales como Heidegger, Cassirer o Benjamin, entre otros
muchos, bebieron y respiraron este ambiente, Wittgenstein no fue ninguna excepcion.
Wittgenstein, al igual que Heidegger, vio, sufrid y experimentod los eventos de la guerra

en primera persona.

2.2. El vacio de Wittgenstein: Indagacion acerca de las vivencias personales

filosofico-espirituales en la Primera Guerra Mundial

Se podria decir que Wittgenstein experimentd el vacio de su época en primera
persona ya que suftio los horrores de la guerra mientras combatio en las trincheras en el
frente oriental contra las tropas rusas e italianas, donde fue prisionero de guerra en un
campamento en Como y fue, después, trasladado a otro campo de prisioneros en Monte
Cassino. Aunque las razones del vienés para alistarse a la guerra no fueron politicas, ni

patridticas, sino, como dice Monk:

Wittgenstein’s motives for enlisting in the army were more complicated than the
desire to defend his country (...) It was linked to the desire he had felt so intensely
since January, to ‘turn into a different person’ (...) Wittgenstein felt that the
experience of facing death would, in some way or other, improve him. He went to
war, one could say, not for the sake of his country, but for the sake of himself .*
(Los motivos de Wittgenstein para alistarse en el ejército eran mas complicados que
el simple deseo de defender su pais (...) Estaba ligado con el deseo que sentia desde
enero de ‘convertirse en una persona distinta’ (...) Wittgenstein creia que la
experiencia de enfrentarse a la muerte, de una manera u otra, le perfeccionaria.
Podria decirse que fue a la guerra no por su pais, sino por él mismo.)

Fue en esta época en la que Wittgenstein sufridé un cambio radical tanto en su
persona como en su filosofia por las experiencias que sufrid en el frente bélico. Paso de

ser un ateo ardiente a un cristiano efervescente. Fruto de este cambio puede ser visto en

" Ibidem, p. 14.
¥ MONK, R.: Ludwig Wittgenstein: The duty of a genius, The Free Press, 1990, p. 111-112.



sus Diarios de 1914 a 1916 donde se ve como los primeros afios de guerra su atencion
seguia fijada en los fundamentos de la logica y en 1916 su atencidon pasd a los
fundamentos del mundo’. Fue aqui donde nacid esa aura mestiza que cubre el
pensamiento del Tractatus.

Aun asi, Wittgenstein no fue, tras la guerra, a la conferencia de Davos, no era
estudiante, ni profesor en ninguna universidad alemana del momento. Otros intelectuales
de la época se les puede reconocer la afinidad epocal entre ellos, pero Wittgenstein
estuvo en Cambridge y se codeaba con filésofos como Russell o G.E. Moore, pero aun
asi el planteamiento del Tractatus aborda problemas de corte kantiano, pero ya no solo
eso, sino que parece trascender los problemas del planteamiento metafisico de Kant
(como podemos decir que Wittgenstein bebia y respiraba ese ambiente vacio de la
metafisica kantiana en el panorama intelectual aleman? Porque el joven vienés cuando
estuvo de prisionero en el campo de concentracion de Monte Cassino pertenecié a un
club de lectura en el que se leia la Critica de la razon pura y, ademas, la Cruz roja cred
una biblioteca para los prisioneros austriacos de guerra y entre los libros se encontraba
un ejemplar de la Critica. Concluimos que la critica y abandono de la metafisica
moderna kantiana que imperaba hasta los afios veinte del s. XX era una atmosfera en la
que todo intelectual respiraba fuera de una escuela, tradicion o posicion diferente, como

dice Valdés Villanueva:

Estoy seguro por tanto de que ninguno de ustedes se sorprenderd si, a partir de
ahora, doy por sentado que los problemas y preocupaciones kantianos que podamos
hallar en la obra de Wittgenstein formaban parte de la atmosfera intelectual en la
que respiraba y que Wittgenstein, un poco como el personaje de Monsieur Jourdan
que hablaba en prosa sin saberlo, si era kantiano, probablemente no lo supiera.'

Por lo tanto, el surgimiento de los Diarios y el Tractatus parecen ser respuestas casi
naturales ante una situacion de enorme crisis vital y filoséfica en la que solo parecia
haber preguntas. Entonces, dichas obras deben ser vistas de esta manera, como
expresiones y manifestaciones de una época en la que la metafisica y el proyecto

kantiano han sido abandonados y en la que los intelectuales buscan una manera de

¥ “My work has extended from the foundations of logic to the nature of the world (Mi trabajo se ha extendido
desde los fundamentos de la logica a la naturaleza del mundo)” cit. en: Ibidem, p. 178.

0 VALDES VILLANUEVA, L.M (2004).: “Wittgenstein como lector de Kant”, Daimon. Revista Internacional
de Filosofia, n° 33, pp. 49-63, p. 50.



fundamentar su propia vida, existencia y filosofia de aquel momento, como dice

Eilenberger:

Cabe resumir el desafio que afrontaron los jévenes filosofos del afio 1919 de la
siguiente manera: tenian que fundamentar un proyecto de vida para ellos mismos y
su generacion que se hallase fuera del «encuadre» de «destino y caracter». En
primer lugar, esto suponia, en el plano de lo concreto, de lo biografico, atreverse a
huir de las estructuras hasta entonces imperantes (familia, religion, nacion,
capitalismo). Y, en segundo lugar, implicaba encontrar un modelo de existencia que
permitiera asimilar la intensidad de la experiencia bélica e integrarla en el orden del
pensamiento y de la existencia cotidiana.

Benjamin quiso llevar a cabo la renovacion con los medios roménticos de la critica
que todo lo dinamiza. Wittgenstein persiguio el objetivo de dar permanencia
cotidiana al estado de perfecto sosiego mistico y reconciliaciéon con el mundo que
experimentd en los momentos de mayor angustia, causada por la proximidad
acuciante de la muerte."

Cada mago eligio su forma de afrontar la nada de su tiempo. Wittgenstein lo hizo
alistdindose a la guerra y de alli surgid algo que incluso el propio Wittgenstein no se

esperaba.

" EILENBERGER, W., op. cit., p. 39, 2019.



3. La critica de Wittgenstein

El siguiente apartado va a centrarse en la critica wittgensteiniana a la metafisica
tradicional desde, como lo denomina Apel, la sospecha de falta de sentido contra toda
metafisica. Para poder adentrarse en tal sospecha, primeramente explicarda de forma
detallada su concepcion y definicion de sentido (Sinn) y como eso se convierte en el eje
central de su andlisis critico. Segundamente, Wittgenstein al derribar el edificio
metafisico mediante el lenguaje trae consigo unos problemas que deberd resolver si
quiere que su critica se mantenga en pie, es decir, al trazar un limite trae ciertos
problemas a la hora de cémo se debe tomar el limite y como se lidia con el problema,
que ya tuvo Kant, del ofro lado. Ademas, con la destruccion de la metafisica se vera qué
posicioén ocupa el sujeto metafisico de la tradicion filoséfica y que consecuencias trae al
debate del solipsismo, idealismo y realismo. Por ultimo, se verd la importancia que

cobra los conceptos decir y mostrar con este nuevo planteamiento metafisico.

3.1. La sospecha de falta de sentido (Sinn)

En el Tractatus se pueden encontrar varias pretensiones enraizadas unas con otras,
pero una de las mayores pretensiones que direcciona la obra y, queda clara desde el
principio, es la pretension de resolver los problemas surgidos de las incomprensiones de
la logica de nuestro lenguaje y su forma de afrontar dicho problema es demarcando o
delimitando el lenguaje, como dice en el Prologo: “Por lo tanto, este limite s6lo puede
trazarse en el lenguaje y todo cuanto quede al otro lado del limite sera, simplemente, un
contrasentido™'?. Esto conlleva a tener que delimitar aquello que puede y no puede ser
representado y, en consecuencia, aquello que tiene y no tiene sentido (Sinn). Por lo
tanto, la delimitacion del sentido en el Tractatus no es solamente una cuestion
lingiiistica, sino que se convierte en un eje central de su critica contra la metafisica,
como dice Apel: “El concepto de la metafisica, contra el que se dirige la critica de
sentido de Wittgenstein, constituye -por lo menos en el Tractatus- el presupuesto mismo
de esta critica de sentido”". En Wittgenstein se puede encontrar, lo que denomina Apel,

la sospecha de falta de sentido contra toda metafisica, pero ;qué exactamente se refiere

2 WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus, Tirant Humanidades, Valencia, 2019, p. 52 (traducciéon
de Jests Padilla Galvez).
¥ APEL, K.O., op. cit., p. 114, 1967.

11



con sentido? Este concepto debe ser aclarado desde el principio, ya que, Wittgenstein lo
define de una manera muy precisa y, hasta el momento, diferente al resto de su tradicion,
pero para entender mejor su definicion de sentido, se debe, a su vez, traer diferentes
conceptos claves dentro del planteamiento del Tractatus.

Primero, para poder entender, en su totalidad el sentido wittgensteiniano se debe
definir lo que es una proposicion (Satz). Dentro del planteamiento tractariano se puede
encontrar la nocién de oracion o signo proposicional. Un signo proposicional es una
disposicion especifica de palabras que tiene dos grandes caracteristicas. La primera es
que las palabras por las que un signo proposicional estd compuesto son perceptibles
mediante los sentidos (oido, tacto, vista...) y, la segunda, es que las oraciones se usan
para hacer declaraciones sobre maneras posibles en que la realidad podria ser. Ahora, un
signo proposicional contiene dentro de si diferentes posibilidades, por ejemplo, si
tenemos la oracion: “La libreria se encuentra cerca de donde estoy” puede referirse a
una libreria con libros que se encuentra cerca de donde se encuentra tal persona o a un
bar que justamente ha optado por tener ese nombre y ademads se encuentra cerca de
donde esta esa persona. Cuando pronunciamos, escribimos o representamos de cualquier
forma la oracidon con una de esas posibilidades, el signo proposicional se convierte en

proposicion, como dice Tejedor:

A proposition is a sentence that is used to affirm one specific possible state of
reality: it is an arrangement of words that is used to make a specific statement about
a specific, possible way in which reality could be." (Una proposicion es una
oracion que es usada para afirmar un estado de realidad posible especifico: es una
disposicion de palabras que es usada para hacer una declaracion especifica sobre
una manera especifica y posible en la que la realidad podria ser)

Ahora, una proposicion representa un estado posible o efectivo de la realidad. El
representar propio de una proposicion es el sentido mismo de esa proposicion, o, en
otras palabras, “propositions have a ‘sense’ — by which he means that each of them
represents a particular possible state of reality (proposiciones tienen un ‘sentido’ - con lo
que quiere decir que cada una de ellas representa un posible estado de realidad

particular)”"®

. Por lo tanto, el sentido al que se refiere Wittgenstein no es aquella
extension del significado de la palabra o modo de presentacion encontrado en la obra de

Frege, sino que Wittgenstein desliga completamente el sentido del significado

“ TEJEDOR, C.: Starting with Wittgenstein, Continuum International Publishing Group, New York, 2011, p. 10.
5 Ibidem, p. 12.

12



completamente'® y se refiere a ese representar de un estado posible o efectivo de la
realidad que la proposicion contiene dentro de si. Entonces, la pregunta que
Wittgenstein nos hace, tras delimitar lo que €l concibe como sentido es: segin esta
definicién ;la metafisica tradicional tiene sentido?, es decir, ;las proposiciones que
contienen y forman la metafisica de su momento entran dentro del limite del sentido
marcado por Wittgenstein? La respuesta es simple y clara: No. Para poder entrar dentro
del limite del lenguaje y, por ende, del sentido, las proposiciones metafisicas tendrian
que ser un hecho (Tatsache), efectivo o posible, dentro del mundo y, ademas, que los
objetos (Dingen), componentes del hecho, coincidan con cada uno de los elementos que
conforman la proposicion y genere una bella analogia entre hecho y proposicion. Una
vez este proceso se completa podemos decir que la proposicion tiene sentido. Aun asi,
cabe distinguir entre las diferentes nociones que emplea Wittgenstein relacionadas con
el sentido. Primeramente, se puede encontrar aquello que se puede expresar con sentido
(sinnvoll), que se puede decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Luego, esta aquello que se
denominaria como sinsentido (sinnlos) que no se puede decir, pero si mostrar. Y, por
ultimo, estd aquello que es un contrasentido (Unsinn) que no se puede ni decir, ni
mostrar.

Por lo tanto, la metafisica de su momento ha intentado decir algo que, segun el
propio planteamiento wittgensteiniano, rebasaba los propios limites del sentido y del
lenguaje. Entonces, la metafisica tradicional occidental, o, como ¢l lo denomina /os
problemas filosoficos, deberian clasificarse como un contrasentido, esto es, como
aquello que no es ni expresable, ni mostrable. Esto ha de entenderse de forma literal, es
decir, como todo aquello que se considera absurdo y que no tiene explicacion porque si
la tuviera, se podria expresar en el lenguaje. Esta fuerte critica centrada desde el sentido
a la metafisica y a los problemas filosoficos producen unos fuertes efectos sobre los
supuestos limites establecidos por Wittgenstein, la posicion del sujeto metafisico y de
dos de los conceptos mas importantes dentro del planteamiento de Wittgenstein, que son

el decir y el mostrar.

6 Como dice en la proposicion 3.3 del Tractatus.: “3.3. Sélo la proposicion tiene sentido; s6lo en el contexto de
la proposicion tiene un nombre significado” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 68, 2019 (traduccion de Jesus
Padilla Galvez)).

13



3.2. El otro lado: la solucion wittgensteiniana a la paradoja kantiana del

limite

La demarcaciéon de un limite lleva consigo efectos mas profundos de los que uno
puede imaginarse al principio. Las criticas mas fuertes que recibid el planteamiento de
Kant fue al realizar la escision metafisica entre fenomeno y noumeno, ya que tal escision
significaba el establecimiento de un limite poco sostenible, porque si los humanos solo
podemos captar fenomenos a través del espacio y tiempo como formas a priori de la
sensibilidad no hay manera de saber si de verdad hay un noumeno tras los fenomenos. El
otro lado podria no existir como tal y se derrumbaria toda la arquitectonica kantiana.

Wittgenstein parece encontrarse con el mismo problema cuando dice:

Este libro quiere pues, también, trazar un limite al pensamiento o, mejor dicho, no
al pensamiento, sino a la expresion del pensamiento. Puesto que para trazar un
limite al pensamiento tendriamos que poder pensar ambos lados de dicho limite (y
tendriamos, por consiguiente, que poder pensar lo que no se puede pensar)

Por lo tanto, este limite solo puede trazarse en el lenguaje y todo cuanto quede al
otro lado del limite serd, simplemente, un contrasentido."’

Aunque lo delimitado sea completamente diferente, ya que Kant busca el limite del
conocimiento y Wittgenstein de la expresion del pensamiento, el método parece ser el

mismo o parecido en su gran mayoria, como dice Stenius:

En resumen, el analisis 16gico del lenguaje, tal como Wittgenstein lo concibe, es
esencialmente una forma de ‘deduccion trascendental’ (en el sentido kantiano),
cuyo objetivo es sefialar la forma a priori de la experiencia, forma que es mostrada
por todo lenguaje significativo y que, por consiguiente, no puede ser dicha. Desde
este punto de vista podria llamarse al Tractatus una Critica del lenguaje puro.'*

Pero la diferencia entre el limite marcado por Kant y el limite marcado por
Wittgenstein es una diferencia, a primera vista, pequeia, pero eso hace resolver uno de
los grandes problemas de conjurar un limite. Kant ha demarcado estrictamente donde
estan nuestros limites epistemoldgicos, pero el problema que muchos criticos ven en
esta delimitacion es que parece que dibuja el limite desde fuera, es decir, al aceptar

teoricamente la existencia del noumeno y describirlo como aquello que no puede ser

" WITTGENSTEIN, L., (Prélogo) op. cit., p. 52, 2019.
'8 STENIUS, E.: Wittgenstein's Tractatus. A critical exposition of its main lines of thought, Oxford, 1960, p. 220.

14



conocido ;cémo sabe que existe tal estrato de la realidad si no puede ser conocido de
ninguna manera? Wittgenstein, al igual que muchos lectores de Kant, se da cuenta del
problema al que se enfrenta el planteamiento kantiano y él, al realizar un planteamiento
similar, busca una manera de salir de la paradoja. La deduccion que realizé Wittgenstein
es la siguiente: si estableces una frontera debe ser pensable o conocible de alguna
manera el otro lado, porque al delimitar ya estds dando por hecho que hay un otro lado,
pero para no tener el mismo problema que el filésofo de Konigsberg, lo que plantea
Wittgenstein es trazar el limite desde dentro, y no desde fuera, mediante el lenguaje,
dibujando la frontera de un discurso sin sentido. Asi, haciendo eso no podemos ir al otro
lado, simplemente porque no podemos salir de lo que seria un lenguaje con sentido, y

por ende, no podriamos pensar lo impensable, como dice Glock:

He avoids this problem by switching from the limits of knowledge to the limits of
thought and by conceiving of the latter as limits of meaningful discourse.
Philosophy can establish the limits of thought by drawing limits to the linguistic
expression of thought. Indeed, these limits must be drawn in language. (Evita este
problema pasando de los limites del conocimiento a los limites del pensamiento y
concibiendo estos ultimos como limites del discurso significativo. La filosofia
puede establecer los limites del pensamiento trazando limites a la expresion
lingiiistica del pensamiento. En efecto, estos limites deben trazarse en el
lenguaje.)"

Si ponemos la frontera de lo pensable desde dentro la paradoja del otro lado
desaparece, haciendo viable la empresa que Wittgenstein quiere llevar a cabo, como

resume Glock:

By definition, what lies beyond the limits of thought cannot be thought, and hence
cannot be meaningfully talked about. Accordingly, the limits of thought cannot be
drawn by propositions talking about both sides, but only from the inside [...]
Beyond these bounds lie not unknowable noumena or things in themselves, but
only nonsensical combinations of signs. Metaphysical propositions are not just
false or unfounded, they are literally nonsensical (Por definicidon, lo que se
encuentra mas alla de los limites del pensamiento no puede ser pensado y, por lo
tanto, no puede hablarse de manera significativa. En consecuencia, los limites del
pensamiento no pueden ser trazados por proposiciones que hablen de ambos lados,
sino solo desde el interior [...] Mas alla de estos limites no se encuentran
noumenos incognoscibles o cosas en si mismas, sino s6lo combinaciones sin

' GLOCK, H-I.: Schopenhauer and Wittgenstein. Language as Representation and Will, Cambridge University

Press, 2006, p. 433.

15



sentido de signos. Las proposiciones metafisicas no solo son falsas o infundadas,
son literalmente absurdas.)*

De esta forma, Wittgenstein esquivaria el problema que tanto eludié a Kant y puede
llevar a cabo su empresa filoséfica de demarcar la expresion del pensamiento desde el
lenguaje sin tener que lidiar con la paradoja de como es posible pensar aquello que esta
mas alld del pensamiento. Esto, a su vez, genera ciertos problemas acerca de coémo
debemos entender estos nuevos limites impuestos por Wittgenstein, sobre todo, en
relacion con la nueva forma de concebir al sujeto metafisico tras las consecuencias que

traen consigo el limite del sentido.

3.3. Elnuevo guardian: el sujeto metafisico como limite del mundo

El 5 de agosto de 1916 Wittgenstein escribe en su diario: “El yo, el yo es lo mas
profundamente misterioso’!. En efecto, €l yo es algo muy misterioso, pero Wittgenstein
nos propone una manera de disipar la niebla oscura que parece rodear al yo, pero antes
de ver como lo concibe Wittgenstein, primeramente se vera de manera negativa, esto es,
viendo lo que no es: “5.641. El Yo filos6fico no es el hombre ni el cuerpo humano, o el
alma humana, de la cual se ocupa la psicologia, sino el sujeto metafisico, el limite - no

una parte del mundo”*

. Aqui ya se puede ver, como Wittgenstein descarta diferentes
formas que se puedan ver al yo, ya sea el cuerpo, el alma o el hombre. El Yo es algo
totalmente diferente y lo denomina como sujeto metafisico. Ahora, reflexiona acerca de
como se ha concebido el sujeto en la tradicion filoséfica, sobre todo en y desde
Descartes. El sujeto que se encuentra en las Meditaciones metafisicas es el resultado de
una profunda introspeccion realizada por el propio Descartes, es decir, el fildosofo
francés buscO y escarbd introspectivamente en su propia consciencia y, finalmente,
encontrd al sujeto metafisico. La pregunta que se realiza Wittgenstein es la siguiente:
(Como es posible encontrarse al sujeto, como objeto y objeto de conocimiento, dentro
de la consciencia si es precisamente el sujeto el que es garante de que haya tal
consciencia?, es decir, Descartes estd intentando buscar y encontrar al sujeto como

objeto de la consciencia cuando no es objeto alguno, sino la propia consciencia misma.

Ademas, si lo traducimos a términos del primer Wittgenstein, Descartes esta intentando

20 Idem.
2 WITTGENSTEIN, L.: Diario filosdfico (1914-1916), Editorial Planeta- De Agostini, Barcelona, 1986, p. 136.
22 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019.

16



hablar y expresar con proposiciones con sentido aquello que no puede expresarse con
sentido porque no entra dentro del limite del sentido establecido en el Tractatus.

El sujeto no entra dentro del limite del lenguaje con sentido porque, como ya se ha
dicho en el apartado 3.2. de la investigacion, se entiende una proposicion con sentido a
aquella proposicion en la que sus elementos coinciden con los objetos que componen un
hecho vy, solo asi, una proposicion tiene sentido. Por lo tanto, para que la proposicion
tenga sentido debe haber necesariamente un hecho con el que conecte y el sujeto
metafisico no es un hecho que se pueda encontrar en el mundo, porque como dice el
propio Wittgenstein el 7 de agosto de 1916: “El yo no es un objeto” y, seguidamente, el
11 de agosto de 1916: “Estoy objetivamente frente a todo objeto. No frente al yo™>.
Entonces, el sujeto metafisico no es un objeto o un hecho que se encuentre en el mundo
(,qué condicion obtiene en el nuevo planteamiento de Wittgenstein? Primeramente,
segun el Tractatus, el sujeto no existe como tal, ya que el sujeto para poder existir debe

ser un hecho en el mundo y, como ya se ha visto, eso es imposible, como dice

Wittgenstein:

5.631. El sujeto pensante, que hace representaciones, no existe.

Si yo escribiera un libro ‘El mundo tal y como lo encontré’, entonces tendria que
dar cuenta en ¢l de mi cuerpo y decir qué miembros obedecen a mi voluntad y
cuales no, etc., este seria precisamente un método para aislar al sujeto o, mejor aun,
para mostrar que en un sentido importante no hay ningun sujeto: precisamente, solo
de él, no podria hablarse en ese libro.-**

Pero la existencia debe entenderse aqui, no de manera ontologica, ni metafisica,
sino metafisico-lingiiistica, es decir, la existencia es proporcional a la figurabilidad en
forma de proposicién porque la proposicion auna el como y, ademas, el qué de los
hechos. Por lo tanto, el sujeto metafisico no se encuentra en el mundo, sino que es el

limite mismo de él:

5.632. El sujeto no pertenece al mundo, sino que es un limite del mundo.
5.633. ;Donde podemos dar cuenta en el mundo de un sujeto metafisico?

Tu diras que aqui se comporta exactamente como con el 0jo y el campo visual.
Pero el ojo no lo ves realmente.

Y nada en el campo visual permite inferir que es visto por un 0jo.*

3 WITTGENSTEIN, L., op. cit.,p. 136, 1986.
24 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019.
% Idem.



El sujeto es como un ojo. El campo de vision es visto por un ojo, pero nada indica
que sea visto por uno. El sujeto es justamente de esa manera. Como un 0jo no esta
dentro del campo de vision, el sujeto no esta dentro del mundo, sino que es un limite de
¢l y lo conforma de esa manera. Pero, el sujeto metafisico wittgensteiniano no es
solamente un ojo que ve y no es visto, sino que es relegado, como dice Padilla Galvez, a
la posicion de guardian. El yo filosofico del Tractatus se ha convertido en el guardidn

que vigila las puertas de lo que es expresable y de lo que no es:

El ‘yo’ enfatico de Kant que aparece en el §16 de la Critica de la razon pura es
relegado al mero guardian entre el lenguaje - lo que se expresa - y el sinsentido.
Resulta sumamente curioso el papel que asume ese ‘yo’ ensimismado en el limite
mismo entre el lenguaje y el silencio.*®

Wittgenstein tenia que asegurarse de alguna manera que el limite que habia
establecido permaneciera intacto, sin que ninguna fuerza de cualquier /ado intentara
atreverse a cruzar. Este sujefo guardidn es el que mantiene los reinos del lenguaje y del
silencio tal cual estan, sin que uno ni el otro crucen el limite infranqueable del sentido.
Ademas, este sujeto metafisico-guardian adopta, curiosamente, una vision solipsista y

no por azar, sino por la légica propia de la critica que hace Wittgenstein:

5.6. Los limites de mi lenguaje significan los limites de mi mundo.

5.62. Esta observacion da clave para decidir la cuestion hasta qué punto el
solipsismo es una verdad. Pues a lo que el solipsismo se refiere es totalmente
correcto, s6lo que no se puede decir, sino que se muestra.

Que el mundo es mi mundo, esto se muestra en los limites de/ lenguaje (del
lenguaje, que yo solo comprendo) significan los limites de mi mundo.”

Wittgenstein por la propia logica de su planteamiento ha llegado a las puertas del
solipsismo, pero no cualquier solipsismo, sino un solipsismo metafisico-lingiiistico
entendido, como dice en el propio Tractatus: “5.63. Yo soy mi mundo. (El
microcosmos)”. Recordemos su critica a la metafisica desde el sentido, es decir, si el
lenguaje esta compuesto de todas las proposiciones y éstas figuran los hechos que se
pueden encontrar en el mundo, si no hay una proposicion de un hecho, ese hecho resulta
inexistente porque no hay ninguna manera de hablarlo, decirlo o expresarlo. Entonces,

ese hecho seria inexistente porque no hay ninguna proposicién que lo represente y lo

% Ibidem, p. 18 (Introduccién).
7 Ibidem, p. 137-138.
2 Tbidem, p. 138.



haga pensable y como dice en el Tractatus: “5.61. Lo que no podemos pensar, no lo
podemos pensar; y tampoco podemos decir lo que no podemos pensar™®’. Sabiendo esto
podemos decir con confianza que los limites de mi lenguaje significan los limites de mi
mundo. Aun asi, Wittgenstein afade que el mundo es mi mundo y eso se ve en que los
limites del lenguaje son los limites de mi mundo.

Para entender esto bien, primero hay que aclarar que cuando se habla del lenguaje, a
lo que se refiere es al lenguaje que uno conoce y entiende. Esto no excluye que existan
otros lenguajes, ni que puedas dominar otros lenguajes. Alguien podria decir que es
incorrecta la aseveracion de que el lenguaje es el lenguaje que uno entiende, pero si hay
un lenguaje que uno no conoce, sus proposiciones no tendran sentido, entonces no sabra
qué hechos describen y su mundo no habra cambiado nada en absoluto. Mi mundo se
compone de los hechos que pueden ser expresados en el lenguaje que yo entiendo y si el
mundo es la totalidad de los hechos y éstos estan representados en el lenguaje, llegamos
a la conclusion de que mi mundo es también el mundo. Asi es como, Wittgenstein llega
al solipsismo metafisico-lingiiistico que le permite decir que los limites de mi lenguaje
son los limites de mi mundo y, ademas, que mi mundo es también el mundo en si. Pero
Wittgenstein ve que los efectos de su critica desde el sentido aun no se han acabado,

sino que llegan aun mas lejos de lo que ¢l preveia:

5.64. Aqui se ve que el solipsismo, estrictamente desarrollado, coincide con el
realismo puro. El Yo del solipsismo se reduce a un punto inextenso y la realidad
permanece en coordinacion con é1.%

Si aceptamos todo lo dicho anteriormente sobre el solipsismo y llegamos a la
conclusion de que el mundo es mi mundo siendo que los limites del lenguaje son los
limites de mi lenguaje. Parece que ha enjaulado a la realidad en el sujeto limite o
solipsista, pero si e/ mundo es mi mundo, porque los limites de/ lenguaje son los limites
de mi lenguaje, la realidad también tiene que ser mi realidad y, por lo tanto, llegamos a
la conclusion de que, el solipsismo llevado hasta el final estd en acorde con el realismo
puro. Wittgenstein ha conseguido un hito que puede rememorarse a Kant cuando calific
su filosofia como idealismo trascendental y realismo empirico. Ambos conceptos
parecen contradictorios, pero ha conseguido convertirlos en dos caras de la misma

moneda. Wittgenstein ha hecho lo mismo al conseguir casar dos visiones que parecian

29 Ibidem, p. 136.
3 Ibidem, p. 138.



excluirse por su propia definicion, juntdndolas bajo el mismo techo. Estas son algunas
de las pocas de las ultimas conclusiones a las que ha llegado el propio planteamiento del
Tractatus. Le ha llevado a tener que relegar al sujeto metafisico como guardidan
adoptando una vision del solipsismo como metafisico-lingiiistico pudiendo asi disolver
unos de los problemas filos6ficos mas antiguos. Pero estas conclusiones, estas
relegaciones y estas disoluciones no podrian haber sido posibles sin un armazoén
conceptual que lo sostuviera. Este armazon conceptual tedrico le proporciond a
Wittgenstein la manera de sostener el planteamiento propio del 7ractatus sin que se
derrumbara por su propio peso. Estas ultimas conclusiones tractarianas no hubieran sido

posibles sin el decir (Sagen) y el mostrar (Zeigen).

3.4. Decir (Sagen) y mostrar (Zeigen): acercamiento y diferencias

interpretativas

Para poder entrar de lleno en la riqueza filosofica que albergan estos dos conceptos
dentro del planteamiento del Tractatus, cabe recordar las distinciones relacionadas con
el sentido que mantiene Wittgenstein en su proyecto. Como se ha dicho anteriormente,
Wittgenstein sostiene que se pueden encontrar aquello que se puede expresar con
sentido (sinnvoll), que se puede decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Luego, esta aquello
que se denominaria como sinsentido (sinnlos) que no se puede decir, pero si mostrar. Y,
por ultimo, esta aquello que es un contrasentido (Unsinn) que no se puede ni decir, ni
mostrar. Estos tres conceptos relacionados con el sentido tienen en comun dos cosas: el
decir y el mostrar. Algunos se puede decir y mostrar, otros solo mostrar y otros ninguno
de los dos, pero esos dos conceptos se pueden encontrar, efectivamente o con su
ausencia, en las tres vertientes del sentido wittgensteiniano. A su vez, en el apartado
anterior se ha visto como muchas de las conclusiones a las que llega Wittgenstein sobre
el sujeto y sobre el solipsismo no pueden decirse, sino que se muestran. Esta dualidad se
encuentra en el nucleo tedrico del Tractatus y fluye en todas las facetas del mismo.
Ahora, ;qué es exactamente el decir y el mostrar? Primero, se deberia indicar que no
hay una unanimidad acerca de la naturaleza de tales conceptos, ya que dependiendo del
autor y del momento histérico se ha interpretado de diferentes maneras. Aun asi, antes
de entrar en las diferentes interpretaciones, se deberia saber que para Wittgenstein el

decir y el mostrar no pueden ser a la vez , esto es, como dice en el propio Tractatus:

20



“4.1212. Lo que puede mostrarse no puede decirse’™!

y viceversa, aquello que puede
decirse, no puede mostrarse. La primera importante interpretacion fue realizada por

Hans-Johann Glock en su obra 4 Wittgenstein Dictionary en el que dice:

The Tractatus has indeed two parts, a logical one (atomistic ontology, picture
theory, tautologies, mathematics, science), and a mystical one (solipsism, ethics,
aesthetics). The real significance of the saying/showing distinction lies in the fact
that it holds the two together by proscribing both propositions about the essence of
symbolic representation and mystical pronouncements about the realm of value. (El
Tractatus tiene, de hecho, dos partes, una logica (ontologia atomista, teoria
pictérica, tautologias, matematica, ciencia) y una mistica (solipsismo, ética,
estética). El significado real de la distincion decir/mostrar se ubica en el hecho de
que mantiene unidas las dos al proscribir tanto proposiciones sobre la esencia de la
representacion simbolica como aseveraciones misticas sobre el reino de valor.)*

Segliin Glock el decir y el mostrar tendrian la tarea de mantener unidas las dos
partes del Tractatus, la légica y la mistica, aunque no explica de forma satisfactoria
como la dualidad conceptual mantiene unidas esas dos partes tractarianas. El decir,
segun Glock, tiene la labor de ser el garante de que las proposiciones bipolares que
constituyen la ciencia, las matematicas y todo aquello que entra dentro del limite del
sentido como hecho posible sean expresados o dichos. El mostrar se encargaria de
exhibir todo aquello que no entra del limite del sentido y, por ende, no puede llegar a
expresarse en cualquier lenguaje. Glock compone una lista donde mete, como ¢l lo
denomina, a toda ineffabilia, es decir, aquello que no puede ser dicho, pero es mostrado.
Esta lista atna todo aquello que es inefable desde todo lo que se encuentra reflejado en
la proposicion a todo aquello que tiene que ver con el sujeto, la verdad del solipsismo, la
¢tica e incluso las propias proposiciones del Tractatus. Lo mostrable seria todo aquello
que intenta rebasar el limite de lo decible, pero no puede al no estar ya dentro del limite,

como dice Wischin:

Lo que hay de inefable [...] tiene que ver con intentos de rebasar el limite de lo
expresable, constituido por el propio sistema de representacion. Por este motivo no
es posible expresar en proposicion significativa alguna ni la estructura del
pensamiento ni la del mundo, ambas son condiciones de la posibilidad de
representacion.*

3! Ibidem, p. 86.

%2 GLOCK, H-1.: 4 Wittgenstein Dictionary, Oxford: Blackwell, 1996, p. 330.

3 WISCHIN, K (2012).: “La distincion entre decir y mostrar y la superacion de los problemas filoséficos™,
Disputatio. Philosophical Research Bulletin, Vol.1 No. 1, pp. 49-60, p. 53.

21



Aun asi, se pueden encontrar lagunas en la explicacion de Glock, ya que, al intentar
explicar aquello que no puede ser explicado, esto es, lo inefable, Glock resalta que lo
inefable mistico ocupa una posicion mas especial que el resto de ineffabilia cuando dice:
“Unlike the logical, the mystical is transcendent, not just transcendental (A diferencia de
lo 16gico, lo mistico es trascendente, no solo trascendental)™*. Esto significa que todo
aquello que entra en la lista de las ineffabilias son trascendentales, pero lo mistico son
ademas frascendentes. La critica que se le hace a Glock, y que hace Wischin, es que la
interpretacion de Glock no es satisfactoria porque no explica casi, o vagamente, como el
decir y el mostrar mantienen unidos las dos partes del Tractatus y ademas, porque lo

mistico tiene un caracter mas especial que el resto de ineffabilia, como dice Wischin:

Glock no explica esta diferencia mas alla del pasaje citado; este tipo de inefabilidad
no se ajusta a la explicacion que Glock da de otros aspectos de la distincion entre
decir y mostrar como ¢l mismo aqui muy claramente expresa, ni explica en qué
sentido esta distincion une las dos partes del Tractatus a que Glock alude en el
pasaje citado.*

Otra propuesta acerca del decir y mostrar nos la brinda McGinn desde una
perspectiva totalmente diferente a la de Glock. McGinn critica a Glock diciendo que
intenta presuponer que lo inefable implica un sinsentido mostrable sustancioso, es decir,
que el silencio del Tractatus esta cargado de un mensaje que solo es posible entenderlo

si se muestra, pero segun McGinn esto no es asi, sino que:

The silence that this book wishes to leave us in at the end is one in which nothing
has been said and there is nothing to say (of the sort that we imagined there to be)
[...] The silence we are left with is not the pregnant silence that comes with a
censorious posture of guarding the sanctity of the ineffable. (El silencio que este
libro desea dejarnos al final es uno en el cual nada se ha dicho y no hay nada que
decir (del que nos habiamos imaginado que hubiera)... El silencio con el cual nos
quedamos no es un silencio cargado, que viniera con la postura consciente de
guardar lo sagrado de lo inefable)*

Seglin McGinn el decir y el mostrar no tiene que ver tanto con la ineffabilia a la
que tanto indicaba Glock, ni a salvaguardar o mantener ambas partes del Tractatus, sino

que estaria relacionado, en realidad, con la pretension wittgensteiniana de la disolucion

3 GLOCK, H-1., op. cit., p. 331, 1996.
% WISCHIN, K., op. cit., p. 53, 2012.
% CONANT, J (1991).: “Throwing Away the Top of the Ladder” The Yale Review, n° 79, pp. 328-364, p. 344.

22



de los problemas filoséficos como contrasentidos. El decir y el mostrar estan
relacionados con el sentido de las proposiciones y, ademas, del uso que realizamos del

lenguaje, como dice la propia McGinn:

Very roughly, I want to connect the idea of what can be shown but cannot be said
with what is essential to language-that is, with what limits or conditions its
sense-and therefore is prior to thoughts that have sense and that are either true or
false. What can only be shown and not said has nothing to do with thoughts (that is,
with truths) that cannot be expressed without violations of logical syntax; rather, it
concerns the conditions or limits of sense that are revealed only in our actual use of
language, in the application that we make of it, that is, in our use of sentences with
sense. It is this essential connection between what is shown and what reveals itself
only in the use or application of language that makes it impossible to say what
shows itself, and not that the thought that we are trying to express is somehow at
odds with logical syntax. The idea of the saying/showing distinction is not that
there are unsayable thoughts that lie beyond the limits of language, but that the
limit of language - that is, everything that is essential to our using our language
with sense - is something on which we have an essentially practical grasp,
something that shows itself only in our actual use of words with sense, and
something that is therefore itself unsayable. (Muy a grandes rasgos, yo deseo
conectar la idea de lo que puede ser mostrado pero no puede ser dicho con lo que es
esencial para el lenguaje es decir, con lo que limita o condiciona su sentido- y que
por ello es previo a pensamientos que tienen sentido y que son verdaderos o falsos.
Lo que so6lo puede ser mostrado y no dicho nada tiene que ver con pensamientos (es
decir, con verdades) que no pueden ser expresados sin violacion de la sintaxis
logica; mas bien, se relaciona con las condiciones o limites de sentido que son
revelados solo en nuestro uso real de lenguaje, en las aplicaciones que hacemos de
él, es decir, en nuestro uso de las oraciones con sentido. Es esta conexion esencial
entre lo que se muestra y que se revela solo en el uso o la aplicacion del lenguaje
que hace imposible decir lo que se muestra y no que el pensamiento que estamos
tratando de expresar esté de alguna manera en desacuerdo con la sintaxis logica. La
idea de la distincion decir/mostrar no es que haya pensamientos indecibles que se
encuentran mas alla de los limites del lenguaje, sino que el limite del lenguaje -es
decir, todo lo que es esencial para que usemos nuestro lenguaje con sentido- es algo
en lo que nos basamos. tienen una comprension esencialmente practica, algo que se
muestra solo en nuestro uso real de palabras con sentido, y algo que por lo tanto es
en si mismo indecible.)*’

Por lo tanto, el decir y el mostrar que nos brinda McGinn es uno que esta atado al
mismo limite del sentido, méas que al otro lado, y que radica en el uso que hacemos del
lenguaje. Entonces, el decir seria aquello que se contiene en la proposicion posible con

sentido y el mostrar se encontraria en el uso mismo practico que realizamos del

37 MCGINN, M (2001).: “Saying and Showing and the Continuity of Wittgenstein’s Thought”, The Harvard
Review of Philosophy, IX: pp. 24-36, p. 28.

23



lenguaje, en el uso actual de las palabras con palabras, y eso precisamente seria /o

inefable. Como bien resume, las ideas de McGinn, Wischin:

Ya para el Tractatus, propone McGinn, es verdad que lo que se muestra y no puede
ser dicho depende del dominio practico que tenemos del lenguaje, porque depende
de algo que hacemos (usar el lenguaje), y no de algo que sea verdadero o de algo
que sepamos. La ldgica misma no es un sistema de reglas a priori, sino depende de
un dominio previo del lenguaje.*®

Esta vision que nos ofrece McGinn puede estar acorde con la interpretacion y

definicion que realiza Isidoro Reguera del mostrar en el glosario que ofrece en su

introduccion de la version castellana del Tractatus:

Para el primer Wittgenstein, todo lo que es un hecho o un estado de cosas en el
mundo puede expresarse, se puede hablar de ello. Pero ya no puede expresarse el
por qué se puede, es decir, ya no se puede hablar de la l6gica del hablar, de la logica
intrinseca de ese montaje de lenguaje y mundo que posibilita la figuracion. Todo
ello mas bien muestra. ;Como? [..] En la estructura de las proposiciones
cientificas, que hablan de hechos, e incluso en el propio proceso de hablar-figurar,
en general, con correccidon légico-cientifica, porque resulta evidente que, de hecho,
un lenguaje asi dice algo (aunque sea poco para lo que de verdad importa en la
vida). En el fondo, todo decir correcto, por su caracter de figura, es mostrar.*

Reguera parece apuntar a lo mismo que McGinn, esto es, que el mostrar tiene mas
que ver con el sentido de una proposicion y con el proceso practico del habla, mas que
con las verdades inefables a las que Glock sefiala. Pero Padilla Gélvez sefiala un aspecto
mas profundo que ninguno de los demas autores habian sefialado anteriormente, y es
que, con la dualidad “se introduce una relacion dialéctica entre lo que se dice y lo que se

muestra”*

. Esto significa que, segiin Padilla, la delimitaciéon de aquello que tiene
sentido y, por lo tanto, lo que entra en el lenguaje cobra una especial importancia a la

hora de interpretar esta dualidad conceptual, como dice:

Por ello resulta sumamente importante que Wittgenstein proponga en su libro
delimitar claramente entre aquello que se expresa en el lenguaje, por un lado, y el
silencio, la inexpresividad, la parquedad del mundo fuera del lenguaje, por otro.*!

% WISCHIN, K., Op. cit., p. 57, 2012.

39

WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus-Investigaciones filosoficas, Editorial Gredos,

Barcelona, 2017, p. CXVIII de la Introduccion (Traduccion de Jacobo Mufioz e Isidoro Reguera) (Cursiva mia).

% WITTGENSTEIN, L., Op. cit., p. 15, 2019 (Introduccion).
* Ibidem, p. 16.

24



(Qué esta intentando decir Padilla? ;Qué el silencio que nos propone Wittgenstein
esta cargado de significado imposible de expresar en nuestro lenguaje, esto es, un

sinsentido mostrable sustancioso, como diria McGinn?:

La expresion usada por Wittgenstein no deja lugar a dudas que el campo que
comportan todas nuestras acciones y que adscribimos a la ética esta al margen del
lenguaje. Es decir, para Wittgenstein todo este proceso humano vinculado al
comportamiento y que no es expresable en el lenguaje, estd al margen del estudio
que se lleva a cabo en el Tratado. Esto, sin embargo, no significa que las acciones
humanas relacionadas con la virtud o el deber, la felicidad o la vida realizada estén
al margen de su interés [...] Lo que estd fuera del limite de una investigacion
logico-filosofica son las acciones mudas, es decir, aquellas que nos dejan
asombrados, paralizados y que no sabemos expresar.**

Por lo tanto, segin Padilla, aquello que es mostrable no tiene tanto que ver con la
faceta practica del lenguaje y las palabras sino que también se adscribe a una dimension
practico-ética que es imposible representar con sentido en el lenguaje y que para
Wittgenstein seria un aspecto importante que aunque no sea representable, no tiene
porque dejarse de lado. Este aspecto inefable, irrepresentable de las acciones éticas lo

recalca Padilla con un ejemplo de la vida del propio Wittgenstein:

Piénsese que el libro se escribe durante la Primera Guerra Mundial y que el joven
Wittgenstein se habia alistado como voluntario a la contienda y vive en la
retaguardia los horrores de la contienda. Esa vivencia vital en la que parte de la

poblacion sea usada como ‘carne de cafidon’ es inexpresable, se encuentra mas alla

del lenguaje; transciende a é1.*

Padilla, entonces, incluye un aspecto mas vital e existencial a la dualidad decir y
mostrar basado en la obra de Wittgenstein, pero también de sus vivencias actuales en las
que escribio tales proposiciones, algo que McGinn no realiza o no parece tener en
cuenta. Como se ha dicho al principio de este apartado, hay multiples interpretaciones
respecto a la dualidad conceptual central al planteamiento del propio Tractatus y en este
presente trabajo se optard por una interpretacion parecida a la de Padilla y Glock, es
decir, que la dualidad decir y mostrar circunscribe una dimensién ética de la que no se

puede negar y hace falta profundizar.

2 Ibidem, p. 17.
4 Idem.



4. La respuesta de Wittgenstein

En el apartado 3 de la investigacion se ha profundizado acerca de la critica, y sus
diferentes facetas y dimensiones, que realiza Wittgenstein a la metafisica tradicional
planteada desde el sentido y trazada dentro del lenguaje. En este apartado, se va a
adentrarse, una vez allanado el camino, en la respuesta que nos brinda Wittgenstein, es
decir, una vez eliminada la metafisica tradicional con su feroz e implacable critica,
Wittgenstein ha dejado vacio un enorme agujero metafisico. Ahora, debe ocuparlo y

llenarlo de nuevo con un nuevo planteamiento filosofico.

4.1. Lo que acontece: analisis de la concepcion del mundo (Welt) tractariano

y de una nueva traduccion de la primera proposicion

Antes de poder entrar en la respuesta que nos brinda Wittgenstein se debe entrar en
su particular concepcion que tiene del mundo, en concreto, la primera proposicion del
Tractatus, esta es: “1. Die Welt ist alles, was der Fall ist.”*. Esta proposicion es de las
mas importantes porque depende de como se traduzca el sentido del mismo Tractatus
cambia completamente. En la lengua castellana se ha traducido generalmente de la
siguiente manera: “1. El mundo es todo lo que es el caso”®. Esta traduccion y forma de
expresion causa mas una sensacion de confusion que de claridad la primera vez que te
acercas a la obra. La nueva version del Tractatus realizada por Padilla Géalvez traduce la
primera proposicion de manera muy diferente a la traduccion de Muifioz y Reguera, al

2946

decir: “1. El mundo es todo lo que acontece™ ;Por qué opta por cambiar caso por lo

que acontece? Como explica en la introduccion:

Pero ;qué es el caso? El caso es algo inmoévil, que podriamos interpretar,
tergiversar, alterar, pero que parece que ha ocurrido en el pasado o estd ocurriendo
en el presente y como tal se transfigura en pretérito en cada instante. El caso narra
sucesos acaecidos [...] (y) el libro propone el estudio de los acontecimientos, todo
lo que acaece, y estd interesado en conocer como se transforma el mundo.
Reiteradamente expresa su interés por el presente (6.4311) Despliega pues un

4 WITTGENSTEIN, L., op. cit, p. 174, 2019 (cita obtenida de la III Edicién Facsimil del Tractatus
Logico-Philosophicus (TS-204)).

4 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 7, 2017, (traducido por Isidoro Reguera y Jacobo Mufioz).

4 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 54, 2019 (traducido por Jests Padilla Gélvez).

26



modelo que explique como se puede hacer comprensible dicha dindmica en la que
vivimos desarrollando un patrén formal y reflexivo que permita orientarnos.*’

La traduccion del aleman der Fall por caso puede hacer que se pierda ciertos
elementos de la expresion alemana usada por Wittgenstein, como vuelve a explicar

Padilla:

Este vivir en el presente esta en constante transformacion, es lo que acontece en el
presente (1.). El sustantivo ‘der Fall’ se entiende en aleman como todo lo que
‘cae’, ‘acontece’, ‘sucede’ o ‘deviene’. La frase expresada libremente significa que
por ‘mundo’ se ha de entender todo lo que sucede, por lo que el mundo es algo mas
complejo que la mera suma de los objetos inertes en el mundo o la vision subjetiva
que nos forjamos de estos objetos, cosas o bienes.**

Por lo tanto, la primera proposicion del Tractatus se debe entender mejor como la
traduccion al castellano de Padilla, ya que recoge aspectos del alemén que con la
traduccion anterior de Mufioz y Reguera se perdian. Ademads, con esta nueva traduccion
queda mucho mas claro desde el principio como entiende Wittgenstein por mundo.
Ahora, ;como se debe entender la expresion de la primera proposicion todo lo que
acontece? Para poder tener una mejor concepcion se tiene que acudir al resto de las
primeras proposiciones. En 1.1. dice: “1.1. El mundo es la totalidad de los hechos, no de

las cosas™¥

, ya aqui esta haciendo una distincion muy importante ya que son los hechos
(tatsachen)™ los que conforman al mundo y no las cosas. Las cosas son el estrato mas
basico que existe y, ademads, son objetos simples e indivisibles. Son lo mas basico que
existe. Tienen como esencia el relacionarse entre ellas para formar hechos. Hay que

tener en cuenta, que /o que acontece es la totalidad de los hechos, y no de las cosas,

47 Ibidem, p. 18.

8 Tbidem, p. 19.

# Ibidem, p. 54.

0 El término alemdn tatsache se suele traducir al inglés por fact y, por ende, al castellano como hecho, pero
estrictamente hablando un fatsache no es un hecho como tal. En la carta del 19 de agosto de 1919 Wittgenstein le
escribe a Russell: “Tatsache es lo que corresponde al producto loégico de proposiciones elementales cuando tal
producto es verdadero” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 222, 1986). Primeramente, Wittgenstein deja el
término sin traducir ya que no quiere perder toda la riqueza que aporta tal concepto. Después, se suele concebir
los hechos como aquello que se sabe o se ha probado ser verdad, pero la definicion de Wittgenstein dice que es el
producto 16gico de proposiciones elementales cuando dicha operacion es verdadera. Entonces, los tatsachen no
pueden ser verdaderos y, entonces, ciertos. Es por esta razon que la traduccion no casa bien con la concepcion
que tiene Wittgenstein en mente, como dice Padilla “El significado de ‘Tatsache’ es mas amplio ya que esta
vinculado a las proposiciones que se expresan acerca de los hechos asi como la estructura argumentativa de los
hechos. Wittgenstein cobija el significado original del término 7atsache entendiéndolo como una cuestion de
hecho, es decir, como todo lo que se expresa acerca de un hecho concreto” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p.
19-20, 2019 (Introduccion)). Pero, ya sabiendo las aclaraciones anteriores y por razones de comodidad
seguiremos usando el término hecho.

27



entonces se deduce que las cosas no dependen de /o que acontece para existir, sino de la
posibilidad misma de que haya uno. Lo que acontece puede ser de diferentes maneras,
pero las cosas pueden seguir siendo las mismas. Por eso, dice en 1.21.: “1.21. Algo
puede ser un acontecimiento o no ser un acontecimiento y todo lo demas seguir igual’™"'.
Por lo tanto, las cosas dependen entre si para realmente ser una cosa y formar hechos,
pero no dependen de /o que acontece. Las cosas son las posibilidades mismas de que
exista lo que acontece, y un mundo, ya que, si se relacionan de una u otra manera habra
unos u otros hechos, formando uno u otros acontecimientos y, tltimamente, un mundo.
Por lo cual, las cosas son las posibilidades en materia del mundo. Por eso dice: “2.014.
Los objetos contienen la posibilidad de todos los asuntos™.

Entonces, el mundo tractariano debe considerarse como un mundo contingente, ya
que las cosas se han juntado de una manera especifica formando ciertos hechos, pero
pudieron haberse juntado de otra manera completamente diferente formando otros
hechos y por lo tanto, otro mundo. A su vez, no se debe olvidar que por hecho no solo
entran los hechos encontrados en la realidad representados por el lenguaje, sino también
las proposiciones del lenguaje mismo, que son hechos representativos, y figuran los
hechos representados™. Esto se explica porque no se debe ver la relacion
realidad/lenguaje como objeto/nombre dicho o escrito, alli radica una incomprension de
la logica de nuestro lenguaje, sino que una oracidon o proposicion son literalmente
figuras o modelos y la vision correcta es verlas como tal. Como ya se ha dicho
anteriormente una figura es la combinacion de elementos que a su vez concuerdan con
los objetos de un hecho en la realidad. Ambos son hechos, uno representa y otro es
representado, pero no cesan de ser hechos. Si vemos las proposiciones y oraciones como
figuras entonces eso nos lleva a verlas, también, como hechos.

A su vez, es también conveniente destacar que el mundo tractariano no solo encierra
la bella simetria de la realidad y del lenguaje, sino que también encierra en si la
posibilidad. Como hemos dicho anteriormente, el mundo es una contingencia que
justamente se ha cristalizado en esta version especifica de ¢él, pero podria haberse
realizado otra. La totalidad de los hechos no esta atada a lo que esta concretamente ya en
el mundo, es decir, no se reducen a los hechos efectivos, sino que la definicion que

Wittgenstein nos quiere brindar es mas amplia y abierta, a la vez que especifica.

5" WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 54, 2019.
52 Ibidem, p. 56.
%3 Como dice en: “2.141. La imagen es un hecho” (Ibidem, p. 58).



Solamente una pequefia porcion de todos los hechos equivale a aquellos que son ya
existentes o efectivos. El resto de los hechos son aquellos que entran dentro de los
hechos posibles. Estos son aquellos que pueden ocurrir, que pueden no-ocurrir, que casi
ocurren, es decir, todas esas posibilidades que cobraron vida y existencia y aquellas que
nunca se cristalizaron, como dice en 2.06.: “2.06. La existencia e inexistencia de los
estados de cosas es la realidad. (A la existencia de estado de cosas la denominamos
también un hecho positivo y a la inexistencia una negativa)™>*. Por lo tanto, el mundo
contingente también es un mundo de la posibilidad. Sin esta posibilidad el mundo
dejaria de ser mundo y todo lo que acontece cesaria de acontecer. Es esta vision concreta
del mundo como contingencia que va a ser clave a la hora de explicar la respuesta que

nos muestra Wittgenstein en sus Diarios y en el propio Tractatus.

4.2. Analitica de la concepcion de vida en el Wittgenstein de los Diarios

Una vez vista la concepcion que tiene Wittgenstein del mundo se puede entrar a lo
que seria la respuesta de Wittgenstein al vacio metafisico. El primer paso va a ser
adentrarse en la concepcion que tiene Wittgenstein de la vida, basado en los Diarios, y
la relacion que tiene con el mundo, ya que el 11 de junio de 1916 escribe, y lo vuelve a

753y eso se transcribe al

repetir el 24 de julio del mismo afio: “Que la vida es el mundo
Tractatus como: “5.621. El mundo y la vida son equiparables™. Ya se sabe qué
entiende por mundo, pero no lo que entiende por vida y cdmo estan conectados. Si se
hurga un poco mas en los Diarios se puede encontrar pasajes que ayudan a la
comprension de dicho concepto. El 24 de julio de 1916, Wittgenstein anota: “La vida
fisioldgica no es, naturalmente ‘la vida’. Y tampoco lo es la psicologica. La vida es el

”57 La vida no debe entenderse como vida fisiologica, ni psicoldgica, ya que

mundo
ambas si son /a vida podrian encontrarse dentro del mundo y entonces se podria decir
acerca de ellas, pero aun asi, no se sabe exactamente que es, para Wittgenstein, la vida.
Pero si se busca un poco mds en sus anotaciones se puede encontrar la siguiente
afirmacion el 1 de agosto de 1916: “Solo de la consciencia de la unicidad de mi vida

surgen la religion - ciencia - y arte” y al dia siguiente aclara: “Y esta consciencia es la

4 Idem.

% WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 126, 1986.

% WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019 (traducido por Isidoro Reguera y Jacobo Mufioz).
5" WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 132, 1986.



vida misma”®. Por lo tanto, la vida, que no es ni fisioldgica, ni psicoldgica, se consigue
cuando eres consciente de la unicidad de tu vida, es decir, de que mi vida es unica 'y solo
asi se podrd acceder a la vida. Aun asi, esta definiciébn no deja muy claro porque
Wittgenstein concibe como equivalentes, o como uno mismo, al mundo y la vida. Si
aceptamos todo lo que hemos dicho acerca del solipsismo en el apartado 3.4., esto es,
que e/ mundo es mi mundo, y mi mundo es e/ mundo delimitado por e/ lenguaje, que es
el que yo entiendo, entonces, se llega a la conclusion de que, como dice Sanfélix: “solo
de este mundo unico puedo decir que es mio, que lo vivo, que es un mundo vivido. De
ahi que mundo y vida sean uno™’. Pero no solo hace falta que el mundo sea Unico y
contingente, y a partir de alli decir que es un mundo vivido y asi estan conectados mundo
y vida. Sino, que hace falta darse cuenta, reconocer y comprender que porque mi vida
es unica se le puede llamar vida como tal. No hay vida sin ese tomar consciencia. Por lo
tanto, parafraseando a San Félix: solo de este mundo unico puedo decir que es mio, que
lo vivo, que es un mundo vivido porque soy consciente, a su vez, de la unicidad de mi
propia vida y como se tiene que aceptar la verdad mostrada del solipsismo, esto es, que
el mundo es mi mundo, por lo tanto, los limites del mundo se asemejaran a los limites de

mi vida. Por lo tanto, mundo y vida son uno y lo mismo.

4.3. La vision sub species aeternitatis: vida, mundo, ética y belleza en el

Tractatus

Ahora que ya se sabe como entiende Wittgenstein al mundo y a la vida y como es
que los concibe como equiparables, a partir de estos supuestos, se puede empezar a
delinear y a trazar la concepcion de la ética y de la estética y como esté relacionado con
lo planteado anteriormente. La ética en el Tractatus ha sido un tema que se ha discutido

mucho dentro de la literatura ya que en la carta a Von Ficker, Wittgenstein dice:

The point of the book is an ethical one [...] | wanted to write that my book consists
of two parts: of the one that is present here and of everything I have not written.
Precisely this second part is the important one. For the ethical is delimited as it
were from the inside by my book; and I am convinced that strictly speaking it can
ONLY be delimited in this way. In short, I think: everything of which many
nowadays are blethering, I have defined in my book by being silent about it. (El

58 Ibidem, p. 134-135.
%9 SANFELIX, V (2021).: “Tractatus 5.6-5.621”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 133-150, p. 142.



objetivo central del libro es de orden ético [...] Lo que quise escribir, asi pues, es lo
siguiente: Mi trabajo consta de dos partes: la expuesta en ¢él, mas todo lo que no he
escrito. Y esa segunda parte, la no escrita es realmente la importante. Pues la ética
se delimita desde el interior, por asi decir, mediante mi libro; y estoy convencido de
que, estrictamente hablando, solo asi se puede delimitar. En suma, creo que todo
aquello sobre lo que muchos parlotean hoy, yo lo he definido en mi libro
permaneciendo en silencio.)®

A partir de esta cita han surgido varias posiciones acerca de como interpretar las
proposiciones éticas y la propia carta a Von Ficker. Se pueden encontrar tres
interpretaciones dominantes en la academia, estas son: la lectura ética (encontrada en la
obra Wittgenstein's Vienna de Janik y Toulmin), la lectura austera (ubicada en la obra
The Oxford handbook of Wittgenstein de Christensen) y la lectura de término medio
(localizada en la obra The fate of wonder: Wittgenstein's Critique of Metaphysics and
Modernity de Cahill). La primera trata de que el objetivo principal del Tractatus es ético
y nos delimita y muestra como vivir una vida buena, feliz, ética y bella. La segunda no
defenderia que el objetivo del libro es ético, sino que Wittgenstein, clarifica y delimita la
ética sin llegar a definirla y mostrarla. La tercera interpretacion consistiria en decir, al
igual que la lectura austera, que el objetivo del libro no es ético, pero Wittgenstein
estaria delimitando y clarificando la ética y sus implicaciones éticas del Tractatus. En
este apartado la tesis que se perseguira estard mas en acorde con la lectura ética, esto es,
que el proposito ultimo del Tractatus es la mostracion de como vivir una buena vida.
Esta seria, de forma breve, la respuesta que Wittgenstein intenta mostrar tras la critica 'y
el vacio de toda metafisica tradicional.

Antes de entrar de lleno en lo que conformaria un andlisis de la respuesta de
Wittgenstein hay que advertir que, si se toma al pie de la letra el planteamiento del
Tractatus, este apartado deberia consistir de un papel en blanco o si hubiera algo escrito
en ¢l no se deberia entender nada, ya que lo que se va a expresar no deberia ser
expresable porque se estaria transgrediendo el limite mismo del sentido. A su vez, hay
que realizar una segunda advertencia y es que pienso que la pluralidad de opiniones
acerca de este tema concreto del Tractatus viene de que Wittgenstein establece un
silencio, como dice al final de la carta, pero no un silencio silencioso, sino un silencio
que habla. Wittgenstein al decir no diciendo, al pronunciarse sin pronunciar hace que
los lectores se enfrenten a un silencio que habla y, eso lleva a una multiplicidad de

interpretaciones acerca de lo que queria decirnos y expresar.

8 Carta citada en: MONK, R., op. cit., p. 178, 1990.

31



El 30 de julio de 1916 Wittgenstein escribe en su diario: “jPero, a decir verdad,
todo esto es, en algin sentido, profundamente misterioso! jEstd claro que la ética no

resulta expresable! [...] La ética es trascendente™!

y el 24 de julio del mismo afio anota:
“La ética no trata del mundo. La ética ha de ser una condicion del mundo, como la
l6gica®. Primero, hay que aclarar que por ética Wittgenstein no entiende una teoria, ni
un manual acerca de lo bueno y lo malo y qué es, sino que, como ya se ha sugerido al
principio del apartado, la éfica consiste en conseguir la vida buena, feliz y bella. Pero
esta ética tiene ciertas caracteristicas diferentes a otras éticas. Primero, se debe entender
como inexpresable o, mejor dicho, inefable, ya que, como se ha comentado
anteriormente, hablar sobre la ética significa transgredir el limite del sentido, por lo
tanto, de la ética no cabe hablar. Ademas de ser inefable, es trascendental, como dice en
6.241., pero, ;por qué caracteriza de esta manera a la ética? Como dice el 24 de julio de
1916, la ética debe ser un presupuesto del mundo, no trata de él, pero cabe preguntar
(por qué la ética no trata sobre el mundo? Tomando como base todo lo dicho acerca de
la concepcion tractariana del mundo en el apartado 4.1., Wittgenstein en la proposicion

6.41. dice:

6.41. En el mundo, todo es como es y todo sucede como sucede; en ¢l no hay
ningun valor -y si lo hubiera, no tendria ningun valor.

Si hay un valor que tenga valor, entonces tiene que yacer fuera de todo lo que
acontece y ser-asi. Pues todo lo que acontece y es asi o asa es contingente.

Lo que lo hace no-contingente no puede encontrarse en el mundo, pues de otro
modo seria a su vez contingente.*

La propia contingencia del mundo lo absuelve de cualquier valor (ético) que pueda
tener, ya que si tuviera algiin valor estaria vacio. El 2 de agosto de 1916 dice: “Porque
considerado en si mismo, el mundo no es bueno ni malo”*. El mundo es lo que acontece
y por ello mismo no puede tener valor. Por eso, dice que la ética no trata, ni puede tratar

del mundo, como dice en el propio Tractatus:

6.43. Si la voluntad, buena o mala, cambia el mundo, entonces sélo puede cambiar los
limites del mundo, no los hechos; no aquello que pueda expresarse mediante el
lenguaje.

6! WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 134, 1986.
62 Tbidem, p. 132.

8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 160, 2019.
8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 135, 1986.



Sucinto, el mundo tiene que transformarse por ello en otro completamente distinto.
Tiene que, por asi decirlo, mermar o aumentar como un todo.®

Aquello que puede considerarse ético no puede influir en el mundo de ninguna
manera, sino solamente a los limites de ¢él, como bien resume Fairhurst: “In other words:
Non-accidental ethical value must lie outside the accidental happenings which occur in
the world (En otras palabras: el valor ético no accidental debe estar fuera de los
acontecimientos accidentales que ocurren en el mundo)”®. Pero una cosa es que no
pueda tratar del mundo y otra es que sea trascendental ;por qué llega a tal conclusion?

Wittgenstein al hablar de la vida feliz, es decir, la ética, reflexiona:

(Cual es la marca objetiva de la vida feliz, armoniosa? Otra vez vuelve a estar claro
que no puede haber una marca tal, susceptible de ser descrita.

Tal marca no puede ser fisica, sino s6lo metafisica, trascendente.

La ética es trascendente®’

Es asi como llega a caracterizar a la ética como trascendental, ademas de inefable,
porque ademds de residir fuera del mundo, es condicion de €l. Entonces, la ética es
trascendente, inefable pero Wittgenstein afiade: “6.522. Hay por otra parte, lo
inexpresable. Esto se muestra; es lo mistico”™®. Teniendo en cuenta lo ya dicho en el
apartado 3.5. acerca de las diferentes interpretaciones del decir y mostrar, en este
apartado me cefiré mas a una interpretacion mas cercana a la expuesta por Padilla, esta
es, que el mostrar es la forma que tiene Wittgenstein de expresar aquello que reside
fuera del mundo, o son el limite mismo, y no entran dentro del limite del sentido.
Wittgenstein vio los efectos que tenia su critica y como aquello que, para €l, era lo mas
importante residia en la inefabilidad y fuera del mundo. Entonces, tenia que asegurarse
que persistiera de alguna manera. Por eso, caracteriza a la ética como inefable, como
trascendental y, ademds, como mistica. La caracterizacion de la ética como mistica le
asegura eso que busca, esto es, la expresion de aquello que no reside en el mundo
mediante el silencio que habla y, por lo tanto, no entra dentro de ninglin lenguaje con

sentido, como dice Fairhurst:

8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.

% FAIRHURST, J (2021).: “The ethical significance of the Tractatus Logico-Philosophicus”, Revista teorema,
Vol. XL/2, pp. 151-168, p. 152.

57 Ibidem, p. 134.

8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 164, 2019.

33



Although Wittgenstein can say nothing about what ethics and the good ethical life
entrain, it is not part of the written content of the Tractatus, he can show it or make
it manifest (Aunque Wittgenstein nada puede decir sobre lo que entrafia la ética y la
buena vida ética, no forma parte del contenido escrito del Tractatus, puede
mostrarlo o hacerlo manifiesto.)®.

Pero, cabe preguntarse como es posible vivir una vida ética si el mundo en si carece

de cualquier valor, como dice Fairhurst:

But if no act in the world has inherent ethical value, how is it possible to be
ethically good and live a good ethical life? Wittgenstein’s remarks in the Tractatus
show that ethics is primarily concerned with achieving ethical goodness and a good
ethical life by adopting a certain view of the world from which we can carry out a
good exercise of the ethical will and solve the riddle of life. (Pero si ningiin acto en
el mundo tiene un valor ético inherente, ;como es posible ser éticamente bueno y
vivir una buena vida ética? Los comentarios de Wittgenstein en el Tractatus
muestran que la ética se preocupa principalmente por lograr la bondad ética y una
buena vida ética mediante la adopcion de una cierta vision del mundo desde la cual
podemos llevar a cabo un buen ejercicio de la voluntad ética y resolver el enigma
de la vida.)™

Es aqui donde Wittgenstein nos muestra cdmo obtener una vida ética en un mundo
carente de valor ético. Para eso, primero, se debe adentrar y explicar la siguiente
proposicion, porque una vez despejada estara el camino allanado para sumergirse en la
respuesta de Wittgenstein. En 6.421. dice: “6.421. (Etica y estética son equiparables)”".
Ya se ha visto que la ética es la indagacion de como conseguir una vida buena y feliz,
(como puede ser que vivir una vida buena y feliz esté relacionada con la estética? Esta
cuestion se resuelve yendo al nucleo de la respuesta wittgensteiniana. El 20 de octubre
de 1916 Wittgenstein escribe: “El milagro estético es la existencia del mundo. Que
exista lo que existe” y en la proposicion 6.44. dice: “Lo mistico no consiste en como es
el mundo, sino que él sea™".

La union que Wittgenstein presenta entre la ética y la estética es posible mediante
una cierta actitud ;qué actitud es esa concretamente? Para que la €tica y la estética sean
equiparables hay que ver el mundo como es, esto es, contingente. Como ya se ha

explicado anteriormente, el mundo es contingencia y de todas las posibilidades

existentes justamente se ha cristalizado esta version en concreto. Visto de esta manera,

6 FAIRHURST, J., op. cit., p. 159, 2021.

0 Ibidem, p. 160.

" WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 160, 2019.
2 Tbidem, p. 162.



el mundo aparece como un milagro, como una maravilla porque ya con que sea, que
exista, sin importar como sea, ya es algo extraordinario que haya ocurrido. Ver el mundo
de esta manera es reconocerlo de forma bella. Ya hemos dicho que el mundo es como es
y acontece cdmo acontece, pero eso no parece ser lo importante de ¢él. No es el como,
sino el que, lo que verdaderamente es importante. Etica y estética son lo mismo porque
si vemos el mundo de esta manera, es decir, bellamente, aceptaremos el mundo tal y
como es (como un milagro) y esta actitud, esta vision nos hara vivir una vida feliz y
buena, como dijo el 21 de octubre de 1916: “Y lo hermoso es, precisamente, lo que hace

9973

feliz””>. Wittgenstein, a la hora de caracterizar esta actitud y esta vision, apela al

concepto spinozista de sub specie aeternitatis, como dice Monk:

So, to understand ethics, one must see the world as a whole [...] In discussing this
view of the world, Wittgenstein adopts the latin phrase used by Spnioza: sub
specie aeternitatis (“under the form of eternity’). It is the view, not only of ethics,
but also of aesthetics. (Para comprender la ética uno debe ver el mundo como un
todo [...] Al discutir esta vision del mundo (al que ve como una totalidad
limitada), Wittgenstein adopta la frase latina utilizada por Spinoza: sub specie
aeternitatis (‘abajo la apariencia de eternidad’). No s6lo es una vision ética, sino
también estética.)™

Mediante esta expresion quiere mostrar el tipo de actitud que se debe tomar, una
actitud de ver el mundo como un todo, pero un todo milagroso, maravilloso y unico. Por
eso dice en el Tractatus: “6.45. La intuicion del mundo sub specie aeterni consiste en la
intuicion como un todo - limitado -. El sentir el mundo como un todo limitado es lo
mistico.””. La intuicion del mundo sub specie aeterni aina en si la intrinseca relacion
entre ética y estética, como dice el 7 de octubre de 1916: “La obra de arte es el objeto
visto sub specie aeternitatis; y la buena vida es el mundo visto sub specie aeternitatis.
No otra es la conexion entre arte y ética.”’®. Por lo tanto, este sentir, esta actitud, este
ver el mundo consiste, a su vez, en un componente clave de la respuesta que
Wittgenstein nos quiere mostrar. Por eso, a partir de lo mostrado anteriormente, llega a
la siguiente conclusion: “6.43. El mundo del hombre feliz es otro que el del
desdichado””’. Aunque pueda parecer una asercion trivial, esconde tras de si la esencia

de todo lo que se acaba de exponer en este apartado. Ya que, si no se ve la unicidad del

8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 145, 1986.
" MONK, R., op. cit., p. 143, 1990.

S WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.
6 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 140, 1986.
77 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.

35



mundo como un milagro, se estd condenado a ir en contra de aquello que no se puede
cambiar y, por tanto, se vivird desdichadamente nuestras vidas. En cambio, si se acepta
el mundo como una maravilla unica e irrepetible, se aceptard el mundo desde los ojos
de la belleza y eso traera una vida feliz y, como vida y mundo son lo mismo, nuestro
mundo cambiaria totalmente. Por eso, el mundo del feliz es otro que el del infeliz, como

dice Fairhurst:

Accordingly, by seeing the world correctly, one learns to live in harmony and
acceptance with the world and whatever fate may bring, regardless of whether it
coincides or not with one’s wishes and desires. The world, consequently, becomes a
happy one. (En consecuencia, al ver el mundo correctamente, uno aprende a vivir
en armonia y aceptacion con el mundo y cualquier destino que pueda traer,
independientemente de si coincide o no con los deseos y anhelos de uno. El mundo,
en consecuencia, se vuelve feliz.)’™

En resumen, el sentir y el ver sub specie aeternitatis se convierte en el objetivo
principal de la obra y del propio Wittgenstein, pero, claramente, no puede decirlo
porque su propia critica desde el sentido le prohibe traspasar el limite que él mismo ha
establecido, debe, entonces, mostrarlo. Por eso, en la carta a Von Ficker recalca que hay
una parte escrita (dicha) y otra no-escrita que estd mostrada, que es la mas importante.
La ética que se puede encontrar en el Tractatus desde el silencio que habla, que €l
mismo ha impuesto en la obra, intenta transmitir la visién sub specie aeternitatis que
nos proporciona, a su vez, un ver correcto del mundo y una manera de poder vivir una
vida feliz y bella. Habria que recordar que Wittgenstein escribid, penso y redacto todo
mientras se encontraba en la guerra. Es alli donde uno se da cuenta de lo que es

realmente importante, como dice Schopenhauer:

Undoubtedly it is the knowledge of death, and therewith the consideration of the
suffering and misery of life, that give the strongest impulse to philosophical reflection
and metaphysical explanations of the world (Sin duda es el conocimiento de la muerte,
y con ella la consideracion del sufrimiento y la miseria de la vida, lo que da el impulso
mas fuerte a la reflexion filosofica y a las explicaciones metafisicas del mundo.)”

Para Wittgenstein este impulso culmind, mediante su planteamiento, en la vision

sub specie aeternitatis, como dice el 29 de julio de 1916: “Parece como si no fuera

8 FAIRHURST, I., op. cit., p. 160, 2021.
9 SCHOPENHAUER, A.: The world as Will and Representation. Volume I, Dover Publications, Nueva York,
1966, p. 161.

36



posible decir mas que: jVive feliz!”®. Esto seria la respuesta que Wittgenstein nos
quiere brindar tras su critica a la metafisica desde el sentido, jpero recordad! Todo lo
que acabo de decir realmente no lo he dicho, sino que lo he mostrado ;como?
Escuchando atentamente al silencio que habla. Por lo tanto, se podria concluir diciendo
que este apartado podria considerarse como una hoja en blanco, porque no estoy
realmente diciendo nada, pero esta hoja en blanco seria, ain asi, la mas importante de

todo este trabajo.

4.4. El Tractatus como paradoja: interpretacion y solucion

Una vez vista la respuesta que Wittgenstein propone tras el abandono y la critica a
la metafisica tradicional, le queda un obstaculo mas antes de poder acabar su obra. Al
seguir paso a paso su critica uno se puede dar cuenta que todo el planteamiento
tractariano cae en una enorme paradoja, como se da cuenta el propio Wittgenstein,

escribe en la proposicion 6.54.:

6.54. Mis proposiciones elucidan a través de que, quien me comprenda, termine
finalmente por reconocer que aquellas son contrasentidos, si €l por ellas - sobre
ellas - ha logrado ascender por encima de ellas. (Por asi decirlo, tiene que tirar de la
escalera después de haber subido por ella).

Tiene que superar estas proposiciones, entonces vera el mundo correctamente.®

Como se puede leer claramente, Wittgenstein percibe que ¢l mismo ha caido en su
propia trampa, porque al establecer el limite del lenguaje desde el sentido para criticar la
metafisica tradicional, el propio contenido del Tractatus no entra dentro del mismo
limite, ya que intenta hablar de aquello que no puede expresarse, como dice Morris: “Es
decir, si no es verdadero en la manera en la que aparece afirmar que no es verdadero,
entonces es verdadero™. Esta paradoja parece ser muy diferente a otras paradojas que
se pueden encontrar en otras obras filosoficas, como por ejemplo en la obra de Carnap,
donde su paradoja esté alli, pero ¢l peca de ignorancia. En cambio, Wittgenstein se da
cuenta de ella, lo expresa al final del Tractatus, pero la deja tal cual estad. No busca
solucionarla, ;por qué? Esta cuestion ha llevado a muchas divergencias interpretativas

de las que han surgido varias posiciones al respecto. La primera se denomina como la

8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 133, 1986.
8 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 164, 2019.
82 MORRIS, M.: El «Tractatus» de Wittgenstein. Guia de lectura, Catedra, Madrid, 2015, p. 353.



concepcion de las verdades-inefables, que se suele concebir como la perspectiva mas

tradicional®

. Esta concepcidon concibe que Wittgenstein estd intentando comunicar
verdades filosoficas sin enunciarlas o expresarlas en un lenguaje con sentido, ya que si
son enunciadas se convertirian en un contrasentido. La manera de argumentar la
comunicacion de estas verdades suele diferenciarse en dos argumentos. El primero se
suele explicar mediante la dicotomia decir y mostrar, esto es, “las verdades empiricas
ordinarias, desde este punto de vista, se dicen, mientras que las verdades inefables de la

filosofia so6lo pueden mostrarse”™®*. El segundo argumento utilizado para explicar la

comunicacion es que, segun esta perspectiva, las verdades inefables:

Son comunicadas mediante combinaciones de palabras que no tienen sentido, las
cuales representan combinaciones imposibles de cosas. Captamos la verdad de las
verdades inefables cuando vemos que las combinaciones representadas son en
efecto imposibles.*

El problema con esta concepcidn tiene que ver con su uso de la palabra verdad, ya
que, en el Tractatus, para que algo sea verdad primero tiene que ser una proposicion
posible, esto es, que los elementos de la proposicion concuerden con los objetos del
hecho que representa. Ahora, cuando esa proposicion que representa un hecho se
cristaliza en el mundo de forma efectiva, entonces es verdad. Entonces, segun
Wittgenstein, la nocidén de verdad y falsedad se restringe a aquellas proposiciones que
pueden ser dichas y, por lo tanto, no mostradas. Si Wittgenstein quiere comunicarnos
una serie de enunciados filosoficos inefables no pueden ser bajo la forma de la verdad
porque si se encuentran fuera de todo posible lenguaje no pueden ser verdad porque la
verdad solo se encuentra dentro del limite del sentido.

La segunda interpretacion que surge al intentar resolver la paradoja procede de la
nueva tradicion llamada “The New Wittgenstein” (El nuevo Wittgenstein) que ofrece
una lectura resoluta del Tractatus®. Esta nueva lectura puede denominarse como la
concepcion del sinsentido-parcial. Esta defiende que la solucién a la paradoja no esta,
de alguna manera, fuera del texto, sino dentro de ¢él, es decir, segin estos autores, una

parte del texto, llamado el marco del Tractatus, es verdadera y tiene sentido. Este marco

8 Esta version se puede encontrar en: HACKER, P.M.S. (2000).: “Was he trying to whistle it?”, en CRARY, A, y

READ, R, The new Wittgenstein, Routledge, London, pp. 353-388.

8 MORRIS, M., op. cit., p. 355, 2015.

8 Ibidem, p. 354.

8 Esta vision puede encontrarse en: DIAMOND, C (1991).: “Throwing away the ladder: How to read the
Tractatus”, en The Realistic Spirit, Cambridge Press, pp. 179-204.

38



tiene la funcion de comentar la otra parte del texto que contiene la mayor parte de
filosofia del Tractatus (lo que conforma la metafisica, la teoria de la representacion y del
lenguaje, el solipsismo, etc) que es un puro sinsentido. Entonces, el rol de la parte con
sentido es decir que la otra parte es un sinsentido. Asi se resolveria la paradoja
encontrada en la proposicion 6.54. El problema con esta posicion es que el texto en si, es
una obra filoséfica y segun ellos la filosofia del Tractatus es un sinsentido, por lo tanto,
“el texto en su totalidad es un sinsentido si también algo de ¢l lo es, por lo que la

concepcion del sinsentido-parcial ha de ser erronea™’

. De momento, ain no se ha
encontrado una manera de poder resolver o evitar la paradoja, pero parece que ese es el
problema mismo de toda esta cuestion. En las visiones anteriores se ha concebido la
paradoja como aquello que invalida al 7ractatus mismo y que hay que encontrar una
manera de lidiar, resolver o evitar. Igual la paradoja no debe ser resuelta, sino que debe
dejarse tal cual esta, igual la paradoja tiene que dejarse sin resolver para que el Tractatus
consiga su objetivo. Lo que vengo a sostener en este apartado es que la paradoja es
necesaria para que el planteamiento de Wittgenstein alcance su objetivo principal, este
es, obtener la vision sub specie aeternitatis. La paradoja no invalidaria al Tractatus,
sino que lo culminaria. Entonces, debe considerarse como aquello que hace mover a la
mecanica intrinseca del Tractatus, como aquello que le da vida, que lo completa y que
cierra su circulo como obra y filosofia.

Si se fija mas en detalle, se puede ver como Wittgenstein se da cuenta de la
paradoja que se encuentra en el corazén de su planteamiento, pero no la resuelve, ni lo
intenta, sino que afade que es necesario darse cuenta de ésto, para poder superar las
proposiciones, ascender tras ellas y ver correctamente el mundo. Este ver correcto del
mundo se refiere a la vision sub specie aeternitatis vista en el apartado anterior. Por lo
tanto, el objetivo ultimo del libro no es uno que se pueda encontrar dentro de €l, sino
que lo sobresale y lo sobrepasa, como dice Morris: “Tanto la cadencia de la expresion
como su posicidn en el texto muestran que su propodsito es otro: llevar a uno mas alla (en
cierto sentido) de las cuestiones de las que se ha ocupado el libro™®,

La escalera, a la que Wittgenstein se refiere que hay que tirar, es una metafora del
propio Tractatus, esto es, el Tractatus es una escalera que se va ascendiendo mientras

uno va comprendiendo las proposiciones, sélo para darse cuenta que una vez escalada

toda la escalera tiene que tirarla, tiene que superarla y sobrepasarla porque si quiere

87 MORRIS, M., op. cit., p. 358, 2015.
8 Ibidem, p. 365.



llegar al objetivo ultimo del Tractatus, la vision sub specie aeternitatis, tiene que dejarlo
atras, tirarlo y solo asi vera correctamente el mundo. El Tractatus se tiene que
sacrificarse a si mismo si quiere alcanzar su objetivo. Aunque cabe preguntarse ;qué
hace uno una vez ha llegado hasta la cima y ha tirado la escalera? Aqui se empieza a
entrar en un terreno de interpretacion propia ya que Wittgenstein no aporta nada acerca

de la cuestion anterior, pero aun asi, Eilenberger propone la siguiente vision:

Pero, ;qué hacer a esa nueva altura alcanzada, una vez que se quita la escalera?
(Tiene debajo el hombre un suelo donde caer? La verdad es que solo le queda una
cosa: jla decision de saltar! jDe saltar a la fe! jDe saltar a una existencia
verdaderamente ética! jDe saltar a la libertad! |Y, ademas, de dar ese salto con la
plena conciencia de la fundamental ausencia de algo donde sostenerse, de un suelo
firme! Un salto a la nada, si «algo» significa un hecho intramundano, un suelo o un
factum. Solo el auténtico salto sin suelo supone auténtica fe, pues solo ella se
abstiene desde el principio de toda expectativa fundada de una recompensa
experimentable de justicia, salvacion, inmortalidad o cualquier otra consecuencia
de las que clasicamente promete la religion.®

Yo no estaria del todo de acuerdo con la interpretacion del salfo a la nada, sino que
Wittgenstein nos propone una felicidad basada en la contemplatividad. Si seguimos el
juego literario propuesto por Eilenberger, no habria que saltar a la nada, una vez
llegados a la cima, sino que, simplemente, habria que tirar la escalera y sentarnos,
contemplando la maravilla Ginica que es el mundo. Eso cabria hacer una vez entendido el
Tractatus. Pero dejando de lado esta cuestion literaria e interpretativa, si uno se fija en el
Prologo, se puede ver que Wittgenstein escribe: “(El Tractatus) Habra alcanzado su

objetivo si logra dar satisfaccion a quien lo leyd, comprendiéndolo™

, pero ;qué
significa comprender el Tractatus? Comprender la obra no es solamente entender todas
las proposiciones, sino entender que hay que superarlas para asi ver correctamente el
mundo, es decir, para que el objetivo del libro se cumpla hace falta que el Tractatus se
quede atrds, como una escalera para después tirarla. Wittgenstein concluye en el

Prologo:

Soy, pues, de la opinidn de que, en lo esencial, los problemas (filoséficos) quedaron
finalmente resueltos. Y si no estoy en un error al respecto, el valor de este trabajo

8 EILENBERGER, W., op. cit., p. 109, 2019.
% WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 52, 2019 (Prélogo) [Cursiva mia).



consiste, en segundo lugar, en que muestra cuan poco se ha hecho cuando se han
resuelto los problemas.’!

(Qué nos esta intentado decir Wittgenstein al final del prélogo? Parece ser que
resolver los problemas que han plagado a la filosofia durante siglos mediante la critica
desde el sentido no seria lo importante, sino solamente muestra cuan poco se ha hecho
en nuestras vidas. Como se ha dicho anteriormente, las reflexiones de Wittgenstein
nacieron cuando se encontraba al filo de la muerte, combatiendo contra ella todos los
dias. Es aqui, en ese lugar, donde uno reflexiona y se da cuenta que ha hecho y que no
ha hecho, que le gustaria cambiar y hacer diferente, qué haria si podria obtener un poco
mas de tiempo y si sobrevive ese horror. Por eso, no ve valor alguno resolviendo los
problemas de la filosofia, sino el verdadero valor estd en poder vivir una vida buena,
feliz y bella. Alli reside todo valor. Por eso, acaba el Tractatus con la famosa
proposicion 7: “7. Sobre lo que no se puede hablar, sobre eso, se tiene que guardar
silencio””. Es en esta breve frase donde se alberga esencialmente todo el planteamiento
de Wittgenstein, la critica y la respuesta, unidas conjuntamente, expresadas de la forma
mas concisa, pero a la vez, de la forma mas bella y enigmatica. Efectivamente, sobre lo
que no se puede hablar hay que guardar silencio, sabiendo que ese silencio guarda

dentro de ¢l aquello que es lo mas importante que jamas no se ha dicho.

9 Ibidem, p. 52.
°2 Ibidem, p. 164.



5. El silencio de la cumbre: conclusion

El final se avecina, el circulo se cierra, el recorrido estd llegando a su fin. Si uno
llega a la ctspide del Tractatus y se encuentra a sus puertas, es en estos momentos, justo
antes del final, donde me gusta volver la mirada atras y ver el recorrido que uno ha
tenido que tomar para llegar al momento justo donde se encuentra, en este caso,
recordar los pasos que ha tenido que subir hasta llegar al Gltimo escalén. Primeramente,
se ha tenido que sumergir en las profundidades temporales que conformaban el espiritu
de la época en la que estaba sumergido, no solo el propio Wittgenstein, sino toda una
generacion que formaban un nueva era en filosofia, como diria Eilenberger, un tiempo
de magos. Este tiempo mdgico tuvo que lidiar con una nada imperante que habia
surgido por diferentes factores historico-filosoficos, pero también de las diferentes
criticas realizadas hacia la metafisica tradicional y occidental. Una de esas criticas era la
critica wittgensteiniana desde la sospecha a la falta de sentido contra toda metafisica.
Aun asi, esta critica no se realiz6 sin consecuencias severas, ya que Wittgenstein tuvo
que lidiar con diferentes problemas. El primero fue la paradoja del otro lado del limite,
cuestion que ya se ocupd Kant insatisfactoriamente y que Wittgenstein tenia que
encontrar una manera diferente de solucionar dicha paradoja. El encontraba tal solucion
en el lenguaje. El segundo problema era la relegacion del sujeto metafisico a la posicion
del [limite del mundo, como consecuencia de la légica misma de la critica
wittgensteiniana a la metafisica, actuando como guardian entre el reino del decir y el
reino de /lo inefable. Por ultimo, encontrar la solucion de estos problemas y
consecuencias no fue posible sin un armazén tedrico bien estructurado y, més en
concreto, sin la dualidad conceptual decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Sin estos
conceptos muchos de los planteamientos y conclusiones a los que llega Wittgenstein no
hubieran sido posibles. Por eso, un andlisis riguroso de esos conceptos es entrar a la
médula misma del Tractatus, a la esencia de toda la filosofia del primer Wittgenstein.

Una vez visto este primer apartado, que corresponderia a la critica contra toda
metafisica, faltaba recorrer lo que conformaria la respuesta ante ese vacio espiritual
epocal. Este vacio debia ser llenado de nuevo y Wittgenstein lo llend con silencio. Esa
es la respuesta wittgensteiniana, pero el silencio establecido por Wittgenstein, no es
cualquier silencio, sino un silencio que habla, pero ;como puede un silencio hablar?

Nos habla mostrando. Si uno se adentra a este reino de la inefabilidad primero debe

42



realizar un analisis de la primera proposicion, especificamente un estudio por una nueva
traduccion que cambiaria el significado de todo el Tractatus. Una vez, re-traducida la
primera proposicion ya se puede entrar de lleno a la concepcidon que tiene Wittgenstein
del mundo (Welt) y, después, a la nocion que tiene sobre el concepto de vida en los
Diarios filosoficos y su conexion intrinseca con el mundo. Teniendo en cuenta lo
anterior, se puede entrar en la propuesta wittgensteiniana de la vision sub species
aeternitatis, vision que conforma la vida feliz en la que ética y estética se moldean en
una misma forma y se convierten en uno y lo mismo. Por ultimo, para cerrar el circulo
tractariano, habia que visitar a la paradoja encerrada en el corazon del Tractatus, en
concreto, sus diferentes concepciones e interpretaciones y después una solucion que
uniria la paradoja con la vision sub species aeternitatis de una manera mas completa.
iTodo esto sin realmente decir ni una sola palabra! Permaneciendo y escuchando al
silencio que habla impuesto por el propio Wittgenstein.

Una vez visto ya el recorrido que se ha tenido que tomar para llegar hasta el punto
preciso donde se encuentra uno al subir toda la escalera tractariana, ya puede apoyar
bien en el ultimo escalon y llegar a la cima. Solo para que nada mas llegar a ella,
entiendas que esa gran escalera, que te ha acompafiado hasta el final del trayecto, debe
desaparecer para siempre, debe dejarse caer para poder estar enteramente donde te
encuentras. De esta manera hay que apresurarse y darle un ligero toque y que caiga y
desaparezca, sin poder ser recuperada nunca mas. Es asi, como ya obtienes la vision y la
vida que el Tractatus ha mostrado mediante ese silencio impuesto. Es asi, como uno,
cuando deja caer la escalera, se encuentra en la cumbre, en la cima donde el silencio
reina. Es alli, donde uno se sienta, cierra los ojos, toma una bocanada de aire fresco,
encuentra la calma y aguarda un instante a que /o inefable se le impregne y le penetre en
lo més profundo. En ese preciso instante, cuando aquello que no puede ser dicho entre
en su alma, abre los ojos y alli se encontrard con la felicidad, en el silencio de la

cumbre.

43



Bibliografia

Fuentes primarias:

HEIDEGGER, M.: Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003.

SCHOPENHAUER, A.: The World as Will and Representation. Volume I, Dover
Publications, Nueva York, 1966.

WITTGENSTEIN, L.: Diario filosofico (1914-1916), Editorial Planeta-De Agostini,
Barcelona, 1986.

WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus, Tirant Humanidades, Valencia,
2019 (traduccion de Jesus Padilla Galvez).

WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus-Investigaciones filosoficas,
Editorial Gredos, Barcelona, 2017 (traduccion de Jacobo Mufioz e Isidoro Reguera).

ZAMBRANO, M.: Hacia un saber sobre el alma, Alianza editorial, Madrid, 2000.
Bibliografia critica:

APEL, K.O.: Semiotica trascendental y filosofia primera, Editorial Sintesis, Madrid,
2010.

APEL, K.O. (1967).: “Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la
sospecha de falta de sentido contra toda metafisica”, Dianoia, vol. 13, n° 13, p.
111-148, (Traduccion de Bernabé Navarro).

CONANT, J (1991).: “Throwing Away the Top of the Ladder” The Yale Review, n° 79,
pp. 328-364.

D’AGOSTINI, F.: Analiticos y continentales. Guia de la filosofia de los ultimos treinta
arnios, Ediciones Catedra, Madrid, 2000.

DIAMOND, C (1991).: “Throwing away the ladder: How to read the Tractatus”, en The
Realistic Spirit, Cambridge Press, pp. 179-204.

EILENBERGER, W.: Tiempo de magos. La gran década de la filosofia 1919-1929,
Taurus, Barcelona, 2019.

FAIRHURST, J (2021).: “The ethical significance of the Tractatus
Logico-Philosophicus”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 151-168.

GLOCK, H-J.: 4 Wittgenstein Dictionary, Oxford: Blackwell, 1996.



GLOCK, H-J.: Schopenhauer and Wittgenstein. Language as Representation and Will,
Cambridge University Press, 2006.

HACKER, P.M.S. (2000).: “Was he trying to whistle it?”, en CRARY, A, y READ, R,
The New Wittgenstein, Routledge, London, pp. 353-388.

MCGINN, M (2001).: “Saying and Showing and the Continuity of Wittgenstein’s
Thought”, The Harvard Review of Philosophy, n°® IX: pp. 24-36.

MONK, R.: Ludwig Wittgenstein: The duty of a genius, The Free Press, 1990.

MORRIS, M.: El «Tractatus» de Wittgenstein. Guia de lectura, Céatedra, Madrid, 2015.
RICARD, F.: Agnes 's final afternoon, HarperCollins Publishers, Nueva York, 2003.
SANFELIX, V (2021).: “Tractatus 5.6-5.621”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 133-150.
STENIUS, E.: Wittgenstein's Tractatus. A critical exposition of its main lines of thought,
Oxford, 1960.

TEJEDOR, C.: Starting with Wittgenstein, Continuum International Publishing Group,
New York, 2011.

VALDES VILLANUEVA, L.M. (2004).: “Wittgenstein como lector de Kant”, Daimon.
Revista de Filosofia, n° 33, pp. 49-63.

WISCHIN, K (2012).: “La distincién entre decir y mostrar y la superacion de los
problemas filoséficos”, Disputatio. Philosophical Research Bulletin, Vol.1. n°. 1, pp.
49-60.

45



