
TRABAJO FIN DE MÁSTER

El silencio que habla

Análisis de la crítica y respuesta filosófico-espirituales del primer
Wittgenstein

The silence that speaks

Analysis of the philosophical-spiritual critique and response of the
first Wittgenstein

Autor/es

Joaquín Leyva Pueyo

Director/es

Dra. Luisa Paz Rodríguez Suárez

Facultad de Filosofía y letras/ Filosofía

2021/2022



“Sobre todas las cumbres
hay calma,

en todas las copas
apenas percibes

un hálito:
los pajarillos del bosque han callado.

¡Aguarda un instante, pronto
descansarás tú también!”

J.W. Goethe1

1 En RICARD, F.: Agnès's final afternoon, HarperCollins Publishers, Nueva York, 2003 (trad. del autor).

1



Resumen:

El principio del s. XX es un tiempo donde el espíritu epocal sufrió un vacío

filosófico-existencial profundo. Fue aquí donde florecieron una plétora de filosofías que

convirtieron la nada imperante en un algo mágico. De esta pluralidad surgió la figura

del primer Wittgenstein, quien elaboró una feroz crítica a la metafísica occidental y

tradicional mediante, lo que Apel denominaría, la sospecha de falta de sentido (Sinn)

contra toda metafísica. A su vez, en continuación con su crítica, brotó una respuesta,

como forma de llenar ese vacío espiritual epocal, en forma de un silencio que habla. El

presente trabajo se sumerge en las profundidades temporales, en las que el mismo

Wittgenstein buceaba, como forma de entrar en el pensamiento de su primera etapa, en

concreto, la crítica y respuesta filosóficas encontradas en el Tractatus y Diarios

filosóficos.

Palabras claves: Wittgenstein, metafísica, nada, sentido, decir, mostrar.

Abstract:

The beginning of the twentieth century is a time in which the spirit of the epoch

suffered a profound philosophical and existential emptiness. It was here that a plethora

of philosophies flourished and transformed the prevailing nothing into a magical

something. From this plurality emerged the figure of the first Wittgenstein, who

elaborated a fierce critique of traditional and western metaphysics through, what Apel

would call, the suspicion of nonsense (Sinn) against all metaphysics. In turn, continuing

with his critique, a response emerged, as a way to fill that epochal spiritual void, in the

form of a silence that speaks. The following essay investigates the temporal depths into

which Wittgenstein himself dived, as a way of entering into the thought of his first stage,

more specifically, the philosophical critique and response found in the Tractatus and

Philosophical diaries.

Keywords: Wittgenstein, metaphysics,  nothing, sense, saying, showing.

2



Índice

1. Introducción……………………………………………………………………………4

2. El vacío espiritual de una época………………………………………………………..6

2.1. El algo y la nada como claves interpretativas al contexto filosófico-espiritual del

principio del s. XX………………………………………………...…………………………...6

2.2. El vacío de Wittgenstein: Indagación de las vivencias personales

filosófico-espirituales en la Primera Guerra Mundial………………………………………….8

3. La crítica de Wittgenstein…………………………………………………………….11

3.1. La sospecha de falta de sentido (Sinn).....………………………………………..11

3.2. El otro lado: la solución wittgensteiniana a la paradoja kantiana del

límite………………………………………………………………………………………….14

3.3. El nuevo guardián: el sujeto metafísico como límite del

mundo...……………………………………..………………………………………………...16

3.4. Decir (Sagen) y mostrar (Zeigen): acercamiento y diferencias interpretativas

………………………….……………………………………………………………………..20

4. La respuesta de Wittgenstein…………………………………………………………26

4.1. Lo que acontece: análisis de la concepción del mundo (Welt) tractariano y de una

nueva traducción de la primera proposición………………………………………………….26

4.2. Analítica de la concepción de vida en el Wittgenstein de los Diarios

filosóficos……………………………….…………………………………………………….29

4.3. La visión sub species aeternitatis: vida, mundo, ética y belleza en el

Tractatus……………………………………………..………………………………………..30

4.4. El Tractatus como paradoja: interpretación y solución………………………….37

5. El silencio de la cumbre: conclusión………………………………………………….42

6. Bibliografía…………………………………………………………………………...44

3



1. Introducción

Wolfram Eilenberger, a la hora de describir la filosofía de la década de 1919 hasta

1929, la denomina tiempo de magos2. El autor podría haber escogido cualquier otro

nombre para trazar el espíritu de la época, lo que hace surgir la pregunta ¿por qué eligió,

en concreto, el sustantivo magos? Al denominar esa época de esa manera nos da a

entender que en la filosofía de ese tiempo en concreto circula por ella una especie de

magia. Una magia que hace que esa filosofía tenga un aura diferente al resto de

filosofías de otras épocas, un aura que marcó el resto de la historia de la filosofía.

Ahora, ¿a qué magia se está refiriendo exactamente? No se refiere a aquella magia que

te permite sacar un conejo de un sombrero, ni de aquella que misteriosamente adivina la

carta que solamente tú habías elegido, ni tampoco aquella que te permite entrar en un

armario secreto y te hace desaparecer, sino a aquella que es capaz de convertir la nada,

en algo. Pero esta magia no se enfrenta a cualquier nada y no la convierte en cualquier

algo. La nada a la que se enfrenta esa década filosófica es la crítica y abandono de toda

metafísica tradicional después de los acontecimientos históricos, políticos, sociales y

filosóficos que surgieron al principio del s. XX. El algo, que surge a partir de esa nada,

es la búsqueda de una respuesta ante la pregunta surgida del vacío de una época

espiritual sonámbula. Por eso, Eilenberger denomina a esta generación filosófica como

magos porque literalmente sacaron de la nada, algo.

Pero no todos los magos son iguales. No todos plantean y responden a las preguntas

planteadas en ese tiempo de la misma manera, sino que a partir de esa nada surgieron

una plétora de filosofías, una pluralidad de respuestas que intentaban llenar el gran

agujero metafísico que se había formado. Desde la fenomenología nuevamente

direccionada por Heidegger a la ontología y la pregunta por el ser, a la nueva teoría

crítica de Frankfurt que aunaba el pensamiento marxista, el psicoanálisis y los estudios

weberianos, a los nuevos estudios sobre las formas simbólicas de Ersnt Cassirer, entre

otros muchos. La filosofía de esa década supo rebotar ante la crisis social, económica,

política y, sobre todo, filosófica que sufrió esa generación.

El presente trabajo se va a centrar concretamente en una de esas vertientes mágicas

surgidas en ese tiempo tan peculiar y único que es el pensamiento del joven Wittgenstein.

La tesis que va a perseguir esta investigación es el surgimiento del problema de la

2 EILENBERGER, W.: Tiempo de magos. La gran década de la filosofía 1919-1929, Taurus, Barcelona, 2019.

4



sospecha y falta de sentido de toda metafísica tradicional y cómo Wittgenstein traza una

respuesta única ante esa problemática epocal en la que ese tiempo mágico estaba

sumergido. Para llevar a cabo la siguiente investigación se entrará, en el apartado 2, en el

vacío que sufrió la época espiritual en la que Wittgenstein estaba inmerso, para introducir

al lector en el ambiente, en el que todo intelectual respiraba y para entender las razones

por las que se decidió destruir el edificio metafísico tradicional occidental. Tras la

descripción de ésta, se entrará en las vivencias de la primera guerra mundial, que tanto

marcaron a Wittgenstein, para así adentrarse en sus Diarios donde se puede ver, de forma

directa, el cambio que sufrió tanto su persona como su filosofía. Es en el apartado 3,

dónde se adentrará en la crítica que el propio Wittgenstein realiza a la metafísica desde el

lenguaje y, siendo más precisos, desde el sentido (Sinn). A su vez, se verán los efectos

que tiene dicha crítica en referencia al problema de los límites, el sujeto metafísico y el

solipsismo y los conceptos claves decir y mostrar. Una vez vista la crítica

wittgensteiniana, se entrará, en el apartado 4, en la propuesta y respuesta que el propio

joven vienés nos brinda en sus Diarios y, en su obra, el Tractatus Logico-Philosophicus

sobre cómo vivir una vida buena, ética y feliz. En resumen, este estudio es un análisis de

cómo Wittgenstein afrontó la gran aporía que sufrió su generación, esta es, la crítica y

abandono de la metafísica tradicional y como tuvieron, y tuvo, que trazar su propio

camino sin ningún suelo donde apoyarse.

5



2. El vacío espiritual de una época

En este apartado no se busca explicar o dar una pequeña biografía sobre el autor del

que se va a concretar este trabajo, sino intentar mostrar y recrear el espíritu de la época

en la que estaba inmerso Wittgenstein en ese preciso momento y como las preguntas que

el autor se hacía pertenecían a una atmósfera compartida que se encontraba en ese

tiempo particular, es decir, había un punto común, un aire general que era respirado,

absorbido y que fluía por toda filosofía de aquel tiempo, como dice Apel “El punto de

referencia común es la puesta en cuestión de la metafísica occidental como ciencia

teórica”3.

2.1. El algo y la nada como claves interpretativas al contexto

filosófico-espiritual del principio del s. XX

Como ya he dicho al principio en la introducción, esta época es única en sí misma

porque en ella recorría una magia filosófica que transformó la nada en algo. María

Zambrano en su famoso texto Hacia un saber sobre el alma, ya decía: “Cada época

justifica ante la historia por el encuentro de una verdad que alcanza claridad ante ella.

¿Cuál será nuestra verdad? ¿Cuál nuestra manifestación?”4. La propia afirmación y

pregunta muestra cómo aquella época se encontraba vacía, pero ¿vacía de qué

exáctamente? Vacía de una verdad, de un suelo donde andar, de un camino que seguir.

Pero la pregunta de Zambrano no solo nos indica el propio vacío epocal, sino también la

búsqueda que se estaba realizando en ese tiempo. Como bien indicó Heidegger en Ser y

tiempo: “Todo preguntar es una búsqueda”5. ¿Búsqueda de qué? ¿De una nueva verdad?

¿De un nuevo horizonte? No, aún más importante. Lo que faltaba, y lo que se estaba

buscando, era una nueva filosofía y, en concreto, una nueva metafísica que

fundamentara la vida y existencia de toda una generación.

¿Por qué? ¿Por qué esta generación se vio forzada o se encontró en la posición de

tener que buscar y encontrar una nueva metafísica que fundamentara la filosofía y,

además, sus propias vidas? El principio del s. XX es un comienzo tumultuoso ya que las

5 HEIDEGGER, M.: Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 26.
4 ZAMBRANO, M.: Hacia un saber sobre el alma, Alianza editorial, Madrid, 2000, p. 21.

3 APEL, K.O.: “Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la sospecha de falta de sentido
contra toda metafísica”, Diánoia, vol. 13, nº. 13, 1967, p. 111-148, p. 113 (Trad. esp. Bernabé Navarro).

6



tensiones entre las diferentes potencias europeas está creciendo y la creación de alianzas

políticas hacen que la situación en Europa sea aún más complicada. Ray Monk en su

biografía de Wittgenstein, califica esta época en concreto como “el laboratorio para la

autodestrucción” (The laboratory for self-destruction). Una sola gota más podría colmar

el vaso, y lo hizo. En filosofía es una época en la que la filosofía kantiana sigue

predominando el panorama intelectual. Sus cuestiones, preguntas, respuestas y

planteamientos siguen siendo discutidas y, como dice Eilenberger:

Hasta los años veinte del siglo XX, las directrices del proyecto kantiano fueron
determinantes en la filosofía de lengua alemana y aún más: en la moderna filosofía
en general. Esto significaba, tanto para Cassirer como para Heidegger, que filosofar
era ir a la raíz de estas preguntas. Algo que también podría aplicarse al proyecto ya
mencionado, de orientación más bien lógica, que concibió Ludwig Wittgenstein de
trazar un límite inequívoco entre lo que un hombre racional puede decir y aquello
sobre lo cual debe callar.6

El fundamento metafísico y filosófico que fue el proyecto kantiano empezó a

quebrarse, ya que dicho proyecto se apoyaba en unas bases que con el curso del tiempo

y de la historia empezaron a debilitarse. Kant concebía el espacio y tiempo como formas

a priori de la sensibilidad dentro de su estética trascendental en su Crítica de la razón

pura. Tal concepción del espacio y del tiempo buscaban fundamentar la física del s.

XVIII basada en la concepción del mundo según Newton. Este pilar acabó quebrando

con las teorías sobre la relatividad de Einstein en 1905, ya que el espacio y el tiempo ya

no podían ser independientes de sí y tampoco como formas a priori de la sensibilidad.

Además, las tesis evolucionistas de Darwin y el psicoanálisis de Freud destrozaron la

concepción kantiana del sujeto como aquel ser cognoscente, racional, transparente,

conocedor de sí mismo y autosuficiente moderno que imperó en el panorama filosófico

hasta el s. XX. Por último, los horrores producidos en la Primera Guerra Mundial vieron

la crisis del proyecto moderno e ilustrado, y en concreto el kantiano, derrumbarse por

completo, dejando el panorama filosófico vacío. En los años posteriores a la guerra los y

las intelectuales empezaban a notar como se estaba produciendo una ruptura, ya que en

los congresos anuales de Davos se respiraba un aire distinto, un aire de cambio, un aire

de final:

6 EILENBERGER, W., op. cit., p. 14, 2019.

7



En realidad, no importa con qué corriente o escuela se sintieran afines los
participantes en el congreso de Davos, si con el idealismo, el humanismo, la
filosofía de la vida, la fenomenología o el logicismo. Los filósofos allí presentes
coincidían en un punto esencial: que el fundamento cosmovisivo y, sobre todo,
científico, sobre el que Kant había erigido su impresionante sistema filosófico se
hallaba debilitado o, por lo menos, necesitaba de una importante reforma.7

Al igual que intelectuales como Heidegger, Cassirer o Benjamin, entre otros

muchos, bebieron y respiraron este ambiente, Wittgenstein no fue ninguna excepción.

Wittgenstein, al igual que Heidegger, vió, sufrió y experimentó los eventos de la guerra

en primera persona.

2.2. El vacío de Wittgenstein: Indagación acerca de las vivencias personales

filosófico-espirituales en la Primera Guerra Mundial

Se podría decir que Wittgenstein experimentó el vacío de su época en primera

persona ya que sufrió los horrores de la guerra mientras combatió en las trincheras en el

frente oriental contra las tropas rusas e italianas, donde fue prisionero de guerra en un

campamento en Como y fue, después, trasladado a otro campo de prisioneros en Monte

Cassino. Aunque las razones del vienés para alistarse a la guerra no fueron políticas, ni

patrióticas, sino, como dice Monk:

Wittgenstein´s motives for enlisting in the army were more complicated than the
desire to defend his country (...) It was linked to the desire he had felt so intensely
since January, to ‘turn into a different person’ (...) Wittgenstein felt that the
experience of facing death would, in some way or other, improve him. He went to
war, one could say, not for the sake of his country, but for the sake of himself .8

(Los motivos de Wittgenstein para alistarse en el ejército eran más complicados que
el simple deseo de defender su país (...) Estaba ligado con el deseo que sentía desde
enero de ‘convertirse en una persona distinta’ (...) Wittgenstein creía que la
experiencia de enfrentarse a la muerte, de una manera u otra, le perfeccionaría.
Podría decirse que fue a la guerra no por su país, sino por él mismo.)

Fue en esta época en la que Wittgenstein sufrió un cambio radical tanto en su

persona como en su filosofía por las experiencias que sufrió en el frente bélico. Pasó de

ser un ateo ardiente a un cristiano efervescente. Fruto de este cambio puede ser visto en

8 MONK, R.: Ludwig Wittgenstein: The duty of a genius, The Free Press, 1990, p. 111-112.
7 Ibidem, p. 14.

8



sus Diarios de 1914 a 1916 donde se ve como los primeros años de guerra su atención

seguía fijada en los fundamentos de la lógica y en 1916 su atención pasó a los

fundamentos del mundo9. Fue aquí donde nació esa aura mestiza que cubre el

pensamiento del Tractatus.

Aun así, Wittgenstein no fue, tras la guerra, a la conferencia de Davos, no era

estudiante, ni profesor en ninguna universidad alemana del momento. Otros intelectuales

de la época se les puede reconocer la afinidad epocal entre ellos, pero Wittgenstein

estuvo en Cambridge y se codeaba con filósofos como Russell o G.E. Moore, pero aun

así el planteamiento del Tractatus aborda problemas de corte kantiano, pero ya no solo

eso, sino que parece trascender los problemas del planteamiento metafísico de Kant

¿cómo podemos decir que Wittgenstein bebía y respiraba ese ambiente vacío de la

metafísica kantiana en el panorama intelectual alemán? Porque el joven vienés cuando

estuvo de prisionero en el campo de concentración de Monte Cassino perteneció a un

club de lectura en el que se leía la Crítica de la razón pura y, además, la Cruz roja creó

una biblioteca para los prisioneros austriacos de guerra y entre los libros se encontraba

un ejemplar de la Crítica. Concluimos que la crítica y abandono de la metafísica

moderna kantiana que imperaba hasta los años veinte del s. XX era una atmósfera en la

que todo intelectual respiraba fuera de una escuela, tradición o posición diferente, como

dice Valdés Villanueva:

Estoy seguro por tanto de que ninguno de ustedes se sorprenderá si, a partir de
ahora, doy por sentado que los problemas y preocupaciones kantianos que podamos
hallar en la obra de Wittgenstein formaban parte de la atmósfera intelectual en la
que respiraba y que Wittgenstein, un poco como el personaje de Monsieur Jourdan
que hablaba en prosa sin saberlo, si era kantiano, probablemente no lo supiera.10

Por lo tanto, el surgimiento de los Diarios y el Tractatus parecen ser respuestas casi

naturales ante una situación de enorme crisis vital y filosófica en la que solo parecía

haber preguntas. Entonces, dichas obras deben ser vistas de esta manera, como

expresiones y manifestaciones de una época en la que la metafísica y el proyecto

kantiano han sido abandonados y en la que los intelectuales buscan una manera de

10 VALDÉS VILLANUEVA, L.M (2004).: “Wittgenstein como lector de Kant”, Daimon. Revista Internacional
de Filosofía, nº 33, pp. 49-63, p. 50.

9 “My work has extended from the foundations of logic to the nature of the world (Mi trabajo se ha extendido
desde los fundamentos de la lógica a la naturaleza del mundo)” cit. en: Ibidem, p. 178.

9



fundamentar su propia vida, existencia y filosofía de aquel momento, como dice

Eilenberger:

Cabe resumir el desafío que afrontaron los jóvenes filósofos del año 1919 de la
siguiente manera: tenían que fundamentar un proyecto de vida para ellos mismos y
su generación que se hallase fuera del «encuadre» de «destino y carácter». En
primer lugar, esto suponía, en el plano de lo concreto, de lo biográfico, atreverse a
huir de las estructuras hasta entonces imperantes (familia, religión, nación,
capitalismo). Y, en segundo lugar, implicaba encontrar un modelo de existencia que
permitiera asimilar la intensidad de la experiencia bélica e integrarla en el orden del
pensamiento y de la existencia cotidiana.
Benjamin quiso llevar a cabo la renovación con los medios románticos de la crítica
que todo lo dinamiza. Wittgenstein persiguió el objetivo de dar permanencia
cotidiana al estado de perfecto sosiego místico y reconciliación con el mundo que
experimentó en los momentos de mayor angustia, causada por la proximidad
acuciante de la muerte.11

Cada mago eligió su forma de afrontar la nada de su tiempo. Wittgenstein lo hizo

alistándose a la guerra y de allí surgió algo que incluso el propio Wittgenstein no se

esperaba.

11 EILENBERGER, W., op. cit., p. 39, 2019.

10



3. La crítica de Wittgenstein

El siguiente apartado va a centrarse en la crítica wittgensteiniana a la metafísica

tradicional desde, como lo denomina Apel, la sospecha de falta de sentido contra toda

metafísica. Para poder adentrarse en tal sospecha, primeramente explicará de forma

detallada su concepción y definición de sentido (Sinn) y cómo eso se convierte en el eje

central de su análisis crítico. Segundamente, Wittgenstein al derribar el edificio

metafísico mediante el lenguaje trae consigo unos problemas que deberá resolver si

quiere que su crítica se mantenga en pie, es decir, al trazar un límite trae ciertos

problemas a la hora de cómo se debe tomar el límite y cómo se lidia con el problema,

que ya tuvo Kant, del otro lado. Además, con la destrucción de la metafísica se verá qué

posición ocupa el sujeto metafísico de la tradición filosófica y que consecuencias trae al

debate del solipsismo, idealismo y realismo. Por último, se verá la importancia que

cobra los conceptos decir y mostrar con este nuevo planteamiento metafísico.

3.1. La sospecha de falta de sentido (Sinn)

En el Tractatus se pueden encontrar varias pretensiones enraizadas unas con otras,

pero una de las mayores pretensiones que direcciona la obra y, queda clara desde el

principio, es la pretensión de resolver los problemas surgidos de las incomprensiones de

la lógica de nuestro lenguaje y su forma de afrontar dicho problema es demarcando o

delimitando el lenguaje, como dice en el Prólogo: “Por lo tanto, este límite sólo puede

trazarse en el lenguaje y todo cuanto quede al otro lado del límite será, simplemente, un

contrasentido”12. Esto conlleva a tener que delimitar aquello que puede y no puede ser

representado y, en consecuencia, aquello que tiene y no tiene sentido (Sinn). Por lo

tanto, la delimitación del sentido en el Tractatus no es solamente una cuestión

lingüística, sino que se convierte en un eje central de su crítica contra la metafísica,

como dice Apel: “El concepto de la metafísica, contra el que se dirige la crítica de

sentido de Wittgenstein, constituye -por lo menos en el Tractatus- el presupuesto mismo

de esta crítica de sentido”13. En Wittgenstein se puede encontrar, lo que denomina Apel,

la sospecha de falta de sentido contra toda metafísica, pero ¿qué exactamente se refiere

13 APEL, K.O., op. cit., p. 114, 1967.

12 WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus, Tirant Humanidades, Valencia, 2019, p. 52 (traducción
de Jesús Padilla Gálvez).

11



con sentido? Este concepto debe ser aclarado desde el principio, ya que, Wittgenstein lo

define de una manera muy precisa y, hasta el momento, diferente al resto de su tradición,

pero para entender mejor su definición de sentido, se debe, a su vez, traer diferentes

conceptos claves dentro del planteamiento del Tractatus.

Primero, para poder entender, en su totalidad el sentido wittgensteiniano se debe

definir lo que es una proposición (Satz). Dentro del planteamiento tractariano se puede

encontrar la noción de oración o signo proposicional. Un signo proposicional es una

disposición específica de palabras que tiene dos grandes características. La primera es

que las palabras por las que un signo proposicional está compuesto son perceptibles

mediante los sentidos (oído, tacto, vista…) y, la segunda, es que las oraciones se usan

para hacer declaraciones sobre maneras posibles en que la realidad podría ser. Ahora, un

signo proposicional contiene dentro de sí diferentes posibilidades, por ejemplo, si

tenemos la oración: “La librería se encuentra cerca de donde estoy” puede referirse a

una librería con libros que se encuentra cerca de donde se encuentra tal persona o a un

bar que justamente ha optado por tener ese nombre y además se encuentra cerca de

donde está esa persona. Cuando pronunciamos, escribimos o representamos de cualquier

forma la oración con una de esas posibilidades, el signo proposicional se convierte en

proposición, como dice Tejedor:

A proposition is a sentence that is used to affirm one specific possible state of
reality: it is an arrangement of words that is used to make a specific statement about
a specific, possible way in which reality could be.14 (Una proposición es una
oración que es usada para afirmar un estado de realidad posible específico: es una
disposición de palabras que es usada para hacer una declaración específica sobre
una manera específica y posible en la que la realidad podría ser)

Ahora, una proposición representa un estado posible o efectivo de la realidad. El

representar propio de una proposición es el sentido mismo de esa proposición, o, en

otras palabras, “propositions have a ‘sense’ – by which he means that each of them

represents a particular possible state of reality (proposiciones tienen un ‘sentido’ - con lo

que quiere decir que cada una de ellas representa un posible estado de realidad

particular)”15. Por lo tanto, el sentido al que se refiere Wittgenstein no es aquella

extensión del significado de la palabra o modo de presentación encontrado en la obra de

Frege, sino que Wittgenstein desliga completamente el sentido del significado

15 Ibidem, p. 12.
14 TEJEDOR, C.: Starting with Wittgenstein, Continuum International Publishing Group, New York, 2011, p. 10.

12



completamente16 y se refiere a ese representar de un estado posible o efectivo de la

realidad que la proposición contiene dentro de sí. Entonces, la pregunta que

Wittgenstein nos hace, tras delimitar lo que él concibe como sentido es: según esta

definición ¿la metafísica tradicional tiene sentido?, es decir, ¿las proposiciones que

contienen y forman la metafísica de su momento entran dentro del límite del sentido

marcado por Wittgenstein? La respuesta es simple y clara: No. Para poder entrar dentro

del límite del lenguaje y, por ende, del sentido, las proposiciones metafísicas tendrían

que ser un hecho (Tatsache), efectivo o posible, dentro del mundo y, además, que los

objetos (Dingen), componentes del hecho, coincidan con cada uno de los elementos que

conforman la proposición y genere una bella analogía entre hecho y proposición. Una

vez este proceso se completa podemos decir que la proposición tiene sentido. Aun así,

cabe distinguir entre las diferentes nociones que emplea Wittgenstein relacionadas con

el sentido. Primeramente, se puede encontrar aquello que se puede expresar con sentido

(sinnvoll), que se puede decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Luego, está aquello que se

denominaría como sinsentido (sinnlos) que no se puede decir, pero sí mostrar. Y, por

último, está aquello que es un contrasentido (Unsinn) que no se puede ni decir, ni

mostrar.

Por lo tanto, la metafísica de su momento ha intentado decir algo que, según el

propio planteamiento wittgensteiniano, rebasaba los propios límites del sentido y del

lenguaje. Entonces, la metafísica tradicional occidental, o, como él lo denomina los

problemas filosóficos, deberían clasificarse como un contrasentido, esto es, como

aquello que no es ni expresable, ni mostrable. Esto ha de entenderse de forma literal, es

decir, como todo aquello que se considera absurdo y que no tiene explicación porque si

la tuviera, se podría expresar en el lenguaje. Esta fuerte crítica centrada desde el sentido

a la metafísica y a los problemas filosóficos producen unos fuertes efectos sobre los

supuestos límites establecidos por Wittgenstein, la posición del sujeto metafísico y de

dos de los conceptos más importantes dentro del planteamiento de Wittgenstein, que son

el decir y el mostrar.

16 Como dice en la proposición 3.3 del Tractatus.: “3.3. Sólo la proposición tiene sentido; sólo en el contexto de
la proposición tiene un nombre significado” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 68, 2019 (traducción de Jesús
Padilla Gálvez)).

13



3.2. El otro lado: la solución wittgensteiniana a la paradoja kantiana del

límite

La demarcación de un límite lleva consigo efectos más profundos de los que uno

puede imaginarse al principio. Las críticas más fuertes que recibió el planteamiento de

Kant fue al realizar la escisión metafísica entre fenómeno y noúmeno, ya que tal escisión

significaba el establecimiento de un límite poco sostenible, porque si los humanos solo

podemos captar fenómenos a través del espacio y tiempo como formas a priori de la

sensibilidad no hay manera de saber si de verdad hay un noúmeno tras los fenómenos. El

otro lado podría no existir como tal y se derrumbaría toda la arquitectónica kantiana.

Wittgenstein parece encontrarse con el mismo problema cuando dice:

Este libro quiere pues, también, trazar un límite al pensamiento o, mejor dicho, no
al pensamiento, sino a la expresión del pensamiento. Puesto que para trazar un
límite al pensamiento tendríamos que poder pensar ambos lados de dicho límite (y
tendríamos, por consiguiente, que poder pensar lo que no se puede pensar)
Por lo tanto, este límite sólo puede trazarse en el lenguaje y todo cuanto quede al
otro lado del límite será, simplemente, un contrasentido.17

Aunque lo delimitado sea completamente diferente, ya que Kant busca el límite del

conocimiento y Wittgenstein de la expresión del pensamiento, el método parece ser el

mismo o parecido en su gran mayoría, como dice Stenius:

En resumen, el análisis lógico del lenguaje, tal como Wittgenstein lo concibe, es
esencialmente una forma de ‘deducción trascendental’ (en el sentido kantiano),
cuyo objetivo es señalar la forma a priori de la experiencia, forma que es mostrada
por todo lenguaje significativo y que, por consiguiente, no puede ser dicha. Desde
este punto de vista podría llamarse al Tractatus una Crítica del lenguaje puro.18

Pero la diferencia entre el límite marcado por Kant y el límite marcado por

Wittgenstein es una diferencia, a primera vista, pequeña, pero eso hace resolver uno de

los grandes problemas de conjurar un límite. Kant ha demarcado estrictamente dónde

están nuestros límites epistemológicos, pero el problema que muchos críticos ven en

esta delimitación es que parece que dibuja el límite desde fuera, es decir, al aceptar

teóricamente la existencia del noúmeno y describirlo como aquello que no puede ser

18 STENIUS, E.: Wittgenstein’s Tractatus. A critical exposition of its main lines of thought, Oxford, 1960, p. 220.
17 WITTGENSTEIN, L., (Prólogo) op. cit., p. 52, 2019.

14



conocido ¿cómo sabe que existe tal estrato de la realidad si no puede ser conocido de

ninguna manera? Wittgenstein, al igual que muchos lectores de Kant, se da cuenta del

problema al que se enfrenta el planteamiento kantiano y él, al realizar un planteamiento

similar, busca una manera de salir de la paradoja. La deducción que realizó Wittgenstein

es la siguiente: si estableces una frontera debe ser pensable o conocible de alguna

manera el otro lado, porque al delimitar ya estás dando por hecho que hay un otro lado,

pero para no tener el mismo problema que el filósofo de Königsberg, lo que plantea

Wittgenstein es trazar el límite desde dentro, y no desde fuera, mediante el lenguaje,

dibujando la frontera de un discurso sin sentido. Así, haciendo eso no podemos ir al otro

lado, simplemente porque no podemos salir de lo que sería un lenguaje con sentido, y

por ende, no podríamos pensar lo impensable, como dice Glock:

He avoids this problem by switching from the limits of knowledge to the limits of
thought and by conceiving of the latter as limits of meaningful discourse.
Philosophy can establish the limits of thought by drawing limits to the linguistic
expression of thought. Indeed, these limits must be drawn in language. (Evita este
problema pasando de los límites del conocimiento a los límites del pensamiento y
concibiendo estos últimos como límites del discurso significativo. La filosofía
puede establecer los límites del pensamiento trazando límites a la expresión
lingüística del pensamiento. En efecto, estos límites deben trazarse en el
lenguaje.)19

Si ponemos la frontera de lo pensable desde dentro la paradoja del otro lado

desaparece, haciendo viable la empresa que Wittgenstein quiere llevar a cabo, como

resume Glock:

By definition, what lies beyond the limits of thought cannot be thought, and hence
cannot be meaningfully talked about. Accordingly, the limits of thought cannot be
drawn by propositions talking about both sides, but only from the inside […]
Beyond these bounds lie not unknowable noumena or things in themselves, but
only nonsensical combinations of signs. Metaphysical propositions are not just
false or unfounded, they are literally nonsensical (Por definición, lo que se
encuentra más allá de los límites del pensamiento no puede ser pensado y, por lo
tanto, no puede hablarse de manera significativa. En consecuencia, los límites del
pensamiento no pueden ser trazados por proposiciones que hablen de ambos lados,
sino solo desde el interior […] Más allá de estos límites no se encuentran
noúmenos incognoscibles o cosas en sí mismas, sino sólo combinaciones sin

19 GLOCK, H-J.: Schopenhauer and Wittgenstein. Language as Representation and Will, Cambridge University
Press, 2006, p. 433.

15



sentido de signos. Las proposiciones metafísicas no solo son falsas o infundadas,
son literalmente absurdas.)20

De esta forma, Wittgenstein esquivaría el problema que tanto eludió a Kant y puede

llevar a cabo su empresa filosófica de demarcar la expresión del pensamiento desde el

lenguaje sin tener que lidiar con la paradoja de cómo es posible pensar aquello que está

más allá del pensamiento. Esto, a su vez, genera ciertos problemas acerca de cómo

debemos entender estos nuevos límites impuestos por Wittgenstein, sobre todo, en

relación con la nueva forma de concebir al sujeto metafísico tras las consecuencias que

traen consigo el límite del sentido.

3.3. El nuevo guardián: el sujeto metafísico como límite del mundo

El 5 de agosto de 1916 Wittgenstein escribe en su diario: “El yo, el yo es lo más

profundamente misterioso”21. En efecto, el yo es algo muy misterioso, pero Wittgenstein

nos propone una manera de disipar la niebla oscura que parece rodear al yo, pero antes

de ver cómo lo concibe Wittgenstein, primeramente se verá de manera negativa, esto es,

viendo lo que no es: “5.641. El Yo filosófico no es el hombre ni el cuerpo humano, o el

alma humana, de la cual se ocupa la psicología, sino el sujeto metafísico, el límite - no

una parte del mundo”22. Aquí ya se puede ver, como Wittgenstein descarta diferentes

formas que se puedan ver al yo, ya sea el cuerpo, el alma o el hombre. El Yo es algo

totalmente diferente y lo denomina como sujeto metafísico. Ahora, reflexiona acerca de

cómo se ha concebido el sujeto en la tradición filosófica, sobre todo en y desde

Descartes. El sujeto que se encuentra en las Meditaciones metafísicas es el resultado de

una profunda introspección realizada por el propio Descartes, es decir, el filósofo

francés buscó y escarbó introspectivamente en su propia consciencia y, finalmente,

encontró al sujeto metafísico. La pregunta que se realiza Wittgenstein es la siguiente:

¿Cómo es posible encontrarse al sujeto, como objeto y objeto de conocimiento, dentro

de la consciencia si es precisamente el sujeto el que es garante de que haya tal

consciencia?, es decir, Descartes está intentando buscar y encontrar al sujeto como

objeto de la consciencia cuando no es objeto alguno, sino la propia consciencia misma.

Además, si lo traducimos a términos del primer Wittgenstein, Descartes está intentando

22 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019.
21 WITTGENSTEIN, L.: Diario filosófico (1914-1916), Editorial Planeta- De Agostini, Barcelona, 1986, p. 136.
20 Idem.

16



hablar y expresar con proposiciones con sentido aquello que no puede expresarse con

sentido porque no entra dentro del límite del sentido establecido en el Tractatus.

El sujeto no entra dentro del límite del lenguaje con sentido porque, como ya se ha

dicho en el apartado 3.2. de la investigación, se entiende una proposición con sentido a

aquella proposición en la que sus elementos coinciden con los objetos que componen un

hecho y, solo así, una proposición tiene sentido. Por lo tanto, para que la proposición

tenga sentido debe haber necesariamente un hecho con el que conecte y el sujeto

metafísico no es un hecho que se pueda encontrar en el mundo, porque como dice el

propio Wittgenstein el 7 de agosto de 1916: “El yo no es un objeto” y, seguidamente, el

11 de agosto de 1916: “Estoy objetivamente frente a todo objeto. No frente al yo”23.

Entonces, el sujeto metafísico no es un objeto o un hecho que se encuentre en el mundo

¿qué condición obtiene en el nuevo planteamiento de Wittgenstein? Primeramente,

según el Tractatus, el sujeto no existe como tal, ya que el sujeto para poder existir debe

ser un hecho en el mundo y, como ya se ha visto, eso es imposible, como dice

Wittgenstein:

5.631. El sujeto pensante, que hace representaciones, no existe.
Si yo escribiera un libro ‘El mundo tal y como lo encontré’, entonces tendría que
dar cuenta en él de mi cuerpo y decir qué miembros obedecen a mi voluntad y
cuáles no, etc., este sería precisamente un método para aislar al sujeto o, mejor aún,
para mostrar que en un sentido importante no hay ningún sujeto: precisamente, sólo
de él, no podría hablarse en ese libro.-24

Pero la existencia debe entenderse aquí, no de manera ontológica, ni metafísica,

sino metafísico-lingüística, es decir, la existencia es proporcional a la figurabilidad en

forma de proposición porque la proposición aúna el cómo y, además, el qué de los

hechos. Por lo tanto, el sujeto metafísico no se encuentra en el mundo, sino que es el

límite mismo de él:

5.632. El sujeto no pertenece al mundo, sino que es un límite del mundo.
5.633. ¿Dónde podemos dar cuenta en el mundo de un sujeto metafísico?
Tú dirás que aquí se comporta exactamente como con el ojo y el campo visual.
Pero el ojo no lo ves realmente.
Y nada en el campo visual permite inferir que es visto por un ojo.25

25 Idem.
24 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019.
23 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 136, 1986.

17



El sujeto es como un ojo. El campo de visión es visto por un ojo, pero nada indica

que sea visto por uno. El sujeto es justamente de esa manera. Como un ojo no está

dentro del campo de visión, el sujeto no está dentro del mundo, sino que es un límite de

él y lo conforma de esa manera. Pero, el sujeto metafísico wittgensteiniano no es

solamente un ojo que ve y no es visto, sino que es relegado, como dice Padilla Gálvez, a

la posición de guardián. El yo filosófico del Tractatus se ha convertido en el guardián

que vigila las puertas de lo que es expresable y de lo que no es:

El ‘yo’ enfático de Kant que aparece en el §16 de la Crítica de la razón pura es
relegado al mero guardián entre el lenguaje - lo que se expresa - y el sinsentido.
Resulta sumamente curioso el papel que asume ese ‘yo’ ensimismado en el límite
mismo entre el lenguaje y el silencio.26

Wittgenstein tenía que asegurarse de alguna manera que el límite que había

establecido permaneciera intacto, sin que ninguna fuerza de cualquier lado intentara

atreverse a cruzar. Este sujeto guardián es el que mantiene los reinos del lenguaje y del

silencio tal cual están, sin que uno ni el otro crucen el límite infranqueable del sentido.

Además, este sujeto metafísico-guardián adopta, curiosamente, una visión solipsista y

no por azar, sino por la lógica propia de la crítica que hace Wittgenstein:

5.6. Los límites de mi lenguaje significan los límites de mi mundo.
5.62. Esta observación da clave para decidir la cuestión hasta qué punto el
solipsismo es una verdad. Pues a lo que el solipsismo se refiere es totalmente
correcto, sólo que no se puede decir, sino que se muestra.
Que el mundo es mi mundo, esto se muestra en los límites del lenguaje (del
lenguaje, que yo solo comprendo) significan los límites de mi mundo.27

Wittgenstein por la propia lógica de su planteamiento ha llegado a las puertas del

solipsismo, pero no cualquier solipsismo, sino un solipsismo metafísico-lingüístico

entendido, como dice en el propio Tractatus: “5.63. Yo soy mi mundo. (El

microcosmos)”28. Recordemos su crítica a la metafísica desde el sentido, es decir, si el

lenguaje está compuesto de todas las proposiciones y éstas figuran los hechos que se

pueden encontrar en el mundo, si no hay una proposición de un hecho, ese hecho resulta

inexistente porque no hay ninguna manera de hablarlo, decirlo o expresarlo. Entonces,

ese hecho sería inexistente porque no hay ninguna proposición que lo represente y lo

28 Ibidem, p. 138.
27 Ibidem, p. 137-138.
26 Ibidem, p. 18 (Introducción).

18



haga pensable y como dice en el Tractatus: “5.61. Lo que no podemos pensar, no lo

podemos pensar; y tampoco podemos decir lo que no podemos pensar”29. Sabiendo esto

podemos decir con confianza que los límites de mi lenguaje significan los límites de mi

mundo. Aun así, Wittgenstein añade que el mundo es mi mundo y eso se ve en que los

límites del lenguaje son los límites de mí mundo.

Para entender esto bien, primero hay que aclarar que cuando se habla del lenguaje, a

lo que se refiere es al lenguaje que uno conoce y entiende. Esto no excluye que existan

otros lenguajes, ni que puedas dominar otros lenguajes. Alguien podría decir que es

incorrecta la aseveración de que el lenguaje es el lenguaje que uno entiende, pero si hay

un lenguaje que uno no conoce, sus proposiciones no tendrán sentido, entonces no sabrá

qué hechos describen y su mundo no habrá cambiado nada en absoluto. Mi mundo se

compone de los hechos que pueden ser expresados en el lenguaje que yo entiendo y si el

mundo es la totalidad de los hechos y éstos están representados en el lenguaje, llegamos

a la conclusión de que mi mundo es también el mundo. Así es como, Wittgenstein llega

al solipsismo metafísico-lingüístico que le permite decir que los límites de mi lenguaje

son los límites de mi mundo y, además, que mi mundo es también el mundo en sí. Pero

Wittgenstein ve que los efectos de su crítica desde el sentido aún no se han acabado,

sino que llegan aún más lejos de lo que él preveía:

5.64. Aquí se ve que el solipsismo, estrictamente desarrollado, coincide con el
realismo puro. El Yo del solipsismo se reduce a un punto inextenso y la realidad
permanece en coordinación con él.30

Si aceptamos todo lo dicho anteriormente sobre el solipsismo y llegamos a la

conclusión de que el mundo es mi mundo siendo que los límites del lenguaje son los

límites de mi lenguaje. Parece que ha enjaulado a la realidad en el sujeto límite o

solipsista, pero si el mundo es mi mundo, porque los límites del lenguaje son los límites

de mi lenguaje, la realidad también tiene que ser mi realidad y, por lo tanto, llegamos a

la conclusión de que, el solipsismo llevado hasta el final está en acorde con el realismo

puro. Wittgenstein ha conseguido un hito que puede rememorarse a Kant cuando calificó

su filosofía como idealismo trascendental y realismo empírico. Ambos conceptos

parecen contradictorios, pero ha conseguido convertirlos en dos caras de la misma

moneda. Wittgenstein ha hecho lo mismo al conseguir casar dos visiones que parecían

30 Ibidem, p. 138.
29 Ibidem, p. 136.

19



excluirse por su propia definición, juntándolas bajo el mismo techo. Estas son algunas

de las pocas de las últimas conclusiones a las que ha llegado el propio planteamiento del

Tractatus. Le ha llevado a tener que relegar al sujeto metafísico como guardián

adoptando una visión del solipsismo como metafísico-lingüístico pudiendo así disolver

unos de los problemas filosóficos más antiguos. Pero estas conclusiones, estas

relegaciones y estas disoluciones no podrían haber sido posibles sin un armazón

conceptual que lo sostuviera. Este armazón conceptual teórico le proporcionó a

Wittgenstein la manera de sostener el planteamiento propio del Tractatus sin que se

derrumbara por su propio peso. Estas últimas conclusiones tractarianas no hubieran sido

posibles sin el decir (Sagen) y el mostrar (Zeigen).

3.4. Decir (Sagen) y mostrar (Zeigen): acercamiento y diferencias

interpretativas

Para poder entrar de lleno en la riqueza filosófica que albergan estos dos conceptos

dentro del planteamiento del Tractatus, cabe recordar las distinciones relacionadas con

el sentido que mantiene Wittgenstein en su proyecto. Como se ha dicho anteriormente,

Wittgenstein sostiene que se pueden encontrar aquello que se puede expresar con

sentido (sinnvoll), que se puede decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Luego, está aquello

que se denominaría como sinsentido (sinnlos) que no se puede decir, pero sí mostrar. Y,

por último, está aquello que es un contrasentido (Unsinn) que no se puede ni decir, ni

mostrar. Estos tres conceptos relacionados con el sentido tienen en común dos cosas: el

decir y el mostrar. Algunos se puede decir y mostrar, otros solo mostrar y otros ninguno

de los dos, pero esos dos conceptos se pueden encontrar, efectivamente o con su

ausencia, en las tres vertientes del sentido wittgensteiniano. A su vez, en el apartado

anterior se ha visto como muchas de las conclusiones a las que llega Wittgenstein sobre

el sujeto y sobre el solipsismo no pueden decirse, sino que se muestran. Esta dualidad se

encuentra en el núcleo teórico del Tractatus y fluye en todas las facetas del mismo.

Ahora, ¿qué es exactamente el decir y el mostrar? Primero, se debería indicar que no

hay una unanimidad acerca de la naturaleza de tales conceptos, ya que dependiendo del

autor y del momento histórico se ha interpretado de diferentes maneras. Aun así, antes

de entrar en las diferentes interpretaciones, se debería saber que para Wittgenstein el

decir y el mostrar no pueden ser a la vez , esto es, como dice en el propio Tractatus:

20



“4.1212. Lo que puede mostrarse no puede decirse”31 y viceversa, aquello que puede

decirse, no puede mostrarse. La primera importante interpretación fue realizada por

Hans-Johann Glock en su obra A Wittgenstein Dictionary en el que dice:

The Tractatus has indeed two parts, a logical one (atomistic ontology, picture
theory, tautologies, mathematics, science), and a mystical one (solipsism, ethics,
aesthetics). The real significance of the saying/showing distinction lies in the fact
that it holds the two together by proscribing both propositions about the essence of
symbolic representation and mystical pronouncements about the realm of value. (El
Tractatus tiene, de hecho, dos partes, una lógica (ontología atomista, teoría
pictórica, tautologías, matemática, ciencia) y una mística (solipsismo, ética,
estética). El significado real de la distinción decir/mostrar se ubica en el hecho de
que mantiene unidas las dos al proscribir tanto proposiciones sobre la esencia de la
representación simbólica como aseveraciones místicas sobre el reino de valor.)32

Según Glock el decir y el mostrar tendrían la tarea de mantener unidas las dos

partes del Tractatus, la lógica y la mística, aunque no explica de forma satisfactoria

como la dualidad conceptual mantiene unidas esas dos partes tractarianas. El decir,

según Glock, tiene la labor de ser el garante de que las proposiciones bipolares que

constituyen la ciencia, las matemáticas y todo aquello que entra dentro del límite del

sentido como hecho posible sean expresados o dichos. El mostrar se encargaría de

exhibir todo aquello que no entra del límite del sentido y, por ende, no puede llegar a

expresarse en cualquier lenguaje. Glock compone una lista donde mete, como él lo

denomina, a toda ineffabilia, es decir, aquello que no puede ser dicho, pero es mostrado.

Esta lista aúna todo aquello que es inefable desde todo lo que se encuentra reflejado en

la proposición a todo aquello que tiene que ver con el sujeto, la verdad del solipsismo, la

ética e incluso las propias proposiciones del Tractatus. Lo mostrable sería todo aquello

que intenta rebasar el límite de lo decible, pero no puede al no estar ya dentro del límite,

como dice Wischin:

Lo que hay de inefable [...] tiene que ver con intentos de rebasar el límite de lo
expresable, constituido por el propio sistema de representación. Por este motivo no
es posible expresar en proposición significativa alguna ni la estructura del
pensamiento ni la del mundo; ambas son condiciones de la posibilidad de
representación.33

33 WISCHIN, K (2012).: “La distinción entre decir y mostrar y la superación de los problemas filosóficos”,
Disputatio. Philosophical Research Bulletin, Vol.1 No. 1, pp. 49-60, p. 53.

32 GLOCK, H-J.: A Wittgenstein Dictionary, Oxford: Blackwell, 1996, p. 330.
31 Ibidem, p. 86.

21



Aun así, se pueden encontrar lagunas en la explicación de Glock, ya que, al intentar

explicar aquello que no puede ser explicado, esto es, lo inefable, Glock resalta que lo

inefable místico ocupa una posición más especial que el resto de ineffabilia cuando dice:

“Unlike the logical, the mystical is transcendent, not just transcendental (A diferencia de

lo lógico, lo místico es trascendente, no solo trascendental)”34. Esto significa que todo

aquello que entra en la lista de las ineffabilias son trascendentales, pero lo místico son

además trascendentes. La crítica que se le hace a Glock, y que hace Wischin, es que la

interpretación de Glock no es satisfactoria porque no explica casi, o vagamente, como el

decir y el mostrar mantienen unidos las dos partes del Tractatus y además, porque lo

místico tiene un carácter más especial que el resto de ineffabilia, como dice Wischin:

Glock no explica esta diferencia más allá del pasaje citado; este tipo de inefabilidad
no se ajusta a la explicación que Glock da de otros aspectos de la distinción entre
decir y mostrar como él mismo aquí muy claramente expresa, ni explica en qué
sentido esta distinción une las dos partes del Tractatus a que Glock alude en el
pasaje citado.35

Otra propuesta acerca del decir y mostrar nos la brinda McGinn desde una

perspectiva totalmente diferente a la de Glock. McGinn critica a Glock diciendo que

intenta presuponer que lo inefable implica un sinsentido mostrable sustancioso, es decir,

que el silencio del Tractatus está cargado de un mensaje que solo es posible entenderlo

si se muestra, pero según McGinn esto no es así, sino que:

The silence that this book wishes to leave us in at the end is one in which nothing
has been said and there is nothing to say (of the sort that we imagined there to be)
[...] The silence we are left with is not the pregnant silence that comes with a
censorious posture of guarding the sanctity of the ineffable. (El silencio que este
libro desea dejarnos al final es uno en el cual nada se ha dicho y no hay nada que
decir (del que nos habíamos imaginado que hubiera)... El silencio con el cual nos
quedamos no es un silencio cargado, que viniera con la postura consciente de
guardar lo sagrado de lo inefable)36

Según McGinn el decir y el mostrar no tiene que ver tanto con la ineffabilia a la

que tanto indicaba Glock, ni a salvaguardar o mantener ambas partes del Tractatus, sino

que estaría relacionado, en realidad, con la pretensión wittgensteiniana de la disolución

36 CONANT, J (1991).: “Throwing Away the Top of the Ladder” The Yale Review, nº 79, pp. 328-364, p. 344.
35 WISCHIN, K., op. cit., p. 53, 2012.
34 GLOCK, H-J., op. cit., p. 331, 1996.

22



de los problemas filosóficos como contrasentidos. El decir y el mostrar están

relacionados con el sentido de las proposiciones y, además, del uso que realizamos del

lenguaje, como dice la propia McGinn:

Very roughly, I want to connect the idea of what can be shown but cannot be said
with what is essential to language-that is, with what limits or conditions its
sense-and therefore is prior to thoughts that have sense and that are either true or
false. What can only be shown and not said has nothing to do with thoughts (that is,
with truths) that cannot be expressed without violations of logical syntax; rather, it
concerns the conditions or limits of sense that are revealed only in our actual use of
language, in the application that we make of it, that is, in our use of sentences with
sense. It is this essential connection between what is shown and what reveals itself
only in the use or application of language that makes it impossible to say what
shows itself, and not that the thought that we are trying to express is somehow at
odds with logical syntax. The idea of the saying/showing distinction is not that
there are unsayable thoughts that lie beyond the limits of language, but that the
limit of language - that is, everything that is essential to our using our language
with sense - is something on which we have an essentially practical grasp,
something that shows itself only in our actual use of words with sense, and
something that is therefore itself unsayable. (Muy a grandes rasgos, yo deseo
conectar la idea de lo que puede ser mostrado pero no puede ser dicho con lo que es
esencial para el lenguaje es decir, con lo que limita o condiciona su sentido- y que
por ello es previo a pensamientos que tienen sentido y que son verdaderos o falsos.
Lo que sólo puede ser mostrado y no dicho nada tiene que ver con pensamientos (es
decir, con verdades) que no pueden ser expresados sin violación de la sintaxis
lógica; más bien, se relaciona con las condiciones o límites de sentido que son
revelados sólo en nuestro uso real de lenguaje, en las aplicaciones que hacemos de
él, es decir, en nuestro uso de las oraciones con sentido. Es esta conexión esencial
entre lo que se muestra y que se revela sólo en el uso o la aplicación del lenguaje
que hace imposible decir lo que se muestra y no que el pensamiento que estamos
tratando de expresar esté de alguna manera en desacuerdo con la sintaxis lógica. La
idea de la distinción decir/mostrar no es que haya pensamientos indecibles que se
encuentran más allá de los límites del lenguaje, sino que el límite del lenguaje -es
decir, todo lo que es esencial para que usemos nuestro lenguaje con sentido- es algo
en lo que nos basamos. tienen una comprensión esencialmente práctica, algo que se
muestra solo en nuestro uso real de palabras con sentido, y algo que por lo tanto es
en sí mismo indecible.)37

Por lo tanto, el decir y el mostrar que nos brinda McGinn es uno que está atado al

mismo límite del sentido, más que al otro lado, y que radica en el uso que hacemos del

lenguaje. Entonces, el decir sería aquello que se contiene en la proposición posible con

sentido y el mostrar se encontraría en el uso mismo práctico que realizamos del

37 MCGINN, M (2001).: “Saying and Showing and the Continuity of Wittgenstein’s Thought”, The Harvard
Review of Philosophy, IX: pp. 24-36, p. 28.

23



lenguaje, en el uso actual de las palabras con palabras, y eso precisamente sería lo

inefable. Como bien resume, las ideas de McGinn, Wischin:

Ya para el Tractatus, propone McGinn, es verdad que lo que se muestra y no puede
ser dicho depende del dominio práctico que tenemos del lenguaje, porque depende
de algo que hacemos (usar el lenguaje), y no de algo que sea verdadero o de algo
que sepamos. La lógica misma no es un sistema de reglas a priori, sino depende de
un dominio previo del lenguaje.38

Esta visión que nos ofrece McGinn puede estar acorde con la interpretación y

definición que realiza Isidoro Reguera del mostrar en el glosario que ofrece en su

introducción de la versión castellana del Tractatus:

Para el primer Wittgenstein, todo lo que es un hecho o un estado de cosas en el
mundo puede expresarse, se puede hablar de ello. Pero ya no puede expresarse el
por qué se puede, es decir, ya no se puede hablar de la lógica del hablar, de la lógica
intrínseca de ese montaje de lenguaje y mundo que posibilita la figuración. Todo
ello más bien muestra. ¿Cómo? [...] En la estructura de las proposiciones
científicas, que hablan de hechos, e incluso en el propio proceso de hablar-figurar,
en general, con corrección lógico-científica, porque resulta evidente que, de hecho,
un lenguaje así dice algo (aunque sea poco para lo que de verdad importa en la
vida). En el fondo, todo decir correcto, por su carácter de figura, es mostrar.39

Reguera parece apuntar a lo mismo que McGinn, esto es, que el mostrar tiene más

que ver con el sentido de una proposición y con el proceso práctico del habla, más que

con las verdades inefables a las que Glock señala. Pero Padilla Gálvez señala un aspecto

más profundo que ninguno de los demás autores habían señalado anteriormente, y es

que, con la dualidad “se introduce una relación dialéctica entre lo que se dice y lo que se

muestra”40. Esto significa que, según Padilla, la delimitación de aquello que tiene

sentido y, por lo tanto, lo que entra en el lenguaje cobra una especial importancia a la

hora de interpretar esta dualidad conceptual, como dice:

Por ello resulta sumamente importante que Wittgenstein proponga en su libro
delimitar claramente entre aquello que se expresa en el lenguaje, por un lado, y el
silencio, la inexpresividad, la parquedad del mundo fuera del lenguaje, por otro.41

41 Ibidem, p. 16.
40 WITTGENSTEIN, L., Op. cit., p. 15, 2019 (Introducción).

39 WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus-Investigaciones filosóficas, Editorial Gredos,
Barcelona, 2017, p. CXVIII de la Introducción (Traducción de Jacobo Muñoz e Isidoro Reguera) (Cursiva mía).

38 WISCHIN, K., Op. cit., p. 57, 2012.

24



¿Qué está intentando decir Padilla? ¿Qué el silencio que nos propone Wittgenstein

está cargado de significado imposible de expresar en nuestro lenguaje, esto es, un

sinsentido mostrable sustancioso, como diría McGinn?:

La expresión usada por Wittgenstein no deja lugar a dudas que el campo que
comportan todas nuestras acciones y que adscribimos a la ética está al margen del
lenguaje. Es decir, para Wittgenstein todo este proceso humano vinculado al
comportamiento y que no es expresable en el lenguaje, está al margen del estudio
que se lleva a cabo en el Tratado. Esto, sin embargo, no significa que las acciones
humanas relacionadas con la virtud o el deber, la felicidad o la vida realizada estén
al margen de su interés [...] Lo que está fuera del límite de una investigación
lógico-filosófica son las acciones mudas, es decir, aquellas que nos dejan
asombrados, paralizados y que no sabemos expresar.42

Por lo tanto, según Padilla, aquello que es mostrable no tiene tanto que ver con la

faceta práctica del lenguaje y las palabras sino que también se adscribe a una dimensión

práctico-ética que es imposible representar con sentido en el lenguaje y que para

Wittgenstein sería un aspecto importante que aunque no sea representable, no tiene

porque dejarse de lado. Este aspecto inefable, irrepresentable de las acciones éticas lo

recalca Padilla con un ejemplo de la vida del propio Wittgenstein:

Piénsese que el libro se escribe durante la Primera Guerra Mundial y que el joven
Wittgenstein se había alistado como voluntario a la contienda y vive en la
retaguardia los horrores de la contienda. Esa vivencia vital en la que parte de la
población sea usada como ‘carne de cañón’ es inexpresable, se encuentra más allá
del lenguaje; transciende a él.43

Padilla, entonces, incluye un aspecto más vital e existencial a la dualidad decir y

mostrar basado en la obra de Wittgenstein, pero también de sus vivencias actuales en las

que escribió tales proposiciones, algo que McGinn no realiza o no parece tener en

cuenta. Como se ha dicho al principio de este apartado, hay múltiples interpretaciones

respecto a la dualidad conceptual central al planteamiento del propio Tractatus y en este

presente trabajo se optará por una interpretación parecida a la de Padilla y Glock, es

decir, que la dualidad decir y mostrar circunscribe una dimensión ética de la que no se

puede negar y hace falta profundizar.

43 Idem.
42 Ibidem, p. 17.

25



4. La respuesta de Wittgenstein

En el apartado 3 de la investigación se ha profundizado acerca de la crítica, y sus

diferentes facetas y dimensiones, que realiza Wittgenstein a la metafísica tradicional

planteada desde el sentido y trazada dentro del lenguaje. En este apartado, se va a

adentrarse, una vez allanado el camino, en la respuesta que nos brinda Wittgenstein, es

decir, una vez eliminada la metafísica tradicional con su feroz e implacable crítica,

Wittgenstein ha dejado vacío un enorme agujero metafísico. Ahora, debe ocuparlo y

llenarlo de nuevo con un nuevo planteamiento filosófico.

4.1. Lo que acontece: análisis de la concepción del mundo (Welt) tractariano

y de una nueva traducción de la primera proposición

Antes de poder entrar en la respuesta que nos brinda Wittgenstein se debe entrar en

su particular concepción que tiene del mundo, en concreto, la primera proposición del

Tractatus, esta es: “1. Die Welt ist alles, was der Fall ist.”44. Esta proposición es de las

más importantes porque depende de cómo se traduzca el sentido del mismo Tractatus

cambia completamente. En la lengua castellana se ha traducido generalmente de la

siguiente manera: “1. El mundo es todo lo que es el caso”45. Esta traducción y forma de

expresión causa más una sensación de confusión que de claridad la primera vez que te

acercas a la obra. La nueva versión del Tractatus realizada por Padilla Gálvez traduce la

primera proposición de manera muy diferente a la traducción de Muñoz y Reguera, al

decir: “1. El mundo es todo lo que acontece”46 ¿Por qué opta por cambiar caso por lo

que acontece? Como explica en la introducción:

Pero ¿qué es el caso? El caso es algo inmóvil, que podríamos interpretar,
tergiversar, alterar, pero que parece que ha ocurrido en el pasado o está ocurriendo
en el presente y como tal se transfigura en pretérito en cada instante. El caso narra
sucesos acaecidos [...] (y) el libro propone el estudio de los acontecimientos, todo
lo que acaece, y está interesado en conocer cómo se transforma el mundo.
Reiteradamente expresa su interés por el presente (6.4311) Despliega pues un

46 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 54, 2019 (traducido por Jesús Padilla Gálvez).
45 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 7, 2017, (traducido por Isidoro Reguera y Jacobo Muñoz).

44 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 174, 2019 (cita obtenida de la III Edición Facsímil del Tractatus
Logico-Philosophicus (TS-204)).

26



modelo que explique cómo se puede hacer comprensible dicha dinámica en la que
vivimos desarrollando un patrón formal y reflexivo que permita orientarnos.47

La traducción del alemán der Fall por caso puede hacer que se pierda ciertos

elementos de la expresión alemana usada por Wittgenstein, como vuelve a explicar

Padilla:

Este vivir en el presente está en constante transformación, es lo que acontece en el
presente (1.). El sustantivo ‘der Fall’ se entiende en alemán como todo lo que
‘cae’, ‘acontece’, ‘sucede’ o ‘deviene’. La frase expresada libremente significa que
por ‘mundo’ se ha de entender todo lo que sucede, por lo que el mundo es algo más
complejo que la mera suma de los objetos inertes en el mundo o la visión subjetiva
que nos forjamos de estos objetos, cosas o bienes.48

Por lo tanto, la primera proposición del Tractatus se debe entender mejor como la

traducción al castellano de Padilla, ya que recoge aspectos del alemán que con la

traducción anterior de Muñoz y Reguera se perdían. Además, con esta nueva traducción

queda mucho más claro desde el principio como entiende Wittgenstein por mundo.

Ahora, ¿cómo se debe entender la expresión de la primera proposición todo lo que

acontece? Para poder tener una mejor concepción se tiene que acudir al resto de las

primeras proposiciones. En 1.1. dice: “1.1. El mundo es la totalidad de los hechos, no de

las cosas”49, ya aquí está haciendo una distinción muy importante ya que son los hechos

(tatsachen)50 los que conforman al mundo y no las cosas. Las cosas son el estrato más

básico que existe y, además, son objetos simples e indivisibles. Son lo más básico que

existe. Tienen como esencia el relacionarse entre ellas para formar hechos. Hay que

tener en cuenta, que lo que acontece es la totalidad de los hechos, y no de las cosas,

50 El término alemán tatsache se suele traducir al inglés por fact y, por ende, al castellano como hecho, pero
estrictamente hablando un tatsache no es un hecho como tal. En la carta del 19 de agosto de 1919 Wittgenstein le
escribe a Russell: “Tatsache es lo que corresponde al producto lógico de proposiciones elementales cuando tal
producto es verdadero” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 222, 1986). Primeramente, Wittgenstein deja el
término sin traducir ya que no quiere perder toda la riqueza que aporta tal concepto. Después, se suele concebir
los hechos como aquello que se sabe o se ha probado ser verdad, pero la definición de Wittgenstein dice que es el
producto lógico de proposiciones elementales cuando dicha operación es verdadera. Entonces, los tatsachen no
pueden ser verdaderos y, entonces, ciertos. Es por esta razón que la traducción no casa bien con la concepción
que tiene Wittgenstein en mente, como dice Padilla “El significado de ‘Tatsache’ es más amplio ya que está
vinculado a las proposiciones que se expresan acerca de los hechos así como la estructura argumentativa de los
hechos. Wittgenstein cobija el significado original del término Tatsache entendiéndolo como una cuestión de
hecho, es decir, como todo lo que se expresa acerca de un hecho concreto” (WITTGENSTEIN, L., op. cit., p.
19-20, 2019 (Introducción)). Pero, ya sabiendo las aclaraciones anteriores y por razones de comodidad
seguiremos usando el término hecho.

49 Ibidem, p. 54.
48 Ibidem, p. 19.
47 Ibidem, p. 18.

27



entonces se deduce que las cosas no dependen de lo que acontece para existir, sino de la

posibilidad misma de que haya uno. Lo que acontece puede ser de diferentes maneras,

pero las cosas pueden seguir siendo las mismas. Por eso, dice en 1.21.: “1.21. Algo

puede ser un acontecimiento o no ser un acontecimiento y todo lo demás seguir igual”51.

Por lo tanto, las cosas dependen entre sí para realmente ser una cosa y formar hechos,

pero no dependen de lo que acontece. Las cosas son las posibilidades mismas de que

exista lo que acontece, y un mundo, ya que, si se relacionan de una u otra manera habrá

unos u otros hechos, formando uno u otros acontecimientos y, últimamente, un mundo.

Por lo cual, las cosas son las posibilidades en materia del mundo. Por eso dice: “2.014.

Los objetos contienen la posibilidad de todos los asuntos”52.

Entonces, el mundo tractariano debe considerarse como un mundo contingente, ya

que las cosas se han juntado de una manera específica formando ciertos hechos, pero

pudieron haberse juntado de otra manera completamente diferente formando otros

hechos y por lo tanto, otro mundo. A su vez, no se debe olvidar que por hecho no solo

entran los hechos encontrados en la realidad representados por el lenguaje, sino también

las proposiciones del lenguaje mismo, que son hechos representativos, y figuran los

hechos representados53. Esto se explica porque no se debe ver la relación

realidad/lenguaje como objeto/nombre dicho o escrito, allí radica una incomprensión de

la lógica de nuestro lenguaje, sino que una oración o proposición son literalmente

figuras o modelos y la visión correcta es verlas como tal. Como ya se ha dicho

anteriormente una figura es la combinación de elementos que a su vez concuerdan con

los objetos de un hecho en la realidad. Ambos son hechos, uno representa y otro es

representado, pero no cesan de ser hechos. Si vemos las proposiciones y oraciones como

figuras entonces eso nos lleva a verlas, también, como hechos.

A su vez, es también conveniente destacar que el mundo tractariano no solo encierra

la bella simetría de la realidad y del lenguaje, sino que también encierra en sí la

posibilidad. Como hemos dicho anteriormente, el mundo es una contingencia que

justamente se ha cristalizado en esta versión específica de él, pero podría haberse

realizado otra. La totalidad de los hechos no está atada a lo que está concretamente ya en

el mundo, es decir, no se reducen a los hechos efectivos, sino que la definición que

Wittgenstein nos quiere brindar es más amplia y abierta, a la vez que específica.

53 Como dice en: “2.141. La imagen es un hecho” (Ibidem, p. 58).
52 Ibidem, p. 56.
51 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 54, 2019.

28



Solamente una pequeña porción de todos los hechos equivale a aquellos que son ya

existentes o efectivos. El resto de los hechos son aquellos que entran dentro de los

hechos posibles. Estos son aquellos que pueden ocurrir, que pueden no-ocurrir, que casi

ocurren, es decir, todas esas posibilidades que cobraron vida y existencia y aquellas que

nunca se cristalizaron, como dice en 2.06.: “2.06. La existencia e inexistencia de los

estados de cosas es la realidad. (A la existencia de estado de cosas la denominamos

también un hecho positivo y a la inexistencia una negativa)”54. Por lo tanto, el mundo

contingente también es un mundo de la posibilidad. Sin esta posibilidad el mundo

dejaría de ser mundo y todo lo que acontece cesaría de acontecer. Es esta visión concreta

del mundo como contingencia que va a ser clave a la hora de explicar la respuesta que

nos muestra Wittgenstein en sus Diarios y en el propio Tractatus.

4.2. Analítica de la concepción de vida en el Wittgenstein de los Diarios

Una vez vista la concepción que tiene Wittgenstein del mundo se puede entrar a lo

que sería la respuesta de Wittgenstein al vacío metafísico. El primer paso va a ser

adentrarse en la concepción que tiene Wittgenstein de la vida, basado en los Diarios, y

la relación que tiene con el mundo, ya que el 11 de junio de 1916 escribe, y lo vuelve a

repetir el 24 de julio del mismo año: “Que la vida es el mundo”55 y eso se transcribe al

Tractatus como: “5.621. El mundo y la vida son equiparables”56. Ya se sabe qué

entiende por mundo, pero no lo que entiende por vida y cómo están conectados. Si se

hurga un poco más en los Diarios se puede encontrar pasajes que ayudan a la

comprensión de dicho concepto. El 24 de julio de 1916, Wittgenstein anota: “La vida

fisiológica no es, naturalmente ‘la vida’. Y tampoco lo es la psicológica. La vida es el

mundo”57. La vida no debe entenderse como vida fisiológica, ni psicológica, ya que

ambas si son la vida podrían encontrarse dentro del mundo y entonces se podría decir

acerca de ellas, pero aún así, no se sabe exáctamente que es, para Wittgenstein, la vida.

Pero si se busca un poco más en sus anotaciones se puede encontrar la siguiente

afirmación el 1 de agosto de 1916: “Sólo de la consciencia de la unicidad de mi vida

surgen la religión - ciencia - y arte” y al día siguiente aclara: “Y esta consciencia es la

57 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 132, 1986.
56 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 138, 2019 (traducido por Isidoro Reguera y Jacobo Muñoz).
55 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 126, 1986.
54 Idem.

29



vida misma”58. Por lo tanto, la vida, que no es ni fisiológica, ni psicológica, se consigue

cuando eres consciente de la unicidad de tu vida, es decir, de que mi vida es única y solo

así se podrá acceder a la vida. Aun así, esta definición no deja muy claro porque

Wittgenstein concibe como equivalentes, o como uno mismo, al mundo y la vida. Si

aceptamos todo lo que hemos dicho acerca del solipsismo en el apartado 3.4., esto es,

que el mundo es mi mundo, y mi mundo es el mundo delimitado por el lenguaje, que es

el que yo entiendo, entonces, se llega a la conclusión de que, como dice Sanfélix: “solo

de este mundo único puedo decir que es mío, que lo vivo, que es un mundo vivido. De

ahí que mundo y vida sean uno”59. Pero no solo hace falta que el mundo sea único y

contingente, y a partir de allí decir que es un mundo vivido y así están conectados mundo

y vida. Sino, que hace falta darse cuenta, reconocer y comprender que porque mi vida

es única se le puede llamar vida como tal. No hay vida sin ese tomar consciencia. Por lo

tanto, parafraseando a San Félix: solo de este mundo único puedo decir que es mío, que

lo vivo, que es un mundo vivido porque soy consciente, a su vez, de la unicidad de mi

propia vida y como se tiene que aceptar la verdad mostrada del solipsismo, esto es, que

el mundo es mi mundo, por lo tanto, los límites del mundo se asemejarán a los límites de

mi vida. Por lo tanto, mundo y vida son uno y lo mismo.

4.3. La visión sub species aeternitatis: vida, mundo, ética y belleza en el

Tractatus

Ahora que ya se sabe cómo entiende Wittgenstein al mundo y a la vida y cómo es

que los concibe como equiparables, a partir de estos supuestos, se puede empezar a

delinear y a trazar la concepción de la ética y de la estética y como está relacionado con

lo planteado anteriormente. La ética en el Tractatus ha sido un tema que se ha discutido

mucho dentro de la literatura ya que en la carta a Von Ficker, Wittgenstein dice:

The point of the book is an ethical one [...] I wanted to write that my book consists
of two parts: of the one that is present here and of everything I have not written.
Precisely this second part is the important one. For the ethical is delimited as it
were from the inside by my book; and I am convinced that strictly speaking it can
ONLY be delimited in this way. In short, I think: everything of which many
nowadays are blethering, I have defined in my book by being silent about it. (El

59 SANFÉLIX, V (2021).: “Tractatus 5.6-5.621”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 133-150, p. 142.
58 Ibidem, p. 134-135.

30



objetivo central del libro es de orden ético [...] Lo que quise escribir, así pues, es lo
siguiente: Mi trabajo consta de dos partes: la expuesta en él, más todo lo que no he
escrito. Y esa segunda parte, la no escrita es realmente la importante. Pues la ética
se delimita desde el interior, por así decir, mediante mi libro; y estoy convencido de
que, estrictamente hablando, sólo así se puede delimitar. En suma, creo que todo
aquello sobre lo que muchos parlotean hoy, yo lo he definido en mi libro
permaneciendo en silencio.)60

A partir de esta cita han surgido varias posiciones acerca de cómo interpretar las

proposiciones éticas y la propia carta a Von Ficker. Se pueden encontrar tres

interpretaciones dominantes en la academia, estas son: la lectura ética (encontrada en la

obra Wittgenstein's Vienna de Janik y Toulmin), la lectura austera (ubicada en la obra

The Oxford handbook of Wittgenstein de Christensen) y la lectura de término medio

(localizada en la obra The fate of wonder: Wittgenstein's Critique of Metaphysics and

Modernity de Cahill). La primera trata de que el objetivo principal del Tractatus es ético

y nos delimita y muestra cómo vivir una vida buena, feliz, ética y bella. La segunda no

defendería que el objetivo del libro es ético, sino que Wittgenstein, clarifica y delimita la

ética sin llegar a definirla y mostrarla. La tercera interpretación consistiría en decir, al

igual que la lectura austera, que el objetivo del libro no es ético, pero Wittgenstein

estaría delimitando y clarificando la ética y sus implicaciones éticas del Tractatus. En

este apartado la tesis que se perseguirá estará más en acorde con la lectura ética, esto es,

que el propósito último del Tractatus es la mostración de cómo vivir una buena vida.

Esta sería, de forma breve, la respuesta que Wittgenstein intenta mostrar tras la crítica y

el vacío de toda metafísica tradicional.

Antes de entrar de lleno en lo que conformaría un análisis de la respuesta de

Wittgenstein hay que advertir que, si se toma al pie de la letra el planteamiento del

Tractatus, este apartado debería consistir de un papel en blanco o si hubiera algo escrito

en él no se debería entender nada, ya que lo que se va a expresar no debería ser

expresable porque se estaría transgrediendo el límite mismo del sentido. A su vez, hay

que realizar una segunda advertencia y es que pienso que la pluralidad de opiniones

acerca de este tema concreto del Tractatus viene de que Wittgenstein establece un

silencio, como dice al final de la carta, pero no un silencio silencioso, sino un silencio

que habla. Wittgenstein al decir no diciendo, al pronunciarse sin pronunciar hace que

los lectores se enfrenten a un silencio que habla y, eso lleva a una multiplicidad de

interpretaciones acerca de lo que quería decirnos y expresar.

60 Carta citada en: MONK, R., op. cit., p. 178, 1990.

31



El 30 de julio de 1916 Wittgenstein escribe en su diario: “¡Pero, a decir verdad,

todo esto es, en algún sentido, profundamente misterioso! ¡Está claro que la ética no

resulta expresable! [...] La ética es trascendente”61 y el 24 de julio del mismo año anota:

“La ética no trata del mundo. La ética ha de ser una condición del mundo, como la

lógica”62. Primero, hay que aclarar que por ética Wittgenstein no entiende una teoría, ni

un manual acerca de lo bueno y lo malo y qué es, sino que, como ya se ha sugerido al

principio del apartado, la ética consiste en conseguir la vida buena, feliz y bella. Pero

esta ética tiene ciertas características diferentes a otras éticas. Primero, se debe entender

como inexpresable o, mejor dicho, inefable, ya que, como se ha comentado

anteriormente, hablar sobre la ética significa transgredir el límite del sentido, por lo

tanto, de la ética no cabe hablar. Además de ser inefable, es trascendental, como dice en

6.241., pero, ¿por qué caracteriza de esta manera a la ética? Como dice el 24 de julio de

1916, la ética debe ser un presupuesto del mundo, no trata de él, pero cabe preguntar

¿por qué la ética no trata sobre el mundo? Tomando como base todo lo dicho acerca de

la concepción tractariana del mundo en el apartado 4.1., Wittgenstein en la proposición

6.41. dice:

6.41. En el mundo, todo es como es y todo sucede como sucede; en él no hay
ningún valor -y si lo hubiera, no tendría ningún valor.
Si hay un valor que tenga valor, entonces tiene que yacer fuera de todo lo que
acontece y ser-así. Pues todo lo que acontece y es así o asá es contingente.
Lo que lo hace no-contingente no puede encontrarse en el mundo, pues de otro
modo sería a su vez contingente.63

La propia contingencia del mundo lo absuelve de cualquier valor (ético) que pueda

tener, ya que si tuviera algún valor estaría vacío. El 2 de agosto de 1916 dice: “Porque

considerado en sí mismo, el mundo no es bueno ni malo”64. El mundo es lo que acontece

y por ello mismo no puede tener valor. Por eso, dice que la ética no trata, ni puede tratar

del mundo, como dice en el propio Tractatus:

6.43. Si la voluntad, buena o mala, cambia el mundo, entonces sólo puede cambiar los
límites del mundo, no los hechos; no aquello que pueda expresarse mediante el
lenguaje.

64 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 135, 1986.
63 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 160, 2019.
62 Ibidem, p. 132.
61 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 134, 1986.

32



Sucinto, el mundo tiene que transformarse por ello en otro completamente distinto.
Tiene que, por así decirlo, mermar o aumentar como un todo.65

Aquello que puede considerarse ético no puede influir en el mundo de ninguna

manera, sino solamente a los límites de él, como bien resume Fairhurst: “In other words:

Non-accidental ethical value must lie outside the accidental happenings which occur in

the world (En otras palabras: el valor ético no accidental debe estar fuera de los

acontecimientos accidentales que ocurren en el mundo)”66. Pero una cosa es que no

pueda tratar del mundo y otra es que sea trascendental ¿por qué llega a tal conclusión?

Wittgenstein al hablar de la vida feliz, es decir, la ética, reflexiona:

¿Cuál es la marca objetiva de la vida feliz, armoniosa? Otra vez vuelve a estar claro
que no puede haber una marca tal, susceptible de ser descrita.
Tal marca no puede ser física, sino sólo metafísica, trascendente.
La ética es trascendente67

Es así como llega a caracterizar a la ética como trascendental, además de inefable,

porque además de residir fuera del mundo, es condición de él. Entonces, la ética es

trascendente, inefable pero Wittgenstein añade: “6.522. Hay por otra parte, lo

inexpresable. Esto se muestra; es lo místico”68. Teniendo en cuenta lo ya dicho en el

apartado 3.5. acerca de las diferentes interpretaciones del decir y mostrar, en este

apartado me ceñiré más a una interpretación más cercana a la expuesta por Padilla, esta

es, que el mostrar es la forma que tiene Wittgenstein de expresar aquello que reside

fuera del mundo, o son el límite mismo, y no entran dentro del límite del sentido.

Wittgenstein vió los efectos que tenía su crítica y como aquello que, para él, era lo más

importante residía en la inefabilidad y fuera del mundo. Entonces, tenía que asegurarse

que persistiera de alguna manera. Por eso, caracteriza a la ética como inefable, como

trascendental y, además, como mística. La caracterización de la ética como mística le

asegura eso que busca, esto es, la expresión de aquello que no reside en el mundo

mediante el silencio que habla y, por lo tanto, no entra dentro de ningún lenguaje con

sentido, como dice Fairhurst:

68 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 164, 2019.
67 Ibidem, p. 134.

66 FAIRHURST, J (2021).: “The ethical significance of the Tractatus Logico-Philosophicus”, Revista teorema,
Vol. XL/2, pp. 151-168, p. 152.

65 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.

33



Although Wittgenstein can say nothing about what ethics and the good ethical life
entrain, it is not part of the written content of the Tractatus, he can show it or make
it manifest (Aunque Wittgenstein nada puede decir sobre lo que entraña la ética y la
buena vida ética, no forma parte del contenido escrito del Tractatus, puede
mostrarlo o hacerlo manifiesto.)69.

Pero, cabe preguntarse cómo es posible vivir una vida ética si el mundo en sí carece

de cualquier valor, como dice Fairhurst:

But if no act in the world has inherent ethical value, how is it possible to be
ethically good and live a good ethical life? Wittgenstein’s remarks in the Tractatus
show that ethics is primarily concerned with achieving ethical goodness and a good
ethical life by adopting a certain view of the world from which we can carry out a
good exercise of the ethical will and solve the riddle of life. (Pero si ningún acto en
el mundo tiene un valor ético inherente, ¿cómo es posible ser éticamente bueno y
vivir una buena vida ética? Los comentarios de Wittgenstein en el Tractatus
muestran que la ética se preocupa principalmente por lograr la bondad ética y una
buena vida ética mediante la adopción de una cierta visión del mundo desde la cual
podemos llevar a cabo un buen ejercicio de la voluntad ética y resolver el enigma
de la vida.)70

Es aquí donde Wittgenstein nos muestra cómo obtener una vida ética en un mundo

carente de valor ético. Para eso, primero, se debe adentrar y explicar la siguiente

proposición, porque una vez despejada estará el camino allanado para sumergirse en la

respuesta de Wittgenstein. En 6.421. dice: “6.421. (Ética y estética son equiparables)”71.

Ya se ha visto que la ética es la indagación de cómo conseguir una vida buena y feliz,

¿cómo puede ser que vivir una vida buena y feliz esté relacionada con la estética? Esta

cuestión se resuelve yendo al núcleo de la respuesta wittgensteiniana. El 20 de octubre

de 1916 Wittgenstein escribe: “El milagro estético es la existencia del mundo. Que

exista lo que existe” y en la proposición 6.44. dice: “Lo místico no consiste en cómo es

el mundo, sino que él sea”72.

La unión que Wittgenstein presenta entre la ética y la estética es posible mediante

una cierta actitud ¿qué actitud es esa concretamente? Para que la ética y la estética sean

equiparables hay que ver el mundo como es, esto es, contingente. Como ya se ha

explicado anteriormente, el mundo es contingencia y de todas las posibilidades

existentes justamente se ha cristalizado esta versión en concreto. Visto de esta manera,

72 Ibidem, p. 162.
71 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 160, 2019.
70 Ibidem, p. 160.
69 FAIRHURST, J., op. cit., p. 159, 2021.

34



el mundo aparece como un milagro, como una maravilla porque ya con que sea, que

exista, sin importar cómo sea, ya es algo extraordinario que haya ocurrido. Ver el mundo

de esta manera es reconocerlo de forma bella. Ya hemos dicho que el mundo es como es

y acontece cómo acontece, pero eso no parece ser lo importante de él. No es el cómo,

sino el que, lo que verdaderamente es importante. Ética y estética son lo mismo porque

si vemos el mundo de esta manera, es decir, bellamente, aceptaremos el mundo tal y

como es (como un milagro) y esta actitud, esta visión nos hará vivir una vida feliz y

buena, como dijo el 21 de octubre de 1916: “Y lo hermoso es, precisamente, lo que hace

feliz”73. Wittgenstein, a la hora de caracterizar esta actitud y esta visión, apela al

concepto spinozista de sub specie aeternitatis, como dice Monk:

So, to understand ethics, one must see the world as a whole [...] In discussing this
view of the world, Wittgenstein adopts the latin phrase used by Spnioza: sub
specie aeternitatis (‘under the form of eternity’). It is the view, not only of ethics,
but also of aesthetics. (Para comprender la ética uno debe ver el mundo como un
todo [...] Al discutir esta visión del mundo (al que ve como una totalidad
limitada), Wittgenstein adopta la frase latina utilizada por Spinoza: sub specie
aeternitatis (‘abajo la apariencia de eternidad’). No sólo es una visión ética, sino
también estética.)74

Mediante esta expresión quiere mostrar el tipo de actitud que se debe tomar, una

actitud de ver el mundo como un todo, pero un todo milagroso, maravilloso y único. Por

eso dice en el Tractatus: “6.45. La intuición del mundo sub specie aeterni consiste en la

intuición como un todo - limitado -. El sentir el mundo como un todo limitado es lo

místico.”75. La intuición del mundo sub specie aeterni aúna en sí la intrínseca relación

entre ética y estética, como dice el 7 de octubre de 1916: “La obra de arte es el objeto

visto sub specie aeternitatis; y la buena vida es el mundo visto sub specie aeternitatis.

No otra es la conexión entre arte y ética.”76. Por lo tanto, este sentir, esta actitud, este

ver el mundo consiste, a su vez, en un componente clave de la respuesta que

Wittgenstein nos quiere mostrar. Por eso, a partir de lo mostrado anteriormente, llega a

la siguiente conclusión: “6.43. El mundo del hombre feliz es otro que el del

desdichado”77. Aunque pueda parecer una aserción trivial, esconde tras de sí la esencia

de todo lo que se acaba de exponer en este apartado. Ya que, si no se ve la unicidad del

77 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.
76 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 140, 1986.
75 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 162, 2019.

74 MONK, R., op. cit., p. 143, 1990.

73 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 145, 1986.

35



mundo como un milagro, se está condenado a ir en contra de aquello que no se puede

cambiar y, por tanto, se vivirá desdichadamente nuestras vidas. En cambio, si se acepta

el mundo como una maravilla única e irrepetible, se aceptará el mundo desde los ojos

de la belleza y eso traerá una vida feliz y, como vida y mundo son lo mismo, nuestro

mundo cambiaría totalmente. Por eso, el mundo del feliz es otro que el del infeliz, como

dice Fairhurst:

Accordingly, by seeing the world correctly, one learns to live in harmony and
acceptance with the world and whatever fate may bring, regardless of whether it
coincides or not with one’s wishes and desires. The world, consequently, becomes a
happy one. (En consecuencia, al ver el mundo correctamente, uno aprende a vivir
en armonía y aceptación con el mundo y cualquier destino que pueda traer,
independientemente de si coincide o no con los deseos y anhelos de uno. El mundo,
en consecuencia, se vuelve feliz.)78

En resumen, el sentir y el ver sub specie aeternitatis se convierte en el objetivo

principal de la obra y del propio Wittgenstein, pero, claramente, no puede decirlo

porque su propia crítica desde el sentido le prohíbe traspasar el límite que él mismo ha

establecido, debe, entonces, mostrarlo. Por eso, en la carta a Von Ficker recalca que hay

una parte escrita (dicha) y otra no-escrita que está mostrada, que es la más importante.

La ética que se puede encontrar en el Tractatus desde el silencio que habla, que él

mismo ha impuesto en la obra, intenta transmitir la visión sub specie aeternitatis que

nos proporciona, a su vez, un ver correcto del mundo y una manera de poder vivir una

vida feliz y bella. Habría que recordar que Wittgenstein escribió, pensó y redactó todo

mientras se encontraba en la guerra. Es allí donde uno se da cuenta de lo que es

realmente importante, como dice Schopenhauer:

Undoubtedly it is the knowledge of death, and therewith the consideration of the
suffering and misery of life, that give the strongest impulse to philosophical reflection
and metaphysical explanations of the world (Sin duda es el conocimiento de la muerte,
y con ella la consideración del sufrimiento y la miseria de la vida, lo que da el impulso
más fuerte a la reflexión filosófica y a las explicaciones metafísicas del mundo.)79

Para Wittgenstein este impulso culminó, mediante su planteamiento, en la visión

sub specie aeternitatis, como dice el 29 de julio de 1916: “Parece como si no fuera

79 SCHOPENHAUER, A.: The world as Will and Representation. Volume I, Dover Publications, Nueva York,
1966, p. 161.

78 FAIRHURST, J., op. cit., p. 160, 2021.

36



posible decir más que: ¡Vive feliz!”80. Esto sería la respuesta que Wittgenstein nos

quiere brindar tras su crítica a la metafísica desde el sentido, ¡pero recordad! Todo lo

que acabo de decir realmente no lo he dicho, sino que lo he mostrado ¿cómo?

Escuchando atentamente al silencio que habla. Por lo tanto, se podría concluir diciendo

que este apartado podría considerarse como una hoja en blanco, porque no estoy

realmente diciendo nada, pero esta hoja en blanco sería, aún así, la más importante de

todo este trabajo.

4.4. El Tractatus como paradoja: interpretación y solución

Una vez vista la respuesta que Wittgenstein propone tras el abandono y la crítica a

la metafísica tradicional, le queda un obstáculo más antes de poder acabar su obra. Al

seguir paso a paso su crítica uno se puede dar cuenta que todo el planteamiento

tractariano cae en una enorme paradoja, como se da cuenta el propio Wittgenstein,

escribe en la proposición 6.54.:

6.54. Mis proposiciones elucidan a través de que, quien me comprenda, termine
finalmente por reconocer que aquellas son contrasentidos, si él por ellas - sobre
ellas - ha logrado ascender por encima de ellas. (Por así decirlo, tiene que tirar de la
escalera después de haber subido por ella).
Tiene que superar estas proposiciones, entonces verá el mundo correctamente.81

Como se puede leer claramente, Wittgenstein percibe que él mismo ha caído en su

propia trampa, porque al establecer el límite del lenguaje desde el sentido para criticar la

metafísica tradicional, el propio contenido del Tractatus no entra dentro del mismo

límite, ya que intenta hablar de aquello que no puede expresarse, como dice Morris: “Es

decir, si no es verdadero en la manera en la que aparece afirmar que no es verdadero,

entonces es verdadero”82. Esta paradoja parece ser muy diferente a otras paradojas que

se pueden encontrar en otras obras filosóficas, como por ejemplo en la obra de Carnap,

donde su paradoja está allí, pero él peca de ignorancia. En cambio, Wittgenstein se da

cuenta de ella, lo expresa al final del Tractatus, pero la deja tal cual está. No busca

solucionarla, ¿por qué? Esta cuestión ha llevado a muchas divergencias interpretativas

de las que han surgido varias posiciones al respecto. La primera se denomina como la

82 MORRIS, M.: El «Tractatus» de Wittgenstein. Guía de lectura, Cátedra, Madrid, 2015, p. 353.
81 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 164, 2019.
80 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 133, 1986.

37



concepción de las verdades-inefables, que se suele concebir como la perspectiva más

tradicional83. Esta concepción concibe que Wittgenstein está intentando comunicar

verdades filosóficas sin enunciarlas o expresarlas en un lenguaje con sentido, ya que si

son enunciadas se convertirían en un contrasentido. La manera de argumentar la

comunicación de estas verdades suele diferenciarse en dos argumentos. El primero se

suele explicar mediante la dicotomía decir y mostrar, esto es, “las verdades empíricas

ordinarias, desde este punto de vista, se dicen, mientras que las verdades inefables de la

filosofía sólo pueden mostrarse”84. El segundo argumento utilizado para explicar la

comunicación es que, según esta perspectiva, las verdades inefables:

Son comunicadas mediante combinaciones de palabras que no tienen sentido, las
cuales representan combinaciones imposibles de cosas. Captamos la verdad de las
verdades inefables cuando vemos que las combinaciones representadas son en
efecto imposibles.85

El problema con esta concepción tiene que ver con su uso de la palabra verdad, ya

que, en el Tractatus, para que algo sea verdad primero tiene que ser una proposición

posible, esto es, que los elementos de la proposición concuerden con los objetos del

hecho que representa. Ahora, cuando esa proposición que representa un hecho se

cristaliza en el mundo de forma efectiva, entonces es verdad. Entonces, según

Wittgenstein, la noción de verdad y falsedad se restringe a aquellas proposiciones que

pueden ser dichas y, por lo tanto, no mostradas. Si Wittgenstein quiere comunicarnos

una serie de enunciados filosóficos inefables no pueden ser bajo la forma de la verdad

porque si se encuentran fuera de todo posible lenguaje no pueden ser verdad porque la

verdad solo se encuentra dentro del límite del sentido.

La segunda interpretación que surge al intentar resolver la paradoja procede de la

nueva tradición llamada “The New Wittgenstein” (El nuevo Wittgenstein) que ofrece

una lectura resoluta del Tractatus86. Esta nueva lectura puede denominarse como la

concepción del sinsentido-parcial. Ésta defiende que la solución a la paradoja no está,

de alguna manera, fuera del texto, sino dentro de él, es decir, según estos autores, una

parte del texto, llamado el marco del Tractatus, es verdadera y tiene sentido. Este marco

86 Esta visión puede encontrarse en: DIAMOND, C (1991).: “Throwing away the ladder: How to read the
Tractatus”, en The Realistic Spirit, Cambridge Press, pp. 179-204.

85 Ibidem, p. 354.
84 MORRIS, M., op. cit., p. 355, 2015.

83 Esta versión se puede encontrar en: HACKER, P.M.S. (2000).: “Was he trying to whistle it?”, en CRARY, A, y
READ, R, The new Wittgenstein, Routledge, London, pp. 353-388.

38



tiene la función de comentar la otra parte del texto que contiene la mayor parte de

filosofía del Tractatus (lo que conforma la metafísica, la teoría de la representación y del

lenguaje, el solipsismo, etc) que es un puro sinsentido. Entonces, el rol de la parte con

sentido es decir que la otra parte es un sinsentido. Así se resolvería la paradoja

encontrada en la proposición 6.54. El problema con esta posición es que el texto en sí, es

una obra filosófica y según ellos la filosofía del Tractatus es un sinsentido, por lo tanto,

“el texto en su totalidad es un sinsentido si también algo de él lo es, por lo que la

concepción del sinsentido-parcial ha de ser errónea”87. De momento, aún no se ha

encontrado una manera de poder resolver o evitar la paradoja, pero parece que ese es el

problema mismo de toda esta cuestión. En las visiones anteriores se ha concebido la

paradoja como aquello que invalida al Tractatus mismo y que hay que encontrar una

manera de lidiar, resolver o evitar. Igual la paradoja no debe ser resuelta, sino que debe

dejarse tal cual está, igual la paradoja tiene que dejarse sin resolver para que el Tractatus

consiga su objetivo. Lo que vengo a sostener en este apartado es que la paradoja es

necesaria para que el planteamiento de Wittgenstein alcance su objetivo principal, este

es, obtener la visión sub specie aeternitatis. La paradoja no invalidaría al Tractatus,

sino que lo culminaría. Entonces, debe considerarse como aquello que hace mover a la

mecánica intrínseca del Tractatus, como aquello que le da vida, que lo completa y que

cierra su círculo como obra y filosofía.

Si se fija más en detalle, se puede ver como Wittgenstein se da cuenta de la

paradoja que se encuentra en el corazón de su planteamiento, pero no la resuelve, ni lo

intenta, sino que añade que es necesario darse cuenta de ésto, para poder superar las

proposiciones, ascender tras ellas y ver correctamente el mundo. Este ver correcto del

mundo se refiere a la visión sub specie aeternitatis vista en el apartado anterior. Por lo

tanto, el objetivo último del libro no es uno que se pueda encontrar dentro de él, sino

que lo sobresale y lo sobrepasa, como dice Morris: “Tanto la cadencia de la expresión

como su posición en el texto muestran que su propósito es otro: llevar a uno más allá (en

cierto sentido) de las cuestiones de las que se ha ocupado el libro”88.

La escalera, a la que Wittgenstein se refiere que hay que tirar, es una metáfora del

propio Tractatus, esto es, el Tractatus es una escalera que se va ascendiendo mientras

uno va comprendiendo las proposiciones, sólo para darse cuenta que una vez escalada

toda la escalera tiene que tirarla, tiene que superarla y sobrepasarla porque si quiere

88 Ibidem, p. 365.
87 MORRIS, M., op. cit., p. 358, 2015.

39



llegar al objetivo último del Tractatus, la visión sub specie aeternitatis, tiene que dejarlo

atrás, tirarlo y solo así verá correctamente el mundo. El Tractatus se tiene que

sacrificarse a sí mismo si quiere alcanzar su objetivo. Aunque cabe preguntarse ¿qué

hace uno una vez ha llegado hasta la cima y ha tirado la escalera? Aquí se empieza a

entrar en un terreno de interpretación propia ya que Wittgenstein no aporta nada acerca

de la cuestión anterior, pero aun así, Eilenberger propone la siguiente visión:

Pero, ¿qué hacer a esa nueva altura alcanzada, una vez que se quita la escalera?
¿Tiene debajo el hombre un suelo donde caer? La verdad es que solo le queda una
cosa: ¡la decisión de saltar! ¡De saltar a la fe! ¡De saltar a una existencia
verdaderamente ética! ¡De saltar a la libertad! ¡Y, además, de dar ese salto con la
plena conciencia de la fundamental ausencia de algo donde sostenerse, de un suelo
firme! Un salto a la nada, si «algo» significa un hecho intramundano, un suelo o un
factum. Solo el auténtico salto sin suelo supone auténtica fe, pues solo ella se
abstiene desde el principio de toda expectativa fundada de una recompensa
experimentable de justicia, salvación, inmortalidad o cualquier otra consecuencia
de las que clásicamente promete la religión.89

Yo no estaría del todo de acuerdo con la interpretación del salto a la nada, sino que

Wittgenstein nos propone una felicidad basada en la contemplatividad. Si seguimos el

juego literario propuesto por Eilenberger, no habría que saltar a la nada, una vez

llegados a la cima, sino que, simplemente, habría que tirar la escalera y sentarnos,

contemplando la maravilla única que es el mundo. Eso cabría hacer una vez entendido el

Tractatus. Pero dejando de lado esta cuestión literaria e interpretativa, si uno se fija en el

Prólogo, se puede ver que Wittgenstein escribe: “(El Tractatus) Habrá alcanzado su

objetivo si logra dar satisfacción a quien lo leyó, comprendiéndolo”90, pero ¿qué

significa comprender el Tractatus? Comprender la obra no es solamente entender todas

las proposiciones, sino entender que hay que superarlas para así ver correctamente el

mundo, es decir, para que el objetivo del libro se cumpla hace falta que el Tractatus se

quede atrás, como una escalera para después tirarla. Wittgenstein concluye en el

Prólogo:

Soy, pues, de la opinión de que, en lo esencial, los problemas (filosóficos) quedaron
finalmente resueltos. Y si no estoy en un error al respecto, el valor de este trabajo

90 WITTGENSTEIN, L., op. cit., p. 52, 2019 (Prólogo) [Cursiva mía].
89 EILENBERGER, W., op. cit., p. 109, 2019.

40



consiste, en segundo lugar, en que muestra cuán poco se ha hecho cuando se han
resuelto los problemas.91

¿Qué nos está intentado decir Wittgenstein al final del prólogo? Parece ser que

resolver los problemas que han plagado a la filosofía durante siglos mediante la crítica

desde el sentido no sería lo importante, sino solamente muestra cuán poco se ha hecho

en nuestras vidas. Como se ha dicho anteriormente, las reflexiones de Wittgenstein

nacieron cuando se encontraba al filo de la muerte, combatiendo contra ella todos los

días. Es aquí, en ese lugar, donde uno reflexiona y se da cuenta que ha hecho y que no

ha hecho, que le gustaría cambiar y hacer diferente, qué haría si podría obtener un poco

más de tiempo y si sobrevive ese horror. Por eso, no ve valor alguno resolviendo los

problemas de la filosofía, sino el verdadero valor está en poder vivir una vida buena,

feliz y bella. Allí reside todo valor. Por eso, acaba el Tractatus con la famosa

proposición 7: “7. Sobre lo que no se puede hablar, sobre eso, se tiene que guardar

silencio”92. Es en esta breve frase donde se alberga esencialmente todo el planteamiento

de Wittgenstein, la crítica y la respuesta, unidas conjuntamente, expresadas de la forma

más concisa, pero a la vez, de la forma más bella y enigmática. Efectivamente, sobre lo

que no se puede hablar hay que guardar silencio, sabiendo que ese silencio guarda

dentro de él aquello que es lo más importante que jamás no se ha dicho.

92 Ibidem, p. 164.
91 Ibidem, p. 52.

41



5. El silencio de la cumbre: conclusión

El final se avecina, el círculo se cierra, el recorrido está llegando a su fin. Si uno

llega a la cúspide del Tractatus y se encuentra a sus puertas, es en estos momentos, justo

antes del final, donde me gusta volver la mirada atrás y ver el recorrido que uno ha

tenido que tomar para llegar al momento justo donde se encuentra, en este caso,

recordar los pasos que ha tenido que subir hasta llegar al último escalón. Primeramente,

se ha tenido que sumergir en las profundidades temporales que conformaban el espíritu

de la época en la que estaba sumergido, no sólo el propio Wittgenstein, sino toda una

generación que formaban un nueva era en filosofía, como diría Eilenberger, un tiempo

de magos. Este tiempo mágico tuvo que lidiar con una nada imperante que había

surgido por diferentes factores histórico-filosóficos, pero también de las diferentes

críticas realizadas hacia la metafísica tradicional y occidental. Una de esas críticas era la

crítica wittgensteiniana desde la sospecha a la falta de sentido contra toda metafísica.

Aun así, esta crítica no se realizó sin consecuencias severas, ya que Wittgenstein tuvo

que lidiar con diferentes problemas. El primero fue la paradoja del otro lado del límite,

cuestión que ya se ocupó Kant insatisfactoriamente y que Wittgenstein tenía que

encontrar una manera diferente de solucionar dicha paradoja. Él encontraba tal solución

en el lenguaje. El segundo problema era la relegación del sujeto metafísico a la posición

del límite del mundo, como consecuencia de la lógica misma de la crítica

wittgensteiniana a la metafísica, actuando como guardián entre el reino del decir y el

reino de lo inefable. Por último, encontrar la solución de estos problemas y

consecuencias no fue posible sin un armazón teórico bien estructurado y, más en

concreto, sin la dualidad conceptual decir (Sagen) y mostrar (Zeigen). Sin estos

conceptos muchos de los planteamientos y conclusiones a los que llega Wittgenstein no

hubieran sido posibles. Por eso, un análisis riguroso de esos conceptos es entrar a la

médula misma del Tractatus, a la esencia de toda la filosofía del primer Wittgenstein.

Una vez visto este primer apartado, que correspondería a la crítica contra toda

metafísica, faltaba recorrer lo que conformaría la respuesta ante ese vacío espiritual

epocal. Este vacío debía ser llenado de nuevo y Wittgenstein lo llenó con silencio. Esa

es la respuesta wittgensteiniana, pero el silencio establecido por Wittgenstein, no es

cualquier silencio, sino un silencio que habla, pero ¿cómo puede un silencio hablar?

Nos habla mostrando. Si uno se adentra a este reino de la inefabilidad primero debe

42



realizar un análisis de la primera proposición, específicamente un estudio por una nueva

traducción que cambiaría el significado de todo el Tractatus. Una vez, re-traducida la

primera proposición ya se puede entrar de lleno a la concepción que tiene Wittgenstein

del mundo (Welt) y, después, a la noción que tiene sobre el concepto de vida en los

Diarios filosóficos y su conexión intrínseca con el mundo. Teniendo en cuenta lo

anterior, se puede entrar en la propuesta wittgensteiniana de la visión sub species

aeternitatis, visión que conforma la vida feliz en la que ética y estética se moldean en

una misma forma y se convierten en uno y lo mismo. Por último, para cerrar el círculo

tractariano, había que visitar a la paradoja encerrada en el corazón del Tractatus, en

concreto, sus diferentes concepciones e interpretaciones y después una solución que

uniría la paradoja con la visión sub species aeternitatis de una manera más completa.

¡Todo esto sin realmente decir ni una sola palabra! Permaneciendo y escuchando al

silencio que habla impuesto por el propio Wittgenstein.

Una vez visto ya el recorrido que se ha tenido que tomar para llegar hasta el punto

preciso donde se encuentra uno al subir toda la escalera tractariana, ya puede apoyar

bien en el último escalón y llegar a la cima. Solo para que nada más llegar a ella,

entiendas que esa gran escalera, que te ha acompañado hasta el final del trayecto, debe

desaparecer para siempre, debe dejarse caer para poder estar enteramente donde te

encuentras. De esta manera hay que apresurarse y darle un ligero toque y que caiga y

desaparezca, sin poder ser recuperada nunca más. Es así, como ya obtienes la visión y la

vida que el Tractatus ha mostrado mediante ese silencio impuesto. Es así, como uno,

cuando deja caer la escalera, se encuentra en la cumbre, en la cima donde el silencio

reina. Es allí, donde uno se sienta, cierra los ojos, toma una bocanada de aire fresco,

encuentra la calma y aguarda un instante a que lo inefable se le impregne y le penetre en

lo más profundo. En ese preciso instante, cuando aquello que no puede ser dicho entre

en su alma, abre los ojos y allí se encontrará con la felicidad, en el silencio de la

cumbre.

43



Bibliografía

Fuentes primarias:

HEIDEGGER, M.: Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003.

SCHOPENHAUER, A.: The World as Will and Representation. Volume I, Dover

Publications, Nueva York, 1966.

WITTGENSTEIN, L.: Diario filosófico (1914-1916), Editorial Planeta-De Agostini,

Barcelona, 1986.

WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus, Tirant Humanidades, Valencia,

2019 (traducción de Jesús Padilla Gálvez).

WITTGENSTEIN, L.: Tractatus logico-philosophicus-Investigaciones filosóficas,

Editorial Gredos, Barcelona, 2017 (traducción de Jacobo Muñoz e Isidoro Reguera).

ZAMBRANO, M.: Hacia un saber sobre el alma, Alianza editorial, Madrid, 2000.

Bibliografía crítica:

APEL, K.O.: Semiótica trascendental y filosofía primera, Editorial Síntesis, Madrid,

2010.

APEL, K.O. (1967).: “Wittgenstein y Heidegger: la pregunta por el sentido del ser y la

sospecha de falta de sentido contra toda metafísica”, Diánoia, vol. 13, nº. 13, p.

111-148, (Traducción de Bernabé Navarro).

CONANT, J (1991).: “Throwing Away the Top of the Ladder” The Yale Review, nº 79,

pp. 328-364.

D’AGOSTINI, F.: Analíticos y continentales. Guía de la filosofía de los últimos treinta

años, Ediciones Cátedra, Madrid, 2000.

DIAMOND, C (1991).: “Throwing away the ladder: How to read the Tractatus”, en The

Realistic Spirit, Cambridge Press, pp. 179-204.

EILENBERGER, W.: Tiempo de magos. La gran década de la filosofía 1919-1929,

Taurus, Barcelona, 2019.

FAIRHURST, J (2021).: “The ethical significance of the Tractatus

Logico-Philosophicus”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 151-168.

GLOCK, H-J.: A Wittgenstein Dictionary, Oxford: Blackwell, 1996.

44



GLOCK, H-J.: Schopenhauer and Wittgenstein. Language as Representation and Will,

Cambridge University Press, 2006.

HACKER, P.M.S. (2000).: “Was he trying to whistle it?”, en CRARY, A, y READ, R,

The New Wittgenstein, Routledge, London, pp. 353-388.

MCGINN, M (2001).: “Saying and Showing and the Continuity of Wittgenstein’s

Thought”, The Harvard Review of Philosophy, nº IX: pp. 24-36.

MONK, R.: Ludwig Wittgenstein: The duty of a genius, The Free Press, 1990.

MORRIS, M.: El «Tractatus» de Wittgenstein. Guía de lectura, Cátedra, Madrid, 2015.

RICARD, F.: Agnès 's final afternoon, HarperCollins Publishers, Nueva York, 2003.

SANFÉLIX, V (2021).: “Tractatus 5.6-5.621”, Revista teorema, Vol. XL/2, pp. 133-150.

STENIUS, E.: Wittgenstein’s Tractatus. A critical exposition of its main lines of thought,

Oxford, 1960.

TEJEDOR, C.: Starting with Wittgenstein, Continuum International Publishing Group,

New York, 2011.

VALDÉS VILLANUEVA, L.M. (2004).: “Wittgenstein como lector de Kant”, Daimon.

Revista de Filosofía, nº 33, pp. 49-63.

WISCHIN, K (2012).: “La distinción entre decir y mostrar y la superación de los

problemas filosóficos”, Disputatio. Philosophical Research Bulletin, Vol.1. nº. 1, pp.

49-60.

45


