
Trabajo Fin de Máster

Ser y Tiempo: ser-en-el-mundo y la
comprensión de la existencia humana

Being and Time: being-in-the-world and
understanding of human existence

Autora

Elena Figueras Ramos

Directora

Luisa Paz Rodríguez Suárez

Facultad de Filosofía y Letras / Máster Universitario en Investigación en Filosofía
2021/2022



Índice

1. Introducción …………………………………………………………………. 2

2. Ser-en-el-mundo y pregunta por el ser …………………………………….. 5

3. Existencia …………………………………………………………………….. 8

3.1. Diferencia ontológica ………………………………………………….. 10

3.2. Analítica del Dasein …………………………………………………… 13

3.3. Dasein como superación del dualismo cartesiano …………………… 16

3.4. Cuidado [Sorge] como sentido existencial del Dasein - Ocupación

[Besorgen] de los útiles …………………………………………………….. 19

4. Existencia en el Mundo: ahí ……………………………………………….. 23

4.1. Mundo como existencial ………………………………………………. 25

4.2. Ser-sí-mismo y finitud ………………………………………………… 28

4.3. Coexistencia como modo cotidiano de ser-sí-mismo ………………… 30

5. Conclusión ………………………………………………………………….. 33

6. Bibliografía …………………………………………………………………. 35

1



1. Introducción

El propósito de este trabajo es argumentar cómo Ser y Tiempo nos puede servir de

ayuda a la hora de reflexionar y comprender acerca de nuestra propia existencia humana. La

analítica del Dasein que realizará en esta obra se basa en cuestionar las estructuras

fundamentales que se dan por hecho en la tradición, al preguntarse por el ser del ente

humano. La pregunta por el ser pretende determinar las condiciones para construir ontologías,

que servirán de base a las ciencias ónticas1. Las ciencias ónticas presuponen estructuras

ontológicas, por lo que realmente es importante centrarse primero en el ámbito ontológico.

¿Qué me hace ser propiamente humana? ¿Se puede realmente llegar a comprender qué es lo

que nos hace humanos? Este trabajo será una reflexión del modo en que pensamos acerca de

lo humano: de la existencia, la finitud, del mundo, los otros, la afectividad, etc. El ser humano

es finito, la muerte como situación límite marca desde el comienzo su existencia, enfocada

hacia su fin. El ser-en-el-mundo que expone Heidegger pretende dejar atrás el pensamiento

solipsista de lo humano, que se ha reflexionado como ajeno al mundo y a los otros. El trabajo

será dividido en dos grandes bloques: la existencia, y la existencia en el mundo.

En primer lugar, para poder analizar la existencia, primero debemos diferenciar los

términos de ser y de ente, ya que si queremos acercarnos al término de ser, para así

comprender al ser humano, debemos tener en cuenta que el ser que buscamos no es ningún

ente. El ente es todo lo que hablamos, se puede determinar su ser sin tener estructuras previas

para definir teóricamente su sentido. El ser lo asumimos cuando nos comportamos, asumimos

estas estructuras previas. Para poder analizarlo, debemos preguntarnos por el ente que tiene la

posibilidad de ser, debemos hacer que el ser se vuelva transparente en este ente. Para ello, nos

centraremos en el concepto de existencia como Dasein2. El Dasein es la estructura

fundamental que consideraremos como interpretación del ser humano. La existencia del

Dasein es el propio Dasein, se comprende continuamente cuando sigue-siendo, cuando decide

seguir esta existencia. Tiene una relación con el ser diferente al resto de entes, no se presenta

del mismo modo, sino que vive dentro de una comprensión del ser, siendo este ente el que es

capaz de preguntarse por el ser. Esta capacidad le es dada en tanto que existe de un modo

concreto, que consideramos como Existenz3, y remite a su existencia en cada caso. Heidegger

se centra en realizar una analítica del Dasein para así plantear de nuevo la pregunta por el ser.

Una vez indaguemos en ese sentido, deberíamos tratar de comprender los modos de ser del

3 Ibíd., p. 63.
2 Ibíd., p. 28.
1 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, pp. 31-32.

2



ente que somos cada uno de nosotros en cada situación. Para poder preguntarnos por el ser,

primero debemos interpretar la comprensión que asumimos, por lo que expondremos las

diferencias con respecto del pensamiento de Descartes, que consideramos que es la principal

figura de la visión del ser humano de la tradición. Como ya hemos expuesto, la figura del

Dasein es central en el pensamiento de Heidegger. En este sentido, nos sirve para señalar una

superación del pensamiento cartesiano, el dualismo que ha regido en la tradición y que ha

contaminado la posibilidad de la pregunta por el ser, además de haber otorgado una jerarquía

mayor al ente. Para analizar la estructura fundamental del Dasein debemos tener en cuenta

que su sentido existencial es el cuidado, Sorge4, que llevará a concebir la ocupación,

Besorgen5. El cuidado nos hace relacionarnos de una determinada forma con los modos

cooriginarios al Dasein, llevando a una comprensión del ente intramundano y asumiendo

cierta ocupación con él.

En segundo lugar, nos centraremos en la existencia en el mundo. El Dasein establece

el modo de acceso a la realidad, que sólo es accesible como ente “dentro” del mundo, es

decir, como ente intramundano. El acceso al ente, de este modo, se funda en la constitución

fundamental del Dasein, en el ser-en-el-mundo. El Dasein, en cuanto existe, existe en su ahí,

que llamamos mundo. Para descubrir el mundo, el Dasein debe estar abierto. El mundo es un

modo de ser y una apertura del propio Dasein: es un existencial, no algo externo. La relación

con el ente intramundano remite a nuestra propia existencia, que se ve comprendida en cada

situación. Nos planteamos el problema ontológico: el cómo podemos comprender el mundo,

cómo accedemos a él. La realidad ya no se entiende como un estar-ahí puro de las cosas, sino

que remitimos a ella como un término ontológico que refiere al ente intramundano, remite al

cuidado del Dasein y a sus posibles modos. En todo comprender del mundo está comprendida

la existencia, y en todo comprender de la existencia, está comprendido el mundo. Esta

comprensión del Dasein nos muestra su finitud y su poder-ser, es decir, su horizonte de

posibilidades. Para profundizar en el tema de la muerte, mencionaremos a Jaspers y su noción

de situación límite, ya que nos muestra cómo el Dasein comprende este tipo de situación de

forma distinta, tanto en el ámbito óntico como ontológico. El Dasein se ve arrojado a la

existencia, sin embargo, él es el que decide en cada caso, es el que se hace cargo de su

estar-siendo. Este mundo como existencial que habremos explicado es compartido con el

resto de Dasein, es decir, no se da únicamente en cada sujeto de forma abstracta. Se da un

5 Ibíd.
4 Ibíd., p. 78.

3



mundo compartido que llama Heidegger como Mitwelt6, que nos proporciona el fenómeno de

la familiaridad con el mundo. Este mundo hay que contemplarlo como coestar, en un sentido

ontológico-existencial. Se trata de la condición en la que vive el Dasein junto con la presencia

del resto.

En definitiva, habremos profundizado acerca de las estructuras de pensamiento en

Heidegger en relación con la cuestión de la existencia, argumentando el porqué de su utilidad

hoy en día al reflexionar acerca del ser humano. Heidegger nos enseña el camino de la

existencia humana como una existencia compartida, como una ocupación en el mundo y

como la conciencia del tiempo. Cada uno de los apartados principales nos llevan a

comprender la estructura existencial humana, analizando sus modos de ser y las posibilidades

de su existir.

6 Ibíd., p. 139.

4



2. Ser-en-el-mundo y pregunta por el ser

Ser y Tiempo nos sirve para poder comprender al ser humano un poco más, sin

embargo, es un proyecto fallido7 debido a que no consigue su propósito, que es realizar una

ontología fundamental. Su pensamiento se basa en trabajar e interrogar los conceptos hasta

que se vuelven transparentes, se trata de definirlos de tal forma que sean comprensibles en

relación con la estructura existencial humana, no en contra de ella. Se trata de aclarar

conceptos, fenómenos que asumimos como ciertos a pesar de que no los hemos puesto bajo

análisis. Ser y Tiempo remite al Semestre de 19198, donde expone Heidegger un método para

acercarse a lo que llama como “fáctico”: el acercamiento que considera correcto se basa en

las preguntas de qué y cómo. Lo fáctico es aquello que sólo podemos apuntar, que no

podemos conocer, sólo vivir o experimentar, erlebt9. Este experimentar remite a que el ser

humano percibe lo fáctico, lo asume, a pesar de que no pueda explicarlo. Aquí nos ofrece su

análisis del mundo que denominará como circundante, Umwelt10, mediante la hermenéutica

de la facticidad del Dasein. El giro con la tradición comienza exponiendo la filosofía no como

ciencia sino como algo que le pasa al Dasein, algo que proviene de él y no del exterior. Si

partimos de la idea de ciencia en general, debe entenderse como posibilidad del Dasein, que

puede llevar a cabo ciencias ónticas, de lo ente, o ciencia del ser, ontología, que remite a la

filosofía11. Por ello, debemos investigar la vida misma, la experiencia misma, no el

conocimiento. A Heidegger le interesa la vida, la historia, liberándose posteriormente de la

fenomenología y de la filosofía que remite a lo neokantiano.

Heidegger expone el ser-en-el-mundo como centro de la analítica existencial. Si

queremos averiguar algo del ente que se hace la pregunta por el ser, debemos introducirnos

en el Dasein y sus modos de ser. Su obra Ser y Tiempo se centra en la filosofía del ser, en la

pregunta por el ser y en el ser-en-el-mundo como nuevo modo de comprender al ser humano.

Comprendemos el ser en tanto que existimos, en tanto que vivimos dentro de esta

comprensión del ser. La comprensión del ser es algo que asumimos, algo en lo que vivimos y

aquello en lo que en este trabajo trataremos de dar un acercamiento. Es por ello que se nos

mantiene oculto, a pesar de que lo pre-comprendemos con el simple hecho de relacionarnos y

decidir ante situaciones. El ser es lo más cercano y lo más lejano en consecuencia, lo

11 Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza, p. 52.
10 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 88.
9 Ibíd., p. 27.
8 Se trata de KNS 1919, War Emergency Semester, que expone Kisiel en: Ibíd., p. 21.
7 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California Press, p. 3.

5



utilizamos en nuestro día a día pero no nos paramos a pensar en qué es lo que asumimos12.

Para acercarnos al ser del Dasein, debemos analizarlo en su cotidianeidad. En la

cotidianeidad del Dasein encontramos su modo de ser esencial, el cuidado. El cuidado es el

sentido de referencia de la vida13, no nos muestra la fenomenología de la vida sino que nos

muestran su direccionalidad, es la propia esencia del Dasein. Sorge remite a la apertura

humana a la existencia, a su modo de ser esencial.

La pregunta ontológica es la primera acerca de la realidad, y la preguntamos a raíz de

nuestra conciencia o conocimiento intuitivo. “La pregunta «¿qué es el ente en cuanto ente?»

es la pregunta de la ontología, la pregunta por la estructura de ser del ente”14. Al Dasein y a la

constitución del ser del Dasein le pertenece: la aperturidad en tanto cuidado, la condición de

arrojado al mundo, el proyecto hacia su poder-ser y la caída. El propósito de Heidegger es

volver a reflexionar lo que hasta hoy se ha interpretado:

“Hasta hoy, la psicología, la antropología y la psicopatología consideran al ser humano como

un objeto [G] en un sentido amplio, como algo que está-ahí, como un sector del ente, como el

conjunto de lo constatable por la experiencia en el ser humano.

Se omite con ello la pregunta de qué es el ser humano y cómo es el ser humano como tal; o

sea que él se comporta fundamentalmente en su esencia con otro ente y con él mismo, y que esto por

su parte sólo es posible porque él comprende ser. («Comportarse» significa aquí una relación fundada

a través de la comprensión de ser.)”15

El objeto al que remite el texto, hace referencia a “Gegenstand”16, en tanto que el ser

humano nunca puede objetivarse, nunca puede estar-ahí en un espacio, entendiendo este

espacio como algo externo al sujeto humano y ajeno a él. El ser humano es trascendente, es

decir, trasciende de su onticidad, no es un mero objeto que está-ahí que se puede analizar

mediante las ciencias ónticas. El ser humano es el ente que se hace cargo de su ser y que se

mueve dentro de una comprensión del mismo, tiene una dimensión ontológica. Su existencia

no remite a la Vorhandenheit17, en tanto que no es reducible al resto de entes. El Dasein como

estructura existencial tiene una doble estructura, óntica y ontológica. El ser de este ente queda

oculto, a diferencia del resto de los objetos, de entes. El Dasein tiene un modo de existir

17 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 27.
16 Ibíd., p. 10.
15 Ibíd., p. 235.
14 Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 196.
13 Ibíd., pp. 180-181.

12 Redondo Sánchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privación en el análisis de la vida en el primer Heidegger” en
Thémata. Revista de Filosofía 24. Universidad de Salamanca, pp. 172-173.

6



distinto al resto de entes, la cual hemos llamado existenz, que remite a la vida humana en

tanto que no están meramente presentes, es trascendente. La existencia del resto de entes, o

del ser humano tal y como se entendió en la tradición remite a la existentia18. La existenz

frente a la existentia, es decir, la vida humana frente a la vida del resto de seres vivos, tiene

una dimensión añadida que le define como tal: se trata de la temporalidad. El Dasein existe

en tanto que fue su pasado, es su presente y se proyecta en su futuro. El fragmento nos ayuda

a comprender que debemos abandonar la comprensión del ser humano como objeto, ya que

entonces no nos centramos en qué es realmente el ser humano, cuál es su esencia, qué

comprende y cómo. Si queremos analizar su comportamiento, debemos plantearnos primero

el ser de este ente, ya que todo comprender remite a la comprensión del ser que señalemos.

18 Ibíd., p. 63.

7



3. Existencia

La existencia es el concepto central que queremos analizar en este trabajo. Lo

tendremos en cuenta en tanto fenómeno, a través del análisis que realiza Heidegger en Ser y

Tiempo. Para plantearnos la existencia, debemos ir al ente que es consciente de su propia

existencia. Este ente lo podríamos entender de forma cotidiana como ser humano, pero

Heidegger utiliza un término que designa precisamente la existencia: Dasein. A este ente que

se pregunta por su ser, por su existencia, lo analizaremos dentro de su cotidianeidad. Ya con

este primer paso habremos definido qué es la diferencia ontológica, en qué se diferencia el ser

del ente. La importancia que le da Heidegger a la existencia en tanto que define al Dasein,

difiere con el pensamiento de Descartes, ya que éste se centraba en el conocimiento y en el

pensamiento para definir lo que entendemos como humano, además de considerarlo como

fundamento de la propia existencia. Heidegger, sin embargo, se centra en la vivencia y en la

comprensión del ser para definir qué es lo humano. Lo central es el Dasein en su

cotidianeidad, que comprende su existencia y comprende a los entes que le rodean hasta tal

punto que les son útiles.

La diferencia ontológica está estrechamente relacionada con el siguiente punto a

tratar: la analítica del Dasein. Debemos aclarar que cuando preguntamos por el sentido del ser

la investigación no se convierte en algo más profundo19, no se trata de buscar algo más allá

del ser, sino preguntarte por el ser mismo, dentro de la compresibilidad del Dasein. El sentido

del ser no está opuesto al ente o al propio ser, sino que surge precisamente cuando nos

preguntamos por el ente. El Dasein es la estructura ontológica que elige Heidegger para poder

volver a plantear la pregunta por el ser, precisamente porque existe dentro de una

comprensión del ser. El Dasein, en cuanto comprende, “gesta sentido”20. De este modo, la

analítica existencial heideggeriana es la investigación de la vida misma, no se trata de una

cosmovisión21 cerrada y objetivante, sino que se trata de ir a los cimientos de la propia vida,

se trata de analizarla para poder apuntar a lo fáctico. Para Heidegger, lo principal no es

conocer, como sí ocurre en Descartes, sino que es el vivir y experienciar.

Al plantearnos esta diferencia, surge la pregunta por el ser, la cual debe ser llevada

mediante la figura del Dasein. Para poder llevarlo a cabo, debemos emprender una analítica

21 Kisiel habla de “worldviews”, que hemos traducido por cosmovisiones, que remite a la fenomenología que
realizó Husserl, de la que se aleja Heidegger debido a su carácter objetivante. Esto lo encontramos en: Kisiel, T.
(1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California Press, p. 17.

20 Rodríguez Suárez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formación de la razón hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 103.

19 Ibíd., p. 171.

8



del Dasein, un análisis de la existencia del ser-en-el-mundo, el cual nos aclare qué es el ente

que es capaz de preguntarse por el ser y por el mundo. Para poder aclarar esto, debemos

plantearnos qué es el Dasein, qué es el ser, qué es el “ahí” del Dasein, cómo comparte el

Dasein su existencia y su mundo con el resto de Dasein, qué diferencia al Dasein con

respecto a los animales, y todas las preguntas que podamos plantear acerca del Dasein y su

existencia. Todo remite a la existencia del Dasein, no al conocimiento, no a un mundo

“externo”. El Dasein tiene su direccionalidad a través del cuidado, de lo que llama Heidegger

como sorge, que le hace estar vuelto al mundo. Este estar vuelto al mundo hace que el Dasein

se ocupe de él. Se encuentra en un estado existencial de impropiedad, del cual sólo puede

salir mediante situaciones concretas que le hagan abrirse a otro modo de ser: la propiedad.

Esta ocupación concreta la llama Heidegger como besorgen. Por lo tanto, el cuidado lleva

necesariamente a la ocupación al Dasein22.

Heidegger realiza una crítica del pensamiento cartesiano23, que se ha ido arrastrando

en el pensamiento filosófico hasta su época. Descartes se centra en el sujeto humano, y en lo

que considera su aspecto racional. Diferencia la res cogitans y la res extensa, lo psíquico y lo

físico. Se da una primacía de la mente humana, la cual es capaz de pensar y con ello

Descartes ve el comienzo de la existencia. Heidegger se centrará en otro tipo de existencia, en

la que no hace falta nada previo: el existir es lo primero. A partir del existir, podremos ver

otras dimensiones humanas como la comprensión y el lenguaje. El mundo en Descartes es

visto como extenso, como un ente ajeno al sujeto humano, por lo que es muy difícil poder

vincularlos. El ser humano y el mundo no mantienen una conexión aparente, sino que se dan

de forma separada y luego interactúan. Heidegger realiza una crítica de este modo de analizar

el mundo, precisamente haciendo cooriginarios al “sujeto” y al “mundo”. De este modo,

entabla una conexión intrínseca entre mundo y ser humano, exponiendo que no se pueden dar

de forma ajena, separada. Heidegger realizará la analítica del Dasein precisamente para poder

explicar con mayor precisión qué es el Dasein y cómo se vincula con el mundo y con los

otros, qué es lo que hace que el Dasein se co-pertenezca con sus modos de ser, con los

elementos que le constituyen en su existencia situada.

El cuidado del Dasein es central en la analítica existencial precisamente porque no es

un comportamiento del Dasein, sino que es algo fáctico, algo que el Dasein es, su poder-ser,

un modo de ser esencial e intrínseco. De este modo, podemos profundizar en los modos de

ser del Dasein y en su estructura existencial. De este modo, el Dasein es responsable de su

23 §19-20-21 en Ibíd.
22 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 211.

9



ser, decide lo que es, y esto implica una relación con el ente intramundano. El Dasein no

decide su arrojo, se encuentra ya existiendo, pero es responsable de su existencia, de su

estar-siendo. El cuidado lleva al Dasein a una apertura con respecto del mundo, le posiciona

de una forma determinada ante la existencia. Debemos entender que el mundo no es algo

ajeno o externo al Dasein, sino que se constituyen mutuamente. Existe una serie de modos de

ser del Dasein, que llamamos existenciarios, existenzial24, que constituyen la aperturidad del

ser-en-el-mundo, es decir, del Dasein siendo en su cotidianeidad. Estos existenciarios se

utilizan para dejar atrás las categorías en las que tratábamos de encajar en la tradición al ser

humano. De este modo, no encajamos al Dasein en categorías, sino que exponemos los

existenciarios que le componen de forma intrínseca y necesaria.

La existencia es central en el Dasein. Para comprender la existencia de un modo más

completo, debemos entender que la existencia se da necesariamente con la constitución del

mundo como parte del propio Dasein. Debemos tener en cuenta que en todo comprender del

mundo, pre-comprendemos la existencia, pero también se da de forma contraria: en el

comprender de la existencia, pre-comprendemos el mundo. Existencia y mundo no se pueden

separar, no son categorías o trascendentales, sino que son existenciales: forman parte del ser

del ente que denominamos ser humano. Este concepto de existencial es importante en todo el

pensamiento heideggeriano, ya que pretende dejar atrás la categorización de los entes,

analizándolos dentro de la estructura existencial del Dasein, demostrando su relación

existencial con el mismo.

3.1. Diferencia ontológica

Cuando nos preguntamos por el ser no pretendemos definirlo, no debemos caer en ese

modo de ver al ser como óntico, pues al no ser un ente no es posible definirlo. Sin embargo,

podemos tener en cuenta que la comprensión del ser está implícita en todo ente, por lo que es

necesario relacionar ambos términos. El ser parece un concepto evidente por sí mismo, pero

precisamente por ello lo suponemos sin cuestionarnos esta suposición. Lo que pretendemos

hacer es tratar de comprender y explicar qué suponemos cuando nos preguntamos por el ser

de un ente, y más concretamente, qué suponemos cuando nos preguntamos por el ser del ente

humano, para luego preguntar por el ser en general. En la tradición hemos supuesto una gran

suma de conceptos que no hemos puesto bajo cuestión en ningún momento, lo cual ha hecho

que se oscurezca la pregunta por el sentido del ser, y el ser mismo. Cada concepto que

24 Eduardo Rivera traduce el término alemán por “existencial”. Sin embargo, para evitar confusiones tendremos
en cuenta la traducción de José Gaos, de 1951, que se refiere a “existenciarios”.

10



Heidegger utiliza en Ser y Tiempo, pretende explicarlo para así poder comprenderlo, en

relación con los significados en alemán y sus relaciones existenciales con el ser humano.

Resulta una tarea complicada, y en ocasiones no resulta tan exacta como pretende, pero es

importante llevar a cabo este método fenomenológico para así poder realizar un análisis de lo

humano, una analítica de la existencia en tanto Dasein.

La diferencia ontológica es la base del pensamiento heideggeriano, concretamente de

la analítica existencial que realiza en Ser y Tiempo. Se trata de la distinción entre el plano del

ser y del ente. Acerca del ser, tenemos una pre-comprensión acerca de lo que es, lo asumimos

y lo utilizamos en nuestra cotidianeidad. Existe una comprensión del ser implícita en todo

ente, ya que el ser siempre lo es de un ente. El ser es un trascendental, va más allá del ente.

Como ya hemos expuesto, se trata de un concepto indefinible, no se puede concebir ni

percibir como un ente. La propia indefinibilidad del ser es lo que invita a Heidegger a

preguntar por su sentido, a remontar por la pregunta por el sentido del ser, que ha sido

ocultada en la tradición filosófica al haber confundido los conceptos, al haberlos

jerarquizado, haciendo filosofías que subordinan el ser, al ente. Se trata de dos modos

distintos, y en la tradición se confunde a su vez esta idea: se atribuye el ente al ser. Heidegger

trata de aclarar que el ser no es reducible al ente. La tradición ha reducido al ser a res, a cosa,

pero el ente es un tipo distinto de ser. El ser exige “un modo particular de ser mostrado”25.

Pero, ¿cómo accedemos al ente? ¿Y qué es el ente? El ente es todo lo que hablamos, es lo que

somos y el modo en que lo somos. El ente es algo que es, contiene un ser-así. Podemos

introducirnos un poco más en los modos de ser, ya que el de los entes es el ser-ahí o

Vorhandenheit.

El ser de los entes es el ser-ahí en el mundo circundante. Heidegger utiliza el término

de vorhandenheit para referirse al ser de los entes ya que se encuentran ahí, a disposición del

ser humano. El ser del ente humano, su esencia como ya hemos expuesto, es el cuidado,

sorge, y su existencia es un tipo de existencia concreta llamada existenz. El existir como tal se

denomina Dasein, y es el ente que se pregunta por el ser, que vive en la comprensión del ser.

Este modo concreto de la existencia consiste en hacerse la pregunta por el ser: preguntarse

por comportamientos y modos de ser de un ente determinado. Esta existencia se define por la

apertura al mundo y al resto de Dasein a través de la comprensión de su ser. El existir no es

una acción, es la ejecución de sí mismo en cada caso, en cada situación. El Dasein es el ente

que somos en cada caso nosotros mismos, que tiene la posibilidad de ser y preguntar. En el

25 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 27.

11



plano óntico, se habla de los entes por medio de categorías. En el plano ontológico,

necesitamos otros conceptos para hablar del ser, por lo que utilizaremos los existenciarios

para poder expresar conceptualmente el modo de ser del existir humano. Al elaborar la

pregunta por el ser, hacemos que el ente que pregunta se vuelva más transparente en su ser, lo

cual nos permite acceder a su verdadero modo de ser. Se trata de la inversión del paradigma

cartesiano: primero estamos vivos, después concebimos el pensamiento y la razón.

La diferencia ontológica, y la filosofía de Heidegger, nos parecen importantes a la

hora de cuestionar las estructuras fundamentales de la filosofía y del pensamiento mismo.

Este cuestionamiento de las estructuras permite que el conocimiento y las ciencias avancen,

que sean exactas en sus premisas y en el conocimiento que presuponen, que no se centren en

explicar. Los conceptos con los que trabajamos y asumimos diariamente se construyen a

partir de la interpretación de entes, en función de cómo interpretamos la constitución

fundamental de su ser. La ontología, por lo tanto, se basa en la interpretación del ente

histórico en su historicidad propia, no desde la teoría. El Dasein no se presenta entre otros

entes, es el ente al que “le va en su ser este mismo ser”26, es decir, es el responsable de su

existencia, aunque no en primer lugar se siente el autor, Ursache27. ¿Qué quiere decir que no

se sienta el autor de su propia existencia? La tarea individual de la situación humana

particular y temporal es que yo existo aquí y ahora. Esto se asocia a la culpa del ser: por mi

situación soy quien soy, tengo que ser quien soy.

El Dasein es arrojado a la existencia, no es su decisión. Yo no soy el autor de mi

existencia, pero tengo que serlo, tengo que hacerlo mío. En un primer lugar parece que no

tengo la autoridad de mi existencia, pero realmente soy el autor, soy la persona capaz de

decidir qué hacer con la existencia. El Dasein posee la verdad de su propia existencia, se

encuentra existiendo en la comprensión de su propio ser. ¿Es precisamente la huida de

nuestra posibilidad de morir la que nos hace dueños de la existencia? La situación límite de la

muerte que expondremos en el apartado 4.2. nos ayuda a comprender que la posibilidad de la

muerte es radicalmente mía, en su certeza e indefinición28. Mi muerte es la última posibilidad

óntica del Dasein. La muerte se mantiene como situación límite, como la única situación

fáctica de su autor. El Dasein es ontológico: se encuentra en una comprensión de ser, existe

en ella, se comprende antes de que lo podamos tematizar.

28 Ibíd., p. 436.
27 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California Press, p. 434.
26 Ibíd., p. 32.

12



3.2. Analítica del Dasein

El Dasein en Ser y Tiempo remite propiamente a la existencia. La palabra Dasein es

crucial ya que en alemán significa existencia, pero a su vez Heidegger la utiliza por su doble

dimensión. Por un lado, da hace referencia a la apertura29 propia del Dasein, ya que se

encuentra abierto al mundo, a su existencia, lo cual le permite relacionarse con el mundo y

con el resto. Esto que llamamos apertura se trata de ocuparse con las cosas, de existir. La

apertura nos lleva a poder comprender un mayor horizonte de posibilidades en nuestra

existencia, nos hace trascender más allá de nuestra onticidad. Por otro lado, sein hace

referencia al ser, a que el Dasein es capaz de hacerse la pregunta por el ser y por ello

Heidegger se acerca más a la pregunta por el ser en general. El ser es lo principal al realizar la

pregunta ontológica, por lo que el Dasein nos será central para poder siquiera plantearla. No

existe ningún otro ente que pueda preguntarse por el propio ente y por el ser del ente. Esta

posibilidad existencial determina ontológicamente al Dasein, que se proyecta en su

existencia. Las posibilidades las puede ver a través de su temple anímico: “en la apertura

proyectante de estas posibilidades él ya está siempre anímicamente templado”30, por lo que el

Dasein se relaciona a partir de los determinados temples anímicos en que se encuentre en

cada situación. Esta pregunta por el ser y por el temple anímico del Dasein se dirige

inevitablemente a la realidad. En Descartes, por ejemplo, se entremezclaban esta pregunta

con la del mundo exterior, lo cual hacía más oscuros y menos específicos los caminos a los

que llegaría su filosofía.

El Dasein es la estructura universal del ser humano. Éste siempre se comprende desde

su existencia, desde las posibilidades de sí mismo: de ser y de no-ser. “La comprensión se

produce entonces desde el horizonte de una determinada experiencia”31. Esta existencia está

constantemente siendo decidida por el Dasein, como la posibilidad de dejar de ser. La

cuestión de la existencia sólo se puede resolver desde el existir mismo, por lo que para poder

preguntarnos por el ser debemos analizar el ente que es capaz de preguntarse por su propio

ser. Si conseguimos analizar el ser del Dasein, podríamos alcanzar el ser en sí. El

ser-en-el-mundo le pertenece de manera esencial. El Dasein prima sobre todo otro ente: el

Dasein está determinado por la existencia, es ontológico en función de su determinación por

la existencia, y constituye la comprensión de la existencia de todo ente ajeno al Dasein. El

31 Rodríguez Suárez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formación de la razón hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 96.

30 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 167.
29 Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 327.

13



Dasein existe siempre en función del cuestionamiento de la pregunta por el ser. La pregunta

por el ser es la comprensión de la esencia del Dasein, la comprensión pre-ontológica del ser,

en la que vivimos. Por ello, el comprender o Verstehen32 es tan central en el Dasein, es un

modo de ser. El Dasein es capaz de cuestionarse por el ser debido a que lo asume, se trata de

la pre-comprensión en la que existe. En esta pre-comprensión asume el ser de los entes,

capacitándose de este modo a saber cómo tratar con ellos, cómo poder utilizarlos como útiles

o encontrar algo así como un sentido común en el uso y en las relaciones.

El Dasein es un ente que en su ser se comporta con respecto de este ser, su existencia

siempre remite a lo que somos, a la humanidad finita. El Dasein existe, es el ente que soy

cada vez yo mismo, pero también el ente que he sido y el ente que se proyecta en el futuro. Al

Dasein le pertenece el ser-cada-vez-suyo, no puede dejar de ser sí mismo, pues aún con la

decisión de cambiar sigue siendo quien es. Esta pertenencia es su condición de posibilidad de

la propiedad e impropiedad. El Dasein existe en uno de estos modos, o en su indiferencia,

pero nunca podemos hablar del Dasein sin un modo de ser o una disposición. La disposición

afectiva es un modo de disponerse del Dasein al mundo, es un modo de relacionarse con él

pero que a la vez determina toda relación posterior. Befindlichkeit33, o lo que llamamos

temple anímico o disposición afectiva, es un existencial que siempre pertenece al Dasein.

Como hemos adelantado, el Dasein siempre se encuentra anímicamente templado, incluso

cuando se trata de indiferencia: su estado de ánimo va variando. Se trata de cómo está, en

función de nuestra apertura afectiva, seamos conscientes o no. El Dasein, en tanto arrojado o

Geworfenheit34, se encuentra de forma afectiva en este arrojamiento. Jamás seremos dueños

de un estado de ánimo. La disposición afectiva abre al Dasein en su condición de arrojado.

No es un estado psicológico, no se trata de reflexión35. Debemos alejarnos de este sentido

tradicional de considerar los afectos como formas de conocimiento, pues se trata de algo

anterior a lo racional. Cuando el Dasein se encuentra indispuesto afectivamente, de mal

humor, el mundo circundante se nubla. El estado de ánimo forma parte del ser-en-el-mundo,

emerge de ahí, no viene de dentro ni de fuera. El temple anímico no es un estado interior que

se exterioriza, no se relaciona con lo psíquico. Se trata de un modo existencial de la

aperturidad del mundo. La disposición afectiva abre al Dasein en su condición de arrojado, es

el modo existencial en el que el Dasein se entrega al mundo y se esquiva a sí mismo.

35 Ibíd., p. 155.
34 Ibíd., p. 154.
33 Ibíd., p. 153.
32 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 161.

14



Es contradictorio, pues el ser del Dasein es lo más cercano a nosotros mismos, ya que

lo somos en cada caso, en cada situación en que existimos, en cada relación con el ente

intramundano. A su vez, el ser es lo más lejano, ya que a pesar de estar-siendo en todo

momento, lugar y situación, realmente no podemos alcanzarlo: está siempre presente pero

pasa desapercibido. Al Dasein le es inherente moverse en función de su ser, vivir en esta

comprensión. El Dasein tiende a comprender su ser desde el mundo, desde los entes con los

que se relaciona. El Dasein es ónticamente cercano a sí mismo y ontológicamente lejano.

Debemos reflexionar acerca de cómo acceder al Dasein, para que se muestre a sí mismo y

desde sí mismo. Para ello, debemos analizar al Dasein de forma inmediata, en su

cotidianeidad media, cuando está viviendo, y no sacarlo de ahí para analizarlo.

La cotidianeidad del Dasein es crucial para analizarlo ya que se encuentra arrojado en

la existencia, se encuentra absorto en las relaciones con el ente intramundano. La caída o

Verfallen36 es una determinación existencial del Dasein, es la prueba de la existencialidad del

Dasein. En la caída está el poder-ser-en-el-mundo, la impropiedad37. El Dasein sólo puede

caer mediante el comprender y la disposición afectiva. La existencia propia sólo es una forma

modificada de asumir esta cotidianeidad. La impropiedad, por lo tanto, es un modo en el que

el Dasein se absorbe por el mundo y por la coexistencia de los otros en el uno. Cuando el

Dasein se encuentra en una situación que le saca de su cotidianeidad, entonces se da cuenta

de su existencia, es consciente de ella y se le presenta la existencia propia, siendo consciente

también de que anteriormente se encontraba en otro tipo de existencia. La angustia, que

explicaremos más adelante, es un ejemplo de una de las situaciones que sacan al Dasein de su

cotidianeidad y de su existencia impropia, le revela posibilidades de su ser que antes no había

experimentado.

En la analítica del Dasein, el tiempo será el sentido del ser del Dasein. “El Dasein es

de tal manera que, siendo, comprende algo así como el ser”38. El ser se ha hecho visible en su

carácter temporal, por ello, el tiempo es el horizonte de toda comprensión del ser, es la

condición de posibilidad de su historicidad: es el pasado, y su ser acontece desde su futuro.

Heidegger “vincula la aprioridad del sentido con la temporalidad de la vida fáctica, con la

historicidad del Dasein”39. Las experiencias pasadas se encuentran anticipadas en su ser, por

lo que todo está determinado por la historicidad. La tradición aleja al Dasein de su

39 Rodríguez Suárez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formación de la razón hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 106.

38 Ibíd., p. 38.
37 Ibíd., p. 197.
36 Ibíd., p. 193.

15



historicidad, por lo que debemos deshacernos de esto, para poder hacer transparente la

pregunta por el ser. Heidegger llama a esto en el parágrafo sexto como destrucción40. Esta

destrucción se basa en una deconstrucción del pensamiento tradicional, se trata de una

reformulación de las estructuras. Heidegger pretende reflexionar y analizar al ser humano,

mediante la pregunta por el sentido del ser. La forma de tratar la pregunta por el sentido del

ser es fenomenológica: yendo a las cosas mismas. La fenomenología le sirve precisamente

por la exactitud que le proporciona, hacia la realización de una ontología fundamental. La

ontología, en este sentido, sólo es posible como fenomenología: se analiza y se centra en los

fenómenos inmediatos. Heidegger consigue que se vuelva al pensamiento del ser, a la

concepción de que el ser es un tema fundamental de la filosofía, y concierne a todo ente.

3.3. Dasein como superación del dualismo cartesiano

El plano óntico de la existencia remite a la vivencia del organismo humano, a lo que

remitimos tradicionalmente como “cuerpo”. Esta concepción tradicional de corporalidad se

basaría en la existencia como materia viva, como ente. La noción de Dasein en Heidegger

remite a la existencia, a su plano ontológico pero también al óntico. La existencia es lo

primero que todo ser humano tiene, mucho antes de plantear cualquier tipo de conocimiento o

de pensamiento. Heidegger remite la importancia de su analítica hacia la experiencia

existencial del ser humano. Esto resulta revolucionario en comparación con Descartes, ya que

éste considera el pensamiento como fundamento que permite la existencia. Como ocurre con

Heidegger en el siglo XX, la ontología del mundo de Descartes también marcó un antes y un

después en la filosofía, tratando de fundamentar el mundo como extensión, como constitución

de la propia espacialidad, a lo que llamará como mundo o res extensa.

En las Reglas para la dirección del espíritu, encontramos que Descartes examina el

conocimiento humano, exponiendo la razón como facultad principal del ser humano, la cual

puede mostrar la verdad del mismo. Este método, que denomina Mathesis universalis41, se

fundamenta en su concepto de “mente”, la cual permite al ser humano conocer el mundo.

Este concepto remite al fundamento de nuestra propia mente, remite a nuestra capacidad

intelectual de construir conocimiento. Heidegger expone cómo podríamos hablar de que

Descartes no define el sum de Cogito [ergo] sum42, pese a que lo establezca como cogito. Es

decir, Descartes no define la existencia que conlleva el pensar, simplemente la asume y la

42 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 67.
41 Descartes, R. (1996): Reglas para la dirección del espíritu. Madrid: Alianza, p. 86.
40 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 44.

16



utiliza sin cuestionarla. La analítica cartesiana debería plantear la pregunta ontológica por el

sentido del ser del sum, de la existencia. El problema cartesiano para Heidegger es suponer

un tipo de existencia sin plantearlo previamente, sin realizar una teoría específica de la

existencia asumida. Una vez comprendido el sum, se podría establecer las cogitationes, el

pensamiento o conocimiento. A su vez, Descartes ve la determinación fundamental del

mundo en la extensión, que a su vez es constitutivo de la espacialidad, y ésta del mundo. De

nuevo, Heidegger no partirá de esta teoría cartesiana sino que expondrá el mundo como

existencial, como intrínseco al ser humano, aunque sin negar tampoco su espacialidad o

extensión.

Descartes, en su análisis de la realidad, hace una distinción entre la res cogitans y la

res extensa. Los entes se determinan por su sustancia, que considera Descartes que equivale a

su ser. La extensión se atribuye a la cosa corpórea, que puede variar de dimensiones y que

entonces depende únicamente de lo externo. La sustancia o ser es central en el pensamiento

cartesiano, ya que determina las diferencias esenciales entre los entes. Descartes no evita la

pregunta ontológica por la sustancia, sino que declara que es inaccesible43. Pero: si el ser no

es accesible como ente, ¿estamos hablando de una forma pura de sentido del ser y de la

sustancia como hacía Kant? Para Descartes, la res cogitans y la res extensa no necesitan otros

entes. Heidegger centra la analítica del Dasein precisamente en la copertenencia de ambas

partes que tradicionalmente se habían separado radicalmente. Descartes determina el mundo

como res extensa: se basa en la sustancia, no aclara el sentido de su ser ya que es inaclarable.

Heidegger quiere deshacerse de este dualismo jerárquico entre el ser y el ente, no revertirlo.

El ente que Descartes trata de comprender ontológicamente por medio de la

extensión, es el mundo44. Debe analizarlo a través del ente intramundano, de lo “a la mano”.

La vía de acceso cartesiana al mundo es el conocimiento, lo físico-matemático. El

comprender se da a través del conocimiento matemático, mientras que el saber ontológico se

da a través del ser como estar-ahí. Descartes no ve necesario plantearse el acceso al ente

intramundano, por lo que no podemos exigir a Descartes algo que es ajeno a su horizonte. Lo

que hacía Descartes mediante la res cogitans y la res extensa, es querer solucionar el

problema entre el yo y el mundo (como en sus meditaciones I y VI). Heidegger no seguirá

este camino, pues no podemos recurrir a la extensión como determinación fundamental del

mundo, a pesar de la justificación fenoménica, para comprender la espacialidad del Dasein.

44 §21, en Ibíd.
43 Ibíd., p. 115.

17



El Dasein en Heidegger no es un sujeto45, es la estructura originaria fundamental que

analiza, el ente que se pregunta por el ente, por el sentido del ser. Su trascendencia le

diferencia con el resto de entes. La trascendencia no es una propiedad del Dasein como

sujeto, sino que se trata del propio Dasein. No se trata de realizar una cosmovisión, como sí

expondremos más adelante que pretendía Jaspers, sino que se trata de centrarse en la

existencia y analizarla. Tampoco se trata de continuar con las relaciones sujeto-objeto que

ofrecía la tradición, desde Descartes hasta Husserl, entre otros. De lo que se trata es de dejar

de lado el uso de las categorías y comenzar a utilizar los existenciarios, que son formas

concretas de señalar los modos de ser del Dasein. Las categorías neokantianas, por ejemplo,

no sirven para expresar la experiencia fundamental de la que aquí nos queremos centrar. Se

trata de centrarnos en una situación donde decidimos si la filosofía vive o muere.

El dualismo cartesiano, a su vez, remite al ser humano en tanto dualista, en tanto

división entre lo corporal y lo pensante. Descartes expone que al examinar qué existe en el

mundo, “en ese momento ya no sé sólo que existo en cuanto cosa pensante, sino que se ofrece

también a mi espíritu cierta idea acerca de la naturaleza corpórea”46. Si bien es cierto que

Descartes duda sobre si se trata de una misma naturaleza, en primer lugar lo expone como

dos diferenciadas. Heidegger no defenderá tampoco este dualismo, sino que hablará del

Dasein como unidad. No profundizaremos mucho en este tema, ya que este trabajo se centra

en la existencia y no en la corporalidad, pero Heidegger ampliará este modo de ver el cuerpo

como objeto, como presencia y extensión. Heidegger ampliará el cuerpo físico o Körper47 del

que habla en los Seminarios de Zollikon, y expondrá también un cuerpo existencial o vivido,

Leib48, que remite a la ocupación práctica con las cosas. No se trata de un mero estar-ahí, sino

de la dimensión ontológica corporal, es decir, “el estar en el espacio para el Dasein implica

un moverse con familiaridad entre las cosas del mundo y un conocimiento tácito de los entes

del mundo cotidiano”49.

Lo que bloquea el discurso heideggeriano es la orientación de la antropología

antiguo-cristiana. La antropología tradicional define al ser humano como animal racional, lo

49 Lagos Berríos, R. (2020): “Heidegger y la cuestión del cuerpo en Ser y Tiempo: Buscando el lugar del cuerpo
en la analítica existencial del Dasein” en LÍMITE Revista Interdisciplinaria de Filosofía y Psicología 15 (3).
Universidad de Santiago de Chile, p. 10.

48 Ibíd.

47 Se aclara en la nota del traductor, en este caso Ángel Xolocotzi Yáñez, la utilización de Körper como cuerpo
mensurable u “objetivo”, y Leib como cuerpo vivido. Esto lo encontramos en: Heidegger, M. (2014): Seminarios
de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 10.

46 Descartes, R. (1977): Meditaciones Metafísicas con objeciones y respuestas. Madrid: Ediciones Alfaguara, p.
49.

45 Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, pp. 282-283.

18



cual deja completamente de lado todo el ámbito existencial que define a lo humano como

humano en sí. El ser humano no es equiparable a un animal, ya que el animal no comprende

su existencia y mundo como lo hace el ser humano. El animal se relaciona con su entorno por

medio de instintos, mientras que el Dasein se constituye junto con el mundo, son parte el uno

del otro, no pueden darse bajo ningún caso por separado. El mundo no es una sustancia o ente

exterior a lo humano, son constituyentes. Entendemos aquí al ser humano como ser-ahí en

cada caso, como situación y tener-que-ser. No se debe reducir al ser humano a la animalidad

o a la racionalidad. El ser humano trasciende más allá de sí mismo, no podemos considerarlo

únicamente desde un horizonte óntico sino también ontológico. Esta reducción del ser

humano a animal lleva precisamente a lo que pretende evitar Heidegger: a que la pregunta

por el ser caiga en el olvido, se vea como obvia y asumida. El Dasein se relaciona con el

mundo y con los otros a través del cuidado, y se relaciona con los útiles mediante la

ocupación en la cotidianeidad.

3.4. Cuidado [Sorge] como sentido existencial del Dasein - Ocupación

[Besorgen] de los útiles

El Dasein establece relaciones con el mundo a través del cuidado. Se trata de la

esencia de la existencia, de lo que nos guía. Nuestro comportamiento depende de nuestras

preocupaciones, pero no debemos entender este concepto en un sentido trágico, sino siempre

dentro de este contexto existencial en el que nos movemos a lo largo de este trabajo. El

cuidado en este sentido existencial se ve proyectado en las cosas de nuestro entorno, en

nuestras posibilidades, en las situaciones en las que nos encontramos, y en todo lo

relacionado con nuestra existencia. El cuidado nos ayuda a anticipar lo que puede ocurrir,

pero esto también ocurre con la pre-comprensión del mundo en la que nos movemos, y con

nuestro contexto significativo o significatividad, lo que llama Heidegger como

Bedeutsamkeit50. Esta significatividad es la estructura del mundo, a lo que remite el Dasein.

El ser-en-el-mundo se entiende como ocupación, está absorto en el mundo del que se

ocupa. El conocimiento es un modo de existir del Dasein que se funda en el ser-en-el-mundo,

por ello, requiere una previa interpretación. El Dasein abre el mundo en su disposición

afectiva. El Dasein existe fácticamente, tiene un modo de ser que es llevado ante sí mismo,

que es abierto para sí en su condición de arrojado. La condición de arrojado es el modo de ser

de un ente que siempre es sus posibilidades, que se comprende en y desde ellas, que se

50 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 108

19



proyecta en ellas. El sí mismo es inmediato y regularmente impropio, está siempre caído. La

angustia, por ejemplo, es el temple anímico que presenta el fundamento, que nos permite

captar la totalidad originaria del ser del Dasein. El ser del Dasein, por lo tanto, se revela como

cuidado51.

La angustia es el temple anímico del Dasein que abre la posibilidad del ser del Dasein,

la cual nos da información óntica del Dasein en tanto ente. La angustia52 lleva al Dasein ante

su propio ser, lo aísla de sus modos de ser que le acompañan siempre en la cotidianeidad. Es

decir, la angustia le saca de la cotidianeidad, donde se encuentra con su propio ser sin

mediación. En la caída, el Dasein lo que hace es huir de sí mismo, de la posibilidad última de

su muerte, por lo que no se pone ante sí mismo, se da la espalda. La angustia como

disposición afectiva abre el mundo en cuanto mundo, revela en el Dasein su poder-ser. Se da

un solipsismo existencial: la angustia lleva al Dasein a un no-mundo, a un estar-ahí carente de

mundo, a un no-estar-en-casa. Sólo en la angustia, al aislar al Dasein de todo, se da la

posibilidad de una apertura privilegiada, lo cual no quiere decir que sea deseable. Esta

apertura consiste en sacarle de su caída, de la cual nunca ha salido, revelándose entonces los

dos modos existenciales de su ser: le revela la posibilidad de la propiedad, y la impropiedad

en la que se encontraba. Estas son las posibilidades de su ser, junto con su esencia, que

corresponde con el cuidado. El cuidado se da a priori, antes de todo comportamiento fáctico y

de cualquier situación. El cuidado es siempre ocupación y solicitud. Esta disposición afectiva

que el cuidado ha llevado a cabo, se trata del  “anticiparse-a-sí del Dasein”53.

“El Dasein es su aperturidad [Erschlossenheit]. Será necesario, pues, sacar a la luz la

constitución de este ser. Pero, en medida en que la esencia de este ente es la existencia, la frase

existencial «el Dasein es su aperturidad» quiere decir, al mismo tiempo, que el ser a que este ente le

va en su ser es tener que ser su «Ahí». Además de precisar la constitución primaria del ser de la

aperturidad, será necesario, en conformidad con la tendencia de nuestro análisis, hacer una

interpretación del modo de ser en que este ente es cotidianamente su Ahí”54.

Pasamos de hablar de la existencia a la existencia del mundo, con la ayuda de dos

conceptos correlacionados: los conceptos de sorge y besorgen. El cuidado del Dasein vuelto

al mundo es ocupación55. La ocupación con el mundo y los útiles se da de forma esencial,

55 Ibíd., p. 78.
54 Ibíd., p. 152.
53 Ibíd., p. 210.
52 §40-41-42, en Ibíd.
51 Ibíd., p. 201.

20



gracias a la pre-comprensión en la que el Dasein existe. Esta pre-comprensión le proporciona

los medios para saber relacionarse con el mundo y los útiles, sin la necesidad de reflexionar

acerca de las posibilidades o modos de relacionarse posibles. El cuidado también es un modo

existencial esencial, no se trata de algo reflexionado, de una pre-ocupación que se haya tenido

que plantear lingüísticamente. La analítica existencial del Dasein se centra en el

ser-en-el-mundo, en su estructura unitaria y originaria del ser. Su estructura determina

ontológicamente sus posibilidades y modos de ser.

Para preguntarnos por el mundo, debemos preguntar quién es el que propiamente es,

existe, en la cotidianeidad media del Dasein. El “ser-en” del Dasein no es el mismo modo en

que los entes están en el mundo. Los entes son “categoriales”56, mientras que el ser del

Dasein es un existencial. El ser-en no hace referencia a la espacialidad, no hay un cuerpo

dentro del mundo: “«in» [en alemán] procede de innan-, residir, habitare, quedarse en; «an»

significa: estoy acostumbrado, familiarizado con, suelo [hacer] algo”57. Esta familiaridad es la

relación con la que el Dasein se encuentra en el mundo, no se trata de un “estar-dentro” de un

espacio ajeno, sino de una co-pertenencia. Por lo tanto, el ser-en del Dasein, se basa en

habitar el mundo de manera familiar. Esto remite a una familiaridad existencial que nos

permite relacionarnos con el mundo, no a una extensión en la que nos encontramos “encima”

o “dentro”. Por ello, Heidegger hace hincapié en su crítica hacia Descartes, ya que ambas

teorías no encajan principalmente por su concepción material en el caso de Descartes, y

existencial en el caso de Heidegger, del mundo.

El Dasein y el mundo no son entes que estén o que sean-juntos, no debemos entender

que son entes separados que se juntan. El Dasein y el mundo se co-pertenecen en el sentido

en el que se constituyen mutuamente, necesitan el uno del otro para darse, para existir. El

Dasein puede considerarse estando-ahí aunque no carezca de mundo, por ejemplo en un

ámbito médico en el que nos tratan como un organismo en el caso de necesitar una

intervención quirúrgica. La facticidad es la forma que el Dasein es, en cada situación, él

mismo. Este planteamiento no se basa en negar la espacialidad del Dasein, sino de interpretar

el mundo como co-perteneciente al Dasein y no como algo material que se encuentra en el

espacio. Precisamente porque el ser-en-el-mundo se mueve mediante la cotidianeidad,

debemos experimentarlo de una forma óntica. La dimensión óntica en Heidegger sigue siendo

importante, a pesar de que destaque la dimensión ontológica, debido a su oscurecimiento en

la tradición.

57 Ibíd.
56 Ibíd., p. 75.

21



El Dasein vive en una comprensión del ser acerca de sí mismo. Esta comprensión se

oscurece al comprender el conocimiento como una mera relación sujeto-objeto. El

conocimiento no es algo que está-ahí, sino que es una modalidad del ser del Dasein, tiene su

fundamento óntico en su constitución de ser. De nuevo, Heidegger no pretende establecer una

jerarquía de modos de ser, sino que precisamente trata de analizarlo mediante su relación

intrínseca, como ocurre con sorge y besorgen, con el cuidado y la ocupación. Ambas son

necesarias para que el Dasein exista de la forma en que existe, en esta pre-comprensión en la

que se mueve.

22



4. Existencia en el Mundo: ahí

El ahí del Dasein es lo que llamamos mundo. El mundo es algo inseparable del propio

ser-posible del Dasein, establece sus posibilidades y lo determina ontológicamente. La

existencia y el mundo se co-pertenecen: la comprensión de ambos es necesaria. Es crucial

entender el mundo como siempre nuestro, siempre lo llevamos con nosotros mismos ya que

no es algo meramente material o espacial. En la tradición que Heidegger menciona para dejar

atrás, y concretamente en la filosofía de Descartes, el mundo se consideraba como res

extensa: un espacio extenso y material. El mundo se ha entendido como extensión, como

espacio; sin embargo, Heidegger lo considera como existencial. Heidegger no remite al

mundo como algo material sino como componente del Dasein, como algo ontológico, aunque

también con su dimensión óntica, como es el caso de los entes intramundanos. Existir

siempre es de forma situada, recordada y proyectada. Decimos que existencia y mundo se

co-pertenecen porque para indagar en el ser-en-el-mundo, debemos hablar del mundo. Para

analizar la estructura fundamental del Dasein, hemos hablado del cuidado como su sentido

existencial, el cual nos lleva a la ocupación del mundo y de los entes que se encuentran en

este horizonte.

¿Es el mundo un carácter de ser del Dasein? ¿Tiene cada Dasein su propio mundo?

¿Es algo subjetivo? ¿Existe un mundo común? El ser-en-el-mundo se presenta como

manifestación existencial del Dasein, por lo que la mundaneidad la comprendemos como

existencial, como un modo del Dasein de existir. El mundo es un carácter del Dasein,

debemos partir por lo tanto de la analítica del Dasein y de sus fundamentos. El mundo se

utiliza como un concepto óntico: la totalidad del ente que puede estar-ahí dentro del mundo.

En este caso, el mundo designa a la multiplicidad de entes, el “mundo designa [...] el

concepto ontológico-existencial de la mundaneidad”58. Lo mundano es un modo de ser del

Dasein, no un ente que está-ahí en el mundo. Por lo que Heidegger no se basará únicamente

en el plano óntico del mundo, sino que se centrará principalmente en su carácter ontológico,

aunque sin dejar de lado el óntico. El plano ontológico del mundo nos ayuda a aclarar un

poco más el ser del Dasein, el ser-en-el-mundo.

El ser-en-el-mundo se encuentra existiendo en el mundo, entendido entonces como

existencial, no como ente. En estas situaciones, el Dasein se relaciona con el ente

intramundano y se encuentra huyendo de su ser. Con la ayuda de Kisiel, mencionaremos a

Jaspers y su concepto de situación límite para mostrar un nuevo modo del Dasein en tanto

58 Ibíd., p. 87.

23



que se encuentra con su posibilidad última, es decir, con la muerte. Ese concepto nos sirve

para exponer la finitud del Dasein y la comprensión de sí-mismo. Para ello, debemos aclarar

la dimensión temporal del Dasein, que de nuevo le muestra la finitud de su tiempo existiendo.

Por último, expondremos la coexistencia del Dasein con el resto. El Dasein se

encuentra en un contexto donde los otros Dasein también remiten a él, por lo que es

intrínseco a su existencia compartir lo que llamamos como mundo. Esto no quiere decir que

todos los Dasein remitan o perciban al mundo del mismo modo, ya que cada uno tiene su

modo concreto de hacerlo. Sin embargo, el Dasein no vive de forma aislada, sino que

necesariamente convive con el resto, al igual que ocurre con el fenómeno del mundo en tanto

existencial. Para ello, mostraremos el concepto de mundo común, y el concepto de la

empatía, que es lo que Heidegger expone que posibilita esta co-relación del Dasein con el

resto de Dasein. El cuidado lleva al Dasein a solicitar y a ocuparse del mundo y de los otros.

El cuidado permite al Dasein relacionarse del modo en que lo hace con el mundo y con el

resto, con los entes que se encuentran en el mundo.

El mundo, la finitud y la existencia compartida son ideas centrales en el pensamiento

heideggeriano, el cual quiere reformular la filosofía, alejándose de las categorías

tradicionales, deconstruyendo estos fenómenos y los significados a los que remiten, tratando

de realizar una ontología fundamental, aunque sin éxito. La existencia, la analítica del

Dasein, es la base de estos tres fenómenos en los que nos centraremos en el cuarto apartado.

El mundo debe entenderse como existencial, siempre en referencia a la situación existencial

del ser humano. El mundo era analizado en la tradición como extensión, como materia, por lo

que es crucial tener esto en cuenta a la hora de reformular la concepción del mundo bajo la

teoría heideggeriana. El ser humano existe propiamente cuando es consciente de su propia

muerte, de su finitud, por lo que nos llevará a este fenómeno. La muerte es considerada como

la posibilidad última, como la situación límite última, por lo que se trata de una conciencia

que limita de forma crucial la existencia humana. A su vez, la existencia debe ser compartida,

pues de no ser así volveríamos a hablar de un solipsismo humano, de una filosofía cartesiana

donde la existencia del ser humano remite únicamente a pensar, el mundo remite a su carácter

externo, ajeno al ser humano, y la muerte remite al fin del pensamiento. La intersubjetividad

que podemos analizar a partir de la filosofía de Heidegger nos ayuda a realizar una ontología

más precisa, a comprender de forma más exacta al ser humano en su relación intrínseca con

el resto.

24



4.1. Mundo como existencial

El mundo será considerado por Heidegger como un existencial, lo que le hace ser un

modo del Dasein, se co-pertenecen. “El mundo es, por consiguiente, algo «en lo que» el

Dasein en cuanto ente ya siempre ha estado”59, ya que desde el momento en que el Dasein

existe ya “está” en el mundo, no se pueden dar de forma separada y ajena, el mundo

constituye al Dasein, y el Dasein constituye al mundo. No se trata de una jerarquía, no viene

primero el mundo o el Dasein, sino que se trata de dos elementos que se necesitan para darse,

de forma simultánea. Debemos dejar de entender el mundo como espacio en el que “estamos”

corporalmente: nos configuramos con él, no dentro de él. Un ente “está-dentro” del mundo en

tanto que se encuentra bajo los límites de algo extenso. En el mundo nos encontramos con un

horizonte de posibilidades finito. Esta “espacialidad” que se ha interpretado que surge del

mundo, está en conexión ontológica con el Dasein. ¿En qué sentido el espacio constituye el

mundo? Se trata de un momento estructural del ser-en-el-mundo.

El mundo no es un ente intramundano, sólo puede mostrarse en su ser en tanto que

hay mundo. El útil sigue estando “a la mano” aunque sea imposible de usar, aunque esté

averiado. En tanto utilizable, pasa de ser algo que podemos utilizar a algo que simplemente

está-ahí. Supone esto una obstrucción de la ocupación. La estructura de ser de lo “a la mano”

se determina por su remisión. Si esta está impedida, el útil pasa a ser un trasto inútil. Las

remisiones no se ven, pero las notamos en la ocupación. La remisión se hace explícita de

forma óntica: cuando falla, se trata de una “ruptura de las conexiones remisionales cubiertas

en la circunspección”60. Es decir, cuando remitimos al mundo principalmente es cuando

nuestra conexión con él falla, cuando algún elemento está fuera de lugar o cuando algo ocurre

fuera de la cotidianeidad, fuera del “lugar” donde tendrían que estar las cosas, fuera del

funcionamiento cotidiano de los entes. Este estar fuera de lugar, o el no-funcionamiento al

que estamos familiarizados, hace que la relación que comienza en la pre-comprensión se

rompa. El mundo está abierto cuando existe la posibilidad de acceso para la ocupación de lo

“a la mano”, en el mundo, cuando esa conexión funciona y no se ha roto.

El mundo más cercano al Dasein cotidiano es el mundo circundante Umwelt61. El

análisis heideggeriano debe ir de este carácter existencial del ser-en-el-mundo mediano a la

idea de mundaneidad general. La mundaneidad remite a este carácter de familiaridad que

hemos expuesto, a la capacidad intrínseca de poder relacionarnos con el mundo y con los

61 Ibíd., p. 88.
60 Ibíd., p. 96.
59 Ibíd., p. 97.

25



entes, debido a la pre-comprensión con la que existimos en el mundo. El término

“circundante” no hace referencia a la espacialidad a pesar de que se haya comprendido así

previamente; no es donde se está, “es lo que se vive”62. La vida se encuentra siempre en algo,

desde algo. Ese algo que encontramos en la existencia remite al mundo. El mundo se presenta

como un horizonte donde surgen las cosas y los modos de ser, siempre se ha utilizado de

forma abstracta como un espacio en el que nos encontramos, de forma externa al ser humano.

Sin embargo, Heidegger quiere alejarse de este dualismo interno-externo, ya que forma parte

del propio Dasein.

El modo inmediato por el que tratamos con el ente es el ocuparse, el manipular y

utilizar, no el conocer. El ser humano experimenta mucho antes de conocer, de pensar y de

utilizar en este sentido tradicional la razón. El ente se muestra absorto en su ocupación, en el

mundo circundante, antes de que se tematice y analice. Se trata de una interpretación

fenomenológica, de una determinación de la estructura del ser, y no de un conocimiento de

las cualidades del ente. El ente que comparece en la ocupación es el útil o Zeug63. El útil es

siempre algo-para, tiene un carácter de remisión, es decir, no se muestra jamás por separado.

Esta remisión hace referencia a que siempre depende de otra cosa, remite a ello. Por ejemplo:

el martillo se descubre cuando lo utilizas, puedes utilizar otro objeto que en un principio no lo

relacionamos con un martillo, pero si cumple su función lo podemos utilizar como tal. De

este modo, una caja o un zapato podría remitir a un martillo si lo utilizamos como tal. Los

entes remiten a su ocupación, a la utilidad que le podemos dar, por lo que finalmente

remitirán al ser humano, a la persona capaz de utilizarlos. El modo de ser del útil lo llamamos

el estar-a-la-mano o Zuhandenheit64. El útil es manejable, está disponible ante el ser humano

que pre-comprende su utilidad, no se limita a su presencia, siempre remite a la utilidad. El

trato con los útiles se subordina al para-algo, a su complejo remisional. No hay útiles cuya

función remita a sí mismos, siempre remite al Dasein que va a hacer uso de ellos.

Esta estructura de los útiles nos hace entender que para relacionarnos con los útiles,

existe un saber pre-comprendido, algo que tenemos en cuenta y que gracias a eso podemos

utilizar a los entes. Lo “a la mano” no es conocido teoréticamente o en la circunspección, lo

comprendemos a través de la ocupación. Por medio del uso descubrimos su naturaleza, su

esencia o su ser. El útil tiene su lugar propio, tiene la estructura del “para” algo. El lugar

propio de un útil sería reconocible por la familiaridad de los útiles con los que nos

64 Ibíd., p. 91.
63 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 90.

62 Redondo Sánchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privación en el análisis de la vida en el primer Heidegger” en
Thémata. Revista de Filosofía 24. Universidad de Salamanca, p. 179.

26



relacionamos. Por ejemplo, un tenedor encajaría en un cajón dentro de la cocina, pero un

cuchillo no encajaría debajo de la cama. La espacialidad se funda en la mundaneidad del

mundo, en lo que le hace ser como tal, no es el mundo el que está-ahí en el espacio. El mundo

circundante, por lo tanto, es un complejo de útiles “a la mano”, donde encontramos a su vez

los “lugares” propios de los útiles. La familiaridad es central para entender los términos de

útil, mundo circundante y para comprender correctamente la estructura existencial del Dasein

y el mundo. El Dasein se siente cercano o lejano a los útiles, no de forma objetiva en relación

con la distancia, sino de forma cualitativa, en función de la utilidad, del uso que le pueda dar.

La espacialidad tiene los caracteres de des-alejación o Ent-fernung65 o cercanía, y

direccionalidad o Ausrichtung66. El Dasein está en el mundo en sentido del ocupado y

familiar. Desalejar es traer a la cercanía, a lo “a la mano”.

La espacialidad del Dasein no se determina en función del ser humano como cosa

corpórea. El Dasein es esencialmente espacial. El Dasein se abre al espacio mediante la

familiaridad y significatividad del estar-en. “El espacio no está en el sujeto, ni el mundo está

en el espacio”67. El Dasein abre el espacio, y el espacio estaría en este mundo que abre. El

espacio no pertenece al sujeto, ni el sujeto considera que el mundo está dentro de un espacio,

sino que el Dasein es espacial en un sentido originario. No debemos de analizar de nuevo el

Dasein como sujeto y el mundo como objeto perteneciente al sujeto, sino que se trata de

estructuras intrínsecas al Dasein, se necesitan mutuamente para existir de forma conjunta. El

Dasein también tiene estos “lugares” que hemos expuesto del útil. Su lugar es el de la vida y

la muerte, que determina sus posibilidades vitales. El Dasein también se ve determinado por

las posibilidades de la vida y la muerte, sobre todo siendo condicionado por la segunda,

siendo la posibilidad última. Estas zonas o lugares se nos hacen visibles si se alteran, si falla

la relación del Dasein con el ente, o el Dasein con su propio horizonte. Esto ocurriría, por

ejemplo, en el caso de la enfermedad, que limita sus posibilidades y le sitúa ante la

posibilidad de su muerte. Estos lugares se relacionan con la familiaridad en la que existe, se

trata de las situaciones donde el Dasein se relaciona bajo una familiaridad que le pertenece y

que le permite existir-en-el-mundo como lo hace.

67 Ibíd., p. 132.
66 Ibíd.
65 Ibíd., p. 125.

27



4.2. Ser-sí-mismo y finitud

La crítica heideggeriana al texto de Jaspers, llamada “Critical Comments on Karl

Jaspers’s Psychology of Worldviews”68, inaugura una filosofía alemana sobre la existencia, en

su modo concreto de existenz. El análisis de Heidegger utiliza el término de facticidad y se

refiere al tiempo como angustia fundamental de la experiencia humana. Este análisis puede

considerarse una continuación del curso SS 192069, donde pretende determinar si los

conceptos utilizados por Jaspers determinan un nuevo sentido de la filosofía, o si no dejan de

ser conceptos decadentes pertenecientes a la filosofía tradicional. Además, expondrá la

necesidad de una deconstrucción radical de la filosofía, una confrontación a la historia que

somos en tanto temporales.

La pregunta central de la reseña heideggeriana es: ¿pueden las pre-concepciones que

utiliza Jaspers, acercarse al fenómeno de la existencia?70 Jaspers, con esta obra, pretende

hacer de la psicología una ciencia central a la hora de analizar lo humano, mediante el

planteamiento de una psicología de las cosmovisiones. Esta psicología pretende ofrecer un

horizonte de comprensión para lo psíquico. Para Jaspers, los límites de la vida física son

cruciales para definir estas cosmovisiones. En la vida, hay “situaciones límite” que hacen

posibles reacciones concretas que no obtendremos de ningún otro modo. Jaspers asume un

objeto de estudio llamado “vida psíquica”71, donde concentra el problema de la existencia en

un contexto psicológico, mediante la situación límite como fenómeno que no se ve. Para

Jaspers la vida es una realidad donde se insertan los fenómenos. Heidegger destaca que en

términos como “límites”72, remiten a una pre-concepción cargada de la tradición, por lo que

este no puede ser un acercamiento al fenómeno de la existencia. Heidegger expone: “lo que

expone Jaspers sobre las situaciones límite concretas se encuentra muy lejos de estar

adecuadamente elaborado desde el punto de vista conceptual”73. Jaspers necesita un método

más radical para llevar a cabo lo que pretende. Deberíamos aclarar cuál es el objeto de

estudio y qué es exactamente la dimensión objetiva de la existencia o existenz que Jaspers

tiene en cuenta.

Heidegger, sin embargo, trata de acercarse también al fenómeno de la existencia a

través de las situaciones límite. Ambos exponen que a través de la situación límite, el

73 Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza, p. 34.
72 Ibíd., p. 139.
71 Ibíd., p. 140.
70 Ibíd., p. 143.

69 SS 1920 hace referencia al “Summer Semester” de 1920, es decir, al Semestre de Verano. Esto lo encontramos
en: Ibíd.

68 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California Press, p. 137.

28



fenómeno de la existencia sale a la luz. Reaccionamos ante estas situaciones buscando formas

de resolverlas. Son situaciones decisivas de las que no podemos huir, en tanto seres humanos,

y que son inevitables por la propia finitud del Dasein. La conciencia de los límites nos lleva a

ser conscientes de la propia vida, y a percibir la muerte como situación límite última. La vida

como fenómeno primario se puede enfocar como ser-ahí o Dasein, como una vida; o como

una experiencia vital, como ser-ahí. El Dasein es yo teniéndome a mí mismo, es facticidad.

Cada intento de autoconciencia nos enseña el sentido del “soy”, y convierte al yo en un

objeto. La experiencia fáctica no es un lugar, es un fenómeno histórico esencial que va

variando a lo largo del tiempo. Tenerme a mí mismo es tener conciencia74. Esto relaciona la

conciencia y la experiencia histórica. Según Kisiel, Heidegger ontologiza el tema del

fenómeno de la vida en la reseña. La experiencia de la fenomenología es pre-ontológica. La

existencia indica el sentido del ser, del yo soy. ¿Qué es el ser humano? La vida es en el

tiempo, es tiempo. Lo psíquico no es algo que el ser humano tiene, es algo que es y vive.

El Dasein es su tiempo, es en cada caso su posibilidad. El Dasein es el ser-posible, es

decir, es en cada caso lo que puede ser y la forma en que decide ser, en su posibilidad. La

comprensión se desvela como poder-ser, ya que el Dasein depende de la pre-comprensión

para existir y para relacionarse con el horizonte de posibilidades. La pregunta por el sentido

del ser se encuentra atrás en el tiempo, en la pre-comprensión del ser que interroga la

situación de la pregunta en sí misma. La “libertad finita”75 permite al Dasein superar la

impotencia del ser, abandonado a su propia muerte, llevando a una visión más clara de los

accidentes de la situación. El Dasein se convierte en su destino: la muerte es su destino

debido a que es la situación límite que no puede evitar, de la que no puede huir y de la que se

prepara en vida. El Dasein como destino mantiene su nacimiento y su muerte en relación con

la existencia. Para lanzarnos al ahí fáctico, debemos estar libres de nuestra propia muerte.

Esto remite al concepto que hemos explicado en el apartado 3.1., el concepto de ursache: el

Dasein se encuentra arrojado en la existencia, sabe que esta existencia se va a terminar, pero

debe seguir decidiendo.

La ontología tiene un fundamento óntico: nos enseña a través del tiempo, a través de

la historia de la filosofía. Hay dos niveles de cuestionamiento: la pregunta por la existencia

como preocupación óntica; y la pregunta por la explicación de la estructura ontológica de la

existencia, que se convierte en problema existencial cuando preguntamos la filosofía como

posibilidad de ser de la existencia del Dasein. La posibilidad ontológica de ser-un-todo, de

75 Ibíd., p. 438.
74 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California Press, p. 145.

29



estar huyendo de mi muerte, es un problema existencial. ¿Puede la ontología ser fundamento

ontológico, o necesita un fundamento óntico? Para Jaspers, las cosmovisiones son

posibilidades existenciales fácticas que definen la situación humana, que nos ayuda a

comprender las situaciones límite (muerte, sufrimiento, culpa, oportunidad, situación)76.

Cuando precedo mi muerte, tengo una actitud concreta sobre la vida como un todo. Esto es

una posibilidad ontológica, un ideal de la existencia sin fundamento óntico. Se trata de

confrontar honestamente los límites, la libertad de decidir acerca de su ser. “¿El tiempo en sí

mismo se manifiesta en sí mismo como el horizonte del ser?”77. La temporalidad finita del

Dasein le condiciona desde el propio arrojo, ya que su existencia se ve determinada y

condicionada por el tiempo, en mayor o menor medida. Esto no quiere decir que no podamos

hablar de libertad de decisión en sus posibilidades, del Dasein, por ello hemos hablado de la

libertad finita del ser humano.

4.3. Coexistencia como modo cotidiano de ser-sí-mismo

Anteriormente hemos explicado la necesidad de comprender el mundo como

existencial, no como objeto o espacio exterior que se da con independencia del Dasein. A su

vez, debemos comprender que el Dasein no existe de forma aislada, sino que comparte el

mundo con otros Dasein, con los que se relaciona y a los que remite. No existimos de forma

aislada, compartimos nuestra existencia. Nuestra existencia tiene un horizonte de

comprensión por el que nos movemos, en el que tenemos una familiaridad y nos permite

relacionarnos. Por ejemplo, el señalar de un signo pertenece a una totalidad de útiles y a su

contexto remisional. El signo está “a la mano”, como el resto de útiles. Cuando comprendo

algo, lo que comprendo es el ser del ente, la condición que le da su sentido, y que constituye

su ser-a-la-mano. Al ser del Dasein, en este sentido, le pertenece la comprensión de su ser. El

Dasein se comprende pre-ontológicamente como ser-en-el-mundo. Su poder-ser puede ser

asumido en forma propia o impropia, siendo la primera llevada a cabo cuando la segunda se

altera, proporcionándole así los modos de su ser. El Dasein, en la familiaridad con el mundo,

significa para sí mismo. Gracias a esta familiaridad, el Dasein abre significaciones que le

permiten la posibilidad de la palabra y el lenguaje, lo cual le abre en la posibilidad de

relacionarse con el resto de Dasein de este modo concreto.

La coexistencia debe tener en cuenta la analítica del Dasein y los modos de ser: la

disposición afectiva y el comprender, que ya han sido expuestos. Pero también el discurso

77 Ibíd., p. 428.
76 Ibíd., p. 432.

30



Rede78 como modo de comunicación. El Dasein es aperturidad, debe serlo para poder existir,

para poder convivir y estar absorto en el mundo y en las cosas. Para poder convivir, el Dasein

debe estar abierto mediante el cuidado, debe ser arrojado a su existencia y al mundo, debe ser

proyecto y proyectarse. Puede comprenderse desde el mundo y desde los otros, además desde

su poder-ser. Se trata de reflexionar acerca de la ocupación de nuevo. El cuidado del Dasein

le hace estar preocupado y pendiente, lo que le lleva a ocuparse del mundo y de los otros. La

ocupación es solicitud, son existenciales. Los Dasein se solicitan, pueden ser uno para otro, o

prescindir de ellos, pero lo que está claro que todo esto se da en un ámbito cotidiano de

convivir. El Dasein se sujeta al resto en el convivir cotidiano. El Dasein no es él mismo, es

también lo que ven de él, las expectativas que tiene él de sí mismo pero también la

proyección del resto en él, o de él al resto. No se trata de un continuo estar-ahí de algo, sino la

convivencia que se da, antes de reflexionarlo.

Al hablar de los otros, no queremos decir que lo sean fuera de mí. El mundo del

Dasein es un mundo común, Mitwelt79. El Dasein al realizar cosas se encuentra

inmediatamente a sí mismo. Si nos preguntamos por el Dasein, tenemos que explicar el

Dasein en su cotidianeidad. El ser-en-el-mundo determina su ser. “El «mundo» es también

Dasein”80. El Dasein se encuentra a sí mismo en lo que realiza. Es un coestar, es su sentido

ontológico-existencial. La ocupación del Dasein designa un existencial, remite a la solicitud.

Podemos ser uno para otro, estar uno contra otro, prescindir o no interesarse por otros. El

abrir o cerrarse al resto se funda en el convivir. La convivencia se da de forma necesaria, ya

que el mundo no se compone únicamente por un Dasein y los útiles que le son a la mano, sino

que se encuentra con más Dasein con los que tiene que interactuar, que le componen. La

empatía o Einfühlung81 es lo que posibilita la relación con los otros, la convivencia. La

empatía nos hace ser conscientes de que existen más Dasein, con sus necesidades y sus

gustos, en función de sus contextos. Estamos vueltos con los demás, en relaciones

Dasein-Dasein, que nos constituye el uno al otro por la comprensión del ser. Por esta

pre-comprensión en la que existimos, somos capaces de relacionarnos y comunicarnos. La

relación es una proyección del ser consigo mismo. Por el hecho de ser, el Dasein convive. Es

algo intrínseco que viene con el Dasein desde que comienza a existir, desde el arrojo. El

Dasein es su comportamiento: los otros son lo que ellos hacen, donde dirigen su ocupación.

81 Ibíd., p. 144.
80 Ibíd., p. 138.
79 Ibíd., p. 139.
78 Heidegger, M: (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 179.

31



No debemos confundir esta empatía y esta convivencia, con la de un sujeto que tenga

la capacidad de relacionarse con otros ajenos a él. Sino que el Dasein está determinado por la

coexistencia o Mitdasein82, es algo que forma parte de su propia existencia, no algo que elija.

No es necesario que el Dasein esté rodeado de otros Dasein para establecer esta relación83, el

Dasein remite a otros en su presencia y en su ausencia, comparece con ellos necesariamente.

Con cada ente intramundano con el que nos relacionamos, por ejemplo, remitimos a una

infinidad de Dasein que se han relacionado con él, o que nosotros mismos relacionamos de

forma subjetiva con otro Dasein. Cada Dasein se encuentra absorto en el mundo, en la

ocupación, desde su propio ser, teniendo en cuenta de que no se trata de mundos individuales

y cerrados, sino que se relacionan necesariamente conforme los Dasein se relacionan entre sí.

El mundo y el Dasein se co-pertenecen esencialmente, del mismo modo en que el Dasein lo

hace con el resto. Por lo tanto, en esta ocupación está implícito la remisión al resto de Dasein

que componen su existencia y el mundo.

83 Michelow, D. (2019). “Otredad y comunidad en ‘Ser y Tiempo’: dos experiencias fundamentales del mundo
reveladas en el fenómeno de la alteridad” en Hybris 10 (1). Pontificia Universidad Católica de Chile, pp.
153-154.

82 Ibíd., p. 139.

32



5. Conclusión

¿Por qué seguir reflexionando sobre el ser humano a través de Heidegger? ¿Qué

podemos extraer de su filosofía? El ser se mantiene oculto, pero precisamente por ello

queremos volver a plantear la pregunta por el sentido del ser. La evidencia óntica del hecho

de que el Dasein sea siempre mío, nos lleva a la posibilidad del problema ontológico. Lo

ontológico nos llevaría a la propia pregunta por el ser. Heidegger resulta interesante para

seguir estudiando su tratado de ontología, ya que nos defiende la necesidad de plantear la

existencia como lo central. “La «sustancia» del hombre no es el espíritu, como síntesis de

alma y cuerpo, sino la existencia”84. Partiendo de la existencia, podemos reflexionar acerca de

lo que nos compone: el mundo, los otros, nuestra propia afectividad, nuestros modos de

relacionarnos e incluso los posibles problemas que podamos atravesar. La existencia siempre

será lo central. Sin reflexionar acerca de ella, no tiene sentido hacer ciencia, pues estamos

suponiendo conceptos y asumiendo los significados que remiten a la tradición, sin siquiera

plantearlos.

Planteando la existencia, hemos querido alcanzar una reformulación de la filosofía

tradicional, principalmente desde la figura de Descartes. Heidegger es central para poder

avanzar desde el dualismo cartesiano, al Dasein heideggeriano. El Dasein es la estructura

humana, la figura central de la analítica, cuya esencia que le dirige es la sorge. La analítica

del Dasein es el comienzo de todo su tratado, y de este trabajo acerca de la existencia, pues

partimos de ella y nos dirige hacia nuestro objetivo, que es acercarnos un poco más a nuestra

propia existencia. Una vez planteada la analítica, la podremos contraponer al dualismo

cartesiano, ya que Heidegger sale de la diferenciación mente-cuerpo y de la separación entre

el ser humano y el mundo. Lo que dirige al Dasein es la sorge, el cuidado del propio Dasein

que le dirige en la existencia, bajo el horizonte de comprensión en el que existe. Esto nos

lleva necesariamente a la ocupación con el mundo y los útiles, la besorgen, además de la

relación intrínseca que tenemos con el resto de seres humanos.

El mundo es parte del propio Dasein, es un existencial, un modo de ser. Precisamente

en la crítica al pensamiento dualista cartesiano reformulamos ya el fenómeno del mundo.

Pasamos de considerarlo un objeto exterior, a una parte fundamental del Dasein. El Dasein

vive en una comprensión del mundo concreta, gracias al cual se puede relacionar con el resto,

con los entes y consigo mismo. Para explicar eso hemos profundizado en el fenómeno del

mundo como existencial, partiendo de nuevo de la analítica del Dasein. El mundo como

84 Ibíd., p. 137.

33



existencial requiere de una fenomenología, como la que realiza Heidegger en Ser y Tiempo.

El ser humano, en su relación con los entes, en la ocupación o besorgen, se relaciona y asume

el ser de esos entes, pues es el modo en que es capaz de relacionarse con ellos. Con este paso,

estamos un poco más cerca en el planteamiento por el sentido del ser en general. El ser del

Dasein es precisamente su existencia, la necesidad de su ser-en-el-mundo. Para acercarnos al

fenómeno de la existencia hemos tenido, a su vez, que exponer la finitud humana, pues la

existencia no es ilimitada sino que tiene fin. Esa es la esencia humana: el ser consciente de la

finitud de la propia vida, el final de la misma, la muerte como posibilidad última, como

situación límite. Nos encontramos arrojados a la existencia pero una vez somos conscientes

de ella somos los responsables, somos los que decidimos acerca de su finitud, dentro de los

límites de la enfermedad, y de nociones ajenas a la decisión humana. En este sentido, esta

existencia finita es compartida por todos los seres humanos. La existencia finita nos une,

compartimos un mundo, un horizonte de responsabilidad. Esto no significa que todos lo

veamos o lo percibamos de la misma forma, pues no es así, sin embargo tenemos los modos

de ser comunes, existimos en una cotidianeidad común.

De este modo, habremos tratado de dar las claves necesarias para reflexionar acerca

de la existencia humana, a través del pensamiento de Heidegger. Nuestra finalidad ha sido la

de acercarnos a la comprensión de nuestra propia existencia, señalando los modos de ser del

ente humano, de su estructura que llamamos como Dasein. Hemos pretendido hacer una

lectura más concreta y acertada de lo que es el ser humano, de lo que le compone, de sus

expectativas y de la base de su propia existencia y de su propia muerte. Para poder

comprender la existencia hemos tenido que deconstruir muchos conceptos que en la tradición

ya estaban asumidos como dogmas, tratando de buscar su significado y la interpretación más

precisa posible, en función de la analítica del Dasein, que nos sirve como base existencial y

ontológica.

34



6. Bibliografía

Fuentes primarias:

Descartes, R. (1977): Meditaciones Metafísicas con objeciones y respuestas. Madrid:

Ediciones Alfaguara.

Descartes, R. (1996): Reglas para la dirección del espíritu. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (1984): El ser y el tiempo. México: Fondo de Cultura Económica.

Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta.

Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder.

Bibliografía crítica:

Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger’s Being and Time. University of California

Press.

Lagos Berríos, R. (2020): “Heidegger y la cuestión del cuerpo en Ser y Tiempo:

Buscando el lugar del cuerpo en la analítica existencial del Dasein” en LÍMITE Revista

Interdisciplinaria de Filosofía y Psicología 15 (3). Universidad de Santiago de Chile.

Michelow, D. (2019): “Otredad y comunidad en ‘Ser y Tiempo’: dos experiencias

fundamentales del mundo reveladas en el fenómeno de la alteridad” en Hybris 10 (1).

Pontificia Universidad Católica de Chile, pp. 147-167.

Portuondo, G. (2017): “Comentario sobre el significado existencial de la muerte:

Heidegger y Jaspers” en Revista Filosofía 28. Venezuela: Universidad de Los Andes.

Redondo Sánchez, P. (1998): “La filosofía «situacional» de Martin Heidegger” en

AGORA 17 (1). Universidad de Salamanca.

Redondo Sánchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privación en el análisis de la vida en

el primer Heidegger” en Thémata. Revista de Filosofía 24. Universidad de Salamanca, pp.

171-191.

Rodríguez Suárez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo

conductor en la formación de la razón hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid:

Plaza y Valdés, pp. 83-110.

Sol Yuan, M. (2014): “En torno a la disposición afectiva y su posible interpretación

realista en Ser y Tiempo de Martin Heidegger” en THÉMATA. Revista de Filosofía, 51.

Argentina: Universidad Nacional del Litoral.

35


