«2s  Universidad
10  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

Ser y Tiempo: ser-en-el-mundo vy la
comprension de la existencia humana

Being and Time: being-in-the-world and
understanding of human existence

Autora

Elena Figueras Ramos

Directora

Luisa Paz Rodriguez Suarez

Facultad de Filosofia y Letras / Master Universitario en Investigacion en Filosofia
2021/2022




Indice
1.

2.
3.

INtroducCion ..cocveiieiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiettiistteintennscnns 2
Ser-en-el-mundo y pregunta por el Ser ......ccccviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiinen 5
EXISTENCIA «oiuriiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiittiiiettiistetstcssccsnnccnnncen 8
3.1. Diferencia ontolOgica ........ccceviiniiiiniiiiiiiiiiiiiiriiiieiiieiiinsiennne 10
3.2. Analitica del Dasein .......cccovveiiiiiiiieiiinniiiinieineierinicintosnscnns 13
3.3. Dasein como superacion del dualismo cartesiano ...........cccceeveenenn. 16

3.4. Cuidado [Sorge] como sentido existencial del Dasein - Ocupacion

[Besorgen] de 10S Ttiles .oooovviiiiiniiiiiinniiiiiniierinnnreosennstcossnssccsnnses 19
Existencia en el Mundo: ahi ....ccooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiennnn 23
4.1. Mundo como existencial ........cceeviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiein.. 25
4.2. Ser-si-mismo y finitud ......cccvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicceae 28
4.3. Coexistencia como modo cotidiano de ser-si-mismo ..................... 30
@01 1 10 11 ] 1] 33
L 331 0) 100 ) i 35



1. Introduccion

El proposito de este trabajo es argumentar como Ser y Tiempo nos puede servir de
ayuda a la hora de reflexionar y comprender acerca de nuestra propia existencia humana. La
analitica del Dasein que realizard en esta obra se basa en cuestionar las estructuras
fundamentales que se dan por hecho en la tradicién, al preguntarse por el ser del ente
humano. La pregunta por el ser pretende determinar las condiciones para construir ontologias,
que serviran de base a las ciencias Onticas'. Las ciencias Onticas presuponen estructuras
ontologicas, por lo que realmente es importante centrarse primero en el &mbito ontoldgico.
(Qué me hace ser propiamente humana? ;Se puede realmente llegar a comprender qué es lo
que nos hace humanos? Este trabajo sera una reflexion del modo en que pensamos acerca de
lo humano: de la existencia, la finitud, del mundo, los otros, la afectividad, etc. El ser humano
es finito, la muerte como situacion limite marca desde el comienzo su existencia, enfocada
hacia su fin. El ser-en-el-mundo que expone Heidegger pretende dejar atras el pensamiento
solipsista de lo humano, que se ha reflexionado como ajeno al mundo y a los otros. El trabajo
sera dividido en dos grandes bloques: la existencia, y la existencia en el mundo.

En primer lugar, para poder analizar la existencia, primero debemos diferenciar los
términos de ser y de ente, ya que si queremos acercarnos al término de ser, para asi
comprender al ser humano, debemos tener en cuenta que el ser que buscamos no es ningiin
ente. El ente es todo lo que hablamos, se puede determinar su ser sin tener estructuras previas
para definir tedricamente su sentido. El ser lo asumimos cuando nos comportamos, asumimos
estas estructuras previas. Para poder analizarlo, debemos preguntarnos por el ente que tiene la
posibilidad de ser, debemos hacer que el ser se vuelva transparente en este ente. Para ello, nos
centraremos en el concepto de existencia como Dasein’. El Dasein es la estructura
fundamental que consideraremos como interpretacion del ser humano. La existencia del
Dasein es el propio Dasein, se comprende continuamente cuando sigue-siendo, cuando decide
seguir esta existencia. Tiene una relacion con el ser diferente al resto de entes, no se presenta
del mismo modo, sino que vive dentro de una comprension del ser, siendo este ente el que es
capaz de preguntarse por el ser. Esta capacidad le es dada en tanto que existe de un modo
concreto, que consideramos como Existenz’, y remite a su existencia en cada caso. Heidegger
se centra en realizar una analitica del Dasein para asi plantear de nuevo la pregunta por el ser.

Una vez indaguemos en ese sentido, deberiamos tratar de comprender los modos de ser del

"' Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, pp. 31-32.
2 Ibid., p. 28.
3 Ibid., p. 63.



ente que somos cada uno de nosotros en cada situacion. Para poder preguntarnos por el ser,
primero debemos interpretar la comprension que asumimos, por lo que expondremos las
diferencias con respecto del pensamiento de Descartes, que consideramos que es la principal
figura de la vision del ser humano de la tradicion. Como ya hemos expuesto, la figura del
Dasein es central en el pensamiento de Heidegger. En este sentido, nos sirve para sefialar una
superacion del pensamiento cartesiano, el dualismo que ha regido en la tradicion y que ha
contaminado la posibilidad de la pregunta por el ser, ademas de haber otorgado una jerarquia
mayor al ente. Para analizar la estructura fundamental del Dasein debemos tener en cuenta
que su sentido existencial es el cuidado, Sorge®, que llevarda a concebir la ocupacion,
Besorgen®. El cuidado nos hace relacionarnos de una determinada forma con los modos
cooriginarios al Dasein, llevando a una comprension del ente intramundano y asumiendo
cierta ocupacion con é€l.

En segundo lugar, nos centraremos en la existencia en el mundo. El Dasein establece
el modo de acceso a la realidad, que s6lo es accesible como ente “dentro” del mundo, es
decir, como ente intramundano. El acceso al ente, de este modo, se funda en la constitucion
fundamental del Dasein, en el ser-en-el-mundo. El Dasein, en cuanto existe, existe en su ahi,
que llamamos mundo. Para descubrir el mundo, el Dasein debe estar abierto. El mundo es un
modo de ser y una apertura del propio Dasein: es un existencial, no algo externo. La relacién
con el ente intramundano remite a nuestra propia existencia, que se ve comprendida en cada
situacion. Nos planteamos el problema ontologico: el como podemos comprender el mundo,
como accedemos a ¢l. La realidad ya no se entiende como un estar-ahi puro de las cosas, sino
que remitimos a ella como un término ontoldgico que refiere al ente intramundano, remite al
cuidado del Dasein y a sus posibles modos. En todo comprender del mundo esta comprendida
la existencia, y en todo comprender de la existencia, estd comprendido el mundo. Esta
comprension del Dasein nos muestra su finitud y su poder-ser, es decir, su horizonte de
posibilidades. Para profundizar en el tema de la muerte, mencionaremos a Jaspers y su nocion
de situacién limite, ya que nos muestra como el Dasein comprende este tipo de situacion de
forma distinta, tanto en el ambito 6ntico como ontoldgico. El Dasein se ve arrojado a la
existencia, sin embargo, ¢l es el que decide en cada caso, es el que se hace cargo de su
estar-siendo. Este mundo como existencial que habremos explicado es compartido con el

resto de Dasein, es decir, no se da Unicamente en cada sujeto de forma abstracta. Se da un

“ Ibid., p. 78.
S Ibid.



mundo compartido que llama Heidegger como Mitwelt®, que nos proporciona el fendmeno de
la familiaridad con el mundo. Este mundo hay que contemplarlo como coestar, en un sentido
ontoldgico-existencial. Se trata de la condicion en la que vive el Dasein junto con la presencia
del resto.

En definitiva, habremos profundizado acerca de las estructuras de pensamiento en
Heidegger en relacion con la cuestion de la existencia, argumentando el porqué de su utilidad
hoy en dia al reflexionar acerca del ser humano. Heidegger nos ensefa el camino de la
existencia humana como una existencia compartida, como una ocupacion en el mundo y
como la conciencia del tiempo. Cada uno de los apartados principales nos llevan a
comprender la estructura existencial humana, analizando sus modos de ser y las posibilidades

de su existir.

S Ibid., p. 139.



2. Ser-en-el-mundo y pregunta por el ser

Ser y Tiempo nos sirve para poder comprender al ser humano un poco mas, sin
embargo, es un proyecto fallido’ debido a que no consigue su proposito, que es realizar una
ontologia fundamental. Su pensamiento se basa en trabajar e interrogar los conceptos hasta
que se vuelven transparentes, se trata de definirlos de tal forma que sean comprensibles en
relacion con la estructura existencial humana, no en contra de ella. Se trata de aclarar
conceptos, fendmenos que asumimos como ciertos a pesar de que no los hemos puesto bajo
analisis. Ser y Tiempo remite al Semestre de 1919%, donde expone Heidegger un método para
acercarse a lo que llama como “factico”: el acercamiento que considera correcto se basa en
las preguntas de qué y como. Lo factico es aquello que s6lo podemos apuntar, que no
podemos conocer, s6lo vivir o experimentar, erlebt’. Este experimentar remite a que el ser
humano percibe lo factico, lo asume, a pesar de que no pueda explicarlo. Aqui nos ofrece su

'°. mediante la hermenéutica

andlisis del mundo que denominard como circundante, Umwel
de la facticidad del Dasein. El giro con la tradicién comienza exponiendo la filosofia no como
ciencia sino como algo que le pasa al Dasein, algo que proviene de él y no del exterior. Si
partimos de la idea de ciencia en general, debe entenderse como posibilidad del Dasein, que
puede llevar a cabo ciencias onticas, de lo ente, o ciencia del ser, ontologia, que remite a la
filosofia'’. Por ello, debemos investigar la vida misma, la experiencia misma, no el
conocimiento. A Heidegger le interesa la vida, la historia, liberandose posteriormente de la
fenomenologia y de la filosofia que remite a lo neokantiano.

Heidegger expone el ser-en-el-mundo como centro de la analitica existencial. Si
queremos averiguar algo del ente que se hace la pregunta por el ser, debemos introducirnos
en el Dasein y sus modos de ser. Su obra Ser y Tiempo se centra en la filosofia del ser, en la
pregunta por el ser y en el ser-en-el-mundo como nuevo modo de comprender al ser humano.
Comprendemos el ser en tanto que existimos, en tanto que vivimos dentro de esta
comprension del ser. La comprension del ser es algo que asumimos, algo en lo que vivimos y
aquello en lo que en este trabajo trataremos de dar un acercamiento. Es por ello que se nos
mantiene oculto, a pesar de que lo pre-comprendemos con el simple hecho de relacionarnos y

decidir ante situaciones. El ser es lo mas cercano y lo mas lejano en consecuencia, lo

"Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California Press, p. 3.
¥ Se trata de KNS 1919, War Emergency Semester, que expone Kisiel en: Ibid., p. 21.

’Ibid., p. 27.

1 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 88.

' Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza, p. 52.



utilizamos en nuestro dia a dia pero no nos paramos a pensar en qué es lo que asumimos'?.
Para acercarnos al ser del Dasein, debemos analizarlo en su cotidianeidad. En la
cotidianeidad del Dasein encontramos su modo de ser esencial, el cuidado. El cuidado es el
sentido de referencia de la vida'®, no nos muestra la fenomenologia de la vida sino que nos
muestran su direccionalidad, es la propia esencia del Dasein. Sorge remite a la apertura
humana a la existencia, a su modo de ser esencial.

La pregunta ontoldgica es la primera acerca de la realidad, y la preguntamos a raiz de
nuestra conciencia o conocimiento intuitivo. “La pregunta «;qué es el ente en cuanto ente?»

es la pregunta de la ontologia, la pregunta por la estructura de ser del ente”'*

. Al Daseinyala
constitucion del ser del Dasein le pertenece: la aperturidad en tanto cuidado, la condicion de
arrojado al mundo, el proyecto hacia su poder-ser y la caida. El proposito de Heidegger es

volver a reflexionar lo que hasta hoy se ha interpretado:

“Hasta hoy, la psicologia, la antropologia y la psicopatologia consideran al ser humano como
un objeto [G] en un sentido amplio, como algo que esta-ahi, como un sector del ente, como el
conjunto de lo constatable por la experiencia en el ser humano.

Se omite con ello la pregunta de qué es el ser humano y como es el ser humano como tal; o
sea que ¢l se comporta fundamentalmente en su esencia con otro ente y con ¢l mismo, y que esto por

su parte s6lo es posible porque él comprende ser. («Comportarse» significa aqui una relacion fundada

a través de la comprension de ser.)”"

El objeto al que remite el texto, hace referencia a “Gegenstand”'®, en tanto que el ser
humano nunca puede objetivarse, nunca puede estar-ahi en un espacio, entendiendo este
espacio como algo externo al sujeto humano y ajeno a él. El ser humano es trascendente, es
decir, trasciende de su onticidad, no es un mero objeto que esta-ahi que se puede analizar
mediante las ciencias onticas. El ser humano es el ente que se hace cargo de su ser y que se
mueve dentro de una comprension del mismo, tiene una dimension ontoldgica. Su existencia
no remite a la Vorhandenheit", en tanto que no es reducible al resto de entes. El Dasein como
estructura existencial tiene una doble estructura, dntica y ontoldgica. El ser de este ente queda

oculto, a diferencia del resto de los objetos, de entes. El Dasein tiene un modo de existir

12 Redondo Sanchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privacion en el analisis de la vida en el primer Heidegger” en
Thémata. Revista de Filosofia 24. Universidad de Salamanca, pp. 172-173.

13 Ibid., pp. 180-181.

' Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 196.

5 Ibid., p. 235.

' Ibid., p. 10.

" Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 27.



distinto al resto de entes, la cual hemos llamado existenz, que remite a la vida humana en
tanto que no estdn meramente presentes, es trascendente. La existencia del resto de entes, o
del ser humano tal y como se entendié en la tradicion remite a la existentia'®. La existenz
frente a la existentia, es decir, la vida humana frente a la vida del resto de seres vivos, tiene
una dimension afiadida que le define como tal: se trata de la temporalidad. El Dasein existe
en tanto que fue su pasado, es su presente y se proyecta en su futuro. El fragmento nos ayuda
a comprender que debemos abandonar la comprension del ser humano como objeto, ya que
entonces no nos centramos en qué es realmente el ser humano, cual es su esencia, qué
comprende y como. Si queremos analizar su comportamiento, debemos plantearnos primero

el ser de este ente, ya que todo comprender remite a la comprension del ser que sefialemos.

8 Ibid., p. 63.



3. Existencia

La existencia es el concepto central que queremos analizar en este trabajo. Lo
tendremos en cuenta en tanto fendmeno, a través del andlisis que realiza Heidegger en Ser y
Tiempo. Para plantearnos la existencia, debemos ir al ente que es consciente de su propia
existencia. Este ente lo podriamos entender de forma cotidiana como ser humano, pero
Heidegger utiliza un término que designa precisamente la existencia: Dasein. A este ente que
se pregunta por su ser, por su existencia, lo analizaremos dentro de su cotidianeidad. Ya con
este primer paso habremos definido qué es la diferencia ontologica, en qué se diferencia el ser
del ente. La importancia que le da Heidegger a la existencia en tanto que define al Dasein,
difiere con el pensamiento de Descartes, ya que éste se centraba en el conocimiento y en el
pensamiento para definir lo que entendemos como humano, ademas de considerarlo como
fundamento de la propia existencia. Heidegger, sin embargo, se centra en la vivencia y en la
comprension del ser para definir qué es lo humano. Lo central es el Dasein en su
cotidianeidad, que comprende su existencia y comprende a los entes que le rodean hasta tal
punto que les son ttiles.

La diferencia ontologica esta estrechamente relacionada con el siguiente punto a
tratar: la analitica del Dasein. Debemos aclarar que cuando preguntamos por el sentido del ser
la investigacion no se convierte en algo mas profundo', no se trata de buscar algo mas alla
del ser, sino preguntarte por el ser mismo, dentro de la compresibilidad del Dasein. El sentido
del ser no estd opuesto al ente o al propio ser, sino que surge precisamente cuando nos
preguntamos por el ente. El Dasein es la estructura ontoldgica que elige Heidegger para poder
volver a plantear la pregunta por el ser, precisamente porque existe dentro de una
comprension del ser. El Dasein, en cuanto comprende, “gesta sentido™. De este modo, la
analitica existencial heideggeriana es la investigacion de la vida misma, no se trata de una
cosmovision®' cerrada y objetivante, sino que se trata de ir a los cimientos de la propia vida,
se trata de analizarla para poder apuntar a lo factico. Para Heidegger, lo principal no es
conocer, como si ocurre en Descartes, sino que es el vivir y experienciar.

Al plantearnos esta diferencia, surge la pregunta por el ser, la cual debe ser llevada

mediante la figura del Dasein. Para poder llevarlo a cabo, debemos emprender una analitica

¥ Ibid., p. 171.

2 Rodriguez Sudrez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formacion de la razon hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 103.

2 Kisiel habla de “worldviews”, que hemos traducido por cosmovisiones, que remite a la fenomenologia que
realizd Husserl, de la que se aleja Heidegger debido a su caracter objetivante. Esto lo encontramos en: Kisiel, T.
(1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California Press, p. 17.



del Dasein, un analisis de la existencia del ser-en-el-mundo, el cual nos aclare qué es el ente
que es capaz de preguntarse por el ser y por el mundo. Para poder aclarar esto, debemos
plantearnos qué es el Dasein, qué es el ser, qué es el “ahi” del Dasein, como comparte el
Dasein su existencia y su mundo con el resto de Dasein, qué diferencia al Dasein con
respecto a los animales, y todas las preguntas que podamos plantear acerca del Dasein y su
existencia. Todo remite a la existencia del Dasein, no al conocimiento, no a un mundo
“externo”. El Dasein tiene su direccionalidad a través del cuidado, de lo que llama Heidegger
como sorge, que le hace estar vuelto al mundo. Este estar vuelto al mundo hace que el Dasein
se ocupe de €l. Se encuentra en un estado existencial de impropiedad, del cual s6lo puede
salir mediante situaciones concretas que le hagan abrirse a otro modo de ser: la propiedad.
Esta ocupacion concreta la llama Heidegger como besorgen. Por lo tanto, el cuidado lleva
necesariamente a la ocupacion al Dasein?.

Heidegger realiza una critica del pensamiento cartesiano®, que se ha ido arrastrando
en el pensamiento filoséfico hasta su época. Descartes se centra en el sujeto humano, y en lo
que considera su aspecto racional. Diferencia la res cogitans y la res extensa, lo psiquico y lo
fisico. Se da una primacia de la mente humana, la cual es capaz de pensar y con ello
Descartes ve el comienzo de la existencia. Heidegger se centrara en otro tipo de existencia, en
la que no hace falta nada previo: el existir es lo primero. A partir del existir, podremos ver
otras dimensiones humanas como la comprension y el lenguaje. El mundo en Descartes es
visto como extenso, como un ente ajeno al sujeto humano, por lo que es muy dificil poder
vincularlos. El ser humano y el mundo no mantienen una conexion aparente, sino que se dan
de forma separada y luego interactuan. Heidegger realiza una critica de este modo de analizar
el mundo, precisamente haciendo cooriginarios al “sujeto” y al “mundo”. De este modo,
entabla una conexidn intrinseca entre mundo y ser humano, exponiendo que no se pueden dar
de forma ajena, separada. Heidegger realizard la analitica del Dasein precisamente para poder
explicar con mayor precision qué es el Dasein y como se vincula con el mundo y con los
otros, qué es lo que hace que el Dasein se co-pertenezca con sus modos de ser, con los
elementos que le constituyen en su existencia situada.

El cuidado del Dasein es central en la analitica existencial precisamente porque no es
un comportamiento del Dasein, sino que es algo factico, algo que el Dasein es, su poder-ser,
un modo de ser esencial e intrinseco. De este modo, podemos profundizar en los modos de

ser del Dasein y en su estructura existencial. De este modo, el Dasein es responsable de su

22 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 211.
2 §19-20-21 en Ibid.



ser, decide lo que es, y esto implica una relacion con el ente intramundano. El Dasein no
decide su arrojo, se encuentra ya existiendo, pero es responsable de su existencia, de su
estar-siendo. El cuidado lleva al Dasein a una apertura con respecto del mundo, le posiciona
de una forma determinada ante la existencia. Debemos entender que el mundo no es algo
ajeno o externo al Dasein, sino que se constituyen mutuamente. Existe una serie de modos de
ser del Dasein, que llamamos existenciarios, existenzial**, que constituyen la aperturidad del
ser-en-el-mundo, es decir, del Dasein siendo en su cotidianeidad. Estos existenciarios se
utilizan para dejar atrds las categorias en las que tratdbamos de encajar en la tradicion al ser
humano. De este modo, no encajamos al Dasein en categorias, sino que exponemos los
existenciarios que le componen de forma intrinseca y necesaria.

La existencia es central en el Dasein. Para comprender la existencia de un modo mas
completo, debemos entender que la existencia se da necesariamente con la constitucion del
mundo como parte del propio Dasein. Debemos tener en cuenta que en todo comprender del
mundo, pre-comprendemos la existencia, pero también se da de forma contraria: en el
comprender de la existencia, pre-comprendemos el mundo. Existencia y mundo no se pueden
separar, no son categorias o trascendentales, sino que son existenciales: forman parte del ser
del ente que denominamos ser humano. Este concepto de existencial es importante en todo el
pensamiento heideggeriano, ya que pretende dejar atras la categorizacion de los entes,
analizandolos dentro de la estructura existencial del Dasein, demostrando su relacion

existencial con el mismo.

3.1. Diferencia ontologica

Cuando nos preguntamos por el ser no pretendemos definirlo, no debemos caer en ese
modo de ver al ser como Ontico, pues al no ser un ente no es posible definirlo. Sin embargo,
podemos tener en cuenta que la comprension del ser estd implicita en todo ente, por lo que es
necesario relacionar ambos términos. El ser parece un concepto evidente por si mismo, pero
precisamente por ello lo suponemos sin cuestionarnos esta suposicion. Lo que pretendemos
hacer es tratar de comprender y explicar qué suponemos cuando nos preguntamos por el ser
de un ente, y mas concretamente, qué suponemos cuando nos preguntamos por el ser del ente
humano, para luego preguntar por el ser en general. En la tradicién hemos supuesto una gran
suma de conceptos que no hemos puesto bajo cuestion en ningun momento, lo cual ha hecho

que se oscurezca la pregunta por el sentido del ser, y el ser mismo. Cada concepto que

?* Eduardo Rivera traduce el término aleman por “existencial”. Sin embargo, para evitar confusiones tendremos
en cuenta la traduccion de José Gaos, de 1951, que se refiere a “existenciarios”.

10



Heidegger utiliza en Ser y Tiempo, pretende explicarlo para asi poder comprenderlo, en
relacion con los significados en aleman y sus relaciones existenciales con el ser humano.
Resulta una tarea complicada, y en ocasiones no resulta tan exacta como pretende, pero es
importante llevar a cabo este método fenomenologico para asi poder realizar un analisis de lo
humano, una analitica de la existencia en tanto Dasein.

La diferencia ontoldgica es la base del pensamiento heideggeriano, concretamente de
la analitica existencial que realiza en Ser y Tiempo. Se trata de la distincion entre el plano del
ser y del ente. Acerca del ser, tenemos una pre-comprension acerca de lo que es, lo asumimos
y lo utilizamos en nuestra cotidianeidad. Existe una comprension del ser implicita en todo
ente, ya que el ser siempre lo es de un ente. El ser es un trascendental, va més alld del ente.
Como ya hemos expuesto, se trata de un concepto indefinible, no se puede concebir ni
percibir como un ente. La propia indefinibilidad del ser es lo que invita a Heidegger a
preguntar por su sentido, a remontar por la pregunta por el sentido del ser, que ha sido
ocultada en la tradicion filosofica al haber confundido los conceptos, al haberlos
jerarquizado, haciendo filosofias que subordinan el ser, al ente. Se trata de dos modos
distintos, y en la tradicion se confunde a su vez esta idea: se atribuye el ente al ser. Heidegger
trata de aclarar que el ser no es reducible al ente. La tradicion ha reducido al ser a res, a cosa,
pero el ente es un tipo distinto de ser. El ser exige “un modo particular de ser mostrado™.
Pero, ;como accedemos al ente? ;Y qué es el ente? El ente es todo lo que hablamos, es lo que
somos y el modo en que lo somos. El ente es algo que es, contiene un ser-asi. Podemos
introducirnos un poco mas en los modos de ser, ya que el de los entes es el ser-ahi o
Vorhandenheit.

El ser de los entes es el ser-ahi en el mundo circundante. Heidegger utiliza el término
de vorhandenheit para referirse al ser de los entes ya que se encuentran ahi, a disposicion del
ser humano. El ser del ente humano, su esencia como ya hemos expuesto, es el cuidado,
sorge, y su existencia es un tipo de existencia concreta llamada existenz. El existir como tal se
denomina Dasein, y es el ente que se pregunta por el ser, que vive en la comprension del ser.
Este modo concreto de la existencia consiste en hacerse la pregunta por el ser: preguntarse
por comportamientos y modos de ser de un ente determinado. Esta existencia se define por la
apertura al mundo y al resto de Dasein a través de la comprension de su ser. El existir no es
una accion, es la ejecucion de si mismo en cada caso, en cada situacion. El Dasein es el ente

que somos en cada caso nosotros mismos, que tiene la posibilidad de ser y preguntar. En el

» Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 27.

11



plano ontico, se habla de los entes por medio de categorias. En el plano ontolégico,
necesitamos otros conceptos para hablar del ser, por lo que utilizaremos los existenciarios
para poder expresar conceptualmente el modo de ser del existir humano. Al elaborar la
pregunta por el ser, hacemos que el ente que pregunta se vuelva mas transparente en su ser, lo
cual nos permite acceder a su verdadero modo de ser. Se trata de la inversion del paradigma
cartesiano: primero estamos vivos, después concebimos el pensamiento y la razon.

La diferencia ontoldgica, y la filosofia de Heidegger, nos parecen importantes a la
hora de cuestionar las estructuras fundamentales de la filosofia y del pensamiento mismo.
Este cuestionamiento de las estructuras permite que el conocimiento y las ciencias avancen,
que sean exactas en sus premisas y en el conocimiento que presuponen, que no se centren en
explicar. Los conceptos con los que trabajamos y asumimos diariamente se construyen a
partir de la interpretacion de entes, en funcion de cémo interpretamos la constitucion
fundamental de su ser. La ontologia, por lo tanto, se basa en la interpretacion del ente
histérico en su historicidad propia, no desde la teoria. El Dasein no se presenta entre otros

entes, es el ente al que “le va en su ser este mismo ser”*

, es decir, es el responsable de su
existencia, aunque no en primer lugar se siente el autor, Ursache®’. {Qué quiere decir que no
se sienta el autor de su propia existencia? La tarea individual de la situacion humana
particular y temporal es que yo existo aqui y ahora. Esto se asocia a la culpa del ser: por mi
situacion soy quien soy, tengo que ser quien soy.

El Dasein es arrojado a la existencia, no es su decision. Yo no soy el autor de mi
existencia, pero tengo que serlo, tengo que hacerlo mio. En un primer lugar parece que no
tengo la autoridad de mi existencia, pero realmente soy el autor, soy la persona capaz de
decidir qué hacer con la existencia. El Dasein posee la verdad de su propia existencia, se
encuentra existiendo en la comprension de su propio ser. ;(Es precisamente la huida de
nuestra posibilidad de morir la que nos hace duefios de la existencia? La situacion limite de la
muerte que expondremos en el apartado 4.2. nos ayuda a comprender que la posibilidad de la
muerte es radicalmente mia, en su certeza e indefinicion®®. Mi muerte es la Gltima posibilidad
ontica del Dasein. La muerte se mantiene como situacion limite, como la Gnica situacion
factica de su autor. El Dasein es ontoldgico: se encuentra en una comprension de ser, existe

en ella, se comprende antes de que lo podamos tematizar.

* Ibid., p. 32.
77 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California Press, p. 434.
2 Ibid., p. 436.

12



3.2. Analitica del Dasein

El Dasein en Ser y Tiempo remite propiamente a la existencia. La palabra Dasein es
crucial ya que en aleman significa existencia, pero a su vez Heidegger la utiliza por su doble
dimension. Por un lado, da hace referencia a la apertura® propia del Dasein, ya que se
encuentra abierto al mundo, a su existencia, lo cual le permite relacionarse con el mundo y
con el resto. Esto que llamamos apertura se trata de ocuparse con las cosas, de existir. La
apertura nos lleva a poder comprender un mayor horizonte de posibilidades en nuestra
existencia, nos hace trascender mas alla de nuestra onticidad. Por otro lado, sein hace
referencia al ser, a que el Dasein es capaz de hacerse la pregunta por el ser y por ello
Heidegger se acerca mas a la pregunta por el ser en general. El ser es lo principal al realizar la
pregunta ontoldgica, por lo que el Dasein nos serd central para poder siquiera plantearla. No
existe ningin otro ente que pueda preguntarse por el propio ente y por el ser del ente. Esta
posibilidad existencial determina ontoléogicamente al Dasein, que se proyecta en su
existencia. Las posibilidades las puede ver a través de su temple animico: “en la apertura

30 por lo que el

proyectante de estas posibilidades ¢l ya esta siempre animicamente templado
Dasein se relaciona a partir de los determinados temples animicos en que se encuentre en
cada situacion. Esta pregunta por el ser y por el temple animico del Dasein se dirige
inevitablemente a la realidad. En Descartes, por ejemplo, se entremezclaban esta pregunta
con la del mundo exterior, lo cual hacia mas oscuros y menos especificos los caminos a los
que llegaria su filosofia.

El Dasein es la estructura universal del ser humano. Este siempre se comprende desde
su existencia, desde las posibilidades de si mismo: de ser y de no-ser. “La comprension se
produce entonces desde el horizonte de una determinada experiencia™'. Esta existencia esta
constantemente siendo decidida por el Dasein, como la posibilidad de dejar de ser. La
cuestion de la existencia solo se puede resolver desde el existir mismo, por lo que para poder
preguntarnos por el ser debemos analizar el ente que es capaz de preguntarse por su propio
ser. Si conseguimos analizar el ser del Dasein, podriamos alcanzar el ser en si. El
ser-en-el-mundo le pertenece de manera esencial. El Dasein prima sobre todo otro ente: el

Dasein esta determinado por la existencia, es ontoldgico en funcién de su determinacion por

la existencia, y constituye la comprension de la existencia de todo ente ajeno al Dasein. El

¥ Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 327.

30 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 167.

31 Rodriguez Suédrez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formacion de la razon hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 96.

13



Dasein existe siempre en funcion del cuestionamiento de la pregunta por el ser. La pregunta
por el ser es la comprension de la esencia del Dasein, la comprension pre-ontologica del ser,
en la que vivimos. Por ello, el comprender o Verstehen® es tan central en el Dasein, es un
modo de ser. El Dasein es capaz de cuestionarse por el ser debido a que lo asume, se trata de
la pre-comprension en la que existe. En esta pre-comprension asume el ser de los entes,
capacitandose de este modo a saber como tratar con ellos, como poder utilizarlos como Tttiles
o encontrar algo asi como un sentido comun en el uso y en las relaciones.

El Dasein es un ente que en su ser se comporta con respecto de este ser, su existencia
siempre remite a lo que somos, a la humanidad finita. El Dasein existe, es el ente que soy
cada vez yo mismo, pero también el ente que he sido y el ente que se proyecta en el futuro. Al
Dasein le pertenece el ser-cada-vez-suyo, no puede dejar de ser si mismo, pues ain con la
decision de cambiar sigue siendo quien es. Esta pertenencia es su condicion de posibilidad de
la propiedad e impropiedad. El Dasein existe en uno de estos modos, o en su indiferencia,
pero nunca podemos hablar del Dasein sin un modo de ser o una disposicion. La disposicion
afectiva es un modo de disponerse del Dasein al mundo, es un modo de relacionarse con ¢l
pero que a la vez determina toda relacion posterior. Befindlichkeit®, o lo que llamamos
temple animico o disposicion afectiva, es un existencial que siempre pertenece al Dasein.
Como hemos adelantado, el Dasein siempre se encuentra animicamente templado, incluso
cuando se trata de indiferencia: su estado de animo va variando. Se trata de como esta, en
funcion de nuestra apertura afectiva, seamos conscientes o no. El Dasein, en tanto arrojado o
Geworfenheit**, se encuentra de forma afectiva en este arrojamiento. Jamas seremos duefios
de un estado de animo. La disposicion afectiva abre al Dasein en su condicion de arrojado.
No es un estado psicologico, no se trata de reflexion®. Debemos alejarnos de este sentido
tradicional de considerar los afectos como formas de conocimiento, pues se trata de algo
anterior a lo racional. Cuando el Dasein se encuentra indispuesto afectivamente, de mal
humor, el mundo circundante se nubla. El estado de &nimo forma parte del ser-en-el-mundo,
emerge de ahi, no viene de dentro ni de fuera. El temple animico no es un estado interior que
se exterioriza, no se relaciona con lo psiquico. Se trata de un modo existencial de la
aperturidad del mundo. La disposicion afectiva abre al Dasein en su condicidon de arrojado, es

el modo existencial en el que el Dasein se entrega al mundo y se esquiva a si mismo.

32 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 161.
 Ibid., p. 153.
* Ibid., p. 154.
 Ibid., p. 155.

14



Es contradictorio, pues el ser del Dasein es lo mas cercano a nosotros mismos, ya que
lo somos en cada caso, en cada situaciéon en que existimos, en cada relacion con el ente
intramundano. A su vez, el ser es lo mas lejano, ya que a pesar de estar-siendo en todo
momento, lugar y situacion, realmente no podemos alcanzarlo: estd siempre presente pero
pasa desapercibido. Al Dasein le es inherente moverse en funcidén de su ser, vivir en esta
comprension. El Dasein tiende a comprender su ser desde el mundo, desde los entes con los
que se relaciona. El Dasein es onticamente cercano a si mismo y ontolégicamente lejano.
Debemos reflexionar acerca de como acceder al Dasein, para que se muestre a si mismo y
desde si mismo. Para ello, debemos analizar al Dasein de forma inmediata, en su
cotidianeidad media, cuando esta viviendo, y no sacarlo de ahi para analizarlo.

La cotidianeidad del Dasein es crucial para analizarlo ya que se encuentra arrojado en
la existencia, se encuentra absorto en las relaciones con el ente intramundano. La caida o
Verfallen®® es una determinacion existencial del Dasein, es la prueba de la existencialidad del
Dasein. En la caida esta el poder-ser-en-el-mundo, la impropiedad”’. El Dasein sdlo puede
caer mediante el comprender y la disposicion afectiva. La existencia propia solo es una forma
modificada de asumir esta cotidianeidad. La impropiedad, por lo tanto, es un modo en el que
el Dasein se absorbe por el mundo y por la coexistencia de los otros en el uno. Cuando el
Dasein se encuentra en una situacion que le saca de su cotidianeidad, entonces se da cuenta
de su existencia, es consciente de ella y se le presenta la existencia propia, siendo consciente
también de que anteriormente se encontraba en otro tipo de existencia. La angustia, que
explicaremos mas adelante, es un ejemplo de una de las situaciones que sacan al Dasein de su
cotidianeidad y de su existencia impropia, le revela posibilidades de su ser que antes no habia
experimentado.

En la analitica del Dasein, el tiempo sera el sentido del ser del Dasein. “El Dasein es
de tal manera que, siendo, comprende algo asi como el ser”*®. El ser se ha hecho visible en su
caracter temporal, por ello, el tiempo es el horizonte de toda comprension del ser, es la
condiciéon de posibilidad de su historicidad: es el pasado, y su ser acontece desde su futuro.
Heidegger “vincula la aprioridad del sentido con la temporalidad de la vida factica, con la
historicidad del Dasein™. Las experiencias pasadas se encuentran anticipadas en su ser, por

lo que todo estd determinado por la historicidad. La tradicion aleja al Dasein de su

3 Ibid., p. 193.

7 Ibid., p. 197.

¥ Ibid., p. 38.

¥ Rodriguez Sudrez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo conductor en la
formacion de la razon hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid: Plaza y Valdés, p. 106.

15



historicidad, por lo que debemos deshacernos de esto, para poder hacer transparente la
pregunta por el ser. Heidegger llama a esto en el paragrafo sexto como destruccion®. Esta
destruccion se basa en una deconstruccion del pensamiento tradicional, se trata de una
reformulacion de las estructuras. Heidegger pretende reflexionar y analizar al ser humano,
mediante la pregunta por el sentido del ser. La forma de tratar la pregunta por el sentido del
ser es fenomenoldgica: yendo a las cosas mismas. La fenomenologia le sirve precisamente
por la exactitud que le proporciona, hacia la realizacion de una ontologia fundamental. La
ontologia, en este sentido, s6lo es posible como fenomenologia: se analiza y se centra en los
fenomenos inmediatos. Heidegger consigue que se vuelva al pensamiento del ser, a la

concepciodn de que el ser es un tema fundamental de la filosofia, y concierne a todo ente.

3.3. Dasein como superacion del dualismo cartesiano

El plano 6ntico de la existencia remite a la vivencia del organismo humano, a lo que
remitimos tradicionalmente como “cuerpo”. Esta concepcion tradicional de corporalidad se
basaria en la existencia como materia viva, como ente. La nocion de Dasein en Heidegger
remite a la existencia, a su plano ontoldgico pero también al ontico. La existencia es lo
primero que todo ser humano tiene, mucho antes de plantear cualquier tipo de conocimiento o
de pensamiento. Heidegger remite la importancia de su analitica hacia la experiencia
existencial del ser humano. Esto resulta revolucionario en comparacion con Descartes, ya que
¢ste considera el pensamiento como fundamento que permite la existencia. Como ocurre con
Heidegger en el siglo XX, la ontologia del mundo de Descartes también marcé un antes y un
después en la filosofia, tratando de fundamentar el mundo como extension, como constitucion
de la propia espacialidad, a lo que llamara como mundo o res extensa.

En las Reglas para la direccion del espiritu, encontramos que Descartes examina el
conocimiento humano, exponiendo la razén como facultad principal del ser humano, la cual
puede mostrar la verdad del mismo. Este método, que denomina Mathesis universalis*', se
fundamenta en su concepto de “mente”, la cual permite al ser humano conocer el mundo.
Este concepto remite al fundamento de nuestra propia mente, remite a nuestra capacidad
intelectual de construir conocimiento. Heidegger expone como podriamos hablar de que
Descartes no define el sum de Cogito [ergo] sum®, pese a que lo establezca como cogito. Es

decir, Descartes no define la existencia que conlleva el pensar, simplemente la asume y la

“ Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 44.
# Descartes, R. (1996): Reglas para la direccion del espiritu. Madrid: Alianza, p. 86.
*2 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 67.

16



utiliza sin cuestionarla. La analitica cartesiana deberia plantear la pregunta ontologica por el
sentido del ser del sum, de la existencia. El problema cartesiano para Heidegger es suponer
un tipo de existencia sin plantearlo previamente, sin realizar una teoria especifica de la
existencia asumida. Una vez comprendido el sum, se podria establecer las cogitationes, el
pensamiento o conocimiento. A su vez, Descartes ve la determinacion fundamental del
mundo en la extension, que a su vez es constitutivo de la espacialidad, y ésta del mundo. De
nuevo, Heidegger no partird de esta teoria cartesiana sino que expondra el mundo como
existencial, como intrinseco al ser humano, aunque sin negar tampoco su espacialidad o
extension.

Descartes, en su analisis de la realidad, hace una distincion entre la res cogitans y la
res extensa. Los entes se determinan por su sustancia, que considera Descartes que equivale a
su ser. La extension se atribuye a la cosa corporea, que puede variar de dimensiones y que
entonces depende unicamente de lo externo. La sustancia o ser es central en el pensamiento
cartesiano, ya que determina las diferencias esenciales entre los entes. Descartes no evita la
pregunta ontoldgica por la sustancia, sino que declara que es inaccesible®. Pero: si el ser no
es accesible como ente, ;estamos hablando de una forma pura de sentido del ser y de la
sustancia como hacia Kant? Para Descartes, la res cogitans y la res extensa no necesitan otros
entes. Heidegger centra la analitica del Dasein precisamente en la copertenencia de ambas
partes que tradicionalmente se habian separado radicalmente. Descartes determina el mundo
como res extensa: se basa en la sustancia, no aclara el sentido de su ser ya que es inaclarable.
Heidegger quiere deshacerse de este dualismo jerarquico entre el ser y el ente, no revertirlo.

El ente que Descartes trata de comprender ontolégicamente por medio de la
extension, es el mundo*. Debe analizarlo a través del ente intramundano, de lo “a la mano”.
La via de acceso cartesiana al mundo es el conocimiento, lo fisico-matematico. El
comprender se da a través del conocimiento matematico, mientras que el saber ontologico se
da a través del ser como estar-ahi. Descartes no ve necesario plantearse el acceso al ente
intramundano, por lo que no podemos exigir a Descartes algo que es ajeno a su horizonte. Lo
que hacia Descartes mediante la res cogitans y la res extensa, es querer solucionar el
problema entre el yo y el mundo (como en sus meditaciones I y VI). Heidegger no seguira
este camino, pues no podemos recurrir a la extension como determinacién fundamental del

mundo, a pesar de la justificacién fenoménica, para comprender la espacialidad del Dasein.

 Ibid., p. 115.
4821, en Ibid.

17



El Dasein en Heidegger no es un sujeto®, es la estructura originaria fundamental que
analiza, el ente que se pregunta por el ente, por el sentido del ser. Su trascendencia le
diferencia con el resto de entes. La trascendencia no es una propiedad del Dasein como
sujeto, sino que se trata del propio Dasein. No se trata de realizar una cosmovision, como si
expondremos mas adelante que pretendia Jaspers, sino que se trata de centrarse en la
existencia y analizarla. Tampoco se trata de continuar con las relaciones sujeto-objeto que
ofrecia la tradicion, desde Descartes hasta Husserl, entre otros. De lo que se trata es de dejar
de lado el uso de las categorias y comenzar a utilizar los existenciarios, que son formas
concretas de sefialar los modos de ser del Dasein. Las categorias neokantianas, por ejemplo,
no sirven para expresar la experiencia fundamental de la que aqui nos queremos centrar. Se
trata de centrarnos en una situacion donde decidimos si la filosofia vive o muere.

El dualismo cartesiano, a su vez, remite al ser humano en tanto dualista, en tanto
division entre lo corporal y lo pensante. Descartes expone que al examinar qué existe en el
mundo, “en ese momento ya no s¢ so6lo que existo en cuanto cosa pensante, sino que se ofrece
también a mi espiritu cierta idea acerca de la naturaleza corpdorea™®. Si bien es cierto que
Descartes duda sobre si se trata de una misma naturaleza, en primer lugar lo expone como
dos diferenciadas. Heidegger no defendera tampoco este dualismo, sino que hablara del
Dasein como unidad. No profundizaremos mucho en este tema, ya que este trabajo se centra
en la existencia y no en la corporalidad, pero Heidegger ampliara este modo de ver el cuerpo
como objeto, como presencia y extension. Heidegger ampliara el cuerpo fisico o Korper*' del
que habla en los Seminarios de Zollikon, y expondra también un cuerpo existencial o vivido,
Leib®, que remite a la ocupacion practica con las cosas. No se trata de un mero estar-ahi, sino
de la dimension ontologica corporal, es decir, “el estar en el espacio para el Dasein implica
un moverse con familiaridad entre las cosas del mundo y un conocimiento tacito de los entes
del mundo cotidiano™".

Lo que bloquea el discurso heideggeriano es la orientaciéon de la antropologia

antiguo-cristiana. La antropologia tradicional define al ser humano como animal racional, lo

4 Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder, pp. 282-283.

4 Descartes, R. (1977): Meditaciones Metafisicas con objeciones y respuestas. Madrid: Ediciones Alfaguara, p.
49.

47 Se aclara en la nota del traductor, en este caso Angel Xolocotzi Yafiez, la utilizacion de Kérper como cuerpo
mensurable u “objetivo”, y Leib como cuerpo vivido. Esto lo encontramos en: Heidegger, M. (2014): Seminarios
de Zollikon. Barcelona: Herder, p. 10.

8 Ibid.

4 Lagos Berrios, R. (2020): “Heidegger y la cuestion del cuerpo en Ser y Tiempo: Buscando el lugar del cuerpo
en la analitica existencial del Dasein” en LIMITE Revista Interdisciplinaria de Filosofia y Psicologia 15 (3).
Universidad de Santiago de Chile, p. 10.

18



cual deja completamente de lado todo el ambito existencial que define a lo humano como
humano en si. El ser humano no es equiparable a un animal, ya que el animal no comprende
su existencia y mundo como lo hace el ser humano. El animal se relaciona con su entorno por
medio de instintos, mientras que el Dasein se constituye junto con el mundo, son parte el uno
del otro, no pueden darse bajo ningin caso por separado. El mundo no es una sustancia o ente
exterior a lo humano, son constituyentes. Entendemos aqui al ser humano como ser-ahi en
cada caso, como situacion y tener-que-ser. No se debe reducir al ser humano a la animalidad
o a la racionalidad. El ser humano trasciende mas all4 de si mismo, no podemos considerarlo
unicamente desde un horizonte Ontico sino también ontologico. Esta reduccion del ser
humano a animal lleva precisamente a lo que pretende evitar Heidegger: a que la pregunta
por el ser caiga en el olvido, se vea como obvia y asumida. El Dasein se relaciona con el
mundo y con los otros a través del cuidado, y se relaciona con los utiles mediante la

ocupacion en la cotidianeidad.

3.4. Cuidado [Sorge] como sentido existencial del Dasein - Ocupacion

[Besorgen] de los utiles

El Dasein establece relaciones con el mundo a través del cuidado. Se trata de la
esencia de la existencia, de lo que nos guia. Nuestro comportamiento depende de nuestras
preocupaciones, pero no debemos entender este concepto en un sentido tragico, sino siempre
dentro de este contexto existencial en el que nos movemos a lo largo de este trabajo. El
cuidado en este sentido existencial se ve proyectado en las cosas de nuestro entorno, en
nuestras posibilidades, en las situaciones en las que nos encontramos, y en todo lo
relacionado con nuestra existencia. El cuidado nos ayuda a anticipar lo que puede ocurrir,
pero esto también ocurre con la pre-comprension del mundo en la que nos movemos, y con
nuestro contexto significativo o significatividad, lo que Illama Heidegger como
Bedeutsamkeit™. Esta significatividad es la estructura del mundo, a lo que remite el Dasein.

El ser-en-el-mundo se entiende como ocupacion, esta absorto en el mundo del que se
ocupa. El conocimiento es un modo de existir del Dasein que se funda en el ser-en-el-mundo,
por ello, requiere una previa interpretacion. El Dasein abre el mundo en su disposicion
afectiva. El Dasein existe facticamente, tiene un modo de ser que es llevado ante si mismo,
que es abierto para si en su condicion de arrojado. La condicidon de arrojado es el modo de ser

de un ente que siempre es sus posibilidades, que se comprende en y desde ellas, que se

%0 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 108

19



proyecta en ellas. El si mismo es inmediato y regularmente impropio, estd siempre caido. La
angustia, por ejemplo, es el temple animico que presenta el fundamento, que nos permite
captar la totalidad originaria del ser del Dasein. El ser del Dasein, por lo tanto, se revela como
cuidado’".

La angustia es el temple animico del Dasein que abre la posibilidad del ser del Dasein,
la cual nos da informacion ontica del Dasein en tanto ente. La angustia® lleva al Dasein ante
su propio ser, lo aisla de sus modos de ser que le acompafian siempre en la cotidianeidad. Es
decir, la angustia le saca de la cotidianeidad, donde se encuentra con su propio ser sin
mediacion. En la caida, el Dasein lo que hace es huir de si mismo, de la posibilidad ultima de
su muerte, por lo que no se pone ante si mismo, se da la espalda. La angustia como
disposicion afectiva abre el mundo en cuanto mundo, revela en el Dasein su poder-ser. Se da
un solipsismo existencial: la angustia lleva al Dasein a un no-mundo, a un estar-ahi carente de
mundo, a un no-estar-en-casa. SO0lo en la angustia, al aislar al Dasein de todo, se da la
posibilidad de una apertura privilegiada, lo cual no quiere decir que sea deseable. Esta
apertura consiste en sacarle de su caida, de la cual nunca ha salido, revelandose entonces los
dos modos existenciales de su ser: le revela la posibilidad de la propiedad, y la impropiedad
en la que se encontraba. Estas son las posibilidades de su ser, junto con su esencia, que
corresponde con el cuidado. El cuidado se da a priori, antes de todo comportamiento factico y
de cualquier situacion. El cuidado es siempre ocupacion y solicitud. Esta disposicion afectiva

que el cuidado ha llevado a cabo, se trata del “anticiparse-a-si del Dasein”™.

“El Dasein es su aperturidad [Erschlossenheit]. Serd necesario, pues, sacar a la luz la
constitucion de este ser. Pero, en medida en que la esencia de este ente es la existencia, la frase
existencial «el Dasein es su aperturidad» quiere decir, al mismo tiempo, que el ser a que este ente le
va en su ser es tener que ser su «Ahi». Ademas de precisar la constitucion primaria del ser de la
aperturidad, sera necesario, en conformidad con la tendencia de nuestro analisis, hacer una

interpretacion del modo de ser en que este ente es cotidianamente su Ahi”,

Pasamos de hablar de la existencia a la existencia del mundo, con la ayuda de dos
conceptos correlacionados: los conceptos de sorge y besorgen. El cuidado del Dasein vuelto

al mundo es ocupacion™. La ocupacion con el mundo y los ttiles se da de forma esencial,

S Ibid., p. 201.

52 §40-41-42, en Ibid.
S Ibid., p. 210.

S Ibid., p. 152.

55 Ibid., p. 78.

20



gracias a la pre-comprension en la que el Dasein existe. Esta pre-comprension le proporciona
los medios para saber relacionarse con el mundo y los tiles, sin la necesidad de reflexionar
acerca de las posibilidades o modos de relacionarse posibles. El cuidado también es un modo
existencial esencial, no se trata de algo reflexionado, de una pre-ocupacion que se haya tenido
que plantear lingiiisticamente. La analitica existencial del Dasein se centra en el
ser-en-el-mundo, en su estructura unitaria y originaria del ser. Su estructura determina
ontoldégicamente sus posibilidades y modos de ser.

Para preguntarnos por el mundo, debemos preguntar quién es el que propiamente es,
existe, en la cotidianeidad media del Dasein. El “ser-en” del Dasein no es el mismo modo en

%, mientras que el ser del

que los entes estan en el mundo. Los entes son “categoriales
Dasein es un existencial. El ser-en no hace referencia a la espacialidad, no hay un cuerpo
dentro del mundo: “«in» [en aleman] procede de innan-, residir, habitare, quedarse en; «an
significa: estoy acostumbrado, familiarizado con, suelo [hacer] algo™’. Esta familiaridad es la
relacion con la que el Dasein se encuentra en el mundo, no se trata de un “estar-dentro” de un
espacio ajeno, sino de una co-pertenencia. Por lo tanto, el ser-en del Dasein, se basa en
habitar el mundo de manera familiar. Esto remite a una familiaridad existencial que nos
permite relacionarnos con el mundo, no a una extension en la que nos encontramos “encima”
o “dentro”. Por ello, Heidegger hace hincapié en su critica hacia Descartes, ya que ambas
teorias no encajan principalmente por su concepcién material en el caso de Descartes, y
existencial en el caso de Heidegger, del mundo.

El Dasein y el mundo no son entes que estén o que sean-juntos, no debemos entender
que son entes separados que se juntan. El Dasein y el mundo se co-pertenecen en el sentido
en el que se constituyen mutuamente, necesitan el uno del otro para darse, para existir. El
Dasein puede considerarse estando-ahi aunque no carezca de mundo, por ejemplo en un
ambito médico en el que nos tratan como un organismo en el caso de necesitar una
intervencion quirurgica. La facticidad es la forma que el Dasein es, en cada situacion, €l
mismo. Este planteamiento no se basa en negar la espacialidad del Dasein, sino de interpretar
el mundo como co-perteneciente al Dasein y no como algo material que se encuentra en el
espacio. Precisamente porque el ser-en-el-mundo se mueve mediante la cotidianeidad,
debemos experimentarlo de una forma dntica. La dimension 6ntica en Heidegger sigue siendo
importante, a pesar de que destaque la dimension ontologica, debido a su oscurecimiento en

la tradicion.

% Ibid., p. 75.
57 Ibid.

21



El Dasein vive en una comprension del ser acerca de si mismo. Esta comprension se
oscurece al comprender el conocimiento como una mera relacion sujeto-objeto. El
conocimiento no es algo que esta-ahi, sino que es una modalidad del ser del Dasein, tiene su
fundamento dOntico en su constitucion de ser. De nuevo, Heidegger no pretende establecer una
jerarquia de modos de ser, sino que precisamente trata de analizarlo mediante su relacion
intrinseca, como ocurre con sorge y besorgen, con el cuidado y la ocupacion. Ambas son
necesarias para que el Dasein exista de la forma en que existe, en esta pre-comprension en la

que s€ mueve.

22



4. Existencia en el Mundo: ahi

El ahi del Dasein es lo que llamamos mundo. El mundo es algo inseparable del propio
ser-posible del Dasein, establece sus posibilidades y lo determina ontoldégicamente. La
existencia y el mundo se co-pertenecen: la comprension de ambos es necesaria. Es crucial
entender el mundo como siempre nuestro, siempre lo llevamos con nosotros mismos ya que
no es algo meramente material o espacial. En la tradicion que Heidegger menciona para dejar
atrds, y concretamente en la filosofia de Descartes, el mundo se consideraba como res
extensa: un espacio extenso y material. El1 mundo se ha entendido como extension, como
espacio; sin embargo, Heidegger lo considera como existencial. Heidegger no remite al
mundo como algo material sino como componente del Dasein, como algo ontologico, aunque
también con su dimensién Ontica, como es el caso de los entes intramundanos. Existir
siempre es de forma situada, recordada y proyectada. Decimos que existencia y mundo se
co-pertenecen porque para indagar en el ser-en-el-mundo, debemos hablar del mundo. Para
analizar la estructura fundamental del Dasein, hemos hablado del cuidado como su sentido
existencial, el cual nos lleva a la ocupacion del mundo y de los entes que se encuentran en
este horizonte.

(Es el mundo un carécter de ser del Dasein? ;Tiene cada Dasein su propio mundo?
(Es algo subjetivo? ;Existe un mundo comun? El ser-en-el-mundo se presenta como
manifestacion existencial del Dasein, por lo que la mundaneidad la comprendemos como
existencial, como un modo del Dasein de existir. El mundo es un caracter del Dasein,
debemos partir por lo tanto de la analitica del Dasein y de sus fundamentos. El mundo se
utiliza como un concepto Ontico: la totalidad del ente que puede estar-ahi dentro del mundo.
En este caso, el mundo designa a la multiplicidad de entes, el “mundo designa [...] el
concepto ontologico-existencial de la mundaneidad™®. Lo mundano es un modo de ser del
Dasein, no un ente que estd-ahi en el mundo. Por lo que Heidegger no se basara tinicamente
en el plano ontico del mundo, sino que se centrard principalmente en su caracter ontologico,
aunque sin dejar de lado el dontico. El plano ontologico del mundo nos ayuda a aclarar un
poco mas el ser del Dasein, el ser-en-el-mundo.

El ser-en-el-mundo se encuentra existiendo en el mundo, entendido entonces como
existencial, no como ente. En estas situaciones, el Dasein se relaciona con el ente
intramundano y se encuentra huyendo de su ser. Con la ayuda de Kisiel, mencionaremos a

Jaspers y su concepto de situacion limite para mostrar un nuevo modo del Dasein en tanto

%% Ibid., p. 87.

23



que se encuentra con su posibilidad ultima, es decir, con la muerte. Ese concepto nos sirve
para exponer la finitud del Dasein y la comprension de si-mismo. Para ello, debemos aclarar
la dimension temporal del Dasein, que de nuevo le muestra la finitud de su tiempo existiendo.

Por ultimo, expondremos la coexistencia del Dasein con el resto. El Dasein se
encuentra en un contexto donde los otros Dasein también remiten a €I, por lo que es
intrinseco a su existencia compartir lo que llamamos como mundo. Esto no quiere decir que
todos los Dasein remitan o perciban al mundo del mismo modo, ya que cada uno tiene su
modo concreto de hacerlo. Sin embargo, el Dasein no vive de forma aislada, sino que
necesariamente convive con el resto, al igual que ocurre con el fendmeno del mundo en tanto
existencial. Para ello, mostraremos el concepto de mundo comun, y el concepto de la
empatia, que es lo que Heidegger expone que posibilita esta co-relacion del Dasein con el
resto de Dasein. El cuidado lleva al Dasein a solicitar y a ocuparse del mundo y de los otros.
El cuidado permite al Dasein relacionarse del modo en que lo hace con el mundo y con el
resto, con los entes que se encuentran en el mundo.

El mundo, la finitud y la existencia compartida son ideas centrales en el pensamiento
heideggeriano, el cual quiere reformular la filosofia, alejdndose de las categorias
tradicionales, deconstruyendo estos fenomenos y los significados a los que remiten, tratando
de realizar una ontologia fundamental, aunque sin éxito. La existencia, la analitica del
Dasein, es la base de estos tres fendmenos en los que nos centraremos en el cuarto apartado.
El mundo debe entenderse como existencial, siempre en referencia a la situacion existencial
del ser humano. El mundo era analizado en la tradicion como extensién, como materia, por lo
que es crucial tener esto en cuenta a la hora de reformular la concepcion del mundo bajo la
teoria heideggeriana. El ser humano existe propiamente cuando es consciente de su propia
muerte, de su finitud, por lo que nos llevara a este fendmeno. La muerte es considerada como
la posibilidad tltima, como la situacion limite ultima, por lo que se trata de una conciencia
que limita de forma crucial la existencia humana. A su vez, la existencia debe ser compartida,
pues de no ser asi volveriamos a hablar de un solipsismo humano, de una filosofia cartesiana
donde la existencia del ser humano remite unicamente a pensar, el mundo remite a su caracter
externo, ajeno al ser humano, y la muerte remite al fin del pensamiento. La intersubjetividad
que podemos analizar a partir de la filosofia de Heidegger nos ayuda a realizar una ontologia
mas precisa, a comprender de forma mas exacta al ser humano en su relacion intrinseca con

el resto.

24



4.1. Mundo como existencial

El mundo sera considerado por Heidegger como un existencial, lo que le hace ser un
modo del Dasein, se co-pertenecen. “El mundo es, por consiguiente, algo «en lo que» el

Dasein en cuanto ente ya siempre ha estado™’

, ya que desde el momento en que el Dasein
existe ya “estd” en el mundo, no se pueden dar de forma separada y ajena, el mundo
constituye al Dasein, y el Dasein constituye al mundo. No se trata de una jerarquia, no viene
primero el mundo o el Dasein, sino que se trata de dos elementos que se necesitan para darse,
de forma simultanea. Debemos dejar de entender el mundo como espacio en el que “estamos”
corporalmente: nos configuramos con €1, no dentro de él. Un ente “esta-dentro” del mundo en
tanto que se encuentra bajo los limites de algo extenso. En el mundo nos encontramos con un
horizonte de posibilidades finito. Esta “espacialidad” que se ha interpretado que surge del
mundo, estd en conexion ontologica con el Dasein. ;En qué sentido el espacio constituye el
mundo? Se trata de un momento estructural del ser-en-el-mundo.

El mundo no es un ente intramundano, s6lo puede mostrarse en su ser en tanto que
hay mundo. El util sigue estando “a la mano” aunque sea imposible de usar, aunque esté
averiado. En tanto utilizable, pasa de ser algo que podemos utilizar a algo que simplemente
esta-ahi. Supone esto una obstruccion de la ocupacion. La estructura de ser de lo “a la mano”
se determina por su remision. Si esta estd impedida, el Util pasa a ser un trasto inutil. Las
remisiones no se ven, pero las notamos en la ocupacion. La remision se hace explicita de
forma ontica: cuando falla, se trata de una “ruptura de las conexiones remisionales cubiertas
en la circunspeccion™®. Es decir, cuando remitimos al mundo principalmente es cuando
nuestra conexion con €l falla, cuando algin elemento esté fuera de lugar o cuando algo ocurre
fuera de la cotidianeidad, fuera del “lugar” donde tendrian que estar las cosas, fuera del
funcionamiento cotidiano de los entes. Este estar fuera de lugar, o el no-funcionamiento al
que estamos familiarizados, hace que la relacion que comienza en la pre-comprension se
rompa. El mundo esta abierto cuando existe la posibilidad de acceso para la ocupacion de lo
“a la mano”, en el mundo, cuando esa conexidn funciona y no se ha roto.

El mundo mas cercano al Dasein cotidiano es el mundo circundante Umwelt®'. El
analisis heideggeriano debe ir de este caracter existencial del ser-en-el-mundo mediano a la
idea de mundaneidad general. La mundaneidad remite a este cardcter de familiaridad que

hemos expuesto, a la capacidad intrinseca de poder relacionarnos con el mundo y con los

% Ibid., p. 97.
® Ibid., p. 96.
5t Ibid., p. 88.

25



entes, debido a la pre-comprension con la que existimos en el mundo. El término
“circundante” no hace referencia a la espacialidad a pesar de que se haya comprendido asi
previamente; no es donde se esta, “es lo que se vive”®. La vida se encuentra siempre en algo,
desde algo. Ese algo que encontramos en la existencia remite al mundo. El mundo se presenta
como un horizonte donde surgen las cosas y los modos de ser, siempre se ha utilizado de
forma abstracta como un espacio en el que nos encontramos, de forma externa al ser humano.
Sin embargo, Heidegger quiere alejarse de este dualismo interno-externo, ya que forma parte
del propio Dasein.

El modo inmediato por el que tratamos con el ente es el ocuparse, el manipular y
utilizar, no el conocer. El ser humano experimenta mucho antes de conocer, de pensar y de
utilizar en este sentido tradicional la razén. El ente se muestra absorto en su ocupacion, en el
mundo circundante, antes de que se tematice y analice. Se trata de una interpretacion
fenomenologica, de una determinacion de la estructura del ser, y no de un conocimiento de
las cualidades del ente. El ente que comparece en la ocupacion es el til o Zeug®. El util es
siempre algo-para, tiene un caracter de remision, es decir, no se muestra jamas por separado.
Esta remision hace referencia a que siempre depende de otra cosa, remite a ello. Por ejemplo:
el martillo se descubre cuando lo utilizas, puedes utilizar otro objeto que en un principio no lo
relacionamos con un martillo, pero si cumple su funcién lo podemos utilizar como tal. De
este modo, una caja o un zapato podria remitir a un martillo si lo utilizamos como tal. Los
entes remiten a su ocupacion, a la utilidad que le podemos dar, por lo que finalmente
remitirdn al ser humano, a la persona capaz de utilizarlos. El modo de ser del util lo llamamos

el estar-a-la-mano o Zuhandenheit*

. El util es manejable, estd disponible ante el ser humano
que pre-comprende su utilidad, no se limita a su presencia, siempre remite a la utilidad. El
trato con los ttiles se subordina al para-algo, a su complejo remisional. No hay utiles cuya
funcion remita a si mismos, siempre remite al Dasein que va a hacer uso de ellos.

Esta estructura de los utiles nos hace entender que para relacionarnos con los utiles,
existe un saber pre-comprendido, algo que tenemos en cuenta y que gracias a eso podemos
utilizar a los entes. Lo “a la mano” no es conocido teoréticamente o en la circunspeccion, lo
comprendemos a través de la ocupacion. Por medio del uso descubrimos su naturaleza, su

esencia o su ser. El 1til tiene su lugar propio, tiene la estructura del “para” algo. El lugar

propio de un 1til seria reconocible por la familiaridad de los ttiles con los que nos

62 Redondo Sanchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privacion en el analisis de la vida en el primer Heidegger” en
Thémata. Revista de Filosofia 24. Universidad de Salamanca, p. 179.

8 Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 90.

8 Ibid., p. 91.

26



relacionamos. Por ejemplo, un tenedor encajaria en un cajon dentro de la cocina, pero un
cuchillo no encajaria debajo de la cama. La espacialidad se funda en la mundaneidad del
mundo, en lo que le hace ser como tal, no es el mundo el que estd-ahi en el espacio. El mundo
circundante, por lo tanto, es un complejo de ttiles “a la mano”, donde encontramos a su vez
los “lugares” propios de los tutiles. La familiaridad es central para entender los términos de
util, mundo circundante y para comprender correctamente la estructura existencial del Dasein
y el mundo. El Dasein se siente cercano o lejano a los ttiles, no de forma objetiva en relacion
con la distancia, sino de forma cualitativa, en funcion de la utilidad, del uso que le pueda dar.
La espacialidad tiene los caracteres de des-alejacion o Ent-fernung®® o cercania, y
direccionalidad o Ausrichtung®. El Dasein estd en el mundo en sentido del ocupado y
familiar. Desalejar es traer a la cercania, a lo “a la mano”.

La espacialidad del Dasein no se determina en funcidon del ser humano como cosa
corporea. El Dasein es esencialmente espacial. El Dasein se abre al espacio mediante la
familiaridad y significatividad del estar-en. “El espacio no estad en el sujeto, ni el mundo esta
en el espacio”®. El Dasein abre el espacio, y el espacio estaria en este mundo que abre. El
espacio no pertenece al sujeto, ni el sujeto considera que el mundo esta dentro de un espacio,
sino que el Dasein es espacial en un sentido originario. No debemos de analizar de nuevo el
Dasein como sujeto y el mundo como objeto perteneciente al sujeto, sino que se trata de
estructuras intrinsecas al Dasein, se necesitan mutuamente para existir de forma conjunta. El
Dasein también tiene estos “lugares” que hemos expuesto del util. Su lugar es el de la vida 'y
la muerte, que determina sus posibilidades vitales. El Dasein también se ve determinado por
las posibilidades de la vida y la muerte, sobre todo siendo condicionado por la segunda,
siendo la posibilidad tltima. Estas zonas o lugares se nos hacen visibles si se alteran, si falla
la relacién del Dasein con el ente, o el Dasein con su propio horizonte. Esto ocurriria, por
ejemplo, en el caso de la enfermedad, que limita sus posibilidades y le situa ante la
posibilidad de su muerte. Estos lugares se relacionan con la familiaridad en la que existe, se
trata de las situaciones donde el Dasein se relaciona bajo una familiaridad que le pertenece y

que le permite existir-en-el-mundo como lo hace.

% Ibid., p. 125.
% Ihid.
5 Ibid., p. 132.

27



4.2. Ser-si-mismo y finitud

La critica heideggeriana al texto de Jaspers, llamada “Critical Comments on Karl

2968

Jaspers’s Psychology of Worldviews ™, inaugura una filosofia alemana sobre la existencia, en
su modo concreto de existenz. El analisis de Heidegger utiliza el término de facticidad y se
refiere al tiempo como angustia fundamental de la experiencia humana. Este analisis puede
considerarse una continuacion del curso SS 1920%, donde pretende determinar si los
conceptos utilizados por Jaspers determinan un nuevo sentido de la filosofia, o si no dejan de
ser conceptos decadentes pertenecientes a la filosofia tradicional. Ademas, expondra la
necesidad de una deconstruccion radical de la filosofia, una confrontacion a la historia que
somos en tanto temporales.

La pregunta central de la resefia heideggeriana es: ;pueden las pre-concepciones que
utiliza Jaspers, acercarse al fendmeno de la existencia?”® Jaspers, con esta obra, pretende
hacer de la psicologia una ciencia central a la hora de analizar lo humano, mediante el
planteamiento de una psicologia de las cosmovisiones. Esta psicologia pretende ofrecer un
horizonte de comprension para lo psiquico. Para Jaspers, los limites de la vida fisica son
cruciales para definir estas cosmovisiones. En la vida, hay “situaciones limite” que hacen
posibles reacciones concretas que no obtendremos de ningtn otro modo. Jaspers asume un
objeto de estudio llamado “vida psiquica™', donde concentra el problema de la existencia en
un contexto psicolégico, mediante la situacion limite como fenémeno que no se ve. Para
Jaspers la vida es una realidad donde se insertan los fendémenos. Heidegger destaca que en

términos como “limites””?

, femiten a una pre-concepcion cargada de la tradicion, por lo que
este no puede ser un acercamiento al fendmeno de la existencia. Heidegger expone: “lo que
expone Jaspers sobre las situaciones limite concretas se encuentra muy lejos de estar
adecuadamente elaborado desde el punto de vista conceptual””. Jaspers necesita un método
mas radical para llevar a cabo lo que pretende. Deberiamos aclarar cudl es el objeto de
estudio y qué es exactamente la dimension objetiva de la existencia o existenz que Jaspers
tiene en cuenta.

Heidegger, sin embargo, trata de acercarse también al fendmeno de la existencia a

través de las situaciones limite. Ambos exponen que a través de la situacion limite, el

88 Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California Press, p. 137.

9SS 1920 hace referencia al “Summer Semester” de 1920, es decir, al Semestre de Verano. Esto lo encontramos
en: Ibid.

" Ibid., p. 143.

" Ibid., p. 140.

™ Ibid., p. 139.

7 Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza, p. 34.

28



fendomeno de la existencia sale a la luz. Reaccionamos ante estas situaciones buscando formas
de resolverlas. Son situaciones decisivas de las que no podemos huir, en tanto seres humanos,
y que son inevitables por la propia finitud del Dasein. La conciencia de los limites nos lleva a
ser conscientes de la propia vida, y a percibir la muerte como situacion limite Gltima. La vida
como fenémeno primario se puede enfocar como ser-ahi o Dasein, como una vida; o como
una experiencia vital, como ser-ahi. El Dasein es yo teniéndome a mi mismo, es facticidad.
Cada intento de autoconciencia nos ensefia el sentido del “soy”, y convierte al yo en un
objeto. La experiencia factica no es un lugar, es un fenomeno histérico esencial que va
variando a lo largo del tiempo. Tenerme a mi mismo es tener conciencia’. Esto relaciona la
conciencia y la experiencia historica. Segun Kisiel, Heidegger ontologiza el tema del
fenomeno de la vida en la resefia. La experiencia de la fenomenologia es pre-ontolégica. La
existencia indica el sentido del ser, del yo soy. ;Qué es el ser humano? La vida es en el
tiempo, es tiempo. Lo psiquico no es algo que el ser humano tiene, es algo que es y vive.

El Dasein es su tiempo, es en cada caso su posibilidad. El Dasein es el ser-posible, es
decir, es en cada caso lo que puede ser y la forma en que decide ser, en su posibilidad. La
comprension se desvela como poder-ser, ya que el Dasein depende de la pre-comprension
para existir y para relacionarse con el horizonte de posibilidades. La pregunta por el sentido
del ser se encuentra atras en el tiempo, en la pre-comprension del ser que interroga la
situacion de la pregunta en si misma. La “libertad finita”” permite al Dasein superar la
impotencia del ser, abandonado a su propia muerte, llevando a una vision mas clara de los
accidentes de la situacion. El Dasein se convierte en su destino: la muerte es su destino
debido a que es la situacion limite que no puede evitar, de la que no puede huir y de la que se
prepara en vida. El Dasein como destino mantiene su nacimiento y su muerte en relaciéon con
la existencia. Para lanzarnos al ahi factico, debemos estar libres de nuestra propia muerte.
Esto remite al concepto que hemos explicado en el apartado 3.1., el concepto de ursache: el
Dasein se encuentra arrojado en la existencia, sabe que esta existencia se va a terminar, pero
debe seguir decidiendo.

La ontologia tiene un fundamento Ontico: nos ensefia a través del tiempo, a través de
la historia de la filosofia. Hay dos niveles de cuestionamiento: la pregunta por la existencia
como preocupacion ontica; y la pregunta por la explicacion de la estructura ontologica de la
existencia, que se convierte en problema existencial cuando preguntamos la filosofia como

posibilidad de ser de la existencia del Dasein. La posibilidad ontoldgica de ser-un-todo, de

™ Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California Press, p. 145.
> Ibid., p. 438.

29



estar huyendo de mi muerte, es un problema existencial. ;Puede la ontologia ser fundamento
ontologico, o necesita un fundamento Ontico? Para Jaspers, las cosmovisiones son
posibilidades existenciales facticas que definen la situacion humana, que nos ayuda a
comprender las situaciones limite (muerte, sufrimiento, culpa, oportunidad, situacion)’.
Cuando precedo mi muerte, tengo una actitud concreta sobre la vida como un todo. Esto es
una posibilidad ontoldgica, un ideal de la existencia sin fundamento ontico. Se trata de
confrontar honestamente los limites, la libertad de decidir acerca de su ser. “;El tiempo en si
mismo se manifiesta en si mismo como el horizonte del ser?””’. La temporalidad finita del
Dasein le condiciona desde el propio arrojo, ya que su existencia se ve determinada y
condicionada por el tiempo, en mayor o menor medida. Esto no quiere decir que no podamos
hablar de libertad de decision en sus posibilidades, del Dasein, por ello hemos hablado de la

libertad finita del ser humano.

4.3. Coexistencia como modo cotidiano de ser-si-mismo

Anteriormente hemos explicado la necesidad de comprender el mundo como
existencial, no como objeto o espacio exterior que se da con independencia del Dasein. A su
vez, debemos comprender que el Dasein no existe de forma aislada, sino que comparte el
mundo con otros Dasein, con los que se relaciona y a los que remite. No existimos de forma
aislada, compartimos nuestra existencia. Nuestra existencia tiene un horizonte de
comprension por el que nos movemos, en el que tenemos una familiaridad y nos permite
relacionarnos. Por ejemplo, el sefialar de un signo pertenece a una totalidad de ttiles y a su
contexto remisional. El signo estd “a la mano”, como el resto de tutiles. Cuando comprendo
algo, lo que comprendo es el ser del ente, la condicidon que le da su sentido, y que constituye
su ser-a-la-mano. Al ser del Dasein, en este sentido, le pertenece la comprension de su ser. El
Dasein se comprende pre-ontolégicamente como ser-en-el-mundo. Su poder-ser puede ser
asumido en forma propia o impropia, siendo la primera llevada a cabo cuando la segunda se
altera, proporcionandole asi los modos de su ser. El Dasein, en la familiaridad con el mundo,
significa para si mismo. Gracias a esta familiaridad, el Dasein abre significaciones que le
permiten la posibilidad de la palabra y el lenguaje, lo cual le abre en la posibilidad de
relacionarse con el resto de Dasein de este modo concreto.

La coexistencia debe tener en cuenta la analitica del Dasein y los modos de ser: la

disposicion afectiva y el comprender, que ya han sido expuestos. Pero también el discurso

7 Ibid., p. 432.
7 Ibid., p. 428.

30



Rede™ como modo de comunicacion. El Dasein es aperturidad, debe serlo para poder existir,
para poder convivir y estar absorto en el mundo y en las cosas. Para poder convivir, el Dasein
debe estar abierto mediante el cuidado, debe ser arrojado a su existencia y al mundo, debe ser
proyecto y proyectarse. Puede comprenderse desde el mundo y desde los otros, ademas desde
su poder-ser. Se trata de reflexionar acerca de la ocupacion de nuevo. El cuidado del Dasein
le hace estar preocupado y pendiente, lo que le lleva a ocuparse del mundo y de los otros. La
ocupacion es solicitud, son existenciales. Los Dasein se solicitan, pueden ser uno para otro, o
prescindir de ellos, pero lo que estd claro que todo esto se da en un ambito cotidiano de
convivir. El Dasein se sujeta al resto en el convivir cotidiano. El Dasein no es ¢l mismo, es
también lo que ven de ¢él, las expectativas que tiene ¢l de si mismo pero también la
proyeccion del resto en €1, o de €l al resto. No se trata de un continuo estar-ahi de algo, sino la
convivencia que se da, antes de reflexionarlo.

Al hablar de los otros, no queremos decir que lo sean fuera de mi. E1 mundo del
Dasein es un mundo comun, Mitwelt””. El Dasein al realizar cosas se encuentra
inmediatamente a si mismo. Si nos preguntamos por el Dasein, tenemos que explicar el
Dasein en su cotidianeidad. El ser-en-el-mundo determina su ser. “El «mundo» es también
Dasein”®. El Dasein se encuentra a si mismo en lo que realiza. Es un coestar, es su sentido
ontoldgico-existencial. La ocupacion del Dasein designa un existencial, remite a la solicitud.
Podemos ser uno para otro, estar uno contra otro, prescindir o no interesarse por otros. El
abrir o cerrarse al resto se funda en el convivir. La convivencia se da de forma necesaria, ya
que el mundo no se compone unicamente por un Dasein y los utiles que le son a la mano, sino
que se encuentra con mas Dasein con los que tiene que interactuar, que le componen. La
empatia o Einfiihlung® es lo que posibilita la relacién con los otros, la convivencia. La
empatia nos hace ser conscientes de que existen mas Dasein, con sus necesidades y sus
gustos, en funcion de sus contextos. Estamos vueltos con los demés, en relaciones
Dasein-Dasein, que nos constituye el uno al otro por la comprension del ser. Por esta
pre-comprension en la que existimos, somos capaces de relacionarnos y comunicarnos. La
relacion es una proyeccion del ser consigo mismo. Por el hecho de ser, el Dasein convive. Es
algo intrinseco que viene con el Dasein desde que comienza a existir, desde el arrojo. El

Dasein es su comportamiento: los otros son lo que ellos hacen, donde dirigen su ocupacion.

8 Heidegger, M: (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta, p. 179.
" Ibid., p. 139.
% Ibid., p. 138.
8 Ibid., p. 144.

31



No debemos confundir esta empatia y esta convivencia, con la de un sujeto que tenga
la capacidad de relacionarse con otros ajenos a €l. Sino que el Dasein estd determinado por la
coexistencia o Mitdasein®*, es algo que forma parte de su propia existencia, no algo que elija.
No es necesario que el Dasein esté rodeado de otros Dasein para establecer esta relacion®, el
Dasein remite a otros en su presencia y en su ausencia, comparece con ellos necesariamente.
Con cada ente intramundano con el que nos relacionamos, por ejemplo, remitimos a una
infinidad de Dasein que se han relacionado con él, o que nosotros mismos relacionamos de
forma subjetiva con otro Dasein. Cada Dasein se encuentra absorto en el mundo, en la
ocupacion, desde su propio ser, teniendo en cuenta de que no se trata de mundos individuales
y cerrados, sino que se relacionan necesariamente conforme los Dasein se relacionan entre si.
El mundo y el Dasein se co-pertenecen esencialmente, del mismo modo en que el Dasein lo

hace con el resto. Por lo tanto, en esta ocupacion esta implicito la remision al resto de Dasein

que componen su existencia y el mundo.

82 Ibid., p. 139.

8 Michelow, D. (2019). “Otredad y comunidad en ‘Ser y Tiempo’: dos experiencias fundamentales del mundo
reveladas en el fenomeno de la alteridad” en Hybris 10 (1). Pontificia Universidad Catolica de Chile, pp.
153-154.

32



5. Conclusion

(Por qué seguir reflexionando sobre el ser humano a través de Heidegger? ;Qué
podemos extraer de su filosofia? El ser se mantiene oculto, pero precisamente por ello
queremos volver a plantear la pregunta por el sentido del ser. La evidencia ontica del hecho
de que el Dasein sea siempre mio, nos lleva a la posibilidad del problema ontoldgico. Lo
ontolégico nos llevaria a la propia pregunta por el ser. Heidegger resulta interesante para
seguir estudiando su tratado de ontologia, ya que nos defiende la necesidad de plantear la
existencia como lo central. “La «sustancia» del hombre no es el espiritu, como sintesis de
alma y cuerpo, sino la existencia”®*. Partiendo de la existencia, podemos reflexionar acerca de
lo que nos compone: el mundo, los otros, nuestra propia afectividad, nuestros modos de
relacionarnos e incluso los posibles problemas que podamos atravesar. La existencia siempre
serd lo central. Sin reflexionar acerca de ella, no tiene sentido hacer ciencia, pues estamos
suponiendo conceptos y asumiendo los significados que remiten a la tradicion, sin siquiera
plantearlos.

Planteando la existencia, hemos querido alcanzar una reformulacion de la filosofia
tradicional, principalmente desde la figura de Descartes. Heidegger es central para poder
avanzar desde el dualismo cartesiano, al Dasein heideggeriano. El Dasein es la estructura
humana, la figura central de la analitica, cuya esencia que le dirige es la sorge. La analitica
del Dasein es el comienzo de todo su tratado, y de este trabajo acerca de la existencia, pues
partimos de ella y nos dirige hacia nuestro objetivo, que es acercarnos un poco mas a nuestra
propia existencia. Una vez planteada la analitica, la podremos contraponer al dualismo
cartesiano, ya que Heidegger sale de la diferenciacion mente-cuerpo y de la separacion entre
el ser humano y el mundo. Lo que dirige al Dasein es la sorge, el cuidado del propio Dasein
que le dirige en la existencia, bajo el horizonte de comprension en el que existe. Esto nos
lleva necesariamente a la ocupacion con el mundo y los utiles, la besorgen, ademas de la
relacion intrinseca que tenemos con el resto de seres humanos.

El mundo es parte del propio Dasein, es un existencial, un modo de ser. Precisamente
en la critica al pensamiento dualista cartesiano reformulamos ya el fenomeno del mundo.
Pasamos de considerarlo un objeto exterior, a una parte fundamental del Dasein. El Dasein
vive en una comprension del mundo concreta, gracias al cual se puede relacionar con el resto,
con los entes y consigo mismo. Para explicar eso hemos profundizado en el fendmeno del

mundo como existencial, partiendo de nuevo de la analitica del Dasein. El mundo como

% Ibid., p. 137.

33



existencial requiere de una fenomenologia, como la que realiza Heidegger en Ser y Tiempo.
El ser humano, en su relacion con los entes, en la ocupacion o besorgen, se relaciona y asume
el ser de esos entes, pues es el modo en que es capaz de relacionarse con ellos. Con este paso,
estamos un poco mas cerca en el planteamiento por el sentido del ser en general. El ser del
Dasein es precisamente su existencia, la necesidad de su ser-en-el-mundo. Para acercarnos al
fenémeno de la existencia hemos tenido, a su vez, que exponer la finitud humana, pues la
existencia no es ilimitada sino que tiene fin. Esa es la esencia humana: el ser consciente de la
finitud de la propia vida, el final de la misma, la muerte como posibilidad ultima, como
situacion limite. Nos encontramos arrojados a la existencia pero una vez somos conscientes
de ella somos los responsables, somos los que decidimos acerca de su finitud, dentro de los
limites de la enfermedad, y de nociones ajenas a la decision humana. En este sentido, esta
existencia finita es compartida por todos los seres humanos. La existencia finita nos une,
compartimos un mundo, un horizonte de responsabilidad. Esto no significa que todos lo
veamos o lo percibamos de la misma forma, pues no es asi, sin embargo tenemos los modos
de ser comunes, existimos en una cotidianeidad comun.

De este modo, habremos tratado de dar las claves necesarias para reflexionar acerca
de la existencia humana, a través del pensamiento de Heidegger. Nuestra finalidad ha sido la
de acercarnos a la comprension de nuestra propia existencia, sefialando los modos de ser del
ente humano, de su estructura que llamamos como Dasein. Hemos pretendido hacer una
lectura mas concreta y acertada de lo que es el ser humano, de lo que le compone, de sus
expectativas y de la base de su propia existencia y de su propia muerte. Para poder
comprender la existencia hemos tenido que deconstruir muchos conceptos que en la tradicion
ya estaban asumidos como dogmas, tratando de buscar su significado y la interpretacion mas
precisa posible, en funcion de la analitica del Dasein, que nos sirve como base existencial y

ontologica.

34



6. Bibliografia

Fuentes primarias:

Descartes, R. (1977): Meditaciones Metafisicas con objeciones y respuestas. Madrid:
Ediciones Alfaguara.

Descartes, R. (1996): Reglas para la direccion del espiritu. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (1984): El ser y el tiempo. México: Fondo de Cultura Econémica.

Heidegger, M. (2000): Hitos. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2003): Ser y Tiempo. Madrid: Editorial Trotta.

Heidegger, M. (2014): Seminarios de Zollikon. Barcelona: Herder.

Bibliografia critica:

Kisiel, T. (1993): The genesis of Heidegger s Being and Time. University of California
Press.

Lagos Berrios, R. (2020): “Heidegger y la cuestion del cuerpo en Ser y Tiempo:
Buscando el lugar del cuerpo en la analitica existencial del Dasein” en LIMITE Revista
Interdisciplinaria de Filosofia y Psicologia 15 (3). Universidad de Santiago de Chile.

Michelow, D. (2019): “Otredad y comunidad en ‘Ser y Tiempo’: dos experiencias
fundamentales del mundo reveladas en el fendmeno de la alteridad” en Hybris 10 (1).
Pontificia Universidad Catdlica de Chile, pp. 147-167.

Portuondo, G. (2017): “Comentario sobre el significado existencial de la muerte:
Heidegger y Jaspers” en Revista Filosofia 28. Venezuela: Universidad de Los Andes.

Redondo Séanchez, P. (1998): “La filosofia «situacional» de Martin Heidegger” en
AGORA 17 (1). Universidad de Salamanca.

Redondo Sanchez, P. (2000): “Mundo, cuidado y privacion en el andlisis de la vida en
el primer Heidegger” en Thémata. Revista de Filosofia 24. Universidad de Salamanca, pp.
171-191.

Rodriguez Suérez, L. P. (2011): “El problema del comprender (Verstehen) como hilo
conductor en la formacion de la razon hermenéutica” en Explicar y comprender. Madrid:
Plaza y Valdés, pp. 83-110.

Sol Yuan, M. (2014): “En torno a la disposicion afectiva y su posible interpretacion
realista en Ser y Tiempo de Martin Heidegger” en THEMATA. Revista de Filosofia, 51.

Argentina: Universidad Nacional del Litoral.

35



