
TRABAJO FIN DE MÁSTER 

La difusión del 
catarismo en los reinos 

hispánicos 
(siglos XII-XIV) 

 

Autor: Mario Gutiérrez Vidal 
Director: Mario Lafuente Gómez  

 

 

 

  

Máster Universitario en Investigación y Estudios Avanzados en Historia  
(2022)  



  



ÍNDICE DE CONTENIDOS  

 

I. INTRODUCCIÓN, JUSTIFICACIÓN Y OBJETIVOS DEL TRABAJO. ................ 1 

1.1. Introducción. ................................................................................................................. 1 

1.2. Contextualización del marco geográfico: ¿Unidad o discontinuidad? ............................ 1 

1.3. Problemáticas en el estudio del catarismo en los reinos hispánicos. .............................. 3 

a) Mercantilización y masificación del fenómeno. .......................................................... 3 

b) Ambigüedad y escasez de las fuentes documentales ................................................... 3 

II. ESTADO DE LA CUESTIÓN. ................................................................................... 5 

2.1. Breve análisis de la historiografía sobre el catarismo. ................................................... 5 

2.2. De la memoria de la herejía a la construcción de una historiografía propia sobre el 

catarismo en los reinos hispánicos. ....................................................................................... 6 

III. EL CATARISMO: LA GRAN HEREJÍA PLENOMEDIEVAL. .............................. 9 

3.1. Orígenes y difusión del catarismo. ................................................................................. 9 

3.2. Aspectos doctrinales de la herejía cátara. .................................................................... 10 

3.3. El ideal de vida en el catarismo: hacia un evangelismo primitivo................................. 10 

3.4. Ritualismo y ceremonias. ............................................................................................. 11 

3.5. La difusión social del catarismo. ................................................................................. 12 

3.6. La represión del catarismo en Occitania: el inicio de la diáspora albigense. ............... 13 

IV. EL CATARISMO EN LOS REINOS HISPÁNICOS. .............................................. 17 

4.1. Los reinos hispánicos como espacio de difusión del catarismo. Condiciones propicias 

para el arraigo de la herejía. .............................................................................................. 17 

a) Aragón y Cataluña. ................................................................................................. 17 

b) Navarra .................................................................................................................. 20 

c) Una breve recapitulación: los reinos hispánicos y las características socioeconómicas 

para la difusión de la herejía ....................................................................................... 20 

4.2. El concilio de San Félix de Caramán y las primeras manifestaciones de la herejía 

cátara en la Península Ibérica. ............................................................................................ 21 

4.3. Durand de Huesca y los Pobres Católicos: sobre cátaros y valdenses. ......................... 23 

4.4. El desarrollo de las comunidades heréticas en los reinos hispánicos............................ 24 



a) La predicación itinerante: vías de difusión. ............................................................. 24 

b) La consolidación de la Iglesia cátara al sur de los Pirineos: principales centros de 

difusión herética. ......................................................................................................... 26 

c) La diáspora cátara. Huidos y exiliados. ................................................................... 29 

V. LA PERSECUCIÓN DEL CATARISMO EN LOS REINOS HISPÁNICOS. ........ 33 

5.1. Las primeras medidas seculares y religiosas. Concilios locales y legislación real. ....... 33 

a) La Corona de Aragón. ............................................................................................. 33 

b) La Corona de Castilla. ............................................................................................ 35 

5.2.    La consolidación de la Inquisición: la labor de Ramón de Peñafort. .......................... 35 

VI. CONCLUSIONES. .................................................................................................... 39 

VII. BIBLIOGRAFÍA ....................................................................................................... 41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

I. INTRODUCCIÓN, JUSTIFICACIÓN Y OBJETIVOS DEL TRABAJO. 

 

1.1. Introducción. 

 

 La herejía cátara fue una de las más importantes manifestaciones de disidencia religiosa 

en el seno del Occidente cristiano. La naturaleza dualista del mundo sostenida por su doctrina, 

la feroz crítica a las instituciones católicas y la puesta en práctica de unos valores evangélicos 

inspirados en el cristianismo primitivo, hicieron del catarismo un fenómeno que trascendió lo 

meramente religioso y que se convirtió en una forma de reacción frente a un sistema cada vez 

más restrictivo en el plano político y religioso. Como reacción, generó una campaña de 

represión sin precedentes hasta el momento, que sistematizó y dio lugar a nuevos 

procedimientos y mecanismos coercitivos de la Iglesia Católica y que involucró a algunas de las 

monarquías más poderosas del Pleno Medievo, como la Francia capeta o la Corona de Aragón.  

  

 El catarismo alcanzó su máximo apogeo en la Occitania francesa del siglo XIII, donde 

encontró mayor amparo y difusión. El discurso historiográfico tradicional sostiene que las 

particularidades políticas de la región favorecieron la masificación de la herejía en el sur 

francés, pero parece lógico suponer que un fenómeno de tal entidad y magnitud tuvo que 

expandirse a otras regiones vecinas y que su área de influencia no pudo restringirse a tan 

limitado espacio geográfico.  

 

 El análisis de la herejía en Occitania ha acaparado gran parte de la literatura científica y 

popular sobre el catarismo y ha sido ampliamente estudiada por autores de renombre, pero, sin 

embargo, poco se conoce del alcance, la difusión y el arraigo de la disidencia cátara fuera del 

marco geográfico de Occitania.  

 

 Así pues, este trabajo busca rastrear la difusión del catarismo más allá del Mediodía 

francés y analizar su expansión en los reinos hispánicos peninsulares desde los albores de la 

herejía, en el siglo XII, hasta su ocaso en el XIV. Inevitablemente se han de tratar aspectos 

dogmáticos y doctrinales del catarismo para una correcta comprensión del fenómeno herético, 

pero la finalidad última del trabajo es delimitar el alcance del mismo en la Corona de Aragón, 

en Castilla y en Navarra. 

 

 La mayor parte de la historiografía tradicional ha relegado el catarismo peninsular a un 

papel secundario, tardío, y poco relevante, producto de la agonía y la diáspora occitana. Esta 

visión ha sido refutada por autores que, como veremos, han rastreado el vínculo existente entre 

las dos regiones y la afinidad política y cultural entre Cataluña y Occitania como argumento 

para defender una temprana difusión de la herejía en tierras peninsulares1. 

 

1.2. Contextualización del marco geográfico: ¿Unidad o discontinuidad? 

 

 Como se verá a lo largo del trabajo, la principal área geográfica de difusión del 

catarismo, y aquella de la que más fuentes disponemos, es la zona pirenaica catalana. Esta 

región cuenta con una orografía característica y particular que es necesario destacar. 

 

 Las elevadas cumbres de los Pirineos parecen, a priori, un elemento de discontinuidad 

infranqueable. Sin embargo, la historiografía ha justificado la relación entre el catarismo 

peninsular y el occitano bajo el pretexto de la existencia de enormes similitudes culturales entre 

ambas regiones, además de los fuertes vínculos feudales existentes entre las diferentes casas 

nobiliarias de ambas vertientes pirenaicas.  

 

                                                           
1 Carles Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia: dinámicas del catarismo a través de los Pirineos (siglos XII-XIV)», en La 

montagne comme terrain d’affrontements, ed. Philippe Bourdin y Bernard Gainot (París: Éditions du Comité des travaux historiques 
et scientifiques, 2019), pp. 32-45. 



2 
 

 La controversia sobre el papel de los Pirineos en las conexiones socioculturales entre 

Occitania y Cataluña viene condicionada en gran medida por la actual percepción de la frontera 

estatal entre España y Francia, que ha distorsionado la naturaleza geográfica, política y cultural 

de la región en el Pleno Medievo. Algunos autores, como Yves Dossat, ponen en duda la 

franqueabilidad de la cordillera y niegan incluso cualquier difusión de la herejía en tierras 

peninsulares2.  

 

 Sin embargo, la cordillera no supuso una barrera infranqueable para importantes flujos 

migratorios y para la cohesión de cierta unidad cultural. En la Plena Edad Media los reyes 

aragoneses mantuvieron vínculos feudales heredados de la fragmentación del Imperio 

Carolingio, e incluso intensificaron su política transpirenaica. Además, desde el siglo XI, 

proliferaron los pasos de montaña y las redes de hospedaje y de atención de viajeros3. 

 

 Al sur de los Pirineos, el territorio está surcado por sierras de menor altura, que 

dificultaban la circulación y la consolidación de estructuras políticas unitarias. Es allí donde se 

ubicaban los principales núcleos de población en los que existe constatación de presencia 

herética, como Tremp, la Seo de Urgel o Puigcerdá.  

 

 Así pues, si bien la orografía de la región no supuso una barrera infranqueable, sí la 

dificultó la cohesión del territorio bajo una autoridad político andministrativa unitaria y 

favoreció la constitución de determinados núcleos políticos autónomos, entre los que destacan el 

Valle de Arán, el Principado de Andorra y el obispado de Urgel. Debido en gran medida a estos 

factores, estos territorios fueron, como veremos, las principales regiones de difusión del 

catarismo en el territorio peninsular4.  

 

 Los valles fluviales pirenaicos condicionaron y contribuyeron a la formación de las ya 

citadas estructuras político administrativas de la región. Asimismo, el río Segre y sus afluentes 

potenciaron el papel de la ciudad de Lérida como centro neurálgico, político y económico en el 

camino hacia los Pirineos occitanos. Por otro lado, durante los siglos XII y XIII, la gran mayoría 

del territorio restante de la Corona de Aragón, vertebrado en torno al valle del Ebro, estaba 

dedicado a la actividad ganadera, lo que, ligado al carácter trashumante de ésta, pudo haber 

propiciado la difusión del catarismo por el resto del territorio5.  

 

 En lo que respecta a los demás reinos hispánicos, hay que recalcar la relevancia de la 

ruta jacobea durante el siglo XIII. En apartados posteriores desarrollaremos la importancia del 

mismo para la configuración de un espacio de tránsito para migrantes y peregrinos, en su 

mayoría de origen francés, que viajaron y se establecieron en territorios navarros, castellanos y 

leoneses6. 

  

 Así pues, parece acertado afirmar que el contexto socioeconómico del noreste 

peninsular durante los siglos XII y XIII prevaleció sobre la supuesta discontinuidad generada 

por la naturaleza física de la barrera pirenaica y sirvió de catalizador para la difusión de la 

herejía al sur de los Pirineos7. El alcance o la implantación de la misma, sin embargo, es un 

asunto difícil de esclarecer por las abundantes problemáticas que analizaremos a continuación.  

 

 

                                                           
2 Ibídem, pp. 32-45. 
3 Juan F. Utrilla Utrilla, «Los itinerarios pirenaicos medievales y la identidad hispánica: relaciones transpirenaicas y estructuración 

del poblamiento», en Itinerarios medievales e identidad hispánica: XXVII Semana de Estudios Medievales. Estella, 17 a 21 de julio 
de 2000 (Gobierno de Navarra, Departamento de Educación y Cultura, 2001), pp. 357-92. 
4 Carles Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales en la Cataluña de los siglos XII-XIV» (Tesis doctoral, UNED. 

Universidad Nacional de Educación a Distancia, 2016), pp. 37-41.  
5 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales en la Cataluña», pp. 37-41. 
6 El Camino de Santiago y la articulación del espacio hispánico: XX Semana de Estudios Medievales. Estella, 26 a 30 de julio de 

1993 (Gobierno de Navarra, Departamento de Educación y Cultura, 1994). 
7 Utrilla Utrilla, «Los itinerarios pirenaicos medievales y la identidad hispánica», pp. 357-92. 



3 
 

1.3. Problemáticas en el estudio del catarismo en los reinos hispánicos.  

 

a) Mercantilización y masificación del fenómeno.   

 

 Hasta los años noventa del siglo XX, el catarismo era un fenómeno estrictamente 

restringido al ámbito académico y al interés de los nacionalismos franco-catalanes. Fue a partir 

de entonces cuando, al calor de una intensa campaña mediática y turística de las autoridades 

francesas, se acuñó el término Pays Cathare. Este concepto englobaba la supuesta área de 

difusión del catarismo, ubicando el epicentro turístico de la región en la ciudad de Carcassone y 

estableciendo rutas de fortalezas y castillos heréticos8.  

 

A partir de entonces, el catarismo se ha consagrado como uno de los principales 

reclamos culturales y turísticos de la región de Occitania. Como suele ser habitual en estos 

procesos, el rigor historiográfico y la divulgación científica han ido cediendo terreno ante la 

vulgarización de los contenidos, y se ha ido degradando hacia aposturas pseudocientíficas, 

sensacionalistas y poco rigurosas, que consciente o inconscientemente, sirven a determinados 

intereses mercantiles y políticos9.  

 

 Cataluña ha sufrido en los últimos años un proceso similar. El concepto de Pays 

Cathare pronto arraigó en el área pirenaica catalana como un modelo de desarrollo económico 

que, bajo la designación de Camí dels Bons Homes, pretendía  impulsar regiones próximas a 

Urgell, supuestamente ligadas a un pasado cátaro, y que no atendía necesariamente a la 

rigurosidad académica o al estudio pormenorizado del fenómeno. Sin embargo, el aumento del 

interés por la herejía cátara entre el gran público no se ha visto correspondido en el mundo 

académico. Las escasas aportaciones de los historiadores nacionales sobre el tema, sepultadas 

bajo ingentes cantidades de literatura pseudocientífica o divulgativa están generando un 

desajuste entre lo que ofrecen los medios generalistas y el estudio académico de la difusión del 

catarismo en los reinos hispánicos10.  

 

 Además, al calor de movimientos identitarios, el catarismo resurgió en el XIX como una 

seña de identidad de las regiones pirenaicas francesas y catalanas y desde entonces se ha 

asumido por las autoridades de ambos territorios como seña de un pasado común, con 

relecturas, en ocasiones, sesgadas. Así, desde los años noventa del siglo XX, se ha ido 

configurando un imaginario sobre el catarismo en la Península Ibérica que no necesariamente se 

corresponde con la realidad, magnificando, quizás, el fenómeno. 

 

 Sin embargo, como señala Gascón Chopo, tras alcanzar el pico de interés en los años 

noventa y en la primera década de nuestro siglo, el atractivo del catarismo para el gran público 

parece haber disminuido de manera considerable, lo que hace de la situación actual una ocasión 

propicia para analizar adecuadamente el verdadero alcance y difusión del fenómeno heterodoxo 

en los territorios peninsulares sin una interferencia tan intensa de los factores previamente 

comentados11.   

 

b) Ambigüedad y escasez de fuentes documentales.   

 

 Otro de los objetivos del trabajo se centra en distinguir y diferenciar el catarismo de 

otros tipos de herejías o formas de disidencia de la Península. Los primeros testimonios de 

presencia herética en la Corona datan de finales del siglo XII, pero no precisan o identifican 

correctamente la naturaleza de los herejes. El tratamiento de la herejía como un mal genérico 

                                                           
8 Carles Gascón Chopo, «From Occitania to Catalonia. Catharism: the Current State of Research», Imago Temporis: Medium 

Aevum, 14 (2019), pp. 103-31. 
9 Carles Gascón Chopo, «Crisis social, espiritualidad y herejía en la diócesis de Urgel (siglos XII-XIII): los orígenes y la difusión de 

la herejía cátara en la antigua diócesis de Urgel», Espacio Tiempo y Forma. Serie III, Historia Medieval, 16 (2003), pp. 73-106. 
10 Ibídem, p. 74. 
11 Gascón Chopo, «From Occitania to Catalonia», pp. 104-5. 



4 
 

por erradicar, con escasa atención a los matices entre los diferentes movimientos, fue común en 

las instituciones ortodoxas. La confusión entre valdenses, cátaros y otras formas de alteridad 

espiritual fue habitual en la documentación eclesiástica y jurídica12. En apartados posteriores de 

este trabajo analizaremos las diferencias entre los diferentes movimientos y trataremos de 

delimitar la implantación y difusión de cada uno de ellos. 

 

 Además, si resulta complejo establecer el grado de adhesión a la herejía incluso en 

Occitania, tanto a nivel cuantitativo como a la hora de determinar los estratos sociales en los que 

el catarismo encontró apoyo y difusión, más complejo resulta todavía rastrear la propagación del 

catarismo y otras herejías en los territorios de la Península Ibérica.  

  

 Por último, una de las principales problemáticas que deben asumirse como intrínsecas al 

estudio del catarismo en los reinos peninsulares es la escasez de fuentes primarias y testimonios 

documentales específicos. La mayor parte de ellos abordan el asunto de la herejía de manera 

tangencial y englobado en otros fenómenos de conflictividad social, sin hacer referencias 

directas o con escaso desarrollo de las mismas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
12 Sergi Grau Torras, «La construcció de la memòria dels càtars i els valdesos a la Corona d’Aragó en els segle XVI i XVII», 
Revista Catalana de Teologia 38, 2 (2013), pp. 919-43. 



5 
 

II. ESTADO DE LA CUESTIÓN. 

 

2.1.  Breve análisis de la historiografía sobre el catarismo.  

 

 La bibliografía que ha abordado de manera tangencial o directa el estudio del catarismo 

es ingente y de fiabilidad y calidad irregular. A pesar de la abundante producción historiográfica 

y del desarrollo de análisis académicos, el carácter místico y enigmático del movimiento 

herético ha hecho proliferar abundantes materiales de escaso rigor historiográfico, que priorizan 

la vertiente más esotérica o mercantil del mismo13.  

 

 La memoria del catarismo se fundamentaba en la visión sesgada e imprecisa que 

legaron los propios contemporáneos de la herejía, los responsables de su represión o autores del 

ámbito teológico. En el XVII, Jacques Benigne Bossuet diferenciaba por primera vez el 

catarismo de la valdesía, marcando así un importante hito historiográfico. Sin embargo, las 

primeras obras en analizar el movimiento cátaro desde una metodología histórica no aparecieron 

hasta el siglo XVIII. La historiografía nacionalista del siglo XIX rescató la memoria del 

catarismo desde una perspectiva identitaria y romantizada14.  

   

 El siglo XX supuso una completa renovación de los estudios sobre la alteridad y la 

herejía, que permitió replantear análisis y ampliar enfoques y líneas temáticas desde una 

perspectiva más crítica e interdisciplinar15. Autores como Ch. Thouzellier16, G.Gonnet y 

fundamentalmente Jean Duvernoy17 realizaron una intensa labor de recuperación, edición y 

análisis de fuentes documentales trascendentales para comprender la herejía cátara. A mediados 

de siglo, René Nelli18 fundó el Institut d'Estudis Occitans y en la década de los ochenta puso en 

marcha el Centre d’Études Cathares. Su legado fue continuado en los noventa por Anne 

Brenon, cuya producción historiográfica se centra fundamentalmente en la composición social 

del catarismo y en la partición de la mujer en el seno del movimiento19. La obra de Emmanuel 

Le Roy Ladurie20, que gracias a los registros inquisitoriales de Jacques Fournier estudiaba de 

manera casi antropológica la última comunidad cátara de Occitania, permitió la difusión de los 

estudios científicos sobre el catarismo entre el público no especializado.  

 

 A pesar de la ingente cantidad de estudios realizados sobre el catarismo21, siguen 

existiendo dudas considerables sobre el grado de difusión real de la herejía en Occitania y en los 

territorios colindantes. Algunos autores, como M. Zerner22 o R.I. Moore23 defienden una 

hipótesis interesante para explicar por qué el arraigo de la herejía fue, a priori, 

significativamente mayor en el sur de Francia, y contó con escasa difusión en el resto del 

continente. Para estos autores, la sociedad occidental europea se estructuró desde el siglo XI en 

torno a dinámicas de creciente lucha contra cualquier forma de diversidad y alteridad que 

cuestionasen el poder civil y religioso hegemónico. El término “hereje” comenzó a abarcar 

también a cualquiera que mostrase disconformidad con el monopolio de poder del Papado, 

                                                           
13 Pilar Jiménez Sánchez, «El catarismo: nuevas perspectivas sobre sus orígenes y su implantación en la Cristiandad occidental», 
Clío & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 1 (2004), pp. 135-163. 
14 Sergi Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos (siglos XII-XIV) (Madrid: Cátedra, 2012), 36-37. 
15 Remito a Emilio Mitre Fernández, «Ortodoxia y herejía en el mundo medieval: planteamientos historiográficos», Acta historica et 
archaeologica mediaevalia, 18 (1997), pp. 179-193, donde puede encontrarse un pormenorizado análisis sobre corrientes de la 

historiografía sobre el catarismo.   
16 Christine Thouzellier, Catharisme et valdéisme en Languedoc à la fin du XII et au début du XIII siècle. (París: P.U,F, 1966).   
17 Jean Duvernoy, Le régistre d’inquisition de Jacques Fournier (Évêque de Palmiers) [sic], 1318-1325 (París: Bibliothèque des 

Introuvables, 2006).   
18René Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros (Barcelona: Argos Vergara, 1984).   
19Anne Brenon, Las mujeres cátaras (Barcelona: Tikal, 2001).   
20 Emmanuel Le Roy Ladurie, Montaillou, aldea occitana: de 1294 a 1324 (Madrid: Taurus, 2019).   
21 Para más información remito a la obra de Josep Maria Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro 

el Católico y la Batalla de Muret», Indice histórico español, 126 (2013), pp. 143-206, donde se realiza un amplio recorrido por la 

historiografía del catarismo y sus autores más relevantes en el ámbito internacional y nacional.  
22 Monique Zerner, ed., Inventer l’hérésie? discours polémiques et pouvoirs avant l’Inquisition (Nice: Centre d’études médiévales, 

1998).   
23 Robert Ian Moore, La formación de una sociedad represora: poder y disidencia en la Europa occidental, 950-1250 (Barcelona: 
Critica, 1989).   



6 
 

aunque no necesariamente contraviniese la fe católica, y la amenaza de la herejía se vio 

magnificada más allá de su alcance real24. En palabras de M. Zerner, “había herejía donde la 

Iglesia deseaba que hubiese” 25. Dicho de otro modo, la actividad represora ejercida contra la 

herejía magnificó un fenómeno marginal y poco significativo y lo sobredimensionó para 

justificar su erradicación26.  

 

2.2. De la memoria de la herejía a la construcción de una historiografía propia sobre el 

catarismo en los reinos hispánicos.  

 

 Los primeros relatos sobre la herejía en la Península debemos remontarlos a las 

crónicas27 o biografías hagiográficas elaboradas por la Orden de los Predicadores en los siglos 

XVI y XVII. Autores como Francisco Diago, Francisco Peña, o Antoni Doménec fueron los 

primeros en recoger la presencia de los herejes en territorio peninsular. Todavía sin diferenciar 

entre cátaros o valdenses, atestiguaron la procedencia francesa de los mismos y su arraigo en la 

Cataluña del siglo XIII. Esta imprecisión conceptual parte de la confusión inicial generada en 

los propios testimonios de los coetáneos a la herejía28. 

  

 Los primeros trabajos nacionales de carácter científico son fundamentalmente 

compilaciones dedicadas al estudio de historia eclesiástica, que tratan solo de manera tangencial 

la cuestión herética. Autores ilustrados, como Claude Devic y Joseph Vaissete realizaron 

detalladas antologías documentales sobre la historia de Occitania y los lazos que la unían a la 

Corona de Aragón. A comienzos del XIX, Juan Antonio Llorente dedicó obras monográficas al 

estudio de la Iglesia y de la Inquisición, que tan solo mencionaban anecdóticamente la presencia 

herética29. Jaime Villanueva publicó una extensísima obra30 en la cual analizaba por primera vez 

la expansión del catarismo en la diócesis de Urgel31.   

  

 También en el siglo XIX, al calor del romanticismo nacionalista, surgieron movimientos 

políticos, literarios e historiográficos que buscaban reconstruir una identidad cultural basada en 

un pasado idealizado y nostálgico. El Felibritge occitano y su equivalente, la Renaixença 

decimonónica catalana, abordaron, desde el punto de vista de la historiografía nacionalista, el 

pasado cátaro de las regiones32. En este contexto, Antoni de Bofarull fue uno de los primeros 

autores en realizar en una historia de Cataluña, en la que dedicó especial atención a la Cruzada 

Albigense. Joaquim Miret i Sans y Ferran Soldevila, autores a caballo entre el XIX y el XX, 

también dedicaron parte de su obra, cargada de nostalgia, a los nexos entre Cataluña y 

Occitania, centrándose especialmente en el vizcondado de Castellbò, uno de los núcleos 

principales de difusión herética a este lado de los Pirineos33. Fuera de Cataluña, tan solo la obra 

de Marcelino Menéndez Pelayo analizaba la presencia de herejes occitanos en la Corona de 

Castilla. Mediante el estudio de la obra de Lucas de Tuy, Menéndez Pelayo dedujo la presencia 

de una pequeña comunidad en la ciudad de León34.  

 

 A mediados del siglo XX, Vicens Vives dirigió la obra coral Bibliografías Catalanas, 

en la que la historia de la Corona de Aragón y su expansión más allá de los Pirineos juegan un 

papel protagonista. En los años sesenta la historiografía catalana sobre el catarismo y la 

                                                           
24 César González Mínguez, «Religión y herejía», Clío & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de        Durango, 1 (2004), 

pp. 10-21.  
25 Monique Zerner, «Herejía», en Le Goff, J. y Schmitt J.C. (eds.) Diccionario razonado del Occidente medieval (Madrid: Akal, 

2003), pp. 328-39. 
26 Mitre Fernández, Emilio. «Cristianismo medieval y herejía». Clío & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de 
Durango, 1 (2004), pp. 22-41.  
27 Martín Alvira Cabrer, «La cruzada albigense y la intervención de la corona de Aragón en Occitania. El recuerdo de las crónicas 

hispánicas del siglo XIII», Hispania, 206 (2000), pp. 947-76. 
28 Grau Torras, «La construcció de la memòria dels càtars i els valdesos» p. 921. 
29 J. Antonio Llorente, Historia crítica de la Inquisición en España, vol.1, 1822 (reed. Madrid: Hiperión, 1980) 
30 Jaime de Villanueva, Viage literario a las iglesias de España (Madrid, 1803,-1852) 
31 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 39. 
32 Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro el Católico y la Batalla de Muret», p.149. 
33 Ibídem, p. 150. 
34 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 38. 



7 
 

expansión ultrapirenaica sufrió un crecimiento sustancial. Por un lado, Rafael Dalmau aportó 

grandes avances en el ámbito de la divulgación histórica y a la par, la historiografía científica 

sufrió un importante desarrollo de la mano de Jordi Ventura, cuya tesis sostenía que los reyes 

aragoneses intentaron conformar un imperio ultrapirenaico. Ramon de Abadal, por el contrario, 

se opuso a los planteamientos de Ventura, y sostuvo que la posibilidad de conformar un Estado 

unitario en dicho territorio resultaba imposible por el abrupto impedimento que suponían los 

Pirineos35. 

  

 Jordi Ventura estudió también las principales herejías medievales de la región catalana, 

encumbrándose como uno de los primeros académicos sobre el catarismo en los reinos 

hispánicos. Ventura defendió la tesis de que los herejes catalanes eran prófugos que huían de la 

represión inquisitorial y de la Cruzada en Occitania. Esta tesis, además, se ha manteniendo en el 

tiempo como la más difundida entre la historiografía sobre el catarismo peninsular. La obra de 

Ventura, pese a estar empañada por un análisis nacionalista y romántico de la cuestión cátara, ha 

sido uno de los pilares fundamentales en torno al cual se ha ido desarrollando una historiografía 

propia36.   

 

 Dos décadas más tarde, Martin Aurell rescató la tesis de Ventura y trabajó sobre la 

expansión aragonesa al norte de los Pirineos, sobre la Cruzada Albigense y sobre la difusión de 

la herejía en tierras occitanas y catalanas37. Así, los años ochenta supusieron, en general, la 

eclosión de grandes trabajos sobre el catarismo. Mathias Delcor y Cebriá Baraut ahondaron en 

el análisis de la documentación inquisitorial de la Cerdaña y la diócesis de Urgel, 

respectivamente. Sus estudios sirvieron para consolidar la tendencia historiográfica mayoritaria 

hasta el momento: el catarismo se entiende como un agente externo a los reinos peninsulares y 

su tardía difusión se debe fundamentalmente a la huída de refugiados albigenses que escapaban 

de la represión inquisitorial38.  

 

 En los años noventa se desató la citada explosión mediática sobre el catarismo. Antoni 

Dalmau ahondó en la cuestión cátara publicando novelas de carácter divulgativo. Jesús Mestre y 

Jordi Bibià fueron algunos de los autores generalistas que más éxito y difusión alcanzaron al 

margen de la investigación historiográfica39. En el ámbito académico, Pere Benito desarrolló 

una rigurosa investigación en la que analizaba una vez más las relaciones entre el Mediodía 

francés y el norte peninsular, apuntalando una vez más la tesis de Ventura. Esta línea de 

investigación fue ampliada por la autora francesa Hélène Débax40, que ahondó en las 

interconexiones entre ambos territorios41.  

 

 Durante los últimos veinte años, la renovación historiográfica de los estudios del 

catarismo también ha afectado a la historiografía local. Pilar Jiménez es a día de hoy una de las 

autoras con más renombre internacional en lo que respecta al análisis doctrinal de la herejía y a 

las teorías de difusión del catarismo por el territorio europeo42. Emilio Mitre se ha consagrado, 

posiblemente, como el mayor experto en estudios sobre la herejía y de la historia de la Iglesia. 

Martín Alvira Cabrer y Damian J. Smith han centrado sus trabajos en el estudio pormenorizado 

de las implicaciones político-militares de la herejía, especialmente en la Cruzada Albigense y la 

participación de la monarquía aragonesa en ella.  

 

 Sin embargo, la mayor labor investigadora recae sobre dos autores catalanes, que han 

ahondado en la difusión del catarismo de manera pormenorizada, sintetizando los análisis de sus 

                                                           
35 Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro el Católico y la Batalla de Muret», p. 151. 
36 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 44. 
37 Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro el Católico y la Batalla de Muret», p. 153. 
38 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 46. 
39 Ibídem, p. 59. 
40 Hélène Débax, «La féodalité languedocienne, XIe - XIIe siècles: serments, hommages et fiefs dans le Languedoc des Trencavel» 

(Université de Toulouse II-Le Mirail, Presses Universitaires du Mirail, 2003) 
41 Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro el Católico y la Batalla de Muret», pp. 155-159. 
42 Ibídem, pp. 173-175. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=355193


8 
 

predecesores y realizando una profusa revisión documental. Carles Gascón Chopo, centrado en 

el análisis de la herejía en Cataluña y en la diócesis de Urgel, y Sergi Grau Torras, que ha 

realizado una amplia panorámica de la cuestión en el conjunto de los reinos peninsulares. No 

debemos olvidar, no obstante, autores como Gabriel Alomar, que cuenta con una obra 

monográfica única en el panorama historiográfico sobre el estudio del catarismo en Mallorca43.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
43 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 47. 



9 
 

III. EL CATARISMO: LA GRAN HEREJÍA PLENOMEDIEVAL. 

 

3.1. Orígenes y difusión del catarismo.  

 

 Desde el siglo XI, y en especial a partir del siglo XII, aparecieron en Europa Occidental 

nuevos grupos religiosos que, a diferencia de lo que pueda sostenerse en un primer momento, no 

acuciaban falta de fe o una necesidad de subvertir el orden establecido, sino que buscaban 

nuevos modelos de espiritualidad acordes a la nueva realidad social, en la mayor parte de los 

casos al margen de la autoridad religiosa y cargados de fuerte anticlericalismo. Estos 

movimientos religiosos, por tanto, buscaban huir del control institucional y abogaban por una 

religiosidad cercana al cristianismo primitivo y al ideal evangélico de vida44. Pilar Jiménez 

señala que la mayor parte de estos grupos de disidentes compartían algunas cuestiones comunes 

que servían para tildarlos como heréticos: el rechazo a la práctica totalidad de los sacramentos, a 

la imaginería y el santoral y la crítica a la ostentosidad y los abusos de la Iglesia. Sin embargo, 

ninguno de ellos sufrió una represión de magnitud similar al catarismo, de igual modo que 

ninguno tuvo un alcance similar45.  

 

 El surgimiento del catarismo y sus aspectos diferenciadores respecto a otras 

comunidades siguen siendo todavía a día de hoy objeto de debate. La historiografía actual no 

logra esclarecer si el origen del catarismo es puramente autóctono y occidental o si, por el 

contrario, mantiene en mayor o menor medida relación con el bogomilismo oriental46. Los 

teólogos coetáneos a la herejía achacaban sus orígenes a las sectas maniqueas y dualistas de 

origen oriental, que se habían introducido en Occidente a través del Imperio Bizantino y que 

habían arraigado gracias a la difusión de la herejía bogomila, visión que todavía cuenta todavía 

con gran apoyo en la actualidad47. Sin embargo, autores como Jean Duvernoy analizaron en los 

años setenta del siglo pasado la doctrina cátara, para concluir que se trata de un fenómeno de 

disidencia religiosa en el seno del cristianismo medieval, y que pese a las similitudes 

dogmáticas con el bogomilismo búlgaro y su desarrollo paralelo, el catarismo está lejos de 

quedar vinculado a Oriente48. 

 

 En torno a 1145 se detectaban los primeros grupos de herejes en Toulouse, que todavía 

no habían recibido el nombre de cátaros. En las últimas décadas del siglo XII, 

fundamentalmente en el norte de Italia o en el sur francés, estas comunidades ya contaban con 

jerarquías e instituciones propias y rechazaban de facto la pertenencia a la Iglesia Católica49. Las 

causas de su proliferación en estas regiones son diversas y complejas, y quedan fuera de los 

límites de este trabajo, por lo que no ahondaremos en ellas, salvo en la medida en la que 

compartan ciertos puntos en común con el futuro arraigo del catarismo en territorios de la 

Corona de Aragón. Cabe destacar la independencia de la Iglesia local y su relación con las 

poderosas aristocracias regionales, que impidió una colaboración efectiva en su erradicación. 

Además, el complejo panorama político de las regiones favoreció la adhesión a la herejía por 

parte de las élites locales, que buscaban desvincularse del poder sacro50.  

 

 En torno a 1180, las comunidades de herejes occitanos pueden ser identificadas como 

parte de un mismo movimiento consolidado: el catarismo. Desde finales del XII, los herejes 

comenzaron a recibir apoyo de la nobleza local y de la aristocracia urbana, e incluso muchos de 

ellos adoptaron la fe cátara. En el siglo XIII el movimiento logró sus mayores cotas de difusión, 

alcanzando también a las capas rurales de la población, a la par que se iniciaba un intenso 

proceso represivo sin precedentes hasta el momento51.  

                                                           
44 Paul Labal, Los Cátaros: herejía y crisis social,  (Barcelona: Crítica, 2000), pp. 41-42. 
45 Jiménez Sánchez, «El catarismo: nuevas perspectivas sobre sus orígenes», p. 147. 
46 El bogomilismo es una herejía dualistaque se extendió por el Imperio Bizantino y la región de Bulgaria en el siglo X.   
47 Destacamos los autores Arno Borst, Christine Thouzellier y de Antoine Dondaine. 
48 Jiménez Sánchez, «El catarismo: nuevas perspectivas sobre sus orígenes», p. 137. 
49 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», p. 32. 
50 Labal, Los Cátaros, pp. 82-84. 
51 Anne Brenon, La verdadera historia de los cátaros (Barcelona: Martínez Roca, 1997), pp. 149-53. 



10 
 

3.2. Aspectos doctrinales de la herejía cátara. 

  

 El principal aspecto dogmático que diferenciaba al catarismo del cristianismo 

hegemónico es su concepción dualista del mundo y de la creación, a partir de la cual se 

estructuran en resto de fundamentos doctrinales y morales. Como ocurría en el antiguo 

maniqueísmo52, el dualismo cátaro sostiene la existencia de dos grandes principios 

contrapuestos y eternos que rigen el universo y la existencia. El principio del Bien, asimilado a 

Dios, era generador de todo lo inmaterial, lo divino y lo sagrado, mientras que el Mal, 

identificado con Satanás, había sido el generador de todo lo existente en el mundo material. Esta 

concepción dual del universo salpicaba de numerosos tabúes la existencia terrenal de los fieles 

albigenses, a la par que deslegitimaba cualquier tipo de institución religiosa que pretendiese 

asumir autoridad en nombre de Dios, en cuanto que éstas eran parte del mundo terrenal, y por 

tanto, fruto del principio del Mal53.  

 

La consideración cátara de la naturaleza de Cristo también fue objeto de múltiples 

disputas con la Iglesia Romana, ya que, en línea con los argumentos adopcionistas, éste no es 

sino el alma más perfecta de las creadas por Dios y carecía de cualquier función salvadora o 

redentora de la humanidad, que quedaba a la responsabilidad individual de cada creyente54. 

Además, la Encarnación en un cuerpo terrenal habría supuesto la corrupción de su  naturaleza 

sagrada, por lo que para el catarismo, Cristo tan sólo adopta apariencia humana, sin llegar a 

integrarse en un ser de carne y hueso. Su muerte y resurrección, elemento trascendental y 

necesario en la doctrina ortodoxa cristiana para la salvación de la Humanidad, es inexistente en 

el catarismo.   

 

Por tanto, sin la redención de Cristo, la salvación del alma corresponde 

exclusivamente a los seres humanos, considerados espíritus caídos que han sido encarcelados en 

un cuerpo corrupto y engendrado por el Mal, del que deben liberarse mediante un proceso de 

purga y purificación conocido como metempsícosis, para, en un ciclo de indeterminadas 

“reencarnaciones”, reintegrarse con Dios55. La naturaleza sacra del alma humana eliminaba 

cualquier diferencia de género o estamental, ya que el mismo ser podía, a lo largo de su 

metempsícosis, verse atrapado en un cuerpo masculino, femenino o en cualquier estamento de la 

sociedad56.  

  

Mientras el alma permanece atada al cuerpo está sometida a las debilidades mundanas 

de éste. Para alcanzar la salvación, los fieles debían superarlas y evitar cualquier tentación 

terrenal, por lo que el alma está “condenada” a salvarse tarde o temprano, cuando se esté 

dispuesto a renunciar a todo pecado57.  Este modo de entender la salvación fue determinante 

para estructurar una férrea conducta y una moralidad evangélica radical, basada en una 

interpretación fundamentalista del Nuevo Testamento, que regía la vida de los fieles albigenses 

y que servía para conducirlos hacia la ansiada liberación del mundo terrenal58.  

 

3.3. El ideal de vida en el catarismo: hacia un evangelismo primitivo. 

 

 La comunidad herética se dividía en dos grupos bien diferenciados: los prefectos y 

prefectas, minoritarios, y la gran mayoría, los simples fieles o creyentes.  

 

                                                           
52 Fernando Bermejo Rubio, «Lógica dualista, piedad monoteísta: la fisonomía del dualismo maniqueo», Ilu. Revista de ciencias de 
las religiones, 12 (2007), pp. 55-79. 
53 Emilio Mitre Fernández, Las herejías medievales en Oriente y Occidente (Madrid: Arco/Libros, 2000), p. 55. 
54 David Agustí, Los cátaros: el desafío de los humildes, Serie Historia / Sílex (Madrid: Sílex, 2006) pp. 81-87. 
55 Respecto al término “reencarnación”, señalar que  Brenon señala la imprecisión del mismo cuando se utiliza para designar al 

proceso de la metempsicosis y que solo lo utilizaremos aquí con fines divulgativos dado su carácter familiar para la mayor parte de 

la población. Para más información, véase: Anne Brenon, La verdadera historia de los cátaros  (Barcelona: Martínez Roca, 1997), 
pp. 71-77. 
56 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, p. 72. 
57 René Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros, (Barcelona: Argos Vergara, 1984) pp. 12-13. 
58 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, pp. 89-93. 



11 
 

 Los perfectos eran aquellos cristianos que habían recibido el consolamentum59, 

renunciando por completo al pecado para ejercer una vida sin mácula. Sus compromisos eran 

mucho más estrictos que los de cualquier otro creyente y la totalidad de su vida se ponía al 

servicio de la comunidad y la labor evangélica60. Desde el momento en el que asumían el 

“bautismo de fuego”, renunciaban a sus posesiones y a cualquier acto de vanidad61. Tenían 

prohibida cualquier forma de violencia, incluso contra animales o en defensa propia. En su 

rechazo hacia lo terrenal debían evitar la tentación de la carne y practicaban numerosos ayunos 

purificadores62.  

 

 Eran guías y consejeros de prestigio entre la comunidad, pero a diferencia de lo que 

ocurría en otras comunidades de carácter ortodoxo, los perfectos no renunciaban al trabajo, no 

vivían de la caridad, ni se aislaban de la vida comunitaria. Solían ejercer funciones como 

comerciantes, transportistas o artesanos en talleres textiles o casas de hospedaje, que regentadas 

por varones o dominas, funcionaban a la vez como centros de trabajo y como núcleos de 

difusión de las enseñanzas heréticas. Cuando predicaban en misión evangélica solían 

desplazarse en parejas para vigilarse y evitar desviaciones de la norma63.  

 

 Tanto hombres como mujeres podían acceder al estatus de perfecto y ser ministros de la 

comunidad, lo que los diferenciaba todavía más de las instituciones católicas. Muchas mujeres, 

especialmente viudas de clases nobiliarias, alcanzaron el grado de perfecta y dirigieron 

importantes castrum o centros vitales para la consolidación y la difusión del movimiento, ya que 

a diferencia de los varones, no solían desplazarse para predicar64.  

 

 Los obispos cátaros eran perfectos que asumían funciones de coordinación y gestión de 

las diócesis cátaras, pero no por ello recibían más prestigio o autoridad, ya que, como hemos 

dicho, supondría una contradicción en sus principios morales y anti-institucionales65.  

 

 Sin embargo, la mayor parte de los cátaros eran lo que podemos designar como simples 

creyentes, aquellos que no se sentían dignos o capaces de renunciar definitivamente al pecado. 

Si bien cumplían algunos de los preceptos básicos o fundamentales de la doctrina, por lo general 

su vida diaria no difería demasiado de la de los católicos66, por lo que el destino de su alma 

seguía ligado al ciclo de metempsícosis, salvo que recibiesen el consolamentum de los 

moribundos. Pese a que sí tenían ciertas restricciones y obligaciones (como no jurar, no matar 

animales o personas o acudir a las ceremonias), los creyentes podían tener bienes y contraer 

matrimonio mientras no aspirasen a la perfección, pero éste, como el resto de sacramentos 

católicos, carecía de cualquier aura de sacralidad67.  

 

3.4. Ritualismo y ceremonias.  

 

 Uno de los aspectos más controversiales de la doctrina cátara es el rechazo de los 

sacramentos católicos, en tanto que éstos legitimaban o sacralizaban actos terrenales bajo el 

auspicio de una institución, la Iglesia católica, igualmente mundana, y por ende, corrupta y 

pecaminosa. Por los mismos argumentos, se rechazaban la imaginería católica, el culto mariano, 

el de los santos o el lamento por los difuntos68. El ritualismo cátaro, por tanto, era escaso y 

diferenciado del católico. Los cátaros realizaban una intensa vida en comunidad, pero contaban 

con pocos actos institucionalizados.  

                                                           
59 Ver el apartado 3.4 de este epígrafe. 
60 Gardère, Rituales cátaros, (Palma de Mallorca: J.J. de Olañeta, 1996), p. 31.  
61 Anne Brenon, Los cátaros: hacia una pureza absoluta (Barcelona: Grupo Zeta, 1998), p. 58. 
62 Michel Roquebert, Nosotros, los cátaros: prácticas y creencias de una religión exterminada (Barcelona: Crítica, 2010), p. 10. 
63 Labal, Los Cátaros, p. 101. 
64 Ibídem, p. 64 
65 Brenon, Los cátaros: hacia una pureza absoluta, pp. 58-59. 
66 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, p. 102. 
67 Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros, pp. 38-51. 
68 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, p. 85. 



12 
 

 El más importante de los ritos cátaros era el consolamentum o bautismo de fuego, que 

tan solo recibía una minoría de adeptos. Se trataba de un rito iniciático que permitía a los 

creyentes asumir la condición de perfectos, salvar su alma y dedicar su vida a la fe. El rito 

unificaba los sacramentos católicos del bautismo, al convertirse el creyente en un buen hombre 

o verdadero cristiano; ordenación sacerdotal, ya que convertía al iniciado en una figura de 

autoridad y en ministro de la comunidad; y unción de enfermos, cuando se aplicaba en el 

tránsito hacia la muerte como medida purificadora69. El consolamentum de los moribundos o de 

los enfermos era similar en formas e intención, pero se practicaba en casos en los que el 

enfermo se encontraba próximo a la muerte. En muchas ocasiones se acompañaba de la endura 

o ayuno ritual, que servía como rito purificador antes del perdón de los pecados. Aquellos 

creyentes que no se sentían en disposición o capacidad material de asumir las responsabilidades 

del credo cátaro podían realizar una promesa a juramento, llamado convensa, por medio de la 

cual se comprometía a aceptar el consolamentum antes de su muerte70.  

 

 Sin embargo, los cátaros contaban con otros actos rituales. De entre ellos, destaca el 

aparellamentum, o servitum, en el que los perfectos recibían el perdón a los pecados menores o 

aquellos que no implicaban pecado carnal o violencia, que requerían aspirar de nuevo 

consolamentum y recibían la imposición de la correspondiente penitencia tras una confesión 

pública ante un obispo. Los creyentes debían realizar el acto de  melioramentum o reverencia, 

ante la presencia de un perfecto71.  

 

3.5. La difusión social del catarismo. 

 

 La presencia herética y el alcance de su difusión entre la población occitana y 

peninsular es una problemática que sigue suscitando dudas y respecto a la cual no existe un 

consenso unitario. Mientras que las consideraciones más exageradas elevan la población 

herética de Occitania hasta un 40%72, otras, más moderadas, establecen esta cifra cerca del 

10%73.  

 

 Su difusión entre los diferentes estamentos sociales es también complicada de delimitar. 

Mientras que otros movimientos permanecieron constantemente en los márgenes de la sociedad 

y nunca se integraron en las estructuras institucionales ni se difundieron en los estratos más 

poderosos, el catarismo logró gran aceptación entre las capas nobiliarias de la región74. Esto, no 

obstante, responde, más que a un interés especial por la fe y la piedad, a las particularidades del 

sistema feudal occitano, que compartía ciertas similitudes con algunos territorios del norte 

peninsular, que más adelante detallaremos75.  

 

 El especial arraigo de la herejía entre la aristocracia, se debía, en gran medida, al intenso 

enfrentamiento por el monopolio del poder político y económico entre la monarquía y la Iglesia 

romana, por un lado, y los señores feudales, por otro. La adhesión al catarismo, era por tanto, 

una vía para escapar a las imposiciones y la sumisión a otros poderes76. Lo mismo puede decirse 

de la burguesía y la aristocracia urbana, que bajo el amparo del catarismo evitaban las 

restricciones y las condenas del catolicismo a las actividades comerciales y prestamistas. 

Además, el desempeño de muchos cátaros como viajeros, mercaderes, artesanos o transportistas 

con un rígido código moral que los hacía socios fiables y transparentes, sirvió para establecer 

lazos entre el catarismo y los grupos sociales citados. En definitiva, según la tesis de Labal, la 

conversión de los grupos aristocráticos o pudientes de la sociedad fue, por lo general, una 

                                                           
69 Gardère, Rituales cátaros, p. 52. 
70 Roquebert, Nosotros, los cátaros, pp. 195-96. 
71 Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros, pp. 44-45. 
72 Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros,  p. 91. 
73 Malcolm Lambert, La otra historia de los cátaros (España: Ediciones Martinez Roca, 2006), p. 102. 
74 Martín Alvira Cabrer, Muret 1213: la batalla decisiva de la cruzada contra los cátaros (Barcelona: Ariel, 2008), pp. 11- 24. 
75 Ver epígrafe 4.1 de este trabajo.  
76 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, pp. 149-53. 



13 
 

adhesión por oposición al clero local y al poder regional más que por convicción absoluta en la 

doctrina herética77. 

 

 La difusión del catarismo entre los estamentos más humildes fue más tardía, pero no por 

ello menor. Las clases populares urbanas, especialmente los trabajadores de la industria pañera 

y otros artesanos ligados al sector, pronto encontraron en los centros cátaros un refugio y unas 

condiciones laborales dignas y e igualitarias. Estos telares se convirtieron rápidamente en 

núcleos de difusión de la herejía. En ellos se formaban nuevos creyentes, se afianzaban los lazos 

de solidaridad y se proporcionaban sustento a la comunidad78. El catarismo solo se popularizó 

entre el campesinado tras el inicio de la represión contra la herejía, ya en el siglo XIII, cuando 

los cátaros buscaron refugio en las zonas montañosas y en el campo, donde encontraron cobijo 

como jornaleros. Además, el aumento de las presiones fiscales y señoriales sobre el mundo 

agrícola para costear los gastos derivados de la Cruzada aumentaron el malestar y el 

anticlericalismo de los campesinos79, que encontraron en la doctrina cátara los argumentos y el 

consuelo contra los abusos que estaban sufriendo tras una situación de relativa libertad80.  

 

 Así, los remanentes del catarismo tardío, ya en el siglo XIV, encontraron sus últimos 

fieles entre los campesinos, viajeros y migrantes. A partir de mediados del siglo XIII, muchos 

de estos herejes emprendieron una diáspora hacia territorios peninsulares, en los que, como 

veremos, encontraron una acogida desigual.  

 

3.6. La represión del catarismo en Occitania: el inicio de la diáspora albigense.  

  

 Frente a la expansión de las pequeñas comunidades aisladas de disidentes religiosos que 

surgieron en Europa lo largo del siglo XI, la Iglesia Católica reaccionó sin cohesión ni 

directrices unificadas. La ortodoxia no contaba con un corpus jurídico ni con mecanismos 

específicos para la represión de la disidencia, por lo que la mayor parte de las medidas anti 

heréticas fueron aplicadas directamente por los poderes civiles o por las Iglesias locales81, 

aglutinándolas bajo la acusación de lesa majestad82.  

  

 A mediados de siglo, los procedimientos antiheréticos comenzaron a sistematizarse y las 

medidas, frecuentemente de una dureza exagerada, buscaban, en primer lugar, disuadir de la 

adhesión a cualquier movimiento herético y, en segundo lugar, la confesión y posterior 

arrepentimiento del disidente83. Estas medidas sirvieron para frenar la primera oleada herética 

del siglo XI, pero pronto se demostraron insuficientes para contener las grandes herejías 

plenomedievales del XII y, en especial, el catarismo84.  

 

 Así pues, de manera paralela a estas sanciones de carácter punitivo, la Iglesia inició, al 

calor de la Reforma Gregoriana, una intensa campaña de predicación y formación del clero, para 

afianzar el culto y los dogmas del catolicismo, y evitar la proliferación de errores o disidencias, 

paliando así el descontento anticlerical de la población. Los polemistas y predicadores católicos 

denunciaron los errores de las doctrinas heréticas y los refutaron desde la teología y la patrística, 

reafirmando el dogma católico85. La Iglesia Romana asumió el liderazgo de  las campañas de 

predicación con el envío de legados papales que paliasen la ineficacia de los poderes locales. 

Tras algunos éxitos limitados, como las campañas de predicación encabezadas por San 

                                                           
77 Labal, Los Cátaros, p. 88. 
78 Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros, pp. 60-82. 
79 Labal, Los Cátaros, p. 159. 
80 Nelli, La vida cotidiana entre los cátaros, pp. 86-87. 
81 Moore, La formación de una sociedad represora, pp. 27-29.   
82 Martín Alvira Cabrer. «Rebeldes y herejes vencidos en las fuentes cronísticas hispanas (siglos XI-XIII)», en Maribel Fierro y 

Francisco García (eds.), El cuerpo derrotado: cómo trataban musulmanes y cristianos a los enemigos vencidos (Península Ibérica, 
ss. VIII-XIII). Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2008, pp. 209-56 
83  Ibídem, p. 250. 
84 Moore, La formación de una sociedad represora, p. 29.   
85 Emilio Mitre Fernández, Historia del cristianismo (vol. II): El mundo medieval., II, pp. 416-18.   



14 
 

Bernardo de Claraval (1145)86, o la reintegración de algunos disidentes en la Iglesia, como los 

Pobres Católicos o los patarinos87, la herejía se difundió  por Occitania, alcanzando unas 

dimensiones nunca vistas hasta el momento.  

 

 Hasta ese momento, la Iglesia todavía carecía de los instrumentos legislativos e 

institucionales necesarios para reprimir a aquellos heréticos que, una vez señalados sus errores 

dogmáticos, no aceptasen la reconversión o no mostrasen arrepentimiento88. Por ello, a partir de 

entonces, la ortodoxia comenzó a sistematizar y organizar sus instrumentos represivos. En 1148 

el concilio de Reims condenó la herejía tras el fracaso de las misiones de predicación de San 

Bernardo. En el Concilio de Tours (1163), se establecieron las primeras pautas de actuación 

para perseguir de modo unitario a aquellos que no renegasen de la herejía o que diesen cobijo a 

los disidentes89. En la Asamblea de Lombers, que aunó a obispos y poderes civiles  de la región 

de Narbona, se constató el fracaso del diálogo y de la vía predicadora90. El III Concilio de 

Letrán (1179) continuaba las medidas adoptadas en Tours y empezaba a sentar las bases de la 

nueva línea de actuación de la ortodoxia, que primaba la destrucción y aniquilación de la herejía 

por encima de la reconversión y la reconciliación de los disidentes91.  

 

 El concilio de Verona (1184) supeditó el poder civil al poder eclesiástico y defendió la 

necesidad de establecer vínculos de colaboración entre ambos para erradicar el mal de la herejía. 

La promulgación de la decretal papal Ad abolendam diversarum haeresium pravitatem, del 

pontífice Lucio III establecía los cimientos para el nacimiento de la Inquisición. La 

reconciliación había fracasado y daba inicio la vía armada de represión de la herejía92.  

 

 El pontífice Inocencio III (1198-1216) trató de subyugar los poderes civiles a los 

intereses de la Iglesia Romana. Sus intentos para implicar a Felipe Augusto, monarca de 

Francia, y a Pedro II, rey de la Corona de Aragón, en la represión del catarismo occitano 

fracasaron temporalmente por los respectivos intereses monárquicos93. En 1209, el Pontífice 

declaró una cruzada sin precedentes en territorio cristiano para erradicar la herejía del Mediodía 

Francés, que se prolongó hasta 1244 y terminó por involucrar a Pedro II en auxilio de sus 

vasallos occitanos94. Aunque la derrota del rey Aragón en Muret en 1213 es uno de los hitos 

más importantes del conflicto y marca el inicio del fin de las grandes campañas militares, a 

partir de entonces, el motor de la Cruzada ya poco tenía de religioso y se debía 

fundamentalmente a intereses políticos95.  

 

 La sistematización de los mecanismos represores continuó durante las décadas 

siguientes, bajo la dirección inicial de la Orden del Císter96. De forma paralela al conflicto 

bélico, la Iglesia fortaleció el poder del clero, afianzó sus dogmas, estableció instituciones 

encargadas del control de los mismos97 y elaboró un complejo argumentario que deformaba los 

principios del catarismo y exageraba la amenaza y los males de la herejía para justificar la 

violencia ejercida contra los disidentes98.  

 

 Otro de los objetivos prioritarios de la ortodoxia fue la elaboración de un corpus jurídico 

antiherético que sustituyese a las escasas e ineficaces herramientas legislativas de las que 

                                                           
86 Labal, Los Cátaros, pp. 127-31.   
87 Sergi Grau Torras «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo en la Corona de Aragón». Anuario de estudios medievales, 
39 (2009), pp. 3-25.  
88 Agustín Fliche, Historia de la Iglesia, vol. IX (Valencia: Edicep, 1975), p. 600.   
89 Brenon, La verdadera historia de los cátaros, pp. 151-52. 
90 Mitre Fernández, Historia del cristianismo (vol. II): El mundo medieval, II (Madrid: Trotta, 2003), pp. 408-16.   
91 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 153-55. 
92 Ibídem, pp. 156-58. 
93 Fliche, Historia de la Iglesia, IX, p. 126.   
94 Labal, Los Cátaros, pp. 148-49.   
95 Germán Navarro, «La acción política y militar de Pedro II el Católico, rey de Aragón y conde de Barcelona, en Occitania: la 
batalla de Muret (1213)», Centro de Estudios de Monzón y Cinca Medio Cuadernos, 34 (2008), 54.   
96 Labal, Los Cátaros, p. 161.   
97 Fliche, Historia de la Iglesia, IX, p. 599.   
98 Emilio Mitre Fernández, «Muerte, veneno y enfermedad, metáforas medievales de la herejía.», Heresis, 25 (1995), pp. 63-84.   



15 
 

disponía la Iglesia hasta el momento. La gran obra del derecho canónico del siglo XII, el 

Decretum de Graciano había establecido las primeras medidas contra la disidencia religiosa y 

asimilaba por primera vez el crimen de lesa majestad con la herejía. Desde su publicación en 

1140, el Decretum fue la base para la mayor parte de la legislación antiherética eclesiástica y 

civil en los siglos posteriores.  

 

 Desde el pontificado de Alejandro III (1159-1181), teólogos y juristas recuperaron 

argumentos del derecho romano y de la patrística para elaborar un cuerpo legislativo específico 

contra la herejía99. Se estableció un procedimiento de investigación e interrogatorios contra todo 

aquel sospechoso de herejía, que quedaba bajo la jurisdicción de las autoridades eclesiásticas. 

Además, los poderes civiles debían también perseguir a los disidentes religiosos, pero habían de 

entregarlos a las autoridades religiosas si así era requerido100. Este procedimiento se sistematizó 

y popularizó con la ya citada decretal Ad Abolendam de 1184, promulgada por el papa Lucio III, 

que instauraba la Inquisición como el instrumento clave para la persecución y la represión de la 

disidencia religiosa, aunque poco tuviera que ver todavía con la Inquisición moderna101.  

 

 Desde mediados del siglo XIII, los cátaros albigenses, hostigados por la persecución 

inquisitorial, por el conflicto bélico y ya sin apoyo aristocrático, comenzaron a abandonar los 

núcleos urbanos y los principales castrum para dispersarse y buscar refugio en el mundo rural. 

Perseguidos, capturados y quemados en hogueras públicas, se vieron forzados vivir en 

clandestinidad y a emigrar hacia regiones con menor implantación de las autoridades represivas, 

como es el caso de los reinos hispánicos102. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
99 Mitre Fernández, Historia del cristianismo, p. 418.   
100 Fliche, Historia de la Iglesia, IX, p. 601-3.   
101 Fliche, Historia de la Iglesia, X, p. 306.   
102 Gascón Chopo, «Crisis social, espiritualidad y herejía en la diócesis de Urgel», p. 99. 



16 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

IV. EL CATARISMO EN LOS REINOS HISPÁNICOS. 

  

4.1. Los reinos hispánicos como espacio de difusión del catarismo. Condiciones propicias 

para el arraigo de la herejía.  

 

 Ya se ha insistido en que historiografía tradicional ha atribuido al catarismo peninsular 

un origen tardío y dependiente del declive occitano, considerándolo como un fenómeno residual 

y poco significativo en términos cualitativos y cuantitativos. Sin embargo, el norte peninsular 

presentaba unas condiciones geográficas, económicas, y sociopolíticas, a priori favorables para 

la difusión del catarismo y otros movimientos de disconformidad religiosa, que analizaremos en 

las siguientes páginas. Para Gascón Chopo, ambos territorios estuvieron intensamente 

conectados desde la Alta Edad Media debido a los flujos migratorios y a grandes 

desplazamientos poblacionales y gracias a las conexiones de parentesco y feudovasalláticas 

entre los grandes linajes nobiliarios de ambas vertientes103. 

 

a) Aragón y Cataluña. 

 

 Los territorios cristianos del ámbito pirenaico, como Navarra, Aragón o los condados 

catalanes, habían sufrido desde la intensificación de sus campañas contra el Islam en el siglo XI,  

una acuciante necesidad de población que afianzase el dominio sobre los nuevos territorios 

fronterizos anexionados, cuyo origen fue fundamentalmente occitano. Además de la acentuación 

de los flujos migratorios, la debilidad de los territorios islámicos peninsulares supuso también 

una reactivación de las rutas comerciales transpirenaicas, como las existentes desde el siglo XI 

entre Foix y Cerdaña. Estas tendencias se intensificaron en el siglo XII, cuando el territorio 

Occitano sufrió un considerable aumento poblacional que hacía peligrar la estabilidad de la 

región. El excedente demográfico emigró a las zonas en creciente desarrollo del sur104.  

 

Así, ya desde comienzos del siglo XII (1130) parece haber presencia occitana en la 

repoblación de la ciudad de Tarragona. Desde mediados de siglo XII hay constancia de grupos 

de población occitana asentada en los núcleos urbanos más boyantes del norte peninsular, como 

Lérida y Tortosa, recientemente conquistadas105. Esto, a su vez, favoreció el desarrollo de los 

vínculos comerciales entre las dos regiones. Existen testimonios de la presencia de comerciantes 

de Tolosa, Narbona u otras ciudades del Languedoc en Lérida, Tarragona, Barcelona y otros 

núcleos catalanes. En sentido inverso, la documentación del condado de Foix atestigua la 

existencia de productos meridionales en sus poblaciones106. 

 

 Además, desde el siglo XI al siglo XIII se aprecia en el norte peninsular una 

intensificación de la actividad ganadera trashumante sin precedentes, que llegó a convertirse en 

una de las actividades de desarrollo económico más relevantes para la región leridana y para la 

zona pirenaica de Gerona. Al amparo de las tierras de pastos florecieron núcleos urbanos como 

Bagá o Puigcerdá y proliferaron los monasterios fundamentalmente del Císter, que buscaban 

sacar provecho de dicha actividad económica. La nobleza de ambas vertientes pirenaicas, por su 

parte, también buscó obtener beneficio de la actividad ganadera. 

 

 Varias son por tanto las implicaciones de la intensificación de la ganadería trashumante: 

por un lado, sirvió para afianzar las relaciones feudales entre casas de ambas vertientes, por 

otro, aumentó la interferencia de la orden del Císter, que acaparó tierras y pastos y generó el 

descontento de la población, los núcleos urbanos y la aristocracia local, aumentando así la ya de 

por sí existente tendencia anticlerical en la región. Finalmente, el constante cruce de los Pirineos 

                                                           
103 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», p. 33-34. 
104 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 187-88. 
105 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», p. 33. 
106 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 188. 



18 
 

por los ganados trashumantes permitió el paso de población con carácter estacional, entre los 

que pudieron encontrarse predicadores y creyentes heréticos107.  

 

 La situación socioeconómica y política de los Pirineos centrales durante desde los siglos 

XI al XIII, en cambio, fue ligeramente diferente. También existían varias rutas o itinerarios que 

conectaban los territorios de Béarn y Aquitania con Aragón y Navarra. El puerto de Somport, 

integrado en la ruta jacobea estaba incluso provisto de una red hospitalaria construida por 

iniciativa de los poderes civiles de ambas vertientes pirenaicas108.   

 

 El Camino de Santiago, por tanto, jugó un papel fundamental en el proceso de 

urbanización y de atracción de población a tierras aragonesas. Así, la ciudad de Jaca, cuyo fuero 

data de 1077, se convirtió en un foco mercantil y vertebrador del espacio pirenaico, que además 

de convertirse en el centro del poder real, atrajo a numerosos comerciantes y artesanos de origen 

franco. Algunos estudios estiman que en el siglo XII hasta un 75% de la población jacetana era 

de ascendencia francesa109, siendo gran parte de ellos de origen tolosano y otros tantos 

originarios del Béarn110.  

 

 Sin embargo, es necesario señalar la temprana llegada de población franca (entre los 

siglos XI y XII), cuando la herejía ni si quiera había arraigado de manera notable en Occitania. 

Además, las dinámicas de gestión y control del territorio en el reino de Aragón difieren de la 

fragmentación y la división del poder latente en Cataluña que posteriormente analizaremos. El 

rey Alfonso I había concedido importantes privilegios a la nobleza francesa, aragonesa y 

navarra, a las órdenes militares y las entidades eclesiásticas que había participado en sus 

campañas bélicas, que rápidamente adquirieron un importantísimo patrimonio y consolidaron su 

poder sobre el campesinado y el territorio anexionado. Así, desde el siglo XII, Aragón contaba 

con una nobleza mucho más fidelizada al poder real y con un control sobre su patrimonio más 

estable y menos conflictivo111. La articulación y el control del territorio de Ribagorza se debían 

fundamentalmente a la importante red de castillos, mientras que los territorios de Aragón, en 

cambio, se estructuraban fundamentalmente en torno a la colonización monástica y 

parroquial112.  

 

 Además, a diferencia de lo ocurrido en otros lugares de la Península, la anexión de los 

territorios de la Hoya de Huesca produjo una significativa incorporación de campesinado 

musulmán a los dominios aragoneses. La mayor sumisión del campesinado aragonés y la 

permanencia de campesinado mudéjar, por tanto, pudieron dificultar la permeabilidad de 

corrientes de disconformidad religiosa o de nuevas formas de espiritualidad de origen cristiano 

como era el catarismo113.   

 

 En la Cataluña plenomedieval no se había alcanzado un equilibrio gubernamental y 

social equivalente al de los territorios aragoneses, sino que, por el contrario, existía un 

complejísimo panorama político, sustentando en intrincadas relaciones feudovasalláticas y en 

intereses dinásticos contrapuestos a los de la aristocracia local.  Los continuos intentos por 

conseguir el monopolio del poder, ambicionado por las casas nobiliarias, por la realeza y por la 

Iglesia, generaron una inestabilidad interna y una crisis social de considerables dimensiones, 

que alentó el descontento de los gobernados y los estamentos populares y que favoreció la 

                                                           
107 Ibídem, pp. 112-14. 
108 Juan F. Utrilla Utrilla, «Estudios sobre el poblamiento en los Pirineos aragoneses en la Edad Media: un estado de la cuestión» en 

J.F Utrilla y Germán Navarro (eds.), Espacios de montaña: las relaciones transpirenaicas en la Edad Media (Zaragoza: Prensas 
Universitarias de Zargoza, 2010), p. 74. 
109 Ibídem, p. 81. 
110 Pilar García Mouton, «Los franceses en Aragón (siglos XI - XIII)», Archivo de filología aragonesa, 26 (1980), pp. 7-98. 
111 María Luisa Ledesma Rubio, «La ocupación del espacio y las transformaciones económicas en Aragón en los siglos XII y XIII», 

en Historia de Aragón II. Economía y sociedad. (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1996), pp. 77-78. 
112 Utrilla Utrilla, «Estudios sobre el poblamiento en los Pirineos aragoneses en la Edad Media » p. 78. 
113 Ledesma Rubio, «La ocupación del espacio y las transformaciones económicas en Aragón en los siglos XII y XIII», p. 78-79. 



19 
 

implantación de cualquier fenómeno, religioso o no, que permitiese o sustentase la insurrección 

contra el orden establecido114.  

 

 Desde finales del siglo XI, los condes de Barcelona habían luchado por subyugar la 

disidencia política que se oponía a su consolidación como la casa dominante en Cataluña115. 

Durante el siglo XII, la tendencia expansiva de los Barcelona se consolidó a costa de otros 

cristianos, mediante la asimilación de territorios hasta ese momento independientes, como 

Besalú o Cerdaña, en la primera década del siglo.  

 

 Tras el matrimonio de Petronila de Aragón y Ramón Berenguer IV en 1137, su hijo, el 

primer monarca de la Corona de Aragón, Alfonso II asumió la dignidad real a la par que la 

titularidad del condado de Barcelona, unificando en su persona un poder que ninguna otra casa 

feudal podía equiparar. Sin embargo, el control y la autoridad sobre sus territorios quedaban 

todavía en un plano teórico y estaban todavía lejos de ser efectivos. La nobleza catalana 

mantuvo durante las décadas siguientes una actitud levantisca y enfrentada a la monarquía, 

menoscabando su autoridad y generando una constante conflictividad social y política en la 

región116.  

 

 Por su parte, la monarquía, acuciada de intensos gastos económicos por su política 

expansiva y por la ampliación de sus necesidades administrativas en un territorio en constante 

ampliación, intensificó sus exigencias económicas y buscó constantemente ampliar sus 

beneficios. Los nuevos territorios arrebatados al Islam fueron incorporados directamente a las 

posesiones reales y la presión fiscal sobre sus vasallos tendió a incrementarse, aumentando a su 

vez la resistencia nobiliar117. 

 

 Frente a ellos, la monarquía aragonesa encontró respaldo en las instituciones eclesiales. 

Si bien dignificó y respaldó el peso de la autoridad real, la intromisión de la Iglesia en los 

asuntos terrenales sirvió como un aditivo más para el descontento social y político en los 

territorios de la Corona de Aragón. Además, el clero aportó a los monarcas aragoneses apoyo 

directo en la gestión y la administración, lo que despertó las sospechas e iras de la nobleza. En 

décadas venideras, este tipo de conflictos pusieron en evidencia la creciente influencia de la 

Iglesia católica en sobre los poderes civiles locales118. 

 

 En el siglo XII la cuestión de los diezmos se convirtió en uno de los asuntos más 

conflictos de Cataluña. Estas rentas, que habían sido recaudadas tradicionalmente por la 

aristocracia local, fueron reclamadas por la Iglesia a partir de estos momentos119. Esta 

problemática se agravó tras la conquista de Lérida (a mediados del siglo XII), cuyo diezmo fue 

adjudicado a la Iglesia, con la consiguiente oposición de Ermengol VII de Urgel, que reclamó el 

diezmo para sí. El creciente anticlericalismo fue contestado por la Iglesia mediante la aplicación 

de penas de excomunión de manera sistemática contra los nobles disidentes, lo que no sirvió 

más que para acrecentar la aversión por la autoridad eclesial120. La nobleza trató de compensar 

la creciente pérdida de ingresos con el aumento de las cargas impositivas sobre el campesinado 

y la multiplicación de las guerras de pillaje. Los estamentos no privilegiados de Cataluña 

tuvieron que hacer frente a los abusos tanto de la pequeña aristocracia local y como de la 

Iglesia. No es de extrañar, por tanto, que un movimiento como el catarismo pudiese encontrar en 

las capas más humildes de la sociedad amparo y aceptación durante el siglo siguiente121.  

 

 

                                                           
114 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 96. 
115 Flocel Sabaté, La feudalización de la sociedad catalana (Granada: Universidad de Granada, 2007), pp. 41-70. 
116 Ibídem, p. 200. 
117 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales» pp. 85-88. 
118 Sabaté, La feudalización de la sociedad catalana, p. 225. 
119 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales»p. 92. 
120 Gascón Chopo, «Crisis social, espiritualidad y herejía en la diócesis de Urgel», p. 90. 
121 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 103-5. 



20 
 

b) Navarra. 

 

 Navarra, presentó desde comienzos del siglo XII una particular situación geopolítica.  

Durante el reinado de Sancho Garcés I, en el siglo X, se habían establecido rutas de paso hacia 

León a través de Nájera. En el siglo siguiente, la afluencia de viajeros adquirió mayores 

dimensiones y se convirtió en un fenómeno habitual y continuado, lo que propició la 

construcción de albergues por mandato real, para acoger a los peregrinos, pobres o 

comerciantes. Aún así, como señala Martín Duque, la iniciativa real ha sido frecuentemente 

sobredimensionada y es dudoso que pueda hablarse de un programa sistematizado o 

premeditado para captar peregrinos122.   

 

 Además de peregrinos y viajeros, existe constancia de migrantes de origen francés, que 

desde finales del siglo XI se instalaron en territorios cercanos a Puente de Arga. En 1122, 

Alfonso I concedió el fuero de Estella a la comunidad franca de dicha localidad. Los primeros 

habitantes de origen galo instalados en  Pamplona formaron parte de la comitiva del nuevo 

obispo de la localidad,  designado en 1083 y originario de Toulouse123. Los nexos de Pamplona 

con la región de Occitania pueden rastrearse también a partir de la toponimia y del culto 

religioso. La iglesia de San Cernin, de esa misma localidad, está consagrada al santo patrono de 

la ciudad de Toulouse124.  

  

 La situación política de los territorios navarros presentaba también una complejidad que 

a priori podría haber servido como caldo de cultivo para fenómenos de disconformidad y 

disidencia. Desde las primeras décadas del siglo XII, el reino había quedado relegado de la 

expansión territorial a costa del Islam, que había sido hasta el momento sustento de amplios 

sectores de población. Como consecuencia, en este territorio se consolidó un amplio estrato 

demográfico formado por infanzones, jurídicamente privilegiados pero que dependían de la 

expansión militar para mantenerse económicamente. En el siglo XIII, la situación de este grupo 

social era prácticamente insostenible y la inestabilidad y la crisis social se acrecentó de manera 

considerable. A ello debemos sumarle las masivas migraciones de campesinado hacia territorios 

más prolíficos. Los grandes beneficiaros de esta situación fueron las órdenes religiosas y 

militares (en especial la de los Hospitalarios) y la monarquía, que acapararon y aglutinaron 

muchas de las propiedades de la baja nobleza gracias a las donaciones o a los pactos 

feudovasalláticos125.  

 

 Así, y a diferencia de lo que ocurrió en los territorios catalanes, la situación, que podía 

haber resultado propicia para el arraigo de formas de espiritualidad disidentes que permitiesen a 

la pequeña nobleza y al campesinado canalizar su disconformidad y su anticlericalismo, fue 

apaciguada sin mucha oposición, y como veremos en las páginas siguientes, el catarismo no 

tuvo una especial difusión en la región del Pirineo Occidental.  

 

c) Una breve recapitulación: los reinos hispánicos y las características socioeconómicas 

para la difusión de la herejía. 

 

 Como vemos, existen algunos aspectos compartidos y características propias que 

resultarán determinantes para la presencia, o no, de núcleos heréticos en dichos territorios.  Las 

conexiones de carácter cultural, económico y demográfico entre ambas vertientes del Pirineo 

parecen probadas desde comienzos de la Plena Edad Media. El tránsito de personas e ideas de 

una vertiente a otra de los Pirineos, por tanto, se mantuvo constante hasta los tiempos de la 

herejía. Todos los territorios y entidades políticas de los Pirineos ibéricos hubieron de hacer 

                                                           
122 Ángel J. Martín Duque, «El Camino de Santiago y la articulación del espacio histórico navarro», en El Camino de Santiago y la 

aritculación del espacio hispánico: XX Semana de Estudios Medievales. Estella, 20 a 30 de julio de 1993, (Gobierno de Navarra, 

Departamento de Educación y Cultura, 1994), pp. 129-56.  
123 Cabe señalar, además, que por aquellas fechas todavía no existía un movimiento cátaro consolidado en Occitania, y las 

manifestaciones de herejía eran todavía episodios aislados.  
124 Martín Duque, «El Camino de Santiago y la articulación del espacio histórico navarro.», p. 148. 
125 Ibídem, pp. 141-42. 



21 
 

frente a crecientes problemáticas, entre las que destacamos la amenaza a la estabilidad y los 

privilegios de la aristocracia y la pequeña nobleza y el aumento de las presiones económicas y 

sociales sobre el campesinado y las capas humildes de la sociedad. Sin embargo, mientras que 

en Aragón y Navarra el poder real y el  eclesiástico se consolidaron con menos dificultades, en 

el Pirineo oriental la inestabilidad y el anticlericalismo alcanzaron unas cotas que no se habían 

alcanzado en los territorios vecinos.  

 

 No es casualidad, por tanto, que los principales núcleos heréticos de la península 

proliferasen en aquellos territorios en los que el poder regio y las autoridades eclesiásticas 

tenían una menor presencia o una relevancia menor y en los que, al igual que en la Occitania 

francesa, primaba una fortísima resistencia feudal al monopolio del poder y un amplio 

descontento anticlerical. Así, parece lógico presuponer una cierta relación entre la presencia de 

herejía y la inestabilidad social y política del territorio126.  

 

4.2. El concilio de San Félix de Caramán y las primeras manifestaciones de la herejía 

cátara en la Península Ibérica. 

 

 Aunque la mayoría de las fuentes referencian una presencia tardía del catarismo en la 

Península Ibérica, existe un documento que, de ser auténtico, atestiguaría la presencia de una 

importante comunidad cátara en el Valle de Arán en la temprana fecha de 1167, cuando el 

catarismo todavía no había eclosionado de manera plena ni tan siquiera en Occitania127. 

 

 La llamada “Carta del obispo Nicetas” es uno de los documentos  más conflictivos y 

cuestionados por la historiografía del movimiento cátaro. En ella se relata la celebración de un 

cónclave que reunió a las delegaciones de comunidades cátaras de Tolosa, Carcasona, Albi, 

Francia y Lombardía, y la que ahora más nos interesa, del Valle de Arán. Los obispos de las 

diferentes delegaciones acudieron al encuentro con el mismísimo papa de la Iglesia bogomila, 

llamado Nicetas o Niquinta, en el castrum de San Félix de Caramán, en Languedoc. El objetivo 

de esta reunión era esclarecer los límites de cada diócesis y elegir a los obispos de aquellas 

regiones que todavía no contaban con uno (entre ellas, la comunidad aranesa)128.   

 

 Este documento resulta de gran relevancia por dos cuestiones. En primer lugar, la 

presencia de un representante bogomilo habría supuesto, según las tesis de Döllinger y 

Dondaine una conexión del catarismo con los principios dualistas de origen maniqueo del 

bogomilismo, acrecentando así la brecha y la ruptura con la ortodoxia católica129.  

 

 En segundo lugar, en las actas del concilio se establecen los límites de las 

demarcaciones diocesanas cátaras, y se sitúa el extremo meridional de la diócesis catalana en la 

ciudad de Lérida. Si la presencia de una comunidad en el Valle de Arán lo suficientemente 

grande como para requerir de un obispo y contar con delegación propia en una fecha tan 

temprana resulta una información cuanto menos controvertida, la delimitación de una diócesis 

de una amplitud geográfica tan grande significaría una presencia cátara al sur de los Pirineos 

que no parece sostenerse por otras fuentes130.  

 

 La veracidad del documento ha sido cuestionada en multitud de ocasiones, tanto por su 

dudoso contenido como por sus oscuros orígenes. Se trata de un texto recopilado y editado por 

el historiador occitano Guillaume Besse en 1660, que a su vez es una copia elaborada en 1232 a 

partir del documento original, que habría sido redactado en el mismo concilio de 1167. El 

debate que suscita la veracidad de este documento ha divido a los expertos del catarismo en dos 

                                                           
126 Damian J. Smith, «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón (siglos XII-XIII)», Hispania sacra 65, 1 

(2013), pp. 29-48. 
127 Gascón Chopo, «La Carta de Niquinta y la “Ecclesia Aranensis”», pp. 139-158. 
128 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 81. 
129 Salrach Marés, «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, Pedro el Católico y la Batalla de Muret», p. 164. 
130 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 81. 



22 
 

posturas prácticamente irreconciliables. Pilar Jiménez, Anne Brenon o Jean Duvernoy, entre 

otros, defienden la autenticidad del documento, aunque cuestionen en mayor o menor medida lo 

que en él se relata. Por el contrario, autores de igual renombre, encabezados por Monique 

Zerner, han afirmado en repetidas ocasiones que el documento no es más que una falsificación 

de Besse131. Tras la celebración del congreso del Niza en 1999, que abordó la naturaleza de este 

texto, un grupo de expertos ligados al Institut de Recherche et d’Histoire des textes determinó 

su autenticidad documental132.  

 

 Pese a ello Yves Dossat o Jean Duvernoy, han sido muy críticos con la supuesta 

presencia del catarismo en el Valle de Arán, justificando que el gentilicio “aranensis” no se 

utilizaba en época medieval, y por tanto el autor del documento debía de hacer referencia a la 

aldea tolosana de Agen. Sin embargo, Pilar Jiménez ha criticado este argumentario, sosteniendo 

que, de igual modo que el catarismo en Arán no cuenta con menciones previas a las del 

documento que nos ocupa, lo mismo ocurre con la localidad de Agen133.  

 

 Jordi Ventura asumió la veracidad de la Carta del Obispo Nicetas y trató de respaldar 

este documento con otras fuentes documentales, para sostener que el catarismo había arraigado 

con fuerza y popularidad en la región catalana desde los tiempos originarios de la herejía134. 

Ventura afirmaba haber encontrado en el Archivo de la Corona de Aragón documentación que 

probaba la presencia de un hombre llamado Ramon de Casals, nombre del obispo cátaro 

mencionado en el documento, en la región del Valle de Arán en la fecha correspondiente al 

concilio. Lamentablemente, Jordi Ventura falleció sin ofrecer la localización de la 

documentación que referenciaba.  

 

 Gascón Chopo señala que, al margen de este documento, la documentación pontificia es 

un importante recurso para rastrear la presencia herética en este territorio y para afirmar que sí 

existió presencia cátara al sur de los Pirineos en épocas muy tempranas, incluso antes de la 

Cruzada Albigense y el inicio de la represión, y que no todas las comunidades heréticas de la 

Península tienen un origen tardío ni son formadas por exiliados135. 

  

Las primeras evidencias de presencia herética en territorio de la Corona datan de 1155, 

cuando el cardenal Jacinto de Lérida promulgó las primeras medidas contra herejes en dicha 

ciudad y sus territorios. En 1163 el concilio de Tours había decretado la necesidad de adoptar 

medidas legislativas contra la presencia de herejía en Aragón y Navarra136. En la década de los 

ochenta, el cisterciense Henri de Marcy visitó Huesca y Gerona para erradicar amenazas 

heréticas. En 1198 el Papa Inocencio III envió a los legados Rainiero y Guido a combatir la 

presencia de disidentes religiosos en la provincia tarraconense, a cuyo obispo escribió para 

solicitar ayuda y protección para los legados. Estos herejes eran designados en la misiva como 

“Valdenses, Catari et Paterini”. También en una fecha bastante temprana (1206), previa a la 

declaración de la Cruzada, otros dos legados papales, Pedro de Castellnou y Radulfo de Montfro 

viajaron a la Corona de Aragón para nuevamente, combatir a la herejía.  

 

 El envío de sucesivas campañas de predicación y de legados pontificios a la Corona de 

Aragón parece evidenciar la considerable importancia de la presencia herética en Aragón y 

Cataluña, hasta tal punto que requería la intervención directa del pontificado, incluso varias 

décadas antes de la eclosión de la herejía cátara en Occitania. Por tanto, parece existir cierta 

presencia herética sostenida de manera continuada desde al menos, finales del siglo XII137.   

                                                           
131 David Zbíral, «La Charte de Niquinta et les récits sur les commencements des églises cathares en Italie et dans le Midi», Heresis, 

44-45 (2006), pp. 135-62. 
132 Gascón Chopo, «La Carta de Niquinta y la “Ecclesia Aranensis”», pp. 142-43. 
133 Ibídem, pp. 143-44. 
134 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 53. 
135 Gascón Chopo, «La Carta de Niquinta y la “Ecclesia Aranensis”», pp. 145-147. 
136 Martín Alvira Cabrer, y Damian J. Smith. «Política antiherética en la Corona de Aragón: una carta inédita de Inocencio III a la 

reina Sancha (1203).» Acta historica et archaeologica mediaevalia, 27-28 (2006), pp. 65-88. 
137 Gascón Chopo, «La Carta de Niquinta y la “Ecclesia Aranensis”», pp. 146-147. 



23 
 

Sin embargo, esta documentación no permite afirmar que estas comunidades heréticas 

fuesen cátaros, ni tampoco que existiera una estructura jerárquica y organizada. Por el contrario, 

como evidencian algunas fuentes, todo parece indicar que los primeros núcleos heréticos tenían 

una estructura poco cohesionada y los contactos con Occitania eran más bien esporádicos y 

circunstanciales138.  

 

4.3. Durand de Huesca y los Pobres Católicos: sobre cátaros y valdenses.  

  

Como ya hemos mencionado, las fuentes documentales que informan de la presencia 

herética en la Península Ibérica, aglutinan bajo la misma denominación a cátaros, valdenses y 

patarinos.  

 

Los orígenes de la valdesía eran hasta hace poco desconocidos. En 1946, A. Dondaine 

editó y publicó la profesión de fe de Pedro Valdés, fundador del movimiento, cuando fue 

condenado por herejía por el papa Lucio III en 1184. Valdés era un comerciante acaudalado de 

Lyon que en 1177 renunció a su riqueza y comenzó una vida evangélica. Este movimiento, 

integrado mayormente por legos que no habían recibido ordenación sacerdotal, predicaba un 

ideal de vida inspirado en los evangelios, criticaba los vicios del clero, renegaba de los 

sacramentos y defendía la traducción de los Evangelios y la Biblia en lengua vulgar139. Tras 

varias condenas, Valdés y sus seguidores se reconciliaron temporalmente con la Iglesia en el III 

Concilio de Letrán, pero finalmente el Papa Lucio III decretó su naturaleza herética en la citada 

decretal Ad Abolendam y el anticlericalismo de los valdenses, o Pobres de Lyon, se 

intensificó140.  

 

 La figura fundamental de la valdesía en la Corona de Aragón es Durand de Huesca, un 

clérigo, presumiblemente de origen oscense, que se convirtió en uno de los más firmes 

detractores del catarismo gracias a su obra tratadística. Además, Durand formó parte de los 

Pobres Católicos, una comunidad que estuvo siempre estrechamente ligada a la valdesía141.  

 

 Según los estudios de Esteban Sarasa, Durand se formó en la escuela catedralicia de 

Huesca y podía tener antepasados occitanos142. Entre 1180 y 1194 Durand escribió su primera 

obra, el Liber Antiheresis. Este tratado dedicaba la mayor parte de sus capítulos a denunciar los 

errores doctrinales del catarismo, pero se abría con una copia de la profesión de fe de Pedro 

Valdés. Esta obra resulta trascendente por dos motivos: el año de publicación más probable, 

1194, coincide con la promulgación del decreto contra la herejía en la Corona de Aragón. 

Además, el texto fue seguramente escrito en territorio aragonés, antes de los viajes de Duran a 

Occitania, por lo que esto significaría que el oscense conoció la herejía cátara al sur de los 

Pirineos antes de 1190.   

 

 Queda por determinar cómo conoció Durand los principios de Pedro Valdés en una 

fecha tan temprana. Hasta 1184 los valdenses no comenzaron a expandirse por Occitania y el 

norte de Italia. Por tanto, en tan solo diez años las prédicas de Pedro Valdés debieron haber 

llegado a la Corona de Aragón, aunque opacadas por la presencia del catarismo143. Las vías de 

difusión, el alcance y los posibles orígenes de la valdesía en Aragón son a día de hoy, 

desconocidos. Existe constancia de la presencia de valdenses desde que Alfonso II promulgase 

en 1194 el decreto que expulsaba a los miembros de esta comunidad y todos los demás herejes 

                                                           
138  Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», p. 34. 
139 Jordi Ventura i Subirats, «La valdesía de Cataluña», Boletín de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, 29 (1962), pp. 

275-317. 
140 Ibídem, p. 280. 
141 Grau Torras, «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo», pp. 4-6. 
142 Esteban Sarasa Sánchez, «Durand de Huesca, un heterodoxo en la Edad Media» en Miscelanea de Estudios en honor de D. 

Antonio Gudiol, (Sabiñanigo: Amigos del Serrablo, 1981), pp. 225-238. 
143 Grau Torras, «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo», p. 10. 



24 
 

del territorio. Un nuevo decreto de 1198 ratificaba esta sanción y mencionaba, de nuevo de 

manera marginal, a los valdenses144. 

 

 Por tanto, las pocas referencias a la valdesía en la documentación llevan a suponer que 

su presencia fue escasa en los valles pirenaicos o en otros territorios peninsulares. Esto puede 

deberse en parte, a que los valdenses fueron en ocasiones excluidos del término “herético”, que 

solía reservarse para el catarismo. Además, como apunta Jorge Ventura, la mayor parte de los 

valdenses formaban parte de las capas populares, del campesinado o del artesanado urbano más 

humilde y en cambio el catarismo contó entre sus filas con destacados miembros de la 

aristocracia, por lo que su influencia y trascendencia resulta indudablemente mayor145.  

 

 Es por ello que la mayor parte de lo que conocemos sobre los valdenses en la Corona de 

Aragón es gracias a Durand de Huesca. El clérigo oscense acudió en 1207 a una de las últimas 

asambleas entre católicos y herejes celebradas en Pamiers, como miembro integrador del 

movimiento valdense. Tras este coloquio, Durand peregrinó hasta Roma, donde solicitó la 

reconciliación con la Iglesia y el permiso para fundar un movimiento reformador, de inspiración 

valdense, pero dentro del seno de la ortodoxia: los Pobres Católicos146.  

 

 La actividad evangélica de los Pobres Católicos, que compartían muchos de los 

principios de Pedro Valdés, sirvió para reconvertir a un gran número de valdenses al 

catolicismo, pero no siempre contaron con las simpatías de las autoridades católicas locales. 

Pese a contar con la protección de Inocencio III, los obispos de Narbona, Tarragona, Tortosa, 

Urgel y Huesca recelaron de ellos. Esta desconfianza se debía, fundamentalmente, a la 

integración de laicos entre las filas de la organización, que, aunque no predicaban, sí ejercían 

labores de caridad y asistencia a los desamparados.  

  

 A partir de 1210, los Pobres Católicos tuvieron una importante presencia en Cataluña y 

Aragón, pero también en el sur de Francia o en el norte de Italia, donde se consolidaron tras un 

nuevo viaje de Durand a Roma en 1212. Desde ese mismo año, los Pobres Católicos ejercieron 

una gran influencia en Cataluña desde su sede de Elna, donde también recibieron el amparo de 

Pedro el Católico y de los obispos de Barcelona y Huesca. Sin embargo, con el cambio de la 

política del pontificado y el endurecimiento de la lucha contra la herejía en Occitania, los Pobres 

Católicos y su labor conciliadora fueron quedando relegados, hasta perder el favor de la Iglesia 

en tiempos de Honorio III147.  

 

 Durand de Huesca continuó escribiendo tratados polémicos para refutar desde la 

teología católica el dogma cátaro. Otra de sus obras más relevantes es el Liber contra 

Manicheos, escrita entre 1220 y 1224.  En esta ocasión no se incluía la profesión de Valdés, 

pero sí un tratado cátaro de autoría anónima, que Durand copió con el objetivo de refutarlo. Tras 

la muerte de Durand en 1224, los Pobres Católicos fueron una vez más sospechosos de herejía. 

En 1247, Inocencio IV atendió a las quejas de los obispos de Elna y Narbona y prohibió la 

predicación a esta comunidad, que finalmente terminó fusionándose con otras entidades 

católicas, como los agustinos, sin llegar nunca a ser considerados como herejes148.  

 

4.4. El desarrollo de las comunidades heréticas en los reinos hispánicos.  

 

a) La predicación itinerante: vías de difusión. 

 

 Tal y como se ha anticipado, el tránsito de predicadores y migrantes a través de los 

Pirineos fue una de las principales vías de difusión del catarismo en el espacio peninsular. La 

                                                           
144 Ventura i Subirats, «La valdesía de Cataluña», p. 284. 
145 Ibídem, p. 291. 
146 Grau Torras, «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo», pp. 7-8. 
147 Ibídem, pp. 16-19. 
148 Ibídem, pp. 20-23. 



25 
 

documentación inquisitorial nos refiere algunos ejemplos que evidencian la presencia de 

predicadores y de misioneros cátaros desde al menos comienzos del siglo XIII. Tal es el caso de 

Arnau de Bretós, creyente cátaro habitante de la localidad catalana de Berga149.   

 

 Arnau y su hermano iniciaron en 1214 un viaje al otro lado de los Pirineos para localizar 

a perfectos cátaros o bons homes, que otorgasen el consolamentum a su madre, gravemente 

enferma150. En Carcassone localizaron al perfecto Ponce de Beruenha, y viajaron con él de 

vuelta a Berga, donde tanto la madre de Arnau como su hermana recibieron el consolamentum 

cátaro, que la deposición inquisitorial de Ferrer relata con gran minuciosidad151.   

 

 Este caso concreto pone de relieve varias cuestiones a tener en cuenta. En primer lugar, 

la realización de un consolamentum en territorio peninsular constata la presencia cátara al sur de 

los Pirineos de manera indiscutible desde comienzos del siglo XIII. En segundo lugar, el hecho 

de que los Bretós se desplazasen hasta una localidad lejana y transpirenaica como Carcasona 

para encontrar un perfecto, evidencia que en los Pirineos orientales todavía no había asentada 

una organización institucional herética lo suficientemente importante como para contar con 

obispos autóctonos. En tercer lugar, que Arnau y su hermano conocían el camino o tenían 

referencias sobre cómo llegar rápidamente a Carcasona, por lo que las interacciones entre ambas 

regiones eran habituales y estables. Por último, implica que la familia Bretós ya había conocido 

la doctrina cátara con anterioridad y formaba parte de una base de creyentes asentada al sur de 

los Pirineos. Sin una jerarquía propia del territorio y sin bons homes residiendo en la región, la 

conversión de los Bretós a la fe catara tuvo que realizarse por predicación itinerante de perfectos 

albigenses que hubiesen iniciado campañas de evangelización herética al sur de los Pirineos en 

décadas anteriores152.  

 

 Otro testimonio de predicación itinerante data de una década más tarde, en 1226, 

cuando dos perfectos cátaros, Pere de Corona y su compañero, viajaron a Cataluña tras el 

concilio cátaro de Pieusse153, donde éste había ejercido como diácono de la Iglesia cátara de 

Cataluña. Se desconoce si Pere fue el primero en ostentar este título o si el cargo había sido 

instituido con anterioridad. En su viaje, atravesaron el condado de la Cerdaña de camino al 

castillo de Josa, donde los recibió y acogió su señor, Ramón de Josa y su séquito, todos ellos 

creyentes de la religión cátara. Finalmente llegaron al sur de Cataluña, tras atravesar Berga y 

Cervera y se asentaron en Siurana durante un año, y desde allí emprendieron campañas de 

predicación hasta Lérida, donde existía un número considerable de creyentes. Tras pasar una 

larga temporada, emprendieron de nuevo el regreso hacia Occitania. Este testimonio pone de 

relieve una vez más la naturaleza itinerante de los primeros perfectos cátaros presentes al sur de 

los Pirineos, pero comienza a ser síntoma de una progresiva consolidación de una estructura 

local.   

 

 Cerca de veinte años más tarde, el ya mencionado Arnau de Bretós viajó hasta 

Montsegur para recibir el consolamentum del obispo cátaro de Tolosa y convertirse así en 

perfecto. De regreso a Cataluña, se instaló también en la región de Siurana y comenzó una labor 

de predicación y de asistencia a la comunidad de las diferentes localidades de la región durante 

al menos dos años, sin una residencia fija y viajando de manera esporádica a Occitania cuando 

era reclamado154.  

  

 Como vemos, con el paso de los años, se observa una transición desde contactos 

esporádicos y de carácter puntual entre comunidades heréticas del norte y sur de los Pirineos a 

                                                           
149 La información sobre la vida de Arnau de Bretós está recogida en el registro del Inquisidor Ferrer de Vilaroja, que capturó e 
interrogó a Arnau en 1244, en BNF, Fondo Doat, 24, f. 182r-193r. 
150 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», pp. 33-34. 
151 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 318. 
152 Ibídem, pp. 317-18. 
153 La información relativa a este caso se encuentra en la deposición que Ramón Juan de Abia (1239) en BNF, Fondo Doat, 24, f. 

276r-278r. 
154 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 319-20. 



26 
 

un creciente proceso de sedentarización en los ministros de la comunidad cátara, que tendían a 

pasar temporadas más largas en las mismas localidades. Por otra parte, la designación de un 

diácono en Cataluña evidencia la consolidación de una estructura eclesial específicamente local, 

aunque todavía supeditada a la autoridad del obispo de Toulouse. Como causa o consecuencia 

de la consolidación de la Iglesia catalana, las regiones bajo la responsabilidad del diácono 

presentaban una mayor presencia herética que aquellas que se situaban más al sur o más cerca 

de los Pirineos orientales155.  

 

b) La consolidación de la Iglesia cátara al sur de los Pirineos: principales centros de 

difusión herética.  

 

En las próximas líneas analizaremos los grandes centros de difusión y protección de 

herejes cátaros en los Pirineos leridanos. El obispado de Urgel, fronterizo con el condado 

occitano de Foix, era desde el siglo XII un territorio de gran conflictividad feudal. El conde de 

Urgel, Ermengol VIII (1184-1209) mantuvo durante décadas un constante enfrentamiento con 

sus vecinos, los condes de Foix, y con el vizconde Arnau de Castellbó156. No es casualidad que 

la herejía penetrara con especial intensidad en este territorio, debido al fuerte anticlericalismo y 

a los intereses territoriales de la nobleza, en constante conflicto con la Iglesia, como ya se ha 

comentado en apartados previos157. 

 

  Al margen de los citados predicadores itinerantes, Arnau de Castellbó es sin duda el 

gran artífice de la expansión ultrapirenaica del catarismo. Su corte vizcondal se convirtió en 

refugio de exiliados occitanos y en centro de difusión de su doctrina. La vinculación de Arnau 

con el catarismo pudo darse en 1209 tras el matrimonio de su hija Ermesenda con Roger Bernat, 

heredero del condado de Foix y sobrino de la célebre dama cátara Esclarmonda, que regía una 

importantísima casa cátara del condado. Así, hacia 1220, Arnau de Castellbó comenzó a dar 

muestras de una fuerte adhesión hacia la causa cátara, llegando incluso a participar en campañas 

militares contra Simón de Monfort y su ejército cruzado en la guerra de Occitania.  

 

  Muchos nobles pirenaicos, que formaban parte de la corte de Arnau, también acudían 

con regularidad a las ceremonias cátaras. La gran mayoría de ellos, al igual que algunos 

miembros de la pequeña nobleza del condado de Pallars Sobirá, habían tenido en los años 

previos disputas y enfrentamientos directos con la Iglesia de Urgel158. Pronto, el vizcondado 

comenzó a convertirse en el núcleo de atracción herético más importante de los Pirineos, hasta 

el punto que las fuentes atestiguan a Guillem Clergue como diácono cátaro Castellbó. Guillem 

acostumbraba a predicar públicamente en la localidad, incluso, en presencia del propio Arnau o 

de miembros de su familia159.  

 

En los años siguientes muchos nobles occitanos de Mirepoix se asentaron o viajaron a 

la villa de Castellbó, por lo que parece que los territorios de ambas vertientes pirenaicas 

formaban parte de un mismo entramado institucional dentro de la Iglesia cátara, bajo la 

dirección del citado Guillem Clergue160. Además, la campaña antiherética iniciada por el 

arzobispo de Tarragona en 1237 supuso la destrucción de dos casas en la localidad de Castellbó, 

que dado el contexto mencionado, debían de tratarse de casas comunales o centros de formación 

cátaros161. Finalmente, el vizconde y otros miembros de su familia fueron condenados de 

manera póstuma por los inquisidores Pere Cadireta y Guillem de Calonge en 1269 por haber 

favorecido la difusión de la herejía y haber sido ellos mismos miembros de la comunidad 

cátara162.   

                                                           
155 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», pp. 33-35. 
156 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 172-78. 
157 Ver el apartado 4.1 de éste trabajo. 
158 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 310-14. 
159  Ibídem, p. 334.  
160 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», p. 34. 
161 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 338. 
162 ACU, Cartulario de la catedral de la Seo de Urgel, II, doc. 70, f. 73v-74v,  y ACU, Cartulario de la catedral de la Seo de Urgel, II, 



27 
 

 Como decíamos en el epígrafe anterior, el diácono cátaro Pere de Corona realizó un 

extenso viaje en la década de los años veinte del siglo XIII por los municipios próximos a 

Lérida, que evidencia cuan amplio era el territorio bajo su cargo: la práctica totalidad del 

territorio catalán, a excepción del mencionado vizcondado de Castellbó, que dependía de 

Toulouse, formaba parte del rango de actuación de Pere y sus compañeros.  

 

 Sin embargo, son varias las localidades que destacan especialmente por la presencia de 

herejes cátaros. Destaca por su relevancia el castillo de Josa, cerca de la Cerdaña, gobernado por 

la familia del creyente Ramón de la Josa, que también ofrecía asilo y refugio a cátaros catalanes 

y occitanos. Es posible que en dicha localidad se ubicase también una casa cátara bajo la 

protección del señor de la Josa. Se tiene constancia de los viajes de varios perfectos a la 

localidad en más de una ocasión, incluidos el propio diácono Pere de Corona163.  

 

 Algo más al sur se halla el otro gran núcleo cátaro del territorio peninsular, las montañas 

de Prades, cerca de Tarragona, también bajo la jurisprudencia de Pere de Corona. Además de la 

citada documentación del proceso de Ramón Juan de Abia, conocemos la presencia sostenida de 

cátaros en estas tierras gracias a la documentación real, que en 1262, treinta años después de 

dicha declaración, informan de la persecución ejercida contra vecinos sospechosos de herejía y 

fugados de la Inquisición164, lo que evidencia la importancia del catarismo en este territorio 

hasta finales del siglo XIII165.  

 

 La ciudad de Lérida también aparece de manera sistemática en documentación de 

diverso tipo como una de las villas con más presencia herética. Las referencias más antiguas a la 

presencia de cátaros en la ciudad las encontramos en la ya citada Carta del Obispo Nicetas, que 

atribuían a Lérida el supuesto límite meridional de la Iglesia aranense a finales del siglo XII166. 

Unas décadas más tarde, entre 1191 y 1193, se celebró en dicha ciudad un concilio de las 

autoridades eclesiásticas de Cataluña para tratar de frenar la disidencia religiosa en la religión. 

A partir de la década de 1220 las referencias a la presencia herética en la ciudad ilerdense se 

intensifican. A partir de esta fecha, Pere Corona acudió en diversas ocasiones a visitar a los 

creyentes de la localidad. Las ordenanzas municipales de la ciudad, de 1228, que trataremos con 

detalle más adelante, recogen un buen número de acusados por herejía y condenados a la 

hoguera167.  

 

 Al margen de los ya citados, otros lugares de Cataluña en los que existen referencias 

documentales de la presencia de herejes son Cervera, Solsona o Sanaúja. Según Damian Smith, 

también es posible que el conde Hug de Ampurias contase con algún hereje entre las tropas de 

su ejército cuando atacó los territorios del obispado de Gerona en 1225, pero no existe ninguna 

información sobre la presencia de disidentes en dichos territorios ni en el ejército del conde. En 

el entorno de Barcelona y Gerona se conoce una única acusación de herejía. 

 

Más al oeste, en el Valle de Arán, a parte de la supuesta Iglesia aranense mencionada en 

las actas del Concilio de San Félix, las evidencias de herejía son nulas en las décadas siguientes. 

En Andorra tan sólo un hereje fue capturado por la Inquisición en 1237, pero Damian Smith 

apunta que el dato no es representativo, debido a que la Iglesia católica pudo tener difícil acceso 

a la región, que estaba bajo la protección del Conde Roger de Foix, el cual, como ya hemos 

mencionado, destacó por su defensa de la herejía168.  

                                                                                                                                                                          
doc. 69, f. 72v-73v. 
163 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 341-342. 
164A algunos de ellos, como Perico de Botzenig y su esposa, Pere Catalá o Bernat de Llordá les fueron embargados los bienes, 
mientras que otros, como Miquel de Cases o Bernat F. de Arbolí fueron condenados a la hoguera. (ACA, Cancillería, Registros, 12, 

34v., ACA, Cancillería, Registros, 12, 36r. ACA, Cancillería, Registros, 12, 36v. ACA, Cancillería, Registros, 12, 69r. ACA, 

Cancillería, Registros, 12, 69r) 
165Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 371. 
166 Ver el apartado 4.2 de este trabajo.  
167 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 366-7. 
168 Smith, «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón», p. 38. 



28 
 

 Al margen de Cataluña, en otros territorios de la Corona de Aragón, o en Navarra, la 

presencia de heréticos cátaros parece mucho menor, o incluso inexistente. Son pocas las 

referencias documentales existentes para estudiar la herejía en estos territorios. El francés Arnau 

de Godera afirma que él no supo de la existencia de ningún cátaro en las localidades de 

Zaragoza, Barcelona, y Monzón, donde estuvo residiendo en torno a 1215169. Sin embargo, en 

esta fecha el movimiento herético autóctono todavía no estaba plenamente consolidado, y los 

exiliados cátaros que huirían en los años siguientes de Occitania todavía no habían comenzado a 

llegar.  

 

 Zaragoza contó con una investigación en 1231, pero no se pudo probar la existencia de 

herejía en la capital170. Aunque no hay demostración documental de la presencia herética en 

Huesca, sí hay referencias a la pujante industria textil de la urbe, que desde el siglo XII había 

atraído a tejedores y artesanos de la Occitania francesa. Es posible que Duran de Huesca entrase 

en contacto con las ideas cátaras gracias a estos migrantes, pero no puede probarse ni existen 

evidencias, más allá de la mera especulación171.  

 

En 1239 el obispo de Mallorca contactó con el pontífice Gregorio IX para solicitar 

ayuda contra un grupo de disidentes que comerciaban con musulmanes productos prohibidos, 

que habían atacado a miembros del clero, y lo más relevante para el tema que nos ocupa, habían 

colaborado con los albigenses contra la Iglesia. Los interrogatorios llevados a cabo por el 

inquisidor Bernart de Caus también evidencian presencia herética en la isla de Mallorca. La 

familia de Raimonde Bossolens y la de Burand de Brouille habían dado cobijo a un grupo de 

cátaros sin saber que lo eran, según sus palabras.  

 

En el reino de Valencia, la principal misión inquisitorial se llevó a cabo en la localidad 

de Morella en 1262, donde parece ser que había un gran número de familias de elevado estatus, 

como la familia Calça, convertidas a la fe cátara. Todas ellas fueron desposeídas de sus títulos y 

propiedades, que fueron entregados por el monarca a vasallos de confianza. Sin embargo, esta 

misma ciudad permaneció como uno de los principales centros heréticos del reino hasta las 

primeras décadas del siglo XIV, cuando se convirtió en refugio del último perfecto cátaro de la 

Península Ibérica, Guilhem Belibaste172.  

 

 Fuera de la Corona de Aragón los testimonios que denuncian la presencia de herejía son 

mucho menores. En Navarra no existe documentación que atestigüe la presencia de 

investigaciones inquisitoriales o de casos de disidencia religiosa. Aunque está constatada la 

participación de algunos miembros de la pequeña aristocracia navarra durante sucesivas 

campañas de la Cruzada Albigense (desde 1211 hasta 1218), no hay que olvidar que la mayor 

parte de estas tropas fueron mercenarios, tanto al servicio de Raimundo VI de Tolosa, como de 

Simon de Monfort y el bando cruzado173.  

 

 En la Corona de Castilla la presencia herética también parece un fenómeno marginal y 

poco significativo. Por la ruta jacobea, que atravesaba el territorio castellano, circularon 

peregrinos, pero también penitentes condenados por la Inquisición y herejes practicantes que 

utilizaron el Camino de Santiago para contactar con nuevos creyentes, predicar e internarse en 

la Corona de Castilla. Las investigaciones inquisitoriales apresaron a algunos de estos herejes 

durante más de cuarenta años, desde la década de los años treinta del siglo XIII hasta casi 

finalizada la centuria174.  

                                                           
169 Bibliothèque Municipale, Toulouse, ms. 609, f. 144   
170 Smith, «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón», p. 39. 
171 Grau Torras, «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo», p. 10. 
172 Smith, «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón», pp. 37-38. 
173 Fermín Miranda García, «De Bayona a Muret. Navarra y Occitania, una relación compleja», en La encrucijada de Muret 

(Sevilla: Sociedad Española de Estudios Medievales, 2015), pp. 211-38. 
174 Bonifacio Palacios Martín, «La circulación de los cátaros por el Camino de Santiago y sus implicaciones socioculturales: Una 
fuente para su conocimiento», En la España medieval, No 3 (1982), pp. 219-30. 



29 
 

 Las autoridades civiles ajusticiaron a tres herejes en Palencia en 1236, que fueron 

represaliados, marcados con fuego, y sus bienes se entregaron al obispo de Palencia. En Burgos, 

Vidal de Arvial fue acusado de fraternizar con herejes y de realizar el rito del melioramentum a 

algunos de ellos, por lo que podemos suponer que se trataba de perfectos cátaros175. En 1210, 

Inocencio III alertó personalmente a los obispos de Burgos y Palencia para que no permitieran a 

los predicadores itinerantes de origen desconocido predicar en sus diócesis176.  

 

 Sin embargo, el principal núcleo herético de la Corona de Castilla se encontraba en la 

ciudad de León. El citado Lucas de Tuy informó minuciosamente, aunque con poco rigor, de las 

costumbres y las creencias de los herejes. Su tratado, De altera vita, no proporciona 

información alguna sobre el modo de organización de los cátaros castellanos, ni hace referencia 

a sus prácticas religiosas, ni tan siquiera se detiene en su credo de manera sistematizada.  

 

 El autor alerta sobre la presencia de una secta de dualistas maniqueos que reniegan de 

los sacramentos y de la Iglesia, sin designarlos en ningún momento como albigenses o cátaros.  

Lucas de Tuy sostiene que los primeros herejes llegaron a León cerca de 1217, cuando un 

hombre francés llamado Arnaldo comenzó a predicar públicamente en la ciudad. Antes de su 

muerte logró afianzar un importante núcleo herético en la localidad. Tras la muerte del obispo 

Rodrigo en 1235, los herejes de la ciudad aprovecharon el vacío de poder y consolidaron su 

organización, venerando al citado Arnaldo y llegando incluso a disponer de un lugar de culto 

propio177. Durante casi un año, los herejes mantuvieron su culto, hasta que, posiblemente el 

propio Lucas de Tuy viajó desde Roma para combatir y expulsar a los herejes de la ciudad, cosa 

que consiguió en los años siguientes178.  

 

 Si la herejía penetró en Castilla gracias al Camino de Santiago, la presencia de herejes 

en Portugal pudo deberse a los mismos motivos. En 1245, Inocencio IV escribió a Sancho IV de 

Portugal para instarle a tomar medidas severas contra la aparente popularización de la disidencia 

religiosa que había en aquel momento. No se conoce mucha información al respecto, pero a 

finales del siglo XIII  los franciscanos se instalaron en Portugal para combatir la herejía 

mediante la predicación, bajo el auspicio de la reina Urraca179.  

 

c) La diáspora cátara. Huidos y exiliados. 

 

De manera paralela a la progresiva consolidación del catarismo en la Península 

Ibérica, en la región del Mediodía francés se había declarado una Cruzada antiherética sin 

precedentes en la Cristiandad Occidental. La Cruzada, decretada por Inocencio III en 1209 con 

el objetivo inicial de erradicar la amenaza herética de Occitana, terminó por convertirse en un 

intrincado juego geopolítico cuyo análisis no es objetivo de este trabajo180, pero que tuvo 

importantes consecuencias para la implantación del catarismo en territorio hispánico.  

 

La brevísima intervención de la monarquía aragonesa culminó con una desastrosa 

derrota frente al ejército cruzado en la Batalla de Muret, donde una vez muerto el rey Pedro II 

de Aragón se truncaron las aspiraciones transpirenaicas de la Corona181. Sin embargo, el fin de 

la tutela aragonesa sobre sus vasallos condenó a la aristocracia occitana a una agónica lucha de 

desgaste contra las fuerzas cruzadas. En 1216, el pontífice Honorio III vetó cualquier nueva 

intervención de la monarquía y la nobleza aragonesa en auxilio de sus vecinos occitanos. En 

1217, el Papa apeló directamente al rey Jaime I para prohibir el envío de cualquier tipo de 

auxilio a los habitantes de Tolosa. En 1219, libre de la amenaza aragonesa, la monarquía 

                                                           
175 Smith, «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón», p. 39. 
176 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 248. 
177 Palacios Martín, «La circulación de los cátaros por el Camino de Santiago y sus implicaciones socioculturales», p. 220. 
178 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 346-49. 
179 Ibídem, p. 358.  
180 Labal, Los Cátaros, p. 148-49.   
181 Alvira Cabrer, Muret 1213, p.85. 



30 
 

francesa intervino en  la Cruzada182.   

 

El conflicto que se extendió durante tres décadas más, hasta 1244. Tras una última 

insurrección en 1242, la resistencia herética fue aplastada por los cruzados y el rey Luis VIII de 

la dinastía Capeto, y sus dominios fueron progresivamente asimilados por el Reino de Francia. 

Tan sólo algunos focos aislados, como el castillo de Montsegur, resistieron hasta 1244, fecha 

que establece el final oficial de la Cruzada Albigense y que supuso el fin de cualquier tipo de 

apoyo institucional por parte de las élites occitanas a la Iglesia cátara183.  

 

Con el sometimiento de los benefactores y protectores de la herejía en Occitania y el 

recrudecimiento de la actividad represora de la Inquisición, muchos creyentes y ministros de la 

comunidad cátara buscaron refugio en la vertiente sur de los Pirineos y en los territorios de Italia 

y la Península Ibérica184. El catarismo, cada vez más hostigado y perseguido por los poderes 

laicos y eclesiásticos, pasó a la clandestinidad y la exposición pública de creyentes y perfectos 

disminuyó considerablemente, relegando su ámbito de actuación a entornos familiares y redes 

de solidaridad y confianza. El catarismo de la segunda mitad del siglo XIII presenta una 

sociología muy diferente a la de las primeras décadas de siglo o a la del siglo XII. Sin el apoyo 

de la nobleza y de las instituciones locales, tanto creyentes como perfectos encontraron refugio 

entre los sectores más humildes del artesanado, el campesinado y el mundo rural185.  

 

La diáspora cátara se intensificó en la década de 1260. El ya citado Arnau Bretós fue 

capturado en Lombardía. Entre 1262 y 1280, Felip Català, diácono cátaro de Cataluña y su hijo 

también se refugiaron en la región de Pavía. En las primeras décadas de 1300, herejes occitanos, 

la mayoría huidos de la persecución iniciada en Montaillou por Geoffroy d’Ablis, se asentaron 

en Cataluña, donde buscaron refugio en el mundo agrario y desempeñaron labores como 

pastores trashumantes. Tal es el caso de Joan y Arnau Mauri, Guillem Batlle o de Ramon de 

Toulouse. Algunos terminarían por integrarse en la comunidad de Guillem Bilibasta, del que 

hablaremos más adelante. Otros, como Guillem Martí, Rixenda o Arnau y Pere Autier 

encontraron refugio en las tierras de Berga y Puigcerdá. También existen testimonios de la 

presencia de fugitivos entre Sabartés y Montblanc186. 

 

 El incremento en el número de menciones documentales sobre la presencia herética a 

finales del siglo XIII puede inducir a pensar que el catarismo peninsular se intensificó 

notablemente a partir de mediados de siglo, gracias a la diáspora y al goteo de refugiados que 

huían de la guerra y de la represión inquisitorial187. Sin embargo, ha de tenerse en cuenta que 

esto no conlleva necesariamente una implantación tardía del catarismo en los reinos hispánicos, 

y que el mayor número de evidencias documentales se debe también al incremento de la 

actividad represora y los registros documentales asociados a la misma. 

 

 Aun así, hay que matizar que el catarismo peninsular, pese a su constatada presencia 

desde finales del siglo XII y el crecimiento cuantitativo e institucional del siglo XIII, es 

fundamentalmente un catarismo tardío, silente y relegado a los espacios privados y a la 

clandestinidad188. La labor de la Inquisición, que operaba en la Corona de Aragón desde 

mediados del siglo XIII, condicionó la naturaleza de la herejía y la condenó a una agónica y 

progresiva desaparición y nunca volvió a recuperar una relevancia o difusión social como la de 

principios de siglo189.  

 

                                                           
182 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 267. 
183 Pilar Jiménez Sánchez, «Muret y la consolidación de un frente disidente transpirenaico», en La encrucijada de Muret (Sevilla: 
Sociedad Española de Estudios Medievales, 2015), pp.177-94.  
184 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 261. 
185 Jiménez Sánchez, «Muret y la consolidación de un frente disidente transpirenaico», p. 192. 
186 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 530-35. 
187Jiménez Sánchez, «Muret y la consolidación de un frente disidente transpirenaico» pp. 188-93. 
188 Gascón Chopo, «Crisis social, espiritualidad y herejía en la diócesis de Urgel», p. 99. 
189 Agustí, Los cátaros, pp. 184-85.   



31 
 

 En el siglo XIV todavía existen testimonios que atestiguan la presencia herética en los 

reinos hispánicos. En 1321 el perfecto cátaro Gilhem Belibasta fue capturado en la localidad 

valenciana de Morella y quemado en la hoguera. Guilhem, nacido en la región del Aude, habría 

conocido la fe cátara en torno a 1307. Tras el inicio de las persecuciones inquisitoriales, 

Guilhem escapó a Ampurias, y tras una breve estancia allí, se instaló en Tortosa, donde conoció 

a Pèire Maurí y comenzó a predicar con él en la región de Lérida y Prades. En 1315 se asentó 

definitivamente en Morella, donde trabajó como tejedor junto a la hermana de Pèire, 

Guillemeta, fingiendo una vida de familia que le permitiese pasar desapercibido. Sin embargo, 

tras su ejecución, la comunidad de Gilhem se dispersó y sus miembros fueron progresivamente 

capturados en los primeros años de 1320 y condenados a diversas penas. Aunque las 

confesiones inquisitoriales de los Maurí afirmaban que sabían de la existencia de más cátaros en 

la región, con la erradicación de la comunidad de Morella desaparecen los últimos 

representantes de la herejía en los reinos peninsulares y el último perfecto de los bons homes190.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
190 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 403-6. 



32 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

V. LA PERSECUCIÓN DEL CATARISMO EN LOS REINOS HISPÁNICOS. 

 

5.1.     Las primeras medidas seculares y religiosas. Concilios locales y legislación real.  

 

a) La Corona de Aragón. 

 

Los reinos hispánicos, al igual que otros territorios europeos, también tuvieron que 

suplir la ausencia de una legislación antiherética previa con la creación apresurada y casi 

improvisada de un corpus jurídico específico contra la disidencia religiosa. Las primeras 

referencias a la herejía en los reinos hispánicos datan de las actas de los concilios provinciales 

de Lérida en 1155 y 1173, a los que asistieron los principales obispos de la Corona de Aragón, y 

que recogieron la preocupación por la presencia de disidentes religiosos en el territorio191.  

 

Poco después, en 1163, el concilio de Tours dedicó algunas de sus medidas a 

promulgar sanciones y procedimientos contra la herejía y se alertó a los obispos de Alemania, 

Aragón y Navarra respecto a la presencia de comunidades de disidentes en sus diócesis192.  

  

En el III Concilio de Letrán (1179), además de condenar a valdenses, cátaros y 

patarinos, el arzobispo de Narbona denunció y condenó los actos de violencia y rapiña llevados 

a cabo por roters brabanzones, aragoneses y navarros, a los que se acusaba de actuar como 

paganos y heréticos en sus ataques contra las posesiones y propiedades del clero. Un año 

después, el cardenal Henri de Marcy llegaba a la Península Ibérica en calidad de legado papal 

para perseguir a los herejes de Huesca y Gerona193. En el Concilio de Verona de 1184 el Papa 

Lucio III promulgaba la decretal Ad Abolendam, donde se legislaba, además de contra la propia 

herejía, contra todos aquellos que prestasen apoyo y auxilio a la misma194. 

 

Tomando como base las medidas adoptadas en estos primeros concilios eclesiásticos, 

los monarcas aragoneses comenzaron a elaborar un marco legislativo propio para la Corona de 

Aragón. En 1194 el monarca Alfonso II promulgaba en la ciudad de Lérida el primer decreto 

contra la herejía, donde se hacía referencia expresa a cátaros y valdenses. En este decreto se 

equiparaba el acto de la predicación herética con el atentado contra la autoridad real, 

incorporando así la argumentación de Graciano y de los concilios de años anteriores.  

 

En 1198 Pedro II, bajo la guía y el consejo del arzobispo de Tarragona Ramón de 

Castellterçol, ratificó y amplió estas medidas. En el decreto real, promulgado en Gerona, el 

monarca ordenaba a la jerarquía eclesiástica y a sus vasallos que expulsasen de sus territorios a 

todo sospechoso de pertenecer a la secta valdense, ensabatats o Pobres de Lyon, y a cualquier 

otra herejía. Esta legislación establecía la pena de muerte en la hoguera como posible castigo 

para los herejes, además del requisamiento de las propiedades del condenado, que se repartirían 

entre la Corona y el denunciante. Las mismas medidas podían aplicarse a aquellos que diesen 

cobijo a los herejes, o incluso a las autoridades que no cumpliesen con la obligación de 

perseguir a los disidentes. El mismo monarca participó como árbitro en un debate público entre 

heréticos y católicos celebrado en 1204 en la ciudad de Carcasona, que pertenecía a los 

dominios de sus vasallos y que era uno de los principales focos heréticos del sur francés. En este 

cónclave, Pedro reafirmó su ortodoxia y condenó tanto la valdesía como el catarismo195.  

Asistimos, por tanto, a una progresiva transformación del problema de la herejía, que dejaba de 

ser un asunto exclusivamente religioso para convertirse además en un conflicto político196.  

 

                                                           
191 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 455. 
192 Ibídem, pp. 151-53. 
193 Alvira Cabrer y Smith, «Política antiherética en la Corona de Aragón» pp. 78-82. 
194 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 151-53. 
195 Alvira Cabrer y Smith, «Política antiherética en la Corona de Aragón», p. 82. 
196 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, p. 163. 



34 
 

Paralelamente, en 1203, su madre, la reina Sancha de Aragón escribió al pontífice 

Inocencio III para manifestar sus preocupaciones sobre la presencia de herejes en tierras de la 

Corona y solicitar guía y consejo sobre el modo de proceder. El Papa Inocencio contestó a esta 

misiva reproduciendo literalmente las indicaciones ofrecidas en la bula Vergentis in Senium de 

1199197.  

 

La Vergentis recopilaba y oficializaba los castigos que debían aplicarse a los 

defensores de la herejía o a sus protectores. Si el sospechoso no abjuraba de sus creencias tras 

dos avisos, debía de ser expulsado y vetado de cualquier cargo público o jurídico, no podía ser 

admitido como testigo en ningún juicio, perdía el derecho a herencia y a dictar testamento. En 

caso de tratarse de un miembro del clero, sería expulsado de la Iglesia y perdería sus 

beneficios. Los bienes de los condenados serían requisados y serían expulsados de las tierras 

de la Iglesia. Si las autoridades civiles, que quedaban al cargo de las condenas, no ejercían 

correctamente sus funciones represivas, serían sometidas a los mismos castigos.  

 

Estas medidas habían sido recuperadas por Graciano de los textos agustinianos y ya 

habían sido aplicadas de facto en algunas legislaciones reales. La bula Vergentis, por tanto, las 

institucionalizó y las difundió en un momento de unidad legislativa frente a la expansión de la 

herejía. Ramón de Peñafort incluyó estas sanciones en su obra Liber Extra, del que 

hablaremos en el próximo apartado, y pasaron a convertirse en el modo de proceder general de 

la Iglesia católica en casos de herejía.   

 

Esta línea de actuación real se consolidó en el concilio celebrado en 1214 bajo el 

auspicio del legado papal Pedro de Benevento. En él se decretaron Constituciones de Paz y 

Tregua en nombre del rey Jaime I, que excluían a los herejes de la paz y condenaban a la herejía 

y a todos aquellos que la favoreciesen. Las mismas condenas se sucedieron en constituciones 

posteriores (1218 y 1128)198. En 1226 Jaime I prohibió explícitamente a sus súbditos y vasallos 

el envío de ayuda militar a la región Toulouse y condenó de manera pública la herejía, para 

desvincularse definitivamente de la cuestión occitana y de la política transpirenaica. Dos años 

más tarde, en 1228, se redactaron las Costumbres de Lérida, un documento legislativo que 

buscaba mantener la paz y combatir la herejía, que era condenada en el capítulo 165. Ese mismo 

año, una nueva constitución de Paz y Tregua legislaba una vez más contra la herejía en el 

interior de la Corona199.  

 

Paralelamente, en torno a 1220, la Orden de los Dominicos se había establecido en la 

Corona de Aragón bajo el auspicio y el patrocinio del Papa, que envió misivas a todos los 

cargos relevantes de la diócesis de Tarragona recomendado a la Orden de los Predicadores para 

las misiones de evangelización y erradicación de la herejía. Aunque había sido fundada en 1216, 

fue en el IV Concilio de Letrán cuando esta orden recibió la misión de combatir a la disidencia 

religiosa. Sin embargo, frente a los primeros problemas generados por los cátaros en la región 

de Prades fueron los religiosos del monasterio de Escala Dei los encargados de hacer frente a los 

herejes, ya que ni el Císter ni los dominicos tenían suficiente poder en la región200.  

 

Una década más tarde, la Iglesia local sufrió un intenso proceso de reestructuración y 

adaptación a la nueva legislación emanada de los concilios bajo la dirección del legado papal 

Juan Halgrin de Abbeville y de Ramón de Peñafort, que visitaron múltiples iglesias en 

diferentes localidades de la Península y participaron en un nuevo concilio celebrado en la ciudad 

de Lérida, donde se hizo hincapié en la necesidad de formar al clero y mantener una 

organización interna estricta que evitase desviaciones del dogma y alteraciones de la jerarquía 

                                                           
197 Alvira Cabrer y Smith, «Política antiherética en la Corona de Aragón»,  p.82.  
198 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 263-66. 
199 Ibídem, pp. 273-74. 
200 Ibídem, pp. 266-69. 



35 
 

interna. En 1230 se celebró otro concilio provincial en Tarragona, donde se trataron asuntos 

similares201.  

 

La celebración de concilios eclesiásticos y la toma de medidas para la organización 

interna siguió siendo una práctica habitual en la Corona de Aragón durante los años siguientes, 

pero el asunto de la herejía dejo de ser un asunto relevante. Hubo concilios en Tarragona en 

1243, en 1244 y en 1246 y 1247, pero ninguno de ellos menciona en sus actas el combate de la 

herejía como una prioridad fundamental. No es casualidad que la preocupación y las referencias 

a la misma disminuyan a la par que se consolida el poder de la Orden de los Dominicos, que en 

aquellos momentos ya era la institución religiosa más relevante de la región y controlaban 

incluso varios obispados. Además, en 1242, la Orden de los Franciscanos se había asentado 

también en Cataluña y el resto del territorio peninsular, pero todavía tardaría unas décadas en 

expandirse de manera efectiva. Por tanto, a partir de estos momentos, ya dotada de un marco 

jurisdiccional y de unas instituciones efectivas, la Iglesia confiará en la labor inquisitorial para 

erradicar la herejía en Occitania y en los reinos hispánicos202.   

 

b) La Corona de Castilla. 

 

 En la Corona de Castilla el combate de la herejía fue, igual que el impacto de ésta, 

mucho menor. Cuando Lucas de Tuy advirtió sobre la presencia de heréticos en la ciudad de 

León no existía un marco jurídico con que hacer frente a la amenaza y las fuentes son escasas. 

Los Anales toledanos afirman que Fernando III de Castilla y León mostró gran iniciativa a la 

hora de perseguir a los herejes, a los que se aplicaba la pena de la hoguera. En las Partidas de 

Alfonso X (1256-1265) se estipulaba la misma pena para la disidencia religiosa. Las Partidas 

alfonsíes establecían también el procedimiento a seguir en caso de acusación. El reo era llevado 

ante un obispo o ministro de la Iglesia para exigir su reconversión. De producirse, el disidente 

debía de ser perdonado, pero en caso de que no fuese así, era condenados a morir en la 

hoguera203.  

 

 En otros lugares de la Corona de Castilla, la legislación antiherética se realizó 

fundamentalmente mediante los fueros otorgados a las villas en el proceso de repoblación. Tal 

es el caso de los fueros de Córdoba de 1241, los de Sevilla o los de Carmona.  

 

 La legislación era similar a la establecida años antes en la Corona de Aragón, pero 

menos específica y más generalista y no se diferenciaba entre tipologías heréticas. No obstante, 

los castigos y las penas son muy similares (privación de bienes, excomunión, quema y 

expulsión de los cargos públicos y eclesiásticos). No debe olvidarse que estas medidas no 

responden a la necesidad de una purga o limpieza social generalizada como ocurría en el caso de 

la Corona de Aragón, sino que iban enfocadas al combate y la erradicación de casos concretos y 

aislados204.  

 

5.2.    La consolidación de la Inquisición: la labor de Ramón de Peñafort.   

  

 De manera paralela al proceso legislativo se configuraron también los instrumentos e 

instituciones necesarios para aplicar las medidas represoras. En la bula Declinante de 1232, 

Gregorio IX ya establecía el procedimiento inquisitorial en la Corona de Aragón, que 

encomendaba fundamentalmente a la Orden de los Predicadores y pautaba sus principales 

directrices. Dos años más tarde, el Arzobispo Guillem de Tarragona congregó a los obispos de 

Gerona, Vic, Lérida, Zaragoza y Tortosa, y los maestres del Temple y los Hospitalarios, así 

                                                           
201 Ibídem, p. 277. 
202 Ibídem, p. 336. 
203Las siete partidas del Rey Don Alfonso el Sabio: cotejadas con varios códices antiguos por la Real Academia de la Historia. 

Tomo 3: Partida Quarta, Quinta, Sexta y Septima (Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2008), Tomo 3, Partida 7, 

Título 26,  p.681.  
204 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 355-57. 



36 
 

como a algunos miembros de la nobleza local y el monarca. En este concilio, el rey Jaime 

promulgó una constitución que afianzaba las bases de la Inquisición medieval y complementaba 

la citada bula Declinante, adjudicando una responsabilidad compartida de los poderes civiles y 

religiosos en la persecución de la herejía205.  

 

Esta constitución establecía el procedimiento a seguir por los inquisidores. En caso de 

denuncia o sospecha de herejía, se enviaría a un clérigo, denominado inquisidor, y a un baile, 

representante del poder civil, que debían recabar pruebas e interrogar a acusados y testigos. 

Finalmente, el obispo al cargo de la inquisición dictaba sentencia y tenía la autoridad para 

condenar al acusado, cuya pena debía aplicar el brazo secular, que quedaba así supeditado a la 

autoridad religiosa. Este modo de proceder ya había sido institucionalizado en las ordenanzas 

municipales de Lérida de 1228, que adjudicaban a la autoridad municipal el deber de represaliar 

con la hoguera a los condenados por herejía206. 

  

 El jurista y escritor dominico Ramón de Peñafort fue el principal protagonista en el 

desarrollo y consolidación de los procedimientos inquisitoriales. De origen catalán, se formó en 

Roma, donde en 1234 elaboró las Decretales207 de Gregorio IX. En esta obra, también conocida 

como Liber Extra, Peñafort sintetizó y compiló algunas de las prácticas legislativas 

fundamentales contra la herejía, matizando y perfeccionando muchos de los procedimientos del 

derecho canónico y contribuyendo a definir un marco legislativo mucho más cohesionado208.  

 

 Peñafort ingresó en la Orden de los Predicadores y entre 1222 y 1229 elaboró Summa de 

paenitentia, un manual dedicado a la formación de los clérigos y los predicadores católicos que 

se convirtió en una referencia ineludible a partir de entonces. Peñafort fue uno de los primeros 

autores católicos en preocuparse por definir qué era un hereje y qué procedimientos había que 

seguir para identificarlos y para reconvertirlos, o en su caso, combatirlos. En el quinto libro de 

la Summa, Peñafort recogía muchos de los principios establecidos por Graciano en el Decretum, 

pero matizaba muchas de las penas aplicadas de forma genérica a los condenados por herejía. La 

importancia como jurista del dominico es tal que los pontífices Lucio III, Inocencio III y 

Gregorio IX incluyeron algunas de estas modificaciones en las bulas Ad Abolendam (1184), 

Vergentis (1199) y Excommunicamus  (1231), convirtiendo en leyes generales de la Iglesia los 

planteamientos de Peñafort209.  

 

 En su obra planteaba diferentes categorías de hereje que es necesario diferenciar a la 

hora de aplicar las penas. Distinguía pues entre heresiarcas, es decir, aquellos que iniciaban y 

lideraban los movimientos heréticos; aquellos que los seguían o los simples creyentes de la 

herejía y aquellos que los protegían sin ser partícipes de las creencias heréticas210.  

 

 Como en las decretales papales y en el Decretum de Graciano, equiparaba el crimen de 

herejía al delito de lesa majestad y aplicaba las mismas restricciones que en la legislación citada. 

Sin embargo, Ramón de Peñafort estableció diferentes penas a aplicar en función de la gravedad 

de los actos cometidos por los herejes. La herejía debía de ser castigada con la excomunión, la 

deposición del cargo y dignidad, la confiscación de los bienes por la Iglesia o la Corona y la 

persecución militar si no quedaba otra alternativa. Si el hereje no abjuraba de su fe y reconocía 

sus errores, se aplicaría la condena perpetua de cárcel. También estableció que aquellos que se 

reconvirtiesen al catolicismo no tendrían por qué ver restituidos sus cargos y propiedades, salvo 

que tuvieran descendencia, que no debía verse afectada por los pecados de sus padres, medida 

que no fue recogida en las bulas papales211.  

                                                           
205 Ibídem, pp. 294-302. 
206 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales », pp. 366-67. 
207 Decretalium Gregorii IX compilatio o Liber extra. 
208 Sergi Grau Torras, «Ramon de Penyafort i el procediment inquisitorial contra els heretges», Revista de Dret Històric Català, 13 
(2014), pp. 143-76. 
209 Ibídem, pp. 151-54. 
210 Ibídem, p.149. 
211 Ibídem, pp. 150-55. 



37 
 

 En 1242 se publicaba la Summa septem sacramentorum, una recopilación de normas y 

directrices para el clero y la correcta administración de los sacramentos elaborada por Pere de 

Albalat o Ramón Peñafort212. En esta misma fecha, Ramón de Peñafort elaboró la primera guía 

de actuación para inquisidores, el Manual de inquisidores, donde realizó una división jurídica 

de los sospechosos de herejía y estableció las pautas y procedimientos de los procesos de 

inquisición213.    

 

 Además de su obra jurídica, Peñafort también ofreció consejo y guía a los obispos de 

Cataluña en su lucha contra la herejía cátara y ayudó a instaurar la inquisición en la Corona de 

Aragón. Entre los años 1235 y 1255 Ramón de Peñafort aconsejó y respondió a múltiples 

consultas sobre el modo de proceder contra herejes o reconciliados. 

 

Uno de los primeros procedimientos inquisitoriales en la Corona de Aragón se realizó 

contra el obispo de Vic en 1235214. Sin embargo, las primeras campañas contra la herejía cátara 

de las que se tiene constancia también sucedieron ese mismo año, bajo la dirección del obispo 

Berenguer de Erill en la ciudad de Lérida. En los años siguientes, los obispos Pere de Albalat, 

Ramón de Siscar y Guillem de Barberá continuaron la persecución de herejes en dicha ciudad y 

sus alrededores con sucesivas campañas inquisitoriales que se prolongaron hasta 1257, fecha en 

la que data la inquisición de Pere de Tenes. A partir de estas fechas no existe constancia de 

nuevas campañas en la región hasta que en 1323 el tribunal de la Inquisición de la Corona de 

Aragón reactivó los interrogatorios a reos leridanos acusados de haber ayudado y protegido a 

herejes cátaros exiliados de Occitania215.  

 

En el otro gran centro herético de la Península, el condado de Urgel, la primera 

inquisición data de 1237, y ya requería de una intervención a gran escala y no de la simple 

represión de casos aislados. Esta campaña, bajo el mando del arzobispo de Tarragona Guillem 

de Montgrí, se saldó  con casi cincuenta detenidos en el vizcondado de Castellbó, de los cuales 

dieciocho fueron condenados y trasladados a la prisión de Tarragona, donde parece ser que no 

recibieron la pena de hoguera. Además, como consecuencia, las casas cátaras de la localidad 

fueron destruidas y el conde Bernart II de Foix fue excomulgado por proteger y dar cobijo a los 

herejes en sus tierras216.  

 

 También en la misma década,  el inquisidor Ferrer, dominico de origen catalán, inició su 

actividad en la región de Narbona, desde donde dirigió un gran número de investigaciones en 

ambas vertientes de los Pirineos. A él le corresponden las detenciones de los ya citados Raimon 

Joan de Abia, en la década de 1220 y Arnau Bretós en 1244. En tan solo dos años, de 1242 y 

1244, detuvo e interrogó a más de setecientas personas en sur de Francia y el norte de la 

Península Ibérica217. Los inquisidores Brernart de Caux y Jean Saint Pierre continuaron su labor, 

investigando en las décadas siguientes a casi cinco mil personas, muchas de los cuales se vieron 

obligados a huir al sur de los Pirineos218. 

 Desde de mediados del siglo XIII el flujo de exiliados y huidos cátaros desde las tierras 

de Occitania se intensificó. Además, la Orden de los Predicadores ya contaba con suficiente 

consolidación en la región como para asumir un papel protagonista en la persecución de la 

herejía. Es por ello que a partir de 1250 se llevaron a cabo algunas de las campañas 

inquisitoriales más importantes y significativas de la Corona de Aragón. El catarismo, ahora 

clandestino, encontró refugio en las montañas y los pequeños núcleos de población como Gósol, 

en Bergadá, donde los inquisidores realizaron un gran número de detenciones entre 1250 y 

1255. La vacante en el obispado de Urgel tras la deposición de Ponç de Vilamur en 1254 pudo 

                                                           
212 No está claro si la autoría del documento corresponde al primero o se trata de una elaboración conjunta.  
213 Grau Torras, «Ramon de Penyafort i el procediment inquisitorial contra els heretges», pp. 162-73. 
214 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 294-302. 
215 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», pp. 366-67. 
216 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 305-07. 
217 Estas declaraciones están registradas y compiladas en el Fondo Doat.  
218 Grau Torras, Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos, pp. 325-26.  



38 
 

haber favorecido  la consolidación de la herejía en dicho territorio durante el vacío de poder 

generado y a la imposibilidad de actuación de los inquisidores Pere Tenes y F. de Vilarrubea, 

que estaban supeditados a las directrices de un obispo que no había sido todavía designado. La 

intervención de Pere de Albalat y Ramón de Peñafort recondujo la labor inquisitorial y reactivó 

el proceso hacia 1257, que se mantuvo activo hasta 1280219. 

 A partir de entonces, las competencias de los inquisidores se acrecentaron hasta tal 

punto que el Papa Urbano IV (1261-1264) permitió que el prior de la Orden de los Predicadores 

pudiera nombrar a los censores de fe y blindó a éstos frente a cualquier tipo de sanción, incluida 

la excomunión, mientras ejerciesen como inquisidores. Clemente IV (1265-1268) amplió las 

competencias del prior de los Predicadores, permitiéndole nombrar directamente a los 

inquisidores sin consultar con el Papado220.  

 Desde 1262 a 1264 la Inquisición actuó de nuevo en las montañas de Prades. Varios 

vecinos fueron condenados y sus bienes fueron expropiados221. Las campañas inquisitoriales 

continuaron hasta bien entrado el siglo XIV. En 1305, tras haber exterminado a la práctica 

totalidad de los herejes occitanos, los inquisidores de Carcassonne, Geoffroy d’Ablis y de 

Toulouse, Bernard Gui, persiguieron a Pere Autier y otros exiliados  hacia los territorios 

peninsulares, donde Autier fue capturado en 1309. Gracias a su confesión los inquisidores 

pudieron localizar al ya citado Guillem Belibasta en Morella y  capturarlo en la localidad de 

Tírvia gracias a la labor del inquisidor Arnau Sicre, que protagonizó la última gran campaña 

antiherética de la Península Ibérica222. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
219 Ibídem, pp. 361-77. 
220 Ibídem, pp. 377-378. 
221 Gascón Chopo, «La disidencia cátara y sus bases sociales», p. 371. 
222 Gascón Chopo, «Los caminos de la disidencia», pp. 37-40. 



39 
 

VI. CONCLUSIONES 

 

 En este trabajo se ha realizado una síntesis de los orígenes, las características, el 

desarrollo y la erradicación de la herejía cátara en la Península Ibérica. Como se ha podido 

comprobar, se trata de un fenómeno complejo, con múltiples interpretaciones y que ha generado 

una amalgama de hipótesis incluso contrapuestas. Sin embargo, son varias las conclusiones que 

pueden extraerse acerca de la difusión y consolidación del catarismo en los reinos hispánicos. 

 

  En primer lugar, que existieron constantes flujos de ideas y población entre ambas 

vertientes del Pirineo desde, por lo menos, finales del siglo del siglo XII. Si bien la información 

ofrecida en las actas del Concilio de San Félix de Caramán debe ser interpretada con cautela, la 

primera referencia indiscutible evidencia la presencia de comunidades heréticas en los primeros 

años del siglo XIII. Además, la estrecha vinculación política entre las entidades feudales del 

condado de Foix y el inestable obispado de Urgel, también sirvió para consolidar un entorno 

seguro desde el que proteger y favorecer la difusión de la herejía hacia tierras peninsulares223.  

 

 En relación con este punto, también es necesario analizar los espacios geopolíticos de 

difusión del fenómeno herético. No es casualidad que la herejía encontrase apoyo y 

consolidación en territorios con una mayor inestabilidad política, social y eclesiástica. Según lo 

planteado en páginas anteriores, la Corona de Castilla, que contaba con un poder real fuerte y 

una Iglesia poderosa, sufrió una presencia casi inexistente de disidencia religiosa224. Navarra, 

que era a priori un territorio propicio para la difusión de la herejía, logró someter de manera 

efectiva el descontento de los infanzones y las clases populares, gracias a la consolidación de 

una monarquía y una Iglesia poderosas que neutralizaron de manera efectiva cualquier amenaza. 

 En Aragón la situación fue similar, al contar con una nobleza menos levantisca y más 

afín al poder real, y unas clases populares sometidas. Sin embargo, Cataluña es, como hemos 

visto, el territorio con mayor inestabilidad de la Península Ibérica y en el que mayor arraigo 

tuvo la herejía, al tratarse de un espacio propicio para la reproducción de unas dinámicas muy 

similares a las existentes en Occitania. El catarismo catalán parece ser también, al menos en un 

primer momento, un catarismo favorecido por los intereses particulares de una nobleza en 

constante tensión con el monopolio del poder. Con el inicio de la represión y alimentado de un 

fuerte anticlericalismo,  al igual que en Occitania, el catarismo se ruralizó y encontró refugio en 

las capas populares de la población. Podemos por tanto suponer que cuanto mayor era el alcance 

del poder real y de la Iglesia y menor inestabilidad feudal existía en la región, menor era la 

presencia de la herejía225.  

 Varias son también las cuestiones a considerar sobre la supuesta naturaleza tardía 

adjudicada por la historiografía tradicional al catarismo peninsular. Parece probado que muchos 

de los herejes llegaron a la península huyendo de la persecución226 y la Cruzada en Occitania, 

pero como señala Gascón Chopo, no debe considerarse ésta la única causa de difusión de la 

herejía en el territorio peninsular. Las fuentes documentales no aportan datos concluyentes 

sobre un exilio masivo y generalizado hacia el sur de los Pirineos. Por otra parte, la existencia 

del catarismo en la península precede al inicio de la diáspora cátara y obedece a una 

implantación más progresiva, gradual y silenciosa, que no obstante, se vio acrecentada con la 

llegada de los huidos occitanos227.   

 Por otra parte, no queda sino confirmar la efectividad de la represión desarrollada en la 

Península Ibérica. Las instituciones y la legislación antiherética contaban con los precedentes y 

el modelo de la experiencia occitana. La Inquisición actuó de una manera más organizada, 

                                                           
223 Remito al epígrafe IV de este mismo trabajo para más información.  
224 No obstante, no debemos olvidar otras consideraciones, como la mayor lejanía geográfica al foco de origen del catarismo. 
225 Remito al epígrafe 4.1 de este mismo trabajo para más información.  
226 Remito al apartado 4.4 del trabajo para más información.  
227 Carles Gascón Chopo, «Muret, un hito en la sedentarización del catarismo en Cataluña», en La encrucijada de Muret (Sevilla: 
Sociedad Española de Estudios Medievales, 2015), pp.149-61. 



40 
 

efectiva y precoz que en el Mediodía Francés. La legislación real también data de fechas muy 

tempranas. En definitiva, ante un problema de menores dimensiones que el existente al norte de 

los Pirineos, las fuerzas de la ortodoxia actuaron antes y con gran ímpetu, con mayor 

colaboración de las autoridades laicas y la monarquía. No debemos olvidar que el catarismo fue 

la causa de origen para la creación del Tribunal de la Santa Inquisición en la Corona de Aragón, 

una institución que desde su implantación en el siglo XIII se encumbró como el mayor 

instrumento represivo del poder contra la disidencia social, política y religiosa y como uno de 

los organismos fundamentales en la historia de la Iglesia y de la Monarquía Hispánica. 

 En definitiva, el fenómeno de la herejía no pudo alcanzar una magnitud de las mismas 

dimensiones que en el Mediodía de Francia debido a que su difusión fue lo suficientemente 

tardía como para enfrentarse a un poder más cohesionado y a una legislación coercitiva más 

estructurada, con la que no se contaba en las décadas anteriores, cuando el catarismo despertaba 

en Occitania. Durante las décadas iniciales del siglo XIV, la doctrina y la Iglesia cátara 

agonizaron lentamente, hostigados por la Inquisición y los poderes laicos, que lograron 

exterminar del continente y de la península cualquier atisbo de la memoria del catarismo. El 

catarismo peninsular se borró del sentir y de la memoria colectiva, dejando pocas huellas sobre 

las costumbres, los ritos o los planteamientos religiosos de los cristianos peninsulares. 

 Sin embargo, el impacto de la herejía cátara fue trascendental para el curso del devenir 

histórico Europeo. Tras la derrota de Pedro II en Muret, su hijo Jaime I abandonó la política 

transpirenaica y como consecuencia de la firma del Tratado de Corbeil (1258) con Francia, 

renunció a interceder al norte de los Pirineos. Este momento trascendental, derivado de la 

política antiherética, daba lugar, por un lado, al imperio mediterráneo aragonés, y por otro, 

comenzaba a definir las fronteras del moderno reino de Francia. 

 A nivel político, el catarismo peninsular tuvo escaso o nulo impacto dentro del territorio 

a largo plazo, pero favoreció el desarrollo de las ya citadas estructuras y medidas legislativas 

represoras, que tan extenso desarrollo tendrán en los últimos años de la Edad Media y en la 

Edad Moderna. La implantación en la Península Ibérica de la Orden de los Predicadores y la 

Orden de los Franciscanos a lo largo del siglo XIII fue una consecuencia directa de la presencia 

de disidencia religiosa en el territorio, y se corresponde con dinámicas generales iniciadas en el 

seno de la Iglesia católica. Pese a rechazar la herejía y sus desviaciones dogmáticas, y condenar 

la crítica a la autoridad de Roma, la Iglesia aceptó y asimiló algunos de los principios básicos de 

los movimientos heréticos como el valdismo o el catarismo, tales como la pobreza voluntaria, el 

ideal de vida evangélico o la crítica a ciertas prácticas de la jerarquía eclesiástica.  

 Finalmente cabe señalar que el grueso de la documentación de la que se dispone hace 

fundamentalmente referencia a Cataluña, donde el catarismo ha sido estudiado de manera 

exhaustiva por los ya citados Gascón Chopo y Grau Torras. Sin embargo, estos mismos autores 

advierten sobre la necesidad de revisar la ingente documentación que todavía resta por consultar 

en archivos de Perpiñán, Urgel, Lérida o de la Corona de Aragón. Navarra, el Reino de Aragón 

o la Corona de Castilla, que carecen de estudios monográficos lo suficientemente amplios y 

exhaustivos de fuentes y documentación sobre la presencia del catarismo en dichos territorios. 

El alcance real del catarismo peninsular más allá de Cataluña, por tanto, es un amplio terreno 

por explorar.  

 

 

 

 

 



41 
 

VII.   BIBLIOGRAFÍA 

 

 Agustí, David. Los cátaros: el desafío de los humildes. Serie Historia / Sílex. Madrid: 

Sílex, 2006.  

 

 Alfonso X el Sabio. Las siete partidas del Rey Don Alfonso el Sabio: cotejadas con 

varios códices antiguos por la Real Academia de la Historia. Tomo 3: Partida Quarta, 

Quinta, Sexta y Séptima. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2008.  

 

 Alvira Cabrer, Martín. «La cruzada albigense y la intervención de la corona de Aragón 

en Occitania. El recuerdo de las crónicas hispánicas del siglo XIII». Hispania, 206 

(2000), pp. 947-76. 

 

 __________. Muret 1213: la batalla decisiva de la cruzada contra los cátaros. 

Barcelona: Ariel, 2008.  

  

 __________. «Rebeldes y herejes vencidos en las fuentes cronísticas hispanas (siglos 

XI-XIII)», en Maribel Fierro y Francisco García (eds.), El cuerpo derrotado: cómo 

trataban musulmanes y cristianos a los enemigos vencidos (Península Ibérica, ss. VIII-

XIII). Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2008, pp. 209-56. 

 

 __________. Martín, y Damian J. Smith. «Política antiherética en la Corona de Aragón: 

una carta inédita de Inocencio III a la reina Sancha (1203).» Acta historica et 

archaeologica mediaevalia, 27-28 (2006), pp. 65-88. 

 

 Bermejo Rubio, Fernando. «Lógica dualista, piedad monoteísta: la fisonomía del 

dualismo maniqueo». Ilu. Revista de ciencias de las religiones, 12 (2007), pp. 55-79. 

 

 Brenon, Anne. La verdadera historia de los cátaros. Barcelona: Martínez Roca, 1997. 

 

 __________. Las mujeres cátaras. Barcelona: Tikal, 2001.  

 

 __________. Los cátaros: hacia una pureza absoluta. Barcelona: Grupo Zeta, 1998.  

 

 Dondaine, Antoine, y Reinerus Sacconus. Un traité Néo-Manichéen du XIIIe siècle; le 

Liber de duobus principiis, suivi d’un fragment de rituel Cathare. Roma: Istituto storico 

Domenicano S. Sabina, 1939. 

 

 Fliche, Agustín. Historia de la Iglesia. Vol. IX y Vol. X. Valencia: Edicep, 1975.  

 

 García Mouton, Pilar. «Los franceses en Aragón (siglos XI - XIII)». Archivo de 

filología aragonesa, 26 (1980), pp. 7-98. 

  

 Gascón Chopo, Carles. «Crisis Social, Espiritualidad y Herejía en la Diócesis de Urgel 

(s.XII-XIII). Los orígenes y difusión de la herejía cátara en la antigua diócesis de 

Urgel». Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 16 (2003), pp. 73-106.  

 

 __________. «La Carta de Niquinta y la “Ecclesia Aranensis”: una reflexión sobre los 

orígenes del catarismo en Cataluña». Espacio Tiempo y Forma. Serie III, Historia 

Medieval, 21 (2008), pp. 139-58.  

 

 __________. «La disidencia cátara y sus bases sociales en la Cataluña de los siglos XII-

XIV». Tesis doctoral, UNED. Universidad Nacional de Educación a Distancia, 2016.  



42 
 

 

 __________. «Muret, un hito en la sedentarización del catarismo en Cataluña», en La 

encrucijada de Muret. Sevilla: Sociedad Española de Estudios Medievales, 2015, pp. 

149-61. 

 

 __________. «From Occitania to Catalonia. Catharism: the Current State of Research». 

Imago Temporis: Medium Aevum, 14 (2019), pp. 103-31. 

 

 __________. «Los caminos de la disidencia: dinámicas del catarismo a través de los 

Pirineos (siglos XII-XIV)», en La montagne comme terrain d’affrontements, ed. 

Philippe Bourdin y Bernard Gainot. Paris: Éditions du Comité des travaux historiques et 

scientifiques, 2019, pp. 32-45. 

 

 Gardère, Michel. Rituales cátaros. Palma de Mallorca: J.J. de Olañeta, editor, 1996.  

 

 González Mínguez, César. «Religión y herejía». Clío & Crimen: Revista del Centro de 

Historia del Crimen de Durango, 1 (2004), pp. 19-21.  

 

 Grau Torras, Sergi. Cátaros e Inquisición en los reinos hispánicos (siglos XII-XIV). 

Madrid: Cátedra, 2012.  

 

 __________.  «Durand de Huesca y la lucha contra el catarismo en la Corona de 

Aragón». Anuario de estudios medievales, 39 (2009), pp. 3-25.  

 

 __________. «La construcció de la memòria dels càtars i els valdesos a la Corona 

d’Aragó en els segle XVI i XVII». Revista Catalana de Teología 38, 2 (2013), pp. 919-

43. 

 

 __________. «Ramon de Penyafort i el procediment inquisitorial contra els heretges». 

Revista de Dret Històric Català, 13 (2014), pp. 143-76. 

 

 Jiménez Sánchez, Pilar. «El catarismo: nuevas perspectivas sobre sus orígenes y su 

implantación en la Cristiandad occidental». Clío & Crimen: Revista del Centro de 

Historia del Crimen de Durango, 1 (2004), pp. 135-63. 

 

 Jiménez Sánchez, Pilar. «Muret y la consolidación de un frente disidente 

transpirenaico», en La encrucijada de Muret. Sevilla: Sociedad Española de Estudios 

Medievales, 2015, pp. 177-94. 

 

 Labal, Paul. Los Cátaros: herejía y crisis social. Barcelona: Crítica, 2000. 

 

 Lambert, Malcolm. La otra historia de los cátaros. España: Ediciones Martínez 

Roca, 2006. 

 

 Le Roy Ladurie, Emmanuel. Montaillou, aldea occitana: de 1294 a 1324. Madrid: 

Taurus, 2019. 

 

 Ledesma Rubio, María Luisa «La ocupación del espacio y las transformaciones 

económicas en Aragón en los siglos XII y XIII», en Historia de Aragón II. Economía y 

sociedad. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1996, pp. 77-78. 

 

 Martín Duque, Ángel J. «El Camino de Santiago y la articulación del espacio histórico 

navarro», en El Camino de Santiago y la aritculación del espacio hispánico: XX 



43 
 

Semana de Estudios Medievales. Estella, 20 a 30 de julio de 1993, Gobierno de 

Navarra, Departamento de Educación y Cultura, 1994 , pp. 129-56.  

 

 Mitre Fernández, Emilio. «Muerte, veneno y enfermedad, metáforas medievales de la 

herejía», Heresis, 25 (1995), pp. 63-84. 

 

 __________. Las herejías medievales en Oriente y Occidente. Madrid: Arco/Libros, 

2000. 

 

 __________. ed. Historia del cristianismo (vol. II): El mundo medieval. Vol. II. 

Madrid: Trotta, 2003. 

 

 __________.  «Cristianismo medieval y herejía». Clío & Crimen: Revista del  Centro 

de Historia del Crimen de Durango, 1 (2004), pp. 22-41. 

 

 Miranda García, Fermín. «De Bayona a Muret. Navarra y Occitania, una relación 

compleja» en La encrucijada de Muret. Sevilla: Sociedad Española de Estudios 

Medievales, 2015, pp. 211-38 

 

 Moore, Robert Ian. La formación de una sociedad represora: poder y disidencia en la 

Europa occidental, 950-1250. Barcelona: Critica, 1989. 

 

 Navarro, Germán. «La acción política y militar de Pedro II el Católico, rey de Aragón y 

conde de Barcelona, en Occitania: la batalla de Muret (1213)». Centro de Estudios de 

Monzón y Cinca Medio, Cuadernos, 34 (2008), pp. 41-61. 

 

 Nelli, René. La vida cotidiana entre los cátaros. Barcelona: Argos Vergara, 1984. 

 

 Palacios Martín, Bonifacio «La circulación de los cátaros por el Camino de Santiago y 

sus implicaciones socioculturales: Una fuente para su conocimiento», En la España 

medieval, 3 (1982),  pp. 219-30. 

 

 Sabaté, Flocel. La feudalización de la sociedad catalana. Granada: Universidad de 

Granada, 2007. 

 

 Roquebert, Michel. Nosotros, los cátaros: prácticas y creencias de una religión 

exterminada. Barcelona: Crítica, 2010. 

 

 Salrach Marés, Josep María. «Occitania, la expansión ultrapirenaica, el catarismo, 

Pedro el Católico y la Batalla de Muret». Índice histórico español, 126 (2013), pp. 143-

206. 

 

 Smith, Damian J. «Cruzada, herejía e inquisición en las tierras de la Corona de Aragón 

(siglos XII-XIII)». Hispania sacra, 65, 1 (2013), pp. 29-48. 

 

 Thouzellier, Christine. Catharisme et valdéisme en Languedoc à la fin du XII et au 

début du XIII siècle. París: P.U.F, 1966. 

 

 Utrilla Utrilla, Juan F.  «Los itinerarios pirenaicos medievales y la identidad hispánica: 

relaciones transpirenaicas y estructuración del poblamiento», en Itinerarios medievales 

e identidad hispánica: XXVII Semana de Estudios Medievales. Estella, 17 a 21 de julio 

de 2000, Gobierno de Navarra, Departamento de Educación y Cultura, 2001, pp. 357-

92. 

 



44 
 

  __________. «Estudios sobre el pblamiento en los Pirineos aragoneses en la Edad 

Media: un estado de la cuestión» en J.F Utrilla y Germán Navarro (eds.), Espacios de 

montaña: las relaciones transpirenaicas en la Edad Media, Zaragoza: Prensas 

Universitarias de Zargoza, 2010.  

 

 Ventura i Subirats, Jordi. «La valdesía de Cataluña». Boletín de la Real Academia de 

Buenas Letras de Barcelona, 29 (1962), pp. 275-317. 

 

 Zbíral, David. «La Charte de Niquinta et les récits sur les commencements des églises 

cathares en Italie et dans le Midi». Heresis, 44-45 (2006), pp. 135-62. 

 

 

 

 

 

 

 

 


	I. INTRODUCCIÓN, JUSTIFICACIÓN Y OBJETIVOS DEL TRABAJO.
	1.1. Introducción.
	1.2. Contextualización del marco geográfico: ¿Unidad o discontinuidad?
	Las elevadas cumbres de los Pirineos parecen, a priori, un elemento de discontinuidad infranqueable. Sin embargo, la historiografía ha justificado la relación entre el catarismo peninsular y el occitano bajo el pretexto de la existencia de enormes si...
	Sin embargo, la cordillera no supuso una barrera infranqueable para importantes flujos migratorios y para la cohesión de cierta unidad cultural. En la Plena Edad Media los reyes aragoneses mantuvieron vínculos feudales heredados de la fragmentación d...
	Al sur de los Pirineos, el territorio está surcado por sierras de menor altura, que dificultaban la circulación y la consolidación de estructuras políticas unitarias. Es allí donde se ubicaban los principales núcleos de población en los que existe co...
	Así pues, si bien la orografía de la región no supuso una barrera infranqueable, sí la dificultó la cohesión del territorio bajo una autoridad político andministrativa unitaria y favoreció la constitución de determinados núcleos políticos autónomos, ...
	1.3. Problemáticas en el estudio del catarismo en los reinos hispánicos.
	a) Mercantilización y masificación del fenómeno.
	b) Ambigüedad y escasez de fuentes documentales.
	Por último, una de las principales problemáticas que deben asumirse como intrínsecas al estudio del catarismo en los reinos peninsulares es la escasez de fuentes primarias y testimonios documentales específicos. La mayor parte de ellos abordan el asu...
	II. ESTADO DE LA CUESTIÓN.
	2.1.  Breve análisis de la historiografía sobre el catarismo.
	2.2. De la memoria de la herejía a la construcción de una historiografía propia sobre el catarismo en los reinos hispánicos.
	III. EL CATARISMO: LA GRAN HEREJÍA PLENOMEDIEVAL.
	3.1. Orígenes y difusión del catarismo.
	3.2. Aspectos doctrinales de la herejía cátara.
	3.3. El ideal de vida en el catarismo: hacia un evangelismo primitivo.
	3.4. Ritualismo y ceremonias.
	3.5. La difusión social del catarismo.
	3.6. La represión del catarismo en Occitania: el inicio de la diáspora albigense.
	4.1. Los reinos hispánicos como espacio de difusión del catarismo. Condiciones propicias para el arraigo de la herejía.
	a) Aragón y Cataluña.
	b) Navarra.
	c) Una breve recapitulación: los reinos hispánicos y las características socioeconómicas para la difusión de la herejía.
	4.2. El concilio de San Félix de Caramán y las primeras manifestaciones de la herejía cátara en la Península Ibérica.
	4.3. Durand de Huesca y los Pobres Católicos: sobre cátaros y valdenses.
	4.4. El desarrollo de las comunidades heréticas en los reinos hispánicos.
	a) La predicación itinerante: vías de difusión.
	Tal y como se ha anticipado, el tránsito de predicadores y migrantes a través de los Pirineos fue una de las principales vías de difusión del catarismo en el espacio peninsular. La documentación inquisitorial nos refiere algunos ejemplos que evidenci...
	Otro testimonio de predicación itinerante data de una década más tarde, en 1226, cuando dos perfectos cátaros, Pere de Corona y su compañero, viajaron a Cataluña tras el concilio cátaro de Pieusse , donde éste había ejercido como diácono de la Iglesi...
	Cerca de veinte años más tarde, el ya mencionado Arnau de Bretós viajó hasta Montsegur para recibir el consolamentum del obispo cátaro de Tolosa y convertirse así en perfecto. De regreso a Cataluña, se instaló también en la región de Siurana y comenz...
	Como vemos, con el paso de los años, se observa una transición desde contactos esporádicos y de carácter puntual entre comunidades heréticas del norte y sur de los Pirineos a un creciente proceso de sedentarización en los ministros de la comunidad cá...
	b) La consolidación de la Iglesia cátara al sur de los Pirineos: principales centros de difusión herética.
	En las próximas líneas analizaremos los grandes centros de difusión y protección de herejes cátaros en los Pirineos leridanos. El obispado de Urgel, fronterizo con el condado occitano de Foix, era desde el siglo XII un territorio de gran conflictivida...
	Como decíamos en el epígrafe anterior, el diácono cátaro Pere de Corona realizó un extenso viaje en la década de los años veinte del siglo XIII por los municipios próximos a Lérida, que evidencia cuan amplio era el territorio bajo su cargo: la prácti...
	Sin embargo, son varias las localidades que destacan especialmente por la presencia de herejes cátaros. Destaca por su relevancia el castillo de Josa, cerca de la Cerdaña, gobernado por la familia del creyente Ramón de la Josa, que también ofrecía as...
	Algo más al sur se halla el otro gran núcleo cátaro del territorio peninsular, las montañas de Prades, cerca de Tarragona, también bajo la jurisprudencia de Pere de Corona. Además de la citada documentación del proceso de Ramón Juan de Abia, conocemo...
	Más al oeste, en el Valle de Arán, a parte de la supuesta Iglesia aranense mencionada en las actas del Concilio de San Félix, las evidencias de herejía son nulas en las décadas siguientes. En Andorra tan sólo un hereje fue capturado por la Inquisición...
	En 1239 el obispo de Mallorca contactó con el pontífice Gregorio IX para solicitar ayuda contra un grupo de disidentes que comerciaban con musulmanes productos prohibidos, que habían atacado a miembros del clero, y lo más relevante para el tema que no...
	En el reino de Valencia, la principal misión inquisitorial se llevó a cabo en la localidad de Morella en 1262, donde parece ser que había un gran número de familias de elevado estatus, como la familia Calça, convertidas a la fe cátara. Todas ellas fue...
	c) La diáspora cátara. Huidos y exiliados.
	De manera paralela a la progresiva consolidación del catarismo en la Península Ibérica, en la región del Mediodía francés se había declarado una Cruzada antiherética sin precedentes en la Cristiandad Occidental. La Cruzada, decretada por Inocencio III...
	La brevísima intervención de la monarquía aragonesa culminó con una desastrosa derrota frente al ejército cruzado en la Batalla de Muret, donde una vez muerto el rey Pedro II de Aragón se truncaron las aspiraciones transpirenaicas de la Corona . Sin e...
	El conflicto que se extendió durante tres décadas más, hasta 1244. Tras una última insurrección en 1242, la resistencia herética fue aplastada por los cruzados y el rey Luis VIII de la dinastía Capeto, y sus dominios fueron progresivamente asimilados ...
	Con el sometimiento de los benefactores y protectores de la herejía en Occitania y el recrudecimiento de la actividad represora de la Inquisición, muchos creyentes y ministros de la comunidad cátara buscaron refugio en la vertiente sur de los Pirineos...
	5.1.     Las primeras medidas seculares y religiosas. Concilios locales y legislación real.
	a) La Corona de Aragón.
	b) La Corona de Castilla.
	5.2.    La consolidación de la Inquisición: la labor de Ramón de Peñafort.
	De manera paralela al proceso legislativo se configuraron también los instrumentos e instituciones necesarios para aplicar las medidas represoras. En la bula Declinante de 1232, Gregorio IX ya establecía el procedimiento inquisitorial en la Corona de...
	Esta constitución establecía el procedimiento a seguir por los inquisidores. En caso de denuncia o sospecha de herejía, se enviaría a un clérigo, denominado inquisidor, y a un baile, representante del poder civil, que debían recabar pruebas e interrog...
	Uno de los primeros procedimientos inquisitoriales en la Corona de Aragón se realizó contra el obispo de Vic en 1235 . Sin embargo, las primeras campañas contra la herejía cátara de las que se tiene constancia también sucedieron ese mismo año, bajo la...

