



Trabajo Fin de Grado

Una actualización a los conceptos de no-lugar y  
heterotopia. Nuevas arquitecturas en la 

sobremodernidad. 


Autora

Patricia Polo Lafuente

Director

Jorge León Casero

Facultad de Filosofía y letras.
2022

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es	 




Índice: 


Introducción:	

3

1. La organización del espacio. Una relectura  de Lefebvre.	

5

2. Conceptualización lugares y no lugares.	

10

3. La evolución de las heterotopías:	

13

3.2. El centro comercial. Una nueva ventana al capitalismo de 
consumo:	


17
3.3. Ciudad genérica y espacio basura:	


19
4. Heterotopías de compensación vs distopías urbanas. 
Arquitecturas de la ciudad posturbana:	


22
Conclusión:	


26
Bibliografía:	
28

	 Página 2



Introducción:

En el presente trabajo se quiere exponer la relación que hay entre las dinámicas urbanísticas de la 

reproducción y el apropiamiento del espacio  con el sistema económico neoliberal vigente. Para 1

explicar como se lleva a cabo, la distribución del espacio en las sociedades actuales, introduciremos 

el concepto de no-lugar que presenta el antropólogo francés Marc Augé. Grosso modo podríamos 

decir que los no-lugares son espacios pensados para no ser  habitados, son lugares de tránsito como 

podrían ser un aeropuerto, una estación de tren, un centro comercial, etc. De la manera que lo 

presenta Augé son espacios que se encuentran dentro de la esfera pública, pero ¿Qué ocurre cuando 

el sistema de producción reinvierte totalmente la relación entre la esfera pública y privada? ¿Qué 

ocurre con aquellos espacios para habitar?  


	 Como iremos desarrollando, veremos que en la postmodernidad se originan varios tipos de 

no-lugares. En palabras de Augé los no lugares presentan una gran contradicción: 


“En la realidad concreta del mundo de hoy, los lugares y los espacios, los lugares y los no 
lugares se entrelazan, se interconectan. La posibilidad del no lugar no está nunca ausente de 
cualquier lugar que sea. El retorno al lugar es el recurso de aquel que frecuenta los no lugares.” 

2

Es decir, el no-lugar se entremezcla con el entramado de los lugares, de manera que el lugar 

puede pasar a ser un no-lugar. Es el caso de las ciudades masificadas preparadas para el turismo, 

esto lo expondremos utilizando el concepto de Koolhaas de “ciudad genérica”. Es decir, aquella 

ciudad que ha perdido toda su identidad histórica, y pasa a ser una ciudad que ya no está pensada 

para ser habitada, sino que es un producto de la cultura de masas. 


	 Como podemos apreciar el concepto de “no-lugar” es tan amplio y ambiguo que 

necesitaremos introducir diferentes grados de diferencias, por medio de las lecturas de otros autores. 

El concepto de no-lugar haría referencia a aquellos espacios que están desvinculados de identidad 

de vínculo histórico, son lugares de tránsito que no están hechos para habitar. Las heterotopías  

también son lugares de tránsito, son parte del espacio público y no están hechas para ser habitadas. 

Según Foucault todas las sociedades han sido productoras de este tipo de edificaciones, ya que   

 Según la definición de Lefebvre en La producción del espacio: “Que bien podría llamarse en sentido figurado 1

analítico, por su tendencia a proceder por descomposición de la realidad urbana, y cuyo fundamento descansa en la 
aplicación indiscriminada de recortes parciales (objetos sin concepto) en el análisis y en su ejecución: descomposición 
de la totalidad social urbana en zonificaciones, jerarquizadas y segrega das. Los recortes analíticos no impiden, sin 
embargo, que este urbanismo, en especial el funcionalismo lecorbuseriano apoyado en las ciencias parcelarias de la 
realidad social, se insinúe como una síntesis (aunque ideológica).” 

 Augé, M. Los no lugares. Espacios del anonimato. Gedisa editorial. Barcelona. 2000.p.110. 2

	 Página 3



atendiendo a la definición que aporta, las heterotopías son lugares atemporales que sirven como  

emplazamientos sagrados o lugares donde se ejerce el poder disciplinario.Así pues la principal 

diferencia entre heterotopía y no-lugar es que la heterotopía está hecha para modificar la relación 

del individuo por medio de ese espacio y el no-lugar es simplemente una intersección temporal de  

tránsito, no busca una relación especial. No obstante, como ya hemos comprobado presentan 

elementos y rasgos comunes como la atemporalidad, que sean emplazamientos del espacio público  

y lugares de tránsito. Por ello, muchas veces se confunden ambos conceptos y la diferencia no 

queda lo suficientemente precisa, de modo que uno de los objetivos del trabajo es criticar esta 

ambigüedad y arrojar luz sobre esta cuestión. A lo largo de la década de los noventa se han hecho 

muchos análisis al respecto, en los que no se ha podido delimitar claramente el concepto de estos. 	

	 


Asimismo, estos no han sido los únicos espacios producto de la modernidad ya que nos 

encontramos con: “no lugares”, “heterotopías”, “ciudades genéricas” y “espacios basura” 

Profundizaremos  en los siguientes conceptos para poder establecer diferencias entre ellos, pero 

como veremos a lo largo de este ensayo estos conceptos quedan muy delimitados para explicar en 

profundidad  lo que supone el neoliberalismo a las arquitecturas actuales. Aún así, intentaremos 

establecer diferencias, realizando un análisis lo más completo posible a la situación global. Por ello 

uno de los objetivos del siguiente trabajo será delimitar estos conceptos e intentar aportar una 

clasificación de estos. 


	 Para ello, la principal obra que utilizaremos para empezar nuestra clasificación será La 

producción del espacio de Henri Lefebvre, con ella analizaremos las similitudes que se dan entre el 

espacio público y privado en esta nueva forma de gestión del espacio. Intentaremos utilizar su 

análisis aunque centrándonos en autores de la  actualidad, como los diferentes tipos de heterotopías 

que propone Dehane. Más adelante, estableceremos diferencias entre los conceptos mencionados 

anteriormente de no lugares y heterotopías. Para ello nos centraremos en los análisis que realizan 

Augé y Foucault y compararemos los siguientes conceptos. Ya que como desarrollarán ambos 

autores el entramado de las ciudades contemporáneas se articula en el espacio abstracto. Es decir 

todas las dinámicas sociales están medidas por el tiempo y la distancia, la postmodernidad abre un 

nuevo paradigma en el que se superponen las diferentes ciudades. 


	 Para concluir expondremos los lugares de miseria que deja el sistema neoliberal. Desde la 

descripción que da Koolhaas de espacio basura podemos entenderlos como  aquellos espacios 

basura deslocalizados de toda acción de globalización. Pero sobre todo nos centraremos en la 

	 Página 4



interpretación que propone Mike Davis al hablar de los espacios basura que deja el sistema 

neoliberalismo. Además también hablaremos de nuevas arquitecturas que están gestándose  a causa 

de esta problemática, por medio de los siguientes tipos de condominios o las islas artificiales que se 

crean en Dubai. Con todos los siguientes ejemplos lo que quiero es defender la tesis principal de 

este trabajo que es que los espacios conocidos como heterotopías se han perdido. La postmodernidad ha 

destruido las heterotopías anteriores y las ha sustituido por no-lugares. La ciudad genérica y el espacio 
basura son el claro ejemplo de este proceso, en el que se pierde la memoria e identidad histórica de las 
ciudades, para dejar paso a no-lugares y nuevas heterotopías que sustentan el capitalismo de consumo. 


1. La organización del espacio. Una relectura  de Lefebvre. 

	 La hipótesis de partida que formula  Lefebvre  en  La Producción del Espacio es que cada 

sociedad –y por lo tanto cada modo de producción con sus sub-variantes- produce espacio, su 

propio espacio. El espacio es un producto social, fruto de las determinadas relaciones de producción 

que se producen en un momento dado, así como el resultado de la acumulación de un proceso 

histórico que se materializa en una determinada forma espacio-territorial. Este proceso histórico de 

producción social del espacio es para Lefebvre una secuencia compleja, a veces contradictoria, que 

entremezcla cuestiones relativas a las prácticas espaciales que de manera objetiva se dan en un 

determinado espacio, las representaciones simbólicas que se producen en torno a él o el imaginario 

social que genera. 


Para cada proceso histórico el autor enfatiza las interrelaciones entre su otra nueva trialéctica. Entre 

lo que denomina el espacio percibido (perçu), el espacio concebido (conçu) y el espacio vivido 

(véçu). De esta manera en su obra establece la siguiente diferenciación del  espacio: 


a) “Práctica espacial”: es la manera en la que el espacio de una ciudad va gestándose lentamente. 

Lefebvre señala que es un proceso dialéctico en el cual el espacio se culmina lentamente,  

mostrando  todos los elementos ocultos propios de las dinámicas sociales. No es un  espacio 

físico como tal,  aunque Lefebvre lo recoge en el espacio de la propia sociedad. Un ejemplo de 

ello sería el tabú del incesto o cualquier otro código de valores, impuesto aunque no haya 

habido una prohibición específica. Lefebvre señala acerca de la práctica social en el 

neoliberalismo: 


“Expresa una estrecha asociación en el espacio percibido entre la realidad cotidiana (el uso 

del tiempo) y la realidad urbana (las rutas y redes que se ligan a los lugares de trabajo, de 
vida «privada», de ocio). Sin duda, esta asociación es sorprendente pues incluye la 

	 Página 5



separación más extrema entre los lugares que vincula. La competencia y la performance 
espaciales propias de cada miembro de la sociedad sólo son apreciables empíricamente. La 
práctica espacial «moderna» se define así por la vida cotidiana de un habitante de vivienda 
social en la periferia —caso límite, pero sin duda significativo— , sin que esto nos autorice 
a dejar de lado las autopistas o la política de transporte aéreo. Una práctica espacial debe 
poseer cierta cohesión, sin que esto sea equivalente a coherencia (en el sentido de 
intelectualmente elaborada, concebido lógicamente)”. 
3

Es decir, lo más significativo de las sociedades modernas es al final el manejo de los tiempos. Al 

final se  concibe todo como un lugar de tránsito, las autopistas aíslan parte del paisaje de tal forma 

que permiten el circular de personas desde la nada hasta el sitio concreto al que se desplazan. En 

eso consiste la producción espacial, en como la arquitectura se adapta a los valores de las 

sociedades. 


b) “Las representaciones del espacio”: El espacio de los arquitectos, urbanistas, tecnócratas y en 

parte de los artistas. Es ese conjunto de símbolos que  están pensados para ser utilizados para estos 

profesionales. Es el espacio producido y no el espacio habitado, suele representarse en forma de 

mapas, planos técnicos, memorias, discursos…


Es el espacio dominante en las sociedades y está directamente ligado con las relaciones de 

producción existentes en una sociedad y al orden en el que estas relaciones se imponen. Este 

espacio está compuesto por signos, códigos y jergas específicas usadas y producidas por estos 

especialistas.


c) Espacio de representación: Es el espacio propiamente vivido, el de los símbolos y 

representaciones. El que habitan los habitantes y usuarios. 


	 De manera que lo que consideramos como espacio urbano es el resultado de un largo 

proceso dialéctico que acaba culminando en el desarrollo de la ciudad, impuesto por aquellas clases 

dominantes. El capitalismo crea y codifica una nueva forma de entender el espacio. Desde el punto 

de vista de Lefebvre sería lo que denominamos como espacio abstracto; que es entendido como el 

conjunto de la acumulación de capital. Lefebvre para explicar este concepto reconocerá una 

historicidad en las relaciones de producción:


“Si hay producción y proceso productivo del espacio, hay en consecuencia historia; así es como 

puede ser formulada la cuarta implicación de nuestra hipótesis inicial. La historia del espacio, de su 
producción en tanto que «realidad», de sus formas y representaciones, no se confunde ni con el 
encadenamiento causal de los llama dos acontecimientos históricos (datados) ni con la sucesión, con o 

 Lefebvre,H. La producción del espacio. Capitan Swing.Madrid. 2013.p.973

	 Página 6



sin finalidad, de costumbres y leyes, ideales e ideologías, estructuras socioeconómicas o instituciones 
(superestructuras). Las fuerzas productivas (naturaleza, trabajo y organización del trabajo) y por 
supuesto las relaciones de producción desempeñan un rol —que debe ser definido— en la producción 
del espacio.” 
4

	 Lefebvre entenderá la producción del espacio como un proceso histórico que comienza por 

medio del espacio absoluto tiene como punto de partida fragmentos elegidos de la naturaleza, 

espacios simplemente naturales o con una escasa actividad humana, como las actividades 

tradicionales agro- pastoriles de supervivencia. Una pequeña parte de ellos a través de un proceso 

trascendente, mágico y cósmico realizado por la religión, consigue dotarles de un significado 

simbólico y político, de carácter sagrado. Para el autor este !espacio absoluto” es un espacio cívico 

y religioso a la vez, en donde se realizan los ritos y ceremonias de una sociedad (templos, 

santuarios,...) que persisten como sedimento de los espacios de representación (simbolismos 

religiosos, mágicos, políticos.  El espacio histórico empieza en la antigua Grecia y continúa hasta la 

edad media y el renacimiento. En nuestros días el espacio histórico no desaparece, sobrevive dentro 

del marco del espacio abstracto:


“Este espacio abstracto asumió la continuación del espacio histórico, que persistía también como 
sedimento y soporte de los espacios de representación, si bien gradualmente fue perdiendo su vigor. El 
espacio abstracto funciona «objetualmente» como con junto de cosas-signos, con sus relaciones fui 
males: el cristal y la piedra, el hormigón y el acero, los ángulos y las curvas, los vacíos los llenos. Este 
espacio formal y cuantitativo niega las diferencias, tanto las que proceden de la naturaleza y del 
tiempo (histórico) como las que vienen del cuerpo, la edad, el género y la etnia.” 
5

	 El espacio abstracto es el más favorable para que se consoliden las dinámicas capitalistas. Es el 

conjunto de acumulación de capital que  se da a lo largo de la historia. Es la consolidación del 

urbanismo como la planificación de la ciudad por intereses económicos. Según Lefebvre:


“El espacio abstracto no se define tan sólo por la desaparición de los árboles o el alejamiento de la 
naturaleza; ni tampoco por la existencia de grandes espacios vacíos estatales o militares (las plazas que 
acogen sus manifestaciones), o por centros comerciales donde confluyen las mercancías, el dinero, los 
automóviles, etc. De ningún modo se define a partir de lo percibido. Su abstracción no es en absoluto 
algo simple: no es transparente, no se reduce a una lógica ni a una estrategia.” 
6

	 Como vemos el espacio abstracto, es responsable de las nuevas arquitecturas que configuran el 

neoliberalismo.  Lefebvre con su análisis pone en manifiesto que el espacio urbano está configurado 

  Lefebvre,H. Op.,cit.,p.105.4

 Ibid.,p.106.5

 Ibid.,p.6

	 Página 7



por todas las relaciones socio-económicas y de poder, pero a su vez el espacio urbano configura 

estas dinámicas.  Es decir se centra en las relaciones sociales y como estas delimitan el espacio. 


	 Smith aboga por la relación que propone el análisis lefebvriano de la relación entre el espacio y lo 

social. De hecho sostiene que en las sociedades primitivas no había un espacio abstracto 

diferenciado, el marco del espacio estaba integrado totalmente en la naturaleza y las relaciones 

sociales. La separación se produce según Smith con el auge de las economías mercantiles, esto 

supone una “segunda naturaleza” y la primera separación entre el espacio y la naturaleza. Es el 

inicio de lo que se denomina espacio abstracto. Ya no necesitamos de un espacio práctico o una 

localización espacial. La creación de esta segunda naturaleza, además, marca el desarrollo del 

espacio social y a su vez de las diferentes clases sociales, Smith pone como ejemplo: 


“En términos euclidianos, la distancia del bajo al cuarto nivel de una vivienda urbana puede ser 

equivalente a la altura de un árbol en el bosque primitivo que está más allá de las murallas. Sin 
embargo, la misma distancia entre los pisos de la vivienda puede ser medida en función de rangos y 
clases sociales, mientras que el árbol no.” 
7

	 Podemos ver cómo por medio de la arquitectura se consolidan las diferentes clases sociales. 

Smith señala que la ciudad  no cambia espacialmente, pero sí la actividad económica y el modo 

en que se configuran las diferentes clases sociales, es decir las actividades que se realizan en la 

ciudad delimitan el modelo de producción. Por ello Smith aboga por la importancia de la 

relación entre el espacio social y urbano para explicar la diferencia de clases. Además, el autor 

criticará que muchos enfoques marxistas obvian el potencial que tiene la localización geográfica 

en el análisis del sistema capitalista. 


Una de las tesis principales que defenderá Smith haciendo una relectura de El capital de Marx será 

que cuanto más separado esté el espacio urbano de la naturaleza y de las relaciones sociales, el 

espacio pasará a ser una mercancía.  El espacio entendido como mercancía hace referencia según el 

enfoque marxista al valor de uso, es decir no está intrínseco en la mercancía pero modifica el valor 

de esta, véase en la siguiente cita: 


“Al transportar personas o mercancías, dice, «ocurre un cambio material en el objeto del 
trabajo —un cambio espacial, un cambio de lugar—. [...] Su existencia espacial es alterada, 
pues al cambiar su ubicación cambia su valor de uso, y su valor de cambio aumenta en la 
medida en que la variación en el valor de uso demanda trabajo.” 
8

 Smith, N. Desarrollo desigual. Naturaleza, capital y producción del espacio. Madrid. Traficantes de sueños. 2008. 7

p.116.

 Ibid., p. 119.8

	 Página 8



Si aplicamos esta nueva forma de entender la mercancía como un valor de uso, -entendiendo el 

espacio como mercancía- y lo aplicamos a los conceptos de espacio absoluto y relativo, surge una 

cuestión importante. Y es que en la medida en que nos fijemos en el proceso concreto del trabajo, 

nuestra concepción del espacio será absoluta. Es decir, la materialización del trabajo abstracto en la 

forma de valor implica un sistema espacialmente integrado de intercambio de mercancías, 

relaciones monetarias, facilidades de crédito e, incluso, la movilidad de la fuerza de trabajo. Esto 

requiere la construcción de redes de transporte y comunicación entre lugares específicos de 

producción, que demandan que seamos capaces de concebir el espacio en términos tanto relativos 

como absolutos, que quede integrados en el sistema económico. La economía globalizada posibilita 

que un lugar que antes estaba aislado quede comunicado gracias al sistema económico, pero esto no 

altera su localización absoluta, sino que modifica su ubicación relativa. Puesto que el acto de 

integración espacial perfecciona la materialización del trabajo abstracto en la forma de valor.


El análisis que aporta Smith -como hemos podido comprobar- atiende a la creación del 

espacio como una mercancía, y ofrece un enfoque más amplio de la consolidación del espacio 

abstracto. De hecho señala a modo de crítica sobre la obra de Lefebvre: 


“Lefebvre entiende la importancia del espacio geográfico en el capitalismo tardío, pero es 
incapaz de aprehender la completa relevancia de esta cuestión. La razón de esto no reside 
únicamente en la indeterminación conceptual relacionada con el espacio, sino también en el 
intento por vincular la importancia del espacio al proyecto político más amplio que desplaza la 
problemática de la producción en favor de la reproducción.” 
9

El autor señala que este afán por intentar integrar un proyecto político significativo hace que en 

parte no preste tanta atención a la cuestión del espacio geográfico. En palabras del autor, esto se 

debe al capitalismo de postguerra y a los numerosos movimientos políticos de los setenta que hacen 

que la dimensión política alcance un plano crucial en el espacio social. No obstante también elogia 

la labor del trabajo de Lefebvre al ser de los primeros autores en teorizar cómo se organiza el 

espacio. 


 Ibid.,p. 131. 9

	 Página 9



2. Conceptualización lugares y no lugares.

	 La postmodernidad ha sido productora de estos famosos no lugares, así como “espacio basura”, 

pero como podemos marcar una distinción entre estos tipos de emplazamientos. A lo largo de la 

década de los noventa (y probablemente en parte de este trabajo) será difícil delimitar la línea entre 

las heterotopías y los no lugares. Las definiciones que vamos a adoptar de “lugar” y “no lugar” 

contribuirán en parte a esta confusión, ya que al hablar de heterotopías se sitúan aquellas que son 

lugares y otras que son no-lugares. Así pues, utilizaremos el concepto de “no lugar” y de “lugar” 

como punto de partida de algo más amplio. Augé define el lugar como:


“Sí nos detenemos un instante en la definición de lugar antropológico, comprobaremos que es 
ante todo algo geométrico. Se lo puede establecer a partir de tres formas espaciales simples que 
pueden aplicarse a dispositivos institucionales diferentes y que constituyen de alguna manera las 
formas elementales del espacio social. En términos geométricos, se trata de la línea, de la 
intersección de líneas y del punto de intersección.” 
10

	 Es decir el no-lugar es ese punto donde el espacio confluye y sirve como un punto de 

encuentro, mientras que el lugar es una localización fija en el espacio urbanizable. El no-lugar 

según la definición de Augé  es donde el extranjero se encuentra después de recorrer varios sitios y 

donde  finalmente puede llegar a identificarse 


	 En última instancia Augé señala que el lugar tiene una relación con el espacio lo sitúa como 

un punto en el espacio, como una intersección. Esta forma de entender el lugar como un punto en el  

espacio continúa el pensamiento de Lefebvre, ya que además añadirá que los  lugares se configuran 

en el espacio siguiendo unas necesidades políticas y económicas, sirviendo el espacio abstracto 

como una forma de controlar el pensamiento de los individuos, lo podemos ver en infinidad de 

edificios. Por contra, el no-lugar siempre es un punto de tránsito como podría ser una estación, un 

aeropuerto, un centro comercial o incluso un campo de refugiados. Son lugares genéricos, sin 

identidad y como señala Augé un resultado de la postmodernidad y el aceleracionismo, ya que estos 

son necesarios para el flujo continúo de personas en la modernidad. La definición concreta que 

Augé da de no-lugar en contraposición con los lugares es: 


“Si un lugar puede definirse como lugar de identidad, relacional e histórico, un espacio que no 
puede definirse ni como espacio de identidad ni como relacional ni como histórico, definirá un 
no lugar. La hipótesis aquí defendida es que la sobremodernidad es productora de no lugares, es 

 Augé, M. op., cit., p. 62.10

	 Página 10



decir, de espacios que no son en sí lugares antropológicos y que, contrariamente a la 
modernidad baudelariana, no integran los lugares antiguos: éstos, catalogados, clasificados y 
promovidos a la categoría de «lugares de memoria», ocupan allí un lugar circunscrito y 
específico.” 
11

	 Es decir, la modernidad es productora de estos nuevos espacios que se desvinculan de toda 

identidad histórica o icónica, son lugares sin esencia. No obstante, afirmar este hecho, pone en 

manifiesto la paradoja de esta definición, ya que no se trata de un concepto cerrado. Los no-lugares 

y los lugares pueden ir cambiando, un lugar puede pasar a ser un no-lugar como veremos el caso de 

ciudades que tras la masificación del turismo pierden su iconicidad -lo analizaremos más adelante 

con el concepto de ciudad genérica de Koolhaas- o el caso de heterotopías de lugares sagrados que 

pasan a ser no-lugares como podría ser el caso de iglesias que acaban convirtiéndose en bibliotecas 

o incluso pista de skater (en Países Bajos se da lugar a este tipo de construcciones), lo que podemos 

ver es que los lugares pueden cambiar su identidad o incluso despojarse de ella. No obstante, 

también podría darse el caso  contrario en el que un no-lugar se convierte en un lugar. Este sería el 

caso de las diferentes cadenas comerciales que crea el capitalismo como los McDonald´s o tiendas 

de ropa como serían las del grupo Inditex. Aunque se encuentren ubicadas a lo largo de todo el 

mundo tienen una estética particular que las hace ser un lugar.


	 El no lugar a su vez se encuentra en ninguna parte, y la sociedad postmoderna es cada vez 

más productora de no lugares. Algunos autores señalan la tesis de que estos no lugares hacen que se 

deshumanice cada vez más la relación con el espacio. Masa Uzelac  señala que las relaciones 12

sociales en el entorno completamente urbano se reducen a interacciones efímeras entre pasajeros de 

tren o avión, clientes y proveedores de servicios en supermercados, centros comerciales, etc. El 

capitalismo de última etapa reemplaza la identidad individual por identidad de mercado, de modo 

que en esta relación los edificios pierden su historicidad y los habitantes de la ciudad pasan a ser lo 

que Katherine Gantz denomina flâneur posturbano , es decir se mueven entre estaciones de tren, 13

avión sin rumbo fijo entre la miseria de los espacios basura y el lujo de las ciudades europeas. El 

 Augé, M. op., cit.,p. 83.11

 Uzelac, Maša. “Urban Spaces, Non-Places and Bad Places: Intersections Between Theory and Fiction in the Writings 12

of Aldous Huxley and Michel Houellebecq”. Metacritic Journal for Comparative Studies and Theory 6.1 (2020): 
https://doi.org/10.24193/mjcst.2020.9.08 

 Gantz, Katherine. “Strolling with Houellebecq: The Textual Terrain of Postmodern Flanerie.” Journal of 13

Modern Literature, vol. 28, no. 3, 2005, pp. 149–61, doi:https://doi.org/10.1353/jml.2005.0037. 

	 Página 11



flâneur es un producto en última instancia del no-lugar. Esta figura surge así, en el siglo XIX 

cuando empieza el surgimiento de la locomotora y con ello las estaciones. El siglo donde aparecen 

los famosos pasajes comerciales que el filósofo Walter Benjamin teoriza en su obra El libro de los 

pasajes. Los no-lugares al igual que el flanêur surgen en el mismo momento, y como señala 

Katherine Ganz son el reflejo de la diferencia de clase: “La flâneurie necessitates a careful 

straddling of class divisions in which the working class most often serves as spectacle and, by way 

of theflaneurs narrative, the more affluent classes become theirspectators.”  
14

	 Es decir se necesita de una diferencia de clase para que el flâneur pueda proliferar en el 

espacio posturbano. El flâneur es la figura que transita en los nuevos espacios posturbanos. Entre 

los no lugares se identifica como la figura del extranjero o turista. Y este vaga entre la ciudad 

genérica , el espacio basura y se identifica con los no lugares. Esto es el reflejo del capitalismo 15

tardío, son el nuevo espacio post-urbano que surge del capitalismo. Un ejemplo del flâneur  

posturbano sería el que  destaca Ganz de la novela de Houellebecq: 


“The protagonist from his novel Platform, while waiting for his flight at Phuket airport in 

Thailand, observes that !more and more, the whole world would come to resemble an airport” 

(Houellebecq, Platform). This perfectly conceptualises Aug"#s idea that !the possibility of non-

place is never absent from any place” (Augé 107).” 
16

	 Asimismo, como hemos mencionado, la diferencia entre un no-lugar y un lugar es algo 

líquido, puesto que en un no-lugar  puede transitar en un lugar y a su vez puede pasar con el lugar. 

Atendiendo a los ejemplos anteriores vemos cómo el sistema dominante es el que marca el tipo de 

arquitectura y de uso que se le da al emplazamiento. De manera que el flâneur vaga mediante un 

mundo donde las relaciones socioeconómicas delimitan la producción del espacio urbano, estando 

este totalmente sometido a los deseos del poder. Lipovetsky señala en Tiempos Hipermodernos, que 

la sociedad actual es productora de no-lugares, borra la identidad del lugar pero crea otra identidad 

para el no lugar, con el fin de explotarlo en términos económicos. Véase en la siguiente cita:


“Ultramodernidad que revela sin embargo el creciente hincapié en el impacto económico de la 
conservación del patrimonio, en criterios de rentabilidad directa o indirecta en el seno de una 

 Ganz, K. Strolling with Houellebecq: The Textual Terrain of Postmodern “Flânerie”. Journal of Modern Literature, 14

Vol. 28, No. 3 (Spring, 2005). http://www.jstor.org/stable/25167531.p.150.

 Concepto que desarrolla el arquitecto Koolhaas que hace referencia a aquellas ciudades que pierden su esencia 15

histórica. Profundizaremos en ello en los siguientes apartados. 

 Uzelac, Maša. “Urban Spaces, Non-Places and Bad Places: Intersections Between Theory and Fiction in the Writings 16

of Aldous Huxley and Michel Houellebecq”. Metacritic Journal for Comparative Studies and Theory 6.1 (2020): 
https://doi.org/10.24193/mjcst.2020.9.08 
	 Página 12



esfera antaño animada por el culto a la Nación y al espíritu de la utilidad pública. La 
consagración de calles y el levantamiento de estatuas han sido reemplazados por con 
memoraciones explotadas por empresas editoriales o mediáticas que inundan el mercado con 
docenas de títulos nuevos, reediciones, historietas gráficas, películas y telefilmes. El 
monumento era antaño un símbolo y su conservación un fin en sí mismo: los gastos que supone 
se justifican hoy en nombre de sus repercusiones económicas, del fomento turístico o de la 
imagen mediática de las ciudades y las regiones.” 
17

	 Con el siguiente ejemplo de Lipovetsky podemos apreciar cómo la sociedad moderna crea 

espacios recreativos, pensados para ser consumidos, pero en cambio, descuida totalmente la 

identidad de las ciudades. Lipovetsky pone de manifiesto la paradoja de que las sociedades 

modernas son productoras de museos “de cualquier cosa”, pero como contrariamente pierden su 

identidad y memoria colectiva. El patrimonio urbano se desvaloriza y pasa a medirse en términos 

totalmente monetarios. Esto a su vez presupone la pérdida de heterotopías. Como analizaremos, las 

heterotopías son un producto de todas las sociedades antiguas, se presentaban como lugares 

sagrados. Mientras que, el no lugar, como hemos desarrollado, es un producto exclusivo de la 

postmodernidad. Veremos cómo el nuevo capitalismo busca desechar las heterotopías para crear 

nuevas construcciones propias del espacio posturbano. A su vez, iremos analizando cómo la 

proliferación de no-lugares produce una pérdida en la identidad del nuevo individuo postmoderno.


3. La evolución de las heterotopías: 

“La antesala de la consulta es un preludio del infierno donde nos asamos juntos en el purgatorio 
de la incertidumbre. Tal vez por eso todas las salas de espera se parecen tanto. El desfile 
unívoco de las sillas, el orden siempre parejo del mobiliario, la montaña de revistas, el rincón 
infantil de tres libros ilustrados y los cubos de colores, los grabados en la pared (Gauguin, Klee, 
Matisse), ese inventario preparado para el bienestar que ya conocemos de los hoteles de segunda 
y las clínicas: es como si quisieran quitarle individualidad a nuestra espera uniformándola.” 
18

	 Dos de los rasgos del espacio abstracto son la atemporalidad y la uniformidad. El tiempo se 

detiene dentro de ese margen del espacio y eso le concierne su aura mística, ya que es de los pocos 

espacios del sistema  neoliberal en los que el tiempo no está acelerado. Esta atemporalidad del 

espacio le dota de un carácter uniforme, al final todos los lugares de espera son iguales, en ellos  se 

cumple la misma función. El espacio abstracto por tanto, es un lugar de espera, de reencuentro que 

goza del anonimato de aquellas personas que se pierden en él con el único propósito de la espera. El 

 Lipovtesky, G. Tiempos hipermodernos. Barcelona. Analgrama.2004. pp.91-92.17

 Kohler, A. El tiempo regalado. Libros Asteroide. Barcelona. 2018.p. 59-60.18

	 Página 13



espacio abstracto es donde se acaban consolidando las nuevas relaciones urbanísticas delimitadas 

por el espacio económico imperante. Como veremos más adelante la proliferación de no-lugares y 

heterotopías está ligada a esta relación.


	 	 Dentro de estos espacios podemos distinguir varios tipos, pero nos centraremos en dos tipos 

y en aprenheder las diferencias entre los no-lugares y heterotopías. Además de distinguir ambos 

conceptos también veremos a lo largo del trabajo que la postmodernidad es productora de un nuevo 

tipo de construcciones, es más los no-lugares según el antropólogo Marc Augé: 


“La hipótesis aquí defendida es que la sobremodernidad es productora de no lugares, es decir, 
de espacios que no son en sí lugares antropológicos y que, contrariamente a la modernidad 
baudeleriana, no integran los lugares antiguos: éstos, catalogados, clasificados y promovidos a 
la categoría de 'lugares" de memoria", ocupan allí un lugar circunscripto y específico.” 
19

	 Como podemos ver los no-lugares son el resultado de la sobremodernidad y crean la paradoja de 

son espacios que no son considerados como lugares antropológicos en sí. Son el resultado de las 

dinámicas capitalistas del tránsito de personas y la falta de permanencia a un lugar concreto. La 

modernidad crea un mundo donde nacemos en clínicas y morimos en hospitales, frecuentamos en 

nuestro tiempo de ocio parques y centros comerciales, viajamos constantemente mediante trenes y 

estaciones. Al final, el resultado del neoliberalismo es que piensa los lugares para transitar y no el 

espacio como habitable. De ahí el gran número de no-lugares que encontramos y en los que 

transitamos. 


	 	 Grosso modo, podemos entender las heterotopías como no lugares, de hecho el antropólogo 

Augé dirá que estás son un producto de la sobremodernidad y que ambas pueden ser entendidas en 

términos generales de la misma forma. No obstante, debemos de añadir esta afirmación con cautela, 

ya que aunque muchas heterotopías podrían ser consideradas como no-lugares, las  heterotopías no 

son un producto de la modernidad. Se presentaban heterotopías en civilizaciones primitivas y éstas 

se han producido a lo largo de toda la historia.  Foucault en El cuerpo utópico las heterotopías es el 

primero en enunciar el concepto de heterotopía. Por medio de su análisis descubre las diferentes 

formas en las que se ejerce el poder, además analiza las primeras heterotopías y su papel social. 


	 	 El urbanismo ciencia que nace en el siglo XIX y que vela por el reparto de la ciudad y la 

distribución de territorio es el que crea las instituciones regularizadoras, se encarga de la creación y 

el desalojo de plazas con el objetivo de no dejar que indigentes tomen las calles. 


 Augé, M. Op.,cit.,p.82-83.19

	 Página 14



	 	 La creación de heterotopías es interesante para poder justificar como surgen las relaciones 

de poder en las sociedades modernas. Foucault toma conciencia de que el espacio es el eje principal 

de las sociedades modernas, en todas las civilizaciones han surgido heterotopías. A parte de su 

surgimiento una de las principales distinciones que diferencia a las heterotopías de los no-lugares es 

que las heterotopías no solo son espacios atemporales, sino que también modifican la relación con 

el sujeto. Una vez que el sujeto se relaciona con el emplazamiento de la heterotopía esto cambia su 

relación con el espacio y con el mismo. Las heterotopías han sido diseñadas como medio de ejercer 

poder en los individuos y modificar su relación con el espacio. Por ello estas siempre se producirán 

en todas las sociedades. Ahora analizaremos los diferentes tipos de heterotopías para demostrar que 

esto es una cualidad que todas las heterotopías presentan: 


	  Las primeras heterotopías -o heterotopías de crisis- eran lugares sagrados como podrían ser 

templos o iglesias. Este tipo de emplazamientos reciben el nombre de heterotopías de crisis debido 

a que son lugares que reflejan el estado de crisis de la sociedad, en palabras de Fragio: 


“No son, propiamente, espacios indiferentes a la crisis, sino lugares en que se movilizan y 
consuman energías y estrategias para confrontar las consecuencias de la crisis, donde se 
gestiona, administra y mantiene bajo control la realidad de la crisis dominante por doquier. 
Espacios, en suma, altamente ideosincrásicos en donde se despliegan toda suerte de fuerzas y 
prácticas de poder orientadas a contener y crear distancias respecto a la realidad omnipresente 

de la crisis.”                                                                                                                                               
20

	 Es decir las heterotopías de crisis reflejan las lógicas de poder de sociedades primitivas, son 

espacios que presentan una idiosincrasia, y sirven para canalizar la crisis del momento. Los templos  

(emplazamientos religiosos como iglesias o mezquitas) ocupan en este tipo de heterotopías un papel 

fundamental. La religión en las sociedades primitivas, era la mayor forma de ejercer poder y 

controlar la vida de los individuos, de forma que en una sociedad religiosa el templo era el edificio 

más importante y era capaz de cambiar las dinámicas sociales y consolidar los estamentos sociales. 

A medida que las sociedades se van secularizando, el papel del templo pierde importancia y por 

tanto como señala Foucault las utopías de crisis pierden importancia. 


	 Sin embargo, ello no quiere decir que el poder que se ejercía en las heterotopías de crisis haya 

sido abolido, al contrario, hoy en día este tipo de heterotopías han sido sustituidas por las 

heterotopías de desviación. Este concepto hace referencia a todas las instituciones disciplinarias 

como cárceles, psiquiátricos o centros educativos en los que se ejerce el poder disciplinario. Las 

 Fragio, A. “Estudios culturales. Heterotopías de crisis”. La Torre del Virrey: revista de estudios culturales. Nº15. 20

2014. p. 46. 
	 Página 15



heterotopías de desviación reciben su nombre a que a ellas van a parar los individuos que no se 

adaptan a las normas sociales. 	 


Foucault en estos tipos de heterotopías distingue una serie de rasgos comunes, que presentan este 

modelo de edificaciones: 


1) Todas las sociedades son productoras de heterotopías: Como ya hemos explicado antes al 

introducir las heterotopías de crisis y desviación todas las sociedades son productoras de estos 

emplazamientos. 


2) Una sociedad puede cambiar el funcionamiento de una heterotopía: Foucault señala que las 

heterotopías se construyen para cumplir una función concreta y esta puede varias a lo largo de 

los siglos. Pone el ejemplo del cementerio; antes los cementerios se ubicaban en la iglesia y a 

partir del siglo XIX se trasladan a las afueras lo que supone una forma de “ateísmo” a la muerte 

desvinculándola de todo el carácter religioso. 


3) Tienen el poder de yuxtaponer diferentes lugares en el tiempo: Este ejemplo lo vemos en el 

teatro o en el cine donde mediante la puesta en escena se van originando diferentes escenas y 

situaciones. 


4) Están ligadas a recortes de tiempo: Foucault lo denomina como heterocronía es decir crean 

recortes en el tiempo actual. Foucault señala que: 


“De una manera general, en una sociedad como la nuestra, heterotropía y heterocronía se 
organizan y se arreglan de una manera relativamente compleja. Están ante todo las heterotopías 
del tiempo que se acumulan al infinito, por ejemplo los museos, las bibliotecas; museos y 
bibliotecas son heterotopías  las cuales el tiempo no deja de amontonarse y encaramarse en la 
cima de sí mismo,” 
21

5)  Suponen un sistema de apertura y cierre: Que al mismo tiempo las aísla y las torna y 

penetrables. Para poder entrar en la heterotopía hay que someterse a una serie de rituales, 

como podría ser rezar en un templo, o el proceso previo al que se somete el reo cuanto entra a 

prisión.


6) Las heterotopías siempre cumplen una función en el espacio: Como ya hemos señalado 

anteriormente, las heterotopías están pensadas para que por medio del espacio se modifique el 

comportamiento del sujeto. Foucault diferencia entre las heterotopías de ilusión y las de 

compensación. Las primeras crean un espacio de ilusión que cumple la función de denuncia 

de la vida real. Este es el efecto que cumplían la mayoría de heterotopías de crisis. Mientras 

 Foucault, M. El cuerpo utópico Las heterotopías. Edición nueva visión. Buenos Aires. 2009.p.76.21

	 Página 16



que el segundo tipo hace referencia a heterotopías que crean un espacio ilusorio tan perfecto 

que se contrapone con el espacio real. Foucault menciona el caso de las colonias, donde la 

ciudad se disponía de forma organizada que chocaba con las ciudades de origen de los 

colonos. 


	 La última característica de las heterotopías, será de vital importancia para entender el siguiente 

apartado. Ya que como analizaremos el sistema económico juega con la creación de espacios 

ilusorios para imponer el capitalismo de consumo. 


	 Foucault señalaba que las heterotopías de desviación son producto de las sociedades 

contemporáneas y que en última instancia reflejan la disolución del poder.  A pesar de que el 

análisis de Foucault es el primero en exponer el concepto de heterotopía y analizar cómo el poder 

configura el espacio urbano, no analiza las nuevas formas emergentes del poder que son producto 

del neoliberalismo. Las heterotopías han estado presentes en todas las sociedades pero la 

postmodernidad ha creado nuevos tipos de heterotopías que podrían ser clasificadas como no-

lugares. Como veremos, esta serie de nuevas heterotopías podrían ser consideradas como 

intersecciones en el espacio que no presentan ninguna identidad. 


3.2. El centro comercial. Una nueva ventana al capitalismo de consumo: 

	 Dehaene hace un análisis de las nuevas formas de heterotopías completando el análisis que 

realiza Foucault con su obra Le space et les autres, pero en el siguiente trabajo nos centraremos en 

exponer el centro comercial como el nuevo Ágora. Los centros comerciales son espacios 

concurridos de tiendas con una identidad marcada -como hemos explicado antes las cadenas 

comerciales consiguen crear una identidad- pero a pesar de ello, son no- lugares. El centro 

comercial es una heterotopía que está formada por varias tiendas que presentan esta particularidad, 

además adoptan elementos de la cultura de la zona. Y siempre se les dota de una zona recreativa de 

descanso, ya pueda ser un jardín con zonas para descansar sillones. Esta falsa familiaridad que 

tienen los centros comerciales tiene una claro objetivo:


“Esta ficticia conversión del espacio privado en público encubre, en realidad, una serie de 
formas de exclusión que no hacen otra cosa que recordar de modo pertinaz su carácter privado y 
difundir un prototipo de clientela deseada que sirve de instrumento disuasorio para quien se 
desvíe del modelo.” 
22

	 Con la siguiente cita destacaremos dos ideas importantes: las heterotopías acaban creando esta 

ambigüedad, ya que son capaces de que el espacio público intrínseco a su valor principal se 

 Rodríguez Lestegás, F. “La estrategia socioespacial de las heterotopías: ¿el poder organiza espacios de exclusión o de 22

fijación?”Xeográfica. Nº 6.2006.
	 Página 17



convierta en un espacio privado ficticio. A pesar de ello, ocupa un papel muy importante en la vida 

social de los individuos. Es la paradoja de las heterotopías capitalistas, por un lado consiguen crear 

una identidad y una historia para conseguir que el cliente se sienta en una atmósfera familiar, pero 

también consiguen que el centro comercial sea un punto de encuentro entre personas.


Es en última instancia la capacidad que tienen las utopías de yuxtaponer varios lugares a la vez 

llevada al extremo. De hecho Dehaene señala:


“The mall as heterotopia is a place of $public otherness"%on the inside of a privatized $public 

space". The mall is a heterotopian convergence of museums and libraries with their $indefinitely 

accumulating time"% and festival sites, fairgrounds that are far more transitory. The malls are, 

indeed, $compressed, packaged environments that seem to both abolish time and culture, that 

appear somehow to be both temporary and permanent” 
23

	 El centro comercial es un espacio público donde se superponen una sucesión de tiendas que 

crean una sensación de suspensión en el tiempo. Es un entramado que al igual que todos los no 

lugares conserva esa atemporalidad. 


	 En segundo lugar, este tipo de heterotopías ayuda a perpetuar la diferencia de clase. Aunque no 

sea algo aparente debido al atractivo que nos crea la atmósfera del centro comercial, estas defienden 

un ocio que se basa en el consumo. Es decir, las actividades del centro comercial presuponen dos 

cosas: un poder adquisitivo amplio para poder participar en la dinámica consumista. Y lo segundo 

tiempo libre para poder ir. Y no solo eso, los centros comerciales suelen estar construidos a las 

afueras de las ciudades y están pensados para ser de fácil acceso con un vehículo, de manera que 

condicionan que las personas que deseen ir tengan un vehículo propio. 


	 La idea del centro comercial y del capitalismo de consumo comienza en los albores de principios 

del siglo XX. El antecesor de los centros comerciales serían los pasajes comerciales que surgen 

París. Walter Benjamin cuando teoriza esta nueva edificación señala también el carácter atemporal, 

como al adentrarte en las galerías comerciales se crea una atmósfera especial. Lo que lo podríamos 

comparar a las heterotopías de crisis y de desviación. Benjamin señala respecto al modelo de 

consumo de los pasajes : 


“Estas imágenes son imágenes desiderativas, y en ellas el colectivo busca tanto superar como 
transfigurar la inmadurez del producto social y las carencias del orden social de producción. 

 Dehaene, M. Heterotropia and the City. Public space in a postcivil society. Routledge. Londres.2015. p.137.23

	 Página 18



Junto a ello -se destaca en estas imágenes desiderativas el firme esfuerzo por separarse de lo 
anticuado —lo que en realidad quiere decir: del pasado más reciente-.” 
24

	 Los pasajes surgen en el París a finales del siglo XIX con la aparición de la industria textil, son 

una nueva forma de consumo y con ellos se instaura el neoliberalismo. Las arquitecturas de 

heterotopías en el neoliberalismo cumplen la función de favorecer el consumismo como es el caso 

del centro comercial, al crear una atmósfera  especial que  favorece al  consumismo. 


	 Con este ejemplo, podemos ver cómo las heterotopías anteriores que teorizaba Foucault se han 

ido perdiendo y han dejado paso a un nuevo modelo de heterotopías que buscan conservar los 

rasgos anteriores pero que realmente resultan ser no-lugares. En las sociedades modernas también 

se da el caso inverso, de lugares que tenían una identidad particular pero que debido a la 

explotación masiva y a valorar el potencial económico de las ciudades han perdido toda su 

identidad. Este será el caso de la ciudad genérica. 


3.3. Ciudad genérica y espacio basura:  
Rem Koolhaas ilustra cómo funciona el plano urbanístico mediante los conceptos de 

“espacio basura” y “ciudad genérica”. Nuevas formas que surgen tras el declive y la posterior 

muerte del  del urbanismo. Reina la estética del caos, Koolhaas señala:


“Si ha de haber un !nuevo urbanismo”, no estará basado en las fantasías gemelas del orden y 

la omnipotencia, sino que será la puesta en escena de la incertidumbre; ya no se ocupará de la 
disposición de objetos más o menos permanentes, sino de la irrigación de territorios con posi- 
bilidades; ya no pretenderá lograr unas configuraciones estables, sino crear campos habilitantes 
que alberguen procesos que se resistan a cristalizar en una forma definitiva; ya no tendrá que 
ver con la definición meticulosa, con la imposición de límites, sino con nociones expansivas que 
nieguen las fronteras, no con separar e identificar entidades, sino con descubrir híbridos 
innombrables; ya no estará obsesionado con la ciudad, sino con la manipulación de la 
infraestructura para lograr interminables intensificaciones y diversificaciones, atajos y 
redistribuciones: la reinvención del espacio psicológico.” 
25

El urbanismo clásico ha muerto y como tal se despliega un nuevo concepto de ciudad que no juega  

con la planificación sino que buscará redefinir la ciudad, se desplegará sin límites hacia nuevas 

formas de arquitectura y ciudad. Este nuevo modelo de ciudad estará ligado plenamente a intereses 

monetarios, se trata de sacar la mayor rentabilidad en el menor espacio posible. Las nuevas 

 Benjamin, W. Libro de los pasajes. Akal. Madrid. 2005.p.3824

 Koolhaas, R. Acerca de la ciudad. Editorial Gustavo Gili. Barcelona. 2014. p.17.25

	 Página 19



ciudades crean una paradoja curiosa en la que operan los conceptos de “ciudad genérica” y “espacio 

basura”:


1)”ciudad genérica”: El consumo desenfrenado, la creación de tiendas de lujo y centros 

comerciales, el incesable flujo de turistas en las grandes ciudades, aparición de los restaurantes de 

fast food, la pésima gestión del patrimonio histórico confieren a las ciudades turísticas el mismo  

aspecto que el de un aeropuerto. Koolhaas compara por analogía los centros de las ciudades con   

aeropuertos. Las ciudades han perdido totalmente su esencia y se han convertido en ciudades 

genéricas. Véase en la siguiente cita: 


“2.4 A veces, una ciudad antigua y singular, como Barcelona, al simplificar excesivamente su 
identidad, se torna Genérica. Se vuelve transparente, como un logotipo. Lo contrario no sucede 
nunca..., al menos por ahora. 3.1 La Ciudad Genérica es lo que queda después de que grandes 
sectores de la vida urbana se pasaran al ciberespacio. Es un lugar de sensaciones tenues y 
distendidas, de contadísimas emociones, discreto y misterioso como un gran espacio iluminado 
por una lamparilla de noche.” 
26

La identidad es algo difícil de mantener en las ciudades modernas, mientras que todo lo histórico 

pierde importancia en las ciudades, para preservar la identidad de esa ciudad se opta por la 

hipermasificación de los productos culturales. La identidad de las ciudades genéricas se convierte 

en un simulacro , en  una teatralización de lo que es “auténtico”. La identidad es una confusión al 27

perderse la historia de la ciudad en la masificación turística y racial. 


2) Espacio basura: El espacio basura surge con la formación de la ciudad genérica, son los 

deshechos que quedan de la modernización del espacio urbano. Es donde nadie quiere vivir, son los 

residuos de las ciudades, donde acaban los individuos que han sido exiliados del centro de las 

ciudades. Es la paradoja del nuevo urbanismo, se despoja al centro de las ciudades de su esencia, y 

de sus habitantes para dejar paso a la “ciudad genérica”.


	 El espacio basura también es el resultado de la globalización y de la rápida  urbanización de los 

países en lugares de desarrollo, son las ruinas que deja occidente en otras latitudes. Según el 

sociólogo Mike Davis: 


“Así pues, las ciudades del futuro se encuentran lejos del cristal y del acero con que las 
imaginaban generaciones anteriores de urbanistas: la realidad nos presenta un panorama de 
ladrillo sin cocer, paja, plástico reutilizado, bloques de cemento y tablones de madera. en lugar 

 Ibid., p.42.26

 Concepto utilizado por Baudillard que hace referencia a : La pérdida de realidad de los productos culturales y su 27

sustitución por imágenes artificiales. En resumen, critica la pérdida de realidad de las sociedades actuales. 
	 Página 20



de ciudades de luz elevándose hacia el cielo, la mayor parte del mundo urbano del siglo xxi se 
mueve en la miseria, rodeado de contaminación, desechos y podredumbre. De hecho, los 1.000 
millones de habitantes que ocupan las áreas urbanas hiperdegradadas, podrían mirar con envidia 
las ruinas de las sólidas viviendas de barro de Çatal Hüyük levantadas en Anatolia en el alba de 
la vida urbana hace nueve mil años.” 
28

	 Las postciudades son una mezcla entre rascacielos infinitos y vertederos en la periferia, el 

espacio basura arrasa la postmodernidad y nos empuja a un basurero sin precedentes. La postciudad 

se compone de espacio basura y un conglomerado de no-lugares. Es ese ecosistema donde coexisten 

el culto al capitalismo de consumo, frente a toda la pérdida de identidad general. Como señalaba 

Baudrillard, un simulacro donde se ha perdido el carácter de lo real. El espacio basura se caracteriza 

por esa estética caótica, supone el fin del urbanismo. Koolhaas describe el espacio basura como los 

restos de lo que queda de la ciudad, entendiéndolo como un estrato de capas. Las ciudades no 

responden a criterios de urbanización. El fin del urbanismo supone el crecimiento de las ciudades 

de forma desordenada donde los únicos criterios que sirven, son aquellos de carácter económico. El 

espacio basura tiene el objetivo de conseguir la mayor rentabilidad monetaria, y supone toda 

pérdida de la memoria histórica. “Las obras del pasado no se contemplan ya en el recogimiento y el 

silencio, sino que se «digieren» en unos segundos, ya que funcionan como objeto de 

entretenimiento de masas, como espectáculos atractivos, formas de diversificar el ocio y «matar» el 

tiempo.”   
29

	 Lamentablemente el espacio basura no solo supone la pérdida de identidad, y la proliferación de 

no lugares, también supone el crecimiento exponencial de la contaminación y el abandono de zonas 

del mundo que no son rentables. Son los campos de refugiados  y los vertederos de ropa . Es el 30 31

otro lado del globo al que occidente ignora en nombre del progreso. 


	 Ante esta emergencia ecológica algunos arquitectos han tratado de desarrollar nuevos modelos 

de arquitecturas más sostenibles que puedan salvarnos de la distopía que supone la postmodernidad. 

 Davis, M. Planeta de ciudades Miseria. Akal.Madrid.2006.p.32. 28

 Lipovetsky, G., op. cit., pp. 92-93. 29

 Juan Pablo Aris Escalena en su artículo “El lugar de los refugiados en la consideración antropológica” analiza en 30

profundidad la hipótesis de Augé de que los campos de refugiados son no-lugares y Aris llega a la conclusión de que la 
sobremodernidad ha supuesto la proliferación de estos emplazamientos. Lo que supone que estas edificaciones a pesar 
de su carácter efímero deberían ser considerados como lugares. Ya que dotan a los refugiados de una “patria” al no ser 
reconocidos como ciudadanos de su propio país ni de su país de acogida. 

 Los vertederos de ropa son un producto de la fast-fashion. El más grande se ubica en el desierto de Atacama (Chile) y 31

alberga cerca de 100000 toneladas de ropa. 
	 Página 21



Nuevos modelos como los condominios en Singapur que busca crear un clima propio que recree la 

ilusión de una forma de habitar más sostenible.


4. Heterotopías de compensación vs distopías urbanas. Arquitecturas 

de la ciudad posturbana:  


	 Las heterotopías -como hemos analizado- tienen la capacidad de integrarse en formas del espacio 

privado y desdibujar los límites con el espacio público. La sobremodernidad no solo es capaz de 

crear heterotopías que crean una falsa atmósfera privada como el caso de los centros comerciales. 

Se han ido dando la proliferación de nuevas arquitecturas como es el caso de los del condominio, 

una nueva forma de habitar el espacio. Esto sería una forma moderna de las llamadas heterotopías 

de compensación que propone Foucault en su análisis. Estas, como veremos, tienen la función de 

crear una atmósfera propia capaz de aislar a sus habitantes del nuevo espacio basura. En nuestro 

análisis nos centraremos en el caso de los condominios en la ciudad de Singapur, y las islas 

artificiales que se crean en Dubai: 


a) Condominio: 


 

View of Singapore from the condominium The Colonnade (photograph: Xavier Guillot). 

	 Nos centraremos en el caso particular de Singapur. Después de la independencia en 1965 el país 

se ve obligado a una reestructuración del territorio. Muchos autores conocen esta re-urbanización 

como un territorio de revolución. Lo cierto que la necesidad de edificar en las nuevas ciudades 

facilita que pueda crearse un espacio de ilusión. 


	 Página 22



	 En el caso concreto de los condominios se usan en muchas zonas como una forma de aislar  de la 

pobreza de la realidad, y acaban siendo una forma de separar a la población en función de la 

riqueza. No obstante, este no es el caso de Singapur, ya que la ciudad ofrece un clima seguro. 

Podríamos definir el condominio como una estructura que crea un clima propio, de hecho Dehaene 

señala: 


“The condominium estates form an $other"% residential space, complying with the notion of 

heterotopia. The strongly demarcated border enables a radical redefinition of the relation 
between public and private. In many countries, this separation finds its origin in security 
concerns. This is not the case in Singapore, which prides itself on its safe environment.” 
32

	 El condominio  se configura como una heterotopía al desdibujar la separación entre lo público y 

lo privado, ya que consiste en la propiedad conjunta de varias viviendas de lujo en la que los 

propietarios toman las decisiones de manera colectiva. En el caso de Singapur los condominios se 

articulan de tal forma que crean un paisaje de rascacielos creando así un ecosistema propio de la 

zona. En Singapur hay dos tipos de construcciones los slab block y los check blocks: “HDB 

planning produced a normative and highly repetitive built environ- ment. The housing landscape 

can be summarized by two types of buildings, called $slab blocks"% and $point blocks", with little 

variation from one New Town to the next.” 
33

	 La estructura de estas viviendas presenta otro rasgo típico de las heterotopías, la capacidad de 

superponer diferentes lugares en el tiempo. En muchos de los condominios puedes encontrar 

jardines, gimnasio, piscina, e incluso tienda. La idea es alejarse del caos urbano pero estando dentro 

de la ciudad, es una paradoja que presenta este tipo de viviendas de lujo que se expanden sobre todo 

el sudoeste asiático. 


	 Este tipo de viviendas podría asemejarse a la construcción del falansterio que propone el 

socialista utópico Charles Fourier, aunque debemos de reconocer que su objetivo es muy diferente; 

los socialistas utópicos buscaban crear una comunidad autogestionada que funcionara al margen del 

exterior, mientras que los condominios actuales buscan alejarse de la pobreza y rodearse en un 

clima de lujo. 


 Dehaene,M.,op.,cit.p.180.32

 Dehaene,M.,op.,cit.p.179. 33

	 Página 23



b) Islas artificiales en Dubai. La “nueva Europa”:


  


Model of ‘The World’, Dubai (photograph: Armin Linke). 


	 Desde la segunda mitad del siglo XX Dubai ha sido objeto de un importante proceso de 

urbanización, que ha servido como experimento social. Las diferentes construcciones en Dubai han 

creado un clima de lujos y excesos que hace que la ciudad sea objeto de estudio como una posible 

heterotopía, aunque nosotros solo vamos a centrarnos en el caso de las islas artificiales 


	 El proyecto de construcción de islas artificiales en Dubai se inició en 2001, a través de Palm 

Jumeirah, la primera de las islas en ser acabada fue 2008. El espacio de Palm Jumeirah está 

destinado principalmente al uso residencial mediante viviendas de alto standing que tardaron menos 

de un día en ser vendidas. El acceso es únicamente por un puente que conecta esta urbanización con 

las islas a  la primera isla. Las 300 islas recrean cada una, una parte del mundo. Además de 

viviendas, Palm Jumeirah cuenta con apartamentos, villas, hoteles de lujo y centros comerciales. Si 

atendemos al análisis de Foucault este tipo de edificaciones serían heterotopías ya que cuentan con 

sistema cerrado de cierre y apertura. Además no solo eso sino que en medio del océano crean un 

clima de lujo que le aísla de la realidad, serían  heterotopías de compensación y recuerdan 

claramente al ejemplo de las colonias. No solo por la ilusión de volver a recrear un nuevo mundo, 

sino que estos nuevos territorios plantean la posibilidad de crear una nueva forma de gobierno y la 

esperanza de un proyecto político. De hecho como explica el autor en este tipo de heterotopías 

confluyen los valores del islam con el capitalismo salvaje. Y no solo eso sino que en aras de 

mantener la seguridad hay cámaras grabando todo el tiempo en las islas lo que recuerda al 

panóptico de Foucault.


Petti señala que estas nuevas comunidades que en un principio querían buscar una alternativa a la 

sociedad actual acaban convirtiéndose en distopías modernas. Las islas acaban por ser una forma de 
	 Página 24



perpetuar la desigualdad de clases y convertirse en verdaderos panópticos en los que no existe la 

libertad de expresión. 


c) Aldeas urbanas  :
34

Casco antiguo de Nantou. Imagen de Urbanus. 2017.


	 Entre los grandes rascacielos del sudoeste asiático se esconde la miseria de miles de personas 

que viven en los suburbios frutos de la rápida globalización. Sería el caso de las aldeas urbanas de 

China. Una aldea urbana es una aldea que tras el rápido crecimiento de las áreas urbanas en china 

queda integrado dentro de la ciudad. A pesar de integrarse en el la extensión del área urbana, quedan 

separadas de las ciudades creando un ambiente totalmente separado de estas. Mientras que los 

nuevos planes de urbanismo apuestan por aceras y calles más anchas y edificios más altos, las 

aldeas urbanas son lo contrario urbanísticamente. Estas se caracterizan por estrechos callejones 

concurridos por talleres o tiendas de comestibles que hacen que conserve ese aura de antigua aldea. 


 Chaolin Gu, Mingjie Sheng. “Características espaciales y cambios recientes en las aldeas periurbanas de «La tribu de 34

las hormigas» en Beijing: Los casos de estudio de Tangjialingy Shigezhuang”. Documents d’Anàlisi Geogràfica, vol. 
63/2. 2017.


	 Página 25



Las aldeas urbanas son una fusión atemporal entre el pasado y el futuro, a pesar de estar integradas 

en el paisaje urbano reflejan la rápida urbanización de los mayores centros económicos de China.  
35

	 Son espacios de resistencia que luchan diariamente contra el gobierno chino y los nuevos planes 

urbanísticos que buscan su demolición en nombre del crecimiento urbano. Además reflejan las 

desigualdades de clase; Las condiciones de salud en las aldeas urbanas son muy malas, las familias 

viven hacinadas en pequeños departamentos, mientras que las altas esferas habitan en los 

rascacielos. 


	 Este tipo de heterotopías, sería el caso contrario a los condominios de Singapur, las aldeas 

urbanas son el “espacio basura” que resulta del crecimiento exponencial de la ciudad. Son 

heterotopías de ilusión que crean un espacio totalmente diferente al de las ciudades desarrolladas. 

Con estos dos últimos casos, podemos ver como los proyectos de heterotopías de compensación 

acaban tornando en distopías. En el caso de las islas artificiales de Dubai vemos como por medio 

del control y la vigilancia excesiva un proyecto de construir una mejor ciudad acaba por convertirse 

en un panóptico.  En el caso de las aldeas urbanas ocurre lo contrario, vemos como el crecimiento 

urbano salvaje arrasa con el pasado de las ciudades, destruyendo la memoria histórica. Estos 

emplazamientos son una forma de conservación, y permiten que la clase obra pueda seguir 

habitando en el centro de las ciudades. 


Conclusión:  
	 En el siguiente trabajo hemos abordado dos cuestiones principales, por un lado la crítica 

terminológica a los conceptos utilizados en la década de los noventa para referirse a aquellos 

espacios públicos de tránsito como son los no-lugares y heterotopías que como hemos visto son 

demasiado ambiguos y difíciles de delimitar debido a su potencial y amplitud. Pero si podemos 

afirmar algo -en el siguiente análisis- es que los no lugares al final son punto de intersección de 

individuos, no están hechos para ser habitados ni para modificar el comportamiento de los 

individuos mediante el espacio. Mientras que las heterotopías son emplazamientos que modifican el 

comportamiento de los individuos por medio del espacio.


	 Desde los comienzos de la civilización los seres humanos hemos ocupado el espacio público 

creando heterotopías de crisis, que actuaban como  emplazamientos sagrados,  lugares en los que el 

 Las ciudades chinas que poseen mayor número de aldeas urbanas son las que crecieron más rápido. Estas ciudades 35

son Pekín, Cantón y Shenzhen. 
	 Página 26



tiempo se congelaba y se superponía en una serie de instantes. Su función desde el punto de vista 

antropológico era crear lugares de tránsito en los que los individuos pudieran refugiarse del caos de 

las ciudades. 


	 Tras el auge del capitalismo las heterotopías de crisis dejan paso a otro tipo de heterotopías, 

Foucault señalaba que estas eran las heterotopías de desviación, que ejercían como instituciones 

cuya función era la de regular la conducta de los individuos, este tipo de heterotopías son las 

instituciones penitenciarias, o sanatorios, el colegio, etc. Al final la interpretación más actual que 

tenemos es la del escritor Dehaene donde sitúa que las heterotopías tras el auge del neoliberalismo, 

se utilizan como una forma de crear una átmosfera propia, desdibujando los límites de lo público y 

lo privado.


	 Las anteriores heterotopías se han perdido, la postmodernidad ha destruido las heterotopías 

anteriores y las ha sustituido por no-lugares. La ciudad genérica y el espacio basura son el claro 

ejemplo de este proceso, en el que se pierde la memoria e identidad histórica de las ciudades, para 

dejar paso a no-lugares y nuevas heterotopías que sustentan el capitalismo de consumo. 


	 En el caso de las nuevas heterotopías en este trabajo hemos distinguido en dos tipos las 

heterotopías de ilusión y las de remplazo. Las del primer tipo se sustentan con estructuras como el 

centro comercial, que crean un espacio de ilusión y una falsa sensación de familiaridad. Esto se 

debe a que proporcionan una identidad falsa tematizando la zona y creando espacios mas cómodos.  

Esto produce una confusión entre el espacio público y privado. El neoliberalismo busca la evasión 

del sujeto, de ahí que las heterotopías estén en auge y constituyan una gran parte del espacio 

público. Las heterotopías de compensación se dan en ciudades del sudoeste asiático de rápida 

edificación dando lugar a condominios o aldeas urbanas. Las islas artificiales y estas heterotopías de 

compensación derivan en distopías al quedar sometidas al neoliberalismo atroz y a la vigilancia 

excesiva. 


	 Podemos comprobar cómo las heterotopías aumentan y crean en las propias ciudades 

espacios que desarticulan las nociones espacio-temporales convencionales, y que no están pensados 

para ser habitados por los individuos. Mientras los rascacielos proliferan, el espacio de aldeas 

urbanas y favelas se demuele para dejar paso a una edificación masiva, que no cuida las necesidades 

de los habitantes, el espacio basura que definía Koolhaas, es esa mezcla de rascacielos y favelas.  


	 Si las utopías están en auge es porque el sistema neoliberal busca esa evasión del espacio 

urbano, la desocupación del espacio público dando lugar a edificios genéricos. El fin del urbanismo 

	 Página 27



llegó como anticipaban otros autores con la creación de los centros comerciales y la ciudad 

genérica. Ahora habitamos en la postciudad, una ciudad que solo responde a intereses económicos, 

una ciudad donde la representación espacio está en mano de intereses económicos. En la gran 

mayoría de casos, el crecimiento exponencial de la postciudad no se produce de manera sostenible, 

las ciudades son los grandes focos de contaminación, como señalaba Davis la población urbana 

aumenta y esto supone que aumente la miseria y la contaminación. 


	 Las grandes ciudades se enfrentan al problema de la vivienda y de la pérdida del espacio 

público. En toda Europa aparecen movimientos de protesta ante estas nuevas situaciones del 

espacio posturbano, pero la única forma de solucionar esta situación es volver a rehabitar el espacio 

urbano  restando importancia a las ciudades. El urbanismo juega un papel crucial en el desarrollo de 

una ciudad habitable para todos. Tiene el poder de reconfigurar un modelo de ciudad más sostenible 

que vele por los intereses de todos los ciudadanos.


Bibliografía: 

- Augé, M. Los no lugares. Espacios del anonimato. Gedisa editorial. Barcelona. 2000.


-  Aris Escarcena, Juan Pablo. 2021. “El «lugar» de los campamentos de refugiados en la conside- 

ración antropológica”. Disparidades. Revista de Antropología 76(2): e027. doi: <https://doi.org/

10.3989/dra.2021.027>. 


- Baringo Ezquerra, D. “La tesis de la producción del espacio en Henri Lefebvre y sus críticos: un 
enfoque a tomar en consideración”. Quid 16. N°3. 2013.


- Benjamin, W. Libro de los pasajes. Akal. Madrid. 2005.


- Davis, M. Planeta de ciudades Miseria. Akal.Madrid.2006.


- Dehaene, M. Heterotropia and the City. Public space in a postcivil society. Routledge. 

Londres.2015.


- Fragio, A. “Estudios culturales. Heterotopías de crisis”. La Torre del Virrey: revista de estudios 

culturales. Nº15. 2014.


- Foucault, M. El cuerpo utópico Las heterotopías. Edición nueva visión. Buenos Aires. 2009.


-  Koolhaas, R. Acerca de la ciudad. Editorial Gustavo Gili. Barcelona. 2014. 


-  Kohler, A. El tiempo regalado. Libros Asteroide. Barcelona. 2018.


	 Página 28



- Krzysztof Z. Jankowski (2022): Negotiating the global–urban: consumer flows in two Hong 

Kong retail sites, Territory, Politics, Governance, DOI: 10.1080/21622671.2021.2013306.


-  Lefebvre, H. La producción del espacio. Capitan Swing.Madrid. 2013.


& Lipovetsky, G. Tiempos hipermodernos. Barcelona. Analgrama.2004


- Lynch, K. La imagen de la ciudad. Edición Gustavo Gili. Barcelona. 2008.


& Martinez-Millana, E y Canovas, A. “The panopticon prison as a !social condenser”: The study of 

the project for De Koepel prison by Rem Koolhaas/OMA (1979-1988)”. Volume 11, Issue 1, 

February 2022. https://doi.org/10.1016/j.foar.2021.08.004.


- Sassen Saskia. La ciudad global. Olacchi. Quito.2011. 


& Smith, N. Desarrollo desigual. Naturaleza,capital y producción del espacio. Madrid. Traficantes 

de sueños. 2008.


- Uzelac, M. Urban Spaces, Non-Places and Bad Places: Intersections Between Theory and 

Fiction in the Writings of Aldous Huxley and Michel Houellebecq. Metacritic Journal for 

Comparative Studies and Theory 6.1 (2020): https://doi.org/10.24193/mjcst.2020.9.08. 

	 Página 29

https://www.sciencedirect.com/journal/frontiers-of-architectural-research/vol/11/issue/1
https://doi.org/10.24193/mjcst.2020.9.08

	Introducción:
	1. La organización del espacio. Una relectura  de Lefebvre.
	2. Conceptualización lugares y no lugares.
	3. La evolución de las heterotopías:
	3.2. El centro comercial. Una nueva ventana al capitalismo de consumo:
	3.3. Ciudad genérica y espacio basura:
	4. Heterotopías de compensación vs distopías urbanas. Arquitecturas de la ciudad posturbana:
	Conclusión:
	Bibliografía:

