
2023 9

Daniel Lema Vidal

La antropología visual desde una
perspectiva fenomenológica. La
corporalidad en la metodología

etno-fílmica observacional

Director/es
Rodríguez Suárez, Luisa Paz



© Universidad de Zaragoza
Servicio de Publicaciones

ISSN 2254-7606



Daniel Lema Vidal

LA ANTROPOLOGÍA VISUAL DESDE UNA
PERSPECTIVA FENOMENOLÓGICA. LA

CORPORALIDAD EN LA METODOLOGÍA ETNO-
FÍLMICA OBSERVACIONAL

Director/es

Rodríguez Suárez, Luisa Paz

Tesis Doctoral

Autor

2022

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA
Escuela de Doctorado

Programa de Doctorado en Filosofía





Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan http://zaguan.unizar.es 

 

 
 

TESIS DOCTORAL 
 

 

La antropología visual desde 

una perspectiva fenomenológica 
 

La corporalidad en la metodología 

etno-fílmica observacional 

 

 
Autor 

Daniel Lema Vidal 
 

 

Directora 

Luisa Paz Rodríguez Suárez 
 

 

Unidad Predepartamental de Filosofía 

Facultad de Filosofía y Letras 

2022 

 

 
 



 

 

 

 

2 

  



 

 

 

 

3 

 

 

 

 

 

 

 

A mi familia, que ha surgido en este tiempo: 

Laura, minita, y nuestros hijos, Alejandro y Diego, 

por sostenerme con ternura y comprender. 

 

 

 

A mi abuela Maritere, 

que este año nos dejó un vacío inmenso. 

 

A mis padres, Ramón y Marián, y a mi hermano Jorge, 

por su fe ciega y apoyo incansable. 

 

A mi abuela Nieves, por su aplomo y buen humor, 

y a mi madrina, Pili grande, por su corazón. 

  

A mis suegros, Luis y Carmen, 

por su generosidad y cariño. 

 

A mi abuelo Jesús, 

a quien más quise en mi niñez. 

 

A mis bisabuelos de Berbia, 

porque su recuerdo me sitúa en el mundo. 

  



 

 

 

 

4 

AGRADECIMIENTOS 
 

 

Mi agradecimiento a las siguientes personas importantes de mi vida que, de una u 

otra forma, han contribuido a que estas páginas tengan un principio y un fin. 

En Zaragoza: Luisa Paz Rodríguez Suárez, mi directora, por cómo se ha brindado 

y por su paciencia, por confiar en mí y en el proyecto, por iluminar el camino de forma 

maestra, compartiendo con generosidad sus experiencias de vida, de las que tanto he 

aprendido. Roberto Ballester Corres, mi compañero y amigo, por acompañarme en el 

trayecto. Mis cuñados Luis y Ana, Álvaro y Marta, y mis sobrinos, Javi, Nora, Jimena y 

el que está por nacer. Juan Velázquez. Ezequiel Ramón Pinat. Manuela Sánchez, José 

Ángel Delgado, Carlos Val, Antonio Céspedes. Pepe Cerdá. Leonor Bruna. Gaspar 

Mairal. Pedro Loscertales. Y, por supuesto, la Diputación General de Aragón. 

En Mánchester: Sander Hölsgens, Paloma Yañez Serrano, Benjamín Rocamora, 

Eugenio Giorgianni, José Fajardo, Clara Kleininger, Stefania Villa, Lana Askari, 

Angélica Cabezas. Michaela Schäuble, Andrew Lawrence, Andrew Irving, Lorenzo 

Ferrarini. Christopher Brown. 

En Edimburgo: Matthew Sowerby, por mostrarme las puertas y dejar meras pistas. 

Marcin Kurek, por nuestras magníficas conversaciones fregando platos. Jon Lee. 

Francisco Arévalo, Abraham Zapata, Victoria Huelin y Sandra Franco. 

En Salvador de Bahia: Angelo Reale, Joseba Sanz, María Ajuria y Claudia Asensi. 

Noelia Santos, Vavá y Rafael Muricy. Unai, Irati, Maitane, Xandra y Leixuri. 

En Tesalónica: Miguel Pinto, Lupe Pérez, Andrés Jacobo, Mauro Monso, Andy 

Hentschel, Ricca Elia, Udo, Sofía, Ricky, Jaime, Aitor, Güray. Y Anabela, por 

inocularme la fotografía. 

En Vigo: Quique Touriño. Pablo Ruibal Vidal, primo y hermano. Edgar Arufe, 

Carlos Daniel Lorenzo Vázquez, Diego Manuel Rodríguez, Alejandro Lorenzo Casas, 

Guillermo Teimoy, Marco Fandiño, Andrea Fernández, Iria Traba. Isidro, Trillo. 

Villegas, Quique, Barreal y Pancho. Edu, Jorge, Poli, Clavo y Tesito. Paloma, Alicia y 

Txeli. Elena Fissenewert. Alberto García Moya. Ana. La Tita. Y Rosa González Cobián. 

  



 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Does it end in conclusions which when they are referred back 

to ordinary life-experience and their predicaments, 

render them more significant, more luminous to us 

and make our dealings with them more fruitful?” 

 

John Dewey, en Experience and Nature (1925), 

acerca de la valía de cualquier filosofía. 

  



 

 

 

 

6 

 

 

RESUMEN ...................................................................................................... 9 

ABSTRACT ................................................................................................... 10 

INTRODUCCIÓN .......................................................................................... 11 

INTRODUCTION........................................................................................... 20 

CAPÍTULO UNO: De la antropología visual a la antropología de la 

corporalidad y la sensorialidad: una aproximación histórico-filosófica ..... 29 

Resumen de los contenidos y estructura 29 

1.1 Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres 30 

1.2 Sombras y luces de la producción etnográfica audiovisual del periodo funcionalista 43 

 1.2.1 El método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el de Rivers 43 

 1.2.2 Nanuk, el Esquimal (1922) de Flaherty: el primer docudrama de la historia del cine 47 

 1.2.3 Song of Ceylon (1934) de Wright: el ‘tratamiento creativo’ de la realidad 54 

1.3 El cine etnográfico durante el periodo cientificista: tres ejemplos, dos modelos antagónicos 61 

 1.3.1 Character Formation in Different Cultures: veinte años de objetivismo de Mead 61 

 1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de Rouch en los 50 76 

 1.3.3 The Ax Fight (1975) de Asch y Chagnon: el ocaso del modelo cientificista 91 

1.4 La convivencia postmoderna entre el método artístico-experiencial y el científico 105 

 1.4.1 Forest of Bliss (1986) de Gardner y Leviathan (2012) de Taylor y Paravel 105 



 

 

 

 

7 

CAPÍTULO DOS: La antropología fenomenológica como antropología 

empírica de la corporización y la corporalidad ........................................ 120 

Resumen de los contenidos y estructura 120 

2.1 De la fenomenología a la antropología fenomenológica 122 

 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología 122 

 2.1.2 Tipologías de antropología fenomenológica 137 

 2.1.3 La corporalidad como fenómeno preobjetivo y otros principios de la antropología                  

fenomenológica 152 

2.2 Hacia una antropología empírica del cuerpo vivido 165 

 2.2.1 La relación entre el cuerpo vivido y el ser-en-el-mundo 165 

 2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en Merleau-Ponty 173 

 2.2.3 El ser-en-el-mundo como paradigma no-representacionalista 183 

CAPÍTULO TRES: La antropología sensorial y su método etnográfico: 

corporalidad sin corporización explícita ................................................... 187 

Resumen de los contenidos y estructura 187 

3.1 La antropología sensorial: los sentidos y el cuerpo como epistemologías 188 

 3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico 190 

 3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las ciencias sociales 200 

 3.1.3 Antropología de los sentidos, ¿o sensorial? La controversia entre Pink y Howes 204 

3.2 La etnografía sensorial como base para una metodología corporizada 219 

 3.2.1 La etnografía sensorial y la etnografía clásica: sustrato común y divergencias 221 

 3.2.2 Principios de la etnografía sensorial de Pink 229 

  



 

 

 

 

8 

CAPÍTULO CUATRO: Hacia una antropología del ritmo corporizado según la 

antropología modal de Laplantine ........................................................... 237 

Resumen de los contenidos y estructura 237 

4.1 La antropología modal de Laplantine como antropología del ritmo 238 

 4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: una genealogía del 

cuerpo para la antropología sensorial 243 

 4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la antropología modal 257 

 4.1.3 El modelo coreográfico: el lenguaje como sujeto 261 

 4.1.4 La corporalidad en Csordas y en Laplantine: breve descripción comparativa 266 

4.2 La antropología rítmica de Laplantine: la subversión epistemológica de la cámara 270 

 4.2.1 Dos modelos del ritmo: lo sensible para Laplantine ante lo estructural para Lefebvre 279 

CAPÍTULO CINCO: Principios metodológicos para una etnografía corporal, 

corporizada y rítmica a través del cine observacional ............................. 285 

Resumen de los contenidos y estructura 285 

5.1 Epistemologías antropológicas y modelos de conocimiento 286 

 5.1.1 El conocimiento etno-fílmico en el marco epistemológico textual de la antropología 301 

5.2 Una perspectiva fenomenológica del cine observacional desde la corporalidad 310 

5.3 Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional 316 

CONCLUSIONES ......................................................................................... 338 

CONCLUSIONS ........................................................................................... 348 

BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................... 358 

FILMOGRAFÍA ........................................................................................... 375 

 



 

 

 

 

9 

RESUMEN 

 

Esta tesis doctoral pretende contribuir a sentar las bases de una metodología etno-

fílmica observacional que otorgue centralidad epistemológica a los ritmos corporizados. 

Dado el objetivo, se propone primero, mediante ejemplos paradigmáticos de la historia 

de la antropología visual, una revisión crítica sobre la forma en que el cine ha sido 

ampliamente concebido como herramienta de investigación descorporizada. En el 

segundo capítulo, la tesis elabora la antropología fenomenológica como una antropología 

de la corporización, a través de la aplicación empírica, por parte de Thomas Csordas, de 

las nociones existenciales del ‘cuerpo vivido’ de Merleau-Ponty y el ser-en-el-mundo de 

Heidegger —nociones previamente orientadas por Luisa Paz Rodríguez Suárez. Una vez 

desarrollado el cuerpo como epistemología, la tesis vira, en el tercer capítulo, hacia la 

antropología sensorial, heredera postmoderna de la antropología visual, para explorar su 

metodología etnográfica sensorial y así constatar que, si bien la corporización no está 

adecuadamente elaborada para nuestros propósitos, nos ofrece una estructura en la que 

implementar los desarrollos previos sobre corporización. Con la finalidad de integrar la 

ritmicidad en la corporalidad, el cuarto capítulo se aproxima a la antropología modal o 

del ritmo de François Laplantine, quien nos urge a concebir el cuerpo como 

transformativo y rítmico en lugar de un atributo estático de la existencia (como propone 

el cartesianismo), proponiendo además que la forma más adecuada de explorarlo es 

mediante el cine. Finalmente, la tesis alcanza su objetivo en el quinto capítulo, que es 

reelaborar —mediante el análisis crítico de los principios de estilo del cine 

observacional— una metodología etno-fílmica observacional en la que el cuerpo rítmico 

no es solo un objeto a estudiar, sino la vía epistemológica para explorar las actitudes 

corporizadas y prácticas corporales del etno-cineasta. 

 

Palabras clave (8): antropología visual, antropología sensorial, antropología 

fenomenológica, antropología del ritmo, corporalidad, etnografía audiovisual, etnografía 

corporizada, cine observacional. 

  



 

 

 

 

10 

ABSTRACT 

 

This PhD thesis can be understood as a contribution to lay the foundations of an 

observational ethno-filmic methodology which epistemologically places embodied 

rhythms at its core. Given that purpose, the thesis provides firstly, via paradigmatic 

examples of ethnographic cinema, a critical account on the way film has been used, 

mainly in a disembodied manner, from the very beginnings of visual anthropology to this 

day. In the second chapter, the thesis elaborates phenomenological (empirical) 

anthropology as an anthropology of embodiment, through Thomas Csordas’ empirical 

application of the existential notions of the ‘lived body’ by Merleau-Ponty and 

Heidegger’s being-in-the-world —notions previously oriented by Luisa Paz Rodríguez 

Suárez. Once elaborated the centrality of the body as epistemology, the thesis switches, 

in the third chapter, to sensory anthropology, as the postmodern heir of visual 

anthropology, to explore its sensory ethnographic methodology which, in showing that 

embodiment is not rendered adequately for our purposes, provides though the structure 

upon which the notion of embodiment previously elaborated can be implemented. In 

order to integrate rhythmicality into corporeality, the fourth chapter approaches the modal 

anthropology (also referred as ‘rhythmic’) elaborated by François Laplantine, which 

urges us to conceive the body as transformative and rhythmical instead of a stagnant 

property of existence (as posed by Cartesianism), furthermore proposing that the most 

adequate way of exploring it is by means of filmmaking. Finally, the thesis reaches its 

original purpose in the fifth chapter, which is to rework —by critically analysing the 

practice-based principles of observational cinema— an observational ethno-filmic 

methodology in which the rhythmical body is not only an object to be studied, but the 

epistemological means to explore embodied attitudes and corporeal practices of the 

ethno-filmmaker. 

 

Keywords (8): visual anthropology, sensory anthropology, phenomenological 

anthropology, anthropology of rhythm, corporeality, audiovisual ethnography, embodied 

ethnography, observational cinema. 

 



 

 

 

 

11 

INTRODUCCIÓN  

 

Desde una perspectiva antropológico-filosófica, la presente tesis pretende ofrecer 

una doble fundamentación: por un lado, la de una antropología del ritmo (corporizado) y, 

por otro, la de su propia metodología ‘etno-fílmica’ mediante el cine observacional. Para 

comenzar a contextualizar la relevancia de estas fundamentaciones, debemos primero 

tomar perspectiva, de forma breve. La antropología social y/o cultural, como ciencia 

social, suele ser concebida como una actividad científica, a la postre teórico-intelectual, 

generadora de conocimiento (objetivo) que, en su forma moderna1, se nutre a su vez de 

un proceso previo de convivencia, intercomunicación e intercambio que denominamos 

‘etnografía’2, cuya consecución nos lleva de vuelta al plano intelectual. 

Ambas, la antropología y su metodología distintiva por excelencia, la etnografía, 

se desarrollaron durante largo tiempo bajo paradigmas —ya sea el funcionalismo, el 

estructuralismo o ciertas aproximaciones posestructuralistas y hermenéuticas— que 

privilegiaban modelos de conocimiento textual adecuados para satisfacer las pretensiones 

objetivistas de la antropología y la etnografía, al menos hasta el ‘giro reflexivo’ de los 

años ochenta3. Debido al clima textual y objetivista imperante, las prácticas etnográficas 

que incluían medios audiovisuales se veían relegadas a los márgenes de una variante 

disciplinar conocida como antropología visual. En ella, los usos audiovisuales en torno al 

cuerpo y los sentidos como objetos de estudio, pero sobre todo como epistemologías, eran 

eludidos o, al menos, encontraban serias resistencias para legitimarse —salvo casos 

aislados que fueron cambiando la pauta, si bien a contracorriente4. 

 
1 La antropología en su forma moderna surge en los años veinte del siglo pasado con la publicación de Los 

Argonautas del Pacífico Occidental (1922) de Bronislaw Malinowski, quien establece ciertos principios 

etnográficos todavía vigentes (el trabajo de campo, la observación participante y el estilo de escritura 

científico-literario). Si hemos enfocado la investigación en la antropología visual anglosajona es porque ha 

sido y es la predominante hoy en día metodológicamente. Para un análisis histórico de la antropología en 

España, véase Lisón Tolosana (2001, 2004). 
2 Esta exploración de la vida práctica de los sujetos investigados, denominada ‘etnografía’, consiste a 

grandes rasgos en el trabajo de campo —largas estancias conviviendo con los sujetos investigados—, la 

toma de notas en el cuaderno de campo y la redacción paralela y/o posterior de la etnografía en sí. 
3 El giro reflexivo en la antropología social y cultural (Clifford y Marcus 1986), debe comprenderse en el 

marco de la crisis de representación y autoría en la generación de conocimiento antropológico y etnográfico 

de los años ochenta del siglo veinte (Howes 2006). 
4 Como veremos en el primer capítulo, entre las pocas excepciones en los usos audiovisuales etnográficos 

que, desde los inicios modernos de la disciplina a finales del siglo diecinueve hasta casi finales del siglo 

veinte, consideraron los sentidos y el cuerpo como objetos de estudio, cabe destacar el segundo volumen 

de Reports of the Cambridge Anthopological Expedition to Torres Strait (1901) o Balinese Character: A 



 

 

 

 

12 

Así, la antropología visual, como subdisciplina de la social y cultural, operaba sus 

etnografías bajo los mismos paradigmas textuales que orientaban los intereses teóricos y 

etnográficos de su disciplina madre, esto es, estructuras de la socialidad o la cultura que 

no incluían la corporalidad y la sensorialidad ni como objetos de estudio ni como 

perspectiva epistemológica —se consideraba que la atención sobre la conformación 

cultural de la percepción sensorial y corporal entrañaba riesgos subjetivistas. De forma 

similar, los medios audiovisuales empleados en las etnografías de la antropología visual 

eran concebidos formalmente para ilustrar y explicar la cultura y la socialidad desde un 

argumentario teórico-textual, sin dejarse seducir por las posibilidades evocativas y los 

poderes sensibles del cine. Sin embargo, esta situación cambia con el advenimiento de 

posiciones posmodernas a las ciencias sociales y las humanidades, es decir, con los ‘giros’ 

corporal, fenomenológico y sensorial a finales del siglo pasado5 (Bull 2000; Spinney 

2006, 2007; Howes 2006; Ram y Houston 2015). 

En efecto, entre finales de los ochenta y principios del siglo veintiuno surgen y se 

asientan variantes disciplinares como la antropología fenomenológica6 y la antropología 

sensorial, cuyos intereses se centran, respectivamente, en la corporización y la 

sensorialidad como fenómenos perceptiva y culturalmente interrelacionados. En ese 

contexto, desde la antropología visual se propuso hace décadas que el cine debía ser 

‘deslengüificado’7, es decir, debía desembarazarse del modelo textual para alcanzar 

madurez epistemológica. En este contexto, el cine etnográfico, que producido bajo la 

antropología visual se regía en por paradigmas objetivistas o cientificistas que 

marginaban el cuerpo como medio y objeto de conocimiento, pasa a ser considerado, 

desde la etnografía sensorial, como un medio capaz de atender a la corporalidad y los 

sentidos no solo en su vertiente cultural, mediante la individualidad del colaborador 

 
Photographic Analysis (1942), entre otros que también se analizarán en el primer capítulo. En el caso del 

cuerpo y los sentidos como epistemologías pueden mencionarse como excepción a la norma el cine africano 

corporizado de Jean Rouch, en los cincuenta y sesenta, o la cinta Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner. 
5 Véase el subepígrafe 3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico. 
6 Por antropología fenomenológica nos referimos a la antropología que opera en el plano empírico, si bien 

desde una perspectiva fenomenológica o informada por principios onto-epistemológicos provenientes de la 

fenomenología (véanse Jackson 1996, Desjarlais y Throop 2011 o Ram y Houston 2015). Estos principios 

operativos, fenomenológicamente inspirados, serán analizados en el subepígrafe 2.1.3. 
7 Diez años después de la publicación de su conocido artículo Iconophobia, en el que clamaba contra la 

‘lengüificación’ del cine etnográfico (Taylor 1996, p. 82), Lucien Castaing-Taylor puso en marcha el SEL 

(Sensory Ethnography Lab) en Harvard, dedicado al impulso del cine etnográfico sensorial y corporizado, 

institucionalizando así, por primera vez, los giros sensorial, fenomenológico y corporal acaecidos en la 

antropología de forma gradual a partir del último cuarto del siglo veinte. 



 

 

 

 

13 

filmado, sino también en su dimensión social, en caso de que el foco se dirija a una 

comunidad. Al ser interpretado en términos de meta-reflexividad e intersubjetividad, el 

cine etnográfico se muestra además como medio inherentemente experiencial; desde el 

punto de vista del espectador, es una experiencia a través de otra experiencia; desde la 

perspectiva del antropólogo que filma, es una experiencia mediada por la cámara. 

El cine etnográfico cuenta con varias metodologías de cabecera: la observacional, 

la participante y la colaborativa, en orden de gradación incremental con respecto a la 

integración de la visión de los colaboradores en el proceso de producción y, por ende, en 

el resultado final. En otras palabras, si bien los colaboradores de la investigación suelen 

tener más capacidad de decisión sobre la representación final en los estilos participante y 

colaborativo, esto no implica que en el estilo observacional de hoy en día no exista una 

estrecha relación de confianza y colaboración entre realizador etnográfico y 

colaboradores. Las diferencias más patentes estriban, por tanto, no solo en la capacidad 

de decisión de los sujetos colaboradores sobre su propia representación, sino también en 

la explicitud con que esta colaboración es representada mediante y ante la cámara. 

Así, las tres metodologías, cada una en su estilo, son capaces de ofrecer, en mayor 

o menor grado, una representación experiencial de los mundos de la vida que asimilen y 

expongan la intersubjetividad y reflexividad propias de un proceso de generación de 

conocimiento que es, como mínimo, tan artístico e intersubjetivo como científico —en 

sentido sistemático no-objetivista. Por ello, las metodologías mencionadas están hoy en 

día consideradas como prácticas etnográficas epistemológicamente legítimas dentro de 

las antropologías visual, sensorial y fenomenológica —filiación que explicaremos de 

forma pormenorizada desde diversos ángulos8. Esta es la razón por la que proponemos 

una denominación propia: metodologías etno-fílmicas, es decir, aquellas que emplean, 

cualquiera de los tres estilos mencionados en su aproximación etnográfica. 

 
8 Si bien es cierto que los medios audiovisuales han sido legitimados después de los giros sensorial, corporal 

y fenomenológico, al concebir la percepción como epistemología no solo válida sino imprescindible —no 

sin antes haber reconocido que la generación de conocimiento es intersubjetiva (o , como proponemos, 

inter-objetiva, en el mejor de los casos)—, de estas tres disciplinas solo las antropologías visual y sensorial 

—esta última mejor preparada al ser poder considerarse una evolución de la visual gracias a su metodología, 

la etnografía sensorial— establecen claramente un marco teórico para el uso del cine como herramienta de 

investigación —sin embargo, la etnografía sensorial carece de una sólida fundamentación para la 

corporalidad y la corporización, centrándose más bien en la sensorialidad, como se argumenta a lo largo de 

la tesis. 



 

 

 

 

14 

En el caso del cine observacional, este todavía conserva una pátina de 

cientificismo a causa no solo de su denominación —la visión como sentido privilegiado 

por el sistema onto-epistemológico heteropatriarcal de las filosofías occidentales—, sino 

principalmente de las prácticas que en nombre de la objetividad se han llevado a cabo 

durante el siglo veinte bajo tal denominación. Sin embargo, el estilo observacional atesora 

también un singular e inherente potencial sensible para representar el ritmo corporizado 

de la experiencia vivida —que además puede ser entendido como suelo expresivo de las 

metodologías participante y colaborativa9.  

En esa representación experiencial, la metodología del cine observacional está 

especialmente bien equipada para atender al despliegue de la corporalidad y el ritmo 

corporizado, no solo de los colaboradores de la investigación sino también del propio 

realizador etnográfico (MacDougall 2006). Sin embargo, las fundamentaciones onto-

epistemológicas y antropológicas que atienden al cuerpo y el ritmo no solo se encuentran 

fragmentadas, sino que además no colocan al cuerpo y al ritmo en una posición central 

en relación con las prácticas etno-fílmicas. Así, la principal motivación de esta tesis10 es 

ofrecer, desde una perspectiva antropológica y filosófica, una fundamentación onto-

epistemológica práctica y cohesionada que pueda aportar a las metodologías etno-

fílmicas una base reflexiva sobre la que establecer el ritmo corporizado, como 

epistemología y objeto de estudio. Para ello, la investigación pivota sobre tres bases: la 

antropología fenomenológica, la antropología sensorial y la antropología modal, cuyas 

relaciones conviene aclarar, pues ocupan espacios interrelacionados que fundamentan los 

tres elementos centrales de esta investigación: el cuerpo, la ritmicidad y el cine. 

La antropología fenomenológica, surgida de la incursión de la fenomenología en 

la antropología a finales del siglo veinte11, posiciona la corporización y la corporalidad 

en el centro de la investigación etnográfica. Así, la antropología fenomenológica ofrece 

una aproximación a las expresiones corporales y corporizadas de la cultura y la socialidad, 

 
9 En el capítulo referente a la metodología defendemos que una mirada atenta y sensible, no impositiva, 

puede considerarse la base metodológica de cualquier tipo de cine documental (MacDougall 1998, 2006; 

Lawrence 2020). 
10 Cabe mencionar que existe además un interés personal en fundamentar la corporalidad y la ritmicidad en 

las metodologías etno-fílmicas, fruto no solo de una íntima pasión antropológica por la forma en que el cine 

nos interpela rítmica y corporalmente haciéndonos sentir a través de la experiencia de mundos de la vida 

ajenos al propio, sino también fruto de mi interés como realizador etnográfico formado en la escuela del 

Granada Centre for Visual Anthropology de la Universidad de Mánchester (Reino Unido), lugar y tiempo 

en que mis horizontes se expandieron de tal forma que espero que esta tesis sea solo el comienzo del viaje. 
11 Véase Desjarlais y Throop (2011) o Ram y Houston (2015). 



 

 

 

 

15 

desde una perspectiva en la que el cuerpo es tanto objeto de estudio como epistemología. 

Por otro lado, a pesar de que la fenomenología ha sido aplicada a los estudios de teoría 

del cine de ficción y documental12, el marco de investigación suele ser teórico y en 

relación con la recepción corporizada y sensorial del espectador13. Por tanto, esas 

elaboraciones no acaban de adecuarse a las prácticas del cine etnográfico, aspecto que, 

por otro lado, no abunda en la literatura etnográfica de la antropología fenomenológica, 

cuyas investigaciones etnográficas y elaboración de resultados siguen más bien un 

modelo textual de difusión del conocimiento. Para obtener, por tanto, un marco 

metodológico base de implementación de la corporalidad y la corporización elaboradas 

por la antropología fenomenológica, debemos virar hacia la antropología sensorial. 

La antropología sensorial, disciplina heredera de la antropología visual, pero 

asentada en el siglo veintiuno ya sin vasallaje con respecto a la antropología cultural o 

social, ofrece un marco teórico general enmarcado en el giro sensorial de las ciencias 

sociales y las humanidades a finales del siglo veinte —años en los que también se pueden 

enmarcar los giros corporal y fenomenológico que dan lugar a la antropología 

fenomenológica. Pues bien, por un lado, la antropología sensorial dirige su atención 

principalmente a la conformación cultural de los sentidos como objeto de estudio, 

desatendiendo la corporización al darla por sentada —aspecto que cubríamos con las 

fundamentaciones de la antropología fenomenológica. Sin embargo, su metodología 

etnográfica, la etnografía sensorial, es capaz de ofrecernos la base estructural sobre la que 

implementar las reflexiones sobre corporalidad y corporización obtenidas de la 

antropología fenomenológica —estructura de la que esta carecía—, pues al ser heredera 

de la antropología visual conserva, entre sus principios metodológicos, el uso del 

audiovisual como herramienta legítima de generación de conocimiento antropológico.  

En cuanto al ritmo, únicamente la antropología modal desarrollada por François 

Laplantine propone la ritmicidad como elemento esencial en la comprensión de la 

experiencia afectiva, sensible y corporal del ser humano14. Esa atención central al ritmo 

corporizado lleva al propio autor a denominar su antropología modal, alternativamente, 

 
12 Véase el influyente trabajo pionero de Sobchack (1992). 
13 Véase Laura Marks (2000) o Jennifer Barker (2009), quienes se aproximan a la corporalidad desde el 

campo de teoría del cine; por tanto, un punto de vista eminentemente teórico. 
14 Véanse en profundidad los desarrollos de Laplantine (2014) en torno a la corporalidad rítmica en el 

capítulo dedicado a la antropología modal. 



 

 

 

 

16 

como ‘del cuerpo’ o ‘del ritmo’15. Por otro lado, Laplantine sustenta la corporalidad 

rítmica mediante una exploración lingüístico-semántica que escarba en la tradición 

filosófica occidental para desvirtuar el estatismo del dualismo cartesiano, a la vez que 

destaca las filosofías de Spinoza, Bataille y Bastide sobre lo transformativo. En base a 

esta exploración el autor no solo desarrolla diversas nociones de suma importancia para 

nuestra fundamentación del ritmo corporal, sino que además las enmarca mediante el cine 

como herramienta de representación. Sin embargo, debido a que la fundamentación que 

Laplantine hace de la antropología del ritmo es en efecto singular y personal (aunque 

brillante), y dado que la ritmicidad corporal es aproximada metodológicamente mediante 

el cine como herramienta de representación (si bien sensible) en lugar de como método 

etnográfico, seguimos necesitando, respectivamente, la sistematicidad que aporta la 

antropología fenomenológica para fundamentar la corporalidad, y la etnografía sensorial 

para enmarcar metodológicamente tal fundamentación —si bien enriquecida con la 

ritmicidad que aporta la antropología modal o del ritmo. 

En definitiva, estas tres perspectivas, que se solapan de una u otra manera, son 

capaces de aportar matices y ángulos diferentes sobre las cuestiones centrales a esta tesis: 

el cuerpo, la ritmicidad y el método etno-fílmico. Debido a que ninguna agota por sí 

misma ninguno de estos objetos, todas ellas se muestran indispensables para la 

elaboración de esta investigación. Así, estas tres antropologías aportan los desarrollos 

necesarios para una fundamentación etno-fílmica sobre lo rítmico y lo corporal; habida 

cuenta que, a su vez, el cine se constituye en torno a la conjugación de dos ingredientes 

principales, según el cineasta ruso Andréi Tarkovsky, cuerpos y tiempo16. 

La exposición de las diferentes perspectivas sigue la lógica de una por bloque, si 

bien con una elaboración interrelacionada entre ellos, mientras el orden de exposición de 

los capítulos sigue una trayectoria de concreción metodológica17. Es decir, tenemos tres 

partes claramente diferenciadas, una para cada antropología mencionada. Además, 

 
15 En el modelo coreográfico del cuerpo, la ritmicidad gestual es un elemento constitutivo esencial 

(Laplantine 2014). 
16 Véase Tarkovsky (2003). 
17 Si proponemos este orden expositivo es debido, principalmente, a que la fenomenología vista en primera 

instancia sirve para comprender no solo las carencias del sistema onto-epistemológico imperante durante 

buena parte del siglo veinte en torno a las prácticas etnográficas audiovisuales desarrolladas en el primer 

capítulo, sino también porque las elaboraciones fenomenológicas sirven para comprender los desarrollos 

de la antropología sensorial que con frecuencia citan a fenomenólogos cuyas elaboraciones ya tendrán un 

marco de comprensión previamente establecido, gracias precisamente a haber visto la antropología 

fenomenológica antes que la sensorial. 



 

 

 

 

17 

tenemos un capítulo previo, el primero, en el que se analizan, desde una perspectiva 

antropológico-filosófica, prácticas cinematográficas concretas de la antropología visual a 

lo largo del siglo veinte, y un capítulo final, previo a las conclusiones, en el que se 

fundamenta propiamente la metodología propuesta. Este primer capítulo sirve para 

explicitar que la antropología visual, hasta los giros de paradigma mencionados a finales 

del siglo veinte, basó sus elaboraciones etnográficas audiovisuales en un modelo 

textual/descriptivo18 —con excepciones que, a pesar de la oposición disciplinar o 

institucional, hicieron avanzar la disciplina hasta su forma actual, como antropología 

sensorial— que se aproximaba al cuerpo o la sensorialidad de forma objetivista, es decir, 

sin tenerlos en cuenta como epistemologías, o bien directamente no otorgaba centralidad 

al cuerpo o la sensorialidad en sus investigaciones sobre cultura y socialidad. 

En el segundo capítulo, dada la complejidad de ciertas elaboraciones 

fenomenológicas y su transposición al plano empírico de la antropología, se aborda la 

antropología fenomenológica de la siguiente forma. Primero, hemos elaborado una 

introducción a la fenomenología y sus dos corrientes principales: la fenomenología 

trascendental de Husserl, si bien vista en perspectiva, con el sujeto trascendental y la 

intencionalidad que consagra la relación epistemológica entre mente y mundo, y la 

fenomenología hermenéutica de Heidegger, quien al preguntarse ontológicamente por el 

ser del ser humano reorienta existencialmente la intencionalidad hacia la mundanidad del 

ser-ahí (Dasein) —que es el ser-en-el-mundo, comprendido existencialmente, como 

constituido recíproca y precomprensivamente mediante su praxis vital en el mundo19. 

El giro ontológico propuesto por Heidegger mediante su analítica existencial no 

solo supone la mera superación filosófica de la relación sujeto-mundo, sino que tiene 

consecuencias prácticas, en esta investigación, para el análisis empírico, ya sea mediante 

el cine o la escritura, de la experiencia corporal preobjetiva. Así, una vez desarrollada una 

comprensión mínima de la fenomenología, abordaremos las tipologías de antropología 

fenomenológica. En este subepígrafe aprovecharemos para cuestionar las aplicaciones 

empíricas de la epojé y la reducción —procedimientos del método trascendental— en la 

literatura actual de la antropología fenomenológica20. Para finalizar la primera sección 

 
18 Véase MacDougall (1998, 2006). 
19 Véase Rodríguez Suárez (2012b, 2016, 2019). 
20 Véanse Bidney (1973), Jackson (1996), Desjarlais y Throop (2011), Ram y Houston (2015) o Pedersen 

(2020) para la aplicación empírica de la epojé y la reducción. Para rebatir (y comprender) estos usos de la 



 

 

 

 

18 

del segundo capítulo, veremos los principios operativos de la antropología 

(fenomenológica) —inspirados en los puntos en común entre las diferentes corrientes 

fenomenológicas— entre los que destaca el anti-intelectualismo, así como la atención a 

la operatividad preobjetiva del cuerpo vivido a nivel experiencial. En la segunda sección, 

veremos el corps propre de Merleau-Ponty —que corporiza de forma explícita la noción 

‘ser-en-el-mundo’21— mediante la aproximación de Thomas Csordas, quien establece un 

marco de comprensión empírica para la relación constitutiva y precomprensiva que 

presentan las nociones de Merleau-Ponty y Heidegger22 —respectivamente, el cuerpo 

vivido como nexo existencial de significación del mundo para al ser humano, y el ser-en-

el-mundo como paradigma no-representacional, de utilidad para elaborar la metodología. 

El tercer capítulo se centra primero en desarrollar el marco que da lugar al giro 

sensorial del que surge la antropología sensorial. A continuación, se desarrolla un 

interesante debate en torno a la denominación de la disciplina (¿antropología sensorial o 

de los sentidos?) que sirve no solo para terminar de apuntalar el marco objetual y 

epistemológico en el que opera la disciplina, sino también para evidenciar aquella falta 

de fundamentación en la corporización de la sensorialidad que hemos mencionado. Una 

vez aclarados los debates de contexto, pasaremos a ver las diferencias entre los métodos 

etnográficos de las etnografías clásicas y los principios de la etnografía sensorial según 

Sarah Pink23. De esta forma, habremos clarificado la estructura en la que implementar los 

desarrollos de Csordas vistos en torno a la corporización y en los que habría que integrar 

la ritmicidad corporal que desarrolla Laplantine (2014). 

Por ello, el cuarto capítulo, elabora la antropología modal, del cuerpo o del ritmo 

de Laplantine. Así, el pensamiento sensible (la pensée sensible) que da lugar a un modelo 

coreográfico del cuerpo que a su vez concibe el lenguaje como flexión de la corporalidad, 

 
epojé y la reducción seguiremos, principalmente, a Zahavi (2019b) y San Martín (1992, 2008), e 

indirectamente las elaboraciones de Rodríguez Suárez (2012b, 2016, 2019) que tratan el giro ontológico 

heideggeriano. 
21 Si bien la noción de ser-en-el-mundo y sus derivadas como el ser-a-la-mano (Zuhanden), está 

intrínsecamente corporizadas, Heidegger no los explicita en Ser y Tiempo (1927) (Zahavi 2019a), por 

razones que aclara Rodríguez Suárez (2012b) y que veremos en el subepígrafe 2.2.1. 
22 En un subepígrafe dedicado veremos los desarrollos de Rodríguez Suárez (2012a, 2012b, 2016, 2019) 

que permiten comprender mejor el cambio no explicitado por Csordas entre la noción de preobjetividad de 

Merleau-Ponty (1990) y el ser-en-el-mundo de Heidegger (1994). 
23 Ampliamente citado, el manual de etnografía sensorial de Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography (2015) 

ofrece una sistematicidad adecuada para nuestros intereses. 



 

 

 

 

19 

es decir, el lenguaje como sujeto24, será desarrollado de forma pormenorizada, dada su 

importancia para una fundamentación del ritmo corporizado, junto a la aproximación de 

Laplantine a un tipo de pensamiento sensible que denomina ‘cinematográfico’ en el que 

el ritmo también está involucrado. A su vez, analizaremos los aspectos más relevantes del 

inacabado proyecto ritmo-analítico de Henri Lefebvre25, quien sienta las bases del análisis 

rítmico de la cotidianidad, si bien desde una perspectiva que se aleja de los intereses de 

esta investigación debido a su oscilación entre la perspectiva objetivista y la subjetiva. 

El quinto y último capítulo aborda por fin la metodología del cine observacional. 

Primero, se elaboran pormenorizadamente las epistemologías y modelos de conocimiento 

imperantes en la antropología. A continuación, la investigación se centra en desarrollar 

de forma comparativa las colisiones entre el modelo sensible y el modelo textual en la 

elaboración de conocimiento antropológico. En tercer lugar, nos aproximamos, en base a 

lo desarrollado en los capítulos anteriores, a una comprensión fenomenológica —corporal 

y corporizada —del cine observacional. Y, por último, aprovecharemos las reflexiones 

anteriores para discutir de forma crítica los principios de estilo del cine observacional 

desde una perspectiva pragmática, enriquecida con los desarrollos previos sobre 

corporalidad y ritmo, que permita conocer de qué forma puede el antropólogo visual, 

sensorial o corporal, aplicar la corporización y la ritmicidad en sus prácticas etnográficas 

llevadas a cabo mediante herramientas audiovisuales. 

Por último, cabe mencionar que el destinatario ideal de esta investigación es el 

antropólogo que busque incorporar a sus investigaciones audiovisuales una perspectiva 

corporal y rítmica, lo que modula y encauza el texto en un sentido pedagógico. En 

definitiva, el lector está ante una tesis que busca, primero, una fundamentación clara y 

concisa de las elaboraciones que emplazan el cuerpo y el ritmo en el centro de las 

prácticas etno-fílmicas y, segundo, hacerse entender mediante la reflexión crítica del 

sistema onto-epistemológico operativo tanto en el pasado como en el presente de la 

antropología como ciencia empírica. 

  

 
24 Laplantine (2014) realiza básicamente una reconversión de las epistemologías tradicionales platónico-

cartesianas transformando sus activos principales, la razón y el lenguaje, en pensamiento sensible y el 

lenguaje como sujeto. 
25 Véase Lefebvre (2004 [1992]). 



 

 

 

 

20 

INTRODUCTION  

 

From an anthropological-philosophical perspective, this thesis aims to offer a 

double foundation: on the one hand, that of an anthropology of (embodied) rhythm and, 

on the other hand, that of its own ‘ethno-filmic’ methodology through embodied 

observational cinema. To begin to contextualise the relevance of these foundations, we 

must first briefly take perspective. Social and/or cultural anthropology, which we frame 

institutionally in the branch of social sciences, is usually conceived as a scientific, 

ultimately theoretical-intellectual, knowledge-generating (objective) activity. However, 

the knowledge generated by anthropology, in its modern form26, is in turn nourished by 

a previous process of coexistence, intercommunication and exchange that we call 

‘ethnography’27, the achievement of which brings us back to the intellectual plane. 

Both anthropology and its distinctive methodology par excellence, ethnography, 

developed for a long time under paradigms —be it functionalism, structuralism or certain 

post-structuralist and hermeneutic approaches— that privileged a model of textual 

knowledge which proved adequate to satisfy the objectivist pretensions of anthropology 

and ethnography, at least until the ‘reflexive turn’ of the 1980s28. Due to the prevailing 

textual and objectivist climate, ethnographic practices involving audiovisual media were 

relegated to the margins of a disciplinary variant known as visual anthropology. In it, the 

audiovisual uses of the body and the senses as objects of study, but above all as 

epistemologies, were avoided or, at least, encountered serious resistance in gaining 

legitimacy —apart from isolated cases that gradually changed the pattern, albeit against 

the tide, as we shall see in the first chapter29. 

 
26 Anthropology in its modern form emerged in the 1920s with the publication of Bronislaw Malinowski’s 

The Argonauts of the Western Pacific (1922), who established certain ethnographic principles still in force 

today (fieldwork, participant observation and a scientific-literary writing style). If we have focused our 

research on Anglo-Saxon visual anthropology, it is because it has been and still is the predominant 

methodological approach. For a historical analysis of anthropology in Spain, please see Lisón Tolosana 

(2001, 2004). 
27 This exploration of the practical life of the research subjects, called ‘ethnography’, consists broadly of 

fieldwork —long stays living together with the research subjects— note-taking in the field notebook and 

the simultaneous and/or subsequent writing of the ethnography itself. 
28 The reflexive turn in social and cultural anthropology (Clifford and Marcus 1986) must be understood in 

the context of the crisis of representation and authorship in the generation of anthropological and 

ethnographic knowledge in the 1980s (Howes 2006). 
29 Among the few exceptions in ethnographic audiovisual uses that, from the modern beginnings of the 

discipline at the end of the nineteenth century until almost the end of the twentieth century, considered the 



 

 

 

 

21 

Thus, visual anthropology, as a sub-discipline of social and cultural anthropology, 

operated its ethnographies under the same textual paradigms that guided the theoretical 

and ethnographic interests of its parent discipline, that is, structures of sociality or culture 

that did not include corporeality and sensoriality either as objects of study nor as 

epistemological perspective —attention to the cultural shaping of sensory and bodily 

perception was considered to entail subjectivist risks. Similarly, the audiovisual media 

used in the ethnographies of visual anthropology were formally conceived to illustrate 

and explain culture and sociality from a theoretical-textual position, avoiding thus being 

seduced by the evocative possibilities and sensory powers of film. However, this situation 

changed with the advent of postmodern perspectives in the social sciences and 

humanities, i.e. with the corporeal, sensory, phenomenological turns at the end of the last 

century30 (Bull 2000; Spinney 2006, 2007; Howes 2006; Ram and Houston 2015). 

Indeed, between the late eighties and the beginning of the twenty-first century, 

disciplinary variants such as phenomenological (empirical) anthropology and sensorial 

anthropology, whose interests focus, respectively, on embodiment and sensoriality 

understood as interrelated phenomena, both perceptually and culturally, emerged and 

took root. On the other hand, from a particular strand of visual anthropology it was 

proposed, decades ago, that cinema should avoid ‘linguification’31, that is, it should 

disengage from the textual model in order to reach epistemological maturity. In this 

context, ethnographic film, which produced under visual anthropology was governed by 

objectivist or scientistic paradigms that marginalised the body as a medium and object of 

knowledge, comes to be considered, from a sensory ethnography perspective, as a 

medium capable of attending to corporeality and the senses not only in its cultural aspect, 

through the individuality of the ethnographic collaborator filmed, but also in its social 

dimension. Additionally, when interpreted in terms of meta-reflexivity and 

 
senses and the body as objects of study, noteworthy works are the second volume of Reports of the 

Cambridge Anthopological Expedition to Torres Strait (1901) or Balinese Character: A Photographic 

Analysis (1942), among others that will also be analysed in the first chapter. In the case of the body and the 

senses as epistemologies, the African embodied cinema of Jean Rouch in the 1950s and 1960s, or Robert 

Gardner’s Forest of Bliss (1986) can be mentioned as exceptions to the norm. 
30 See sub-section 3.1.1 The sensory and bodily turns in anthropology in their historical context. 
31 Ten years after the publication of his well-known article Iconophobia, in which he railed against the 

‘linguification’ of ethnographic film (Taylor 1996, p. 82), Lucien Castaing-Taylor launched the SEL 

(Sensory Ethnography Lab) at Harvard, dedicated to the promotion of sensory and embodied ethnographic 

film, thus institutionalising, for the first time, the sensory, phenomenological and corporeal turns that had 

been gradually taking place in anthropology since the last quarter of the twentieth century. 



 

 

 

 

22 

intersubjectivity, ethnographic film shows itself as an inherently experiential medium: 

from the point of view of the viewer, it is an experience through another experience; from 

the perspective of the anthropologist filming, it is an experience mediated by the camera. 

Ethnographic filmmaking has a number of headline methodologies: observational, 

participant and collaborative, in order of incremental gradation regarding the integration 

of the collaborators’ vision into the production process and thus into the final outcome. 

However, while research collaborators tend to have more say over the final representation 

in the participant and collaborative styles, this does not imply that in today’s observational 

style there is not a close relationship of trust and collaboration between ethnographic 

maker and collaborators. The most obvious differences lie, therefore, not only in the 

decision-making capacities of the collaborating subjects over their own representation, 

but also in the explicitness with which this collaboration is represented, or can be inferred, 

in the resulting film. 

Thus, all three methodologies, each in its own style, are able to offer, to a greater 

or lesser degree, an experiential representation of life-worlds that assimilate and expose 

the intersubjectivity and reflexivity inherent in a process of knowledge generation that is 

at least as artistic and intersubjective as it is scientific —in a systematic, non-objectivist 

sense. For this reason, these methodologies can be today considered as epistemologically 

legitimate ethnographic practices within visual, sensorial and phenomenological 

anthropologies —a filiation that we will explain in detail from different angles32. This is 

the reason why we propose to call them ‘ethno-filmic’, that is, filmic methodologies that 

employ any of the three mentioned styles in their ethnographic approach. 

In the case of observational cinema, it still retains a patina of scientism not only 

because of its denomination —vision as a sense privileged by the heteropatriarchal onto-

epistemological system of Western philosophies— but mainly because of the practices 

that in the name of objectivity have been carried out during the twentieth century under 

 
32 While it is true that the audiovisual media have been legitimised after the sensorial, corporeal and 

phenomenological turns, by conceiving perception as an epistemology that is not only valid but 

indispensable —not without first having recognised that the generation of knowledge is intersubjective (or, 

as we propose, inter-objective, at best)—, among these three disciplines only visual and sensorial 

anthropology —the latter being better prepared as it can be considered an evolution of visual anthropology 

thanks to its methodology, sensory ethnography— clearly establish a theoretical framework for the use of 

film as a research tool —however, sensory ethnography lacks a solid grounding for corporeality and 

embodiment, focusing rather on sensoriality, as argued throughout the thesis. 



 

 

 

 

23 

such a denomination. However, the observational style also treasures an inherent and 

singular sensitive potential to represent the embodied rhythms of lived experience —a 

style which can also be understood as the expressive ground of participant and 

collaborative methodologies33. 

In this experiential representation, observational film methodology is particularly 

well equipped to attend to the deployment of embodied corporeality and rhythm, not only 

of the research collaborators but also of the ethnographic filmmaker (MacDougall 2006). 

However, onto-epistemological, and anthropological foundations that attend to the body 

and rhythm are not only fragmented, but also fail to place the body and rhythm in a central 

position in relation to ethno-filmic practices. Thus, the main motivation of this thesis34 is 

to offer, from an anthropological and philosophical perspective, a practical and cohesive 

onto-epistemological foundation that can provide ethno-filmic methodologies with a 

reflexive basis upon which to establish embodied rhythm as an epistemology and object 

of study. To this end, the thesis pivots on three bases: phenomenological anthropology, 

sensorial anthropology, and modal anthropology (or anthropology of rhythm), whose 

relationships should be clarified in an introductory way, as they occupy interrelated 

spaces that underpin the three central elements of this research: the body, rhythmicity, 

and cinema. 

Phenomenological (empirical) anthropology, which emerged from the incursion 

of phenomenology into anthropology at the end of the twentieth century35, places 

embodiment and corporeality at the centre of ethnographic research. Thus, 

phenomenological anthropology offers an approach to bodily and embodied expressions 

of culture and sociality, from a perspective in which the body is both an object of study 

and an epistemological via to knowing. On the other hand, although phenomenology has 

been applied to studies of fiction and documentary film theory36, those research 

 
33 In the chapter on methodology, we argue that an attentive and sensitive, non-imposing gaze can be 

considered the methodological basis of any kind of documentary filmmaking (MacDougall 1998, 2006; 

Lawrence 2020). 
34 It should be noted that there is also a personal interest in grounding corporeality and rhythmicity in ethno-

filmic methodologies, the fruit not only of an intimate anthropological passion for the way in which film 

apprehends us rhythmically and corporeally, making us feel through the experience of life-worlds outside 

our own, but also the fruit of my interest as an ethnographic filmmaker trained at the school of the Granada 

Centre for Visual Anthropology at the University of Manchester (UK), a place and time in which my 

horizons expanded in such a way that I hope this thesis is only the beginning of the journey. 
35 See Desjarlais and Throop (2011) or Ram and Houston (2015). 
36 See the influential pioneering work by Sobchack (1992). 



 

 

 

 

24 

frameworks are usually theoretical and in relation to the embodied and sensorial reception 

of the spectator37. Therefore, these elaborations are not fully significant in relation to the 

practices of the ethno-filmmaker, an aspect that, moreover, is not sufficiently reflected in 

the ethnographic literature of phenomenological anthropology, whose ethnographic 

research and elaboration of results follow rather a textual model of knowledge 

dissemination. In order to obtain, therefore, a methodological framework upon which to 

implement the phenomenological anthropology elaborations on corporeality and 

embodiment, we must turn towards sensory anthropology. 

Sensory anthropology, in many senses a discipline heir of visual anthropology, 

but established in the twenty-first century and no longer in vassalage to cultural or social 

anthropology, offers a general theoretical structure framed within the sensory turn in the 

social sciences and humanities at the end of the twentieth century —years in which we 

can also frame the corporeal and phenomenological turns that give rise to 

phenomenological anthropology. Thus, on the one hand sensory anthropology directs its 

attention mainly to the cultural shaping of the senses as an object of study, neglecting 

embodiment by taking it for granted —an aspect that we cover with the elaborations on 

the body by phenomenological anthropology. However, its ethnographic methodology, 

sensory ethnography, is capable, on the other hand, of offering the structural basis upon 

which to implement the reflections on corporeality and embodiment obtained from 

phenomenological anthropology —a structure this lacked. Moreover, partly due to being 

an heir of visual anthropology, sensory ethnography retains among its methodological 

principles the use of audiovisual media as legitimate tools for the generation of 

anthropological knowledge —embodied, in our case. 

As for rhythm, only the modal anthropology developed by François Laplantine 

proposes rhythmicity as an essential element in the understanding of the affective, 

sensitive, and bodily experience of the human being38. This central attention to embodied 

rhythm leads the author to name his modal anthropology, alternatively, ‘of the body’ or 

‘of rhythm’39. On the other hand, Laplantine sustains rhythmic corporeality through a 

 
37 See Laura Marks (2000) or Jennifer Barker (2009), who (both) approach corporeality from the field of 

film theory; thus, from an eminently theoretical point of view. 
38 See Laplantine’s (2014) in-depth developments on rhythmic corporeality in the chapter on modal 

anthropology. 
39 In the choreographic model of the body, gestural rhythmicity is an essential constitutive element 

(Laplantine 2014). 



 

 

 

 

25 

linguistic/semantic exploration that digs into the Western philosophical tradition to 

undermine the statism of Cartesian dualism, while highlighting the philosophies of 

Spinoza, Bataille and Bastide on the transformative. Based on this exploration, the author 

not only develops various notions of great importance for our elaborations on bodily 

rhythms, but also frames them by means of film as a research tool. However, because of 

Laplantine’s grounding of rhythmic corporeality is quite unique and personal (yet 

brilliant), and given that it is methodologically approached through film as a 

representation rather than as an ethnographic method, we still need, respectively, the 

systematic approach of phenomenological anthropology to ground corporeality, and that 

of sensory ethnography to methodologically frame such grounding —although already 

enriched with the rhythmicity provided by his modal anthropology. 

Ultimately, these three perspectives, which overlap in one way or another, can 

bring different nuances and angles to the questions that are central to this thesis: the body, 

rhythmicity, and the ethno-filmic method. Since none of them exhausts by itself any of 

these objects, all of them are indispensable for the elaboration of this investigation. Thus, 

these three anthropologies provide the necessary developments for an ethno-filmic 

foundation on the rhythmic and the corporeal; also given that, in turn, cinema is 

constituted around the conjugation of two main ingredients, according to the Russian 

filmmaker Andrei Tarkovsky, bodies and time40. Thus, let us now take a very brief look 

at the content of the chapters —it should be noted here that all chapters have a short 

introduction that contextualises each of them. 

The exposition of the different perspectives follows the logic of one per block, 

although with an interrelated elaboration between them, while the order of exposition of 

the chapters follows a trajectory of methodological concreteness41. In other words, we 

have three clearly differentiated parts, one for each anthropology mentioned. In addition, 

we have a previous chapter, the first, in which we analyse, from an anthropological-

philosophical perspective, some of the most relevant cinematographic practices of visual 

 
40 See Tarkovsky (2003). 
41 If we propose this expository order, it is mainly because seeing phenomenology in the first place serves 

to understand not only the shortcomings of the onto-epistemological system that prevailed, for much of the 

twentieth century, around the audiovisual ethnographic practices developed in the first chapter, but also 

because some phenomenological elaborations serve to understand the developments of sensory 

anthropology that often cite phenomenologists whose elaborations will already have a previously 

established framework of understanding, thanks precisely to having seen phenomenological anthropology 

before sensory anthropology. 



 

 

 

 

26 

anthropology throughout the twentieth century, and a final chapter, prior to the 

conclusions, in which the proposed observational ethno-filmic methodology is properly 

grounded. This first chapter serves to make explicit that visual anthropology, until the 

paradigm shifts mentioned at the end of the twentieth century, based its audiovisual 

ethnographic elaborations on a textual/descriptive model42 —with exceptions that, 

despite disciplinary or institutional opposition, helped to push forward the discipline to 

its current form as sensory anthropology—, a model which approached the body or 

sensoriality in an objectivist way, i.e. either without taking them into account as 

epistemologies, or not giving centrality to the body or sensoriality in its approaches to 

culture or sociality. 

In the second chapter, given the complexity of certain phenomenological 

elaborations and their transposition to the empirical level of anthropology, we approach 

phenomenological anthropology in the following way. First, we have elaborated an 

introduction to phenomenology and its two main currents: Husserl’s transcendental 

phenomenology, seen in perspective, with the transcendental subject and intentionality 

enshrining the epistemological relation between mind and world, and Heidegger's 

hermeneutic phenomenology, who by ontologically questioning the being of the human 

being existentially redirects intentionality towards the worldliness of being-there 

(Dasein) —which is the being-in-the-world, existentially understood, as reciprocally and 

pre-comprehensively constituted through its vital praxis in the world43. 

The ontological turn proposed by Heidegger through his existential analytic not 

only implies the mere philosophical overcoming of the subject-world relation, but has 

practical consequences, in this research, for the empirical analysis, whether through film 

or writing, of pre-objective bodily experience. Thus, once a minimal understanding of 

phenomenology has been developed, we will address the typologies of phenomenological 

(empirical) anthropology. In this sub-section we will take the opportunity to question the 

multiple mentions of epoché and reduction —procedures of the transcendental method— 

in the current literature of phenomenological (empirical) anthropology44. To conclude the 

 
42 See MacDougall (1998, 2006). 
43 See Rodríguez Suárez (2012b, 2016, 2019). 
44 See Bidney (1973), Jackson (1996), Desjarlais and Throop (2011), Ram and Houston (2015) or Pedersen 

(2020) for the empirical application of epoché and reduction. To refute (and understand) these uses of 

epoché and reduction we will mainly follow Zahavi (2019b) and San Martín (1992, 2008), and indirectly 

the elaborations of Rodríguez Suárez (2012b, 2016, 2019) dealing with the Heideggerian ontological turn. 



 

 

 

 

27 

first section of the second chapter, we will look at the operative principles of 

(phenomenological) anthropology —inspired by the common topics between the different 

phenomenological currents— among which ‘anti-intellectualism’ stands out, as well as 

the attention to the pre-objective operativity of the lived body at an experiential level. In 

the second section of the same (second) chapter we will look at Merleau-Ponty’s pre-

objective, proper or lived body (corps propre) —which explicitly embodies the notion of 

being-in-the-world45— through the approach of Thomas Csordas, who establishes a 

framework of empirical understanding for the constitutive and pre-comprehensive 

relationship present in the notions developed by Merleau-Ponty and Heidegger46 —

respectively, the lived body as an existential nexus of meaning and sense within the world, 

and being-in-the-world as a non-representational paradigm, which will be useful to 

elaborate the methodology in the last chapter. 

The third chapter focuses first on developing the framework that gives rise to the 

sensory turn from which sensory anthropology emerges. This is followed by an 

interesting debate around the labelling of the discipline (sensory anthropology or 

anthropology of the senses?) which serves not only to further underpin the objectual and 

epistemological framework within which the discipline operates, but also to highlight the 

lack of grounding in the embodiment of sensoriality that we have aforementioned. Once 

the contextual debates have been clarified, we will move on to look at the differences 

between the ethnographic methods of classical ethnographies and the principles of 

sensory ethnography according to Sarah Pink47. In this way, we will have the structure 

upon which to implement the developments around embodiment and in which the bodily 

rhythmicity developed by Laplantine (2014) will be integrated. 

Thus, the fourth chapter elaborates Laplantine’s modal anthropology, of the body 

or of rhythm. Thus, the sensible thinking (la pensée sensible) that gives rise to a 

choreographic model of the body that consequently conceives language as a flexion of 

 
45 Although the notion of being-in-the-world and its derivatives, such as being-to-the-hand (Zuhanden), are 

intrinsically embodied, Heidegger does not make them explicit in Being and Time (1927) (Zahavi 2019a), 

for reasons clarified by Rodríguez Suárez (2012b) which we will see in sub-section 2.2.1. 
46 In a dedicated sub-section we will look at the developments by Rodríguez Suárez (2012a, 2012b, 2016, 

2019) that allow us to better understand the non-explicit shift made by Csordas between Merleau-Ponty’s 

notion of pre-objectivity (1990) and Heidegger’s being-in-the-world (1994). 
47 Widely cited, Sarah Pink’s sensory ethnography handbook, Doing Sensory Ethnography (2015) offers a 

systematicity appropriate to our interests. 



 

 

 

 

28 

corporeality, that is, the language as subject48, will be developed in detail, given its 

importance for a foundation of embodied rhythm, together with Laplantine’s approach to 

a sub-type of sensible thinking that he calls ‘cinematographic’ in which rhythm is also 

involved. In turn, we will analyse the most relevant aspects of the unfinished rhythm-

analytical project of Henri Lefebvre49, who lays the foundations for the rhythmic analysis 

of everyday life, albeit from a perspective that is slightly removed from the interests of 

this research due to its oscillation between the objective and the subjective. 

The fifth and final chapter finally deals with the methodology of observational 

filmmaking. First, the prevailing epistemologies and models of knowledge in 

anthropology are elaborated in detail. Next, the research focuses on the comparative 

development of the collisions between the sensitive model and the textual model in the 

elaboration of anthropological knowledge. Thirdly, we approach, based on what has been 

developed in the previous chapters, a phenomenological understanding —corporeal and 

embodied— of observational cinema. And finally, we will use the previous reflections to 

critically discuss the principles of observational film style from a pragmatic perspective, 

enriched with previous developments on corporeality and rhythm, which will allow us to 

understand how the visual, sensorial, or bodily anthropologist can apply corporeality and 

rhythmicity in their ethnographic practices carried out through audiovisual tools. 

Finally, it is worth mentioning that the ideal addressee of this research is the 

anthropologist who seeks to incorporate a bodily and rhythmic perspective into his or her 

audiovisual research, purpose which in turn modulates and channels the text in a 

pedagogical sense. In short, the reader is faced with a thesis that seeks, first, a clear and 

concise foundation of the elaborations that place the body and rhythm at the centre of 

ethno-filmic practices and, second, to make itself understood through a critical reflection 

of the onto-epistemological system operative both in the past and present of anthropology 

as empirical science.  

 
48 Laplantine (2014) basically reconverts traditional Platonic-Cartesian epistemologies by transforming 

their main assets, reason and language, into sensible thinking and language as subject. 
49 See Lefebvre (2004 [1992]). 



 

 

 

 

29 

CAPÍTULO UNO: De la antropología visual a la antropología de la 

corporalidad y la sensorialidad: una aproximación histórico-filosófica 

 

Resumen de los contenidos y estructura 

 

En este capítulo trazaremos la trayectoria histórica de la antropología visual, 

analizando con detenimiento las prácticas etnográficas en relación con sus herramientas 

metodológicas por excelencia —la cámara y el micrófono—, a la vez que analizaremos 

los principales paradigmas científicos que enmarcan la disciplina y, por tanto, dominan 

sus prácticas etnográficas audiovisuales. Así, en lo que sigue abordaremos, mediante una 

serie de ejemplos paradigmáticos del cine etnográfico desde sus inicios hasta la 

actualidad, los usos explícitos que ha tenido la cámara como herramienta antropológica, 

mientras exploramos, en paralelo, los paradigmas que fijan las prácticas audiovisuales 

etnográficas, esto es, las epistemologías y ontologías reinantes en el momento de 

producción de tales trabajados audiovisuales. 

Esta segunda tarea, que llevaremos a cabo en paralelo a la primera, será realizada 

desde la perspectiva de una antropología filosófica que, siguiendo a Javier San Martin 

(2013, 2015), nos permite, primero, reflexionar sobre las condiciones de posibilidad del 

conocimiento científico y, segundo, gracias a lo anterior, reconocer que las 

epistemologías de la antropología visual a menudo entraban en conflicto con el potencial 

epistemológico del cine. En última instancia, explorar las ontologías, y las epistemologías 

que fijan las prácticas audiovisuales etnográficas nos permitirá, por un lado, comprender 

que la antropología visual operó dominada desde sus inicios, al igual que su disciplina 

madre, la antropología social y/o cultural, por una tradición onto-epistemológica de corte 

objetivista. Por otro lado, este análisis desde la antropología filosófica nos permitirá poner 

en contexto los desarrollos de los próximos capítulos, orientados a desarrollar las 

posibilidades epistemológicas de una metodología etno-fílmica que integre una 

concepción corporizada y rítmica del ser humano y del mundo. 

El trayecto planteado será realizado en tres fases históricas: primero, 

aproximándonos a los usos de los medios audiovisuales en los orígenes de la antropología 



 

 

 

 

30 

como ciencia moderna —es necesario acercarnos a su génesis para comprender la 

trayectoria posterior. A continuación, continuaremos con la elaboración de esta 

trayectoria hasta nuestros días mediante el estudio de ejemplos etno-cinematográficos 

concretos cuyas prácticas operaban bajo los paradigmas del funcionalismo de Malinowski 

y Radcliffe-Brown, y el posterior estructuralismo de Lévi-Strauss, lo que nos revelará las 

epistemologías y ontologías dominantes de una antropología visual que, podemos 

adelantar, ha estado limitada, hasta las dos últimas décadas del siglo veinte, por una 

concepción de las ciencias sociales influida en gran medida por un sistema onto-

epistemológico cartesiano (Csordas 1990; Laplantine 2014; San Martín 2016; et al.). 

Posteriormente, veremos que ciertos trabajos audiovisuales, como los de Jean Rouch o 

Robert Gardner, que emplearon, a contracorriente, nuevos paradigmas corporizados que 

facilitaron la reformulación de la antropología visual y su refundación en antropología 

sensorial50. 

 

1.1  Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al 

estrecho de Torres 

 

Para comenzar, cabe destacar que la relativamente reciente concepción de la 

corporalidad y la sensorialidad como categorías epistemológicas que dan acceso al 

conocimiento antropológico acerca no solo del mundo cultural, sino también, acerca de 

sí mismas en tanto que construcciones culturales, ha provocado la restauración de los 

medios audiovisuales como herramienta de investigación antropológica. Nótese que nos 

referimos a ‘restauración’, y no instauración, debido a que el uso de medio visuales y 

sonoros por parte de la antropología, así como la consideración de los sentidos y el cuerpo 

como objetos de estudio, aunque no como epistemologías, cuenta con una larga 

trayectoria que se remonta a los inicios mismos de la antropología en su forma moderna, 

 
50 Si bien veremos la relación entre antropología sensorial y antropología visual en el capítulo dedicado a 

la sensorial, podemos adelantar aquí una breve definición de la antropología sensorial. Hoy en día se 

entiende la antropología sensorial como aquella rama de la antropología cuyo campo fundamental de 

estudio es, en pocas palabras, la experiencia sensorialmente corporizada y afectiva del ser humano en 

relación con el mundo en un contexto sociocultural dado. Lejos de ser considerada una dimensión ahistórica 

o precultural, esta sensorialidad no es solo comprendida como conformada histórica y culturalmente 

(Classen 1997, 2014) sino que, a su vez, es concebida dualmente, como objeto de estudio y como medio de 

investigación que se estudia a sí misma (Howes 2016). 



 

 

 

 

31 

entre finales del siglo diecinueve y principios del veinte; unos inicios que además 

coinciden con el nacimiento de la fenomenología y el cine de forma prácticamente 

simultánea51. 

Así, en la tradición anglosajona algunos investigadores han dado en fundar los 

inicios de la antropología visual, e incluso sensorial, en conjunción con los de su 

disciplina madre, la antropología social y/o cultural (Grimshaw 2001; Howes 2016; 

Schäuble 2018). De esta forma, David Howes sostiene que “toda antropología fue 

antropología sensorial en el inicio” (2016, p. 174, trad. del a.)52, haciendo referencia al 

período comprendido entre 1898 y 1922. La primera fecha corresponde con el año en que 

una expedición antropológica, liderada por Alfred Cort Haddon y patrocinada por la 

Universidad de Cambridge (Reino Unido), bien pertrechada de aparejos, medidores y 

hasta un cinematógrafo, llegó al estrecho de Torres (entre Papúa-Nueva Guinea y 

Australia). Esta expedición, y la etnografía resultante compilada bajo el título general de 

‘Reports of the Cambridge Anthropological Expedition to Torres Strait’53 —en adelante, 

‘Reports’—, es la primera empresa antropológica conocida que realizó trabajo de campo 

bajo un método científico54 —o más bien cientificista, como descubriremos. Entre sus 

objetivos había, además de investigaciones en lingüística, sociología, o en antropología 

física o antropométrica, un interés por objetivar científicamente la sensorialidad y la 

fisiología de los nativos de las islas Murray en el Estrecho de Torres, entre Papúa-Nueva 

Guinea y Australia55. 

 
51 La primera exhibición al público de una película fue llevada a cabo por los hermanos en París, en 1895, 

mientras que el proyecto fenomenológico de Husserl se considera iniciado con la publicación del primer 

volumen de Investigaciones Lógicas en el año 1900. 
52 « All anthropology was sensory anthropology at the beginning. » (Howes 2016, p. 174). 
53 Compilación en seis volúmenes publicados entre 1901 y 1912 (Volúmenes del II al VI), y 1935 (Vol. I)3 
54 Cabe adelantar que, el método ‘científico’ imperante en las antropologías socio-cultural y visual hasta 

finales del siglo veinte, ha sido denunciado por muchos pensadores como ‘cientificista’, debido a los 

excesos en la abstracción teorética y el causalismo con que los estudios antropológico aproximaban sus 

objetos de estudio culturales y que la fenomenología trató de corregir. Véanse San Martín (1992, 2016); 

Jackson (1996, 2015) o el propio Husserl (2008 [1936]). 
55 A diferencia de otras islas del archipiélago, las Murray (Mer, Dauar y Waier) apenas habían comenzado 

a ser frecuentadas por misioneros cristianos 27 años antes de la llegada de la expedición de Haddon, y hacía 

solo 10 años que los niños habían comenzado a ser instruidos en lengua inglesa. Estas injerencias 

occidentales, habrían tenido un efecto en las gentes de las islas Murray, si bien, según Haddon, “estas no 

fueron perjudiciales para los objetivos de la expedición”, quien a continuación concluye: “Quizá no sería 

fácil encontrar un lugar más favorable para el estudio de gente tan sencilla y primitiva” (1901, p. vi, trad. 

del a.). Orig.: « […] they were not detrimental for many of the purposes of the expedition. […] Perhaps it 

would not be easy to find a more favourable spot for the study of a simple and primitive people. » (Haddon 

1901, p. vi). 



 

 

 

 

32 

Por su parte, la segunda fecha, 1992, corresponde al año en que se publica la 

etnografía de Bronislaw Malinowski, Los Argonautas del Pacífico Occidental, en las islas 

Trobriand (al este de Papúa-Nueva Guinea). Esta segunda fecha suele considerarse 

marcador histórico de la implantación del funcionalismo, con el consiguiente cambio de 

paradigma que, podemos adelantar, trajo consigo el progresivo abandono de la cámara 

fotográfica y el cinematógrafo como herramientas de investigación etnográfica 

(MacDougall 1997; Grimshaw 2001) —quedando relegadas a un residual hasta finales 

del siglo pasado, como analizaremos a lo largo de este capítulo.  

Si nos detenemos en la importancia de la expedición de 1898 al estrecho de 

Torres56 es varias razones: primero, y de forma introductoria, porque la Cambridge 

Anthropological Expedition —en adelante, CAE— suele ser considerada como el inicio 

simbólico de la antropología moderna (Grimshaw 2001; Schäuble 2018). Segundo, 

porque su análisis nos permitirá matizar que, puesto que la filiación entre dos disciplinas 

depende más de compartir perspectivas y metodologías que del mero compartir objetos 

de estudio. Aplicando esto a la filiación sostenida por Howes, al inicio del párrafo 

anterior, entre las antropologías social o cultural y la sensorial, debemos sugerir que, si 

bien los objetos de estudio de la antropología sensorial surgida a finales del siglo veinte 

coinciden con los de la antropología moderna en su primer estadio, la fundamentación 

epistemológica de sus metodologías nada tienen que ver. Mientras la antropología 

sensorial funda su acceso al conocimiento en el cuerpo y la sensorialidad para estudiar la 

conformación cultural de los sentidos, los antropólogos de la CAE estudiaron los sentidos 

de los nativos del estrecho de Torres desde un punto de vista naturalista, como veremos. 

Una tercera razón para analizar en profundidad, los Reports es que aquella 

expedición podría ser considerada el momento fundacional de cuatro subdisciplinas de la 

antropología: la social y/o cultural en su forma moderna, la visual por el uso del 

cinematógrafo y la cámara fotográfica, y la sensorial, como sostiene Howes (2016) y, por 

extensión, una forma primigenia de antropología del cuerpo, por la consideración de la 

corporalidad como objeto accesorio de estudio de aquella expedición. A su vez, una 

tercera razón para analizar de forma crítica los Reports, es que las estructuras onto-

 
56 La expedición estuvo liderada por el antropólogo británico Alfred C. Haddon (1855-1940), a la postre 

fundador de la School of Anthropology de la Universidad de Cambridge, y cuyo equipo estaba formado por 

William H. R. Rivers (1864-1922), Charles G. Seligman (1873-1940), Charles S. Myers (1873-1946), 

William MacDougall (1871-1938), Sidney H. Ray (1858-1939) y Anthony Wilkin (s.d.-1901). 



 

 

 

 

33 

epistemológicas presentes en el discurso de la CAE en algunos aspectos todavía llegan 

casi hasta nuestros días. En otras palabras, si estos detalles a analizar nos parecen 

relevantes es porque la antropología británica marcó la pauta, al menos de inicio y durante 

décadas, para las antropologías de otras latitudes, incluida la norteamericana o la 

española57, ya fuese por reacción o asimilación en diversos grados; y, por consiguiente, 

estos detalles se muestran importantes para nuestro objetivo de discernir las ontologías 

científicas que han imperado a lo largo de la historia de la antropología visual y/o 

sensorial. 

Para comenzar a entrar en faena hagamos la siguiente consideración: ¿qué denota 

el hecho de que la forma en que se empleaban los medios visuales hace más de un siglo 

difiera completamente con respecto a la forma en que estos se conciben actualmente? Y, 

sobre todo, ¿qué importancia puede tener para esta investigación responder esta pregunta? 

Con estas preguntas no pretendemos aludir al mero desarrollo centenario de las 

tecnologías de captación de imagen y sonido, cuestión que, en cualquier caso, no es 

menor, pues cada avance tecnológico engendra correlativamente nuevas posibilidades de 

relación (mediada) con el mundo. Más bien, buscamos plantear que, precisamente, las 

posibilidades de relación con el mundo que el uso de una herramienta permite, denotan 

implícitamente una forma no solo de concebirla, sino también de concebir el mundo, y en 

él, la propia ciencia que hace uso de ella. Es decir, las posibilidades de uso de una 

herramienta —en este caso, la cámara de vídeo— se nos dan en función de la forma en 

que somos capaces de concebirla, lo que denota, a su vez, una determinada concepción 

no solo de la forma en que la propia ciencia concibe tanto el mundo como su mundo, es 

decir, sus objetos y métodos de estudio, sino que también revela la forma en que la propia 

disciplina se concibe a sí misma y se posiciona en relación con sus parientes disciplinares 

más próximos. 

Pues bien, para precisar los motivos que nos llevan a matizar la afirmación de 

Howes acerca de que ‘toda antropología fue antropología sensorial en los inicios’, basta 

con examinar en detalle ciertos aspectos del Volumen II de Reports, titulado ‘Fisiología 

y Psicología’, elaborado por el psicólogo y antropólogo William H. R. Rivers (1864-

 
57 Véase Lisón Tolosana (2001, 2004) para un análisis histórico de la antropología en España. 



 

 

 

 

34 

1922)58, quien en la ‘Introducción’ expone sus objetivos y método: “El trabajo a describir 

en este volumen […] es el resultado de un intento por estudiar las características mentales 

de los nativos […] a través de los métodos de la psicología experimental” (Rivers 1901, 

p. 1, trad. del a.)59. Tal empresa se refleja en el Volumen II a través de la relación de las 

materias investigadas entre los nativos de las islas Murray en torno a la agudeza visual y 

la sensibilidad a las diferencias de luz ambiente; la visión en color; la nomenclatura de 

los colores; la visión binocular; las ilusiones visuales; la precisión y el rango auditivo; la 

discriminación de diferencias tonales; el ritmo; el olfato y el gusto; la agudeza táctil y su 

ubicación; la sensibilidad al dolor; los tiempos de reacción auditiva y visual; por 

mencionar algunos60. Para llevar a cabo los experimentos, Rivers y su equipo, formado 

por Charles S. Myers y W. MacDougall, contaban entre los aparejos empleados con un 

olfactómetro de Zwaardemaker para detectar la sensibilidad olfativa; un tintómetro de 

Lovibond, para calibrar la percepción de los colores; un audiómetro de Politzer, para 

medir la agudeza auditiva; o un algómetro para determinar el umbral de dolor (Richards 

2010), además de un cinematógrafo.  

Concretamente, una de las hipótesis que la expedición pretendía comprobar, en el 

campo fisiológico y sensorial, es si los aborígenes de las islas Murray poseían capacidades 

psicomotrices y sensoriales superiores a las occidentales, lo que sería una forma de 

compensar su inferioridad intelectual dado el excesivo uso de recursos que empleaban en 

las áreas sensoriales, más primitivas, del cerebro. Rivers expone la hipótesis de la 

siguiente forma: “Si demasiada energía es gastada en las bases sensoriales, es natural que 

la superestructura intelectual se vea resentida”; por lo que concluye que “poca duda puede 

haber acerca de que tal atención exclusiva [hacia lo sensorial] es un obstáculo para 

 
58 En el momento de unirse a la expedición de A. C. Haddon en 1898, William Halse Rivers Rivers ya 

contaba, a sus 34 años, con cierto reconocimiento como investigador en psicología experimental y fisiología 

sensorial, con el sentido de la visión entre sus campos de mayor conocimiento. Sin embargo, su prestigio 

vendría por la metodología que aplica en los análisis genealógicos, paradigmáticos durante décadas al 

encajar a la perfección en el funcionalismo. Rivers se había trasladado a la psicología, tras haberse 

licenciado en Medicina recibir su acreditación como cirujano en 1886, debido al profundo interés que tenía 

por la relación entre la mente y el cuerpo, pasión confirmada en una estancia de investigación en 

Heidelberg, Alemania (Bevan and MacClancy 2004). 
59 « The work to be described in this volume […] is the result of an attempt to study the mental 

characteristics of the natives […] by the methods of experimental psychology. » (Rivers 1901, p. 1). 
60 Introducción de Reports of the Cambridge Anthropological Expedition to Torres Strait escrita por W. H. 

R. Rivers (Rivers 1901, pp. 1-2). 



 

 

 

 

35 

desarrollos intelectuales más altos” (Rivers 1901, pp. 44-45, trad. del a.)61. En contraste, 

Rivers se muestra gratamente sorprendido con la forma en que los nativos llevaron a cabo 

las tareas etnográficas encomendadas por los antropólogos, y lo hace en los siguientes 

términos: “Tuvimos poca dificultad en conseguir que los nativos hiciesen las 

observaciones que les requeríamos”, ya que, a pesar de las dificultades encontradas en 

algunos casos por la falta de colaboración de los sujetos de la investigación, “en la 

mayoría de los casos exhibieron un grado de aplicación que era sorprendente dada la 

creencia generalizada sobre la dificultad de mantener la atención del salvaje concentrado 

en una única tarea por cualquier período de tiempo” (ibid., 3, trad. del a.)62. 

Si bien mediante sus palabras se puede comprobar la concepción que Rivers tiene 

de sus colaboradores de investigación, sesgo ya superado en las ciencias sociales, 

conviene hacer aquí un inciso para contextualizar brevemente la evolución de las 

actitudes científicas en la antropología de finales del diecinueve, lo que servirá para ir 

alcanzando los objetivos de análisis onto-epistemológico propuestos para este capítulo. 

Cabe señalar, por tanto, que las categorías ontológicas tradicionales en torno a las 

actitudes científicas en las dos grandes familias del saber (la filosofía y la ciencia), y las 

consecuencias para los métodos y objetos de estudio de ambas, se ve trastocada a partir 

de finales del siglo diecinueve63, debido a que la actitud naturalista propia de las ciencias 

naturales hace incursión en las ciencias sociales, isocráticas o humanistas (San Martín 

2016, p. 17-22)64, trastocando la actitud personalista que debería ser propia de tales 

ciencias (San Martín 1992). Mientras en los inicios de su incursión la actitud naturalista 

provoca una suerte de psicologismo, posteriormente deviene en antropologismo. Este 

antropologismo pregonaba lo siguiente: puesto que la psique y el ser humano son fruto 

 
61 « If too much energy is expended on the sensory foundations, it is natural that the intellectual 

superstructure should suffer […]. There can be little doubt that such exclusive attention is a distinct 

hindrance to higher mental development. » (Rivers 1901, pp. 44-45). 
62 « We had little difficulty in getting the natives to make the observations we required […]. In most cases 

they exhibited a degree of application which was surprising in face of the widespread belief in the difficulty 

of keeping the attention of the savage concentrated on any one thing for any length of time. » (Rivers 1901, 

p. 3). 
63 Según el fenomenólogo polaco Tatarkiewicz: “Hacia 1880 se había generalizado la actitud cientista 

[cientificista] positivista, que podríamos caracterizar por tres rasgos fundamentales: primero por el culto a 

los hechos y a las ciencias que los estudian; en segundo lugar, por el papel que se atribuye a la psicología 

como ciencia, pues se confía en que la psicología ofrezca la base teórica de las ciencias, que sea además la 

teoría de cualquier praxis; y tercero, por la creciente negación del papel y sentido de la filosofía tradicional” 

(Tatarkiewicz citado en San Martín 2008, p. 42). 
64 Para una explicación más detallada en torno a las diferentes actitudes y la incursión de la actitud 

cientificista propia de las ciencias naturales en las ciencias sociales o humanas, véase San Martín (2016) o 

una breve explicación en 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología. 



 

 

 

 

36 

de una evolución en la naturaleza, también los productos de esa psique, como los objetos 

de estudio de las ciencias humanas, pueden ser reducidos a explicaciones causales o 

psicológicas que debieran poder refrendarse para cualquier individuo o sociedad 

independientemente de su contexto histórico y cultural San Martín (2008, 2016)65. 

Así, a pesar de que poca duda cabe en torno a que la actitud que se trasluce en el 

discurso de Rivers refleja el sesgo de las estructuras onto-epistemológicas de su época en 

el tratamiento de los mundos de la vida de los indígenas de las islas Murray, es en la 

forma y en sus métodos donde podemos encontrar el valor de su trabajo. Así, hoy en día 

se reconoce a Rivers como uno de los padres de la etnografía moderna, no tanto por sus 

aportaciones en el campo de la genealogía antropológica—que hasta hace poco eran la 

fuente de su reconocimiento en la disciplina66—, sino por su profundo interés en la 

transparencia metodológica de las etnografías como forma de transmisión y réplica del 

conocimiento científico (Grimshaw 2001). Y, aun así, la forma en que Rivers se expresa 

en la etnografía de la CAE, más allá de reflejar un clima intelectual enmarcado en una 

cosmovisión colonial victoriana (Grimshaw 2001) —a través de la que el investigador 

occidental somete el mundo y los sujetos estudiados al sesgo de sus presupuestos raciales 

e identitarios—, podemos decir que se inscribe en una concepción del objeto y métodos 

de estudio de la antropología que denota una actitud naturalista más propia de las ciencias 

platónicas que de las isocráticas (San Martín 2016). 

De vuelta al estrecho de Torres, continuamos examinando en detalle varias 

cuestiones formales, de contenido y estéticas en torno al uso del cinematógrafo. Mediante 

ellos se desvelan varias funciones que los medios audiovisuales desempeñan en la 

antropología y que, con algunas excepciones que veremos más adelante, llegan hasta 

prácticamente los años ochenta del siglo pasado. Así, fue Alfred Cort Haddon (1855-

 
65 Para una profundización en el psicologismo que Edmund Husserl pretende refutar con la fenomenología, 

véase el subepígrafe 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología. 
66 Si por algo fue conocido Rivers, hasta hace no mucho, fue únicamente por sus aportaciones 

metodológicas en los estudios genealógicos en Kinship and Social Organisation (1914), los cuales sentaron 

cátedra en terminología y método para varias generaciones posteriores de antropólogos funcionalistas. Esto 

se debe a varios factores que involucran el surgimiento del giro funcionalista liderado por Malinowski y 

que comentaremos en su momento. Sea como fuere, después de la expedición al estrecho de Torres, Rivers 

produjo otra monografía destacada, The Todas (1906), basada en un concienzudo trabajo de campo. Por 

otra parte, el interés de Rivers en las epistemologías concernientes a la metodología etnográfica se refleja 

de forma paradigmática en Notes and Queries (1912), un manual sobre metodología en el que enfatiza la 

importancia de convivir con los sujetos de estudio por largos periodos de tiempo —aspecto históricamente 

atribuido a Malinowski (Grimshaw 2001). 



 

 

 

 

37 

1940), líder de la expedición, quien se encargó de las filmaciones en las islas Murray, 

siendo aquella la primera vez que se usó el cinematógrafo con fines hoy considerados 

antropológicos67. De hecho, Haddon muestra su entusiasmo por aquel aparato, capaz de 

capturar el mundo en movimiento, en el año 1900, en una carta a un colega australiano, 

el antropólogo Baldwin W. Spencer en la que expresa: “Realmente debes hacerte con un 

cinematógrafo o biógrafo o como se le llame en esa parte del mundo. Es una pieza 

indispensable del aparato antropológico” (Haddon 1900, trad. del a.)68. 

En este sentido, cabe destacar las principales motivaciones que impulsaron el 

primer uso conocido de medios visuales en una etnografía de carácter científico. Por un 

lado, la expedición del estrecho de Torres empleó principalmente los medios visuales no 

tanto por su valor epistemológico, exploratorio o experiencial en sí, sino más bien con 

ánimo de legitimar la antropología como incipiente ciencia moderna. De esta forma, la 

preocupación por usar los mejores medios visuales disponibles en su época se ve reflejada 

en la relación de cámaras69 que la expedición se lleva al estrecho de Torres (Edwards 

1988, p. 107). Por otro lado, recolectar evidencias documentales de los modos de vida 

nativos servía además otro fin, al menos tan significativo como el anterior: el de preservar 

en película, y para la posteridad, rituales que estaban en peligro de desaparición por la 

presión colonial occidental. Así, el propio Haddon escribe unos años antes de la 

expedición de 1898 sobre la necesidad de documentar la cultura material y espiritual de 

culturas en peligro de extinción (Haddon 1897, pp. 305-306; 1898, p. xxiii). Prueba de 

este espíritu conservacionista es que al menos una de las danzas grabadas en el estrecho 

de Torres fue especialmente reproducida para su filmación (Grimshaw 2001), y cuyas 

máscaras rituales hubieron de confeccionarse con materiales de cartón suministrado por 

 
67 Aunque está demostrado que, con anterioridad, ya se habían grabado imágenes en movimiento de sujetos 

de interés antropológico —por ejemplo, las dos danzas rituales sioux (Buffalo dance y Ghosts dance) 

dirigidas por William Kennedy Dickson y grabadas, en 1894 por William Heise, con el kinetoscopio de 

Thomas A. Edison en sus estudios de West Orange, Nueva Jersey, EEUU—, las imágenes tomadas por 

Haddon en las islas Murray son consideradas las primeras imágenes en movimiento tomadas en el entorno 

donde viven los sujetos investigados, y durante el curso de una investigación financiada por una institución 

académica. 
68 Orig.: « You really must take a kinematographe or biograph or whatever they call it in your part of the 

world. It is an indispensable piece of anthropological apparatus. » (Haddon 1900, carta número 2). Escrita 

desde el Royal College of Science, Dublín, con fecha de 23 de octubre, a Baldwin Spencer en el catálogo 

Spencer Papers, Museo Pitt-Rivers, Oxford, Inglaterra. 
69 Junto a un cinematógrafo Newman and Guardia de 35mm y treinta rollos de película, se usaron además 

varias cámaras fotográficas entre ellas una Newman and Guardia Serie B con lente Carl Zeiss, y el 

instrumental y productos necesarios para revelar in situ las fotografías mientras que, para el sonido, 

contaban con dos cilindros de fonógrafo, ambos con la doble función de grabar y reproducir lo grabado 

(Edwards 1998, p. 107). 



 

 

 

 

38 

Haddon a consecuencia de su prohibición, décadas antes, por parte de la administración 

colonial70. 

Cabe mencionar escuetamente que esta función de preservación de culturas en 

extinción asociada al uso de los medios audiovisuales dio lugar a un tipo de etnografía 

conocido como ‘etnografía de salvamento o rescate’ (salvage ethnography) —función 

que veremos reproducida más adelante en otros ejemplos del cine etnográfico. En la 

‘etnografía de salvamento o rescate’ el cine y la fotografía han jugado un papel esencial 

debido a que esta ‘nuevas’ tecnologías venían de alguna forma a colmar los anhelos 

objetivistas de las ciencias humanas. Debido a que las prácticas (audio)visuales de este 

tipo de etnografía se encuentran orientadas a la ‘disecación, conservación y exposición 

del Otro’, Fatimah T. Rony (1996) analiza la ‘etnografía de rescate’ como una suerte de 

taxidermia y, a su vez, califica de taxidérmica la función que juegan los medios 

audiovisuales en el esquema procedimental de aquella. En este sentido, debe apuntarse 

—sin pretensión de restar validez a los análisis de Rony (1996)— que el auge inicial del 

cinematógrafo, y la consiguiente proliferación de grabaciones y proyecciones en ferias y 

eventos de todo tipo, proporcionó al menos una manera menos martirizante de visualizar 

nativos de culturas exóticas que antes eran trasladados en persona para satisfacer tanto la 

curiosidad del público occidental como las pretensiones científicas de los primeros 

departamentos de antropología (MacDougall 1997). 

En cuanto a las filmaciones tomadas por Haddon que han llegado hasta nuestros 

días, dos de ellas muestran a los indígenas en danzas rituales y otra muestra el proceso de 

encender un fuego71. La estética de las diferentes secuencias sigue el mismo patrón: una 

cámara estática que, mediante un encuadre fijo, muestra los sujetos de cuerpo entero, en 

planos generales, plenamente conscientes de su actuación en el entorno en el que se 

desarrolla la acción. Esta estética escenográfica propia de la tradición teatral del siglo 

 
70 Antes de la llegada de los misioneros, las máscaras empleadas en la danza ceremonial Malu-Bomai eran 

de caparazón de tortuga. Poco después de comenzar la evangelización se destruyeron las máscaras y se 

prohibió su elaboración. De hecho, Haddon cuenta en Headhunters que la recreación de aquellas máscaras 

conmovió profundamente a varios ancianos de la isla Mer (una de las que conforman el archipiélago de las 

Murray) después de veinticinco años desde la supresión del culto (Haddon 1978, p. 47). 
71 El cinematógrafo Newman and Guardia de 35mm, que Haddon había adquirido en Londres, llegó a las 

Murray tan solo tres días antes de finalizar la expedición, por lo que imaginamos que Haddon no pudo 

sacarle el provecho deseado. En el viaje de vuelta, varias bobinas se perdieron y otras se echaron a perder 

por la humedad. Entre las cinco películas que han llegado hasta nuestros días hay tres vídeos digitalizados 

disponibles en la página web ‘Australian Screen’ de la National Film and Sound Archive of Australia: 

https://aso.gov.au/titles/historical/torres-strait-islanders/clip2/ [Consulta: 18/05/2022]. 

https://aso.gov.au/titles/historical/torres-strait-islanders/clip2/


 

 

 

 

39 

diecinueve demuestra que Haddon ‘concibe los nuevos medios del siglo que entra como 

si fuesen un recurso del siglo anterior’ (Grimshaw 2001, pp. 18-23). En este sentido, la 

estética que usa Haddon remite a la empleada por Auguste y Louis Lumière, quienes 

habiendo sido descritos en numerosas ocasiones como simples técnicos, inventores o 

documentalistas de la realidad que les rodeaba72, lo cierto es que no solo seleccionaban 

cuidadosamente sus sujetos y temas de filmación73, sino que prescindían 

intencionadamente de planos cortos o medios que añadiesen narratividad o dramatismo 

(idem). Dicho de otra forma, la manera de filmar los procesos completos, por parte de 

Haddon o los Lumière, prescindiendo de la narratividad y el dramatismo que aporta la 

riqueza de planos —innovación que suele ser reconocida a D. W. Griffith por la riqueza 

narrativa de The Birth of a Nation (1915) y que significará al cine clásico posterior—, 

puede ser entendido a su vez como una forma primigenia de confirmar la objetividad del 

medio (Grimshaw 2001). 

Por otro lado, la estética empleada (cámara estática y planos generales), junto al 

uso en sí de los nuevos medios visuales considerados ‘objetivos’, venía a eliminar el 

recelo de la comunidad científica de la época con respecto a la información procedente 

de fuentes de segunda mano y lecturas de otros textos antropológicos que abastecían con 

datos a los antropólogos del siglo diecinueve —de forma paradigmática se puede pensar 

en la metodología empleada por James Frazer en La Rama Dorada (1890), obra 

monumental, de espíritu humanista, aunque altamente especulativa74. Este recelo 

disciplinar con respecto a los procedimientos propios de recolección de información 

antropológica hizo que la mecanización ofrecida por el cinematógrafo —que, además, 

podía captar el mundo en movimiento, a diferencia de la fotografía que comentaremos en 

breve— tuviese una gran acogida y entrase de lleno en la práctica antropológica 

(Grimshaw 2001). Por tanto, en los inicios del cine antropológico no solo faltaban 

referencias estéticas para explorar todo el potencial epistemológico y expresivo del nuevo 

 
72 Grierson citado en Grimshaw (2001). 
73 La estética de las imágenes tomadas por los Lumiére denota, según Grimshaw (2001, p. 18) una 

cosmovisión tardovictoriana todavía caracterizada por el optimismo en el futuro y progreso de la 

humanidad, en base la exaltación de ciertos valores como la familia, el trabajo y la tecnología, una 

tecnología que sin embargo es fuente y reflejo de un mundo rápidamente cambiante que se desmorona, 

pues con el cambio de siglo y hasta la I Guerra Mundial se pasa a una profunda crisis de aquellos valores y 

cosmovisiones. 
74 Con respecto a la metodología especulativa seguida por James G. Frazer, véase la ‘Introducción’ de 

Robert Fraser en la edición de 2011, publicada en español por Fondo de Cultura Económica de España. 



 

 

 

 

40 

medio, sino que la actitud cientificista decimonónica si algo favoreció no fue la 

exploración del cinematógrafo en su función epistemológica, esto es, corporal y sensorial, 

sino la satisfacción de sus propios cánones de objetividad heredados. 

Con respecto a la fotografía, mencionaremos brevemente su uso tanto en la CAE 

como en el contexto de la época, pero sin entrar en excesivos detalles pues si bien es un 

medio esencial para las prácticas de la antropología visual, no es el medio investigado en 

esta tesis. Pues bien, si el cinematógrafo en sus inicios cumple no solo una función 

objetivante, sino también una función ‘taxidérmica’, la fotografía se usa, por parte de los 

primeros antropólogos, con objetivos eminentemente taxonómicos. En efecto, durante 

este período, desde el surgimiento de la antropología científica moderna hasta el 

funcionalismo de los años veinte, la fotografía antropológica imperante es la tipológica o 

taxonómica. Las fotografías tipológicas, al mostrar a los sujetos de estudio desprovistos 

de cualquier contexto, a menudo sobre un fondo neutro, mirando de lado y de frente, 

buscan establecer certeza en la comparación de diferentes razas a través de la que elaborar 

una escala evolutiva (Grimshaw 2001). 

Así, mientras Haddon, en sus películas de las Murray, provee de contexto a los 

sujetos dejándoles recrear sus actividades cotidianas, las fotografías resultantes de la 

etnografía visual muestran a individuos descontextualizados, en una estética propia de la 

fotografía de ‘tipologías’ empleada en aquella época no solo por la antropología física 

sino también por parte de la antropología social o cultural (Edwards 1998). En parte estas 

diferencias estéticas entre el uso del cinematógrafo y la cámara fotográfica pueden 

comprenderse por la naturaleza de cada medio, pues mientras la imagen en movimiento 

se adaptaba a las necesidades de preservar en vivo los mundos capturados en peligro de 

desaparición, la fotografía, estática por definición, encajaba en el anhelo naturalista, es 

decir, en el biologismo de la época y en la antropometría comparada de razas. Desde otra 

perspectiva, puede considerarse a su vez que este tipo de uso de las imágenes responde a 

la actitud naturalista proveniente de las ciencias naturales75, pues se buscaba representar 

el cuerpo como fenómeno biológico en lugar de como sujeto social y sede existencial de 

 
75 Véase San Martín (2016) para una introducción a las diferentes actitudes o perspectivas desde las que 

trabajan las ciencias humanas, sociales y naturales. 



 

 

 

 

41 

la socialidad y la cultura —esta segunda perspectiva sobre el cuerpo será desarrollada en 

el capítulo dedicado a las elaboraciones de Thomas J. Csordas76 (1990, 1994). 

En todo caso, a pesar del entusiasmo inicial por parte de los primeros 

antropólogos, el empleo de la fotografía y el cinematógrafo pronto comienza a decaer. En 

efecto, en el caso de las fotografías estas van desapareciendo con una ‘rapidez 

sorprendente’ de las monografías antropológicas una vez comienza el giro funcionalista, 

a partir de los años treinta del siglo pasado (MacDougall 1997, p. 281; Grimshaw 2001, 

p. 25). Según Alison Griffiths, el apetito voraz de la sociedad aristocrática inglesa y la 

incipiente burguesía por ver mundos exóticos provocó el auge de los travelogue así como 

la mercantilización de los propios documentos etnográficos, lo que “ayudó a convencer a 

muchos antropólogos de que el medio tenía pocas aplicaciones serias” (1996, p. 19, trad. 

del a.)77. Puesto que las razones son varias y profundas, en lo que sigue, y hasta el 

siguiente subepígrafe, trataremos de explorar de forma sintética por qué aquellas 

tecnologías, que vienen a extender las capacidades del sentido más privilegiado en el 

orden de prelación sensorial de occidente, acaban finalmente defenestradas. 

La crisis de confianza, en la antropología como disciplina general, hacia los 

medios visuales como documento objetivo ya estaba en crisis poco después del cambio 

de siglo (Grimshaw 2001, p. 25). De hecho, a pesar del entusiasmo mostrado sobre el 

cinematógrafo en la carta a Spencer, Haddon apenas menciona el cinematógrafo en los 

Reports de la expedición. En todo caso, la desconfianza hacia los medios visuales o 

artísticos se puede enmarcar a su vez en los cambios sociales y espirituales que traen 

consigo las consecuencias de la Primera Guerra Mundial (1914-1918), entre ellas la 

‘crisis del oculocentrismo’ que impregna las disciplinas académicas de las ciencias 

sociales —a diferencia de la cultura popular en donde los documentos visuales que 

proveen la fotografía y la imagen en movimiento todavía gozan de un cierto estatus de 

verdad (Jay 1991). Dicho de otro modo, la hegemonía de la visión como el sentido más 

privilegiado, por estar ligado a la racionalidad y lo intelectual, queda en entredicho 

después de la Gran Guerra (Jay 1991). Tanto es así que ni siquiera el halo de la veracidad 

 
76 Véase subepígrafe 2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en Merleau-Ponty. 
77 « […] helped convince many anthropologists that the medium had few serious applications. » (Griffiths 

1996, p. 19). 



 

 

 

 

42 

del término ‘documental’78 acuñado por Grierson en 1926, y la consiguiente aplicación 

de una estética realista, consigue generar entre los antropólogos el entusiasmo de antaño. 

Así, el valor de la imagen, tanto estática como en movimiento, para generar 

conocimiento antropológico se convierte en una problemática en sí, que se enmarca en el 

problema más amplio de la objetividad que late desde mediados del siglo diecinueve y 

que no solo subyace a la forma en que se usan el cinematógrafo y la cámara fotográfica, 

sino a su estatus epistemológico, es decir, como herramientas de producción de 

conocimiento antropológico. Por otro lado, la crisis del oculocentrismo del periodo de 

entreguerras, a la que se refiere Martin Jay (1991), coincide con la aparición de un nuevo 

paradigma que vendría a fijar nuevos cánones y procedimientos metodológicos para 

legitimar la ‘verdad etnográfica’ que antecede y valida la producción de conocimiento 

antropológico —si bien este cambio de paradigma no es más que una reelaboración o 

adaptación, como sostendremos, de una cosmovisión platónico-cartesiana, adaptada a los 

tiempos, es decir, una forma de que dominar o buscar un orden en el caos con el que 

aparentemente funciona el mundo natural (y social, por extensión) (Laplantine 2014). 

En definitiva, si bien hoy en día está ampliamente aceptado marcar el inicio de la 

antropología moderna en la CAE al estrecho de Torres, pues esta ya deja atrás las 

conjeturas comparativas del evolucionismo que define el período victoriano anterior, 

durante décadas la historiografía británica79 situó su nacimiento simbólico, y su método 

más característico, la etnografía, en el período funcionalista inaugurado por dos 

publicaciones, ambas en 1922 (Grimshaw y Hart 1996, p. 16). En ese año fueron 

publicadas dos monografías paradigmáticas: Los Argonautas del Pacífico-Sur de 

Bronislaw Malinowski, quien establece el paradigma del trabajo de campo para las 

etnografías científicas, y Los isleños de las Andamán de Alfred R. Radcliffe-Brown, 

 
78 El término inglés ‘documentary’ es empleado por primera vez por John Grierson (1898-1972) como 

adjetivo en una reseña crítica sobre el documental Moana (1926) de Flaherty, publicada bajo el pseudónimo 

‘The Moviegoer’ el 8 de febrero de 1926 en el New York Sun. El propio Grierson reconoce que toma 

prestado el término del francés documentaire, término que en aquella época se usaba como sinónimo de 

travelogue o ‘película de viajes’. Este primer uso como adjetivo en 1926 ya anuncia implícitamente el 

sentido normativo que el término ‘documentary’ tomará posteriormente en el cine clásico y sobre el que 

Grierson funda el movimiento o escuela del cine social británico. De hecho, el valor documental que pueda 

tener Moana es mínimo para Grierson, quien en 1932 tilda de “neo-roussoniano” a Flaherty por llevar a 

cabo un cine romántico del ‘buen salvaje’ de recreación de formas de vida extintas, en lugar de desarrollar 

“a form adequate to the more immediate material of the modern world” (Grierson citado en Tagg 2009, p. 

60). 
79 Véanse las obras de Stocking (1987, 1995). 



 

 

 

 

43 

quien define el funcionalismo estructuralista, influenciado por el sociólogo francés, Émile 

Durkheim, como el marco teórico en el que se ha de mover la antropología (idem). En el 

siguiente epígrafe continuaremos explorando casos ejemplos paradigmáticos del cine 

etnográfico que deben operar bajo los postulados del funcionalismo, desde el periodo de 

entreguerras hasta el final de la Segunda Guerra Mundial, todo ello una vez hayamos 

brevemente contextualizado a continuación los postulados principales del funcionalismo 

y del método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el método anterior de 

Rivers. 

 

1.2 Sombras y luces de la producción etnográfica audiovisual del 

periodo funcionalista 

 

1.2.1 El método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el 

de Rivers 

 

Hoy en día se considera el periodo funcionalista una nueva fase de la antropología 

moderna y no el origen de la disciplina en su forma moderna, a pesar de la propaganda 

llevada a cabo desde las instituciones por Malinowski y Radcliffe-Brown (Grimshaw y 

Hart 1996). El funcionalismo, cuyo “característico objeto de estudio eras las sociedades 

primitivas”, sostenía, en pocas palabras, que “las prácticas consuetudinarias se 

comprenden mejor en términos de su contribución a la integración de la sociedad como 

un todo funcional” (ibid., 16, trad. del a)80. Así, con el funcionalismo se abre un periodo 

en el que la antropología centra su interés, en síntesis, en la función de las prácticas 

sociales del presente que sostienen la organización de las sociedades como un ente vivo 

coherente. Su metodología, la etnografía científica se lleva a cabo mediante un extenso 

trabajo de campo de acuerdo con los sujetos investigados —como hemos mencionado, 

esa fue una aportación de Rivers, ignorada por la historiografía hasta hace relativamente 

 
80 « The distinctive object of enquiry was primitive society […]. The theory was ‘functionalism’, roughly 

speaking the idea that customary practices are best understood in terms of their contribution to the society’s 

integration as a working whole. » (Grimshaw y Hart 1996, p. 16). 



 

 

 

 

44 

poco—, previa intensiva formación teórica, lo que da lugar a un nuevo tipo de 

investigador, el ‘etnógrafo-teórico’, que aúna el antiguo paradigma del viajero con el 

nuevo del teórico intelectual (ibid., 16-17). 

Según Grimshaw, el éxito de la propuesta promovida por Malinowski desde la 

práctica, y por Radcliffe-Brown desde las instituciones, se debe, por un lado, a la 

clarividencia de la propaganda formulada especialmente por Malinowski y Radcliffe-

Brown, quienes llevan a cabo su programa a expensas de socavar las aportaciones de 

pioneros como Haddon y Rivers y, por otro lado, al trabajo etnográfico e institucional de 

Franz Boas, al otro lado del Atlántico (Grimshaw y Hart 1996; Grimshaw 2001). Además, 

para comprender el éxito de la propuesta de Malinowski y Radcliffe-Brown debe tenerse 

además en cuenta el contexto histórico de entreguerras, en el que se ha perdido la fe en el 

progreso de la humanidad propio de la época tardo-victoriana, surgen nuevos paradigmas 

que serán la piedra angular de buena parte del siglo veinte; nos referimos por ejemplo, a 

paradigmas institucionales (burocracia y academicismo), políticos (la tensión entre 

democracias incipientes y autoritarismos), sociales (la igualdad de todos los seres 

humanos, pero con una libertad individual sujeta a los intereses de la colectividad) y 

económicos (comercio internacional como última etapa del capitalismo industrial) 

(Grimshaw y Hart 1996). Por ello, de nuevo según Grimshaw y Hart, la visión de 

Malinowski de la naturaleza humana dibuja un panorama en el que se desechan viejas 

concepciones racistas en favor de concepciones evolucionistas que conciben a las gentes 

primitivas como seres iguales al resto de la población occidental, y cuya adaptación al 

entorno y sus distintivas prácticas culturales resultan de máximo interés antropológico 

por hallarse en una etapa anterior de desarrollo tecnológico y social (ibid., 17-18). 

Por ello, la misma actitud naturalista o cientificista que decíamos que incursiona 

en las ciencias humanas y sociales, desde finales del siglo diecinueve desplazando, según 

San Martín (2016)81, a la actitud humanista o prepersonal propia de las ciencias 

isocráticas, desemboca en dos sistemas ontológicos emparentados, pero de resultados 

diferentes, principalmente por su modo de concebir y orientar el trabajo etnográfico. Por 

un lado, en la época del cambio de siglo y preguerra de Haddon y Rivers la actitud 

 
81 Para una explicación más detallada de la incursión de la actitud cientificista propia de las ciencias 

naturales en las ciencias sociales o humanas, y el desplazamiento de la actitud personalista, véase 2.1.1 

Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología. 



 

 

 

 

45 

naturalista alumbra una búsqueda de universales mediante la interrelación de los 

particulares de los individuos estudiados en contextos culturales específicos bajo un 

método científico todavía joven, experimental y abierto a la reflexión sobre sí mismo, y 

en el que la ‘teorización y las ideas’ todavía están al servicio de la práctica etnográfica 

(Grimshaw y Hart 1996, pp. 31-32). Dicho de otra forma, “la contribución distintiva de 

Rivers a la nueva antropología fue su énfasis en el método”, que este fuese “objetivable” 

y “transparente” en “aras de la reproducción científica del conocimiento”, y para ello 

intentó “desarrollar una aproximación científica universal para el estudio de la 

humanidad, empezando por los fundamentos de la percepción y el parentesco”, sin perder 

de vista la “conexión entre etnografía e historia [del grupo humano estudiado]” (ibid., 24, 

trad. del a.)82. 

Por el contrario, a partir del período de entreguerras esa misma actitud naturalista 

deviene, bajo el paradigma funcionalista de Malinowski y Radcliffe-Brown, en un 

relativismo cultural ahistórico al que le basta con atenerse a los sistemas particulares para 

explicar el significado y la coherencia de las prácticas sociales de las ‘sociedades 

primitivas’, sobrevalorando la función social de las costumbres y minimizando el papel 

del individuo y la subjetividad en la conformación de modos de vivir, que de hecho 

quedan opacados por la fuerte carga teórica del funcionalismo (Grimshaw y Hart 1996, 

pp. 52-53)83. En conclusión, mientras el método de Rivers está considerado hoy en día 

como paradigma de una metodología experimental, abierta, creativa y reflexiva, el de 

Malinowski es juzgado como un método opaco, misterioso, que buscaba preservar, 

mediante la objetividad y racionalidad atribuida a la escritura, la autoridad de la voz del 

antropólogo, en un contexto en el que la antropología buscó profesionalizarse y asentarse 

en las instituciones universitarias (idid., 38). 

Con respecto a Malinowski se ha dicho además que los males que atrajo a la 

disciplina son aquellos que todavía la atormentan en el último cambio de siglo —a él se 

deben tanto el paradigma de autoridad del antropólogo, y el profesionalismo de la 

 
82 « Rivers’s distinctive contribution to the new anthropology was emphasis upon method. […] His primary 

concern was to generate replicable, ‘objective’ […] and transparency in method, for the sake of scientific 

reproduction of knowledge […] developing a universal scientific approach to the study of humanity, 

starting with the basics of perception and kinship […] link[ing] ethnography to history. » (Grimshaw y Hart 

1996, p. 24).  
83 Para una exposición pormenorizada de las razones políticas e históricas que influyen en el éxito del 

funcionalismo de Malinowski y Radcliffe-Brown, véase Grimshaw y Hart (1996). 



 

 

 

 

46 

disciplina, como la opacidad metodológica que tanto le diferencia de los métodos de 

Rivers, que han salido a la luz gracias a su revisión histórica y la adquisición de 

autoconciencia a partir de los años ochenta con recopilaciones como Writing Culture: 

The Poetics and Politics of Ethnography (1986), editada por James Clifford y George E. 

Marcus. Por ello, la antropología, bajo el paradigma funcionalista, puede considerarse el 

inicio del modelo textual84, al optar por la seguridad que le proporciona el texto 

descriptivo, forma de conocimiento que se pliega más adecuadamente que los visuales a 

la fijación de los hechos y la producción de ideas de forma controlada (MacDougall 1998; 

Laplantine 2014). 

Así, paradójicamente, el cinematógrafo que llega en auxilio de un ojo humano 

siempre bajo sospecha por su sesgo y falibilidad acaba por ser denostado en la 

antropología pese a concebirse a su vez como la más sofisticada extensión mecánica del 

ojo humano. En otras palabras, la profusión de detalles que presentan las imágenes puede 

ser atractiva, pero también caprichosa, y de ninguna manera parece compensar su patente 

incapacidad para desentrañar causas ocultas y fijar significados. Para la antropología de 

principios del siglo veinte, las imágenes, en palabras de David MacDougall, “parecían 

mostrar todo, y aun así, […] permanecían irritantemente mudas” (1997, p. 277). En 

conclusión, cabe interpretar que el racionalismo latente en la actitud cientificista 

imperante en aquella época aboca al ostracismo a la sensorialidad y la corporalidad, así 

como a los medios que se nutren de ambos, como el cine y la fotografía, en favor de lo 

intelectual, lo que tiene como consecuencia que aquella, y sus medios afines, fuesen 

denostados, aquella como objeto de estudio y éstos como métodos de investigación y, por 

tanto, las epistemologías triunfantes fuesen las textuales.  

En lo que resta de capítulo revisaremos las obras más paradigmáticas del cine 

etnográfico del siglo veinte y principios del veintiuno: Nanuk, el Esquimal (1922) de 

Robert Flaherty; The Song of Ceylon (1934) de Basil Wright; la serie documental 

Character Formation in Different Cultures de Margaret Mead y Gregory Bateson, 

estrenada en los cincuenta, filmada entre 1936 y 1938 como parte de la producción de la 

monografía Balinese Character: A Photographic Analysis (1942). Nos acercaremos 

también a la figura de Jean Rouch y algunas obras de su prolífico repertorio en los países 

 
84 Desarrollaremos en profundidad el modelo textual siguiendo las elaboraciones de MacDougall (1998), 

en el epígrafe 5.1 Epistemologías antropológicas y modelos de conocimiento. 



 

 

 

 

47 

del norte de la áfrica subsahariana, principalmente Les Maître Fous (1955) y Moi, un Noir 

(1958). Analizaremos The Ax Fight (1975) de Timothy Asch. Ya en los años ochenta 

veremos Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner, el filme que mejor refleja la nueva 

etapa que se abre con el giro reflexivo de los años ochenta; y en ese espacio también se 

analizará brevemente la controvertida Leviathan (2013) de Lucien Castaing-Taylor y 

Véréna Paravel, cuya descentralización de la perspectiva humana puede interpretarse 

como uno de los puntos culminantes primigenios del advenimiento de la posmodernidad 

a la antropología visual/sensorial. 

 

1.2.2 Nanuk, el Esquimal (1922) de Flaherty: el primer docudrama 

de la historia del cine 

 

Nanuk, el Esquimal (1922, 79min) marca un hito en la forma de representar 

visualmente al Otro: se pasa de una concepción de la antropología como ciencia natural 

del siglo diecinueve, a una ciencia humanística propia del siglo veinte (Marks 1995). La 

película es popularmente considerada el ‘primer documental’ y como consecuencia 

Robert Flaherty (1884-1951) es conocido como uno de los ‘padres del documental’ 

(Henley 2020, p. 100)85, incluso como ‘inventor’ del cine etnográfico (Marks 1995, p. 

341). Sin embargo, tal vez en parte por esas etiquetas, la película de Flaherty es una de 

las más controvertidas de la historia de la antropología visual. Para comprender las 

causas, que han variado a lo largo del tiempo, desde su primera proyección, por las que 

se ha atacado y ensalzado la película de forma tan virulenta, debemos analizar no solo la 

forma y el contenido de la película, sino también todos aquellos elementos profílmicos 

que conformaron la metodología de rodaje de Nanuk. El objetivo es discernir no solo 

cuáles son sus defectos y virtudes, sino también si el filme es, o puede ser considerado, 

un documental o siquiera una película etnográfica. 

Para empezar, cabe señalar que la etiqueta de ‘primer documental’ es una auto-

atribución que aparece en los títulos iniciales en una versión de la cinta de 1947, más de 

cuarenta después de su primera exhibición, títulos que además autodefinían la película 

 
85 « […] frequent references to Flaherty’s status as the ‘father’ of ethnographic documentary […]. » (Henley 

2020, p. 100). 



 

 

 

 

48 

como el ‘esfuerzo por traer la vida real a la pantalla’ (Skare 2016). Sin embargo, hay 

ejemplos anteriores que pretenden la misma veracidad realista, sin ir más lejos el caso de 

las películas de intención puramente documental, basadas en secuencias largas, de los 

propios hermanos Lumière. Otro caso que prescinde de ciertos recursos dramáticos y de 

producción que aparecen en Nanuk y que hoy en día son considerados más propios de la 

ficción es, por ejemplo, Rituais e Festas Borôro (1916) del antropólogo brasileño Luiz 

Thomaz Reis (Monte-Mór 2005). 

El formato narrativo de la cinta de Flaherty es un híbrido entre el travelogue86, 

popular en la época, y el melodrama, sobre un telón de fondo con el arquetipo de la ‘eterna 

lucha entre el hombre y la naturaleza’ (Henley 2020). Este preludio, con sus elementos 

de travelogue, tiene dos objetivos, por un lado, servir como introducción a la exótica y 

afanosa vida de una familia esquimal de la orilla este de la bahía de Hudson, en la actual 

provincia canadiense de Quebec y, por otro, como preparación para el nudo dramático 

posterior. Así, durante el primer tercio de metraje, de una duración de veinticinco minutos 

aproximadamente, el espectador asiste a las tareas cotidianas del padre de familia, Nanuk, 

como cazar, pescar, construir un kayak o hacer un fuego, secuencias que son intercaladas 

con elementos conectores afectivos para hacer accesible al público occidental una cultura 

exótica (Henley 2020) como, por ejemplo, las escenas siguientes: el retrato de vida 

hogareña en el iglú de la familia de Nanuk, el estereotípico beso ‘esquimal’ con la nariz 

entre la madre y el bebé, la cómica corporalidad de Nanuk en ciertas escenas, o la escena 

del fonógrafo en la que Nanuk sonríe al escuchar música occidental. Estos recursos 

narrativos se encuentran en menor proporción una vez comienza el drama, que se presenta 

sobre la media hora de cinta mediante un intertítulo que advierte la llegada del invierno, 

a partir del cual el espectador, ya encandilado por Alakariallak y su familia, asiste a la 

lucha por la supervivencia del ser humano ante la naturaleza. 

Las peripecias de la familia de Alakariallak en las duras condiciones de la vida en 

el subártico canadiense son presentadas por Flaherty de forma magistral, habida cuenta 

además que la adversidad climatológica afectaba igualmente a Flaherty y su voluminoso 

y pesado material (analógico) de rodaje (Henley 2020). Sin embargo, a pesar del encanto 

de Nanuk y su familia, de la cuidada fotografía mediante la que se cuenta el drama por la 

 
86 El travelogue era el formato por excelencia del cine de viajes enfocado, principalmente, en retratar el 

exotismo de los lugares y las gentes de los confines de los imperios coloniales de las potencias occidentales. 



 

 

 

 

49 

supervivencia, y de las heroicas condiciones de rodaje, la película fue ampliamente 

criticada desde la antropología —al menos hasta finales de los años cuarenta del siglo 

pasado (Henley 2020). Así, para comprender principalmente la desvalorización de la 

película por parte del mundo de la antropología debemos acercarnos primero a los 

métodos de producción de Flaherty. 

Cabe subrayar brevemente que estas críticas están relacionadas no solo con sus 

controvertidos métodos de producción sino también con las concepciones y valores 

implícitos de los términos ‘documental’ y ‘etnográfico’ de la época en que se juzgue el 

trabajo. Así, las críticas comienzan al darse a conocer ciertos detalles de la producción: 

si bien el rodaje del material se presenta en la película como sucedido en un lapso de dos 

días aproximadamente, duró alrededor de un año (Henley 2020, p. 100). Además, se 

reveló que algunos aspectos representados en la película con respecto a la vida de los 

esquimales estaban lejos de ser precisos o incluso ser reales: Nanuk es un nombre de 

ficción, escogido por su mejor sonoridad para el oído occidental, que Allakariallak, 

nombre real del actor; las esposas del personaje Nanuk, Nyla, (nombre real Nuvalinga) y 

Cuvanoo (cuyo nombre real es desconocido) no eran las esposas de Alakariallak en la 

vida real; además de otras cuestiones como el affaire de Flaherty con Nuvalinga, relación 

de la que supuestamente resultó un hijo del que no se sabe si Flaherty llegó a saber o 

simplemente nunca reconoció87. 

Por otro lado, las escenas que muestran el interior del iglú fueron filmadas en uno 

construido exprofeso, más grande de lo normal y abierto por un lateral, para posibilitar la 

filmación del interior con una cámara de la voluminosidad que tenían en la época (Henley 

2020, p. 101)88. Y, para terminar, debido a la influencia de los colonos europeos, 

Alakariallak y el resto de las actrices ya no llevaban el modo de vida que Flaherty muestra 

en la película y, por tanto, las escenas están representadas con el único fin de recrear una 

época pasada, lo que hace de la película un claro exponente de la ya comentada función 

‘taxidérmica’ que el cine, según Rony (1996, p. 111), cumple en la antropología. 

Estos métodos de producción de contenidos llegan a oídos de la crítica 

cinematográfica que al principio se sintió ‘manipulada y engañada’, aunque con el tiempo 

 
87 Véase Rotha (1980) para una detallada investigación sobre el rodaje de Nanuk, el Esquimal (1922). 
88 Henley incluso refiere que la tecnología necesaria para iluminar por dentro un iglú cerrado de tamaño 

real tardaría décadas en llegar (véase Henley 2020, p. 101). 



 

 

 

 

50 

la película siguió teniendo una buena consideración por parte de los espectadores no 

especializados (Marks 1995; Henley 2020). Por su parte, desde el mundo de la 

antropología de la época también arreciaron las críticas de los antropólogos. Las críticas 

provenían no solo de la falta de ética por simular el modo tradicional de vida de los inuit 

como pretendidamente actual, sino también, como señaló Franz Boas, especialista en el 

área de los pueblos nativos del subártico canadiense, por el escaso valor etnográfico de la 

película (Henley 2020, p. 103). En este sentido, la película “no hace referencia a la vida 

social más allá del núcleo familiar, ni a la vida económica más allá de las tareas de 

subsistencia, y no hay alusión al chamanismo ni ningún otro aspecto de la vida religiosa 

inuit”, aspecto “de gran importancia” para las culturas del subártico canadiense, como 

otras etnografías posteriores demostraron (idem, trad. del a.)89. La oposición generalizada 

de los círculos académicos hacia la película puede sintetizarse en las palabras de Margaret 

Mead, discípula de Boas, quien consideró, décadas después de su estreno, que los 

métodos “artísticos” de Flaherty seguían representando la “antítesis” del valor que el cine 

etnográfico puede aportar a la antropología (ibid., 109, trad. del a.)90. 

Este tipo de críticas de antropólogos tan prominentes ahondaron en la 

desconfianza disciplinar hacia los medios visuales, cuyo valor como documento objetivo 

ya estaba en crisis, como hemos mencionado, desde el penúltimo cambio de siglo 

(Grimshaw 2001, p. 25). Pero para valorar si algún elemento de la metodología o de las 

motivaciones de Flaherty puede servir de atenuante o, incluso, ser considerado una 

innovación en la historia de las metodologías etno-fílmicas, debemos analizar, desde la 

perspectiva actual, en qué medida las críticas desde la antropología fueron justas. 

Como atenuantes cabe señalar que Flaherty “no era antropólogo ni cineasta 

profesional”, sino un ingeniero de minas que trabajaba en ‘prospecciones’ en la región de 

la bahía de Hudson (Henley 2020, p. 100, trad. del a.)91, aunque él mismo se consideraba 

“primero explorador y después artista” (Flaherty en Barsam 1992, p. 294, trad. del a.)92. 

 
89 Orig.: « Nanook makes almost no reference to social life beyond the nuclear family, nor to economic life 

beyond subsistence tasks, and there is no allusion to shamanism nor to any other aspect of Inuit religious 

life, which subsequent ethnographic study has shown to be of great importance to the Inuit. » (Henley 2020, 

p. 103). 
90 « Mead regarded Flaherty’s ‘artistic’ approach to film-making as the complete antithesis of the way in 

which anthropologists should be using film in their work. » (Henley 2020, p. 109). 
91 Robert Flaherty, was neither an academic researcher, nor a professional film-maker, but rather a US 

mineral prospector […]. » (Henley 2020, p. 99). 
92 « eI was an explorer, then I was an artist. » (Flaherty citado en Barsam 1992, p. 294). 



 

 

 

 

51 

Por otro lado, la película en principio tenía como público objetivo una ‘audiencia 

popular’, no el mundo de la antropología o del cine etnográfico (Henley 2020, p. 100). 

Tampoco fue ideada por Flaherty como un documental ‘en el sentido moderno del 

término’ (idem), sino que tuvo como motivación principal recrear la “magnificencia” de 

la relación de los inuit con la naturaleza antes de que esta se perdiese en la memoria 

colectiva de los habitantes de la bahía de Hudson. A este respecto, las razones específicas 

que llevaron a Flaherty a recrear el mundo inuit tal como había sido antes de la llegada 

de los europeos se explican porque “no quería mostrar lo que él consideraba los efectos 

desastrosos en la vida inuit de los misioneros, las minas, las escuelas, el alcoholismo y la 

prostitución”, por lo que prefirió centrarse en su lugar, según el propio Flaherty, en “la 

majestuosidad y el carácter, mientras fuese posible, antes de que el Hombre Blanco haya 

destruido no solo su carácter sino a su gente también” (Flaherty citado en Henley 2020, 

p. 103, trad. del a.)93. 

En el terreno de las innovaciones, destacan dos aspectos de su metodología: la 

narratividad de la cotidianidad y la participación de los sujetos en la toma de decisiones 

creativas. Con respecto a la dramatización del día a día, el drama no es presentado como 

un añadido ficcional a la vida cotidiana de los sujetos de la película, sino como una parte 

integrante de la vida de estos, lo que constituye una novedad para la época. En efecto, 

para entender la innovación introducida por Flaherty podemos comparar Nanuk con otro 

documental de la época como In the Land of Head Hunters (1914) de Edward S. Curtis, 

en la que el drama es completamente ajeno a la normalidad cotidiana, presente o pasada, 

de los sujetos de la película (Henley 2020, p. 106). 

Por ello, Henley denomina la técnica narrativa de Flaherty ‘cronología como si’ 

(an ‘as if’ chronology), es decir, la representación dramática del modo de vida cotidiano 

inuit durante el invierno ‘como si’ se hubiese producido de una forma aproximada a cómo 

ha sido representado en la pantalla (Henley 2020, p. 106). En otras palabras, mientras en 

Head Hunters Curtis impone una estructura melodramática a sus personajes convirtiendo 

toda la representación en una mera ficción, Flaherty busca colaborar con Nanuk, si bien 

no para conocer como es la vida de un esquimal en aquella actualidad, al menos sí que 

 
93 « […] Flaherty was very clear in his own mind that he did not want to show what he considered to be the 

disastrous effects on Inuit life of missionaries, mining camps, schools, alcoholism and prostitution. Rather, 

he wanted to show the Inuit’s ‘former majesty and character ... while it is still possible – before the White 

man has destroyed not only their character, but the people as well’. » (Henley 2020, p. 103). 



 

 

 

 

52 

para conocer la forma aproximada en la que habían vivido hace décadas (Marks 1995; 

Henley 2020). Así, la estructura narrativa posterior al preludio es considerada por algunos 

como uno de los mejores ejemplos narrativos en términos de lenguaje visual del cine 

temprano, precisamente por su forma de cortar y montar los planos para conseguir un 

efecto realista de la cotidianidad; una técnica desarrollada de forma pionera por Flaherty 

que aún pervive hoy en día como fórmula esencial del género documental, y que Grierson 

vino a definir, en referencia a Nanuk, como el ‘tratamiento creativo de la realidad’ 

(creative treatment of actuality) (Henley 2020, p. 102). 

Con respecto al segundo elemento innovador, que constituye probablemente la 

principal y más influyente contribución de Flaherty a la metodología etno-audiovisual, 

nos referimos no solo a la colaboración (indispensable) de los sujetos filmados, sino a la 

participación directa en la toma de ciertas decisiones creativas (si bien con claros límites 

marcados por Flaherty) mediante las ‘proyecciones retroalimentadoras’ o, de forma más 

comprensible en inglés original, ‘feedback screenings’ (Henley 2020, p. 107). Esta 

técnica se basa en la proyección del material filmado para recibir y aplicar los comentarios 

de los sujetos participantes con el objetivo de conocer sus impresiones sobre la forma en 

que están siendo representados. En este sentido, las técnicas de producción de Flaherty 

están directamente emparentas con las de su admirador y ferviente defensor, el cineasta 

y antropólogo visual francés Jean Rouch, cuyas técnicas, como veremos en su propia 

sección, dieron lugar a un subtipo de antropología visual reflexivo-participativa 

denominada, en la segunda mitad del siglo veinte, ‘antropología compartida’ (shared 

anthropology) (Henley 2020). 

Como último aspecto a comentar, cabe destacar ciertos paralelismos entre Los 

Argonautas del Pacífico Occidental de Malinowski y el Nanuk de Flaherty, que van más 

allá del año (1922) en que son dados a conocer. Ambos trabajos establecieron “lo que 

llegaría a ser el sujeto y metodología convencionales en la etnografía y el cine 

etnográfico” (Mark 1995, p. 339, trad. del a.)94, pues tanto Los Argonautas como Nanuk 

“surgen de una extensa inmersión de primera mano en el mundo de sus sujetos” (Henley 

2020, p. 100, trad. del a.)95. Por ello, como dice Henley, la similitud “más significativa” 

 
94 « […] what would become the conventional subjects and methodology in ethnography and ethnographic 

film. » (Marks 1995, p. 339). 
95 « […] both works arising from extended first-hand immersion in the world of the subjects. » (Henley 

2020, p. 100). 



 

 

 

 

53 

de todas ellas se traduce en que el “objetivo ulterior” de Malinowski y Flaherty era “ser 

capaces de evocar la visión del mundo de sus sujetos o, como Malinowski dijo, aunque 

en el lenguaje colonial androcéntrico de la época, “comprender el punto de vista del 

nativo, su relación con la vida” (idem, trad. del a.)96. Por su parte, Dan Marks afirma que 

“la insistencia de Malinowski en entender la forma en que funcionaba una sociedad en su 

conjunto” mediante una forma de representación escrita que ‘creaba y conectaba’ “viñetas 

ilustrativas de la vida nativa”, puede compararse con “la aproximación de brocha gorda” 

del cine de Flaherty, que para la “comunidad antropológica” resultaba “meramente 

ilustrativa en lugar de analítica” (Marks 1995, p. 341, trad. del a.)97. Por ello, Marks 

ahonda en la “convicción compartida por ambos” acerca de que “toda acción social tiene 

sentido en términos del sistema en que ocurre” y, por tanto, “la tarea del etnógrafo o 

cineasta es presentar escenas de la vida cotidiana” de forma que mediante “el contexto y 

la lógica interna pudieran llegar a ser aparentes para la audiencia y el lector” (idem, trad. 

del a.)98. 

Por recapitular, parece razonable considerar Nanuk como un gran logro técnico de 

filmación en el ártico en los años veinte del siglo pasado. De hecho, hoy en día la película 

de Flaherty es ensalzada no solo por su valor cinematográfico y pericia narrativa (Marks 

1995; Henley 2020; Skare 2016), sino también por “el sentido de intimidad” desarrollado 

por Flaherty con sus sujetos”, un aspecto “sin precedentes” en el cine de no-ficción de su 

época” y que, según Henley, hace de Nanuk, el Esquimal una película “tan asombrosa” 

(2020, p. 107, trad. del a.)99. Finalmente, el hecho de que hubiese ejemplos más tempranos 

de cine documental, en el sentido contemporáneo del término, y debido a las técnicas 

participativas de Flaherty, que no estaban orientadas a la recreación de la actualidad de 

su tiempo, sino a la recreación (o simulación) del pasado, se puede reconsiderar la 

 
96 Orig.: « […] the ultimate goal of both author and film-maker was to be able to evoke their subjects’ 

vision of their world, or as Malinowski put it, albeit in the androcentric colonial language of the time, ‘to 

grasp the native’s point of view, his relation to life […]. » (Henley 2020, p. 100). 
97 Orig.: « Malinowski’s insistence on understanding the way in which a whole society functioned. the 

ability to create and connect illustrative vignettes of native life […]. Similarly, Flaherty’s broad-brush 

approach in cinema came to be seen within the anthropological community as being merely illustrative 

rather than analytical. » (Marks 1995, p. 341). 
98 Orig.: « To a remarkable degree, Flaherty and Malinowski shared the conviction that all social action 

makes sense in terms of the system in which it occurs, and that the task of the ethnographer (or the 

filmmaker) is therefore to present scenes of unfamiliar everyday life so that their context and internal logic 

would become apparent for both audience and reader. » (Marks 1995, p. 341). 
99 Orig.: « […] unprecedented sense of intimacy between subjects and filmmaker that is so striking about 

‘Nanook’. » (Henley 2020, p. 107). 



 

 

 

 

54 

película, según Henley, no como el ‘primer documental’ sino más bien como la primera 

‘etnoficción’ (ibid., 110), a diferencia de la siguiente película que vamos a tratar, The 

Song of Ceylon (1934), que combina la representación de la vida contemporánea con una 

marcada experimentación estética y de montaje. 

 

1.2.3 Song of Ceylon (1934) de Wright: el ‘tratamiento creativo’ de 

la realidad 

 

Mientras Nanuk, según argumenta Henley (2020), no debería ser considerado un 

documental sino una etnoficción en los sentidos actuales de los términos100, The Song of 

Ceylon (1934, 38min) —o Song of Ceylon—, de Basil Wright (1907-1987), tampoco 

podría ser considerado un documental etnográfico al uso, pues combina la facticidad 

propia del documental observacional con elementos de experimentación impresionista —

la vanguardia artística de su época— en su fotografía, el montaje y su diseño de sonido. 

Por otra parte, para discernir si además de no ser un documental al uso podría considerarse 

de alguna forma cine etnográfico o, al menos, una película con cierto valor antropológico, 

debemos proceder a su análisis, sin perder de vista dos aspectos. 

Por un lado, debe tenerse en cuenta que esta investigación no tiene interés por 

clarificar las tipologías de documental, sino más bien contextualizar los debates en este 

sentido para orientar al lector. Por otro lado, si logramos que la controversia taxonómica 

no oculte el objeto mismo de pesquisa, The Song of Ceylon emerge como una exploración 

sensorial y estética temprana cuya influencia en Forest of Bliss (1986) está explícitamente 

reconocida por el propio Gardner (2008). Así, puesto que esta última es a su vez 

influencia importante del presente proyecto doctoral, consideramos oportuno dedicarle el 

presente subepígrafe a la influencer original. 

 
100 La diferencia entre una etnoficción, y una docuficción o un docudrama, estaría en el interés o el alcance 

etnográfico de la película, caso de la etnoficción, mientras que los segundos la principal motivación no 

sería antropológica sino orientada a dramatizar la vida de los personajes. Por tanto, si bien Henley (2020) 

se refiere al Nanuk de Flaherty como la primera etnoficción, cabría considerarla más bien la primera 

docuficción o el primer docudrama, aunque en todo caso debe reconocerse que abre el camino para 

metodologías que, décadas después, servirán de inspiración a verdaderas etnoficciones como las de Jean 

Rouch, que veremos más adelante. 



 

 

 

 

55 

The Song of Ceylon surgió de un encargo de cuatro piezas cortas en formato 

travelogue para la Ceylon Tea Propaganda Board por parte de la Empire Marketing 

Board Film Unit de la que Grierson101 era en aquel momento su director, aunque 

finalmente la gestión y entrega del encargo —la EMB se clausuró en 1933— quedó en 

manos de la General Post Office Film Unit, que siguió dirigida por Grierson (Hoare 

2011). Así, Wright y su ayudante Lionel Wendt —quien operó como guía local y 

traductor por ser mestizo nativo y, a su vez, haber sido educado en Reino Unido— 

estuvieron ‘recorriendo la isla durante un mes en busca de inspiración’, hasta que Wright 

la encontró contemplando los budas tallados en las rocas de Gal Vihara, momento a partir 

del cual se puso a filmar de forma ‘instintiva’ (idem, trad. del a.)102. Después de cuatro 

meses de grabación, Wright volvió a Londres para trabajar con el material filmado, del 

que surge The Song of Ceylon; sin embargo, puesto que el resultado no fue lo esperado 

por la Tea Board, Wright tuvo que seguir afanándose con el resto del material filmado 

para cumplir con el encargo original (idem). A diferencia de los cuatro cortos 

documentales (Dance of the Harvest, Negombo Coast, Villages of Lanka y Monsoon 

Island) entregados a la Tea Board, que se limitaban a “presentar comentarios 

informativos” acerca de una “hechos económicos, históricos y culturales sobre Ceilán y 

su gente” (idem, trad. del a.)103, The Song of Ceylon no solo destaca por su forma de 

encarar el ‘tratamiento creativo de la realidad’ propugnado por Grierson (Henley 2020, 

p. 102). 

La película se estructura en cuatro partes. La primera, titulada ‘El Buda’ (The 

Buddha), comienza con imágenes de la vegetación tropical, y se centra en la vida religiosa 

de los ceilandeses mediante imágenes de figuras de Buda, templos en uso y otros en ruinas 

escondidos en la espesura de la selva, la peregrinación hacia una montaña sagrada (Pico 

 
101 Grierson es considerado uno de los más influyentes precursores del género documental no solo por 

acuñar el término ‘documental’ o por su concepción del medio, sino también por su labor institucional —

su único largometraje documental es Drifters (1929) sobre la industria británica del arenque en el Mar del 

Norte. Así, Grierson contribuye a producir más de cien filmes documentales como fundador y productor 

ejecutivo de la Film Unit, en la EMB hasta 1933, y después en la GPO hasta el año 1938. Ese año Grierson 

se traslada a Canadá donde participa en la creación del embrión de lo que poco después se convertirá en la 

National Film Board of Canada (NFBC), histórica agencia de producción documental y cine social realista 

(Moreno 2016). 
102 Orig.: « Immersed in a month-long search for inspiration, Wright toured Ceylon. The giant Buddha 

sculptures of Gal Vihare entranced him and in an attempt to capture some essence of this transformative 

experience he began instinctively shooting sequences. » (Hoare 2011). 
103 Orig.: « […] the travelogues feature straightforward informative commentaries that deliver a series of 

economic, historical and cultural facts about Ceylon and its people. » (Hoare 2011). 



 

 

 

 

56 

de Adán, Sri Pada para los ceilandeses) en la que, una vez en la cima, los peregrinos 

realizan danzas rituales, acompañadas de cantos y rezos al ritmo de las campanas 

sagradas; una celebración que alcanza el clímax al atardecer cuando la montaña va 

proyectando su sombra sobre el paisaje circundante, y que finaliza con elementos del 

entorno natural, pájaros en pleno vuelo y lagos. En la segunda parte de la película, titulada 

‘La Isla Virgen’ (The Virgin Island), la mirada se vuelve hacia el modo de vida tradicional 

de los isleños, mostrando actividades cotidianas como sacar agua de un pozo, hombres 

saliendo al mar a pescar, y reparando embarcaciones en la orilla, mujeres lavando la ropa, 

trabajos de alfarería; nativos cortando árboles, construyendo una casa o reparando redes 

de pesca, mujeres cosechando arroz, niños asistiendo a clases de danza tradicional, o 

isleños murmurando y riendo. 

La tercera parte de la película se titula ‘Las Voces del Comercio’ (The Voices of 

Commerce) y muestra las actividades económicas relacionadas con el comercio del té 

mediante imágenes como un tren circulando por una zona rural, elefantes adiestrados 

cargando troncos, vemos un barco en el mar, detalles de barcos de vapor y la oficina de 

correos, trabajadores recolectando té, máquinas trabajando en una fábrica, cajas de té 

siendo cargados en los barcos del muelle, las calles y edificios modernos de la capital 

Colombo, y camiones y gente transportando diferentes bienes por la calle. Por último, la 

cuarta parte, titulada ‘La Indumentaria de un Dios’ (The Apparel of a God) se centra en 

las rutinas del final del día: los pescadores y jinetes de elefante vuelven a sus casas 

después del trabajo, imágenes que están entrelazadas con momentos más ceremoniales 

como ofrecer flores a un Buda, y bailarines que se dirigen hacia una danza, que comienza 

cuando un baterista comienza a tocar el tambor mientras los bailarines comienzan a bailar 

con un ritmo cada vez más frenético, con un Buda que preside la danza de fondo antes de 

finalizar la película como empezó, con planos de la vegetación tropical. 

Esta estructura de contenidos de por sí revela Ceilán desde una perspectiva 

contemporánea a su época, como parte del mundo del imperio británico y de una 

economía comercial que comienza a globalizarse, es decir, sin incurrir en la función 

taxidérmica de preservación de la cultural local mediante la simulación del modo de vida 

ceilandés previo a la colonización, estrategia por la que Flaherty optó en Nanuk. La 

perspectiva desde la que el documental se aproxima a Sri Lanka se basa en la experiencia 

vivida por Wright, es decir, la de un foráneo (occidental) mirando hacia dentro, punto de 



 

 

 

 

57 

vista con el que en todo caso Wright ‘pareció siempre conformarse’ (Greene 1935). Sin 

embargo, la mayoría de las críticas provenientes de la antropología, sobre todo en los 

años ochenta y noventa, coinciden en señalar un aspecto: la película elude el tema de la 

explotación colonial y sus efectos perversos para la población nativa, a la que en ningún 

momento Wright da voz (Hood 1983; Guynn 1998). Cabe recordar en este sentido que la 

metodología etnográfica de esa época ya había incorporado al trabajo de campo el 

requisito de ‘duración extensa’, como forma de superar la falta de sentido para 

comprender el mundo extraño al que llega el antropólogo104. 

En este sentido, cabe señalar que Wright —al igual que Flaherty— no era 

antropólogo ni tenía pretensiones etnográficas105, sino que, como defendió en una 

entrevista en 1987, sus principales intereses eran dos: ‘hacer películas’ y ‘la estética 

cinematográfica’ (Aitken 1990, p. 245, trad. del a.)106. Y, en cualquier caso, la naturaleza 

temporaria del encargo de la EMB —que fue de cinco meses— no permitía un proceso 

de inmersión tan largo como el deseado para un trabajo de campo etnográfico. Así, dado 

el margen temporal que tenía y su escaso interés en cuestiones antropológicas, la 

perspectiva adoptada por Wright como cineasta, no como antropólogo, es la única posible 

cuando uno se acerca a una cultura que le es extraña. 

En todo caso conviene hacer hincapié en ciertos recursos estéticos, de montaje y 

de postproducción de sonido que son destacables. En aquella época Wright y Wendt, el 

guía que colaboró en el rodaje, no disponían todavía de la tecnología necesaria para grabar 

sonido durante su estancia en la isla. Por tanto, Wright volvió con un material 

completamente mudo a Londres, si bien con intensas vivencias sensoriales y corporales. 

Basados en esta memoria corporal y en el material filmado, un compositor británico 

 
104 Posteriormente, a partir de la crisis de la representación del Otro en los años setenta, y el consiguiente 

giro reflexivo en los ochenta, la etnografía ideó otras metodologías para intentar superar los problemas de 

representación y autoridad, por ejemplo, el cine colaborativo (collaborative cinema) que incluye la 

etnoficción, en el marco de los principios de la antropología compartida (shared anthropology), o el cine 

nativo [native cinema], consistente en que el antropólogo visual actúa como facilitador, entregando equipo 

audiovisual a los nativos y entrenándoles en las técnica audiovisuales para que pudiesen representarse a sí 

mismos cinematográficamente. 
105 Cabe señalar que, curiosamente, la mayoría de los trabajos desafiantes con los cánones establecidos que 

veremos en este capítulo, provienen de realizadores que sin estar profesionalmente afiliados a 

departamentos académicos tienen sin embargo un profundo interés por investigar la condición humana. La 

razón por la que incluimos sus trabajos como ejemplo es que su contribución al progreso de las 

metodologías etno-fílmicas queda probada por ser de referencia en los manuales de antropología visual. 
106 « I wanted to make films, and to begin with I was mainly interested in film aesthetics. » (Wright citado 

en Aitken 1990, p. 245). 



 

 

 

 

58 

llamado Walter Leigh se ocupó de diseñar las pistas de audio de la película en 

postproducción, mediante técnicas de foley (Hoare 2011). 

Algunas de las técnicas utilizadas para crear el sonido de la película en 

postproducción incluyen “el golpeo de láminas de metal con martillos y campanas 

tubulares cromáticas”, y también “un coro de iglesia [que] fue enseñado a cantar por 

Ukkuwa y Suramba (el bailarín y el baterista de la película) quienes fueron a Londres con 

Wendt para añadir ritmo auténtico y diálogo”. Por su parte, Wendt hizo la voz en off con 

fragmentos “adaptados de un libro de Robert Knox del siglo diecisiete” relativo a la 

historia de la isla de Ceilán (Hoare 2011, trad. del a.)107. De hecho, la narración de Wendt, 

en lugar de ser explicativa o informativa, añade una capa más de significados al narrar 

algunos pasajes de An Historical Relation of the Island Ceylon escrito por un marino 

británico cautivo en la Sri Lanka del siglo diecisiete, lo que algunos han interpretado 

como una forma denegar la voz a los nativos (Hood 1998; Guynn 1988), mientras que 

otros lo ven como una forma crítica de exponer la continuidad del dominio colonial 

durante siglos (Hoare 2011). 

Inspirados en las lecturas y el cine del ruso Sergei Eisenstein, Wright y Wendt 

diseñaron una banda sonora multipista, con sonidos sintéticos combinados con una 

cautivadora música atmosférica, que en varias ocasiones ejerce de ‘contrapunto’ a las 

imágenes (Taylor y Barbash 1997; Hoare 2011). Así, el sonido de la película es rico y 

complejo, en ocasiones paradójico y alegórico en relación con las imágenes. Para Paul 

Rotha, quien escribe en 1936, la yuxtaposición de imágenes y sonidos para crear una 

crítica hacia el colonialismo se materializa en momentos concretos, por ejemplo, en el 

mercado del té, cuando se superpone, de forma rítmica, el sonido de los precios 

“anunciados por altavoz y dictados como si fuesen un formulario por parte de los 

administradores del negocio […] con escenas de nativos recolectando el té en los campos 

[…] (Rotha citado en Hoare 2011, trad. del a.)108. En una línea similar, Taylor y Barbash 

argumentan que en la parte cuatro, ‘Las Voces del Comercio’, “las voces superpuestas a 

 
107 Orig.: « Leigh included metal sheets struck with hammers and chromatic tubular bells. A church choir 

was taught to chant by Ukkuwa and Suramba (the film’s dancer and drummer) who came to London with 

Wendt to add authentic rhythm and dialogue. Wendt spoke the narration, adapted from Robert Knox’s 

seventeenth-century book An Historical Relation of the Island Ceylon. » (Hoare 2011). 
108 Orig.: « The market prices of tea, spoken by radio-announcer and dictated in letter form by business 

executives are overlaid on scenes of natives picking in the tea gardens, the ‘Yours truly’ and ‘Your obedient 

servant’ of the dictation being ironically synchronised over the natives at their respective tasks. » (Rotha 

citado en Hoare 2011). 



 

 

 

 

59 

las imágenes llaman implícitamente a poner en cuestión los supuestos beneficios de la 

occidentalización” de Ceilán (1997, p. 20, trad. del a.)109. John Hoare, por su parte, 

argumenta que “el entretejido inventivo de Wright de sonido e imagen que usa el montaje 

para crear movimiento, revelan conexiones y ofrece un comentario crítico” —al menos 

si uno deja de lado las preconcepciones sobre lo que debe ser el cine para la antropología, 

añadimos— y, en parte debido a ello, “la película oscila entre lo antiguo y lo moderno, lo 

comercial y lo espiritual, lo global y lo local, el colonizador y el colonizado” (Hoare 2011, 

trad. del a.)110. 

Si bien es cierto que, según las críticas mencionadas arriba, Wright no otorga voz 

propia a los nativos de la isla, no es menos cierto que el sofisticado montaje y el diseño 

de sonido se muestran irreductibles a la crítica académica proveniente de la antropología. 

The Song of Ceylon no pretende una visión totalizante de la cultura local, no pretende 

conocerla en su totalidad o en profundidad, sino que, según Graham Greene, quien escribe 

un año después de su estreno, la película “ofrece un relato visual del efecto en un cerebro 

occidental sensible sobre las apariencias viejas, comunitarias y religiosas [de un lugar, 

Ceilán], no sobre una vida que Mr. Wright pretende conocer” (1936, p. 66, trad. del a.)111. 

Por insistir, puede que la voz de los ceilandeses no sea suficientemente explicitada por 

Wright, pero no es menos cierto que “la narración no habla con autoridad inequívoca en 

relación con las imágenes en la pantalla”, y, por tanto, el espectador no asiste 

“simplemente al subrayado de la continuidad entre el pasado y la atemporalidad de 

Ceilán” sino que “la narración demuestra la presencia europea en curso y la habilidad de 

éstos para hablar en nombre de la isla y su gente” (Hoare 2011, trad. del a.)112, ofreciendo 

así una pluralidad vocal mediante la sofisticación del montaje y la participación de 

ceilandeses en la postproducción del sonido. Así, a diferencia de otros documentales de 

su entorno histórico anterior como Nanuk o Head Hunters, e incluso algo más posteriores 

 
109 « The voices that are laid over the images implicitly call the supposed benefits of Westernization into 

question. » (Taylor y Barbash 1997, p. 20). 
110 « In The Song of Ceylon Wright’s inventive weaving of sound and image similarly used montage to 

convey movement, reveal connections and to offer a critical commentary. The film shifts between the 

ancient and the modern, the commercial and the spiritual, the global and the local, the coloniser and the 

colonised. » (Hoare 2011). 
111 « […] visual record of the effect on a sensitive Western brain of old, communal, religious appearances, 

not of a life which Mr. Wright pretends to know. » (Greene 1936, p. 66). 
112 « Wright’s film might deny the islanders a voice, but the narration does not speak with unambiguous 

authority in relation to the images on screen. […] Rather than simply stressing continuity with the past and 

the timelessness of Ceylon, the narration demonstrates the ongoing colonial presence of Europeans and 

their ability to speak for the island and its people. » (Hoare 2011). 



 

 

 

 

60 

como The Hunters (1957)113, la dinámica narrativa de The Song of Ceylon muestra o, al 

menos, no oculta ciertas implicaciones que la colonización tiene para la estructura social 

y económica local. 

En cuanto a sus influencias, el montaje está influenciado por trabajos previos de 

las denominadas ‘sinfonías de ciudad’ (city symphonies) que representaban los ritmos de 

la vida moderna mediante técnicas de edición, como Berlin (1926) de Walter Ruttmann, 

y las de la escuela rusa, de la que también toma el usar el sonido como contrapunto a las 

imágenes, como por ejemplo, Lo Viejo y lo Nuevo (1929) —conocida también como La 

Línea General— de Serguéi Eisenstein y, por supuesto, Man with a Movie Camera (1929) 

de Dziga Vertov. Como obra influente, por su parte, The Song of Ceylon dejó su huella 

en otra película importante (y controvertida, para el mundo de la antropología visual) que 

analizaremos en el último subepígrafe, Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner, 

estrenada dos años antes de la muerte de Wright. Gardner, quien escribió con afecto su 

obituario, dedicó estas palabras al montaje de Wright en The Song of Ceylon: 

 

Establecer relaciones a través de la edición [hacía de estas] que fuesen más 

valientes e impresionantes de forma que nuevas percepciones emergían de las 

realidades observadas. No importaba que estas realidades fuesen lugares 

comunes: de hecho, su humanidad salía reforzada del hecho de que esto es lo que 

eran. Recuerdo de esta conexión es la casi literal transportación espiritual que él 

[Basil] evocaba en la parte de Buda… donde la piedra, los pájaros, el aire y el 

agua son aunados para crear una atmósfera abrumadora de santidad… cuando son 

considerados ensamblados por tan magistral montador… y [cuando] escuchamos 

el tintineo de aquellas incesantes campanas guiando los sentidos hacia nuevas 

excitaciones, el efecto es transfigurador. Estamos bajo su control y somos 

cambiados para siempre (Gardner 1988, p. 24, trad. del a.)114.  

 

 
113 En The Hunters (1957), John Marshall no solo presenta una dramatización de la cotidianidad de una 

pequeña comunidad de bosquimanos San en el Kalahari, sino la simulación de que los San todavía vivían 

aislados del influjo de la cultura occidental (Loizos 1993). 
114 « […] making relationships through editing which were most courageous and amazing in the way new 

perceptions emerged from the actualities observed. It did not matter that these actualities were 

commonplaces: In fact, their humanity drew strength from the fact that this is what they were. I am 

reminded in this connection of the almost literally transporting spirituality he evoked in the Buddha 

segment...where stone, birds, air and water are joined to create an overwhelming atmosphere of holiness... 

when looked at assembled by such a masterful cutter ... and hearing the tintinnabulation of those relentless 

bells guiding the senses into novel excitations, the effect is transfiguring. We are in his grip and we are 

changed forever. » (Gardner 1988, p. 24). 



 

 

 

 

61 

En resumen, si bien los coloridos ritos locales fueron lo primero que llamó la atención de 

Wright, el documental no se contenta meramente con romantizar la mística local ni 

simular la ausencia del dominio colonial. Con una mezcla de imágenes y sonidos de corte 

ligeramente impresionista Wright pretende ofrecer un maremágnum de sensaciones y 

sensorialidad diversas, en ocasiones contradictorias, lo que deja entrever argumentos 

políticos, históricos y económicos que están inscritos en la estética del filme. De hecho, 

la aparente sutileza o ambigüedad con la que Wright trata algunos de los temas más 

controvertidos es para algunos críticos, muchos de los cuales escriben en los años ochenta 

y noventa, un defecto ético de la película. Sin embargo, la falta de imposición de una voz 

explicativa o informativa dirigiendo los pensamientos del espectador o describiendo las 

imágenes en pantalla, así como la complejidad del texto narrado en la voz en off, y el 

montaje mediante yuxtaposiciones de imágenes y sonido, puede ser visto no solo como 

una forma crítica de relacionarse con la realidad, sino que puede considerarse una forma 

de apostar por el potencial expresivo del lenguaje cinematográfico o, en otras palabras, la 

exploración del potencial epistemológico, corporal y sensorialmente hablando, del medio 

que está empleando, dejando que las escenas respiren y evoquen, sin el deber de ser 

informativamente explícitas como pretendía en su época la antropología (Hoare 2011). 

 

1.3 El cine etnográfico durante el periodo cientificista: tres ejemplos, 

dos modelos antagónicos 

 

1.3.1 Character Formation in Different Cultures: veinte años de 

objetivismo de Mead 

 

Character Formation in Different Cultures, de la estadounidense Margaret Mead 

(1901-1978) y el británico Gregory Bateson (1904-1980), es una serie documental 

conformada por siete películas etnográficas, que constituyen la práctica totalidad de la 

producción audiovisual del tándem Mead-Bateson, y cuyas imágenes fueron grabadas en 

Bali —y parte en Nueva Guinea— durante el trabajo de campo de la paradigmática 

etnografía fotográfica Balinese Character: A Photographic Analysis que ambos publican 



 

 

 

 

62 

en 1942 (Jacknis 1988; Henley 2013). Debido a la transparencia con que Mead y Bateson 

argumentan su postura en la ‘Introducción’ de Balinese Character, y por las actitudes y 

concepciones divergentes entre ambos —que representan, a grandes rasgos, las dos 

posturas paradigmáticas y antagónicas de la antropología con respecto a la producción de 

conocimiento antropológico mediante medios (audio)visuales— y que, con el tiempo, 

llevan a Mead y Bateson a separar sus caminos académicos (Brand 1976), encontramos 

un primer motivo de peso para analizar ambas obras, Character Formation y Balinese 

Character, en paralelo. 

Balinese Character fue un referente de la antropología visual no solo de su tiempo 

sino también posterior, ya que su influencia llega hasta los años setenta a través, por 

ejemplo, de Tim Asch, alumno de Mead, que realiza The Ax Fight (1975) junto a 

Napoleon Chagnon, quienes basan su aproximación al uso del cine etnográfico en la 

metodología educacional del ‘estudio de casos’ (case study)115 inaugurada por Mead 

(Henley 2013). Así, las fotografías en Balinese Character y las secuencias de Character 

Formation, ambas tomadas por Bateson bajo la dirección de Mead, son fruto de su trabajo 

de campo realizado entre 1936 y 1939 (Mead y Bateson 1942, p. xiv)116. Mientras las 

fotografías tomadas en Bali tenían como objetivo ilustrar las tesis de Balinese Character, 

las secuencias fueron grabadas principalmente en Bali, aunque también en Nueva Guinea, 

estas con el fin de obtener imágenes comparativas de otra cultura ‘primitiva’ con las que 

aquilatar las tesis propuestas en los documentales de Character Formation117 (Henley 

2013).  

Por tanto, aquí tenemos otra razón de peso para analizar ambos trabajos en 

paralelo. Como se puede intuir, las claves del enfoque escogido para grabar y montar las 

películas antropológicas de Character Formation no pueden ser comprendidas sin la 

perspectiva desde la que Mead y Bateson diseñan Balinese Character, en cuya 

 
115 Para más detalles en torno a la metodología del ‘estudio de casos’, véase más adelante el subepígrafe 

1.3.3 The Ax Fight (1975) de Timothy Asch y Napoleon Chagnon: el ocaso del modelo cientificista. 
116 El trabajo de campo fue realizado en dos fases diferenciadas. La primera y principal fase constó de un 

trabajo de campo, en Bali, de dos años de duración, entre 1936 y 1938, periodo en que se graban las 

imágenes que dan lugar a la serie Character Formation; y una segunda fase de apenas seis semanas que se 

realiza en 1939 también en Bali; ambas fases intercaladas con ocho meses de trabajo de campo en Nueva 

Guinea, a finales de 1938 (Henley 2013). 
117Las imágenes tomadas en Nueva Guinea, lugar donde Bateson había realizado trabajo de campo antes de 

conocer a Mead y embarcarse en el proyecto Balinese Character, son principalmente empleadas en el 

documental de la serie Character Formation, Childhood Rivalry in Bali and New Guinea (1952) (Henley 

2013). 



 

 

 

 

63 

‘Introducción’ Mead y Bateson justifican el uso de herramientas visuales para investigar, 

en relación con el ‘carácter’ de la cultura balinesa, el afecto y la corporalidad en ámbitos 

tan dispares como las relaciones materno-filiales o el trance en la danzas tradicionales 

(Henley 2013). Mead y Bateson, discípulos de Franz Boas y Alfred R. Radcliffe-Brown, 

respectivamente118, e influidos por las ideas de la teoría de los instintos y la psicología 

social del psicólogo William MacDougall (1871-1938), no solo emplean los medios 

visuales como una parte integral de la metodología de Balinese Character, sino que 

además reintroducen la atención a la corporalidad, la sensorialidad o el afecto, cuestiones 

casi olvidadas para la antropología desde la expedición al estrecho de Torres de Haddon 

y Rivers (Henley 2013). En efecto, ambos trabajos forman parte de un proyecto 

antropológico pionero en la historia de la antropología visual debido a que en él se 

conciben los medios audiovisuales como una parte nuclear, en lugar de periférica, de la 

investigación etnográfica (Jacknis 1988). Por ello, el proyecto en conjunto fue 

considerado en su momento como iniciador del campo de la antropología visual en su 

forma moderna, si bien sosteniendo un enfoque rigorista en cuanto al uso científico-

antropológico de los medios audiovisuales, que está muy alejado de la concepción actual, 

como evidenciaremos (Henley 2013). 

Antes de profundizar en la perspectiva argumentada por Mead y Bateson en la 

‘Introducción’ de Balinese Character y valorar las cualidades del proyecto en conjunto, 

debemos proveer con más contexto a la producción compartida en el trabajo de campo, 

pues mediante algunos detalles podremos introducir la posterior comprensión de las 

controversias que todavía suscitan no solo las películas de Character Formation sino 

también las tesis sostenidas, principalmente por Mead, en Balinese Character. Así, en 

cuanto a las circunstancias de la producción, cabe mencionar que una de las 

peculiaridades de Character Formation estriba en que mientras Mead y Bateson 

participan juntos en las grabaciones, Bateson ya no participa en el montaje y 

postproducción (Henley 2013). Esto puede ser debido, en parte, a divergencias en las 

perspectivas académicas (y personales) entre ambos que afloran durante los años 

cuarenta, tras la publicación de Balinese Character, y que, tal vez, explican otra 

peculiaridad: el inusual desfase temporal, de más de una década, entre la época en que las 

 
118 Bateson es introducido a la antropología por Haddon, y después tiene como profesores a Malinowski y 

Radcliffe-Brown, durante un viaje en tren (Zulaika 1990, p. ii), prólogo a la edición española de Naven 

(1958) de Bateson). 



 

 

 

 

64 

imágenes fueron grabadas, en la década de los treinta, y el montaje de las películas, a 

principios de los cincuenta (Jacknis 1988; Henley 2013). No en vano, Bateson acaba 

renegando tanto de los enfoques conductistas y psicologistas como del uso de los medios 

visuales derivados de la perspectiva positivista de la corriente mayoritaria de la 

antropología de su época, como veremos en una entrevista en la que ambos participan en 

los años setenta119 (Brand 1976). Por tanto, a pesar de que la autoría de la producción de 

las películas que componen Character Formation se muestra en los títulos iniciales 

compartida por ambos —Mead y Bateson (con el segundo nombrado siempre en primer 

lugar)—, Henley (2013, p. 76) defiende que debido a que Bateson no participó en el 

montaje de Character Formation, y dado que Mead aparece en los títulos como la única 

‘escritora y narradora’ —su ‘voz en off’ es la que guía las explicaciones—120, la autoría 

intelectual del proyecto en su conjunto, incluido Balinese Character, correspondería más 

bien a Margaret Mead. 

Ambos trabajos, Balinese Character y Character Formation, son capaces de 

condensar varias de las controversias que hostigan a la antropología de mediados del siglo 

veinte, y que iremos desgranando a lo largo del análisis. Como ya hemos anticipado, 

Mead y Bateson deciden trabajar a contracorriente de su época, no solo por usar de forma 

pionera los medios audiovisuales y fotográficos como parte central e indispensable de su 

metodología —Haddon y Rivers, o Boas, los habían utilizado anteriormente solo de 

manera periférica (Henley 2013)—, sino además por enfocarlos al estudio de la 

corporalidad —objeto de estudio arrinconado en la antropología de los años treinta— de 

los balineses. Una primera muestra de que los medios visuales eran un eje central de su 

metodología es que Mead y Bateson toman 25.000 negativos de los que se publican en la 

monografía 759 placas (Murphy y Murphy 1943). Junto a las fotografías, Bateson como 

camarógrafo y Mead dirigiendo la filmación, se graban también largas secuencias que 

después de montados, en la década de los cincuenta, dan lugar a la serie Character 

Formation in Different Cultures. Las seis películas antropológicas grabadas entre Bali, 

sobre todo, y Nueva Guinea, posproducidas en los años cincuenta son: A Balinese Family 

(1951, 20 min.); First Days in the Life of a New Guinea Baby (1952, 15 min.); Karba’s 

 
119 Véase un elocuente extracto de la entrevista, en el que Mead y Bateson debaten sobre la objetividad de 

la cámara, en el subepígrafe 1.3.1 Character Formation in Different Cultures de Mead y Bateson: veinte 

años de cientificismo. 
120 La estructura de los títulos iniciales es la siguiente: ‘Produced by Gregory Bateson and Margaret Mead’; 

y a continuación ‘Written and narrated by Margaret Mead’. 



 

 

 

 

65 

First Years (1952, 20 min.); Trance and Dance in Bali (1952, 22 min.); Childhood Rivalry 

in Bali and New Guinea (1952, 16 min.); Bathing Babies in Three Cultures (1954, 12 

min.); y, junto a una séptima titulada Learning to Dance in Bali (editada en 1978, 10 

min.), conforman el total de la producción audiovisual conjunta de Mead y Bateson 

(Henley 2013). 

Por los títulos de las películas se puede intuir no solo la aproximación comparativa 

que Mead y Bateson escogieron para su etnografía, sino también el interés que muestran 

la corporalidad en la infancia y las relaciones familiares, dimensiones culturales que 

ocupan el centro de sus pesquisas. Por otro lado, la otra muestra que da cuenta de la 

atención, inusitada para la época, en torno a la corporalidad proviene de echar un vistazo 

al índice de Balinese Character. Baste señalar algunos de los epígrafes y subepígrafes del 

índice de las placas fotográficas, que no solo recuerdan a las categorías empleadas en los 

Reports del Estrecho de Torres, sino que, más aún, parecen anticipar las perspectivas 

actuales postmodernas sobre el cuerpo. Algunos ejemplos de epígrafes son: Orientación 

Espacial y Niveles; Integración y Desintegración del Cuerpo, en el que se incluyen 

sugerentes subepígrafes como La Superficie del Cuerpo; Manos, Piel y Boca; o Posturas 

de las manos en la Vida Diaria, …en la Danza, …en las Artes y el Trance121. En el 

epígrafe Orificios del Cuerpo se encuentran subepígrafes como Dedos en la Boca; El 

Cuerpo como Tubo; o Agua y Beber122. Balinese Character destaca así por su afán 

exploratorio de ejes temáticos y objetos de estudio que no se volverán a dar hasta el último 

cambio de siglo. Sin embargo, y a pesar del encomiable trabajo de investigación 

experimental, mediante herramientas visuales, en torno al cuerpo de Mead y Bateson, el 

resultado final se ve deslucido por el objetivismo —y el ‘pensamiento categorial’ 

(categorial thinking), como veremos argumentaría Laplantine (2014)123— del sistema 

onto-epistemológico de la época, como veremos a continuación. 

Por un lado, según la ‘Introducción’, escrita principalmente por Mead, la 

motivación de la investigación era hacer un libro “sobre la manera en que [los balineses], 

como personas vivientes, moviéndose, estando de pie, comiendo, durmiendo, bailando, y 

 
121 Spatial Orientation and Levels; Integration and Disintegration of the Body; The Surface of the Body; 

Hands, Skin, and Mouth; Hand Postures in Daily Life, …in Dance, o …in Arts and Trance. 
122 Orifices of the Body; Fingers in Mouth; The Body as a Tube; Water and Drinking. 
123 En el capítulo dedicado a la antropología modal veremos que, en sus elaboraciones, Laplantine (2014) 

opone el pensamiento sensible o modal, al pensamiento categorial (platónico-cartesiano) que ha imperado 

en las ciencias sociales durante buena parte del siglo veinte. 



 

 

 

 

66 

cayendo en trance, encarnan la abstracción que (después de que nosotros la hayamos 

abstraído) llamamos técnicamente cultura”, es decir, “un libro no sobre costumbres 

balinesas, sino sobre lo balinés” (Mead y Bateson 1942, p. xii, trad. del a.)124. Así, el 

objetivo principal de la investigación fue “intentar describir la manera en que la vida 

emocional de estas gentes de los Mares del Sur estaba organizada en formas culturales 

estandarizadas” (ibid., xi, trad. del a.)125. De hecho, Mead comenzó a teorizar sobre la 

relación entre sexo biológico y cultura a principios de los años veinte, durante sus 

primeras etnografías en Samoa, incorporando más tarde, una vez conoció a Bateson126, 

parte de las elaboraciones sobre travestismo que este había estado investigando entre los 

iatmul de Nueva Guinea (Henley 2013). De esta forma, Mead y su colega Ruth Fulton 

Benedict (1887-1948), siguiendo las prominentes elaboraciones del psicólogo 

estadounidense William MacDougall, habían trabajado previamente en una serie de 

tipologías psicológico-culturales basadas en la combinación de diversas variables, “por 

un lado, agregaciones de predisposiciones innatas que […] denominaron ‘temperamento’ 

y, por otro, ciertos atributos adquiridos tanto en individuos como en grupos que […] 

denominaron ‘carácter’ o ‘personalidad’” (Henley 2013, p. 79, trad. del a.)127. 

Este esquema apriorístico llevó a Mead a centrar sus pesquisas en los estados de 

trance y la modalidad de crianza de los niños, cuestiones aproximadas desde un pisto de 

vista corporal y emocional, mediante herramientas visuales operadas por Bateson. Por 

otro lado, cabe destacar que el interés último de Mead y Bateson en investigar los posibles 

condicionantes conductuales (y culturales) en torno a la aparición de la esquizofrenia se 

explica por “el alto peaje que la dementia praecox [término de la época para la 

esquizofrenia]” provoca entre la población estadounidense de la época, una incidencia 

que motiva a los antropólogos a “conocer las bases de la experiencia infantil que 

 
124 « This is not a book about Balinese custom, but about the Balinese —about the way in which they, as 

living persons, moving, standing, eating, sleeping, dancing, and going into trance, embody that abstraction 

which (after we have abstracted it) we technically call culture. » (Mead y Bateson 1942, p. xii). 
125 « Attempt to describe the way in which the emotional life of these various South Sea peoples was 

organized in culturally standarized forms. » (Mead y Bateson 1942, p. xi). 
126 Mead y Bateson mantuvieron una relación matrimonial desde 1936 hasta el divorcio, en 1950. Para una 

descripción de las circunstancias académicas en las que se conocieron, así como una interpretación de las 

razones por las que escogen Bali para investigar las relaciones entre sexo, carácter y cultura, véase Henley 

(2013) y Jacknis (1988). 
127 « Mead and [Ruth] Benedict saw the relationship between sex and culture as being mediated through a 

number of other variables including, on the one hand, aggregations of innate psychological predispositions 

which, following the psychologist William MacDougall, they referred to as “temperament” and, on the 

other, certain learned attributes of both individuals and groups, which they variously termed “character” or 

“personality”. » (Henley 2013, p. 79). 



 

 

 

 

67 

predisponen esta condición”, con el objetivo ulterior de “conocer cómo tal predisposición 

puede ser culturalmente manejada, de forma que no se convierta en un desajuste” (Mead 

y Bateson 1942, p. xvi, trad. del a.)128. 

Así, Mead no solo advirtió una relación entre la predisposición de los balineses a 

caer en estados de trance con la prevención del clímax emocional observado en las 

relaciones maternofiliales de los balineses, sino que argumentaron además que dicha 

relación estaba ligada, a su vez, con un tipo de desorden psiquiátrico, la esquizofrenia, 

que debía su origen a las prácticas de crianza de los infantes balineses y actuaba como 

factor coadyuvante en el caso del trance (Henley 2013). En su descargo, cabe tener en 

cuenta que la “tendencia dominante en la investigación académica” de la época 

“interpretaba cualquier forma de trance o posesión espiritual, incluso en contextos 

tradicionales enteramente ceremoniales, en términos de alguna forma de desorden 

psiquiátrico individual” (Henley 2013, p. 80, trad. del a.)129. Sin embargo, Mead 

estableció explícitamente una causalidad entre la esquizofrenia y la crianza de los 

balineses al sugerir “adicionalmente que el trance en que los balineses caían durante 

danzas ceremoniales representada la institucionalización cultural de una forma particular 

de personalidad esquizoide estimulada por las prácticas de crianza”, en particular de las 

madres balinesas (idem, trad. del a.)130. 

Por tanto, para alcanzar tales objetos de estudio, y así poder plasmar 

documentalmente que la intangibilidad de lo afectivo puede ser percibida (e interpretada) 

mediante su materialización en lo corporal, Mead y Bateson optan por las herramientas 

visuales, no sin justificar antes ciertas limitaciones del lenguaje en el caso concreto que 

les atañe. Por un lado, Mead y Bateson identifican las dificultades en “la relación entre 

cultura y conceptos verbales”, concretamente, la cuestión de que “las palabras que una 

cultura ha investido con significado son, por la propia exactitud de su encaje cultural, 

singularmente inapropiadas como vehículos para el comentario preciso sobre otra 

 
128 Orig.: « As the toll of dementia praecox among our own population continues to rise, it becomes 

increasingly important for us to know the bases in childhood experience which predispose to this condition, 

and we need to know how such predisposition can be culturally handled, so that it does not become 

maladjustment. » (Mead y Bateson 1942, p. xvi). 
129 « […] the dominant tendency in academic research was to interpret any form of trance or spirit 

possession, even when in entirely traditional ceremonial contexts, in terms of some form of individual 

psychiatric disorder. » (Henley 2013, p. 80). 
130 « […] Mead further suggested that the trance into which Balinese dancers fell during ceremonial 

performances represented the cultural institutionalization of a particular form of schizoid personality 

encouraged by child-rearing practices. » (Henley 2013, p. 80). 



 

 

 

 

68 

cultura” (Mead y Bateson 1942, p. xi, trad. del a.)131. Por otro lado, reconocen que tales 

dificultades se ven agudizadas en el caso de la representación lingüística de ciertos 

“aspectos intangibles de la cultura que han sido vagamente referidos como ethos” (idem, 

trad. del a.)132. Según sus propias palabras, ya antes de acometer la etnografía de Balinese 

Character, Mead y Bateson estaban “enfrascados, de forma separada”, en intentar 

“traducir aspectos de la cultura nunca exitosamente registrados por el científico, aunque 

a menudo captados por el artista”, mediante “alguna forma de comunicación 

suficientemente clara e inequívoca para satisfacer los requerimientos de la investigación 

científica” (idem, trad. del a.)133. 

Así, Mead y Bateson deciden emplear una metodología híbrida, a medio camino 

entre los recursos artísticos del cine y la fotografía y el método científico, si bien con un 

gran peso de lo segundo en la concepción de los primeros. El probado desacierto de los 

métodos descriptivos testados hasta ese momento en la concreción de nociones como 

‘carácter’ y, también, del método analítico que fue previamente descalificado por su 

excesiva intelectualización y descorporización de fenómenos vivos de la cultura (Mead y 

Bateson 1942, p. xii), hacen que Mead y Bateson se decanten por un “nuevo método para 

indicar las relaciones intangibles entre diferentes tipos de comportamientos 

estandarizados culturalmente mediante la colocación, unas al lado de otras, de fotografías 

mutuamente relevantes”, es decir, que presenten “el mismo hilo conductor emocional” a 

pesar de representar, cada una de las fotografías, “fragmentos de comportamiento espacial 

y contextualmente separados” (idem, trad. del a.)134. En síntesis, Mead y Bateson 

sostenían que al integrar las fotografías para la aprehensión de ciertos intangibles 

culturales, se podían evitar dos aspectos de la descripción textual que serían 

contraproducentes, pues esta obliga, alternativamente, a recurrir a “mecanismos que son 

 
131 Orig.: « […] the relationship between culture and verbal concepts […] that the words which one culture 

has invested with meaning are, by the very accuracy of their cultural fit, singularly inappropriate as vehicles 

for precise comment upon another culture. » (Mead y Bateson 1942, p. xi). 
132 « […] intangible aspects of culture which had been vaguely referred to as its ethos. » (Mead y Bateson 

1942, p. xi). 
133 Orig.: « […] we were separately engaged in efforts to translate aspects of culture never successfully 

recorded by the scientist, although often caught by the artist, into some form of communication sufficiently 

clear and sufficiently unequivocal to satisfy the requirements of scientific enquiry. » (Mead y Bateson 1942, 

p. xi). 
134 Orig.: « In this monograph we are attempting a new method of stating the intangible relationships among 

different types of culturally standarized behavior by placing side by side mutually relevant photographs. 

Pieces of behavior, spatially and contextually separated […] may all be relevant to a single discussion; the 

same emotional thread may run through them. » (Mead y Bateson 1942, p. xii). 



 

 

 

 

69 

inevitablemente literarios”, lo que devaluaría la objetividad científica de su investigación, 

o bien a tener que “diseccionar las escenas vivas de forma que solo los elementos 

disecados permanezcan” (idem, trad. del a.)135. Además, presentar las fotografías 

agrupadas en ejes temáticos permitía, según Mead y Bateson, que “la totalidad de cada 

pieza de comportamiento pudiese ser preservada” a la vez que favorecía “la referencia 

cruzada deseada” (idem, trad. del a.)136.  

Con respecto al uso de los medios audiovisuales, Bateson afirma en las notas 

técnicas que las cámaras fueron empleadas “como instrumentos de grabación, no como 

aparatos para ilustrar nuestras tesis”, argumento que parece entrar en contradicción no 

solo con las estrategias seguidas para “disminuir la conciencia de la cámara en nuestros 

sujetos” (Mead y Bateson 1942, p. 49) —en las películas abundan las distancias focales 

largas y los encuadres fijos debido al uso de un trípode—, sino también con la forma de 

montar el material grabado y la inclusión de la voz en off de Mead que solía dirigir de 

forma vicaria la interpretación del espectador como, por ejemplo, en Childhood Rivalry 

in Bali and New Guinea137 (1952), en donde advierte al espectador, en los siguientes 

términos: “Tendrás que observar muy cuidadosamente para captar siquiera algo de esto” 

(min. 03:44). En relación con el mencionado objetivo de ‘disminuir la conciencia de la 

cámara’ en los sujetos investigados, Mead y Bateson optaron por un “método de 

observación distante” basadas en notas de campo operacionales (running field notes) que 

“consistían en un continuo seguimiento textual de las interacciones progenitores-hijos 

escritas por Mead, mientras que Bateson grababa estas interacciones en película” —

asistidos por su intérprete local, I Madé Kalér, quien a su vez tomaba sus propias notas y 

 
135 Orig.: « To present them in words, it is necessary either to resort to devices which are inevitably literary, 

or to dissect the living scenes so that only desiccated items remain. » (Mead y Bateson 1942, p. xii). 
136 « By the use of photographs, the wholeness of each piece of behavior can be preserved, while the special 

cross-referencing desired can be obtained by placing the series of photographs on the same page. » (Mead 

y Bateson 1942, p. xii). 
137 Childhood Rivalry in Bali and New Guinea (1952, 17min) se graba entre 1936 y 1938 por Gregory 

Bateson bajo la dirección de Margaret Mead, y su montaje se efectúa posteriormente, en los cincuenta. La 

cinta presenta una investigación comparativa, en torno a las relaciones materno-filiales en la infancia, entre 

Bali y Sepik, Nueva Guinea, a partir de la observación pormenorizada del comportamiento gestual. El 

documental es parte de una colección de filmes comparativos de enfoque conductista titulada Character 

Formation in Different Cultures. Copia digital del original disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=4NqQ6KL-aUY [Consulta: 18/05/2022]. 

https://www.youtube.com/watch?v=4NqQ6KL-aUY


 

 

 

 

70 

traducía en vivo—; un equipo de tres que trabajaba en “intensos estallidos [de rodaje] que 

duraban alrededor de cuarenta y cinco minutos” (Henley 2013, p. 85, trad. del a.)138. 

A pesar de que Mead y Bateson intentaban “llevar a cabo sus observaciones sin 

influir en lo que estaba sucediendo”, en ocasiones Bateson “pedía a los sujetos que 

posaran o actuaran”, mientras Mead “algunas veces buscaba provocar formas concretas 

de conducta al dar a los niños/as muñecos/as que sostener, o les lanzaba balones” (Henley 

2013, p. 85, trad. del a.)139. Por otro lado, en cuanto a las técnicas participativas de la 

producción cabe destacar la práctica ausencia de técnicas colaborativas, o siquiera de 

visionado para recibir comentarios por parte de los sujetos grabados (feedback 

screenings); estrategia obviada por Mead y Bateson en su etnografía cinematográfica que, 

paradójicamente, fue fundamental para que Flaherty realizase una película tan poco 

etnográfica, para los cánones actuales, como Nanuk (Henley 2013). 

A pesar de que Bateson lo niega, estas formas culturales intangibles que podían 

ser capturadas en película para su posterior análisis servían en realidad para ilustrar sus 

preconcepciones teóricas que podemos ejemplificar, si bien de forma no extensiva, 

mediante algunas descripciones etnográficas, presentes en Balinese Character. Según 

Mead y Bateson, si un hijo/a ‘se porta mal’, las madres balinesas —a diferencia de los 

padres, que solían ser más indulgentes— empleaban dos tácticas para enseñar a sus hijos 

e hijas a comportarse de acuerdo con las convenciones sociales: por un lado, asustar al 

niño con que un espíritu malo, un hombre blanco o un chino se lo va a llevar y, por otro 

lado, la burla o la pantomima imitando “el miedo que el niño ya ha experienciado tan a 

menudo en brazos” de su madre, para  finalmente darle “un abrazo teatral” cuando el niño 

“corre de vuelta hacia ella”; prácticas que, según los investigadores, “sientan las bases 

para la continuidad del miedo como principal castigo y estímulo en la vida balinesa” 

 
138 Orig.: « Much of Bateson’s material arose rather from a method of detached observation based on the 

‘running field notes’ that Mead had developed […]. This consisted of a continuous textual tracking of 

parent-child interactions written by Mead […] while Bateson recorded these interactions on film […]. 

Meanwhile their multilingual Balinese interpreter, I Madé Kalér, would take his own notes and act generally 

as their interpreter. This team typically worked in intensive bursts of around 45 minutes […]. » (Henley 

2013, p. 85). 
139 Orig.: « For the most part they aimed to carry out these observations without influencing what was going 

on. […] However, on certain occasions he would ask the subjects to pose or perform something specifically 

for the camera. Similarly, though Mead also mostly engaged in detached observation, she would sometimes 

aim to provoke particular forms of behavior by giving children dolls to hold, by throwing balls to them, 

and the like. » (Henley 2013, p. 85). 



 

 

 

 

71 

(Mead y Bateson 1942, p. 31, trad. del a.)140. En cuanto a la inhibición de las emociones, 

se apunta que, “paralelamente al desarrollo del miedo y su representación teatral, “el bebé 

balinés está sujeto a una peculiaridad en la relación madre-hijo” basada en que el niño 

‘no alcance el clímax emocional’, práctica explicada por Mead y Bateson de la siguiente 

forma: “La madre estimula continuamente al niño para mostrar emociones —amor o 

deseo, celos o rabia— solo para, seguidamente, obviar la demanda del niño quien, con 

creciente entusiasmo, busca una respuesta emocional por parte de ella” que nunca llega 

(ibid., 32, trad. del a.)141.  

Pues bien, este tipo de esquema de descripción del comportamiento, que se repite 

a lo largo de Balinese Character, es relacionado por Mead y Bateson con los roles de los 

personajes más comunes en las danzas tradicionales balinesas. En palabras de Henley 

(2013, p. 81, trad. del a.)142, Mead y Bateson “creían que las relaciones materno-filiales, 

y las tendencias esquizoides asociadas a ellas, eran reinterpretadas en actividades 

ceremoniales formales, notablemente en la Tjalonarang”, una obra teatral tradicional en 

la que los personajes Rangda, la Bruja, y Barong, el Dragón, fueron identificados por 

Mead y Bateson con la madre y el padre, respectivamente; razón por la que filmaron la 

actuación que da lugar a Trance and Dance in Bali, la película más celebrada de la serie. 

En este sentido, las tesis defendidas por Mead y Bateson ‘sobre la naturaleza esquizoide 

del carácter balinés’, y su supuesta asociación con las actuaciones teatrales, fueron 

‘desafiadas’ ya en su época por otros investigadores o expertos en la cultura balinesa, de 

forma notable por su amiga la fotógrafa Jane Belo —residente en la isla que había 

introducido a Mead y Bateson en la cultura local—, y quien argumentó, por un lado, que 

“el trance no debía ser interpretado como evidencia de anormalidad individual sino que 

debía ser comprendido en términos locales balineses, como una de las muchas formas en 

 
140 « As the child grows […] the mother pantomimes the fear which the child has already experienced so 

often in her arms. […] This practice lays the groundwork for the continuation of fear as a major sanction 

and stimulus in Balinese life. » (Mead y Bateson 1942, p. 31). 
141 Orig.: « Parallel to the development of fear and its theatrical presentation, the Balinese baby is subjected 

to a peculiarity of the mother-child relationship […]. This is a series of broken sequences, of unreached 

climaxes. The mother continuallt stimulates the child to show emotion —love or desire, jealousy or anger— 

only to turn away, to break the thread, as the child, in rising passion, makes a demand for some emotional 

response on her part. » (Mead y Bateson 1942, p. 32). 
142 « They also believed that child–parent relationships, and the schizoid tendencies associated with them, 

were played out in formal ceremonial activities, notably in the Tjalonarang, a theatrical performance based 

on a story about the struggle between two characters, Rangda the Witch, whom they identified with the 

Balinese mother, and Barong the Dragon, whom they identified with the father. It was for this reason that 

they made the Tjalonarang the subject of their most celebrated film, Trance and Dance in Bali. » (Henley 

2013, p. 82). 



 

 

 

 

72 

que los dioses podían entrar en el reino de los humanos” —cuestión corroborada por 

etnografías posteriores— y, por otro, “a pesar de conceder que las madres balinesas 

podían emplear el miedo al tratar a sus hijos”, también “eran apreciadas por muchas más 

cualidades positivas, incluyendo su amorosa y maravillosa forma de alimentar” a sus hijos 

(Henley 2013, pp. 82-83, trad. del a.)143. 

Así, no solo el paradigma que sustentaba los fundamentos teóricos de la relación 

entre comportamiento y carácter “ha sido ampliamente desacreditado, sino que sus 

hallazgos [de Mead y Bateson] han sido criticados en numerosos puntos” (Henley 2013, 

p. 82, trad. del a.)144. En este sentido, los hallazgos de Mead y Bateson en una “inadecuada 

comprensión de la esquizofrenia y una infundada extrapolación de rasgos de una 

condición individual a un fenómeno cultural colectivo” (idem, trad. del a.)145. Hoy en día, 

por tanto, las conclusiones extraídas de las observaciones de Mead y Bateson son 

consideradas “empíricamente falsas, pues ni dentro de los límites de las interacciones 

madre-hijo ni en contexto más amplios de la sociedad balinesa, es cierto que los clímax, 

emocionales o de cualquier tipo, sean reprimidos de forma generalizada” (idem, trad. del 

a.)146. 

Ciertamente, el proyecto Balinese Character fue una innovadora propuesta en su 

tiempo debido a su atrevida aproximación metodológica, que divergía ostensiblemente de 

otras empleadas por sus coetáneos, al conceder centralidad a los medios visuales (Henley 

2013). Sin embargo, a pesar de que Mead y Bateson pueden ser considerados “entre los 

intelectuales más progresistas y cosmopolitas de su época”, la orientación del proyecto, 

que buscaba extraer patrones psico-culturales mediante la observación de conductas 

insertas en prácticas cotidianas, no solo “permanecía sobrecargado de actitudes 

 
143 « […] Balinese trance should not be interpreted as evidence of individual abnormality but rather should 

be understood in local Balinese terms as one of several ways in which the gods might enter the human 

realm. […] Although Belo conceded that Balinese mothers could use fear in dealing with their children, 

she claimed that they were also appreciated for many more positive qualities, including their “loving, 

beautiful, food-giving aspect”. » (Belo citada en Henley 2013, p. 82). 
144 Orig.: « […] the wider Personality and Culture theoretical paradigm that they were working in [has] 

been largely discredited […]. » (Henley 2013, p. 82). 
145 « It has been claimed that their conclusions are based on an inadequate understanding of schizophrenia 

and an unwarranted extrapolation from the features of an individual condition to a collective cultural 

phenomenon. » (Henley 2013, p. 82). 
146 « It has also been claimed that their findings are simply empirically false, since neither within the 

confines of mother–child interaction nor in wider Balinese society is it true that climaxes, emotional or 

otherwise, are generally suppressed. » (Henley 2013, p. 82). 



 

 

 

 

73 

colonialistas” (Henley 2013, p. 83, trad. del a.)147, sino que —en lo que a esta 

investigación más incumbe— otorgaba a su vez un papel meramente explicativo e 

ilustrativo a los medios visuales, lejos del potencial epistemológico que la grabación 

corporizada tiene y que fue desarrollada posteriormente por Rouch o Gardner148. 

En este sentido, es interesante constatar que Bateson, con los años, acabó 

renegando de la concepción cientificista bajo la que él mismo empleó los medios visuales 

en Bali. Como queda elocuentemente plasmado años después, en 1976, en una entrevista 

en la que Mead y Bateson contraponen sus ideas —y, por la familiaridad del trato, parece 

que alguna cuestión más, fruto de su relación matrimonial que terminó en 1950— acerca 

del uso del trípode (encuadre fijo, menos expresivo con respecto a la intención del 

cineasta, considerado más objetivo y, por tanto, más adecuado para el análisis científico) 

y la cámara en mano (encuadre dinámico, más expresivo con respecto a la intención del 

cineasta y, por tanto, considerado menos objetivo), en la siguiente conversación informal 

transcrita por Brand (1976, p. 9, trad. del a.)149: 

 

- Bateson: Si pones la maldita cosa en un trípode, no obtienes ninguna 

relevancia. 

- Mead: No, obtienes lo que pasó. 

- B: No es lo que pasó. 

- M: No quiero gente brincando alrededor pensando que tal perfil en ese 

momento podría ser bonito. 

- B: Yo no lo querría bonito. 

 
147 Orig. « […] their postcolonial critics may indeed be right in asserting that although Mead and Bateson 

were amongst the most progressive cosmopolitan intellectuals of their day they remained burdened by 

colonialist attitudes. » (Henley 2013, p. 83). 
148 Véase la cámara corporizada de Jean Rouch en el subepígrafe 1.3.2 Del trípode a la mano: la 

revolucionaria cámara corporizada de Jean Rouch en los 50; y la expresividad sensorial y corporal de la 

estética de Robert Gardner, en Forest of Bliss (1986), en el último subepígrafe del presente capítulo. 
149 En esta conversación es notable la profundidad con la que Mead y Bateson rememoran la complejidad 

del nacimiento de la cibernética con las Macy Conferences (1947-53) en las que los dos estuvieron 

involucrados, lo que contrasta con la superficialidad con la que se enfrenta a las dicotomías mencionadas. 

Orig.: « Bateson: If you put the damn thing on a tripod, you don’t get any relevance. Mead: No, you get 

what happened. B: It isn’t what happened. M: I don’t want people leaping around thinking that a profile at 

this moment would be beautiful. B: I wouldn’t want beautiful. M: Well, what’s the leaping around for? B: 

To get what’s happening. M: What you think is happening. B: If Stewart reached behind his back to scratch 

himself, I would like to be over there at that moment. M: If you were over there at that moment you wouldn’t 

see him kicking the cat under the table. So that just doesn’t hold as an argument. B: Of the things that 

happen the camera is only going to record one percent anyway. M: That’s right. B: I want one percent on 

the whole to tell. M: Look, I’ve worked with these things that were done by artistic filmmakers, and the 

result is you can’t do anything with them. B: They’re bad artists, then. » (Brand 1976, p. 9). 



 

 

 

 

74 

- M: Entonces, ¿para qué ese brincar? 

- B: Para obtener qué está sucediendo. 

- M: Lo que tú crees que está sucediendo. 

- B: Si Stewart [Brand] alcanzase su espalda para rascarse, me gustaría estar 

detrás en ese momento. 

- M: Si estuvieses allí en ese momento no le verías golpear al gato bajo la mesa. 

Así que eso simplemente no se sostiene como argumento. 

- B: De todas las cosas que ocurren la cámara solo va a grabar un porcentaje, en 

cualquier caso. 

- M: Correcto. 

- B: Quiero un porcentaje del todo para contar. 

- M: Mira, he trabajado con esas cosas que han sido hechas por cineastas 

artísticos, y el resultado es que no se puede hacer nada con ello. 

- B: Entonces eran malos artistas. 

 

La problemática que enfrenta a Bateson y Mead, acerca de la forma concreta de cómo 

usar medios visuales en una empresa científico naturalista, tiene que ver con la tensión 

entre las actitudes de las ciencias platónicas y las isocráticas, es decir, aquellas 

imperantes, respectivamente, en los campos disciplinares de las ciencias sociales y las 

artes (San Martín 2016). Esta tensión está relacionada por tanto con la controversia no 

resuelta entre la objetividad y la subjetividad, que impregna el uso de los medios 

audiovisuales en la antropología —y que solo se ha de resolver, como veremos en los 

siguientes capítulos, al cambiar de perspectiva, ya sea mediante la fenomenología o a 

través de paradigmas científico-filosóficos menos rígidos como el desarrollado por 

Laplantine (2014) y su ‘pensamiento sensible’150—, revela la (falsa) dicotomía, a nivel 

experiencial, entre objetividad y subjetividad, causalidad e interpretación, datos y 

sensaciones, realidad y verdad subyacente. 

Así, tanto Balinese Character como en Character Formation se puede apreciar la 

doble función que las imágenes han interpretado durante gran parte de la historia de la 

antropología visual. Por un lado, la función de ilustrar, demostrar o explicar alguna teoría 

verbal, como demuestra la voz superpuesta de Margaret Mead dirigiendo didácticamente 

 
150 El paradigma ‘pensamiento sensible o modal’ trata de fluidificar y desjerarquizar las categorías 

habituales mediante las que las ciencias sociales aproximaban diferentes modalidades epistemológicas. 

Véase el capítulo dedicado a la antropología modal. 



 

 

 

 

75 

la atención del espectador en las películas y, por otro, la mencionada función 

taxidérmica151 que, aunque como forma marginal de hacer etnografía, seguía vigente en 

1975 como demuestra Mead, quien se refiere a lo filmado como “capturado y preservado 

en película por siglos” (Mead 1975, p. 4, trad. del a.)152. En palabras de MacDougall: 

 

Es interesante especular si mucho de lo que está sucediendo hoy en día en 

la antropología visual no podría haber pasado antes en caso de que el famoso 

proyecto Bateson-Mead hubiese tomado un rumbo diferente. Tal como fue, este 

innovador proyecto, que tenía el potencial para revolucionar la antropología 

visual, no alcanzó a hacerlo. Ni legitimó los métodos visuales en la antropología 

ni cambió el cine y la fotografía en un canal de argumentación y discurso 

antropológico (MacDougall 1997, p. 290, trad. del a.)153. 

 

En conclusión, con respecto a los resultados de la investigación de Mead y Bateson, 

enunciados tanto mediante la voz en off de las películas de Character Formation como 

en el texto de Balinese Character, e ilustrados mediante las imágenes de ambos trabajos, 

estos son probablemente más expresivos acerca de las preconcepciones de los 

investigadores y de su época que sobre el presunto carácter esquizoide de la cultura 

balinesa. En lo tocante al estudio de la corporalidad y la sensorialidad no debemos obviar 

que Mead fue pionera, su estudio de la formación del carácter en la cultura balinesa, en 

acuñar la noción de “‘aprendizaje kinestésico’ como forma de aprendizaje diferente al 

verbal” y que, por otro lado, junto a Rhoda Métraux, en los años cincuenta “insistió en la 

importancia de estudiar los patrones culturales de la experiencia sensorial”; proyecto que, 

sin embargo, “por su privilegio de la lingüística como modelo para el análisis cultural, 

contenía las semillas de su propia destrucción” (Howes 2003, pp. 10-11, trad. del a.)154. 

 
151 Véase Rony (1996). 
152 « […] captured and preserved in film for centuries. » (Mead 1975, p. 4). 
153 « It is interesting to speculate whether much that is happening now in visual anthropology might not 

have happened sooner if the famous Bateson-Mead project had taken a different turn. As it was, this 

innovative project, which had the potential to revolutionise visual anthropology, fell short of doing so. It 

neither legitimised visual research methods in anthropology nor turned film and photography into a channel 

of anthropological discourse and argumentation. » (MacDougall 1997, p. 290). 
154 « Mead was also responsible for developing the concept of ‘kinaesthetic learning’ as distinct from verbal 

learning in the course of her research on Balinese character formation. […] From a contemporary 

perspective, the Mead and Métraux anthology is remarkable for its insistence on the importance of studying 

the cultural patterning of sense experience. […] This methodological pronouncement, with its privileging 

of linguistics as a model for cultural analysis, contained the seeds of its own destruction. » (Howes 2003, 

pp. 10-11). 



 

 

 

 

76 

Así, a pesar de que hay dos capítulos dedicados íntegramente al cuerpo de los 

balineses —posturas corporales, gestos de las manos, orificios del cuerpo, principalmente 

la boca, y algunos títulos de subcapítulos tan sugerentes como ‘la superficie del cuerpo’—

, el enfoque que presentan es más propio del entorno funcionalista en el que opera el resto 

de la disciplina y, por ello, no acabó de ofrecer un discurso genuino para la investigación 

del cuerpo y los sentidos en la antropología —algo, por otra parte, comprensible si 

tenemos en cuenta que los paradigmas que lo posibilitan aún tardarían décadas en llegar— 

ni tampoco para la exploración del potencial epistemológico de los medios de 

investigación visuales —realidad que tardaría menos en llegar pues Jean Rouch, que a 

continuación veremos en el siguiente subepígrafe, comienza a rodar en Níger a finales de 

los cuarenta y principios de los cincuenta.  

 

1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de 

Rouch en los 50 

 

Jean Rouch (1917-2004) es considerado ‘uno más grandes genios del cine 

etnográfico’, no tanto por ser uno de los cineastas más prolíficos de la historia del cine 

—‘alrededor de 100 películas en 50 años de carrera cinematográfica’ (Henley 2006a, p. 

731), ‘más de 130, entre 1946 y 2002’, según Useros (2017, p. 36)—, sino por haber 

implementado en su metodología la ficción y la participación directa de sus 

colaboradores, técnicas que transfiguraron por completo las epistemologías del cine 

etnográfico y el deslinde ontológico entre el documental y la ficción, dando lugar, en 

definitiva, no solo a un género documental en sí mismo, la etnoficción, sino también a un 

tipo de antropología participativa denominada ‘antropología compartida’ (shared 

anthropology). Este subepígrafe, por tanto, no está dedicado a ninguna película concreta 

de su inabarcable filmografía, sino a analizar su forma de concebir el cine como 

herramienta de comunión con el mundo y la relación que tal concepción tiene no solo con 

la generación de conocimiento antropológico, sino también con su cuestionamiento. Por 

tanto, solamente nos detendremos de forma un poco más explícita en Les Maître Fous 

(1955), por haberse erigido como catalizadora de gran parte de las controversias 



 

 

 

 

77 

antropológicas de la época e incluso posteriores, y en Moi, un noir (1958), por sentar las 

bases de la etnoficción. 

Desafiante y visionario e innovador, Rouch combatió el canon de autoridad 

etnográfica monopolizado por el antropólogo dando voz a sus sujetos-colaboradores-

amigos155; pues, varias décadas antes de que emergiese de la crisis de representación de 

los ochenta y su llamamiento a que “los antropólogos deberían ser reflexivos y colaborar 

con sus sujetos; Rouch estaba haciendo sus películas de ese modo” (Ruby 2010, p. 892, 

trad. del a.)156. Además, fue pionero en la grabación del sonido directo sincronizado con 

Chronicle d’un été (1961), debido a su interés en desarrollar, en la década anterior, la 

técnica ‘cámara en mano’, uno de los sellos del cinéma-vérité francés, movimiento del 

que fue impulsor junto a otros compatriotas de la nouvelle vague, como Truffaut o 

Goddard; técnica que también fue una de las señas metodológicas del direct cinema 

canadiense, con cuyos cineastas, entre ellos Michel Brault, colaboró a lo largo de su 

carrera. Por tanto, como se puede entrever las ideas y métodos de Jean Rouch alcanzaron 

logros que desbordan el campo de la antropología y el cine etnográfico y se entrelazan, 

al igual que su cine, con el mundo mismo que le rodea. Por ello, si bien trataremos de 

centrar el análisis en las cuestiones que más interesan a esta tesis, será inevitable, y a la 

vez interesante, referirnos de vez en cuando, y de forma motivada, a las relaciones que se 

establecen entre su cine y las circunstancias vitales e históricas que rodean a Rouch. 

Rouch, que había estudiado matemáticas e ingeniería en París, viaja a África por 

primera vez en 1941, durante la segunda guerra mundial, en calidad de ingeniero de obras 

públicas (Feld 2003). En ese primer viaje, Rouch, fascinado por las culturas locales, pasa 

gran parte de su tiempo libre en l’Institut Français d’Afrique Noir (IFAN), en Dakar, la 

capital de Senegal, donde “Théodore Monod le anima a estudiar etnografía africana y 

escribir sus observaciones” (Feld 2003, p. 4, trad. del a.)157. Rouch vuelve a África unos 

años más tarde, en 1946, como estudiante de doctorado en antropología bajo la dirección 

 
155 Varios de sus sujetos de investigación (que más bien debemos llamar colaboradores), como Oumarou 

Ganda, protagonista de Moi, un noir (1958), llegaron a ser cineastas (Feld 2003, p. 6). 
156 « […] anthropologists should become reflexive and should collaborate with their subjects; Rouch was 

making his films in this fashion. » (Ruby 2010, p. 892). 
157 Orig.: « He became interested in local cultures during this time and, when he found himself in Dakar, 

Senegal, began spending time at the library of l’Institut Français d’Afrique Noir (IFAN), where Théodore 

Monod encouraged him to study African ethnography and write up his observations. » (Feld 2003, p. 4). 



 

 

 

 

78 

de tesis de Marcel Griaule158. Pertrechado con una cámara, un trípode y un cuaderno de 

notas, Rouch documenta los rituales que encuentra a lo largo de los varios meses159 que 

dura el descenso en canoa, junto a compañeros ingenieros de su anterior etapa, por el río 

Níger; material que le sirve para confeccionar su tesis y defenderla con éxito en 1953 

(Feld 2003)160. La historiografía señala que este segundo viaje puede considerarse el 

inicio de la carrera de Rouch como cineasta y etnólogo (Feld 2003, Useros 2017); en 

palabras de Useros: 

 

[…] la primera experiencia cinematográfica de Rouch fue rodar una caza 

de hipopótamos con arpón navegando por un río, montado en piragua161, y el 

detonante de su pasión etnográfica fue presenciar un ritual de purificación para 

calmar a Dongo, el dios del trueno162. Entraron en su vida la aventura y la 

exploración, lo maravilloso y lo arcano. Jean Rouch se adentró en la antropología, 

que en esos años trataba desesperadamente de alcanzar el codiciado estatus de 

ciencia mediante la mesura y la objetividad […] (Useros 2017, p. 36). 

 

En esa eterna búsqueda de la objetividad científica en las ciencias sociales, el trípode de 

Rouch, que llevó consigo al descenso del río Níger, tiene parte, al igual que el de Bateson, 

en la historia de la antropología visual. En el epígrafe anterior hemos visto que el trípode 

fue motivo de discordia entre Mead y Bateson163, debido a que filmar con la cámara 

montada en un trípode había estado invariablemente asociado a una mayor objetividad, 

 
158 El antropólogo francés Marcel Griaule (1898-1956) fue experto en la cultura Dogón, en la región central 
de la actual Mali, en la curva sudoeste del río Níger, y pionero francés de la documentación fílmica de una 

cultura (Rouch 2003, p. 269). 
159 Steven Feld señala que el descenso del Níger dura nueve meses (Feld 2003, p. 4). Sin embargo, el 

etnomusicólogo Bernard Surugue, amigo y colaborador personal de Rouch, señala que el descenso duró 

cinco meses, aportando además las fechas de inicio y finalización del viaje, el 24 de octubre de 1946 y el 

25 de marzo de 1947, respectivamente (2007, p. 9). 
160 La tesis, realizada en la Sorbonne bajo la mencionada dirección de Marcel Griaule, fue posteriormente 

publicada, en 1960, bajo el título La religion et la magie Songhay (Surugue 2007, p. 15). 
161 La primera experiencia cinematográfica de Rouch, según Surugue (2017, pp. 14-15), es la malograda 

La Chevelure Magique (1946), de la que solo sobrevivieron unos cuantos fotogramas, y la segunda, 

proyectada en la Cinémathetique Française junto a Stromboli (1950) de Rosselini, fue Au Pays des Mages 

Noirs (1946-1947), mientras que la película que refiere Useros sobre la caza colectiva de hipopótamo, por 

parte de un grupo de pescadores Ayorou, es Bataille sur le Grand Fleuve (1951), posterior a sus inicios; si 

bien la referencia de Ana Useros transmite en esencial la fascinación primigenia de Rouch por la vida en 

África. 
162 Si bien ambos momentos fueron decisivos en los inicios de la carrera etno-cinematográfica del Rouch 

adulto, debe reseñarse que, desde la infancia, cuando vio por primera vez Nanuk, el Esquimal de Flaherty, 

Rouch se sintió atraído por tanto por el cine como la otredad cinematográfica, por la experiencia sensible 

de sentir al Otro en la pantalla, según cuenta su amigo Surugue (2007, p. 9). 
163 Nos referimos a la conocida discusión entre Mead y Bateson tratada en el subepígrafe dedicado a 

Character Formation in Different Cultures, y cuya transcripción fue hecha por Brand (1976). 



 

 

 

 

79 

mientras que filmar cámara en mano estuvo relacionado con una mayor carga —

indeseable para Mead, asumible para Bateson— de subjetividad164. Pues bien, durante el 

descenso del río Níger Rouch no pudo hacer uso de su trípode, ya fuese debido a que se 

estropeó (Surugue 2007, p. 14) —versión más probable—, o porque se le cayó al agua 

(MacDougall 1997, p. 290) —versión por la que Rouch, genial contador de historias, 

sentía predilección y, por consiguiente es la más difundida por la historiografía de la 

antropología visual—, o bien porque, de forma consciente, “lo primero que hizo fue 

deshacerse del trípode, [y] llevar la cámara al hombro (y siempre él mismo, para notar su 

peso)” (Useros 2017, p. 37). De hecho, Rouch, sabedor de la leyenda del trípode, y de las 

implicaciones posteriores de usar la cámara en mano, relata que “sus amigos alemanes 

habían organizado, años después [del incidente], un funeral en el que el trípode fue 

simbólicamente enterrado y, por tanto, abolido, liberando así la cámara y, al mismo 

tiempo, el cine” (Surugue 2007, p. 18, trad. del a.)165. 

Sea como fuere, el incidente de Rouch con el trípode suele considerarse una 

epifanía en la historia del cine etnográfico (MacDougall 1997, Feld 2003). Cabe recordar 

que “cuando Rouch empieza a hacer cine, la etnografía oficial emplea poco esa 

herramienta, que considera incapaz de describir con detalle y a la vez conservar la 

objetividad” y, por tanto, “las películas debían rodarse en plano general, a una distancia 

que asegurase la no intervención, con un trípode y sin movimientos de cámara” (Useros 

2017, p. 36). Filmar sin trípode permitió a Rouch moverse con libertad, tal como Bateson 

defendía en aquella conversación con Mead en los setenta (Brand 1976). Pero, a 

diferencia de Bateson, que parecía defender el mero movimiento como fin en sí mismo, 

Rouch lo enfocó no solo como un mero medio para acercarse a la acción y los sujetos, 

sino que, gracias a ese acercarse para salvar la distancia, reinventó de forma la 

corporalidad del cineasta de no-ficción y su relación con el mundo filmado. Así, la nueva 

cámara corporizada crea una serie de principios relacionales que, según Useros, “más que 

un método, conforman una poética personal” (Useros 2017, p. 36). En palabras del propio 

Rouch: 

 
164 En el capítulo dedicado a la metodología veremos con mayor detenimiento las implicaciones que el uso 

del trípode y la cámara en mano tienen para la constitución de la experiencia fílmica del espectador, así 

como el papel de ambas técnicas en el método observacional de filmación. 
165 Orig., p. « In 2002 in Gottingen, Rouch told me that his German friends had organised, much later on, 

a funeral ceremony at which the tripod would be symbolically buried and therefore abolished, thus freeing 

the camera and, at the same time, cinema. » (Surugue 2007, p. 18). 



 

 

 

 

80 

 

La única manera de filmar es andar con la cámara, llevándola a donde sea 

más efectiva e improvisando otro tipo de balé con ella, tratando de hacerla tan 

viviente como la gente a la que filma. Considero esta improvisación dinámica 

como una primera síntesis del cine-ojo de Vértov y la cámara participativa de 

Flaherty. A menudo lo comparo con la improvisación del torero frente al toro. 

Aquí, como allí, nada es sabido de antemano; la suavidad de la faena es 

simplemente como la armonía de un trávelin que se articula perfectamente con los 

movimientos de aquellos que están siendo filmados. En ambos casos también es 

un asunto de entrenamiento, de dominio de los reflejos, como si de un gimnasta 

se tratase (Rouch 2003, pp. 38-39, trad. del a.)166. 

 

Rouch, que ‘citaba incansablemente’ a Vértov (Useros 2017, p. 34), y para quien Flaherty 

era su ‘ancestro totémico’ (Henley 2020, p. 109) desde que, siendo un niño, tuvo un 

‘encuentro primordial’ con el personaje de Nanuk (Surugue 2007, p. 9), y sostuvo una 

concepción eminentemente corporizada del cine y el cineasta. La transformación de la 

relación del cineasta con el mundo, debido a que la cámara pasa del trípode al hombro, 

vino acompañada de otro importante cambio técnico: la sustitución de las distancias 

focales largas por las distancias focales cortas. En efecto, la movilidad de la cámara en 

mano —acaba convirtiéndose en uno de sus sellos personales en términos estéticos 

(Canals 2008)—, que permite a Rouch acercarse a sus sujetos conlleva, por razones 

técnicas, el uso del gran angular, especialmente en condiciones de baja luminosidad en 

las que los teleobjetivos o las focales medias no eran capaz de abrir lo suficiente sus 

diafragmas como para permitir exposiciones correctas o evitar, a pulso, la trepidación, en 

una época, cabe recordar, en la que la sensibilidad digital artificial (ISO) no existía. 

Rouch, “citando a Dziga Vértov, idealmente concebía la cámara y al hombre como un 

sistema integrado moviéndose cerca de las personas filmadas” y, por ello, “prefería 

focales fijas, especialmente angulares”, pues los objetivos zoom implicaban una especie 

 
166 « The only way to film is to walk with the camera, taking it where it is most effective and improvising 

another type of ballet with it, trying to make it as alive as the people it is filming. I consider this dynamic 

improvisation to be a first synthesis of Vertov’s ciné-eye and Flaherty’s participating camera. I often 

compare it to the improvisation of the bullfighter in front of the bull. Here, as there, nothing is known in 

advance; the smoothness of a faena is just like the harmony of a traveling shot that articulates perfectly 

with the movements of those being filmed. In both cases as well, it is a matter of training, mastering reflexes 

as would a gymnast. » (Rouch 2003, pp. 38-39). 



 

 

 

 

81 

de “arrogancia voyeurística, percibida tanto por aquellos a los que filmaba como para los 

espectadores” (Ferrarini 2017, p. 6, trad. del a.)167. 

Así, las herramientas con las que trabaja el cuerpo que sostiene la cámara y anda 

con ella, son capaces de instigar nuevas realidades y, por tanto, la cámara se revela como 

catalizador dinámico e intencional de la conciencia del cineasta, de forma tanto más 

relevante cuando inesperadamente algún acontecimiento asalta al realizador, que debe 

estar siempre preparado. Para Rouch, por tanto, la práctica de filmar es una técnica del 

cuerpo, algo que puede apreciarse especialmente en dos de sus películas, Les Mâitre Fous 

(1955, 30 min.) y Tourou et Bitti (1971, 10 min.). Ambas definen con adecuación el cine-

trance de Rouch, pero no tanto por representar rituales de posesión en los que los sujetos 

caen en trance, sino por (re)presentar un modo genuinamente cinematográfico de conocer 

el mundo, un modo en que la cámara corporizada, en manos del cineasta, e intuitiva e 

intencional, más que volitiva, llega a sumergirse de tal forma en el evento filmado que 

las coordenadas espacio-temporales de quien sujeta la cámara sucumben a la acción 

filmada, siendo que, en el caso de la filmación de estos rituales de posesión, la cámara 

llegó actuar como canal provocador. En el caso de Tourou et Bitti, está compuesta por 

una sola toma de diez minutos, el máximo posible para una cámara de 16mm, así que es 

una película “que resume todo el sentido de la aventura, de la exploración, del riesgo, 

toda la tensión, la apertura y la belleza del cine de Jean Rouch” (Useros 2017, p. 39). Con 

respecto al rol de la cámara en Tourou et Bitti, Rouch afirma lo siguiente: 

 

Quiero subrayar un punto importante: el papel de la cámara en un ritual 

como este. Quizás la cámara haya jugado un papel de catalizador para acelerar 

una crisis que estaba latente. De repente los músicos dejaron de tocar. En estos 

casos, normalmente, se corta y se cambia de plano, pero esa vez yo continué 

rodando. Y la gente de Simiri, que había visto muchas de mis películas sobre 

posesiones, pensaba que yo podía ver los espíritus con mi cámara. Creían que era 

un aparato que detectaba lo invisible. Así que, para ellos, si yo enfocaba al 

personaje que bailaba era porque el espíritu estaba a punto de llegar. Y funcionó. 

¿Cuál ha sido el efecto de la cámara? Quizás un efecto mínimo, pero el mismo 

que el de un tambor con buena cadencia, que sostiene y desencadena en el 

 
167 Orig.: « Rouch, quoting Dziga Vertov, ideally saw the camera and man as an integrated system moving 

close to the people it was filming. For the same reason he often preferred fixed focal lengths, especially 

wide-angles. Zoom lenses for him were a kind of voyeuristic arrogance, to be perceived by those filmed as 

much as from subsequent viewers of the film. » (Ferrarini 2017, p. 6). 



 

 

 

 

82 

momento adecuado ese tránsito singular de un cambio de personalidad (Rouch 

citado en Useros 2017, p. 39). 

 

Por su parte, Les Mâitre Fous es un mediometraje documental de treinta minutos que 

retrata un culto hauka168 de posesión espiritual entre un grupo de emigrantes songhay y 

zerma — en la película referidos conjuntamente como ‘zabrama’, y provenientes de los 

actuales Malí y, sobre todo, Níger (Henley 2006a, p. 732). Si bien el término ‘hauka’ 

tiene una traducción exacta difícil de precisar, para los propios songhay tiene 

connotaciones que referencian las del término occidental ‘loco’ (fou en francés, razón del 

título de la película, que se podría traducir como Los Maestros Locos) (Henley 2006a). 

En otro nivel de interpretación, Rouch sugiere que el término también puede hacer 

referencia a la locura no de los devotos hauka, sino precisamente a la de las autoridades 

coloniales (Rouch citado en Henley 2006a, p. 735). 

Así, el ritual en la película, filmado en 1954 en una finca suburbial de Accra, 

capital de la excolonia británica Costa del Oro (actual Ghana), muestra, de forma 

descarnada, a los devotos entrando en trance a medida que los espíritus de los ‘maestros’ 

(el gobernador, el general, el comandante, el teniente, el cabo de la guardia, el conductor 

del tren, el conductor del camión o la mujer del capitán) van entrando en sus cuerpos. Lo 

violento, horripilante y caricaturesco de algunas escenas, como aquella en la que, echando 

espumarajos por la boca, los devotos poseídos —¿o los espíritus hauka coloniales?169— 

se abalanzan sobre un perro recién sacrificado ante la cámara para beber la sangre fresca 

que brota del cadáver y posteriormente consumir la carne, generó gran controversia no 

solo entre los círculos de africanistas occidentales sino también en la intelectualidad 

africana, en tal grado que Useros lo describe así: 

 

 
168 El término songhay hauka (‘loco’) hace referencia a los espíritus ‘locos’ invocados durante los rituales 

de posesión; y adjetiva no solo el culto en sí, sino también el movimiento religioso que adopta esa 

denominación. El culto hauka, si bien forma parte, tipológicamente, de los cultos holey de posesión 

espiritual con raíces animistas (preislámicas), surge como tipología nueva durante la colonización francesa 

de Níger. Para una comprensión exhaustiva del culto hauka véase Henley (2006a) y, sobre todo, Stoller 

(1992). 
169 Ciertas escenas, como aquella en que el espíritu del Cabo de la Guardia se pasa una antorcha encendida 

sin que las llamas quemen la carne de su torso, sugieren claramente la interpretación de que los devotos no 

son humanos mientras están poseídos, sino que son encarnaciones del espíritu, lo que va en línea con 

interpretaciones recientes de la antropología del cuerpo y la antropología fenomenológica de la 

corporización (véanse Henley (2006a) y Stoller (1992)). 



 

 

 

 

83 

El sistema colonial, parece traslucirse de la película, es un conjunto de 

gestos espasmódicos, ataviado con uniformes incongruentes, que grita órdenes 

incomprensibles con los ojos desorbitados. Se puede entender la repulsa de los 

etnógrafos de la época, ofendidos por la imagen grotesca que les devolvían sus 

queridos objetos de estudio; o el escándalo de la intelectualidad africana de 

entonces, que temía que se los identificara para siempre con esos proletarios 

ignorantes, que babeaban y compartían carne de perro cruda en encuentros 

clandestinos. Se comprende también que su defensa llegara desde los ámbitos de 

la etnopsiquiatría, la psiquiatría y la literatura surrealista, así como que, 

rápidamente, se convirtiera en fuente de inspiración para lo que se llamó el teatro 

de la crueldad (Useros 2017, p. 35) 

 

Debido a que el significado en sí del ritual para los propios devotos hauka sigue siendo 

objeto de debate en la antropología actual, su interpretación cambiante se erige como un 

ejemplo claro de la dificultad (o imposibilidad) de una traducción transcultural absoluta, 

fija o perfecta de fenómenos ajenos, especialmente si chocan con la moralidad o la 

sensibilidad occidentales. La interpretación clásica sugiere, en la línea expuesta por 

Useros (2017), que el ritual de posesión hauka tenía como objetivo contrarrestar o resistir 

el poder de las autoridades coloniales, y la imposición consiguiente de la mecanización 

de los modos de vida, mediante la imitación parodia de aquellas (Henley 2006a, p. 737). 

Esta interpretación fue adoptada indirectamente por el propio Rouch ante la avalancha de 

críticas, desde varios ámbitos y a ambos lados del estrecho —incluido su director de tesis 

Marcel Griaule, o la prohibición de la cinta por las autoridades coloniales de Costa del 

Oro—, que argüían que la película incitaba a los espectadores al racismo, o bien que la 

imitación burlesca de las autoridades coloniales suponía un riesgo para el orden público 

(Henley 2006a). 

En todo caso, antes las peticiones por parte de su círculo de colegas de la 

antropología francesa a quienes mostró el material y que le pidieron destruirlo (Feld 2003, 

p. 6), Rouch se negó aduciendo que los promotores fueron los propios sacerdotes del culto 

(Useros 2017, p. 34), quienes además siempre negaron que el objetivo fuese parodiar a 

los poderes coloniales (Henley 2006a, p. 753). Según Henley, “para desarmar a sus 

críticos sin comprometer la documentación del culto”, Rouch se vio obligado a “adoptar 

la estrategia de sugerir que, si había algo impactante o feo en la película, esto no podía 

ser atribuido a sus colaboradores africanos sino a la sociedad colonial en la que vivían” 



 

 

 

 

84 

(ibid., 735, trad. del a.)170. Sin embargo, en alguna ocasión el propio Rouch, en una 

interpretación alternativa que fue dejando de lado con los años, también se refirió al culto 

hauka como una forma de terapia colectiva. Según interpretaciones recientes, los adeptos 

hauka “buscan obtener el control” sobre los atributos de los espíritus “mediante un 

proceso de apropiación mimética” corporal que les permite “resolver problemas de su día 

a día” (ibid., 752-753, trad. del a.)171. Esta otra interpretación no está necesariamente en 

conflicto con la ya expuesta, sino que supone más bien una forma de trascenderla. Así, 

lecturas posteriores parecen poner en cuestión la interpretación simplista de que el 

objetivo del culto hauka sea meramente contra-hegemónico, es decir, que solo busque 

contrarrestar a los poderes coloniales mediante su imitación burlesca172. 

Como hemos visto, el contenido de la película ha generado debates hasta hoy día 

que han ayudado a la antropología a reflexionar sobre sus ontologías y presunciones. Les 

Maître Fous, al igual que Moi, un Noir y el resto de la filmografía producida por Rouch 

en África durante el auge de los “movimientos por la independencia”, puso a la 

antropología ante el espejo, al ahondar en el “impacto del racismo europeo en los 

africanos, así como en las respuestas africanas al colonialismo” (Feld 2003, p. 8, trad. del 

a.)173. Ambas películas, y el resto de su producción africana pueden considerarse, por 

tanto, “como una fusión de experimentalismo fílmico con un antirracismo políticamente 

comprometido” (idem, trad. del a.)174. Sin embargo, antes de pasar a analizar la 

metodología de producción de Moi, un Noir, cabe preguntarse si hubiese sido posible que 

Les Maître Fous rompiese con la lógica racionalista, y la actitud naturalista de la 

antropología de la época, sin haber sido producida técnicamente de manera también 

 
170 Orig.: « In order to disarm these criticisms whilst not compromising on the documentation of the cult, 

he seems to have adopted the strategy of suggesting that if there was anything shocking or ugly in the film, 

this should not be attributed to its African subjects, but rather to the colonial society in which they lived. » 

(Henley 2006a, p. 735). 
171 Orig.: « […] the adepts in a hauka ceremony are seeking to gain control of those attributes through a 

process of mimetic appropriation […] the purpose of maintaining a relationship with the hauka is to seek 

their aid in resolving the problems of everyday life […]. » (Henley 2006a, pp. 752-3). 
172 Según Henley, a pesar de que el dominio colonial occidental terminó en 1957, el ritual persistió durante 

las décadas siguientes, si bien con otros espíritus hauka —en los noventa los espíritus hauka del poder 

colonial francés habían sido sustituidos por versiones chinas basadas en los personajes de populares 

películas de kung-fu (Henley 2006a, p. 148)—; y, además, no debe olvidarse que el culto hauka entronca 

con una serie de cultos de tipo holey que tenían antecedentes precoloniales (Henley 2006a, p. 751). 
173 Orig.: « […] issues raised by Les Mâitre Fous and Moi, un Noir, namely, the impact of European racism 

on Africans, as well as African responses to European colonialism. Not surprisingly, these films were made 

at the height of both African independence movements. » (Feld 2003, p. 8). 
174 Orig.: « From this standpoint, the films can be seen as merging filmic experimentalism with engaged 

antiracist politics. » (Feld 2003, p. 8). 



 

 

 

 

85 

rompedora. Por tanto, una vez hemos visto de forma somera los debates sobre la 

interpretación de su contenido y las consiguientes reflexiones para si instigadas en la 

antropología, debemos destacar algunos aspectos sobre la forma en que está rodada, lo 

que nos llevará a reflexionar sobre las epistemologías de la antropología visual. 

En efecto, la novedosa técnica corporal empleada por Rouch para filmar Les 

Mâitre Fous —cámara corporizada y gran angular— hizo emerger una nueva forma 

fílmico-documental de implicación en el mundo no solo para el realizador sino también 

para el espectador. Con respecto a la relación entre realizador y mundo, la propia 

condición corporizada de la cámara, en su forma de implicarse en los eventos filmados, 

produjo en Les Mâitre Fous una nueva metodología corporizada de realización fílmico-

documental bautizada por el propio Rouch como ‘cine-trance’ (ciné-transe) (Rouch 2003, 

p. 99). Rodando con ‘la cámara y los auriculares como apéndices de su cuerpo’, y sin 

hablar con su asistente de sonido nada más que mediante señas, Rouch describe como, 

“paradójicamente, es debido a este equipamiento y esta nueva conducta (que nada tiene 

que ver con la conducta observable de esa misma persona cuando no está filmando) que 

el cineasta puede lanzarse en un ritual, integrarse en él, y seguirlo paso a paso” (idem, 

trad. del a.)175. Esta conducta de la persona que está filmando es interpretada por Rouch 

como una especie de trance en sí mismo: “Es un tipo peculiar de coreografía en la que, si 

está inspirada, hace que el cámara y el sonidista ya no sean invisibles sino participantes 

en el evento en curso” (idem, trad. del a.)176. Dicho de otra forma, cuando la cámara 

corporizada alcanza a sumergirse en la cadencia de lo filmado, se produce el cine-trance; 

en el caso de Les Mâitre Fous, “el ‘cine-trance’ de uno filmando el ‘trance real’ del otro” 

(idem, trad. del a.)177. Así, según Ferrarini, “el concepto de cine-trance representa un 

ejemplo muy claro de reflexividad corporal y de observación participante radicalmente 

anti-cartesiano” (Ferrarini 2017, p. 7, trad. del a.)178. 

 
175 « But paradoxically it is due to this equipment and this new behavior (which has nothing to do with the 

observable behavior of the same person when he is not filming) that the filmmaker can throw himself into 

a ritual, integrate himself with it, and follow it step-by-step. » (Rouch 2003, p. 99). 
176 « It is a strange kind of choreography, which, if inspired, makes the cameraman and soundman no longer 

invisible but participants in the ongoing event. » (Rouch 2003, p. 99). 
177 « […] it is the “film-trance” (ciné-transe) of the one filming the “real trance” of the other. » (Rouch 

2003, p. 99). 
178 « […] the concept of ciné-transe represents a very early example of corporeal reflexivity and of radically 

anti-Cartesian observant participation. » (Ferrarini 2017, p. 7). 



 

 

 

 

86 

El cine africano de Rouch, y especialmente Les Maître Fous, está por tanto 

considerado como una forma temprana de antropología sensorial, corporal y 

fenomenológica, si bien no tanto por contenido, sino más bien por su forma (Ferrarini 

2017). Concretamente, la cámara participativa y coreográfica de Rouch “representa una 

forma de corporización del equipo de filmación” en la medida en que en lugar de 

considerar este “como una extensión del propio cuerpo” y, por tanto, los instrumentos de 

grabación pueden llegar a ser considerados “órganos suplementarios” de percepción 

corporizada, concepción que “está muy cerca de las ideas fenomenológicas del ser-en-el-

mundo y de las premisas de la etnografía sensorial” (Ferrarini 2017, p. 9, trad. del a.)179. 

No en vano, Rouch trabajaba con sus estudiantes una “pedagogía del trabajo de cámara” 

mediante la que les instaba a “darse cuenta de su propio cuerpo y del uso que podían darle 

mientras filmaban: les enseñaba cómo usar partes de su cuerpo como anclas y cómo ser 

conscientes de los límites del cuerpo en el mundo” (idem, trad. del a.)180. 

Más aún, si bien el cine-trance puede ser considerada una técnica corporal y 

sensorial de investigación etno-fílmica —o sensible y coreográfica como veremos 

argumenta Laplantine (2014)181—, la diversidad formal de los métodos corporizados de 

Rouch se extiende más allá de esta técnica con el desarrollo innovador de métodos 

participativos de etnoficción, uno de cuyos ejemplos paradigmáticos está representado 

por Moi, un Noir, un psicodrama que Rouch y sus jóvenes colaboradores rodaron juntos 

en Treichville, un suburbio de Abiyán en Costa de Marfil, y cuyas elaboración no 

podemos abarcar en esta tesis puesto que se aleja del estilo observacional que 

pretendemos fundamentar —pero que es una referencia fundamental para aquellos que 

opten por la etno-ficción y metodologías colaborativas. A modo de resumen, cabe 

destacar de Moi, un Noir que, durante su rodaje, mudo puesto que todavía se carecía de 

aparatos portátiles de grabación de sonido, Rouch pidió a los actores que ‘improvisasen 

sus propias vidas’ (Henley 2010, p. 86). 

 
179 Orig.: « The techniques […] represent forms of embodiment of recording equipment. Such a situation 

involves the perception of a piece of equipment as an extension of one’s own body, as an organ of 

mechanical perception […]. Instead of considering organs as instruments, here instruments truly become 

supplementary organs […]. Such a conception of recording is very close to phenomenological ideas of 

being-in-the-world and to the premises of sensory ethnography. » (Ferrarini 2017, p. 9). 
180 Orig.: « Coherently, Rouch’s camerawork pedagogy was aimed at making students aware of their own 

body and of the use they can do of it while filming: he taught how to use parts of the body as anchors and 

how to be conscious of the body’s limits in the world. » (Ferrarini 2017, p. 9). 
181 Véase el epígrafe 4.1 La antropología modal de Laplantine como antropología del ritmo. 



 

 

 

 

87 

Lejos de concebir los impedimentos técnicos de sonido como una limitación, 

Rouch hizo de la necesidad virtud ya que, durante el visionado del material grabado, en 

lugar de pedir a sus colaboradores una reconstrucción de los diálogos filmados, les sugirió 

narrar, de nuevo de forma improvisada, su mundo imaginario, es decir, sus anhelos, 

preocupaciones, recuerdos o aquello que las imágenes les evocaban, comentarios 

grabados y superpuestos a las imágenes en la corte final, ofreciendo un resultado onírico 

(Feld 2003). Así, Rouch empleó la cámara como un elemento provocador o catalizador, 

de forma que esta, al relacionarse con los sujetos grabados, “inducía interpretaciones 

[performances] que recurrían al subconsciente [unconscious] concebido” a la manera del 

movimiento “surrealista” (Henley 2010, p. 152, trad. del a.)182. En otras palabras, el cine, 

y concretamente la acción de filmar a alguien, permitía a Rouch “revelar, con dudas, una 

parte ficcional de todos nosotros, que es la parte más real de un individuo” (Rouch citado 

en Rothman 2016, p. 126, trad. del a.)183. 

Esta concepción poética y participativa del cine por parte de Rouch es la que 

permite catalogar algunas de sus películas como etnoficciones, y diferenciarlas así de las 

docuficciones de John Marshall o Robert Flaherty. Al otorgar capacidad de decisión 

acerca de la forma en que son representados, Rouch no solo subvirtió la relación entre 

autoridad etnográfica y sujetos investigados, sino que facilitó que sus colaboradores se 

emplazasen a sí mismos en sus circunstancias vitales, es decir, como sujetos biográficos, 

históricos, sociales y políticos. Hoy en día Moi, un Noir no solo es considerada una 

relevante etno-poesía audiovisual del África del oeste, sino la primera película que 

‘realmente dio voz a los africanos’ para que ellos mismo presentasen las ‘realidades de 

su propio mundo’ (Feld 2003, p. 6). 

En efecto, si bien existen ejemplos de ficciones documentales en el cine 

etnográfico previo, como las películas de Flaherty —quien recordemos se erige como una 

de sus grandes influencias (Henley 2006a)—, e incluso simultáneas a las de la época en 

que Rouch comienza su carrera en el cine, como The Hunters (1957) de John Marshall184, 

 
182 « Rouch thought of the subjects’ camera-induced performances as drawing on the unconscious 

conceived in the Surrealist manner. » (Henley 2010, p. 152). 
183 « Rouch’s theory [was] that the camera acts as a catalyst that allows film “to reveal, with doubts, a 

fictional part of all of us, which for me is the most real part of an individual,” as he put it in a 1971 interview. 

» (Rouch citado en Rothman 2016, p. 126). 
184 Marshall, a diferencia del estilo positivista de Mead y Bateson, utiliza una metodología participativa 

similar a la empleada por Flaherty en Nanuk, aunque, de igual forma, para reconstruir un modo de vida ya 

pasado, perpetuando así la práctica taxidérmica. Sin embargo, cabe destacar que en el cine de Marshall hay 



 

 

 

 

88 

Rouch matiza el subgénero de tal forma que lo convierte en uno nuevo, la etnoficción. A 

diferencia de los ejemplos mencionados, que toman el embalsamamiento de los modos 

de vida nativos como fin antropológico en sí mismo, la metodología de Rouch es 

realmente desafiante para las epistemologías antropológicas.  

Con respecto a la filmografía de Rouch en Europa, destaca sobremanera la que 

probablemente es su película más conocida para el gran público, Chronique d’un été 

(1961), co-dirigida con el sociólogo Edgar Morin. La película, innovadora en varios 

aspectos, “es presentada como una investigación sobre las vidas de un grupo de 

parisinos/as en el verano de 1960”, que “combina las técnicas de drama, ficción, 

provocación, y crítica reflexiva que Rouch había desarrollado en anteriores películas” 

(Feld 2003, p. 7, trad. del a.)185. Como experimento cinematográfico y sociológico, la 

película “está asociada a los orígenes del cine de realidad [cinéma-vérité]”, término que 

se “refiere a un proceso, a una estética visual y a una tecnología del cine” cuyos principios 

pueden ser resumidos, según Feld, en “cuatro puntos”: 

 

(1) Películas compuestas de material de una sola toma, no escenificada, no 

teatralizada, no guionizada; (2) personas [nonactors] haciendo lo que hacen en 

entornos espontáneos no escenificados; (3) uso de equipos de grabación de sonido 

ligeros, portátiles en mano y sincronizables con la imagen; y (4) filmación 

interactiva sobre-la-marcha y técnicas de grabación sin, o con poca, iluminación 

artificial (Feld 2003, p. 7, trad. del a.)186. 

 

 
una reflexividad incipiente propia de épocas posteriores, por ejemplo, a través del reconocimiento explícito 

de la presencia del cineasta, quien a pesar de no aparecer en las imágenes es referido en varias ocasiones 

por sus sujetos. El uso de la cámara en mano también hace parecer que estamos inmersos en la escena, a 

diferencia del uso del trípode que denota un estilo más positivista ya que pretende crear la ilusión de la no 

intervención del cineasta en lo documentado. Años más después en el 2002, la familia Marshall edita un 

documental con mucho material bruto que no había visto la luz y también actual en el que por fin aparecen 

los cineastas interactuando con los sujetos bosquimanos, por fin cerrando el círculo y dando cabida a la 

reflexividad y la autoconciencia autorial (A Kalahari Family, 2002). 
185 « The film is presented as an inquiry into the lives of a group of Parisians in the summer of 1960. It 

combines the techniques of drama, fiction, provocation, and reflexive critique that Rouch developed from 

previous films. » (Feld 2003, p. 7). 
186 « This film is associated with the origins of the term “cinéma-vérité” to refer to a process, visual 

aesthetic, and technology of cinema. […] cinéma-vérité came to mean four things: (1) films composed of 

first-take, nonstaged, non-theatrical, nonscripted material; (2) nonactors doing what they do in natural, 

spontaneous settings; (3) use of lightweight, handheld portable synchronous-sound equipment; and (4) 

handheld on-the-go interactive filming and recording techniques with little if any artificial lighting. » (Feld 

2003, p. 7). 



 

 

 

 

89 

Como se puede intuir, dos de los principales desarrollos que cambiaron la historia del 

cine en general y, por tanto, también del cine etnográfico, y dentro de este, del cine 

participativo e incluso del observacional187, fueron el desarrollo de cámaras, así como de 

equipos de grabación de sonido sincronizado, más livianos y menos ruidosos. Rouch 

formó parte de ambos procesos técnicos asociados, en origen, al movimiento de finales 

de los cincuenta del cine directo canadiense e importados, a principios de los sesenta, al 

cine cinema vérité francés por Rouch y otros como Godard (Ferrarini 2017, p. 6). 

Así, las cámaras anteriores a estos movimientos cinematográficos “implicaban la 

elección entre cobertores de mano o cobertores pesados”, escenario demasiado rígido para 

Rouch, que prefería evitarlo grabando “sin soporte físico para sus cámaras”, lo que en los 

cincuenta implicaba “renunciar al sonido sincronizado” (Ferrarini 2017, p. 6, trad. del 

a.)188. Sin embargo, los desarrollos pioneros, a finales de los cincuenta, llevados a cabo 

por Michel Brault y su equipo de ingenieros de la National Film Board canadiese189, en 

torno a la ‘técnica de andar con la cámara’, supusieron un impulso técnico para la noción 

del cuerpo-que-graba (recording body) (idem). Rouch importó con éxito estos avances 

técnicos y, junto a los ingenieros Coutant y Beauviala, consiguieron hacerlos progresar 

hasta conseguir “una cámara ligera y silenciosa que podía ser sostenida en la mano y 

emplear sonido sincronizado190” (idem, trad. del a.)191, lo que permitió el desarrollo del 

cinéma vérité con la revolucionaria producción de Chronique d’un été —en la que Brault 

colaboró como realizador con Rouch y Morin como co-directores —proceso creativo que 

tuvo interesantes discusiones entre los co-directores en torno a la objetividad y lo 

artístico192. 

Cabe destacar brevemente un último aspecto con respecto a la relación entre 

objetividad y cine. Tal como fue elaborado por Dziga Vertov, y reinterpretado en línea 

 
187 Los principios metodológicos del cine observacional están explicados en detalle más adelante, en el 

epígrafe 5.3 Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional. 
188 « Previous models implied a choice between hand-holding and heavy blimps to isolate their noisy 

motors. […] Rouch tried to make as much as possible without any fixed support for his cameras —which 

at the time meant renouncing to sync-sound. » (Ferrarini 2017, p. 6). 
189 La NFB de Canadá fue fundada por Grierson, como hemos visto. Más detalles en el subepígrafe 1.2.3 

Song of Ceylon (1934) de Basil Wright: la legitimación del ‘tratamiento creativo’ de la realidad. 
190 La cámara desarrollada específicamente para rodar Chronique d’un été fue una liviana Eclair de 16 mm 

sincronizada por cable con una grabadora de sonido Nagra (Feld 2003, p. 8). 
191 « […] he worked with Eclair’s engineers Coutant and Beauviala [ingenieros de Éclair] on a silent, 

lightweight camera that could be handheld and use sync-sound. » (Ferrarini 2017, p. 6). 
192 Véase Henley (2010). 



 

 

 

 

90 

similar por Rouch, el cine-verdad (kino-pravda) no se refería a una verdad absoluta y 

fáctica, como en el direct cinema, sino que era una realidad cinematográfica mostrada por 

la forma peculiar en que lente de la cámara o el cine-ojo (kino-glaz) es capaz de observar 

el mundo. Es decir, a diferencia del direct cinema, Rouch no busca objetivar la realidad 

ni desvelar una verdad oculta, sino que hace una interpretación libre y personal del kino-

pravda vertoviano. En una entrevista en 2003, Robert Drew, exponente de la escuela 

canadiense de la NFB, explica de forma elocuente como veía él las diferencias entre el 

cinéma vérité y el direct cinema: 

 

Me sorprendí [en 1960] al ver a los cineastas de cine de realidad [durante 

la producción de Crónica de un verano] acercándose a la gente por las calles con 

un micrófono (Crónica de un verano). Mi objetivo era capturar la vida real sin 

inmiscuirme en ella. Entre nosotros había una contradicción. No tenía sentido. 

Ellos tenían un cámara, un hombre de sonido, y unos seis más —un total de unas 

ocho personas de personal en las escenas. Era un poco como los Hermanos Marx. 

Mi idea era tener a una o dos personas, discretas, capturando el momento (Zuber 

2004). 

 

En conclusión, la metodología de Jean Rouch con respecto a sus sujetos evoluciona desde 

un cine puramente observacional como en Les maîtres fous (1954), pasando por el cine 

participativo de Moi, un Noir (1958) o Jaguar (1967), hasta su labor pionera en el cinéma 

vérité con Chronique d’un été (1961). Concretamente, con respecto a su metodología 

participativa, considerar a Rouch como padre de la etnoficción contemporánea implica 

comprender que, al retratar los problemas del día a día de sus sujetos, las preocupaciones 

de la juventud africana dando voz a sus sujetos con sus técnicas participativas, Rouch no 

solo se alejó del docudrama taxidérmico de Flaherty o Marshall. Más aún, al incorporar 

a sus sujetos de investigación en el proceso de elaboración creativa del documental, 

Rouch provocó una equiparación con el autor, lo que rebajó la autoridad de la verdad del 

antropólogo, algo todavía más revolucionario si además lo comparamos con las 

concepciones de su coetánea Margaret Mead193. 

Cabe sintetizar que, en definitiva, las concepciones y metodologías de Rouch 

fueron realmente audaces para la antropología de la época, pues no solo invierte las 

 
193 Véase el subepígrafe dedicado a 1.3.1 Character Formation in Different Cultures, filmado por Bateson 

bajo la dirección de Mead, y cuya dirección de montaje corresponde a esta última. 



 

 

 

 

91 

estructuras sobre las que se asienta la etnografía desde Malinowski, redefiniendo los 

elementos esenciales de la relación entre la antropología y sus objetos de investigación, 

sino que además comienza a hacerlo justo a las puertas del estructuralismo de Lévi-

Strauss —que se puede considerar iniciado con su libro Anthropologie structurale (1958). 

Como argumenta Grimshaw: “Al enfatizar la agencia humana de esa forma, atrayendo la 

atención sobre las energías y capacidades para la autodeterminación individual, Rouch 

restó importancia al poder de la sociedad y la historia en moldear las vidas de las 

personas” (2001, p. 106, trad. del a.)194, inaugurando temáticas posmodernas, propias de 

décadas posteriores, como el individuo —además de la crítica poscolonial, los 

movimientos migratorios o el mundo urbano—, sino que también define una forma de 

hacer cine documental que da un vuelco a las epistemologías occidentales de elaboración 

de conocimiento antropológico de una forma brutal y desinhibida. 

 

1.3.3 The Ax Fight (1975) de Asch y Chagnon: el ocaso del modelo 

cientificista 

 

Con la salvedad del cine participativo de Rouch, la mayor parte de la producción 

de cine etnográfico del siglo veinte, al menos hasta los años ochenta, puede ser vista desde 

tres vertientes, o mediante tres funciones interconectadas, aunque de peso variable según 

la película, la etapa de desarrollo del autor, y la época. Por un lado, el cine etnográfico se 

consideró como herramienta encaminada a perseguir el mayor grado posible de 

objetividad (descorporizada) en la representación de la otredad —lo que incluye el cine 

taxidérmico de preservación de culturas en desaparición de Flaherty o Marshall—; por 

otro lado, el cine etnográfico como mera modalidad audiovisual de ilustración de teorías 

antropológicas, obviando así su potencial fenomenológico, esto es, experiencial y 

epistemológico195 —el cine inicial (no participativo) de Rouch, por ejemplo, Les Mâitre 

Fous, podría cumplir ambas funciones; no así su cine participativo posterior que, como 

acabamos de ver, no encajaría en ninguna de las anteriores categorías; y, finalmente, el 

 
194 « By emphasising human agency in this way, focusing attention on the energies and capacities for 

individual self-determination, Rouch downplays the power of society and history in shaping peoples’ lives. 

» (Grimshaw 2001, p. 106). 
195 Véase el epígrafe 5.2 Una perspectiva fenomenológica del cine observacional desde la corporalidad. 



 

 

 

 

92 

cine etnográfico como registro de datos para su análisis posterior que, como hemos visto, 

es el caso de las películas de Mead y Bateson en Bali y Nueva Guinea, así como The Ax 

Fight (1975, 30min) de Tim Asch y Napoleon Chagnon, que cumple las tres funciones 

mencionadas, como veremos en breve. 

Si bien en mayor o menor grado, las tres vertientes —la de objetividad, la 

ilustrativa y la analítica— han permanecido vigentes, de nuevo con la salvedad del cine 

participativo de Rouch, hasta el giro reflexivo de los ochenta, la función analítica del cine 

etnográfico, inaugurada de forma anticipada por Mead y Bateson a principios de los 

cincuenta, tuvo continuidad con la filmografía de Asch y Chagnon, entre los yanomamis 

de la selva amazónica, desde los sesenta hasta finales de los setenta. Por tanto, The Ax 

Fight está producida a caballo entre la madurez y el declive del estructuralismo, cuyo 

“ascenso” se produjo “durante los cincuenta y sesenta”, auspiciado por el trabajo de 

Claude Lévi-Strauss (Marks 1995, p. 341, trad. del a.)196. A principios de los sesenta, 

cuando Asch y Chagnon comienzan su trabajo entre los yanomamis, la antropología 

estaba en pleno apogeo tras las publicaciones de Tristes Trópicos (1955) y Anthropologie 

structurale (1958), de Claude Lévi-Strauss, situación parecida a la de la antropología 

visual que, después de los desarrollos de Rouch y sus colaboradores a principios de los 

sesenta, contaba con una cámara más ligera y sonido sincronizado. Así, la nueva etapa 

estructural de la antropología y, por ende, de su contraparte visual, estaba centrada, casi 

exclusivamente, en encontrar los últimos reductos de indígenas, donde todavía se 

mantuviesen puros de influencias occidentales, como muestrario de una humanidad en un 

estadio primitivo. 

En el caso de la antropología social y/cultural, el modelo estructuralista de Lévi-

Strauss (1908-2009), basado en gran medida en los desarrollos en lingüística del suizo 

Ferdinand de Saussure (1857-1913), vino a sustituir el paradigma funcionalista de 

Malinowski. Mientras el funcionalismo centraba su atención en la función que los 

diferentes fenómenos sociales podían tenía en relación con el funcionamiento de una 

sociedad en su conjunto —lo que permitiría revelar la significatividad de tal fenómeno y 

su significado para esa sociedad—, el estructuralismo, por su parte, tomaba como punto 

de partida teorético una instancia todavía más amplia o, si se quiere, más abstracta o 

 
196 « The ascendance of the structural-functionalist theoretical model during the 1950s and 1960s […]. » 

(Marks 1995, p. 341). 



 

 

 

 

93 

filosófica, la de la estructura del pensamiento que, mediante el lenguaje, da forma o 

determina una determinada cultura. Dicho de otra forma, la premisa de partida del 

estructuralismo es, a grandes rasgos, que los hechos humanos son fenómenos 

susceptibles, al igual que en la lingüística, de formalización y, por tanto, de análisis 

estructural. Esta búsqueda de las condiciones culturales estructurales conllevó que, a 

efectos prácticos, las etnografías se centrasen mucho más que antes en actos más que en 

eventos, en actividades más que en conductas. En palabras de Dan Marks: 

 

Con el tiempo, los principios analíticos en la antropología se desarrollaron 

alejados de la insistencia de Malinowski en comprender la forma en que 

funcionaba la totalidad de una sociedad. Debido a que los análisis antropológicos 

comenzaron a estar cada vez más enfocados en el significado de acciones 

específicas o en la interrelación de secciones discretamente definidas de una 

sociedad, la habilidad para crear y conectar viñetas ilustrativas de la vida nativa 

fue vista cada vez menos como una contribución analítica para la disciplina. 

Similarmente, la aproximación de brocha gorda de Flaherty mediante el cine llegó 

a ser vista en la comunidad antropológica como meramente ilustrativa en lugar de 

analítica (Marks 1995, p. 341, trad. del a.)197. 

 

En el caso de la antropología visual, el estructuralismo se tradujo en el modelo de estudio 

de casos, que había sido empleado previamente, como hemos visto, por Mead y Bateson 

en sus filmaciones en Bali y Nueva Guinea, a finales de los años treinta, en su pionero 

proyecto Balinese Character (1942) —aunque el material fue montado a principios de 

los cincuenta198, aprovechando la consolidación del modelo analítico-estructuralista. El 

modelo de estudio de casos fue afianzado institucionalmente por el antropólogo 

sudafricano Max Gluckman, de la Universidad de Manchester, durante la década de los 

cincuenta (Marks 1995, p. 341). A su vez, cabe destacar que, también en los cincuenta 

Timothy Asch estudió bajo la supervisión de Margaret Mead durante sus estudios de 

 
197 « However, with time, analytical principles in anthropology developed away from Malinowski’s 

insistence on understanding the way in which a whole society functioned. As anthropological analyses 

became increasingly focused on the meaning of particular actions or the interrelatedness of discretely 

defined sections of society, the ability to create and connect illustrative vignettes of native life was seen 

less and less as an analytical contribution to the discipline. Similarly, Flaherty's broad-brush approach in 

cinema came to be seen within the anthropological community as being merely illustrative rather than 

analytical. » (Marks 1995, p. 341). 
198 Véase el subepígrafe 1.3.1 Character Formation in Different Cultures de Mead y Bateson: veinte años 

de cientificismo. 



 

 

 

 

94 

grado en la Universidad de Columbia199, años en los que la corriente antropológica 

mayoritaria “sostenía que toda acción social estaba apoyada y fundamentada por 

estructuras ideológicas y que estas estructuras podían ser extrapoladas a partir del examen 

minucioso de acciones y eventos” (idem, trad. del a.)200. Dado el contexto, no es de 

extrañar que el trabajo etno-cinematográfico de Timothy Asch y Napoleon Chagnon entre 

los yanomamis sea paradigmático del modelo analítico denominado ‘estudio de casos’ 

(case-study). Además, debido a que ‘el cine en la antropología se convirtió en un medio 

para registrar las acciones sociales’ con una precisión y detalle que ‘ningún etnógrafo 

podía igualar’ lo que, unido a los nuevos avances técnicos en los que Rouch anduvo 

inmiscuido a finales de los cincuenta —sonido sincronizado, motores más silenciosos y 

equipos más ligeros, que hemos visto en el anterior subepígrafe— situaron la cámara y el 

cine etnográfico en una nueva posición de reconocimiento institucional que nunca antes 

había ocupado (Marks 1995). 

Cabe destacar, por tanto, que The Ax Fight, como paradigma del modelo de 

estudio de casos, es una película basada en la filmación de un evento concreto. A 

diferencia de filmaciones de tipo más abstracto, que resultan más complejas al requerir 

de más planificación en términos de producción y de montaje, la filmación de un evento 

se adapta muy bien no solo al modelo de referencia de la época, el de estudio de casos, 

sino también a la narrativa cinematográfica clásica, pues los eventos al igual que los 

relatos clásicos suelen estructurarse en términos narrativos y de temporalidad con un 

inicio, un nudo y un desenlace. En otras palabras, la estructura narrativa aristotélica 

parece encontrarse de forma natural en los eventos, lo que permite la representación del 

conocimiento antropológico con un mínimo de intervención a la hora del montaje, lo que 

redunda en las epistemologías y la verosimilitud del conocimiento antropológico. Así, 

mediante las películas de casos prácticos se podía además aplicar una metodología que 

evadía las críticas de ciertos sectores de la antropología, tradicionalmente más 

dogmáticos o intransigentes, con respecto a las estructuras narrativas ficcionales 

impuestas en montaje. Dicho de otra forma, el modelo de estudio de casos, al mantener 

 
199 Margaret Mead, quien presidió la American Anthropological Association (AAA) entre 1960 y 1968, 

tenía una gran influencia al otro lado del Atlántico tenía una agenda positivista con respecto al uso de 

medios audiovisuales en la antropología algo que era compartido por la gran mayoría de la comunidad 

científica en la antropología. 
200 « [They] method held that all social action was underpinned and informed by ideological structures and 

that these structures could be extrapolated from a close examination of actions and events. » (Marks 1995, 

p. 341). 



 

 

 

 

95 

la integridad de las escenas filmadas evitaba aquello que Grierson había denominado 

‘tratamiento creativo de la realidad’201. 

En definitiva, este modelo, al centrarse en un determinado evento o fenómeno en 

cuyas conductas pudieran ser analizadas las razones funcionales, estructurales e 

ideológicas que subyacen al comportamiento, y que este por su naturaleza y la de la 

narrativa clásica, produjo una nueva percepción optimista sobre el cine etnográfico como 

herramienta de la antropología visual, lo que promovió el establecimiento de esta en el 

currículum académico y la creación de los primeros centros de antropología visual en el 

ámbito anglosajón202. Pues bien, este panorama de finales de los cincuenta y principios 

de los sesenta, tan prometedor para el cine etnográfico, choca con la íntima confesión que 

Tim Asch realiza en 1993 en una entrevista con Jay Ruby: mientras Asch estaba montando 

The Ax Fight en 1974 tuvo la sensación de ver ‘cómo se derrumbaba el mundo del 

documental etnográfico delante de sus propios ojos’ (Ruby 1995, p. 28). Si nos atenemos 

a las palabras de Asch, el vuelco a la situación del cine etnográfico, en algo más de una 

década, es sin duda intrigante. 

Para comprender así las transformaciones sufridas por la antropología visual en 

esos diez años, vamos a proceder, sin más preámbulos, a analizar la película que nos 

servirá de hilo conductor. The Ax Fight (1975), proyectada por primera vez en 1976, es 

obra del realizador etnográfico Timothy Asch (1932-1994) en colaboración con el 

antropólogo Napoleon Chagnon (1938-2019), ambos estadounidenses. Chagnon y Asch 

colaboraron en cerca de cuarenta cortos documentales sobre los yanomamis (Saxon 

1994), entre 1968 y 1975, de los cuales hay más de veinte digitalizados en la 

Documentary Educational Resources203. Filmado en 1971, y con un metraje de treinta 

minutos, The Ax Fight destaca entre todos ellos por su complejidad y la resonancia que 

tuvo. Es probablemente la cinta por la que Asch es más conocido, muy a su pesar como 

veremos, y es una de las últimas películas que grabaron juntos Asch y Chagnon. 

 
201 Véase el subepígrafe 1.2.3 The Song of Ceylon (1934) de Basil Wright: la legitimación del ‘tratamiento 

creativo’ de la realidad. 
202 The Film Study Center de la Universidad de Harvard (Boston, MA) fue el primero del mundo en ser 

fundado, en el año 1958, mientras los demás centros, como el Granada Centre for Visual Anthropology de 

la Universidad de Manchester (Reino Unido), en 1987, fueron fundados bastante después, en la década de 

los ochenta. 
203 Documentary Educational Resources fundada en 1968 por el propio Asch y John Kennedy Marshall, 

otro importante cineasta etnográfico conocido por su trabajo en los sesenta con los bosquimanos del 

Kalahari con una metodología de producción parecida a la Flaherty en Nanuk. 



 

 

 

 

96 

La película se estructura en cuatro partes. En la primera parte asistimos, desde un 

punto de vista fijo (cámara en trípode), a una discusión violenta (con machetes) entre dos 

personas de dos clanes distintos, una invitada y la otra anfitriona, y la tensión emocional 

que provoca en un poblado yanomani, con más de 250 habitantes, en la Amazonía 

venezolana. La escena dura diez minutos, en plano secuencia y sin editar204. En la segunda 

parte del documental, Chagnon nos informa acerca de las identidades de los intervinientes 

en el conflicto y sobre sus relaciones de parentesco, mediante la repetición a cámara lenta 

de imágenes de la primera parte. Además, se informa al espectador acerca de la confusión 

inicial que motivó un error de interpretación, por parte de los antropólogos, sobre la causa 

que motiva el inicio de la pelea. En esta parte la locución del antropólogo intenta dejar 

claro al espectador que no estamos ante una pelea fortuita, sino ante una manifestación 

de violencia ritual. En la tercera parte, se nos presentan una serie de diagramas de 

parentesco mientras la voz en off de Chagnon aclara las relaciones entre los intervinientes 

en el conflicto. Y, finalmente, la parte cuatro nos muestra una versión editada de la pelea 

que, en comparación con el material no editado, pretende evidenciar las dificultades que 

tiene el cine antropológico para encontrar la anhelada objetividad con la cámara. 

La disputa que da origen a la filmación surge en el transcurso del segundo día de 

estancia de la expedición antropológica en el poblado, llamado Mishimishimabowei-teri, 

cercana al río Mavaca, en el sur de Venezuela. La disputa grabada surge de forma 

improvisada, sin previo aviso para el equipo de producción compuesto Asch, Chagnon, y 

Creig Johnson como sonidista. En un primer momento la expedición cree que la disputa 

comienza por una cuestión de incesto, pues así lo dice un informante al ser preguntado 

por Chagnon. Sin embargo, no es hasta la noche de ese mismo día cuando Chagnon 

consigue averiguar, mediante otros informantes, que la disputa se había desencadenado 

por una agresión de un hombre de un clan hospedado temporalmente en la aldea (algunos 

de cuyos miembros son antiguos habitantes de la aldea anfitriona), cuando este golpea a 

una mujer del clan anfitrión por negarse a darle un plátano, lo que al parecer solo es el 

último escalón de una tensión latente desde que el clan huésped ha llegado, y quienes se 

niegan a ayudar en ciertas labores comunitarias reclamando, aun así, comida —según 

aclara uno de los intertítulos explicativos de la segunda parte. Las tensiones de parentesco 

 
204 La pelea, o más bien, el conflicto, duró una media hora, según Asch y Chagnon, de los que pudieron 

grabar 10 minutos. Ficha informativa de la película en Documentary Educational Resources: 

https://www.der.org/resources/guides/ax-fight-study-guide.pdf 

https://www.der.org/resources/guides/ax-fight-study-guide.pdf


 

 

 

 

97 

y clanes entre antiguos habitantes del poblado, que en esta ocasión desembocan en esta 

pelea, son dilucidadas por Asch y Chagnon desde una perspectiva causal y normativa, 

propia de los paradigmas reinantes, lo que no hace sino incidir en la crisis epistemológica, 

tanto del texto como de la imagen, que se viene fraguando desde lejos y estallará con las 

críticas posmodernas. Mientras tanto, en los setenta, Asch lo explica así: 

 

Una vez supimos cómo estaban relacionados [en relación con el 

parentesco] podíamos explicar por qué la lucha de machetes había sucedido. […] 

Bueno, teníamos una explicación basada en lo que todavía era aceptado como 

forma estructural-funcionalista. En 1971 era perfectamente válida. Y la teoría de 

la alianza encajaba a la perfección con lo que [en aquella época] sabíamos sobre 

la cultura (Asch citado en Ruby 1995, pp. 25-26, trad. del a.)205. 

 

La teoría de las alianzas había sido testada por Chagnon, quien ya había hecho su tesis 

doctoral entre los yanomamis, y mucho antes de filmar estas escenas estaba ya en la 

certeza de que este tipo de violencia se encontraba de modo estructural en las sociedades 

guerreras primitivas, como la yanomami (Eakin 2013). Es más, Chagnon se hizo conocido 

por sus tesis sociobiológicas206 (que explican conductas sociales en términos evolutivos 

y biológicos) en el estudio de la violencia en las sociedades yanomamis de la Venezuela 

y el Brasil amazónicos (Eakin 2013). En su obra más famosa, Yanomamö, The Fierce 

People (1968), el antropólogo estadounidense razona, desde una perspectiva 

evolucionista, que la violencia ‘inherente y sistémica’ de las sociedades primitivas se 

presenta además como institución ‘ritualizada’ (Eakin 2013). Así, Chagnon sostenía que 

mediante esta violencia ritual los guerreros más fuertes obtenían preeminencia para tener 

más descendencia, tal como defendió en un estudio publicado en 1988, en la revista 

Science, avalado con datos de muestras de sangre y parentesco de cuatro mil indígenas 

que había recopilado desde su primer viaje en 1964 —y que continuó recopilando hasta 

1995 (Eakin 2013.). 

 
205 « Once we knew how they were related we could explain why the ax fight happened. […] Well, we had 

one explanation in what was still an acceptable form-structural-functionalism. In 1971 it was perfectly 

okay. And alliance theory worked out perfectly well with what else we knew about the culture. » (Asch 

citado en Ruby 1995, pp. 25-26). 
206 Chagnon oponía sus teorías sociobiológicas al materialismo imperante que profesaba Martin Harris. De 

hecho, ambos se acaban retando mediante una apuesta para desentrañar la causa de la violencia yanomami. 

Harris sostenía que el asunto podía estar relacionado con la dieta: la escasez en la selva de una proteína 

que, literalmente, sí llevaban los Big Mac (véase Eakin 2013). 



 

 

 

 

98 

Los puntos de vista que Chagnon siempre ha mantenido con respecto a sus sujetos 

de estudio han sido muchas veces puestos en entredicho. Al igual que Malinowski y otros 

antes que él, Chagnon omite en sus etnografías algunos puntos controvertidos como por 

ejemplo que ante las dificultades para recabar información de parentesco y muestras de 

sangre les regalaba machetes y cuchillos, lo que podía tener cierta influencia en la 

violencia estudiada por Chagnon. tal como denunció otro estudioso de los yanomamis, 

Brian Ferguson (Eakin 2013). Por otro lado, y si cabe más importante, según Ferguson, 

la violencia de las sociedades yanomami, lejos de poder naturalizarse como una 

“expresión cultural indígena”, pretendidamente intrínseca y basada en un supuesto 

“aislamiento prístino”, debe entenderse “como producto de situaciones específicas 

históricas” y en el contexto de las “periódicas oleadas de invasiones occidentales durante 

los últimos 350 años”, de forma que la presión creciente sobre las tribus, por parte de 

estados modernos (Venezuela y Brasil) y los intereses por los recursos amazónicos de 

corporaciones multinacionales, habría “incrementado la propensión a la violencia entre 

las gentes de tribus vecinas” (Ferguson 1995, trad. del a.)207. En definitiva, la exageración 

de las características violentas de esta etnia aparece en detrimento de otros muchos rasgos 

que quedan fuera de foco, dando la impresión general de una ferocidad exacerbada, como 

argumenta Jacques Lizot, un antropólogo francés que vivió más de 15 años entre los 

yanomamis: “Los yanomamis son guerreros; pueden ser brutales y crueles, pero también 

delicados, sensibles y cariñosos” (Lizot 1985, pp. xiv-xv, trad. del a.)208. 

Por otro lado, la extensa etnografía que Chagnon lleva a cabo entre los 

yanomamis, y que facilita la producción de The Ax Fight y otros documentales realizados 

junto a Asch, representa de forma paradigmática no ya la dificultad en la traslación y 

traducción de los resultados de las investigaciones entre culturas tan alejadas, sino el 

inevitable sesgo con el que el investigador construye el conocimiento antropológico. De 

forma inversa, Chagnon cuenta una anécdota que refleja la dificultad de los yanomamis 

para comprender al antropólogo: una noche en la que un shabono (aldea de planta circular 

u ovalada) estaba de luto por la muerte de un gran jefe, Chagnon no grabó nada ante la 

 
207 Orig.: « […] far from living in pristine isolation, have been subject to periodic waves of Western 

encroachment for the last 350 years. […] the intensive and bloody conflicts for which some Yanomami are 

known are a product of specific historical situations rather than an expression of the indigenous culture. In 

the Amazon region, as elsewhere, the influence of expanding neighboring state systems has increased the 

propensity for violence among tribal peoples. » (Ferguson 1995). 
208 « The Yanomami are warriors; they can be brutal and cruel, but they can also be delicate, sensitive and 

loving. » (Lizot 1985, pp. xiv-xv). 



 

 

 

 

99 

evidente desazón y el llanto y lamentos de los habitantes de la aldea, por respetar su dolor. 

Cuando se alguien se acercó a su hamaca para preguntarle por qué no estaba molestando 

como hacía con frecuencia, Chagnon respondió que estaba triste. Al difundirse entre la 

tribu su estado emocional la gente lo trató durante el resto de la noche, según Chagnon 

en The Fierce People, con gran deferencia: “Yo estaba hushuo, en un estado de 

desequilibrio emocional, y por fin había empezado a actuar como un ser humano por lo 

que a ello respecta” (Chagnon citado en Eakin 2013, trad. del a.)209. 

Otro ejemplo de dificultades en la interpretación transcultural de motivaciones, 

gestos o comportamientos se da cuando, en la primera parte de la película, en medio de 

la tensión previa a la pelea de machetes, un yanomami traza con un palo una línea en el 

suelo arenoso. Asch había filmado el trazado de esa línea cerrando el ángulo y acercando 

la imagen (es decir, haciendo zoom), en la que creencia de que aquella línea servía para 

delimitar la zona de los luchadores, si bien resultó que no estaba relacionada con la lucha, 

sino que era el tipo de línea que los jóvenes solían dibujar, como tantas otras veces, para 

entretenerse (Ennis y Asch 1975, p. 4). Por otro lado, la inclusión de este plano del trazado 

de la línea en el plano secuencia motivó una discusión entre Chagnon y Asch —la tensión 

entre ambos era latente por sus diferentes posturas antropológicas; más adelante veremos 

otro ejemplo. Mientras Chagnon “sentía que tendría que explicar, continuamente, un 

comportamiento que distraía la atención y no tenía importancia para los yanomamis” 

(idem, trad. del a.)210, Asch prefería no menoscabar la integridad del evento filmado en el 

plano secuencia, y optó por conservar ese plano, lo que irritó a Chagnon. Esta 

discrepancia entre ambos nos sirve para introducir la forma en que evoluciona la postura 

antropológica y epistemológica de Asch con respecto no solo a su metodología 

cinematográfica, sino también a su concepción de la antropología visual. 

Sarah Elder, antigua alumna suya, apunta que Asch, quien había sido educado 

mediante metodologías alternativas211, siempre sostuvo la convicción de que el cine 

etnográfico podía ser no solo un método investigación antropológica, sino también una 

valiosa herramienta pedagógica para enseñar antropología a los estudiantes. Desde su 

 
209 « I was hushuo, in a state of emotional disequilibrium, and had finally begun to act like a human being 

as far as they were concerned. » (Chagnon citado en Eakin 2013). 
210 « […] as he felt he would now have to explain, continually, a behavior which was distracting and had 

no significance to the Yanomamo. » (Ennis y Asch 1975, p. 4). 
211 Tim Asch se educa desde los diez años hasta los catorce internos en un colegio de educación progresiva, 

según los principios de John Dewey (Elder 2001). 



 

 

 

 

100 

puesto como director del Center for Visual Anthropology en la University of South 

California (desde 1984 hasta su muerte en 1994), Asch puso todo su empeño en impulsar 

la antropología visual combinando en sus clases la teoría antropológica con la enseñanza 

de las prácticas del cine etnográfico y su visionado, retroalimentando así ambas vertientes 

—como demuestran los programas de colaboración entre realizadores de cine y 

antropólogos que impulsó (Elder 2001). Para Asch, una de las ventajas del cine 

observacional, si bien amoldado al formato de estudio de casos, era la observación 

minuciosa de la realidad que la cámara permite, en línea con las ideas de Margaret Mead, 

de quien Asch, recordemos, fue alumno durante sus años de estudios de grado en la 

Universidad de Columbia (1955-59)212. En palabras de Elder: 

 

Antes de aventurarse en el trabajo de campo, Asch enseñó a sus estudiantes 

la práctica de la observación, entrenándoles para atender a los detalles, darse 

cuenta, percibir, discernir, de forma que podrían, en última instancia, ver, más allá 

de la evidencia visible, los patrones invisibles de una cultura —más allá de análisis 

culturales previos a su propia interpretación original (Elder 2001, p. 90, trad. del 

a.)213. 

 

Por ello, el modelo de investigación en boga era capturar la mayor cantidad posible de 

metraje y, además de editar películas educativas, se debía almacenar el material bruto 

puesto que, en el futuro, “podría ser utilizado para múltiples modos de investigación no 

atisbados en la época en que el material era filmado” (Sorenson parafraseado en Elder 

2001, p. 90, trad. del a.)214. Así, alineado con los postulados de Mead y de la antropología 

de su época, Asch se dio cuenta, según Elder, que “podía enseñar no solo conceptos 

centrales, sino también enseñar a sus alumnos a ver mejor, a ser observadores más 

perspicaces de la conducta humana” (idem, trad. del a.)215. Los esfuerzos pedagógicos de 

 
212 El modelo de estudio de casos que Mead puso en marcha fue reproducido con éxito por otros como John 

Marshall, quien lo aplicó en sus prácticas cinematográficas y antropológicas, en concreto en la serie de 

películas sobre los bosquimanos de los años cincuenta, muchas de las cuales el propio Tim Asch cortó y 

montó (Elder 2001). 
213 Before they ventured into the field Asch taught his students the practice of observation, training them to 

attend to detail, to notice, to perceive, to discern so that they might eventually see beyond visible evidence 

to the invisible patterns of culture —beyond previous cultural analysis to their own original interpretation. 

(Elder 2001, p. 90). 
214 « […] so that it could be utilized later for multiple modes of research not envisioned at the time of 

filming. » (Sorenson parafraseado en Elder 2001). 
215 « He could teach not only core concepts, but also teach students to see better, to become more insightful 

observers of human behavior. » (Elder 2001, p. 90). 



 

 

 

 

101 

Asch, que siguen siendo ampliamente reconocidos dentro de la disciplina, se 

materializaban no solo en un alto grado de reflexividad cinematográfica, paradigmática 

en The Ax Fight, sino también en la transparencia de Asch con respecto a su labor de 

realización, actividad que consideraba debía quedar al margen de cualquier ego autoral 

sobre el material filmado. En este sentido, Asch incluso inventó un método de proyección 

casero con sonido integrado en la cinta para poder mostrar a sus alumnos material en 

bruto filmado, para decidir, en base a sus comentarios, le montaje final de sus películas. 

A este respecto, su exalumna, la antropóloga Sarah Elder, cuenta lo siguiente: 

 

Para obtener comentarios en profundidad de la película que estuviese 

editando, Tim inventó lo que denominó una imprenta sloptical216 […]. Algo tan 

fácil de hacer hoy día en la edición digital, esta primitiva herramienta le permitió 

esforzarse con respecto a cómo la antropología debía ser visualmente enseñada. 

[…] La sloptical casera era un método barato y sucio de imprimir todos los 

elementos [sonido e imágenes] y así obtener un feedback realista por parte de la 

audiencia. Tim nos preguntaba qué creíamos haber visto; qué no habíamos 

entendido. ¿Qué generalidades culturales se podrían deducir? ¿Quién estaba 

relacionado con quién? ¿Por qué pensábamos que había habido un duelo a 

machete? ¿Cómo debía haber filmado la pelea? ¿Debía dejar audible la voz del 

cineasta? Tim era firme acerca de que una película no debía ser estrenada hasta 

que fuese realmente examinada en clase y reelaborada una y otra vez (Elder 2001, 

p. 96, trad. del a.)217. 

 

Cabe en estos momentos recordar las cuatro partes de la película, diseñadas para 

establecer un diálogo entre ellas en el que no solo se intentó presentar al espectador un 

evento (la pelea), sino también explicarle las causas (en las partes dos y tres, con ayuda 

de diagramas de parentesco) y, por último, mostrar el evento editado (parte cuatro) con 

el objetivo de compararlo con el evento en plano secuencia. Si bien la comparación de la 

parte cuatro pretendía evidenciar la pérdida de objetividad producida por el montaje, el 

 
216 Una ‘sloptical’ consistía en diapositivas, un proyector Bolex suizo, una máquina de escribir, un 

duplicador y un laboratorio local de manejo de cintas de película. (Elder 2001, p. 96). 
217 « In order to get in-depth feedback about whatever film he was editing, Tim invented what he called a 

“sloptical” print […]. Something so easy to do today in digital editing, this primitive editing tool allowed 

him to struggle with how anthropology might be visually taught. […] The homemade sloptical was a cheap 

and dirty method of printing all elements to get realistic audience feedback. Tim would ask us what we 

thought we saw; what we didn’t understand. What cultural generalities could we make? Who was related 

to whom? Why did we think there was an ax fight? How should he have filmed the fight? Should he leave 

in the filmmaker’s voice? He was adamant that a film should not be released until it was really tested in the 

classroom and reworked over and over. » (Elder 2001, p. 96). 



 

 

 

 

102 

resultado en conjunto no hizo sino dejar en evidencia las dificultades para alcanzar el 

ulterior objetivo de conseguir una verdad objetiva a través de la cámara. En otras palabras, 

la importancia que Asch daba a la integridad del plano secuencia evidencia unas 

epistemologías que pretenden colmar las funciones de objetividad y análisis que la 

antropología del modelo de estudio de casos exigía al cine etnográfico. Sin embargo, si 

bien la consideración de la estructura total de la película demuestra, por un lado, 

adherencia a estas funciones, por otro, certifica las dificultades epistemológicas en el 

sentido buscado por la antropología. A la postre, la encomiable vocación pedagógica del 

cine de Asch se convierte a la vez en la tumba del paradigma de cine etnográfico del 

modelo positivista de estudio de casos, modelo del que el propio Asch acaba renegando. 

En efecto, la visión que Asch tenía sobre el cine como herramienta de 

investigación antropológica estaba en continua tensión con los paradigmas dominantes, 

hasta el punto de que Asch reconoce años después que el cine no será finalmente capaz 

de saciar los postulados positivistas sobre la objetividad. Esta tensión entre objetivismo 

y subjetivismo ya estaba presente, si bien de forma latente, durante el trabajo de campo, 

en la colaboración entre Asch y Chagnon, con quien Asch estaba en desacuerdo la mayor 

parte de las veces, no solo en la forma de afrontar las filmaciones sino también con 

respecto a qué grabar218 —la agenda era marcada por Chagnon, quien conseguía la 

financiación. Concretamente, Asch estaba en desacuerdo no solo con el enfoque de 

Chagnon sobre la principal premisa de partida, la supuesta fiereza de los yanomamis, sino 

además con las escenas y motivos a grabar que Chagnon imponía. Sin embargo, no fue 

hasta tiempo después, mientras montaba The Ax Fight, que Asch comenzó a darse cuenta 

de las implicaciones para la disciplina del montaje del filme que estaba llevando a cabo: 

 

Estaba lidiando con un documento de gran realismo y certidumbre. Como 

antropólogos teníamos asumido que podíamos conseguir una precisa traducción y 

representación de una cultura. Era la culminación de mi trabajo con Mead […]. 

Me impliqué en ello bastante ingenuamente con mi entrenamiento en 

antropología, pensando que estaba haciendo una fascinante y verdadera 

traducción o representación de la cultura. Pero al llevar un tercio del camino... 

porque había tenido que verlo tan a menudo, comencé a hastiarme de todo el 

asunto. Quiero decir, casi se convirtió en una broma. Yo no era consciente de 

 
218 Según Craig Johnson, el sonidista, Asch y Chagnon tenían conflictos significativos en el campo de 

trabajo acerca de qué y cómo filmar, pues mientras Chagnon quería seguir un guion, Asch prefería filmar 

interacciones sociales de forma espontánea (Johnson parafraseado en Elder 2001, pp. 101-102). 



 

 

 

 

103 

ninguna crítica postmoderna de la representación (Ruby 1995, p. 28, trad. del 

a.)219. 

 

Ciertamente, a pesar de que algunas voces como las de Barthes, Foucault o Bourdieu 

comenzaron a señalar los límites de los modelos estructuralista, hermenéutico y semiótico 

—con los consiguientes problemas para la representación objetiva del mundo en las 

ciencias sociales, lo que en parte comenzó a menoscabar la confianza en la cámara como 

epistemología para ganar conocimiento verdaderamente objetivo sobre el mundo (Loizos 

1993)— no fue hasta la consolidación de aproximaciones posmodernas a las ciencias 

sociales, las artes y las humanidades, en los ochenta y noventa, que la estructura teorética 

que había soportado los puntos de vista estructuralistas colapsó finalmente (Harvey 

1990). En este sentido, The Ax Fight, calificada por Ruby como una película naíf y, a la 

vez, por su reflexividad, ‘una temprana y brillante expresión de la cinematografía 

etnográfica postmoderna’ (Ruby 1995), supone así uno de los puntos de inflexión más 

reconocibles de la antropología visual en la transición entre los marcos moderno y 

postmoderno de análisis teórico y práctica y representación etnográfica. En palabras de 

Henley: 

 

Al revelar sus propias contradicciones internas, lo que The Ax Fight 

ciertamente hizo fue señalar el final del camino para las filmaciones de evento-

secuencia y, con ello, el final de toda una tradición de documentación basada en 

la filmación de eventos que provenía no solo de Margaret Mead, sino de los inicios 

de las filmaciones etnográficas de finales del siglo diecinueve (Henley 2006a, p. 

37, trad. del a.)220. 

 

En poco más de una década, en el contexto de la crisis de la representación de los ochenta, 

se consolidan institucionalmente nuevas maneras de concebir tanto el cine etnográfico 

 
219 « I was dealing with a document of great realism and certainty. As anthropologists we assumed that we 

could make an accurate translation and representation of culture. It was the culmination of my work with 

Mead […]. I went into this fairly naively with my anthropology training, thinking that I was making a 

fascinating truthful translation or representation of culture. But a third of the way through it...because I had 

had to see it so often, I began to get jaded about the whole thing. I mean it almost became a joke. I wasn’t 

aware of any postmodern critiques of representation. » (Asch citado en Ruby 1995, p. 28). 
220 « […] by revealing its own internal contradictions, what The Ax Fight certainly did do was signal the 

end of the road for event-sequence film-making and with it, an end to the whole tradition of event-based 

documentation film-making that stemmed not just from Margaret Mead, but from the earliest days of 

ethnographic film-making at the end of the nineteenth century. » (Henley 2006a, p. 37). 



 

 

 

 

104 

como sus prácticas. Destacan así dos nuevas modalidades: por un lado, comienza a 

consolidarse la participación directa de los sujetos de investigación en la autoría de las 

películas etnográficas —vía inaugurada por Rouch, como ya sabemos, dos décadas 

antes— y, por otro lado, surge el cine realizado por nativos (native cinema), lo que 

suponía para el antropólogo instruir a las comunidades indígenas en el uso de la cámara, 

las técnicas de montaje y el lenguaje audiovisual, de forma que ellas mismas pudiesen 

decidir qué temas preferían explorar cinematográficamente y así elegir cómo querían ser 

representadas. El propio Asch —en sus entrevistas con Sarah Elder, en 1992 y 1994, año 

de su fallecimiento— toma conciencia de la significación de los cambios producidos en 

la antropología con el paso de los años, y que él empezó a vislumbrar durante el montaje 

de The Ax Fight, cuestiones que atañen principalmente a la legitimidad del antropólogo 

para hablar en nombre del Otro, especialmente en un contexto etnográfico transcultural:  

 

Sabiendo lo que sé ahora, no puedo ir a otra cultura a hacer películas. Es 

un timo. Para mí no está bien. Tengo que hacer películas de mi propia cultura. Es 

la única cosa honesta e igualitaria que puedo hacer en este momento, y si mis 

estudiantes quieren ir a cualquier lugar del mundo, me parece magnífico… [Pero] 

los yanomamis no quieren que hagamos películas sobre ellos. Ellos quieren hacer 

sus propias películas. Desde otra cultura no estamos en posición de hacerlo (Elder 

2001, p. 104, trad. del a.)221. 

 

Las conclusiones a las que Asch llegó no fueron adoptadas, al menos de forma estricta, 

por otros realizadores de la época, como Robert Gardner, quien fundó el Film Study 

Center de Harvard en 1956 (cargo que ocupó hasta 1997), compartiendo así filiación 

institucional con Asch, si bien adscrito a otro centro de investigación de Harvard222. En 

cualquier caso, con el advenimiento de los giros reflexivo, fenomenológico y corporal, y 

 
221 « Knowing what I know now, I can’t go to another culture and make films. It’s a rip-off. For me it’s not 

right. I’ve got to make films of my own culture. It’s the only honest equitable thing to do for me at this 

moment, and if my students want to go anywhere in the world, that’s great… The Yanomami don’t want 

us to make films of them. They want to make their own films. We’re not in any position from another 

culture to do that. » (Elder 2001, p. 104). 
222 En 1959 Asch fue recomendado por Mead, como montador, a Gardner y John Marshall, quienes estaban 

en el Harvard Peabody Museum trabajando en las películas de Marshall sobre los bosquimanos de Namibia. 

Gardner tuvo encontronazos con John Marshall a causa del enfoque sobre las películas bosquimanas y 

acabó por abandonar el proyecto para realizar sus propias películas, entre ellas Dead Birds (1964) y Forest 

of Bliss (1986), mientras que Asch fue escogido como el editor y montador de las películas de Marshall en 

Namibia (Elder 2001). 



 

 

 

 

105 

posteriormente, el sensorial, entre mediados de los ochenta y finales de los noventa223, 

Robert Gardner impulsa estos giros desde Harvard con la realización de Forest of Bliss 

(1986), película que marca el advenimiento de concepciones corporales y sensoriales en 

la antropología visual, y que analizaremos junto a Leviathan (2012) de Lucien Taylor y 

Véréna Paravel que, también desde Harvard (desde el Sensory Ethnography Lab que 

Taylor funda en 2006), representa uno de los experimentos etno-fílmicos más audaces y 

controvertidos de las últimas dos décadas. 

 

1.4 La convivencia postmoderna entre el método artístico-

experiencial y el científico 

 

1.4.1 Forest of Bliss (1986) de Gardner y Leviathan (2012) de Taylor 

y Paravel 

 

Forest of Bliss (1986, 90min) marca el advenimiento de la postmodernidad en la 

antropología visual, que a partir de este momento comienza a tener algo de antropología 

sensorial y, tal vez, incluso de fenomenología. Es por tanto una película compleja, que 

merece un cuidadoso análisis, e incluso, como argumentaremos, una postura filosófica 

congruente para valorarla en su justa medida. Al igual que el cine colaborativo de Rouch, 

Forest of Bliss marca un nuevo rumbo para la antropología visual, un camino en el que la 

documentación audiovisual de la realidad, largamente enclaustrada en el marco 

cientificista y, por tanto, enfocada principalmente hacia lo probatorio y lo analítico, pasa 

a ser considerada en su vertiente sensorial, corporal y experiencial o, en una palabra, 

sensible, como veremos224. 

Antes de analizar la película, cabe también una pequeña mención a la evolución 

de los enfoques que Gardner sostiene a lo largo de su carrera. Sus primeros trabajos 

surgen en tiempos de una academia que todavía tiene gran confianza en los registros 

 
223 Véase el subepígrafe 3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico. 
224 Véase el subepígrafe 4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la antropología 

modal. 



 

 

 

 

106 

audiovisuales como documentos objetivos de conducta humana —Asch buscó durante 

casi treinta años la forma en la que esa supuesta objetividad se puede alcanzar— los 

cuales sirven para explicar con posterioridad la cultura o la sociedad (Loizos 1993). En 

aquella época, el propio Gardner concebía el ojo cinematográfico como “directo y no 

ambiguo” (Gardner citado en Ruby 1991, p. 5), y así sus películas entre los cincuenta y 

los sesenta están ampliamente consideradas como una valiosa contribución al 

conocimiento antropológico (Ruby 1991). En todo caso, tanto Forest of Bliss (1986) 

como Dead Birds (1964), tienen una fuerte carga autoral debido a los métodos de Gardner 

tanto en el campo de trabajo como en la sala de edición, lo que generó fuerte controversia 

en una década en la que la reflexividad —acerca de la legitimidad de los discursos 

antropológicos y la deconstrucción de significados— estaba a la orden del día. 

En efecto, Forest of Bliss fue estrenada el mismo año que se publica Writting 

Culture (1986), de Clifford y Marcus, libro que atestigua la duda se ha instalado en la 

disciplina, concretamente, acerca de la forma en que se generar conocimiento 

antropológico mediante el conocimiento descriptivo propio del texto etnográfico, cuyas 

“fundamentos epistemológicos han sido sacudidos por una pérdida general de fe en los 

relatos recibidos sobre la naturaleza de la representación, etnográfica u otra, en el lado 

del Ser Aquí” (Geertz 1988, 135, trad. del a.)225. Pues bien, el cine de Gardner no solo 

entraña una gran carga autoral, sino que además no elude la representación transcultural 

—conclusión a la que Asch había llegado, poco antes de que se hiciese patente la crisis 

de la representación en la década de los ochenta. En todo caso, si bien Dead Birds supone 

una obra maestra en términos estéticos, no deja de poder ser considerada una película al 

uso y costumbre de las grandes narrativas aristotélicas, que Asch criticaba en los sesenta 

y setenta por el despilfarro de cinta, “inquiriendo a sus alumnos sobre cuántas cortos de 

secuencia-actividad Gardner podría haber filmado” —a su vez, Asch “admiraba la 

estética del trabajo de cámara de Gardner” y pedía a sus alumnos que se “fijasen en los 

encuadres y la composición” (Elder 2001, p. 95, trad. del a.)226. Sin embargo, Forest of 

Bliss es una película que supone una innovación no solo en términos de representación, 

 
225 « […] its epistemological foundations have been shaken by a general loss of faith in received stories 

about the nature of representation, ethnographic or any other, on the Being Here side. » (Geertz 1988, p. 

135). 
226 « He had us figure out how many short sequence activity films Gardner might have made […]. At the 

same time Tim very much admired the aesthetics in Gardner's camera work and had us scrutinize his 

framing and composition. » (Elder 2001, p. 95). 



 

 

 

 

107 

sino también de experiencia cinematográfica mediante la experiencia existencial, pues 

condensa (e incluso anticipa) los giros sensorial y corporal. En otras palabras, si bien en 

el contexto de la diversificación de paradigmas de los ochenta y noventa, Forest of Bliss 

no se aviene a evitar representaciones transculturales o siquiera reflexionar sobre la 

legitimidad del antropólogo, sí promueve innovaciones importantes en cuanto al potencial 

epistemológico y fenomenológico del cine etnográfico, concretamente, en lo relativo a la 

evocación de la corporalidad, la sensorialidad y la ritmicidad de la experiencia. 

Una vez hecha esta introducción, podemos proceder a una breve descripción de la 

narrativa y estructura fílmica, lo que nos permitirá establecer una base sobre la que 

profundizar en la valoración de Forest of Bliss. La película, de noventa minutos de 

duración, transcurre en la ciudad sagrada de Varanasi (Benarés), en la India, a orillas del 

río Ganges, curso en el que los cuerpos de fallecidos pueden interrumpir el ciclo de 

reencarnaciones y alcanzar el moksha o liberación espiritual, según la tradición hinduista 

(Mishra 2013). La compleja red de oficios envueltas en torno a la industria de la muerte 

en Benarés es mostrada por Gardner mediante tres personajes (un sanador, un Dom 

Raja227, y un sacerdote) que se dedican cada uno a un oficio relacionado, directa o 

indirectamente, con la industria de la cremación, y a quienes seguimos en su día a día. La 

película, grabada en un estilo marcadamente observacional228, está compuesta 

principalmente por planos de bastante duración para los estándares de la época, la mayoría 

filmados con lentes de distancia focal corta y media, es decir, respectivamente, con lentes 

de ángulo de visión angular (entre 84º y 64º) y normal (estándar, equivalente a un ángulo 

de visión de 45º), brindando al espectador una gran cercanía con la corporalidad de los 

sujetos, lo que combinado con el uso, si bien menos frecuente, de distancias focales largas 

(ángulos de visión más estrechos), crea una rica sintaxis visual. 

Por otro lado, Gardner filmó escenas y planos controvertidos para la sensibilidad 

occidental, de los cuales los más memorables son, probablemente, dos: la escena en que 

unos perros atacan a otro, al inicio de la película229, y el plano de un cadáver flotando en 

 
227 Un Dom Raja es el más rico y poderoso representante de una casta de Intocables que atienden a los 

funerales y se encargan de construir y supervisar las piras funerarias (Parry 1988, p. 5). 
228 Para ver qué principios de estilo definen el cine observacional, véase el capítulo dedicado a metodología, 

el epígrafe 5.3. 
229 Escena seguida un intertítulo que muestra un verso del Nobel irlandés William Butler Yeats (1865-

1939): “Everything in the world is eater or eaten, the seed is food and the fire is eater”; trad.: ‘Todo en el 

mundo es comensal o comido, la simiente es comida y el fuego es comensal’. 



 

 

 

 

108 

el Ganges, ambos planos entremezclados en determinados momentos por planos de los 

personajes. Es esta yuxtaposición de diferentes escenas, cada una perteneciente a 

diferentes lugares, actividades, sujetos, objetos y elementos de la ciudad, lo que crea una 

compleja estructura narrativa y una interesante red de procesos en marcha. Así, a pesar 

de que la narración sigue alternativamente a los tres personajes sin orden aparente, al 

acabar la película se intuyen, pretendidamente —puesto que la película se inicia al 

amanecer y termina en el siguiente amanecer—, los ritmos cíclicos de la vida diaria no 

solo de estos tres habitantes de Benarés, sino también de la ciudad que vive a través del 

Ganges. 

A pesar de que la realización de cámara, el diseño de sonido y el montaje han sido 

ampliamente reconocidos por su maestría (Henley 2007), la mayor parte de la crítica 

antropológica mostró rechazo, primero, por el sesgo subjetivista del Gardner; segundo, 

porque la película es difícilmente legible, como texto antropológico, a causa de la 

ambigüedad de significados representados y la ausencia de subtítulos; y, tercero, porque, 

en cualquier caso, la obra presenta una explicación muy parcial de la industria de la 

muerte de Benarés (Parry 1988; Moore 1988). Concretamente, Parry, antropólogo de 

reconocida experiencia en la India y con años de trabajo de campo etnográfico en 

Benarés, critica que, entre los tres personajes principales, solo uno, el Dom Raja, está 

directamente relacionado con la industria de la cremación, habiendo muchos más oficios 

relacionados que no reciben tratamiento en la película (Parry 1988, p. 5). Además, Parry 

argumenta que, si el objetivo central de la película es mostrar la industria de la muerte en 

relación con la ciudad, ‘¿por qué los bonitos planos de barcos transportando arena o la 

construcción y cuál es la significación del ritual de botadura de uno de esos barcos?’, 

siendo que ambos elementos están relacionados de forma indirecta con la industria de la 

muerte, y ‘dado que muchos otros aspectos que sí están directamente relacionados’, y que 

no se han mostrado, serían potencialmente más interesantes (ibid., 4, trad. del a.)230. 

Con respecto al montaje, Parry advierte, por un lado, que el templo que da al 

Ganges en el que comienza y finaliza la película está bastante alejado de los dos centros 

 
230 Orig.: « In a film about death in Benares, why the lovingly rendered shots of the boats transporting sand; 

and what is the significance of the elaborate ritual inaugurating a new boat before it is launched? True, the 

ritual takes place on one of the two cremation grounds, that most of the sand is unloaded at the other, and 

that the pictures are “atmospheric”. But if the subject is the city's association with death, the inclusion of 

such sequences seems hard to justify when one considers all that has been left out. » (Parry 1988, p. 4). 



 

 

 

 

109 

de cremación (ghats) que constituyen los espacios más comunes de la película y, sin 

embargo, en la forma de grabar y en el montaje parece que los tres son casi adyacentes 

(Parry 1988, p. 4). Por otro lado, también en relación con el montaje, Parry asegura que, 

durante el transcurso del día representado en la película, se ven “más cuerpos hinchados 

flotando en planos detalle a través de la pantalla de los que yo pude ver en un mes” (idem, 

trad. del a.)231. Finalmente, debido a la complejidad de significados de las innumerables 

prácticas del hinduismo, Parry insiste en reclamar ciertos aspectos informativos con 

respecto a “la existencia de estos rituales y la sugerencia de sus propósitos”, lo que “habría 

hecho mucho para modificar la incesante crudeza de la visión de Gardner”, si bien admite 

que “sería difícil filmar tales secuencias de forma que visualmente fuesen tan 

sensacionales” (ibid., 5, trad. del a.)232. En definitiva, Parry describe la película como 

“resueltamente desequilibrada” y “problemáticamente parcial” (idem, trad. del a.)233. 

Así, debido a que Gardner no asimiló ninguno de los estándares de objetividad de 

la época para la elaboración de conocimiento antropológico, algunos antropólogos y 

comentaristas anclados en el positivismo argumentaron que la película debía descartarse 

como etnográfica o antropológica (Henley 2007, p. 34). En efecto, Gardner no solo no se 

amoldó a la explicitación de significados exigida por la antropología de su época, sino 

que empleó abiertamente recursos estéticos y artísticos para evocar significados más allá 

de los significantes, posición considerada obtusa para muchos de sus colegas. De hecho, 

los recursos cinematográficos que Gardner solía emplear, más propios de la poesía visual 

que del método científico, si bien fueron redoblados en Forest of Bliss, formaban parte 

de la aproximación de Gardner al cine etnográfico desde sus trabajos previos. Por 

ejemplo, en relación con Dead Birds, película que se decidió mostrar a color por motivos 

comerciales, Gardner defiende su preferencia por el blanco y negro, en relación con la 

escena inicial que muestra a color, mediante un barrido con focal larga y desde punto de 

vista muy elevado, el elegante vuelo de una gran ave de alas anaranjadas sobre las copas 

de los árboles, argumentando su postura de la siguiente forma: 

 
231 Orig.: « During his ‘day’ in the life of the ghats, more bloated corpses float in close-up across the screen 

than I was ever to see in a month. » (Parry 1988, p. 4). 
232 « Some acknowledgment of the existence of these rituals and suggestion of their purpose might have 

done much to modify the unremitting bleakness of Gardner’s vision, though I would certainly concede that 

it would be hard to make such sequences so visually sensational. » (Parry 1988, p. 5). 
233 Orig.: « […] it can only be described as determinedly lop-sided. […] for as seen as a film about the 

ghats —or Benares in general— it would be even more problematically partial”. » (Parry 1988, p. 5). 



 

 

 

 

110 

 

Para mí, ese pájaro en blanco y negro es mucho más pájaro que en color. 

Su vuelo era mucho más vuelo. Verlo de manera más realista en color no hizo que 

el pájaro cobrase más vida, sobrecargó al pájaro con datos que eran irrelevantes 

para su ‘pajareidad’ [birdness] (Gardner citado en Henley 2007, p. 36, trad. del 

a.)234. 

 

Debido a esta manera de entender el cine etnográfico, Henley concede que Forest of Bliss 

“representa un desafío para todo antropólogo interesado en usar medios visuales para 

representar la experiencia humana” (Henley 2007, p. 34, trad. del a.)235. Tal vez 

precisamente por ello, y por el hecho de que, en base a su experiencia como profesor en 

Mánchester, Henley admite que las películas de Gardner “continúan cautivando a 

sucesivas generaciones de estudiantes”, merece un análisis sensible más allá de su 

supuesta ilegibilidad como texto antropológico (idem, trad. del a.)236. En este sentido, a 

pesar de que Forest of Bliss se muestra ilegible según los estándares positivistas, algo 

inaceptable para aquellos “profesores que guardan la sagrada llama de la rectitud 

antropológica y podrían declarar la excomunión” de Gardner (idem, trad. del a.)237, 

Henley propone aplicar una lectura atenta y sensible por medio de la semiótica. De esta 

forma, Henley nos invita a leer la película a través de la complejidad de significantes 

simbólicos e icónicos creados por su intrincado montaje, lo que es perfectamente 

compatible con concebir la película como vivida, es decir, como una experiencia corporal 

en sí misma. Por ahora veamos el simbolismo presente en las escenas filmadas en Forest 

of Bliss y expresadas mediante un montaje que demanda especial atención e implicación 

por parte del espectador, ya que no hay narración de voz en off —cuestión que también 

ha sido criticado porque habría aclarado muchos significados pretendidos por Gardner 

con la película (Moore 1988). 

 
234 « […] for me, that bird is much more a bird in black and white than it was in color. It’s that flight was 

much more flight. To see it in some more life-like way in color did not enliven the bird, it burdened the 

bird with data that was irrelevant to its birdness. » (Henley 2007, p. 36). 
235 « The films of Robert Gardner represent a challenge to all anthropologists interested in using visual 

media to represent human experience. » (Henley 2007, p. 36). 
236 « […] in my experience his films continue to enchant successive generations of students. » (Henley 

2007, p. 34). 
237 « Professors guarding the sacred flame of anthropological rectitude may declare their excommunication 

[…]. » (Henley 2007, p. 36). 



 

 

 

 

111 

El estilo de montaje empleado por Gardner es similar al ‘clásico montaje de la 

escuela rusa’, cuyo “objetivo es generar, mediante la yuxtaposición de dos o más planos, 

significados que van más allá de la simple suma de sus partes (Henley 2007, p. 36, trad. 

del a.)238. Sin embargo, a diferencia de este, “típicamente basado en una secuencia de 

planos breves, a menudo autoconscientes y de carácter no realista”, en Forest of Bliss la 

mayor parte del montaje está “compuesto de planos estilísticamente realistas, a menudo 

de duraciones relativamente largas” (idem, trad. del a.)239. Así, la yuxtaposición de sonido 

diegético y extradiegético —en algunos casos enfatizados mediante niveles de ganancia 

más altos de lo habitual— sobre las escenas de rituales cargados de simbolismo, sobre 

los procesos mortuorios y los planos de sus elementos propios, así como el uso de 

metáforas visuales contrapuestas —por ejemplo, el cielo y el río, el día y la noche, los 

ghats y las imágenes de la otra margen del río son metáforas de algunas de las creencias 

fundamentales que estructuran el hinduismo, como el ciclo de la vida y la muerte (Henley 

2007)—, entreverado con la perspectiva antropocéntrica representada por los puntos de 

vista de los tres personajes, todo ello parece sumergir al espectador en un mundo caótico 

y a primera vista incomprensible. Para comprender esos significados, Henley da algunas 

claves. 

 Para empezar, en una entrevista escrita que acompaña al DVD de Forest of Bliss, 

“Gardner describe cómo buscó imponer cierto orden en las ‘infinitas posibilidades de 

confusión’ que Benarés representaba para él” (Gardner citado en Henley 2007, p. 38, trad. 

del a.)240. Así, mediante ciertos particulares que le sirvieron de anclaje241 —como las 

flores, la arena, los excrementos, las escaleras, la madera o los animales de la ciudad—, 

y cuya carga de significación Gardner vislumbró intuitivamente durante la filmación y 

posteriormente perfiló mediante el montaje, Gardner realizó una interpretación del 

hinduismo aceptada en su época por algunos sociólogos indios, como Radihka Chopra 

(idem). En relación con los principios centrales de la escatología hinduista, “Chopra, 

 
238 « It is more akin to the classical “Russian” montage, in which the aim is to generate, from the 

juxtaposition of two or more shots, a meaning that goes beyond the sum of the parts. » (Henley 2007, p. 

36). 
239 « But whereas classical Russian montage was typically based on a sequence of brief shots, often self-

consciously nonrealist in character, in Gardner's films these montages are typically composed of 

stylistically realist shots, often of relatively long duration. » (Henley 2007, p. 36). 
240 « Gardner describes how he sought to impose some order on the “endless possibilities for confusion” 

that Benares represented for him. » (Gardner citado en Henley 2007, p. 38). 
241 Véase MacDougall (1998), en el epígrafe 5.1, para una elaboración no extensiva acerca de las relaciones 

del cine y el texto con lo concreto (o particular) y lo general. 



 

 

 

 

112 

quien hizo una reseña de la película”, expuso que “la idea de que la vida es a la muerte lo 

que la creación es a la destrucción”, y que, “incluso a pesar de ser opuestas, estas 

oposiciones binarias están conectas una a la otra cíclicamente”, de forma que “lejos de 

mantenerse separadas en la vida diaria, coexisten en un estado de constante 

interpenetración de una con otra” (Chopra parafraseada en Henley 2007, p. 38, trad. del 

a.)242. Pues bien, esta “dialéctica filosófica” es transferida por Gardner a la pantalla 

mediante la “yuxtaposición recurrente de opuestos simbólicos materiales” (idem, trad. del 

a.)243. Henley describe estos elementos, en su interrelación como pares binarios opuestos, 

de la siguiente forma: 

 

Perros gruñendo, carroñeros de basura en las alcantarillas de la ciudad, 

roedores de cadáveres, y como tales, símbolos de polución extrema así como de 

los límites entre lo humano y lo animal y, más allá, entre la vida y la muerte, [estos 

elementos] se encuentran opuestos a la bonitas y luminosas caléndulas, recogidas 

en la apacible campiña y usadas como marcadores rituales de transición, 

adornando imágenes de deidades en el umbral de lo humano y lo divino, [o] un 

nuevo barco bendecido a punto de ser botado, así como [caléndulas adornando] 

nuevos cadáveres, nuevos bebés recién nacidos, e incluso el cuello de un joven 

cachorro (Henley 2007, p. 38, trad. del a.)244. 

 

De forma similar, y por poner un segundo ejemplo, Gardner elabora otra alegoría sobre 

la vida y la muerte mediante las cometas con las que juegan los niños a orillas del Ganges. 

Así, al principio de la película, poco después del amanecer, “un joven muchacho, al 

intentar lanzar su cometa, también está de alguna manera levantando el sol”, mientras que 

cerca del final de la película, durante el atardecer, se muestra un plano en el que se ve al 

fondo cómo “dos de esas cometas caen al río […] justo en el momento en el que el cadáver 

 
242 Orig.: « Central to this eschatology, as expounded by the Indian sociologist Radihka Chopra, who 

reviewed the film, is the idea that life is to death as creation is to destruction but that, even while being 

opposed, these binary oppositions are connected to one another cyclically. Far from being kept apart in 

everyday life, they exist side by side in a state of constant interpenetration with one another. » (Henley 

2007, p. 38). 
243 Orig.: « In Forest of Bliss, this highly philosophical dialectic is played out by the recurrent juxtaposition 

of material symbolic opposites. » Henley 2007, p. 38). 
244 « Thus, the snarling dogs, scavengers of filth in the urban gutters, gnawers of human corpses, and, as 

such, symbols of extreme pollution as well as of the boundaries between human and animal and, beyond 

that, between life and death, are opposed to the beautiful and bright marigolds, gathered in the peaceful 

countryside and used as ritual markers of transition, adorning images of deities at the threshold of the human 

and the divine, a newly blessed boat about to be launched, as well as newly dead corpses, newly born 

babies, and even the neck of a young puppy. » (Henley 2007, p. 38). 



 

 

 

 

113 

de un niño está siendo trasladado al río” (Henley 2007, p. 38, trad. del a.)245. Pues bien, 

esta sensibilidad del cineasta para reconocer intuitivamente el simbolismo de la vida 

filmada y, en consecuencia, haberse posicionado de forma que pudiese incluir, en primer 

plano, la entrega del cuerpo del muchacho al río, mientras en segundo plano tiene la suerte 

de captar cómo unas cometas se precipitan al agua, es una forma de relacionarse con la 

realidad llamada ‘talento artístico’ y que, denostada en las aproximaciones visuales 

antropológicas de la mayor parte del siglo veinte, el antropólogo de la corporalidad 

François Laplantine (2014) veremos que denomina ‘pensamiento sensible’. 

 Estas oposiciones simbólicas no solo son ofrecidas mediante el montaje sino 

también mediante otros recursos propios del lenguaje cinematográfico como el encuadre. 

Así, el río es representado mediante “la relación horizontal entre aguas arriba y aguas 

abajo”, y el movimiento de los barcos con respecto al encuadre se da, “al principio, de 

izquierda a derecha, mientras que al final, se mueven en la dirección opuesta” (Henley 

2007, p. 39, trad. del a)246; y más aún, Michael Oppitz, en una reseña de la época, 

“también observó que los barcos que vemos al inicio de la película salen de la bruma y 

toman forma gradualmente, mientras que el barco de la escena final va quedando envuelto 

en esta niebla antes de desaparecer en el vacío”, lo que puede ser interpretado, 

respectivamente, como “movimiento hacia la vida” y “movimiento hacia fuera de la vida” 

(Oppitz parafraseado en Henley 2007, p. 39, trad. del a.)247. 

En cuanto al diseño de sonido de la película, Gardner colaboró en postproducción 

con Michel Chalafour, fase en la que se manipuló el sonido de varias formas, casi todas 

con el objetivo de realzar las metáforas visuales relacionadas con los memento mori 

representados, es decir, con la idea de “sugerir que incluso en la vida, uno está rodeado, 

sino por la muerte en sí, al menos por el peligro o el sufrimiento potencialmente fatales” 

 
245 Orig.: « In the striking montage of shots with which the film begins, it is suggested, by editorial 

juxtaposition, that a young boy, in seeking to launch his kite, is also somehow pulling up the sun. Much 

later in the film, shortly before dusk, two of these kites happen to fall down into the river in the background 

of a shot just at the moment that a child’s corpse is being committed to the river. » (Henley 2007, p. 38). 
246 Orig.: « Equally important is the horizontal relationship between upstream and downstream, as manifest 

in the movement of boats through the frame of the film: at the very beginning, they move from left to right, 

while at the very end, they move in the opposite direction. » (Henley 2007, p. 39). 
247 Orig.: « This was noted by Michael Oppitz in an early review, but this was not all: he also observed that 

the boats that we see at the beginning of the film come out of a haze and gradually take shape, while the 

boat in the final scene gets wrapped up again in this haze before it disappears into the void. Oppitz concludes 

that “the former may be taken as movements into life and the later ones as movements out of life”. » (Oppitz 

parafraseado en Henley 2007, p. 39). 



 

 

 

 

114 

(Henley 2007, p. 40, trad. del a.)248. Entre las manipulaciones de sonido llevadas a cabo 

tres destacan principalmente: uno, realzar y aumentar el propio sonido diegético filmado 

sincronizadamente; dos, emplear sonido extradiegético, es decir, ajeno a la filmación y, 

tres, emplear sonido grabado durante la filmación en planos diferentes a los originales, es 

decir, de forma intradiegética. 

Ejemplo de lo primero es el sonido aumentado de exhalación que produce un 

constructor de camillas-féretro de bambú al fumar un cigarro en un descanso, lo que, 

combinado con la escena siguiente —“un plano de un hombre dormido en una pila de 

palos de bambú de los que las camillas-féretro están hechas”— pretende evocar, según el 

propio Gardner, “la expiración final de una persona muriendo”, a pesar de que en ese 

momento el espectador medio todavía no conozca el uso final de tales camillas de bambú 

(Gardner parafraseado en Henley 2007, p. 40, trad. del a.)249. Como ejemplo 

extradiegético, también aumentado, está el memorable sonido de las pisadas del perro de 

la escena inicial de la película, probablemente añadido con técnicas de foley grabado en 

estudio, que por su textura ‘crujiente, casi percusiva, presagia de forma amenazante la 

pelea de perros’ que está por llegar (ibid., 41). Finalmente, ejemplo intradiegético, son 

los recurrentes sonidos de campanillas o de cortar madera que Gardner y Chalafour 

colocan tanto de forma sincronizada como no sincronizada, es decir, sobre imágenes que 

no corresponden a actividades que generarían tales sonidos, significando, 

respectivamente, o bien ‘el anuncio de una muerte’ o ‘simples campanillas litúrgicas’, y 

de nuevo como ‘memento mori’ (idem). 

Por tanto, para algunos, como Loizos (1993) y Henley (2007), lejos de buscar 

opacidad o meramente querer exhibir talento artístico, Forest of Bliss debe comprenderse 

como una invitación para que el espectador receptivo se deje llevar por las evocaciones, 

contradicciones y yuxtaposiciones de cuerpos, sonidos, ritmos, olores y sensaciones 

evocados. Al contrario de lo argumentado por Ruby (1991), la película no busca 

solamente mitificar o exotizar la India —aunque es algo que probablemente suceda, si 

 
248 Orig.: « […] the primary metaphorical purpose is almost always to provide an aural complement to the 

many visual memento mori. The combined effect is to suggest that even in life, one is surrounded, if not 

by death itself, then at least by potentially fatal suffering or menace. » (Henley 2007, p. 40). 
249 « […] Gardner explains, in order to suggest the final expiration of a dying person. Although we do not 

quite know at this stage of the film what the purpose of these ladderlike artifacts might be, it is possible 

that we have an inkling, in which case the exhalation might mean something to us. If so, we might also be 

disposed to discern another memento mori in the immediately following shot of a man asleep on a pile of 

the bamboo poles from which the biers are made. » (Gardner parafraseado en Henley 2007, p. 40). 



 

 

 

 

115 

bien no era el objetivo que Gardner se proponía de antemano—, sino transportar al 

espectador occidental a realidades que tienen formas corporizadas de percibir y sentir 

diferentes a las occidentales.  

Por otro lado, cabe destacar algunas consideraciones más que son valiosas para la 

recepción de Forest of Bliss y que se pueden aplicar también a otras representaciones 

transcultural de la otredad en cualquier tipo de cine etnográfico. Las imágenes de esta 

película, así como de otras cintas etnográficas, con cadáveres flotando, aguas insalubres, 

muerte, miseria y mugre, pueden ocasionar perturbación en la audiencia occidental. Por 

ello, Parry (1988) argumentaba que solo un espectador con el suficiente conocimiento 

sobre la cultura representada puede ser capaz de recibir esa información audiovisual sin 

caer en sus propios prejuicios culturales. Sin embargo, aunque esto pueda ser verdad hasta 

cierto punto, el conocimiento de fondo no implica necesariamente una lectura acertada, 

como demuestran Henley (2007) y Loizos (1993) en relación con las críticas de Parry 

(1988) y Moore (1988). Esto no significa que el cineasta etnográfico no deba tener en 

consideración los aspectos morales o éticos de su trabajo al representar al otro, sino más 

bien tener en consideración la sugerencia retórica de Lucien Taylor, quien se pregunta 

“¿qué es la estética sino la expresión de la ética de un cineasta?” (Taylor 1998, p. 12, trad. 

del a.)250 —cabría añadir además que, incluso teniendo en cuenta las críticas, el autor 

nunca tiene el control total acerca de cómo será recibida e interpretada su película. Así, 

parece que el aparentemente insuperable problema de la representación del otro en el cine 

etnográfico no puede ser resuelto mediante la normativización metodológica, sino tal vez 

aplicando nuestra propia sensibilidad y capacidad de imaginar y ponerse en la piel del 

otro para empatizar con su experiencia, pues como el propio Gardner defendía “crear un 

relato visual cuidadoso y sensible de una sociedad desconocida fue justificación 

suficiente en sí misma” (Gardner citado en Ruby 1991, p. 5, trad. del a.)251. 

Ahora bien, debe reconocerse a su vez que la aproximación de Gardner al cine 

observacional es inusual por ser excéntricamente personal. En el cine observacional 

practicado por otros antropólogos visuales de reconocido prestigio como David 

MacDougall, quien admite que si bien “la subjetividad es el medio mediante el que uno 

 
250 « […] what are aesthetics if not an expression of a filmmaker’s ethics? » (Taylor 1998, p. 12). 
251 « […] creating a careful and sensitive visual account of an unknown society was ample justification in 

itself. » (Gardner citado en Ruby 1991, p. 5). 



 

 

 

 

116 

se implica en el mundo y, por tanto, necesariamente integral a todo acto de 

representación”, el antropólogo visual debe adoptar una ‘postura de humildad’ y 

“reconocer que la historia que los sujetos pueden querer contar acerca de su mundo puede 

ser bastante diferente y también más valorable que la historia que el cineasta tiene en 

mente” (MacDougall parafraseado en Henley 2007, p. 52, trad. del a.)252. Por ello, Henley 

defiende que “hacer cine observacional, al menos en la variante participativa, típicamente 

consiste en un proceso de diálogo y colaboración con los sujetos”, lo que implica que el 

hilo narrativo es conducido por las interpretaciones, normalmente de forma verbal y 

sincronizada con la acción filmada, que los sujetos hacen de su experiencia del mundo y 

cuyas explicaciones ofrecen el principal marco de ‘exégesis’ interpretativa (ibid., 52-53, 

trad. del a.)253. 

De esta forma, el cine observacional suele implicar alguna forma de participación 

y/o colaboración entre los sujetos filmados y el antropólogo visual, que se traduce, en 

definitiva, en que el “significado de la experiencia del mundo del sujeto, para los propios 

sujetos, es típicamente el principal foco de interés de una película observacional” (Henley 

2007, p. 53, trad. del a.)254. En este sentido, si bien es cierto que la forma en que Gardner 

se aproxima a la representación transcultural “está más cerca del artista que del 

antropólogo cultural o social convencional”, lo que sin duda genera dudas legítimas sobre 

la ‘precisión etnográfica’ con respecto a la complejidad cultural y simbólica de ciertos 

‘fenómenos que no solo son excesivamente simplificados, sino que en ocasiones difieren 

completamente de las interpretaciones nativas’ en algunas películas de Gardner255. 

 
252 « […] while recognizing that subjectivity is the means by which one engages with the world and 

therefore necessarily integral to every act of representation, nevertheless seek to adopt what David 

MacDougall has called a ‘stance of humility’ before the world, recognizing that the story that the subjects 

may wish to tell about that world may be both quite different and also more valuable than the story that the 

filmmaker has in mind. » (MacDougall parafraseado en Henley 2007, p. 52). 
253 « […] the making of an observational film, at least in the participatory variant of the form, typically 

consists of a process of dialogue and collaboration with the subjects. […] their interpretations of these 

experiences, usually presented verbally in sync and emerging from within the body of the action, often in 

interaction with the filmmaker, provide the principal framework of explanatory exegesis. » (Henley 2007, 

pp. 52-53). 
254 « In short, it is the meaning of the experience of the subjects’ world to the subjects themselves that is 

typically the principal focus of interest in an observational film. » (Henley 2007, p. 53). 
255 Por ejemplo, en relación con Forest of Bliss, Henley (2007, p. 53) está de acuerdo con las críticas de 

Parry (1988) acerca de la interpretación equivocada sugerida por la película con respecto al rol de Mithai 

Lal, el sanador, quien es representado más bien como ‘un adivino envuelto en asuntos escatológicos con 

respecto a la vida y la muerte’, que como lo que es en realidad, ‘un sanador cuya función social principal 

es aconsejar en problemas maritales y tratar afecciones menores’. 



 

 

 

 

117 

Con todo, puede que Forest of Bliss no sea una película antropológica al uso, y 

probablemente no está exenta de culpa en cuanto a la exotización de los rituales hinduistas 

en torno a la muerte, pero en cualquier caso forma parte de una rama de cine etnográfico 

de corte artístico o experimental, no-realista sino evocativo, basado en el poder simbólico, 

evocador y metafórico del cine, en su poder epistemológico y experiencial tanto de los 

colaboradores como del realizador, en lugar de en la descripción verbal con sonido 

sincronizado que se puso de moda a partir de los cincuenta —salvo, de nuevo, el cine de 

Rouch—, rama que cuenta con antecedentes en el pasado —véase The Song of Ceylon 

(1934) de Basil Wright, analizada en el primer tercio de este capítulo—, pero también 

posteriormente. Así, en plena postmodernidad, cineastas y realizadores recientes han 

encontrado Forest of Bliss inspiradora y han perseguido su propia empresa sensorial no 

verbal en su enfoque del cine, la cultura y la antropología como, por ejemplo, Lucien 

Castaing-Taylor (1966-) y Véréna Paravel (1971-) con su película Leviathan (2012). Esta 

película, que da un paso más en el enfoque experiencial inaugurado por Forest of Bliss, 

está producida por el Sensory Ethnography Lab de Harvard, cuyo director es Castaing-

Taylor —centro de investigación que sucedió en el 2006 al Harvard Film Study Center 

que había fundado Gardner en 1958. 

A diferencia de Forest of Bliss, en la que su intrincada malla de significados está 

presentada desde una perspectiva antropocéntrica, Levithan parece prescindir de forma 

radical de cualquier perspectiva humana, lo que es conseguido mediante la instalación de 

cámaras de deporte extremo —tipo GoPro— en diferentes lugares y aparejos de un barco 

de pesca que faena frente a la isla de Nantucket256, en Massachusetts. Así, en Leviathan 

las cámaras adoptan una perspectiva múltiple. Por ejemplo, mediante una GoPro fijada 

en el extremo de una pértiga, se presenta una memorable escena que lleva al espectador 

desde los peces bajo el agua hasta las gaviotas que revolotean en superficie, en una 

interacción mediada por la maquinaria del barco y los procesos de pesca con sus grúas, 

las redes y los cuerpos de los pescadores. Por otro lado, el sonido en Leviathan ‘parece 

venir antes que las imágenes’ (MacDonald 2012), creando un profundo impacto sensorial 

que a menudo —y de alguna forma— posiciona y orienta al espectador en ausencia de 

referencias visuales claras. Así, mediante el oído que nos ubica mejor que la vista, y sin 

 
256 Isla de la que zarpa el barco ballenero de ‘Moby Dick’ (1851) de Herman Melville, simbólicamente 

elegida por Taylor y Paravel desde la que zarpa el barco en el que filman Leviathan (2012), según ambos 

directores reconocieron en un Q&A posproyección, en el que estuve presente, en el 2014 en Liverpool. 



 

 

 

 

118 

que el punto de vista quede fijado en ningún lugar específico, la película parece evitar, a 

diferencia de Forest of Bliss, cualquier simbolismo para ofrecernos, en su lugar, una 

experiencia multimodal (sensorial, corporal y material) que crea una intensa y 

sobrecogedora atmósfera que trata de representar, de la forma más cruda posible, la 

interrelación del ser humano con su entorno. En todo caso, cabe destacar que los propios 

directores admiten que el uso de la Go-Pro fijadas, ya sea al cuerpo de los pescadores o a 

aparejos de pesca, producen el efecto de descorporizar la experiencia fílmica del 

espectador (Ferrarini 2017, p. 8). 

En síntesis, en este capítulo hemos visto que, desde el inicio de la aplicación del 

funcionalismo a la teoría y la práctica antropológicas, simbolizado por Malinowski, 

pasando por el giro lingüístico-estructuralista de mediados de los cincuenta vigente 

durante los sesenta, hasta el giro pictórico durante la crisis de representación de los setenta 

y ochenta, todas estas etapas ofrecen en general un tratamiento similar al cine etnográfico 

por parte de una antropología visual informada por la estructura onto-epistemológica de 

su contraparte social y cultural (Howes 2006). Este esquema se da hasta el giro sensorial, 

que convive con el fenomenológico de los años ochenta y noventa, momento en el que el 

acceso al conocimiento experiencial, corporal, sensorial y temporal a través del cine 

comienza a ser aceptado al concebir que las imágenes no solo nos hablan y nos interpelan 

en términos lingüísticos, sino que también lo hacen mediante nuestro cuerpo y nuestros 

sentidos, nuestras sensaciones y emociones. 

Concretamente, Howes ubica el germen moderno de la construcción sociocultural 

de los sistemas sensoriales en el trabajo de Georg Simmel a principios del siglo veinte, 

que supone la base sobre la que comienzan, en los ochenta del siglo pasado, las 

aproximaciones sociológicas y antropológicas al estudio de los mundos sensoriales de las 

diferentes culturas y sociedades. Este giro no despunta de la nada, sino que surge de la 

crisis en la representación de la década de los ochenta, debido al excesivo verbocentrismo 

de las décadas estructuralistas y posestructuralistas previas, basadas en concepciones 

saussureanas de la cultura (Howes 2006, pp. 114-115), es decir, de las cuales surge “la 

idea de que la cultura está ‘estructurada como un lenguaje’ o ‘texto’ y el conocimiento 

como ‘discurso’” (Howes 2005, p. 322, trad. del a.)257.  

 
257 « […] the idea of culture as ‘structured like a language’ or ‘text’ and of knowledge as a function of 

‘discourse’. » (Howes 2005, p. 322). 



 

 

 

 

119 

El punto de partida, por tanto, con respecto al potencial epistemológico de los 

medios audiovisuales, es que el conocimiento antropológico que podemos extraer del cine 

etnográfico no solo no impide la convivencia de diferentes niveles de análisis, sino que 

ese conocimiento puede ser entendido desde perspectivas complementarias no 

excluyentes. En otras palabras, si el punto de partida es concebir el cine como vehículo 

transmisor de información, siempre va a tratar de mimetizar el conocimiento descriptivo 

ofrecido por texto y el lenguaje verbal, puesto que ofrece más certidumbre para transmitir 

información lógica y certera. Sin embargo, si uno abandona este objetivo 

momentáneamente, es decir, si uno cambia de perspectiva, puede sumergirse en la 

experiencia sensorial y emocional ofrecida por la película, y que no tiene por qué 

concebirse en oposición sino como complemento de las tradicionales epistemologías 

textuales. Esta última perspectiva nos lleva hacia una antropología sensorial que ha 

superado el paradigma oculocéntrico258 para buscar la interrelación entre cultura y 

sensorialidad; mientras que en el caso de la antropología fenomenológica el enfoque se 

centra en que, si bien las experiencias pueden ser culturales, sociales, lingüísticas y/o 

simbólicas, son expresadas antes en su dimensión corporal, sensorial y temporal. 

En efecto, las herramientas visuales, audiovisuales y sonoras, así como la 

fenomenología, no deben entenderse como un modo de sustitución de la palabra sino 

como coexistentes metodológicos de esta. La relevancia de una película etnográfica como 

método etnográfico radica, por tanto, en su potencial para evocador mediante el sonido y 

las imágenes en movimiento la experiencia sensorial y corporal de otros. Sirvan por tanto 

estas elaboraciones previas como introducción para explicar el giro sensorial y 

fenomenológico en las ciencias sociales, concretamente en la antropología, disciplina que 

se ha mostrado precursora en el cambio de paradigma. Pero antes, para entender estas 

nuevas aproximaciones en profundidad necesitamos explicar con detenimiento qué se 

entiende hoy en día por antropología fenomenológica, lo que servirá para destacar la 

corporización de la existencia (Csordas 1990, 1994; Rodríguez Suárez 2012a, 2012b, 

2016, 2019)— que la fenomenología259 ofrece no solo a la antropología fenomenológica, 

sino también a la visual, sensorial y corporal.  

 
258 Véase Jay (1988, 1991, 1993), explicitado en el epígrafe 1.1 Las primeras prácticas etnográficas 

visuales: la expedición al estrecho de Torres. 
259 Según Howes (2013a, p. 7, trad. del a.): “Él [Merleau-Ponty] afirmó que es la carne que ve (no el alma, 

como en Descartes), y que todos los sentidos están implicados en el acto de percibir a causa de su 



 

 

 

 

120 

CAPÍTULO DOS: La antropología fenomenológica como antropología 

empírica de la corporización y la corporalidad 

 

Resumen de los contenidos y estructura 

 

En el presente capítulo desarrollaremos una antropología empírica que al estar 

fenomenológicamente inspirada nos servirá, como objetivo fundamental del capítulo, 

para dirigir la atención hacia el fenómeno del cuerpo —fundamentar la corporización de 

la experiencia en torno al cuerpo vivido será clave en las elaboraciones del capítulo 

crucial de esta tesis, el último, en el que se desarrolla la metodología etno-fílmica 

observacional. Puesto que la aplicación de la fenomenología en la antropología empírica 

ha resultado en una disciplina denominada antropología fenomenológica260 (Desjarlais y 

Throop 2011, Ram y Houston 2015), en la que la atención al cuerpo y a las experiencias 

corporales es fundamental, se hace necesario hacer, primero, una breve introducción a la 

fenomenología desde un punto de vista antropológico. 

Así, en el primer subepígrafe introduciremos la conceptualización originaria de la 

fenomenología trascendental de Husserl, que servirá no solo para entender la relevancia 

del giro ontológico propuesto por Heidegger en Ser y Tiempo (1927), sino sobre todo para 

comprender sus consecuencias —. En el segundo subepígrafe de la primera sección 

veremos las tipologías de antropología (empírica) fenomenológica, según Pedersen 

(2020), dependiendo sus presupuestos fenomenológicos de partida, así como sus 

específicos objetos de estudio, mientras que en el tercer subepígrafe especificaremos los 

principios operativos comunes a todas las variantes de antropología fenomenológica —

entre ellos, la desjerarquización de los modos de conocer y la consiguiente validez de la 

 
“primordial unicidad”. […] Merleau-Ponty puede ser así acreditado por restaurar el cuerpo (en toda su 

plenitud sensorial) en la filosofía de la mente (o de ‘la conciencia’)”. Orig.: « He asserted that it is the flesh 

that sees (not the soul, as in Descartes), and that all the senses are implicated in the act of perceiving on 

account of their “primordial unity.” […] Merleau-Ponty may thus be credited with restoring the body (in 

all its sensory plenitude) to the philosophy of mind (or “consciousness”). » (Howes 2013a, p. 7). 
260 Cabe recordar que por antropología fenomenológica nos referimos a la antropología que opera en el 

plano empírico, si bien desde una perspectiva fenomenológica o informada por principios onto-

epistemológicos provenientes de la fenomenología (véase Jackson 1996, Desjarlais y Throop 2011 o Ram 

y Houston 2015). Estos principios operativos, fenomenológicamente inspirados, son analizados en el 

subepígrafe 2.1.3. 



 

 

 

 

121 

corporalidad y la corporización como epistemologías, la evocación en lugar de la 

representación o la intrínseca indeterminación del objeto de estudio. Además, en este 

último subepígrafe de la primera sección introduciremos, siguiendo a Rodríguez Suárez 

(2012b, 2016, 2019), la perspectiva corporal del ser-ahí o Dasein y su orientación 

existencial fundamental en la vida práctica como ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), 

noción esencial para nuestra metodología etno-fílmica —junto a los desarrollos de 

Merleau-Ponty sobre el cuerpo propio, vivido o preobjetivo—, lo que nos servirá de 

introducción para la segunda sección. 

En la segunda sección, ahondaremos primero en la reinterpretación heideggeriana 

y merleaupontiana de la intencionalidad en términos existenciales, lo que nos permitirá 

fundamentar el fenómeno de la corporalidad del ser-en-el-mundo como una corporalidad 

vivida, gracias a los desarrollos de Rodríguez Suárez (2012a, 2012b, 2016, 2019). Estas 

elaboraciones primeras nos permitirán comprender de forma clara el paradigma 

antropológico de la corporización elaborado por Thomas Csordas, primero, bajo el cuerpo 

vivido o preobjetivo (corps propre) de Merleau-Ponty (Csordas 1990), y posteriormente, 

mediante el ser-en-el-mundo de Heidegger, que Csordas emplea como antítesis de la 

noción de representación (1994) —aspecto sobre el que volveremos a incidir en el último 

capítulo de la tesis. Cabe remarcar que las elaboraciones de Rodríguez Suárez (2012a, 

2012b, 2016, 2019) hechas anteriormente en esta segunda sección nos permitirán 

comprender de manera adecuada el trayecto no explicitado por Csordas entre la noción 

de preobjetividad de Merleau-Ponty y el ser-en-el-mundo de Heidegger —podemos 

anticipar que en el capítulo dedicado a la antropología modal veremos los puntos en 

común entre los desarrollos en torno a la corporización de Csordas (1990, 1994) y la 

corporalidad en la antropología modal, del ritmo o del cuerpo de Laplantine (2014), 

términos que el autor emplea como equivalentes. 

En definitiva, debemos recordar que estamos elaborando una metodología para 

una etnografía corporizada y cinematográfica, cuyo objeto de estudio no solo sea la 

corporalidad y la ritmicidad, sino que, volviéndose hacia sí misma, mediante ella se 

constaten las consecuencias de iluminar existencialmente —sensible o modalmente, para 

Laplantine, como veremos— el fenómeno del cuerpo. Entre estas consecuencias, como 

defiende Csordas (1990, 1994) —y Laplantine (2014)—, está no solo la disolución, a 

nivel experiencial —y, por tanto, en nuestro caso, a nivel etnográfico—, de la noción de 



 

 

 

 

122 

percepción como una relación entre un estímulo externo y la mente —perspectiva 

cientificista que consagra la relación sujeto-objeto—, sino también el poder evocador y 

relacional del ser-en-el-mundo (Csordas 1994) —y que tantos frutos puede ofrecernos en 

la fundamentación de una metodología etno-fílmica corporizada. 

 

2.1   De la fenomenología a la antropología fenomenológica 

 

2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología 

 

Las dificultades que puede encontrar el antropólogo (empírico)261 para integrar la 

fenomenología en su argumentación teórica y metodológica son múltiples, pero sus 

causas pueden agruparse de la siguiente forma. Por un lado, la primera dificultad que 

encontramos derivada de la aplicación de la fenomenología en la antropología empírica 

es la compleja abstracción que presentan los conceptos manejados habitualmente en la 

fenomenología. Pues bien, debemos resaltar que estas dificultades se derivan, en gran 

medida, de la distancia existente entre la pura abstracción teórica propia de la filosofía —

nos referimos al plano trascendental elaborado por Husserl y al ontológico existencial de 

Heidegger— y la concreción de la vida práctica que estudia la antropología empírica. Esta 

distancia no se refiere tanto a la distinta nominalidad de los objetos de estudio de la 

fenomenología, por un lado, y los de la antropología sociocultural o fenomenológica, por 

otro, sino precisamente a la distancia entre los diferentes planos, aproximaciones, 

perspectivas o actitudes desde los que los respectivos objetos, muchas veces 

nominalmente coincidentes, son invocados. Por tanto, trataremos de no perder la 

perspectiva filosófica, desde la que se invoca tal noción o argumento esgrimido, con el 

fin de reducir las problemáticas derivadas de una confusión de perspectivas. 

 
261 En este capítulo, con el término antropólogo nos referimos al investigador que produce conocimiento 

antropológico empíricamente en (o desde) el campo de la antropología sociocultural o en (o desde) el campo 

de la antropología visual o sensorial, es decir, mediante la etnografía descriptiva textual o la etno-filmación, 

respectivamente. Quedan excluidas, por tanto, otras antropologías como la antropología física, 

perteneciente al campo de la Ciencias Naturales, o la antropología filosófica, perteneciente a las 

Humanidades. 



 

 

 

 

123 

Otra dificultad añadida surge del hecho central de que la fenomenología es una 

corriente filosófica que dista mucho de ser homogénea en cuanto a sus presupuestos de 

partida. Así, suele subrayarse que hay tantas fenomenologías como fenomenólogos 

(Pedersen 2020; Desjarlais y Throop 2011; Ram y Houston 2015, et. al.). Y, sin embargo, 

no es menos cierto que todas la corrientes y variantes fenomenológicas comparten un 

sustrato común basado en la ‘correlación constitutiva y originaria entre mente y mundo’ 

(Zahavi 2019a, pp. 37-38), que deriva en un interés genuino por el estudio de la 

experiencia en cuanto fenómeno vivencial o preobjetivo. En este sentido cabe establecer 

dos corrientes fenomenológicas principales: la trascendental y la existencial. La primera, 

la fenomenología trascendental, se considera la originaria y fue elaborada por Edmund 

Husserl (1859-1938) a principios del siglo veinte, principalmente en Investigaciones 

Lógicas (1900/1) e Ideas I (1913). La segunda fue desarrollada por quien fuera su alumno, 

Martin Heidegger (1889-1976), fundamentalmente en Ser y Tiempo (1927), en parte 

como reacción al cartesianismo subyacente en la fenomenología trascendental. 

Para comprender mínimamente las diferencias entre ambas posturas desde un 

punto de vista antropológico, ofreceremos primero una comprensión sintética de los 

rasgos principales de la fenomenología trascendental —incluido el método trascendental, 

conformado principalmente por los procedimientos de epojé, reducción y variación 

eidética. Exponer ambas corrientes comenzando por la trascendental nos sirve, por un 

lado, para contextualizar el origen de la fenomenología y, segundo, para comprender el 

profundo cambio de perspectiva que implica la hermenéutica existencial de Heidegger. 

Por otro lado, esta comparación nos permitirá reconocer que la fenomenología relevante 

para esta tesis, en su aplicación pragmática a la antropología empírica inspirada 

fenomenológicamente, es la existencial desarrollada por Heidegger en torno a la noción 

de ser-en-el-mundo y, posteriormente, por Merleau-Ponty (de forma explícita) en torno a 

la corporalidad262. Y finalmente, explicar en concreto la fenomenología trascendental 

servirá además para contextualizar mínimamente por qué esta ha encontrado acomodo 

tanto en las ciencias cognitivas y ciertos sectores de la psicología fenomenológica 

(Gallagher y Zahavi 2013; Zahavi 2019a, 2019b), así como en la antropología 

fenomenológica —aquí nos estamos refiriendo, en especial, a la interpretación empírica 

 
262 La fenomenología del cuerpo vivido de Merleau-Ponty, emparentada con el ser-en-el-mundo de 

Heidegger, será elaborada de la mano de Csordas (1990, 1994) y Rodríguez Suárez (2012a) en el primer 

subepígrafe de la segunda sección del presente capítulo. 



 

 

 

 

124 

del procedimiento filosófico-fenomenológico de la epojé (Bidney 1973; Desjarlais y 

Throop 2011; Ram y Houston 2015; Pedersen 2020), que desde la perspectiva de esta 

tesis cabe anticipar que, como veremos en el siguiente subepígrafe, podemos ignorar en 

el plano empírico siguiendo a Zahavi (2019b), y sobre todo en base a los argumentos 

técnicos de Rodríguez Suárez (2012b, 2016, 2019) acerca de la analítica existencial de 

Heidegger. 

Para empezar, por fin, debemos tentar la posibilidad de recabar una definición 

común que no sea ajena a ninguna de las corrientes fenomenológicas —la pragmatista, la 

hermenéutica, la deconstructivista, la etnometodológica y la existencialista, cada una de 

ellas con un amplio abanico de intereses temáticos (Desjarlais y Throop 2011)— que 

veremos con mayor detenimiento en el siguiente capítulo263. Pues bien, etimológicamente 

el término ‘fenomenología’ se refiere al estudio ‘científico’ de los fenómenos, mientras 

que el término ‘fenómeno’, “proviene del griego phaenesthai (revelarse, mostrarse en sí 

mismo, poner de manifiesto, aparecer)” (Jackson 1996, p. 43, trad. del a.)264. Sin embargo, 

la fenomenología no está interesada en todos los fenómenos ni, por tanto, en todos los 

tipos de fenómenos, sino en aquellos que puede analizar desde el punto de vista de la 

experiencia. Así, la fenomenología no está interesada en el fenómeno físico de la fisión 

nuclear, sino que, en todo caso, y en una versión sociológica o antropológica, tal 

fenomenología podría interesarse por la percepción científica intersubjetiva (sobre ese 

fenómeno físico) por parte de un individuo o grupo investigador, o de la sociedad, o de 

un sector de ella; o, alternativamente, la fenomenología podría estar interesada, mediante 

una hermenéutica política, en interpretar las relaciones de poder que se dan entre 

instituciones y grupos científicos o investigadores/as, las cuales conforman una actitud 

científica que a su vez produce modelos científicos de fisión nuclear. 

De este modo, la fenomenología se interesa concretamente por los fenómenos 

experienciales o, lo que es lo mismo, los fenómenos desde el punto de la experiencia 

preobjetiva o, de otra forma, la experiencia de los fenómenos a nivel vivencial. En otras 

palabras, la fenomenología está genuinamente interesada por la forma en que una 

determinada experiencia es vivida, ya sea por una persona (subjetivamente) o por un 

 
263 Véase el subepígrafe 2.1.2 Tipologías de antropología fenomenológica. 
264 Orig.: « The word phenomenon comes from the Greek phaenesthai (to flare up, show itself, bring to 

light, appear). » (Jackson 1996, p. 43). 



 

 

 

 

125 

grupo de personas (intersubjetivamente) —aunque cabe destacar que, debido a que somos 

seres culturales, históricos y lingüísticos, para la fenomenología cualquier estudio de la 

precomprensión experiencial del mundo, aunque sea analizada a nivel individual, implica 

de una u otra forma un grado de intersubjetividad. El cómo se da a nivel vivencial la 

experiencia se refiere a cómo se da la experiencia de forma preobjetiva, antes de, o 

durante, su objetivación mediante reflexión o análisis teórico-filosófico o científico. Así 

lo corrobora el antropólogo fenomenológico Michael Jackson, para quien la 

fenomenología se ocupa del “estudio científico de la experiencia […] en su inmediatez 

vivida, antes de quedar sujeta a elaboración teórica o sistematización conceptual” 

(Jackson 1996, p. 2, trad. del a.)265. 

Ahora bien, con respecto a la atribución de un carácter científico al tipo de estudio 

llevado a cabo por la fenomenología, cabe matizar lo siguiente. Si se pretende comprender 

lo científico en un sentido objetivista o platónico, en lugar de entender lo científico de 

una forma isocrática o en actitud personalista266, cabe señalar una paradoja: dado que la 

fenomenología pretende analizar la experiencia preobjetiva, y debido a que para estudiar 

científicamente la preobjetividad de la experiencia vivida, necesitamos objetivarla 

primero, es decir, convertirla en un objeto de estudio, ¿acaso la objetivación del objeto 

de estudio no provoca la destrucción del objeto de estudio en sí, esto es, la condición de 

preobjetividad pretendida en primera instancia? Es decir, ¿cómo se puede analizar un 

objeto de estudio cuyo análisis provoca la destrucción del propio objeto a estudiar? El 

propio Heidegger, consciente de esta contradicción, “advierte que la más radical ciencia 

de la vida [la fenomenología] debería contar con una tendencia de desvivificación 

objetivadora y científica que, consecuentemente, abandonaría toda vitalidad” (Heidegger 

parafraseado en Chillón 2019, p. 135). Cabe subrayar que esta preocupación no es 

 
265 « Phenomenology is the scientific study of experience […] in its lived immediacy, before it is subject to 

theoretical elaboration or conceptual systematizing. » (Jackson 1996, p. 2). 
266 Estas dos concepciones de la ciencia o las ciencias (platónicas o isocráticas) que se dejan entrever, son 

desarrolladas con mayor amplitud siguiendo a San Martín (2016), quien vincula estas dos concepciones 

con las perspectivas adoptadas según las actitudes naturalista y personalista, respectivamente. Así, San 

Martín (2016, pp. 17-22) encuentra una génesis histórica en la distinción entre dos bloques de actitudes 

tradicionales de acceso al conocimiento objetivo: la actitud platónica (propia de las ciencias naturales y que 

en la modernidad incursionó en las ciencias sociales) y la isocrática (propia de las humanidades y las 

ciencias humanas, que fue desplaza por la anterior). San Martín (2016, pp. 21-22) distingue además entre 

la actitud naturalista (propia del objetivismo) y la actitud natural (propia de nuestra operatividad preobjetiva 

en el mundo de la vida o Lebenswelt), que Husserl pretende poner en suspenso mediante la epojé de las 

ciencias objetivas, y la epojé trascendental, respectivamente; y la actitud personalista (propia de las ciencias 

sociales y las humanidades, que podríamos denominar también ‘intersubjetivas’ o ‘interpretativas’). 

 



 

 

 

 

126 

meramente abstracta, sino que atañe directamente a esta investigación en el siguiente 

sentido: ¿cómo podemos investigar la preobjetividad de la experiencia corporal si para 

investigarla necesitaríamos objetivarla y, por tanto, ya quedaría afectada? 

Como hemos dejado entrever, por tanto, la solución a esta paradoja depende del 

punto de vista, es decir, de la actitud con la que busquemos la respuesta, pues de ello se 

desprenden unas determinadas concepciones de la noción de ciencia, y de la tarea que 

corresponde a la filosofía, que afectan a las posibles respuestas. A su vez, el objeto 

preobjetivo de estudio se vería afectado —o no afectado— en función de si estamos 

tratando de objetivar la corporalidad preobjetiva propia o la de un colaborador 

etnográfico. Además, otra circunstancia a tener en cuenta sería qué tipo de metodologías 

y medios estamos empleando para investigar la preobjetividad del cuerpo vivido, por 

ejemplo, medios lingüísticos o audiovisuales, o una combinación de ambos —como 

veremos a lo largo de la tesis, ambos ofrecen modos diferentes de conocer el mundo. Si 

bien para profundizar en el abanico de respuestas se requiere ahondar en la comprensión 

de la fenomenología, podemos anticipar que aquí optamos por una perspectiva desde la 

que la naturaleza del estudio fenomenológico de la experiencia no se muestra como 

perteneciente a una tipología científica, sino sistemática o hermenéutica; o, si prefiere 

emplear el término ‘científico’, no sería en una orientación objetivista, sino personalista, 

es decir, en la actitud (inquisitiva) ‘personal o personalista’ propia de las ciencias 

humanas (San Martín 2016, pp. 17-18; Zahavi 2019b, pp. 266-267). 

Como veremos, si bien las dos principales corrientes fenomenológicas —la del 

proyecto husserliano en su conjunto (por tanto, no solo la fenomenología trascendental), 

y la hermenéutica heideggeriana— comparten ese interés en abordar la correlación entre 

mente (corporizada) y mundo, es decir, comparten objeto de estudio, sus procedimientos 

son divergentes, pues sus análisis parten de puntos de vista muy diferentes. Así, 

comencemos por la fenomenología de Husserl, lo que después nos permitirá comprender, 

la perspectiva existencial de Heidegger. En este sentido podemos dar una primera 

definición de la fenomenología en su orientación trascendental267: 

 
267 ‘Trascendental’ es un término husserliano que, según San Martín, sería equivalente a ‘constituyente’ o, 

correlativamente, ‘constituido’; por tanto, “subjetividad trascendental quiere decir subjetividad 

constituyente del mundo, que es correlato trascendental, e.d. constituido, de la subjetividad trascendental” 

(San Martín 1992, p. 73). 



 

 

 

 

127 

 

La fenomenología no es solo el estudio de las formaciones inmanentes de 

la conciencia, sino también de la intencionalidad de tales formaciones y 

recíprocamente de la constitución de objetividades correspondientes a tales 

experiencias intencionales (Paredes Martín 1992, p. 339). 

 

De ahí que podamos comprender que, en Ideas I (1913), Husserl defina la fenomenología 

trascendental como “la ciencia de la esencia de la conciencia”, es decir, el estudio de la 

intencionalidad de la conciencia explícitamente en “primera persona” (Smith 2013, trad. 

del a.)268. Así, el principio de intencionalidad269 establece que toda conciencia es 

conciencia de algo o sobre algo, es decir, que cualquier acto de conciencia, ya sea pensar, 

percibir, imaginar, es un acto intrínsecamente intencional, pues está dirigido a aquello en 

lo que se piensa, percibe o imagina (Zahavi 2019a). Por ello, otra alternativa para una 

definición de fenomenología (sobre todo husserliana), sería la que ofrece Zahavi, para 

quien la tarea de aquella consiste en describir la experiencia mediante “el análisis 

sistemático de la correlación entre subjetividad y mundo” (2019a, p. 38, trad. del a.)270. 

Para estudiar la correlación entre mente y mundo, según el principio de intencionalidad 

de la conciencia, Husserl estableció unos procedimientos que conforman el método 

trascendental, entre ellos la epojé trascendental (o fenomenológica) y la reducción 

trascendental (o fenomenológica) y la variación eidética (Gallagher y Zahavi 2013). 

A través de la epojé queda en suspensión la actitud natural —y, por extensión, la 

científica o naturalista cuyo suelo es la actitud natural— mediante la que damos por hecho 

la existencia independiente del mundo en relación con nuestra aprehensión mental 

(Zahavi 2019a, p. 144). Esta epojé nos situaría en una actitud fenomenológico-

trascendental, paso previo y necesario para que el fenomenólogo realice la reducción 

trascendental —‘reducción’ proviene del latín re-ducere, o sea, re(con)ducir (San Martín 

2008, p. 25; Gallagher y Zahavi 2013, p. 53)— que permite reconducir la conciencia hacia 

sí misma. Una vez hecha, la reducción entraría en juego otra técnica, denominada 

 
268 Orig.: « Husserl defined phenomenology as “the science of the essence of consciousness”, centered on 

the defining trait of intentionality, approached explicitly “in the first person”. » (Husserl, Ideas I, §33, citado 

en Smith 2013). 
269 Husserl toma prestada la noción de intencionalidad de su maestro, el psicólogo Franz Brentano (Zahavi 

2019a). 
270 « [The purpose of phenomenology] is precisely the systematic analysis of this correlation between 

subjectivity and world. » (Zahavi 2019a, p. 38). 



 

 

 

 

128 

‘variación eidética’, que supone identificar y describir pormenorizada y sistemáticamente 

las esencias o lo inmanente de la percepción, aquello que es trascendente, 

independientemente del observador, en la percepción del mundo (Smith 2013). Ahora 

bien, para comprender por qué Husserl propone poner en suspensión nuestra actitud 

natural, aquella con la que operamos preobjetivamente en nuestro día a día, debemos 

elaborar mínimamente los intereses que mueven el proyecto husserliano, lo que nos lleva 

al contexto histórico en el que Husserl desarrolla la fenomenología trascendental. 

En efecto, el principal acicate de Husserl para elaborar la fenomenología 

trascendental fue refutar el psicologismo de finales del siglo diecinueve (San Martín 

2008). Según aquella perspectiva, “las ciencias” debían estar “fundamentadas” en las 

“características psicológicas propias de la especie humana” y, por tanto, según el 

psicologismo, “los problemas de fundamentos que las ciencias, por ejemplo, las 

matemáticas o la lógica, pueden plantear se va a resolver profundizando en el estudio de 

la mente humana, en el estudio del cerebro” (San Martín 2008, p. 49). San Martín lo 

explica de forma didáctica con el siguiente ejemplo: 

 

La verdad aritmética 2 + 2 = 4 es una cuestión psicológica, es así porque 

nuestro cerebro está construido de tal modo que sumando 2 y 2 tiene que dar 4. 

[…] Como si la razón humana funcionara como una calculadora; en efecto en una 

calculadora se pueden intercambiar los circuitos y hacer que pulsando el signo ‘2’, 

el signo ‘+’ y otra vez el signo ‘2’ aparezca el dígito ‘5’. Todo depende de los 

circuitos concretos y fácticos de la máquina. Del mismo modo, para el 

psicologismo la razón y la evidencia son una cuestión del cerebro (San Martín 

2008, p. 49). 

 

Según San Martín, la profundidad de la problemática “aparentemente sin trascendencia” 

del psicologismo radica en que si bien “se presenta inicialmente como un problema 

epistemológico” es, de hecho, “un problema moral y político” o, en otras palabras, “un 

problema que abarca al ser humano tanto desde una perspectiva teórica como desde una 

perspectiva práctica” y, por tanto, “el psicologismo es, en definitiva, un problema 

antropológico” (2008, p. 48). De hecho, San Martín sostiene que, si hemos heredado a 

través de la “Edad Moderna”, una noción de ser humano como un conjunto de 

“determinaciones culturales, psicológicas, históricas y sociales”, entonces estamos 

asumiendo la disolución del sujeto de las ciencias, pues al ser determinaciones cambiantes 



 

 

 

 

129 

según las circunstancias, “tendríamos entonces una ciencia válida para unas 

circunstancias, pero sin sentido en otras; o como se dice también, una moral 

circunstancial” (San Martín 1992, p. 41). Con la fenomenología trascendental Husserl 

pretendía “superar ese punto de partida, salvar del ser humano aquello que no es 

contingente; a ese resto es a lo que llama conciencia trascendental, subjetividad 

trascendental” (ibid., 41-42). Sin embargo, al llevar a cabo el método trascendental nos 

encontramos con un sujeto trascendental que ha perdido su “carácter humano” (ibid., 53) 

y, por tanto, mundano; y por ello, se posiciona más allá de los límites de estudio de la 

antropología. San Martín, por tanto, se pregunta lo siguiente: “¿Es el sujeto trascendental 

el sujeto humano? En caso afirmativo, la fenomenología trascendental es una 

antropología. ¿No es el sujeto trascendental el sujeto humano? entonces, ¿quién es el 

sujeto trascendental?” (ibid., 63). 

Pues bien, para responder a la filiación entre sujeto trascendental y sujeto empírico 

debemos considerar brevemente que la fenomenología trascendental no es solo un intento 

por “salvaguardar la objetividad del conocimiento” (San Martín 1992, p. 41), sino que, 

más aún, al abordar la obra entera de Husserl en perspectiva, y no solo atendiendo a la 

fenomenología trascendental, San Martín defiende la “vocación antropológica de la 

fenomenología” (ibid., 44) husserliana. Así, a pesar de que el propio Husserl negaba que 

su fenomenología fuese una antropología de ningún tipo —misma postura que sostuvo 

Heidegger, aunque por motivos diferentes, como veremos en breve— esta interpretación 

de la fenomenología trascendental en clave de ‘vocación antropológica’ es necesaria, 

según San Martín (1992, 2008), no solo para integrar la fenomenología trascendental en 

el proyecto fenomenológico husserliano, sino también para comprender el sentido del 

método trascendental y del sujeto trascendental. 

En palabras de San Martín, el trayecto propuesto por Husserl es necesario para 

reconocer que la “subjetividad trascendental quiere decir subjetividad constituyente del 

mundo, que es correlato trascendental, e.d. constituido, de [o, por] la subjetividad 

trascendental” (San Martín 1992, p. 73). Pero desde este sujeto no se puede operar en el 

mundo científico, ni siquiera en el ordinario, pues el sujeto trascendental opera en actitud 

trascendental, y no en la actitud natural propia del sujeto empírico ni tampoco en la actitud 

científica propia del científico. Por tanto, cabe volver de nuevo al sujeto empírico para 

filosofar, realizar ciencia o para vivir en su vida inmediata ordinaria; es decir, de vuelta 



 

 

 

 

130 

al sujeto empírico tenemos por tanto un ser humano enriquecido con su descubrimiento 

de su esencia constituyente de, y constituida por, el mundo (ibid., 71-72). Es decir, la 

relación del sujeto trascendental con el sujeto empírico es de constitución, en el sentido 

de lo trascendental a lo empírico: “El ser humano es un objeto constituido por el sujeto 

trascendental en el mundo” (San Martín 1992, p. 74), y, a su vez, “el sujeto empírico es 

la auto-objetivación del yo trascendental que se olvida de su rasgo trascendental 

constituyente y se ve a sí mismo como hombre” (idem). 

Ahora bien, esta descripción fenomenológica de cómo se constituye el sujeto es 

rebatida en su totalidad por el giro ontológico de la analítica existencial que Heidegger 

expone en Ser y Tiempo (1927) pues, cabe anticipar, ‘la existencia precede al sujeto y 

orienta originariamente la significación de la experiencia preobjetiva del ser-en-el-mudo’, 

superando así, desde una perspectiva fenomenológica, la relación epistemológica sujeto-

objeto en la que Husserl enmarca su fenomenología trascendental (Rodríguez Suárez 

2012b, 2016, 2019) —cabe mencionar que en esta tesis asumimos la perspectiva de 

Heidegger y su analítica existencial, que nos permite fundamentar unos ‘principios 

operativos’ de la antropología fenomenológica en los que la corporalidad vivida o 

preobjetiva es central, como veremos en los próximos subepígrafes. 

En síntesis, la fenomenología trascendental ha sido amplia y profundamente 

revisada, como explicitó Hans-Georg Gadamer271, no solo por el ‘giro ontológico’ 

promovido en Ser y Tiempo (1995 [1927]) por Heidegger, sino ya desde sus albores, por 

varios motivos interrelacionados. Así, ciertas críticas tempranas ya incidían en que el 

método trascendental podía ser entendido como una forma de solipsismo, abocado a una 

aporía que no puede ser resuelta, pues las sucesivas epojés, y reducciones de diferentes 

tipos272 presagian una regresión ad infinitum que, de hecho, el propio Husserl no acaba 

de resolver de forma definitiva en su obra (Celms 1931) —aunque San Martín interpreta 

una solución de compromiso para llegar de vuelta al sujeto empírico (2008, pp. 60-73, 

108-111). En todo caso, si se analiza la relación entre mente y mundo exclusivamente 

desde la intencionalidad se acaba por caer en un representacionalismo que deviene en una 

suerte de idealismo (Dreyfus 1991), que no solo no consigue solventar el sesgo 

 
271 Véanse las obras de H-G. Gadamer, Verdad y método (1960), El giro hermenéutico (1995) y Los caminos 

de Heidegger (2002). 
272 Para una relación de las diferentes fases y tipos de epojés y reducciones del método trascendental, véase 

San Martín (2008). 



 

 

 

 

131 

psicologista de las ciencias a finales del siglo diecinueve, sino que a la postre ahonda en 

él (Lozano 2004). Así, estas problemáticas han sido achacadas a la insistencia de la 

fenomenología trascendental en un sujeto autocontenido que se relaciona con el mundo 

mediante actos intencionales (Hoyos Vásquez 2014). 

En este sentido, Hoyos Vásquez sugiere que, “quizá también […] influenciado por 

su discípulo Heidegger”, Husserl intenta encontrar una solución diferente a la 

trascendental para una crisis de las ciencias occidentales que proviene de “la primacía 

cada vez más absoluta del saber positivo”, y que “consiste […] en un olvido del mundo 

de la vida, que implica necesariamente el autoolvido del sujeto, dado que este se 

constituye auténticamente en su praxis vital” (2014, p. 140). Esta ‘solución’ vendría dada 

por la elaboración de la noción de Lebenswelt o mundo de la vida273, que es tratada en 

profundidad en La Crisis de las Ciencias Europeas y la Fenomenología Trascendental 

(2008 [1936]) —en adelante, La Crisis—, con la que Husserl reorienta su fenomenología 

hacia la precomprensión del mundo por parte de un sujeto que se constituye mediante su 

operatividad preintencional en él. Pero para tratar de contextualizar por qué hacia el final 

de su obra la preocupación de Husserl vira hacia la noción (eminentemente 

precomprensiva) del mundo de la vida o Lebenswelt274, debemos ver cómo el giro 

ontológico propuesto por Heidegger, mediante su analítica existencial, reorienta primero 

la atención hacia lo existencialmente preobjetivo. 

De entrada, debemos concretar que, como explica Rodríguez Suárez, “la analítica 

es una ontología del ser humano porque investiga su existencia (Dasein)” (2012b, p. 211). 

Así, Rodríguez Suárez interpreta que “para Heidegger, la existencia no tiene nada que ver 

con un objeto encerrado en sí mismo, ni se refiere tampoco a lo que en psicología y en 

psicopatología suele denominarse psique, sujeto, yo o conciencia”, sino que, por su 

 
273 El Lebenswelt es presentado por Husserl, en La Crisis, de la siguiente forma: “El mundo de la vida es 

[…] para nosotros lo que en la vigilia siempre está ahí, lo que existe con anterioridad para nosotros, el 

‘suelo’ de toda praxis ya sea teórica o extrateórica. El mundo está pre-dado para nosotros, en la vigilia, y 

siempre para todo sujeto interesado prácticamente, no accidentalmente, sino siempre necesariamente, como 

campo universal de toda praxis real y posible, como horizonte” (Husserl citado en Føllesdal 1991, p. 68). 
274 Si bien algunos consideran que hacia el final de su vida Husserl parece desistir de su proyecto 

trascendental; voces especializadas opinan que en La Crisis Husserl trata de integrar la noción del mundo 

de la vida (Lebenswelt) en tal proyecto mediante el ofrecimiento de un camino que va desde la 

fenomenología trascendental hasta la precomprensividad de la experiencia vivida, razón que explicaría que 

la fenomenología trascendental pueda ser considerada un paso previo para llegar a la consecución de lo que 

realmente debe importar a las ciencias sociales y las humanidades, esto es, el estudio del mundo de la vida, 

lo que a su vez reforzaría la tesis de que la fenomenología puede ser interpretada como antropología 

filosófica (San Martín 2008; Hoyos Vásquez 2014). 



 

 

 

 

132 

carácter existencial originario, es decir, habiéndose fundado antes en relación con el 

mundo, Heidegger “propone entender ‘el existir humano como Da-sein o ser-en-el-

mundo (In-der-Welt-sein)’” (ibid., 214). En línea similar explica Lozano la reorientación 

que Heidegger da a la fenomenología comparando la conciencia husserliana con la 

hermenéutica existencial, lo hace de la siguiente manera: 

 

Heidegger considera que esta conciencia pura e inmutable enfrentada a los 

objetos no es el dato más simple y originario, sino una ilusión generada por el 

conocimiento teórico, el cual introduce en la vida natural la relación objetivante 

‘sujeto que tiene delante un objeto’ en que consiste su propia estructura, y con ello 

deforma esa vida natural o espontánea impidiendo el acceso a su auténtica fuente 

de significación, al hecho de que cada yo se encuentra consigo mismo en el mundo 

en aquello en lo que vive o de lo que se ocupa, en el hallarse inmerso en un proceso 

temporal e histórico constituido por unos todos de significatividad o todos de 

útiles dentro de los cuales él está en continua actividad, comportándose, existiendo 

(Lozano 2004, p. 197). 

 

Cabe entonces vislumbrar que Heidegger entiende que la “filosofía es la interpretación 

teórico-conceptual del ser, de la estructura y posibilidades del ser” (1982, p. 11, trad. del 

a.)275, por lo que considera que la fenomenología “significa primariamente una 

concepción metodológica” que “no caracteriza el qué de los objetos” (Heidegger 1995, 

p. 37)276, lo que “expresa una máxima que puede ser formulada así: ‘¡A las cosas 

mismas!’” (idem)277. Sin embargo, mientras Husserl consideró que ‘volver a las cosas 

mismas’278 suponía analizar de forma sistemática cómo el flujo de vivencias se da en la 

conciencia (asumiendo de entrada una perspectiva cartesiana sujeto-objeto), para 

Heidegger ese ‘volver a las cosas mismas’ —es decir, atender al fenómeno concebido 

como “lo-que-se-muestra-en-sí-mismo” (Heidegger 1995, p. 38)279— implicaba dirigir la 

atención hacia el significado que tienen las cosas para el ser humano, significados cuyo 

sentido se dan en, o mediante, el propio despliegue originario de su existencia corporal 

 
275 En The Basic Problems of Phenomenology, Heidegger afirma: « Philosophy is the theoretical-conceptual 

interpretation of being, of being’s structure and its possibilities. » (Heidegger 1982 [1927], p. 11). 
276 En la edición original de Ser y Tiempo (1927), véase §7 (27). 
277 En la edición original de Ser y Tiempo (1927), véase §7 (28). 
278 Husserl fue el primero en invocar la fenomenología como una ‘vuelta a las cosas mismas’, su famoso 

‘Zu den Sachen selbst!’ en sus Investigaciones Lógicas (2006 [1900/1]), refiriéndose a la forma en que el 

mundo se da en la experiencia. 
279 En la edición original de Ser y Tiempo (1927), véase §7 (28). 



 

 

 

 

133 

en el mundo y en la historia, como ser temporal. En este sentido, Heidegger argumenta 

que el ser humano, por el mero hecho de existir, tiene una precomprensión del ser de los 

entes280, es decir, una comprensión experiencial preobjetiva del mundo que es más 

primigenia que la intencionalidad de la conciencia, y se manifiesta ‘en nuestro 

comportamiento hacia los entes’ de la siguiente forma: 

 

Somos capaces de captar los entes como tales, como entes, solo si 

comprendemos algo como el ser. Si no comprendiésemos, aunque sea toscamente 

en primera instancia y sin una comprensión conceptual, lo que significa la 

realidad, entonces el mundo real permanecería oculto para nosotros […]. 

Entendemos el ser ya que podemos ser dados a un mundo que es (Heidegger 1982, 

pp. 10-16, trad. del a.)281. 

 

De esta forma, se pregunta por el significado del ser de las cosas para el ser humano desde 

un punto de vista ontológico, pero ontológicamente no de la manera clásica —qué es el 

ser— sino de una forma diferente —mediante la pregunta por el cómo, de qué forma, en 

qué modalidades (Estrada Villa 2017). Así, la fenomenología debe permanecer ocupada 

en analizar los modos existenciales del ser en relación con el mundo pues, según 

Rodríguez Suárez: “Lo esencial del ser humano no es su subjetividad, sino aquello desde 

lo que esta surge, su existencia, una apertura en la que el Dasein está ‘arrojado’, y en la 

que se funda la relación sujeto-objeto” (2012b, p. 212) y, por tanto, continúa Rodríguez 

Suárez: “De ahí que [Heidegger] diferencie entre Dasein y conciencia diciendo que ‘la 

conciencia presupone [...] el Dasein y no a la inversa’” (idem).  

Así, el modo primigenio del existir del ser humano (Dasein o ser-ahí) es el ser-

en-el-mundo (In-der-Welt-sein), una noción que revela “el hecho de que no es un sujeto 

aislado en sí mismo, sino que solo tiene subjetividad en cuanto la despliega en su mundo 

circundante, en cuanto piensa o se ocupa de los demás entes o cosas que le rodean” 

(Lozano 2004, p. 199). En otras palabras, dada la facticidad y situacionalidad de la 

 
280 Una de las cuestiones capitales de la fenomenología de Heidegger es la distinción entre ser y ente, entre 

lo ontológico y lo óntico (Lozano 2004). 
281 « We are able to grasp beings as such, as beings, only if we understand something like being. If we did 

not understand, even though at first roughly and without conceptual comprehension, what actuality 

signifies, then the actual would remain hidden from us. […] We must understand being so that we may be 

able to be given over to a world that is. » (Heidegger 1982 [1927], pp. 10-11), en The Basic Problems of 

Phenomenology. 



 

 

 

 

134 

existencia humana, el Dasein o ser-ahí, en lugar de partir de una conciencia trascendental, 

parte de la facticidad y situacionalidad predada del envolvimiento operativo del ser 

humano en el mundo, y por ello la existencia, ser-ahí o Dasein se constituye 

originariamente como ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), de forma que, según 

Rodríguez Suárez, “entender el ser del hombre como existencia supone, por una parte, un 

rechazo de la dualidad cuerpo-mente, y, por otra, que la corporalidad sea vista como un 

fenómeno que forma parte de su ser-en-el-mundo” (2012b, p. 215). 

Al preguntarse por el ser del ser humano, la analítica existencial de Heidegger 

reorienta la atención fenomenológica hacia la preobjetividad de la constitución del ser-

en-el-mundo mediante la ‘experiencia existencial o mundana’ (Rodríguez Suárez 2012b, 

2016, 2019). Así, las nociones de mundo de la vida y ser-en-el-mundo quedan 

emparentadas, tal vez por influencia de Heidegger en su maestro Husserl como sugería 

Hoyos Vásquez (2014), en torno a la noción de precomprensión, preobjetividad o 

antepredicatividad, es decir, en torno a la experiencia vivida, existencial o mundana. En 

palabras de Rodríguez Suárez: “El mundo es un fenómeno trascendental porque abre el 

espacio en el que se dan los entes, un espacio de significado que, en tanto que es 

comprendido, es vivido: un mundo vivido (Lebenswelt)” (2012b, p. 216). Y en esta 

mundanidad de lo vivido por el ser-en-el-mundo ‘está implícita la corporalidad como 

existenciario constitutivo’ (Rodríguez Suárez 2012b, 2016, 2019) —veremos la 

corporalidad implícita en el ser-en-el-mundo, de la que surgen las elaboraciones del 

Csordas (1990, 1994), en el próximo subepígrafe, mediante Rodríguez Suárez (2012b, 

2016, 2019). 

Para ir cerrando cuestiones abiertas, cabe ahora preguntarse brevemente cómo las 

fenomenologías de Husserl y Heidegger pueden informar los principios operativos de la 

antropología fenomenológica que veremos en breve, a pesar de que tanto uno como otro 

evitaron a toda costa, como habíamos adelantado, encuadrar sus fenomenologías como 

una antropología filosófica de ningún tipo, si bien ahora explicitaremos los motivos, 

diferentes para cada uno. Para empezar, cabe recordar que la antropología filosófica tiene 

la función principal, entre otras, de reflexionar sobre las condiciones de posibilidad del 

conocimiento empírico antropológico sobre el ser humano (San Martín 2013, 2015, 

2017). Así, si bien “es cierto que, según Husserl o Heidegger, la fenomenología 

trascendental o la analítica existencial no son antropología” también es cierto que si no lo 



 

 

 

 

135 

son es por “el sentido muy restringido de la palabra” ya que “ambas pertenecen a lo que 

podríamos llamar la torsión antropológica de la Filosofía Moderna” mediante la que la 

Filosofía “se torsiona hacia el ser humano y en la denominación que sea, desde el cogito, 

la sociedad, el sujeto trascendental, la historia etc., pone al ser humano como eje desde el 

cual empezar a filosofar” (San Martín 1992, p. 66). 

En el caso de Husserl, a pesar de la rotundidad con la que ‘siempre rechazó’ que 

la fenomenología fuese una antropología filosófica ni antropología de ningún tipo, en las 

conferencias de 1931 en Berlín, Frankfurt, y Halle, ‘se percibe un giro en Husserl’, que 

tomará forma con la noción de mundo de la vida en La Crisis, donde puede interpretarse, 

según San Martín, una vocación antropológica, es decir, una identificación de la 

fenomenología trascendental y el proyecto fenomenológico de Husserl en su conjunto, 

como una forma de antropología filosófica o antropología primera (2017, p. 78). Por su 

parte, según Rodríguez Suárez “el motivo por el que [Heidegger] rechaza la interpretación 

del Dasein en términos antropológicos es por el carácter metafísico de esta antropología, 

que hunde sus raíces en el paradigma cartesiano”, un paradigma que acaba “escindiendo 

al ser humano en dos sustancias: res cogitans y res extensa, alma y cuerpo” (2012b, p. 

212) —por ello, en ese mismo artículo Rodríguez Suárez se refiere a una antropología 

posmetafísica surgida de la analítica existencial de Heidegger.  

Estrechamente relacionado con lo que acabamos de exponer, y como ampliación 

a la pregunta que lanzábamos al inicio del subepígrafe sobre la viabilidad de objetivar lo 

preobjetivo para analizarlo sin destruir su preobjetividad, cabe ahora matizar que la 

fenomenología considera la pregunta en sí una teorización abstracta, una construcción 

teórica alejada —y, por tanto, irrelevante— con respecto a la forma en que la existencia 

humana se constituye experiencialmente mediante la forma en que nos relacionamos 

preobjetivamente con el mundo. En el caso de la fenomenología de Heidegger, puesto 

que la precomprensión es inherente al ser-en-el-mundo, una comprensión del ser basada 

en la precomprensión es posible, al no existir tal objeto de estudio en puridad ni con la 

perfección que pretende el conocimiento positivo o, si se quiere, tal objetivación puede 

entenderse como una objetivación laxa, sin las capacidades para desvirtuar el objeto 

preobjetivo que la ciencia y la teoría les otorga, pues desde el punto de vista 

fenomenológico esta precomprensión es intrínseca a la experiencia del mundo, de los 



 

 

 

 

136 

otros y de nosotros mismos. Según Csordas “la fenomenología insiste en una realidad 

objetiva indeterminada” (Csordas 1990, p. 38, trad. del a.)282. 

En la misma línea, esta indeterminación es interpretada por Sobchack como 

resultado de la propia perspectiva fenomenológica existencial que, habiendo sido 

desarrollada a partir de la trascendental por “Heidegger, Sartre o Merleau-Ponty entre 

otros”, es capaz de aceptar “la conciencia y sus objetos como inherentemente variables y 

dinámicos” (Sobchack 2009, p. 438, trad. del a.)283. Así, para Sobchack, puesto que la 

“conciencia corporizada nunca puede ser del todo alcanzada o completamente revelada a 

sí misma mediante actos de reflexión”, pues “por muy rigurosos que sean”, la conciencia 

corporizada no solo está “siempre situada” en el mundo y orientada hacia un propósito, 

sino que, además, “siempre está involucrada en actuar y ‘convertirse en’ algo diferente a 

lo que en ese momento es”, de ahí las interpretaciones y conclusiones fenomenológicas 

“sólo puedan ser provisionales” (idem, trad. del a.)284. 

En conclusión, debido a la imposibilidad de constituir ya sea al ser humano o a 

una persona concreta en un puro objeto de estudio o, si se prefiere, debido al hecho de 

que la conformación del objeto de estudio es una noción teórica fruto de una tradición 

positivista occidental que es ajena a la forma en que el ser-en-el-mundo opera 

precomprensiva y corporalmente en el mundo de la vida, la noción de objetivación debe 

ser comprendida como estudio, análisis o tematización en un sentido hermenéutico, 

procesos en los que nunca podremos constituirnos de forma ajena a nuestra propia 

situacionalidad corporizada; mientras que, correlativamente, la noción ‘objeto de 

estudio’, desde el punto de vista de una antropología fenomenológicamente informada 

por la analítica existencial, debería operar más bien como ‘tema de estudio’. 

De esta forma, la apertura y desjerarquización onto-epistemológica de las ciencias 

humanas y sociales, consecuencia de la superación fenomenológica de la relación sujeto-

objeto, ofrece una serie de principios operativos a la antropología fenomenológicamente 

 
282 « Phenomenology insists on an inderterminate objective reality. » (Csordas 1990, p. 38). 
283 « Along with Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, and others, Merleau-Ponty transformed Husserl’s 

transcendental (or constitutive) phenomenology into an existential phenomenology that embraced both 

consciousness and its objects as inherently variational and dynamic. » (Sobchack 2009, p. 438). 
284 Orig.: « Indeed, embodied consciousness can never quite catch up with or be fully disclosed to itself 

through acts of reflection, however rigorous – this not only because it is always situated but also because it 

is […] always engaged in acting and “becoming” something other than it presently is. As a result, 

phenomenological description and interpretation can only be provisional […]. » (Sobchack 2009, p. 438). 



 

 

 

 

137 

inspirada —de la fenomenología elaborada por Husserl también surgen unas máximas 

aplicables a las antropologías empíricas (sociocultural, visual, sensorial o corporal), si 

bien no tanto provenientes de su fenomenología trascendental en sí, sino más bien de su 

proyecto fenomenológico visto en perspectiva. En ese sentido, debido a que uno de los 

existenciarios constitutivos por excelencia del existir es el existir corporizadamente, 

desarrollaremos la corporalidad y la corporización del ser-en-el-mundo como principio 

operativo fundamental de la antropología fenomenológicamente informada, una vez 

hayamos visto, en aras de la sistematicidad, las tipologías de antropología 

fenomenológica, en el subepígrafe a continuación. 

 

2.1.2 Tipologías de antropología fenomenológica 

 

Antes de entrar a ver las tipologías conviene hacer una breve contextualización de 

lo que se conoce en la literatura especializada como ‘giro fenomenológico de las ciencias 

sociales’ —que será explicado más adelante con mayor detenimiento285. Desde la última 

década del siglo pasado, se ha venido produciendo un interés renovado sobre el cuerpo y 

los sentidos no solo en las antropologías empíricas, sino también en las demás ciencias 

sociales. En consecuencia, “las aproximaciones fenomenológicas en antropología se han 

vuelto cada vez más importantes” (Desjarlais y Throop 2011, p. 88, trad. del a.)286. 

En la antropología, esta predilección por el cuerpo se conoce como ‘giro corporal’, 

también referido como ‘giro fenomenológico’ (phenomenological turn)287 —al que se 

refieren Bull 2000; Bull y Mitchell 2015; Spinney 2006, 2007 o Ram y Houston 2015—

, lo que ha dado lugar a la antropología fenomenológica; mientras que la preferencia sobre 

la sensorialidad como tema de estudio suele conocerse como ‘giro sensorial’ (sensorial 

 
285 Véase el subepígrafe 3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico. 
286 Orig.: « Phenomenological approaches have become increasingly important in anthropology throughout 

the past 25 years. They have contributed greatly to how anthropologists think of lived experience, illness 

and healing, suffering, violence, morality, bodiliness, sensory perception, communicative practices, mind 

and consciousness, creativity and aesthetic efforts, and subjectivity and intersubjectivity, among other 

themes and topics. More generally, they have helped anthropologists to reconfigure what it means to be 

human, to have a body, to suffer and to heal, and to live among others. » (Desjarlais y Throop 2011, p. 88). 
287 Para una crítica profunda a la antropología fenomenológica véase (Pedersen 2020), donde el autor 

propone el ‘giro ontológico’ como forma de poner en cuestión, y solución a, las propias preconcepciones 

de la antropología fenomenológica. 



 

 

 

 

138 

turn), lo que ha dado lugar a la antropología sensorial —disciplina que tratan de 

sistematizar Howes y Classen (2013), Pink (2006, 2015), Pink y Howes (2010) y Howes 

(2013b, 2014a, 2016), y que veremos en profundidad en el próximo capítulo. Pues bien, 

podemos anticipar que, merced a lo que veremos a lo largo de este epígrafe, el renovado 

interés de las antropologías empíricas —sociocultural, visual, sensorial y 

fenomenológica— hacia la experiencia corporal y corporizada destaca como el fruto 

central de la incursión de la fenomenología en la antropología. A su vez, cabe también 

anticipar que de este interés por el cuerpo se derivan la atención a la sensorialidad, la 

espacialidad, la intersubjetividad o las emociones y el afecto, nociones todas ellas 

eminentemente corporizadas que la antropología ha puesto de relieve en los estudios 

etnográficos de las últimas décadas (Desjarlais y Throop 2011, Ram y Houston 2015). 

Cabe anticipar que las tipologías que veremos a continuación están elaboradas por 

Desjarlais y Throop (2011), y sobre todo por Pedersen (2020), autores que asumen un 

punto de vista que se aleja del propuesto en esta tesis. La distancia se debe a que los tres 

autores incorporan en sus trabajos nociones del método trascendental de Husserl, 

trayendo al plano empírico, si bien de forma adaptada, nociones como la epojé —

elaboradas en un plano filosófico, como hemos anticipado en el subepígrafe anterior y 

que en este veremos un poco más en detalle— para dilucidar epistemológicamente la 

relación entre mente y mundo. Las razones para seguir la clasificación de Pedersen (2020) 

son dos: primero, que la tipología propuesta por Pedersen (2020) es una de las más 

sistemáticas y, por tanto, digna de atención. Y, segundo, su insistencia en aplicar algún 

tipo epojé adaptada —al igual que han hecho antes Bidney (1973), Desjarlais y Throop 

(2011) o Ram y Houston (2015)— nos sirve para terminar de explicar por qué este 

procedimiento del método trascendental, más allá de quedar obsoleto desde la perspectiva 

existencial de Heidegger, puede ser ignorado ya sea en el plano empírico o en el 

fenomenológico: no solo si se atienden precisamente los principios metodológicos de la 

fenomenología trascendental tal como son elaborados por Husserl (Zahavi 2019b), sino 

también si se ve la epojé en el contexto de la totalidad de la obra husserliana (San Martín 

1992, 2008). 

Las variantes de antropología fenomenológica, esto es, antropologías empíricas 

fenomenológicamente informadas, están directamente relacionadas con el trabajo de los 

siguientes fenomenólogos: William James, Edmund Husserl, Martin Heidegger, Maurice 



 

 

 

 

139 

Merleau-Ponty, Alfred Schutz, Peter L. Berger y Thomas Luckmann, Wilhelm Dilthey, 

Hans-Georg Gadamer, Hannah Arendt, Edith Stein, Jacques Derrida, Emmanuel Levinas, 

Paul Ricouer y Jean-Paul Sartre (Desjarlais y Throop 2011; Jackson 2015). Desjarlais y 

Throop, en su influyente artículo, definen cinco corrientes fenomenológicas según los 

autores mencionados: James y Dewey son identificados como pragmatistas; Dilthey, 

Gadamer, Ricoeur como hermeneutas; Derrida como deconstructivista; entre las 

perspectivas asociadas a las etnometodologías se citan Harvey Sacks y Harold Garfinkel; 

mientras que Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Schutz, Arendt, Stein y Levinas 

son todos ellos identificados de una u otra forma como pertenecientes a ‘aproximaciones 

fenomenológicas y existencialistas’ (Desjarlais y Throop 2011, p. 88). 

A partir de estas corrientes fenomenológicas Desjarlais y Throop (2011) 

establecen tres subtipos de antropología (empírica) fenomenológica: existencial, cultural 

y crítica, a las que Pedersen (2020) añade una cuarta variante, que etiqueta como ‘de la 

edad de piedra’ (Stone-age phenomenology) —enfocada en un “modo particular de 

antropología” que tiene como “objeto principal” estudiar “individuos que dominan una o 

más técnicas materiales” para “procurar recursos” naturales mediante actividades como 

“la caza, la tejeduría, la pesca o la carpintería” (Pedersen 2020, p. 618, trad. del a.)288. 

Además, Pedersen (2020) señala con acierto que Desjarlais y Throop (2011) “no ofrecen 

explicación sobre el criterio para su tipología” ni tampoco para la “elección de la etiqueta 

para cada tipo” (Pedersen 2020, p. 611, trad. del a.)289. Así, preferimos la interpretación 

crítica de Pedersen (2020) en torno a los criterios que guían la clasificación de Desjarlais 

y Throop (2011), debido a la sistematicidad con la que aquel establece las diferentes 

tipologías de antropología fenomenológica —centrándonos mayormente en las variantes 

cultural y existencial, por afinidad con esta investigación. 

Con la denominación ‘cultural’ o ‘culturalista’, Pedersen se refiere al “trabajo de 

fenomenólogos culturales”290 que, como Thomas Csordas o Steven Feld —el primero 

 
288 Orig.: « […] a distinct and popular mode of anthropology, whose primary object is individuals, who 

master one or more material crafts or resource-procuring skills, including hunting, weaving, fishing, 

carpentry, and so forth. » (Pedersen 2020, p. 618). 
289 Orig.: « Desjarlais and Throop (2011) […] do not provide an explanation of the criteria behind their 

typology, including the label chosen for each type. » (Pedersen 2020, p. 611). 
290 Aquí creemos más conveniente tal vez la denominación ‘antropólogos fenomenológico-culturales’, 

puesto que estos autores provienen del campo de la antropología, publican en revistas del ramo de las 

Ciencias Sociales y no en Humanidades —categorías ciertamente en entredicho hoy en día, pero que siguen 

vigentes a nivel institucional, si bien con menor rigidez que en décadas pasadas— y, por tanto, teniendo 



 

 

 

 

140 

autor clave, en el presente capítulo, para desarrollar la noción de corporización, mientras 

el segundo destaca por sus investigaciones en acustemología (acoustemology)291— 

aplican la fenomenología a la investigación antropológica de “objetos y temas 

clásicamente ‘culturales’, incluyendo el estudio de mitos y rituales”, proyecto enmarcado 

en la tradición de la antropología cultural norteamericana “heredera” de “[Franz] Boas y 

[Clifford] Geertz” (2020, p. 615, trad. del a.)292. Pedersen (2020) identifica varias 

consecuencias en la aplicación de la fenomenología que da lugar a esta tipología cultural 

de antropología fenomenológica. Dos de ellas pueden ser entendidas como virtudes, 

puntos fuertes o habilidades de la fenomenología para, por un lado, poner en valor las 

cualidades preobjetivas de la experiencia y, por otro, suspender o poner entre paréntesis 

los propios prejuicios culturales del antropólogo, concretamente mediante una forma de 

epojé ‘etnográfica’ —noción que cuyo rigor analizaremos críticamente y de forma breve 

hacia el final del presente subepígrafe. 

Así, Pedersen ejemplifica la primera ventaja que conlleva aplicar la 

fenomenología en estudios etnográficos mediante el trabajo de Csordas (1990), quien no 

pretende analizar la “función social de la glosolalia” en el “compromiso religioso” de 

grupos pentecostales, ni tampoco estudiar el don de lenguas como un “acto de habla ritual, 

o qué estados  mentales lo acompañan”, sino como fenómeno “corporizado de 

pensamiento no-verbal” que sucede “en un momento fenomenológico previo a la 

distinción entre mente y cuerpo, una distinción que es en parte contingente al poder 

objetivante del lenguaje natural” (Csordas citado en Pedersen 2020, pp. 615-616, trad. 

del a.)293. La segunda ventaja es ejemplificada mediante el trabajo de Feld (1982, 1996) 

quien propone “combinar la fenomenología social” con “una hermenéutica de lugar” para 

 
grandes conocimientos teóricos y prácticos de antropología parten de ella hacia la fenomenología en busca 

de inspiración metodológica —dibujando una trayectoria similar a la que esta tesis pretende. 
291 Véase en la bibliografía, Feld (1982) su influyente libro Sound and Sentiment. 
292 Orig.: « […] what characterizes the work of cultural phenomenologists is that their work tends to focus 

on quintessentially “cultural” objects and topics, including the study of myths and rituals. In that sense, 

cultural phenomenology is an heir to the classic project of (American) cultural anthropology in the tradition 

of Boas and Geertz. » (Pedersen 2020, p. 615). Ciertamente Geertz fue uno de los primeros antropólogos 

en mirar hacia la fenomenología, hecho que constata Pedersen (2020) y en el que profundizaremos más 

adelante al ver las diferencias entre la ‘descripción densa’ (thick description) de aquel y la descripción 

fenomenológica. 
293 Orig.: « […] Csordas (1990, p. 24) makes clear that he is not interested in “what social function 

glossolalia serve[s] in religious commitment or as a ritual speech act, or by what mental states it is 

accompanied”. […] [But] as an “embodiment of nonverbal thought” (Csordas 1990, p. 26) […] taking 

“place at a phenomenological moment prior to distinction between body and mind, a distinction that is in 

part contingent on the objectifying power of natural language” (idem). » (Csordas citado en Pedersen 2020, 

pp. 615-616). 



 

 

 

 

141 

poner entre paréntesis la preconcepción occidental de la centralidad de la visión y así 

estudiar la sensorialidad de los Kaluli en Papúa Nueva Guinea quienes, en lugar de 

priorizar la visión sobre el resto de sentidos, conceden a las sensaciones acústicas un lugar 

primordial en “mundos de la vida” que se desarrollan en bosques de densa floresta (Feld 

citado en Pedersen 2020, p. 616, trad. del a.)294. Por otro lado, para Pedersen estas dos 

habilidades ofrecidas por la fenomenología no han conseguido solventar sino ahondar en 

una forma de “culturalismo” que se puede enmarcar en la “crisis de representación de los 

años setenta y ochenta”, y que manifiesta su “relativismo cultural” mediante diversas 

formas de fetichismo que tienden a “exotizar” al Otro y exaltar “la otredad cultural”, es 

decir, “resaltar las diferencias en una pluralidad de culturas” además de “elevar” la propia 

noción de “Cultura (en singular)” (ibid., 617, trad. del a.)295. 

En cuanto a la influencia de la fenomenología existencialista en la antropología 

fenomenológica, Pedersen identifica “el énfasis central asignado a la dimensión 

intersubjetiva de la experiencia humana en oposición a las experiencias de sujetos 

singulares” como uno de los rasgos centrales que diferencia esta de otras fenomenologías 

como, por ejemplo, la ya comentada de ‘la edad de piedra’ (2020, p. 621, trad. del a.)296. 

A su vez, Pedersen identifica una “actitud normativa y moralizante sin reservas” que toma 

forma mediante un “dogma nuclear” que establece la “primacía de la denominada 

‘realidad vivida’ sobre los denominados ‘modelos conceptuales’”, como si ese “anti-

intelectualismo” fuese, a juicio de Pedersen, pretensión exclusiva de la antropología 

fenomenológica existencialista (ibid., 622, trad. del a.)297. En línea con este 

 
294 Orig.: « To capture the centrality of acoustic sensations in the “life-worlds of Kaluli people” Feld (1996) 

[…] proposes to combine “social phenomenology” with a “hermeneutics of place.” Only via such a 

decentering of Western visualism will we as anthropologists be able to understand Kaluli “acoustemology” 

[…]. » (Feld citado en Pedersen 2020, p. 616). 
295 Orig.: « In spite of these advantages, cultural phenomenology […] faces the same charge that all cultural 

anthropological analyses have been confronted with since the onset of the “crisis of representation” in the 

late 1970s and early 1980s, namely culturalism. […] But exoticism is not the only fetishization of culture 

that may be said to be at work among the cultural phenomenologists. In addition to its cultural relativist 

highlighting of differences within a plurality of cultures, there is also a tendency toward an elevation of 

Culture (in the singular). » (Pedersen 2020, p. 617). 
296 Orig.: « One crucial such difference lies in the central emphasis allotted to the intersubjective dimension 

of human experience as opposed to the experiences of singular subjects, which tend to be the primary focus 

for the stone-age phenomenologists. » (Pedersen 2020, p. 621). 
297 Orig.: « […] a good illustration of a core phenomenological dogma, namely the purported 

epistemological (and, crucially, ethical) primacy of so-called “lived reality” over so-called “conceptual 

models”. […] What distinguishes the existentialist anthropologists from at least some of their 

phenomenological peers, however, is the unapologetically normative and moral(izing) strand in their work. 

» (Pedersen 2020, p. 622). 



 

 

 

 

142 

normativismo, en la antropología existencialista puede reconocerse, según Pedersen, un 

cierto ‘universalismo’ derivado de la influencia de su contraparte fenomenológica, que 

diferencia a esta del relativismo cultural presente en la antropología fenomenológica 

culturalista. Este universalismo se materializa en el emparejamiento ‘transcultural’ de 

nociones como experiencia y sufrimiento, dolor o violencia; temas antropológicos otrora 

olvidados cuyo “estudio etnográfico […] ha avanzado significativamente” mediante “la 

antropología existencialista” (ibid., 624, trad. del a.)298. 

Según Pedersen, este universalismo, unido a los rasgos existencialistas que 

fundamentan las elaboraciones de este tipo de antropología fenomenológica, “permite 

supuestamente circunvalar cosificaciones abstractas como ‘sociedad’ y ‘cultura’ mientras 

se retiene, tal como se proclama, la irreductibilidad de las dimensiones sociales y 

culturales de la vida humana” (Pedersen 2020, p. 623, trad. del a.)299. Derivado de este 

“universalismo existencial”, Pedersen identifica a su vez un cierto “funcionalismo” 

evidenciado en la “suposición de que la gente en todos lados busca ajustar su mundo al 

mundo en general”, dando como resultado la presunción de que la “preocupación 

humana” por tener un “control sobre la relación y el equilibrio entre estos mundos” es un 

universal (Jackson citado en Pedersen 2020, p. 626, trad. del a.)300. Pedersen enlaza este 

“funcionalismo simbólico” con “una antropología (en el sentido filosófico de ‘teoría de 

lo humano’), cuya genealogía puede remontarse a Malinowski, Evans-Pritchard o 

Geertz”, y que Malinowski formuló como “una teoría mayormente tácita pero 

consistentemente psicológica (o ‘psicologizante’)” que preconizaba “sujetos [que] 

afectados por la ansiedad” buscaban “certidumbre existencial” (idem, trad. del a.)301 —

en breve comentaremos en profundidad la omisión de Pedersen (2020) en relación con 

una de las más brillantes aportaciones de la corriente existencial, esto es, la atención hacia 

 
298 Orig.: « […] existentialist anthropology has significantly advanced the ethnographic study of a number 

of important phenomena and problems, such as, for instance, pain and violence. » (Pedersen 2020, p. 624). 
299 Orig.: « We see here how the twin concepts of “experience” and “suffering” allow the existentialist 

phenomenologists to bypass purportedly abstract reifications like “society” and “culture,” while retaining, 

it is claimed, the irreducibly social and cultural dimensions of human life. » (Pedersen 2020, p. 623). 
300 Orig.: « […] one detects a simultaneously universalist and functionalist “assumption that people 

everywhere seek to adjust their world to the world at large [so] that . . . control over the relationship and 

balance between these worlds is a central human preoccupation”. » (Jackson citado en Pedersen 2020, p. 

626). 
301 Con respecto a la cita anterior, y en elaboración original: « Here, we are faced with an anthropology (in 

the philosophical sense of “theory of the human”), whose genealogy can be traced back to Malinowski, 

Evans-Pritchard, Geertz, and other “symbolic functionalists” […]. Recall that Malinowski […] operated 

with a largely tacit but consistently psychological (or psychologizing) theory of anxiety-ridden subjects in 

pursuit of existential certainty. » (Pedersen 2020, p. 626). 



 

 

 

 

143 

la corporalidad vivida o mundana, existenciario fundamental para poder interpretar la 

antropología fenomenológica como antropología (empírica) de la corporalidad y la 

corporización. 

Por último, la antropología fenomenológica en su variante ‘crítica’ es capaz de 

“mitigar” una de las carencias apuntadas por parte de las ciencias sociales cuando la 

fenomenología opera en ellas —“es decir, la atención a las asimetrías de poder y otras 

relaciones, dinámicas y estructuras hegemónicas”—, labor que lleva a cabo mediante el 

análisis “explícitamente combinado” de los “fenómenos político-económicos a gran 

escala” en cuyo marco es integrado “el enfoque a pequeña escala de la fenomenología 

clásica” (Pedersen 2020, p. 627, trad. del a.)302. A pesar, sin embargo, de la virtud de 

“superar” la tradicional ausencia de análisis en torno a las diferentes manifestaciones 

materiales del poder, “mientras retiene la base fundamental de la fenomenología en las 

llamadas experiencias vividas y los mundos intersubjetivos de seres humanos 

individuales”, las diferentes antropologías fenomenológicas que Pedersen tipifica, 

incluyendo la variante crítica, tienden a un “humanismo esencialista”, pues “aceptan la 

asunción más o menos tácita de que la realidad etnográfica está dividida en una serie 

aprioris ontológicos, que incluyen lo ‘local’ y lo ‘global’, lo ‘concreto’ y lo ‘abstracto’” 

(ibid., 628-630, trad. del a.)303. El riesgo inherente a estas “presunciones metafísicas y 

binarismos” está en “reproducir y reafirmar la mismas hegemonías y asimetrías político-

económicas que la fenomenología crítica” pretende “desestabilizar en primer lugar” 

(ibid., 630, trad. del a.)304. 

 
302 Orig.: « […] so-called large-scale political-economic phenomena and institutions are explicitly 

combined with the small or micro-scale focus of classic phenomenology. In doing so, the critical 

phenomenologists seek to mitigate for one of the most common objections raised against phenomenology 

by social scientists (see, for example, Bourdieu 1977), namely its lacking focus on power asymmetries and 

other hegemonic relations, dynamics, and structures. » (Pedersen 2020, p. 627). 
303 Orig.: « […] the explicit purpose of overcoming the aforementioned “power-blindness” of traditional 

(cultural, stone-age, as well as existential) phenomenology, while retaining phenomenology’s fundamental 

grounding in the so-called lived experiences and intersubjective worlds of single human beings. […] 

Another, more general version of this humanist essentialism is the tendency among phenomenological 

anthropologists in general and the ‘critical’ variant in particular to accept the more or less tacit assumption 

that the ethnographic reality is divided into a number of a priori ontological domains and scales, including 

the “local” and the “global,” the “concrete” and the “abstract,” […]. » (Pedersen 2020, p. 630). 
304 Orig.: « The problem about operating with these and other more or less tacit metaphysical assumptions 

and binaries is that there is a risk of reproducing and reaffirming the same sociocultural hegemonies and 

political-economic asymmetries, which the critical phenomenologists set out to critically unpack and 

destabilize in the first place. » (Pedersen 2020, p. 630). 



 

 

 

 

144 

En definitiva, Pedersen enmarca la incursión transversal —en el esquema 

académico-institucional— de las diferentes fenomenologías provenientes de las 

Humanidades —que en las Ciencias Sociales y, concretamente, en la antropología, dan 

lugar a sus ramas fenomenológicas— en el “contexto de la ampliamente discutida crisis 

de la representación” que tuvo lugar “a finales de los ochenta y durante los noventa” (Katz 

y Csordas citados en Pedersen 2020, p. 631, trad. del a.)305. Esta crisis de representación306 

y el “subsecuente giro ontológico que comenzó a ganar tracción en el Reino Unido […] 

más o menos una década después […] fue una parte de la necesaria ruptura con las 

‘grandes narrativas’” (idem, trad. del a.)307. 

De esta forma, “como resultado de la puesta entre paréntesis de la búsqueda 

positivista en torno al lenguaje desconectado y el conocimiento científico objetivo”, la 

fenomenología, al enfatizar “las relaciones sociales del etnógrafo (fieldworker)” y 

presentarlas como “una fuente legítima (e incluso superior) de discernimiento 

antropológico”, según Pedersen, “pareció permitir el renacimiento de la aspiración 

‘malinowskiana’ en torno a captar el punto de vista del nativo, pero mediante una forma 

reflexiva y teoréticamente reforzada” (ibid., 632, trad. del a.)308. En su crítica a la forma 

en que la fenomenología es implementada en la antropología, Pedersen propone volver al 

‘giro ontológico’, es decir, al último lugar común entre este y la fenomenología, esto es, 

“el no-representacionalismo y la crítica al logocentrismo” a partir del cual ambas “separan 

sus caminos” (ibid., 633, trad. del a.)309. 

Ahora bien, veremos que esa vuelta al giro ontológico que Pedersen (2020) 

propone no parece tener mucho que ver con el acaecido en la fenomenología a causa de 

 
305 « According to Katz and Csordas (2003, p. 277), “in the late 1980s and 1990s, an opening for 

phenomenology appeared in the context of the much-discussed crisis of representation”. » (Pedersen 2020, 

p. 631). 
306 Crisis cuyo reconocimiento y difusión suele condensarse en la publicación, en 1986, del influyente 

Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography editado por James Clifford y George E. Marcus, 

como ya se ha referenciado en otros lugares de la tesis. 
307 « […] the interest in phenomenology that was so prevalent back in the 1990s, and the subsequent turn 

to ontology, which began to gain traction in the United Kingdom and Scandinavia a decade or so later, […] 

was part of a necessary break with “grand narratives” […]. » (Pedersen 2020, p. 631). 
308 « […] as a result of phenomenology’s bracketing of the positivist quest for detached language and 

objective scientific knowledge, […] [and] by foregrounding the ethnographic fieldworker’s own social 

relations in the field as a legitimate (indeed, a superior) source of anthropological insight […] 

phenomenology in its various anthropological guises […] seemed to allow for the rebirth of the 

Malinowskian aspiration to grasp the native’s point of view, but in a theoretically beefed-up, 

methodologically reflexive form. » (Pedersen 2020, p. 632). 
309 « […] it also in this shared nonrepresentationalism and critique of logocentrism that the two projects, 

phenomenology and the turn to ontology, depart on separate paths. » (Pedersen 2020, p. 633). 



 

 

 

 

145 

la aparición de la analítica existencial de Heidegger que referíamos en el subepígrafe 

anterior. Como veremos, esta podría ser una de las razones por las que Pedersen olvida 

mencionar una de las principales aportaciones de la fenomenología hermenéutica de 

Heidegger. Nos referimos a la preobjetividad operativa de la experiencia corporal 

mundana, que Merleau-Ponty desarrolla mediante la noción de cuerpo propio o vivido, 

como veremos en la siguiente sección, y que ocupa hoy día un lugar central en cualquier 

antropología empírica (ya sea sociocultural, visual, sensorial o fenomenológica), así 

como en nuestra metodología etno-fílmica que desarrollamos en el último capítulo de esta 

tesis. Por tanto, con el fin de poder identificar en qué diverge su postura de la defendida 

en esta investigación, veamos a continuación qué entiende Pedersen por giro ontológico 

y, en concreto, qué argumentos fenomenológicos fundamentan su postura. 

El giro ontológico ofrece, según Pedersen, una metodología que pasa por emplear 

la epojé para poner entre paréntesis o “cuestionar los dogmas que apuntalan el proyecto 

de la antropología fenomenológica”, lo que incluye “contrastes profundamente arraigados 

entre lo cuantitativo y lo cualitativo, lo corporal y lo mental, lo subjetivo y lo objetivo y, 

sobre todo, lo concreto y lo abstracto” (Pedersen 2020, p. 639, trad. del a.). El giro 

ontológico de Pedersen, que él mismo define, como una “versión radicalizada de 

antropología fenomenológica” quiere ser —de igual forma que la antropología filosófica 

de San Martín que veremos en breve310— una forma de “explorar las condiciones de 

posibilidad del conocimiento antropológico” que, por un lado, pueda “comprender el 

potencial de la antropología para desplegar el método de la puesta entre paréntesis 

fenomenológica” y, por otro, sea capaz de superar las “dudosas divisiones ontológicas 

entre ‘mundos de la vida concretos’ y ‘conceptos abstractos’” (ibid., 633, trad. del a.)311 

o, expresado de otra forma, la supuesta preeminencia que las diferentes versiones de 

antropología fenomenológica otorgan a lo experiencial sobre lo teórico. En otras palabras, 

según Pedersen, las diferentes aplicaciones de la epojé trascendental en la antropología 

 
310 A esto se refiere San Martín (2013) cuando afirma que la antropología filosófica debe ocuparse de 

analizar los presupuestos que hacen válido un conocimiento, o determinados procesos de generación de 

conocimiento. Desarrollar con cita específica de San Martín. Además, ver en qué otras obras San Martín 

enuncia esta función de la antropología filosófica. 
311 Orig.: « It is just in this sense, I propose, that the OT can be conceived of as a radicalized version of 

phenomenological anthropology […] Whereas, as we saw, each of the four varieties of phenomenological 

anthropology in their own way fails to realize anthropology’s potential for deploying the method of 

phenomenological bracketing to explore the conditions of possibility for anthropological knowledge […] 

[y, así, superar] dubious ontological divisions between “concrete life-worlds” and “abstract concepts”. » 

(Pedersen 2020, p. 633). 



 

 

 

 

146 

fenomenológica, como por ejemplo la ‘epojé etnográfica’, no son capaces de superar 

ciertas preconcepciones establecidas en las diferentes variantes de antropología 

fenomenológica debido a que, precisamente, no son capaces de poner en cuestión, o entre 

paréntesis, la forma de conocimiento antropológico en sí. 

Cabe subrayar que Pedersen desarrolla el “giro ontológico” desde una perspectiva 

husserliana trascendental, esto es, insiste el danés, como “examen crítico de las 

condiciones de posibilidad para el conocimiento antropológico” y, por tanto, se concentra 

en la cuestión de “cómo piensan los antropólogos” (2020, pp. 634-635, trad. del a.)312. 

Por tanto, la perspectiva desde la que Pedersen desarrolla sus críticas está clara, tal como 

expresa en al menos dos ocasiones; primero, al referir que “el giro ontológico se acerca a 

cumplir el proyecto trascendental (en el sentido dado por Husserl)” (ibid., 633, trad. del 

a.)313; y más adelante, al indicar que “el giro fenomenológico no solo puede, sino que de 

hecho debe ser entendido como una forma de fenomenología en el sentido husserliano” 

(ibid., 640, trad. del a.)314. 

Sin pretender restar ni un ápice de valor a la perspectiva de Pedersen, que se 

comprenderá mejor al ahondar próximamente en los principios operativos de la 

antropología (fenomenológicamente informada) de la corporalidad, cabe destacar dos 

aspectos sobre su postura. Primero, hoy en día está ampliamente aceptado que el giro 

ontológico que refiere Pedersen no es efectuado por la fenomenología trascendental de 

Husserl, sino por fenomenología hermenéutica de Heidegger (Lozano 2004, Hoyos 

Vásquez 2014, Estrada Villa 2017), quien al preguntarse precisamente por la cuestión del 

ser —si bien no de la manera en que la metafísica clásica lo hacía, sino volviendo al 

fenómeno experiencial en sí mismo del existir—, ofrece las claves para una posmetafísica 

(re)fundada en el ser-en-el-mundo, como hemos visto siguiendo a Rodríguez Suárez 

(2012b, 2016, 2019). Segundo, Pedersen (2020) se basa en una interpretación restrictiva 

de la fenomenología trascendental de Husserl, pues asume una perspectiva que tal vez no 

haga justicia a la profundidad del proyecto fenomenológico husserliano. En este sentido, 

hemos visto que San Martín (2008) alertaba que, si uno se centra exclusivamente en la 

 
312 « OT is first of all concerned with how anthropologists think. […] OT is a critical examination of the 

conditions of possibility for anthropological knowledge. » (Pedersen 2020, pp. 634-635). 
313 « OT comes closer to fulfilling this transcendental (in Husserl’s sense) project. » Pedersen (2020, p. 

633). 
314 « OT not only can but in fact really should be understood as a form of phenomenology in Husserl’s 

sense. » (Pedersen 2020, p. 640). 



 

 

 

 

147 

parte de la obra de Husserl que da preeminencia a la fenomenología trascendental —y 

con ella, las nociones de epojé y reducción propias del método trascendental—, se corre 

el riesgo de perder de vista el horizonte de conocimiento y comprensión del ser humano 

que supone la noción de ‘mundo de la vida’ (Lebenswelt) que Husserl trata principalmente 

en La Crisis (2008 [1936]). 

Evidencia de la interpretación restrictiva de la fenomenología trascendental de 

Husserl, es la insistencia de Pedersen en interpretar la epojé como fin, es decir, como una 

suspensión de los prejuicios, teorías preconcebidas y hábitos de pensamiento, o 

alternativamente, como una suspensión de la actitud natural en la que operamos 

preobjetiva y cotidianamente en el mundo de la vida y mediante la que damos por sentada 

la existencia del mundo de forma independiente a su aprehensión mental, en lugar de 

como un medio o procedimiento que ‘revela el sentido trascendental de la vida humana’, 

según San Martín (1992, pp. 71-72). En todo caso, resulta interesante que la aplicación 

de algún tipo de epojé por parte de Pedersen (2020) no sea un hecho aislado en la tradición 

de la antropología fenomenológica empírica que se remontar a los setenta (Jackson 1996). 

Desde que Bidney inaugurase la aplicación de la fenomenología en la antropología 

sociocultural (Jackson 1996), vemos que se incorpora a la antropología fenomenológica 

un tipo de epojé denominada etnocéntrica (Bidney 1973, p. 137). Décadas después, 

Jackson se refiere a la epojé como un necesario ‘relativismo práctico’ (1996, p. 10-15); 

posteriormente, Desjarlais y Throop la consideran como epojé ‘etnográfica’ (2011, p. 88-

89); mientras que, en Ram y Houston (2015) la epojé se menciona de una u otra forma en 

múltiples ocasiones315; y finalmente, hemos visto que Pedersen (2020, p. 610, 631-636) 

la adjetiva alternativamente como epojé ‘antropológica u ontológica’. Cabe clasificar 

estas menciones a la epojé en dos grupos: por un lado, la de Jackson (1996), las presentes 

en Ram y Houston (2015) y la de Pedersen (2020), que tratan de suspender la actitud 

teorético-objetiva. Por otro lado, las menciones a la epojé etnocéntrica o etnográfica en 

Bidney (1973) y Desjarlais y Throop (2011), se refieren a la suspensión de la ‘actitud 

cultural’ propia del investigador a la hora de estudiar el mundo de la vida de otras culturas. 

En el primer caso, mientras Jackson (1996) y las menciones en Ram y Houston 

(2015) refieren una epojé fenomenológica, Pedersen (2020) la denomina ‘antropológica 

 
315 Véase en Ram y Houston (2015), Throop (pp. 75-76), Fisher (pp. 155, 170-171); Houston (pp. 283-286, 

300). 



 

 

 

 

148 

u ontológica’, si bien todas ellas apuntan a la suspensión de las teorías preconcebidas y 

hábitos de pensamiento. Pues bien, cabe cuestionar dos aspectos; comencemos por el más 

sencillo. La suspensión de juicio teórico que refieren estos autores debe referirse, en lugar 

de las epojés fenomenológicas (psicológica y trascendental), a la epojé de las ciencias 

objetivas que Husserl elabora en La Crisis, es decir, en referencia a la suspensión de la 

actitud teorético-objetiva o naturalista (propia de las ciencias naturales) que debe ser 

evitada en las ciencias sociales y humanas, según San Martín (2008, 1992). El segundo 

aspecto por considerar, relacionado con el anterior, es que precisamente la epojé de las 

ciencias objetivas no es una epojé fenomenológica —de nuevo, las epojés 

fenomenológicas son la psicológica y la trascendental (San Martín 2008, 1992; Zahavi 

2019b). Según Zahavi, ni la epojé ni la reducción fenomenológicas (ni psicológicas ni 

trascendentales)316 tienen cabida como tales en las ciencias empíricas —en breve haremos 

también un comentario con respecto a la epojé de las ciencias objetivas—, pues no solo 

ambas están intrínsecamente relacionadas de forma que sin la epojé psicológica no se 

puede llegar a la epojé trascendental, sino que ambas técnicas operan en el plano 

fenomenológico con el fin de, precisamente, ‘revelar la correlación constitutiva entre 

mente y mundo, y no uno o el otro’ (2019b, p. 268). Por tanto, probablemente, esta 

insistencia en la epojé por parte de algunos autores actuales se deba al profundo anhelo 

objetivista que todavía perdura en las ciencias sociales o humanas.  

Con respecto al segundo caso, puesto que la epojé etnocéntrica de Bidney sirve 

de paradigma para el resto de ejemplos, veamos brevemente que este defendía que, para 

estudiar el mundo de la vida de una determinada comunidad, “el antropólogo cultural”, 

entendido en su sentido tradicional, debe trascender solo sus propios prejuicios culturales 

y, por tanto, “no practica una epojé etnocéntrica total, puesto que hacerlo le sacaría del 

negocio”; es decir, que realizaría “sólo una epojé o reducción parcial al suspender su 

 
316 Véanse algunos trabajos de Javier San Martín para una aclaración pormenorizada, que escapa a los 

intereses directos de esta tesis, de los diferentes tipos de reducción y sus respectivas epojés, esto es, la de 

las ciencias objetivas de La Crisis que supone la suspensión de toda actitud teórico-objetiva (San Martín 

1992, pp. 24, 48); la psicológica, al servicio de una fenomenología crítica que solo es paso previo y 

condición de posibilidad de una fenomenología trascendental (San Martín 2013, p. 66, 2019b, p. 265); y la 

epojé y reducción fenomenológicas o trascendentales, al servicio de una fenomenología trascendental (San 

Martín 2008, pp. 60-73, 108-111). San Martín (2016, pp. 21-22) distingue además entre la actitud 

naturalista (propia del objetivismo) y la actitud natural (propia de nuestra operatividad preobjetiva en el 

mundo de la vida), que Husserl pretende poner en suspenso mediante la epojé de las ciencias objetivas, y 

la epojé trascendental, respectivamente; y la actitud personalista (propia de las ciencias sociales y las 

humanidades, que podríamos denominar también ‘intersubjetivas’ o ‘interpretativas’). 



 

 

 

 

149 

propia cultura etnocéntrica para intuir mejor el mundo de la vida etnocéntrico de otra 

cultura” (Bidney 1973, p. 137, trad. del a)317. En nuestra opinión, bastaría asimilar el 

antropólogo cultural que refiere Bidney, con el antropólogo en actitud de trabajo de 

campo, es decir, el antropólogo en actitud de etnógrafo, aquella perspectiva necesaria para 

ser observador participante de un mundo que en principio le es ajeno y que pretende 

comprender mediante la interpretación de la significación de sus prácticas, rituales e 

instituciones culturales; es decir, una actitud personalista que incluya, como mínimo, una 

actitud abierta, sensible y reflexiva que le permita no juzgar ni jerarquizar mientras está 

en el trabajo de campo, a la vez que da cuenta del proceso corporizado, sensorial e 

intersubjetivo de aprendizaje y compartición del mundo de la vida de sus colaboradores. 

Por tanto, cabe concluir que este uso de la epojé en modalidad ‘etnocéntrica o etnográfica’ 

solo se parece a las epojés fenomenológicas en cuanto al ‘poner entre paréntesis’, pero 

no cuanto al qué poner entre paréntesis. En definitiva, Zahavi plantea que, si acaso, 

debemos cambiar de perspectiva asumiendo una actitud personal o personalista, propia 

de las ciencias sociales (2019b, p. 267). 

En conclusión, reinterpretar las epojés fenomenológicas (nos referimos a la 

psicológica y la trascendental) como si su objetivo fuese “suspender nuestras diversas 

presuposiciones teoréticas […] poner entre paréntesis […] nuestras ideas preconcebidas, 

nuestros hábitos de pensamiento, nuestros prejuicios” es una interpretación que está 

“equivocada” (Zahavi 2019b, p. 269, trad. del a.)318 —en todo caso, la epojé de las 

ciencias objetivas es la que sirve al sujeto investigador para neutralizar la actitud 

naturalista o teorético-objetiva (de las ciencias naturales) y adoptar una actitud 

personalista propia del ejercicio de las ciencias sociales o humanas (San Martín 2016, p. 

21-22). Según Zahavi, el problema surge al mezclar “la contribución específica de la 

epojé (suspender la tesis general de la actitud natural) con un rechazo más general de la 

especulación y la explicación en favor de la descripción” como si “esta preocupación con 

la descripción” obligase necesariamente al “uso de la epojé y la reducción 

 
317 « […] the cultural anthropologist does not practice total ethnocentric epojé, since to do so would put 

him out of business. The anthropologist performs only a partial epojé or reduction in suspending his own 

ethnocentric culture the better to intuit the ethnocentric life-world of another culture. » (Bidney 1973, p. 

137). 
318 Orig.: « Both interpretations are widespread, and […] both are wrong. […] The aim of the epoché is to 

suspend our various theoretical presuppositions. What we have to bracket is our preconceived ideas, our 

habits of thought, our prejudices and theoretical assumptions. » (Zahavi 2019b, p. 269). 



 

 

 

 

150 

fenomenológicas” (2019b, p. 269, trad. del a.)319. En todo caso, cabe recordar que, si bien 

Zahavi aboga por la inutilidad de la aplicación de procedimientos trascendentales, como 

la epojé o la reducción, en disciplinas empíricas (2019b, p. 266-271), si hay una razón 

fundamental que destaca por encima de todas, y que explica que Heidegger o Merleau-

Ponty no empleasen la epojé ni la reducción, ni trascendentales ni psicológicas (Zahavi 

2019b, p. 260), es la aparición en escena de la analítica existencial de Heidegger que 

reinterpreta hermenéuticamente la intencionalidad superando la relación sujeto-objeto a 

la hora de tematizar fenomenológicamente la experiencia preobjetiva (Rodríguez Suárez 

2019, p. 192), como veremos en el siguiente subepígrafe. 

En todo caso, cabe remarcar, por un lado, que a pesar de que Pedersen (2020) 

circunscribe las elaboraciones de Csordas al campo de la fenomenología cultural, en esta 

tesis no nos interesan los nexos de su antropología fenomenológica con objetos 

típicamente ‘culturales’ sino sus desarrollos sobre la preobjetividad de la experiencia 

corporizada. Esta lectura alternativa de Csordas nos permite emplear las nociones de lo 

preobjetivo y el ser-en-el-mundo como alternativas a la representación (escrita o 

audiovisual) del conocimiento antropológico —gracias a las cualidades inherentemente 

experienciales, en el sentido de precomprensivas que el cine atesora. Además, debido a 

que esta investigación doctoral no tiene afán clasificatorio ni está interesado en 

estructuras en relación con sus objetos de estudio, la perspectiva culturalista en sí no será 

tenida en cuenta. Es decir, las elaboraciones de Csordas (1990, 1994) en torno a la 

corporización serán tenidas en cuenta, pero no para ahondar en la antropología cultural 

sino para aplicar la corporización a la metodología etno-fílmica que se terminará por 

sustanciar, junto a la metodología de la etnografía sensorial de Pink (2015), y la 

corporalidad y la ritmicidad en Laplantine (2014), en el capítulo correspondiente a la 

metodología. 

Por otro lado, algunos autores como Ram y Houston (2015) o Jackson (1996) 

defienden que, a pesar de la heterogeneidad de las perspectivas en fenomenología, esta 

presenta una serie puntos en común que hacen que los antropólogos fenomenológicos 

 
319 Orig.: « It conflates the specific contribution of the epoché (to suspend the general tesis of the natural 

attitude) with a more general rejection of speculation and explanation in favour of description. But it is 

wrong to see this preoccupation with description (even in the careful description of psychological states) 

as something that specifically mandates the introduction and use of the phenomenological epoché and 

reduction. » (Zahavi 2019b, p. 269). 



 

 

 

 

151 

hayan consensuado —si bien de forma inestable y en continuo debate— una serie de 

principios fenomenológicos que las diferentes perspectivas presentan en común y que 

tienen importantes consecuencias metodológicas aplicables a la antropología y la 

etnografía en torno a tres conceptos clave, según Ram y Houston, “el cuerpo, el mundo y 

la subjetividad” como “relación integral” (2015, p. 7, trad. del a.)320. Al igual que Kalpana 

Ram y Christopher Houston (2015), así como Dan Zahavi (2019a) —desde el campo de 

la fenomenología aplicada en psicología y otras ciencias cognitivas como la 

neurociencia— aquí nos centraremos en las nociones compartidas por los diferentes 

fenomenólogos, más que en las diferencias de perspectiva y de énfasis que sus propuestas 

presentan. 

Con el fin de ir cerrando el presente subepígrafe, cabe hacer una última reflexión. 

Si enfocamos un poco más la mirada resulta que las diferentes aproximaciones a la 

fenomenología, tanto filosóficas como antropológicas, que hemos visto, estas pueden 

clasificarse en dos grandes grupos que se refieren a las dos grandes corrientes 

fenomenológicas que hemos comentado al inicio del presente capítulo321. En este sentido, 

si descartamos las aproximaciones que se acogen a la fenomenología trascendental de 

Husserl es porque la antropología empírica fenomenológicamente informada por la 

analítica existencial de Heidegger ofrece una atención más adecuada a la preobjetividad 

de la experiencia corporizada que podemos aplicar a nuestra etnografía etno-fílmica. Por 

tanto, veamos ahora los principios operativos de la antropología fenomenológica, entre 

los que se incluye la corporalidad del ser-en-el-mundo de Heidegger según Rodríguez 

Suárez (2012b, 2016 y 2019), lo que además servirá como introducción para desarrollar, 

en el siguiente epígrafe, la aplicación antropológica que Csordas (1990, 1994) hace de la 

corporalidad y la corporización. 

 

 
320 Orig.: « […] permutations that occur in the relations between three key terms —body, world, and 

subjectivity. […] Without a common and shared theoretical “habitus” —successively established by 

Husserl, Heidegger, and Merleau-Ponty— one that had already simultaneously redefined and brought all 

three key terms into an integral relationship. » (Ram y Houston 2015, p. 7). 
321Véase el subepígrafe 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología. 



 

 

 

 

152 

2.1.3 La corporalidad como fenómeno preobjetivo y otros principios 

de la antropología fenomenológica 

 

Como hemos visto, las dos corrientes fenomenológicas principales parten de que 

en toda vivencia se da, a nivel experiencial, una estructura preobjetiva o precomprensiva 

conformada por lo que la tradición filosófica considera entidades independientes (la 

conciencia, los otros y el mundo), y cuyas relaciones la Filosofía ha estudiado 

tradicionalmente por separado. Sin embargo, en palabras de Zahavi, “la fenomenología 

no está principalmente (o exclusivamente) centrada en la estructura de la mente. Más 

bien, el foco del análisis fenomenológico es la díada mente-mundo (o […] la tríada yo-

otros-mundo” (Zahavi 2019a, p. 15, trad. del a.)322. 

La forma que tiene la fenomenología de explorar esta tríada es en su interrelación 

constitutiva de la experiencia vivida. Si esta fluctúa entre la objetivación del mundo y de 

nosotros mismos y la operatividad prerreflexiva del ser-en-el-mundo, para siquiera atisbar 

una comprensión plena de las dimensiones del ser humano como ser vivo, corporizado e 

inmerso en una temporalidad a su vez multimodal, la fenomenología propone atender a 

ambos fenómenos, el preobjetivo (que interesa a la fenomenología hermenéutica y a la 

fenomenología husserliana vista en perspectiva) y el de objetivación (que interesa no solo 

a la fenomenología trascendental sino que también puede recibir aportaciones  

hermenéuticas de la analítica existencial como veremos en Csordas (1990, 1994)). Como 

ya se ha comentado nosotros atenderemos principalmente al cuerpo como fenómeno 

preobjetivo; sin embargo, al ser procesos en muchas ocasiones interrelacionados sin 

solución de continuidad entre ellos a nivel experiencial, será inevitable mencionar los 

fenómenos de objetivación, si bien de forma hermenéutica —en el último capítulo 

comentaremos claves metodológicas y estéticas que tratan de mantener la aprehensión, 

por parte del espectador, del documental resultante de una etno-filmación observacional, 

en el plano de la experiencia preobjetiva corporal y corporizada, sin que ello minusvalore 

 
322 « Phenomenology is not primarily focused (or even exclusively) focused on the structure of the mind. 

Rather, the proper focus of phenomenological analysis is the mind-world dyad (or […] the self-other-world 

triad). » (Zahavi 2019a, p. 15). 



 

 

 

 

153 

los procesos de objetivación/reflexión que puedan darse en la experiencia de ver cine 

etnográfico de estilo observacional. 

La fenomenología hoy en día no es considerada una empresa científica en 

términos positivistas, sino un análisis sistemático, interesado en la forma en que 

(pre)comprendemos experiencialmente el mundo como vivido y, partiendo de la premisa 

anterior, que atiende también a cómo se conforma la objetivación de lo vivido, de la 

experiencia precomprensiva. Ante esta doble tarea de la fenomenología, se hace necesario 

ahora presentar las consecuencias de aplicar la fenomenología a la antropología, que 

vienen a conformar dos principios básicos para la antropología fenomenológica: por un 

lado, la corporalidad como fenómeno preobjetivo, que introduciremos mediante el ser-

en-el-mundo y el cuerpo propio, y veremos en profundidad en el siguiente epígrafe y, por 

otro lado, unos principios comunes a todos los tipos de antropología fenomenológica que 

acabamos de ver en el subepígrafe anterior, entre los que destaca el anti-intelectualismo 

como fundamento de toda tarea científico-antropológica. Así, antes de desarrollar los 

principios operativos generales de la antropología fenomenológica, trataremos de ofrecer 

una definición amplia o no restrictiva de la misma, para después virar la atención hacia 

la corporalidad y la corporización como fenómenos preobjetivos, lo que nos servirá de 

introducción, para ver en el siguiente epígrafe, los desarrollos de Csordas en torno a la 

aplicación en la antropología empírica del cuerpo propio, preobjetivo o vivido de 

Merleau-Ponty (1990) y del ser-en-el-mundo de Heidegger (1994) —además de las 

aportaciones relacionales entre uno y otro de Rodríguez Suárez (2012b). 

La antropología fenomenológica podría definirse, por tanto, como aquella rama 

de la antropología que al emplear perspectivas y ontologías fenomenológicas realiza 

análisis antropológicos y etnográficos que exploran tanto la experiencia vivida en torno 

a la corporalidad, la intersubjetividad, la temporalidad o las emociones o el afecto, así 

como la conformación de la cultura y la socialidad mediante tales nociones. A su vez, 

cabe destacar que la noción de corporización supone un sustrato para aplicar el resto, por 

su capacidad para hilvanar las otras o, en otras palabras, por ser el sustrato mediante el 

que las otras se pueden dar, lo que Csordas (1990) refiere como el ‘suelo existencial de 

la cultura’. Como insisten Katz y Csordas, la antropología fenomenológica “está 

caracterizada por un énfasis en la corporización como el fundamento común para el 

reconocimiento de la humanidad del otro y la inmediación de la intersubjetividad” (2003, 



 

 

 

 

154 

p. 278, trad. del a.)323. En este sentido, debido a que la “propia subjetividad en sí es 

profundamente intersubjetiva” ciertos investigadores “han dado prioridad al concepto de 

intersubjetividad sobre el de subjetividad al tratar de dar sentido a las vidas y 

preocupaciones de la gente” (Desjarlais y Throop 2011, p. 91, trad. del a.)324. Esta 

intersubjetividad tiene a su vez una fundación en la corporalidad que, como veremos en 

breve, se puede aplicar al resto de tipos de antropología fenomenológica que hemos visto. 

Por otro lado, cabe anticipar que, en la antropología fenomenológica, el principio 

de corporización que desarrollaremos en breve, va ligado a una revisión del modelo de 

objetividad. En este sentido, en Phenomenology in Anthropology, Ram (2015) elabora la 

revisión del modelo de objetividad auspiciado por la fenomenología en relación concreta 

con, y basado en, la corporización y situacionalidad del cuerpo en el mundo. Ram elabora 

esta relación entre corporización y modelo onto-epistemológico mediante el análisis de 

las aportaciones de Heidegger y Merleau-Ponty. Según Ram, ambos “hicieron 

innovaciones que son particularmente compatibles con las ciencias sociales”, pues no 

solo “su lenguaje es vital, [y] los modelos de socialidad que proponen son frescos”, sino 

que además en los desarrollos mediante los que tratan de “romper sus predecesores” 

queda patente “hasta qué punto permanecemos inconscientes” en torno al modelo onto-

epistemológico occidental que usamos por costumbre y damos por sentado como punto 

de partida válido para las elaboraciones antropológicas (Ram 2015, p. 29, trad. del a.)325. 

Por ello, continúa Ram, “ambos filósofos rechazan un modelo de objetividad que requiere 

de alguna forma que el investigador trascienda su propia subjetividad, historia, y 

ubicación social” para proponer, en su lugar, que, en la investigación antropológica, dado 

que “sujeto y objetos son humanos”, esta “deba reconocer y trabajar con la particularidad 

corporización del investigador” como punto de partida (ibid., 30, trad. del a.)326. Por ello, 

 
323 « This cultural phenomenology is […] characterized by an emphasis on embodiment as the common 

ground for recognition of the other’s humanity and the immediacy of intersubjectivity (Katz y Csordas 

2003, p. 278). 
324 Orig.: « […] subjectivity itself is deeply intersubjective in nature. […] some phenomenological 

anthropologists have given priority to the concept of intersubjectivity over that of subjectivity in trying to 

make sense of the lives and concerns of people. » (Desjarlais y Throop 2011, p. 91). 
325 « Both Heidegger and Merleau-Ponty made innovations that are particularly compatible with the 

premises of the social sciences. […] Their language is vital, the models of sociality they propose are fresh, 

and in bearing witness to the difficulties of breaking with their intellectual predecessors, we gain insight 

into the sense in which Western philosophy forms a potent tradition. […] to the extent that we remain either 

unaware of this tradition, or go along with current tendencies to treat the power of tradition itself far too 

lightly […]. » (Ram 2015, p. 29). 
326 « Both philosophers also reject a model of objectivity that requires the inquirer to somehow transcend 

their own subjectivity, history, and social location, or leave all this behind as so much baggage in the course 



 

 

 

 

155 

tal como indica Jackson, la fenomenología trata la cuestión de la objetividad como un 

fenómeno de consenso intersubjetivo promovido por fuerzas, intereses y políticas 

entremezcladas, de las cuales la objetividad es consecuencia: 

 

Los ‘hechos’ de la ciencia natural, como la noción de objetividad en sí 

misma, son tratados como ‘fenómenos’ de la experiencia humana, que deben ser 

puestos a la par con las ‘creencias’ y elementos de la denominada realidad 

subjetiva. Pero suspender el descreimiento ante nociones como objetividad, causa, 

esencia y autoridad no implica eliminarlas de nuestro vocabulario. Negar a estos 

términos su poder explicativo es el preludio para explorar su poder fenoménico 

—los intereses que sirven y las transformaciones que efectúan (Jackson 1996, p. 

12, trad. del a.)327. 

 

A su vez, en el ‘Prefacio’ de Phenomenology in Anthropology (2015), los editores 

Kalpana Ram y Christopher Houston elaboran un sujeto empírico inspirado en la 

hermenéutica existenciaria del Dasein, otorgando tanto al investigador como al 

colaborador no solo una imbricación en el mundo mediante sus intereses pragmáticos, 

sino que también señalan nuevos objetos de estudio antropológico —que, como venimos 

argumentando, podríamos llamar más bien fenómenos, de forma indeterminada— que 

quedan iluminados por la incursión de la fenomenología. Así, se defiende una 

interpretación de la fenomenología que sea útil para reconocer espacios liminales 

mediante los que también se conforma la experiencia, aquello que en la penumbra 

también ilumina los mundos de la vida, poniendo el foco en aquello que se circunscribe 

por definición a la periferia de la experiencia. Es así como en la fenomenología ayuda a 

iluminar ontologías que han estado largamente desatendidas por parte de la antropología: 

 

La versión de la fenomenología que elucidamos aquí no ve opacidad e 

indistinción solo como limitaciones. También busca crear un campo de percepción 

y posibilidad de sentir y comprender el mundo, no como maraña caótica o el 

universo uniformemente dispuesto de la imaginación científica, sino como algo 

 
of their inquiry. Instead, such inquiry, where both subject and object of study are human, must acknowledge 

and work with the embodied particularity of the inquirer. » (Ram 2015, p. 30). 
327  « The “facts” of natural science, like the notion of objective reality itself, are treated as “phenomena” 

of human experience, to be placed on a par with “beliefs” and elements of so-called subjective reality. But 

to suspend disbelief in such notions as objectivity, cause, essence and authority is not to banish them from 

our vocabulary. Denying such terms absolute explanatory power is simply a prelude to exploring their 

phenomenal power —the interests they serve and the transformations they effect. » (Jackson 1996, p. 12). 



 

 

 

 

156 

que puede ser entendido a través de nuestros empeños o proyectos y propósitos 

(Ram y Houston 2015, p. 4, trad. del a.)328. 

 

Por todo ello, cabe indicar que las áreas temáticas de la antropología fenomenológica 

donde la corporización, esto es, la experiencia preobjetiva del cuerpo, brilla con luz propia 

son, en palabras de Desjarlais y Throop: “Experiencia vivida, enfermedad y curación, 

sufrimiento, violencia, moralidad, corporalidad, percepción sensorial, prácticas 

comunicativas, mente y conciencia, creatividad y esfuerzos estéticos, […], entre otros” 

(Desjarlais 2011, p. 88, trad. del a.)329. Dado que “la fenomenología es tan diversa como 

sus practicantes”, y con el objetivo de “restringir el significado” de la fenomenología 

“para expandir” la variedad de sus aplicaciones, Ram y Houston (2015) arbitran la 

siguiente definición de fenomenología, “útil” antropológicamente: “Una investigación de 

cómo los seres humanos perciben, experiencian y comprenden el mundo social y 

materialmente ensamblado que heredan en la infancia y en el que moran” (2015, p. 1, 

trad. del a.)330. Por su parte, en el ‘Epílogo’ escrito por Jackson en Ram y Houston (2015), 

el autor nos remite a los campos en los que la antropología fenomenológica se desempeña 

con mayor habilidad mediante “etnografías fenomenológicamente inspiradas” en “arte, 

religión, deportes, sufrimiento social, fotografía, poética y afecto, así como en nuevas 

formas de escritura etnográfica y reportaje” (ibid., 293, trad. del a.)331. 

Es por ello que algunas de las críticas contra la aplicación de la fenomenología en 

la antropología parecen infundadas. Concretamente, poner en el centro del análisis 

cuestiones antes olvidadas como el cuerpo, los sentidos o el afecto, la antropología 

 
328 « […] the version of phenomenological anthropology we elucidate here does not see opacity and 

indistinctness only as limitations. They also create a field of perception and the possibility of sensing and 

comprehending the world, not as a chaotic jumble or as the uniformly arrayed objective universe of 

scientific imagination, but as something that can be understood through our human endeavors and purposes. 

» (Ram y Houston 2015, p 4). 
329 « […] lived experience, illness and healing, suffering, violence, morality, bodiliness, sensory perception, 

communicative practices, mind and consciousness, creativity and aesthetic efforts, and subjectivity and 

intersubjectivity, among other themes and topics. » (Desjarlais y Throop 2011, p. 88). 
330 « Within philosophy, phenomenology is as diverse as its practitioners. […] restricting meaning in order 

to expand its use. […] For preliminary purposes, we offer a serviceable definition of phenomenology: 

phenomenology is an investigation of how humans perceive, experience, and comprehend the sociable, 

materially assembled world that they inherit at infancy and in which they dwell. » (Ram y Houston 2015, 

p. 1). 
331 « […] several of the contributors to this volume demonstrate how phenomenologically inspired 

ethnography has opened up new horizons of empirical research on art, religion, athletic sports, social 

suffering, photography, poetics, and affect, as well as new forms of ethnographic writing and reportage. » 

(Jackson 2015, p. 293). 



 

 

 

 

157 

fenomenológica no debe ser entendido como una forma de menoscabar cuestiones 

discursivas, semióticas o simbólicas, sino de ofrecer nuevas perspectivas para la 

interpretación de tales aproximaciones —veremos en el próximo capítulo cómo solventar 

las críticas de Janet Wolff (2016), quien cuestiona la falta de rigor en los numerosos turns 

o ‘giros’ experimentados por las ciencias sociales y las humanidades desde hace unas tres 

décadas. En todo caso, una de las consecuencias centrales de aplicar sistemáticamente la 

fenomenología al estudio antropológico es ofrecer una estructura onto-epistemológica 

que ilumine la práctica y la teoría antropológicas no solo mediante nuevas categorías, más 

dinámicas y adecuadas para la comprensión de la preobjetividad de la experiencia, sino 

también mediante el análisis crítico con respecto a la forma en que se construye el 

discurso antropológico. Así, ante la disparidad entre las construcciones teóricas en la 

academia y el mundo tal como es vivido por el común de la gente, la fenomenología 

aplicada a la antropología trata de neutralizar o corregir los excesos del intelectualismo 

en esta última, lo que no implica que la antropología fenomenológica esté en contra de la 

objetivación o la teorización acerca del mundo, sino de su excesiva intelectualización por 

parte de las ciencias sociales (Jackson 1996). Así lo expresa Jackson: 

 

Los antropólogos han mostrado tendencia a huir de los pronunciamientos 

más generales, categóricos y no-culturales a menudo formulados por filósofos 

fenomenólogos, prefiriendo en su lugar expresar sus hallazgos dentro de entornos 

históricos y culturales específicos (Jackson parafraseado en Desjarlais y Throop 

2011, p. 92, trad. del a.)332. 

 

Como insiste Jackson en numerosas ocasiones, para llevar a cabo esa tarea de 

desjerarquización onto-epistemológica la antropología fenomenológica sigue necesitando 

la metodología con que la ha hecho desde finales del siglo diecinueve sus pesquisas, es 

decir, la etnografía y el trabajo de campo en contextos concretos y específicos. Así, en 

lugar de primar el conocimiento teórico-académico “con el que los intelectuales 

occidentales dan sentido a la vida”, la etnografía “prioriza el conocimiento con el que la 

gente vive”, lo que “ayuda a colocar los imperativos sociales y prácticos a la par que las 

 
332 « Anthropologists have tended to shy away from the more general, categorical, culture-free 

pronouncements often sounded by phenomenological philosophers, preferring instead to couch their 

findings within specific cultural and historical settings. » (Jackson parafraseado en Desjarlais and Throop 

2011, p. 92). 



 

 

 

 

158 

reglas escolásticas y las comprensiones abstractas” (Jackson 1996, p. 4, trad. del a.)333. 

Por tanto, una de las consecuencias de la aplicación de la fenomenología en la 

antropología es que la antropología fenomenológica trata de revisar las estructuras onto-

epistemológicas que dominan sus propios procesos de generación de conocimiento 

antropológico. Esto implica la desjerarquización de los diferentes modos en que damos 

sentido a nuestros —y de otros— mundos de la vida para atender no solo a la experiencia 

preobjetiva de los colaboradores etnográficos, sino también reflexionar sobre la forma en 

que el científico social objetiva la experiencia intersubjetiva —la propia, al mismo tiempo 

que la del otro. De nuevo en palabras de Jackson: 

 

La tarea de la antropología fenomenológica comienza, se podría decir, 

documentando diferentes estilos de vida sin que ello, sin embargo, los presuponga 

como intrínsecamente culturales, sociales, históricos o personales, ni pretenda su 

jerarquización como modos de conocer superiores o inferiores. […] 

Consecuentemente, el valor de la antropología fenomenológica existencial radica 

en su insistencia por colocar a la par ambos modos de conocer [el científico y el 

preteorético] (Jackson 2015, pp. 295, 297, trad. del a.)334. 

 

Así, la importancia de la etnografía no solo radica en ser la metodología que convierte a 

la antropología clásica en antropología moderna, a partir de finales del siglo diecinueve, 

sino que se muestra esencial para mantener, aunque en precario equilibrio, a la 

antropología —y sus consideraciones teóricas y metodológicas—, enraizada en el mundo 

de la práctica, aquella en el que se ven inmersos tanto el investigador como los 

colaboradores de la investigación que (re)presentan, simbolizan, usan, imaginan y en 

definitiva, viven en un mundo de la vida compartido durante el trabajo de campo con el 

antropólogo. La importancia de la etnografía para la antropología radica así en el hecho 

de que ofrece una modalidad práctica de experienciar el mundo que permite a esta última 

mantenerse en equilibrio —con mayor o menor éxito, sujeto esto a la corroboración 

 
333 Orig.: « In prioritizing the knowledge with which people live rather than the knowledge with which 

Western intellectuals make sense of life, ethnography helps us place practical and social imperatives on a 

par with scholastic rules and abstract understandings. » (Jackson 1996, p. 4). 
334 « The task of phenomenological anthropology begins, one might argue, with documenting these different 

styles of life without, however, either presupposing them to be intrinsically cultural, social, historical, or 

personal, or seeking to rank them as superior or inferior modes of knowing. […] Accordingly, the value of 

existential-phenomenological anthropology lies in its insistence that we place both modes of knowing on a 

par […]. » (Jackson 2015, pp. 295, 297). 



 

 

 

 

159 

intersubjetiva tanto de la comunidad académica como de los sujetos estudiados y la 

sociedad en general—, de forma que, gracias al envolvimiento práctico que permite la 

etnografía, el marco de las ideas no pueda desligarse o abstraerse del mundo que pretende 

conocer. Así, si uno de los objetos centrales de estudio de la fenomenología puede decirse 

que es la estructura de la experiencia vivida, la antropología fenomenológica trata de 

explorarla en la diversidad y concreción con la que se despliega en el campo de trabajo. 

Otra consecuencia de aplicar una perspectiva fenomenológica en la antropología 

es la integración de la evocación, a la par con la representación335, como modalidad de 

conocimiento antropológico —como veremos en mayor profundidad en el siguiente 

epígrafe, siguiendo a Csordas (1994)—, en un nuevo marco metodológico ahora sí más 

adecuadamente desarrollado para el estudio de la experiencia corporizada que el surgido 

de la crisis de representación de los años ochenta enunciada por Clifford y Marcus (1986) 

—la evocación como modalidad de conocimiento que tantas críticas impulsó contra 

Wright, Rouch o Gardner, como hemos visto en el primer capítulo. En efecto, la 

metodología etno-fílmica —observacional, participante y/o colaborativa, desarrollada en 

el último capítulo—, no solo se adecúa precisamente a la evocación como modalidad de 

conocimiento antropológico, sino también a la naturaleza escurridiza de objetos de 

estudios tales como la corporalidad y la ritmicidad de la experiencia vivida, con los que 

lidia la antropología fenomenológica —y, a la postre, la antropología del ritmo, como 

veremos en Laplantine (2014)336. 

En este sentido, y sin ánimo de ser extensivos en estos momentos, queremos 

destacar la importancia de la perspectiva fenomenológica para la concepción del cine 

como herramienta de investigación etno-fenomenológica. Merleau-Ponty consideraba el 

cine un “arte fenomenológico” (citado en Penley y Bergstrom 1978, p. 116, trad. del a.)337. 

En la misma línea, los antropólogos visuales Barbash y Taylor argumentan que “el texto 

antropológico tiende a ocuparse (aunque de ninguna forma exclusivamente) de 

 
335 La evocación puede considerarse un estadio preobjetivo de conocimiento, en tanto en cuanto el objeto 

no está definido y, por tanto, no puede ser aprehendido en su totalidad, mientras que, por su parte, la 

representación supone la consecución de la aprehensión del objeto. Evocación y representación no deben 

considerarse nociones opuestas sino estadios distintos, modalidades interrelacionadas, de aprehensión del 

objeto, de forma que ambos estadios o modalidades, evocación y representación, pueden darse a la 

conciencia en función de la forma de presentarse el objeto y la disposición y condicionantes del aprehensor. 
336 Cabe destacar sin embargo que Laplantine (2014) no emplea el marco fenomenológico, sino desarrollos 

filosófico-epistemológicos y lingüístico-semánticos propios, para llegar a colocar, al igual que la 

fenomenología, el cuerpo en el centro de la antropología. 
337 Orig.: « Merleau-Ponty called film the ‘phenomenological art’. » (Penley y Bergstrom 1978, p. 116).  



 

 

 

 

160 

abstracciones no-intuitivas como la estructura social”, mientras que podemos considerar 

que “el cine es un medio eminentemente fenomenológico, y puede tener una orientación 

diferente hacia la vida social que las monografías antropológicas. Tiene una capacidad 

única para evocar la experiencia humana” (Barbash y Taylor 1997, pp. 74-75, trad. del 

a.)338 —en el capítulo dedicado a la metodología etno-fílmica ahondaremos además en 

las diferencias entre los modelos descriptivo/textual y el evocativo/sensorial para 

enmarcar los principios metodológicos etno-fílmicos en torno al estudio audiovisual de 

la corporización y la corporalidad en su relación preobjetiva con el mundo de la vida; y, 

como veremos al final del presente capítulo y sobre todo en el capítulo dedicado a la 

metodología, la aceptación de la evocación como modalidad de conocimiento 

antropológico. 

Por fin, comencemos a desentrañar en mayor detalle la atención antropológica, 

fenomenológicamente inspirada, en torno al cuerpo. En esta atención al cuerpo debemos 

distinguir la corporalidad y la corporización como dos fenómenos diferenciados, pero a 

su vez inextricablemente unidos. La corporalidad puede entenderse como fenómeno 

derivado de la corporización de nuestra existencia, es decir, que surge como expresión 

particular, personal, intersubjetiva y cultural de la condición existencial de corporización, 

pues esta es suelo preobjetivo o condición de posibilidad de la primera. Así, la perspectiva 

de la fenomenología sobre la corporización como fenómeno estructural y preobjetivo de 

la existencia toma tierra en la antropología fenomenológica mediante el estudio del 

cuerpo —no solo la corporización, sino también la corporalidad— en situaciones 

etnográficas y empíricas concretas en las que cultura y socialidad están inextricablemente 

ligadas a la experiencia corporal y corporizada. Así, la antropología fenomenológica está 

interesada en la corporalidad como fenómeno cultural de la corporización, mientras que 

la antropología sensorial se centra sobre todo en la sensorialidad como expresión cultural 

particular de la corporalidad339. Concretamente, si bien la antropología fenomenológica 

 
338 « […] anthropological texts tend to be... (although of course by no means exclusively) concerned with 

non-intuitive abstractions like social structure […]. Film is a quintessentially phenomenological medium, 

and it may have a different orientation to social life than anthropological monographs. It has a unique 

capacity to evoke human experience. » (Barbash y Taylor 1997, pp. 74-75). 
339 Como veremos en el capítulo correspondiente, la antropología sensorial prescinde del análisis de la 

conformación cultural de la corporización, noción que da por sentada, para comenzar su análisis no ya en 

la corporalidad como fenómeno cultural sino, sobre todo, en el estudio cultural de la sensorialidad. En otras 

palabras, la antropología sensorial se preocupa por la corporalidad y la sensorialidad como objetivables en 

cuanto fenómenos culturales y sociales, dando por sentada la corporización. Y, con todo, la metodología 

de la antropología sensorial, es decir, la etnografía sensorial, es relevante para la presente investigación, 



 

 

 

 

161 

se interesa por la corporización como fenómeno preobjetivo y estructural de la existencia, 

también está interesada en la interrelación entre corporización y corporalidad desde un 

punto de vista cultural o, dicho de otra forma, en la expresión cultural de la corporización 

como fenómeno corporal. 

Así, la antropología fenomenológica tiende a enfocar su atención en las cualidades 

preobjetivas de la experiencia, así como en el cuerpo objetivable como fenómeno cultural 

y social. Dicho de otra forma, desde la perspectiva de la antropología fenomenológica el 

estudio de la corporización incluye el análisis de la corporalidad, lo que implica que su 

análisis cultural toma el cuerpo —esto es, corporización y corporalidad— como ‘suelo 

existencial o, dicho de otra forma, sujeto de la cultura’ (Csordas 1990) —mientras que si 

el estudio se hiciese desde la fenomenología, se tendería a excluir del análisis la 

dimensión cultural de la interrelación entre corporización y corporalidad. Por tanto, de 

nuevo desde el punto de vista de la antropología fenomenológica, el análisis del cuerpo 

comienza por la corporización, y no por la corporalidad, pues esta antecede a aquella en 

la experiencia preobjetiva. 

Por otro lado, comenzar el estudio antropológico del cuerpo por la corporización, 

en lugar de por la corporalidad, no implica renegar del enfoque cultural sobre el cuerpo, 

pues la noción de preobjetividad no niega ni antecede a la socialidad, ni sus expresiones 

culturales particulares. Es decir, la corporización no es precultural, según Csordas (1990), 

pues tanto la fenomenología del cuerpo vivido de Merleau-Ponty como el ser-en-el-

mundo, desde el primer momento deben ser comprendidos en la inmersión pragmática en 

el mundo como campo intersubjetivo de la que son producto, lo que incluye la cultura, la 

historia y la temporalidad (Jackson 1996, Zahavi 2019a). En otras palabras, si la 

conformación de la experiencia se da como un proceso en el que la cultura, la historicidad, 

la temporalidad, las relaciones políticas y de poder toman forma, siendo la corporalidad 

y la corporización el suelo operativo y existencial del ser-en-el-mundo (Csordas 1994), 

entonces, como argumenta Zahavi: “En lugar de ser un simple hecho biológico, la 

corporización es también una categoría de análisis sociocultural” (2019a, p. 85, trad. del 

a.)340. Por tanto, la antropología fenomenológica está interesada en el proceso de 

 
como se justificará en los capítulos dedicados a la antropología sensorial y la metodología, por ser la 

heredera de la etnografía  
340 « [R]ather than being simply a biological given, embodiment is also a category of sociocultural analysis. 

» (Zahavi 2019a, p. 85). 



 

 

 

 

162 

conformación cultural de la experiencia preobjetiva (Csordas 1990), siendo que esta no 

es meramente subjetiva sino intersubjetiva y, por tanto, inextricablemente ligada a la 

socialidad. Como defendía Merleau-Ponty, “la corporización no necesita estar restringida 

a su aplicación microanalítica”, sino que puede operar como “fundamento para análisis 

culturales e históricos” (Merleau-Ponty citado en Csordas 1990, p. 39, trad. del a.)341. 

A consecuencia de ello, cabe anticipar y subrayar que, mientras el estudio de la 

corporalidad o la sensorialidad pueden ser llevados a cabo mediante una metodología 

etnográfica reflexiva, la corporización, como fenómeno prerreflexivo, es decir, como 

fenómeno preobjetivo que subvierte o diluye la relación sujeto-objeto según la 

elaboración de Csordas (1990), exige que los desarrollos antropológicos y etnográficos 

que parten desde esa perspectiva requieran especial atención. Así, la antropología 

fenomenológica no se interesa tanto por la relación sujeto-objeto, interés propio de la 

actitud científica —o de la fenomenología trascendental, en una lectura limitante, que 

hemos expuesto en el primer subepígrafe—, sino por atender a la inmediatez de la 

experiencia, y, si acaso, por el proceso constitutivo de la relación sujeto-objeto. En este 

sentido, y en palabras de Zahavi: 

 

Al insistir en el hecho de que la mente y el mundo deben ser explorados 

simultáneamente, la fenomenología ofrece una perspectiva que traspasa o socava 

la tradicional distinción entre epistemología y ontología. […] Al enfocarse en el 

fenómeno, sin embargo, la fenomenología está analizando a la vez nuestra forma 

de entender y experienciar el mundo y, al mismo tiempo, los objetos y sus modos 

de comparecencia. Tal es la razón por la que Heidegger en Ser y Tiempo puede 

escribir que la ontología solo es posible como fenomenología, y que el análisis de 

nuestro ser-en-el-mundo es la clave para cualquier exploración ontológica (Zahavi 

2019a, pp. 27-28, trad. del a.)342. 

 

Para entender la profundidad de esta afirmación, y sus matices y consecuencias en la 

metodología de una ciencia empírica como la antropología, debemos hacer antes una serie 

 
341 Orig.: « […] embodiment need not be restricted to a microanalytic application, but as Merleau-Ponty 

hoped, can be the foundation for analyses of culture and history. » (Csordas 1990, p. 39). 
342 « By insisting on the fact that mind and world must be explored simultaneously, phenomenology offers 

a perspective that straddles or undermines a traditional distinction epistemology and ontology. […] By 

focusing on the phenomena, however, phenomenology is at once analysing our way of understanding and 

experiencing of the world, and at the same time, the objects and their modes of appearance. This is why 

Heidegger in Being and Time can write that ontology is only possible as phenomenology, and that the 

analysis of our being-in-the-world is the key to every ontological exploration. » (Zahavi 2019a, pp. 27-28). 



 

 

 

 

163 

de precisiones técnicas, con respecto a la perspectiva existencial de la corporalidad del 

ser-en-el-mundo. Así, cabe comenzar recordando las coordenadas del ser-en-el-mundo 

en la analítica existencial, así como la posición de partida de esta, cuestiones que, en 

palabras de Rodríguez Suárez, pueden ser interpretadas de la manera siguiente: 

 

‘Ser-en-el-mundo’ no significa, entonces, que el hombre desde el punto de 

vista de su ser —es decir, como Dasein— se enfrente al mundo —como si este 

fuera un objeto y el sujeto sin mundo—, sino que se encuentra siempre ya en este 

espacio de significación primaria, una espacialidad que forma la estructura del 

mundo. El mundo es este espacio de significatividad comprendida que orienta al 

Dasein a sí mismo, a las cosas y a los otros. Un planteamiento que conduce a una 

inversión del cogito ergo sum. El yo no es anterior al mundo, ya que antes de que 

un sujeto pueda ser dirigido intencionalmente a un objeto, tiene que abrirse un 

espacio desde el que sujeto y objeto puedan ser relacionados el uno con el otro 

(Rodríguez Suárez 2012b, p. 215). 

 

Esta oposición al cartesianismo, que considera el sujeto como constituido previamente a 

su operatividad mundana o existencial, se refleja en el rechazo de Heidegger acerca “de 

que la psique sea una cápsula separada de un supuesto mundo ‘exterior’” y que “sean las 

cosas, sin más, que entran en esa ‘psique’” (Rodríguez Suárez 2012b, pp. 214-215). El 

mundo, “la espacialidad constitutiva de la existencia”, por tanto, “se vive como 

comprensión primaria del ser” mediante la corporalidad (ibid., 2015) —en el próximo 

epígrafe veremos cómo se configura el espacio vivido para el Dasein343. Así, según 

Rodríguez Suárez, el cuerpo para Heidegger “no es algo que ‘tengo’, como si se tratara 

de un objeto puramente material (Körper), sino que tiene que ver con que lo soy. De 

manera que más que ‘tener’ un cuerpo, lo que en verdad sucede es que soy corporal” y, 

por tanto, “al fenómeno del cuerpo (Leibphänomen) pertenece el que sea mío”, y así cabe 

decir que “ya no se trata entonces de un mero Körper, sino precisamente de mi cuerpo 

(Leib), del mío” (2016, p. 106). 

Puesto que “el carácter existencial del fenómeno del cuerpo (Leibphänomen) 

estriba en que es vivido”, este “aspecto ontológico” se muestra “decisivo a la hora de 

pensar la corporalidad humana” (Rodríguez Suárez 2019, p. 189). Por ello, y por poner 

 
343 Nos referimos a la configuración del espacio vivido, como ser-a-la-mano (Zuhandenheit), ante el espacio 

geométrico, mediante el presente-a-la-mano (Vorhandenheit), que veremos con mayor detenimiento en el 

subepígrafe 2.2.1. 



 

 

 

 

164 

un ejemplo, en la facultad de mirar o ver cualquier cosa del mundo, no es el cuerpo el que 

ve, “sino que yo veo”, es decir, no veo porque tenga un cuerpo que puede ver, sino que 

puedo ver porque soy” (Rodríguez Suárez 2016, p. 108). En definitiva, cabe concluir, por 

ahora, que interpretar que “la corporalidad (Leiblichkeit) sea existencial o mundana 

supone, […] que mi corporalidad se caracteriza ante todo por ser aquello que me sitúa 

primariamente en relación con las cosas y los otros”, de forma que “situarme, ser-en-el-

mundo (In-der-Welt-sein) significa que me encuentro afectivamente dispuesto 

(Befindlichkeit) de algún modo en relación con lo que hay” (Rodríguez Suárez 2019, p. 

190). Este carácter relacional del ser-en-el-mundo, que implica un horizonte de 

significación y afectación mediante mundo que nos rodea, solo es posible mediante su 

constitución existencial corporizada. Así, en tanto que cuerpo vivido, Merleau-Ponty 

realizará importantes contribuciones al existenciario de la corporalidad que son de gran 

importancia para su aplicación en el desarrollo de la metodología de investigación en el 

último capítulo.  

En definitiva, estas últimas elaboraciones han servido para sostener que el cuerpo 

no es un objeto de análisis más entre los posibles objetos de estudio de la fenomenología. 

Muy al contrario, para la fenomenología la corporalidad es fundacional de la existencia, 

pues determina tanto nuestra conciencia corporizada como la relación de esta con el 

mundo. De hecho, para que el cuerpo, percepción y la sensorialidad en la experiencia 

vivida sean objetos de estudio no solo de pleno derecho en la antropología, sino que 

además podamos acercarnos a ellos desde una actitud humanista que acepte su 

indeterminación y transitoriedad, debe haber un cambio de perspectiva. Basta recordar 

los Reports del estrecho de Torres de Haddon y Rivers344 para ver que faltaba una forma 

de poder concebir esas categorías —el cuerpo, la percepción y la sensorialidad— como 

constituyentes epistemológicos de nuestra humanidad, en lugar de como accesorios 

disociados de nuestra naturaleza racional. 

Por último, debemos recordar que para elaborar en el último capítulo de la tesis 

una fundamentación etno-fílmica rigurosa en términos de experiencia corporizada, será 

más adecuado desarrollar una antropología fenomenológica cuyo tema central sea la 

corporalidad de la experiencia preobjetiva. Para ello, procederemos a continuación a 

analizar en profundidad los desarrollos de Csordas (1990, 1994) acerca del cuerpo vivido, 

 
344 Véase el epígrafe 1.1 Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres. 



 

 

 

 

165 

propio o preobjetivo de Merleau-Ponty y del ser-en-el-mundo de Heidegger, con el apoyo 

previo e indispensable de Rodríguez Suárez en torno a las relaciones existentes entre el 

cuerpo propio y el ser-en-el-mundo (2012a). Pero, para ello, debemos ahondar primero 

en la fenomenología hermenéutica de Heidegger y su reinterpretación existencial de la 

intencionalidad, para ver cómo, mediante ello, el filósofo de Messkirch rechaza el sujeto 

cartesiano (y el trascendental) que se constituye ante el mundo, para constituirse de forma 

mundana y originariamente, es decir, en su praxis vital, como ser-en-el-mundo, lo que 

según Rodríguez Suárez (2012b, 2016 2019) muestra la corporalidad del ser-en-el-mundo 

como un existenciario implícito en su estructura —según Rodríguez Suárez: “El ser 

corporal (leiblich sein) de lo humano es un fenómeno cooriginario de las otras estructuras 

existenciales que integran su ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein)” (2019, p. 194)— y que 

Heidegger deja patente en los Zollikoner Seminare345. 

 

2.2 Hacia una antropología empírica del cuerpo vivido 

 

2.2.1 La relación entre el cuerpo vivido y el ser-en-el-mundo 

 

Para empezar, cabe remarcar de nuevo que de entre las nociones elaboradas por 

Merleau-Ponty en Fenomenología de la Percepción (1945), Csordas escoge lo 

‘preobjetivo’ como línea a seguir para establecer el punto de partida para un paradigma 

de la corporización útil para el método etnográfico y las elaboraciones antropológicas. 

Así, ahora debemos clarificar que la noción de lo preobjetivo está intrínsecamente 

relacionada con la elaboración que el fenomenólogo francés hace del corps propre 

(cuerpo propio, prepersonal o vivido). Y aún más, esta, y no aquella, es la noción central 

que Merleau-Ponty desarrolla en Fenomenología de la Percepción (1945). Dado que, 

además, en su artículo de 1990, Csordas no menciona de forma expresa la noción de corps 

propre, en el presente subepígrafe se hace necesario comprenderla en mayor profundidad 

para más adelante poder tener una mejor perspectiva de lo preobjetivo en Csordas. 

 
345 Los Zollikoner Seminare en 1987, impartidos entre 1959 y 1969, seminarios realizados a petición del 

psiquiatra suizo Medard Boss, se realizaron “con el fin de poder […] comprender de forma completamente 

nueva los denominados fenómenos psicosomáticos” (Rodríguez Suárez 2019, p. 189). 



 

 

 

 

166 

La parada técnica nada más comenzar este subepígrafe es necesaria, además, por 

otra razón de peso de doble cara. Por un lado, como ya hemos mencionado, Csordas 

desarrolla un paradigma de corporización para la antropología en dos fases, la primera, 

que tenemos entre manos, mediante lo preobjetivo en Merleau-Ponty y, la segunda, en su 

artículo de 1994 con el ‘ser-en-el-mundo’ de Heidegger, que viene a configurarse no tanto 

como un paradigma paralelo al cuerpo preobjetivo de Merleau-Ponty, sino como 

alternativa a la representación etnográfica del cuerpo. Aunque debido a que, por otro lado, 

en su segundo artículo Csordas no explica el vínculo entre el corps propre y el ser-en-el-

mundo, y dado que, según Rodríguez Suárez (2012a), Merleau-Ponty estructura el corps 

propre sobre el ser-en-el-mundo, se hace todavía más pertinente establecer la conexión, 

si bien brevemente, entre ambas nociones existenciales. 

Merleau-Ponty, al igual que Husserl y Heidegger antes que él, identifica una de 

las cuestiones epistemológicas clásicas de la filosofía, que puede ser resumidísima en que 

“la percepción no termina en cualidades aisladas, sino que significa la totalidad” 

(Rodríguez Suárez 2012a, p. 157). El propio Husserl había localizado y tratado de 

resolver la cuestión mediante la epojé y reducción previas, seguidas de la descripción 

sistemática de la estructura intencional y noemática de la percepción, lo que forma parte 

esencial de su fenomenología trascendental (Føllesdal 1991). Sin embargo, esta fórmula 

elude la cuestión ontológica que está en el fondo de la visión de Heidegger a la que el 

propio Merleau-Ponty se acoge: “El anticartesiamismo de Heidegger es compartido por 

el filósofo francés, pues para ambos no es legítimo separar en compartimentos estancos 

lo sensible y lo inteligible” (Rodríguez Suárez 2012a, p. 157). 

Ahora veamos cómo la interpretación existencial de la intencionalidad por parte 

de Merleau-Ponty, y antes por parte de Heidegger, acaba por reorientar el fenómeno de 

lo corporal hacia la significatividad y el sentido vividos por el cuerpo propio. Pero para 

ello debemos hacer una breve recapitulación. Como habíamos mencionado en un 

subepígrafe anterior346, Heidegger rechazaba la fenomenología trascendental 

precisamente por el cartesianismo subyacente en la posibilidad siquiera de una esfera 

subjetiva trascendental, absoluta, incuestionable y ahistórica (Hoyos Vásquez 2014; 

Rodríguez Suárez 2012b, 2016, 2019). El ser humano, para Heidegger, nunca se 

 
346 Nos referimos a la distinción entre ser-a-la-mano (Zuhandenheit) y presente-a-la-mano (Vorhandenheit), 

que veremos con mayor detenimiento en el subepígrafe 2.2.1. 



 

 

 

 

167 

encuentra solo y encerrado en sí mismo, sino que, a nivel fenomenológico, experiencial, 

vivencial o preobjetivo, el ser está orientado hacia el mundo, inextricable y 

originariamente, como ser histórico, cultural, político y lingüístico, por el mero hecho de 

existir en el mundo. En palabras de Hoyos Vásquez, “Heidegger advierte […] que Husserl 

no cumplió́ lo propuesto con el descubrimiento de la intencionalidad, debido a su 

cartesianismo”, puesto que “Husserl habría analizado unilateralmente la intencionalidad 

desde la interioridad de la conciencia” provocando que “el ser mismo de la 

intencionalidad, consistente en la inmediatez del darse las cosas mismas” quedase 

“oculto” (2014, p. 139)347. En otras palabras, al trasladar el locus de la intencionalidad 

desde la conciencia a la existencia, las fenomenologías de Heidegger y Merleau-Ponty no 

solo encontraron “solución al problema fenomenológico de asignar un rol primario a la 

intencionalidad que evitara cualquier conclusión ‘idealista’” (Tymieniecka 1962, p. 119, 

trad. del a.)348, despejando críticas, sobre todo externas a la fenomenología, con respecto 

al enfoque de la fenomenología sobre el estatus ontológico de la realidad y el rol de la 

conciencia en su constitución. 

Asimismo, y si cabe más importante para los propósitos de nuestra metodología 

etno-fílmica, reubicar la intencionalidad en el plano existencial permitió revelar que la 

“preocupación” del ser humano “acerca de las posibilidades sobre las que él mismo debe 

decidir le otorga su rasgo más específico”, es decir, que “efectivamente, es la capacidad” 

del ser humano “para estar preocupado de lo que constituye el aspecto más fundamental 

de la intencionalidad” (Tymieniecka 1962, p. 125, trad. del a.)349. Puesto que la 

preocupación por lo mundano propia de la existencia humana se constituye mediante la 

corporización, el ‘cuerpo vivido’ puede considerarse como ‘encarnación de la 

intencionalidad’ y, en consecuencia, como generador de la significación del mundo 

(Sobchack 1992, p. 63). En sus propias palabras: 

 
347 « Heidegger advierte […] que Husserl no cumplió lo propuesto con el descubrimiento de la 

intencionalidad, debido a su cartesianismo. Sencillamente Husserl habría analizado unilateralmente la 

intencionalidad desde la interioridad de la conciencia” provocando con esto se habría ocultado el ser mismo 

de la intencionalidad, consistente en la inmediatez del darse las cosas mismas. » (Hoyos Vásquez 2014, p. 

139). 
348 « […] found the solution to the phenomenological problem of assigning a prime role to intentionality 

such that will avoid any “idealistic” conclusion. » (Tymieniecka 1962, p. 119). 
349 « Man’s concern with the possibilities about which he himself must decide gives to him his most specific 

character. Effectively it is man’s capacity to be concerned with which constitutes the most fundamental 

aspect of intentionality. » (Tymieniecka 1962, p. 125). 



 

 

 

 

168 

 

Al localizar la estructura correlacional esencial de la intencionalidad en, y 

como, existencia (esto es, en su corporización material específica y, por tanto, en 

su situación finita), Merleau-Ponty anima la estructura correlacional estática de 

Husserl. Por necesidad y en virtud de las limitaciones de la existencia corporizada 

y situada, la intencionalidad es dinamizada como acción diacrítica y genera poder 

de significación (ibid., 57, trad. del a.)350. 

 

Apartándose de Husserl en su localización de la intencionalidad en la 

existencia, Merleau-Ponty estresa la significación (así como el poder significador) 

del cuerpo vivido. El cuerpo vivido no solo encarna la conciencia, sino que 

también anima su estructura intencional como movimiento del ser-en-el-mundo 

material y finito que no puede sino generar y marcar valor diacrítico en cada uno 

de sus actos expresivos de percepción (ibid., 63, trad. del a.)351. 

 

Así, Rodríguez Suárez (2012a) interpreta que la percepción para Merleau-Ponty nos es 

explícitamente dada mediante nuestro cuerpo, mediante el cual a su vez somos punto de 

vista y parte de la situación perceptiva, siendo esta situación en la que , y no el juicio o la 

reflexión sobre lo percibido, prepersonalmente se constituye el horizonte de significación 

del objeto con el que se encuentra el ser-en-el-mundo, una primerísima forma de ser del 

Dasein que para Merleau-Ponty se materializa en el cuerpo propio (“corps propre”)352; 

en otras palabras, el cuerpo vivido, lo que deja intuir que la corporalidad o corporeidad 

de la conciencia es el elemento existenciario clave, hasta cierto punto desatendido por sus 

predecesores, para Merleau-Ponty. A su vez, sin embargo, Rodríguez Suárez (2012a) ha 

defendido que no es posible reconocer con plenitud la corporalidad en Merleau-Ponty sin 

asumir que la estructura del corps propre de Merleau-Ponty está íntimamente basada en 

el Dasein de Heidegger. Por ello, siguiendo a Rodríguez Suárez (2012a) nos asomaremos 

 
350 « By locating the essential correlational structure of intentionality in, and as, existence (that is, in its 

discrete material embodiment and, therefore, finite situation), Merleau-Ponty animates Husserl's static 

correlational structure. Of necessity and by virtue of the limitations of embodied and situated existence, 

intentionality is dynamized as diacritical action and generates signifying power. » (Sobchack 1992, p. 57). 
351 « Turning from Husserl in his location of intentionality in existence, Merleau-Ponty stresses the 

significance (as well as the signifying power) of the lived-body. The lived-body not only incarnates 

consciousness but also animates its intentional structure as the movement of a material and finite being-to-

the-world that cannot but generate and mark diacritical value in its every expressive act of perception. » 

(Sobchack 1992, p. 63). 
352 En Fenomenología de la percepción (1945), Merleau-Ponty desarrolla el corps propre como cuerpo 

vivido “evocando la perspectiva ontológica del Dasein heideggeriano”, y por ello “hablará de “cuerpo 

propio (corps propre)” (Rodríguez Suárez 2012a, p. 152). 



 

 

 

 

169 

primero a Heidegger para después ir a la corporalidad en Merleau-Ponty sin perder de 

vista lo que de Heidegger hay en Merleau-Ponty. 

Mientras la corporalidad en Heidegger parece implícita en su análisis del Dasein, 

en Merleau-Ponty la corporalidad es explícita. Así, Heidegger, como apunta Zahavi 

(2019a, p. 78), no explicita la corporalidad en Ser y Tiempo, salvo en la sección 23, 

cuando se refiere a que la espacialidad del Dasein está ligada a su “corporeidad”. De 

hecho, para Zahavi es desconcertante la elusión del cuerpo por parte de Heidegger en su 

análisis de cómo la espacialidad se despliega para el Dasein (idem). Más aún, si cabe, 

porque precisamente Heidegger emplea en esa sección 23 una terminología con 

referencias obvias a la corporeidad del Dasein para distinguir entre el espacio geométrico 

y la espacialidad para el Dasein. Si bien veremos en breve las diferencias, a nivel 

experiencial existencial, entre ambos espacios en relación con el Dasein, cabe remarcar 

que Rodríguez Suárez (2012b) nos da las claves por las que Heidegger no elabora 

explícitamente la corporalidad del ser-en-el-mundo. 

Esta elusión a una corporeidad explícita del Dasein ya fue criticada por Sartre 

(Rodríguez Suárez 2012b). Sin embargo, tal “objeción” solo es comprensible si uno 

interpreta “la analítica existenciaria como una fundamentación antropológica”, lo que 

Heidegger rechaza en base a que ‘ese modelo antropológico se funda en la metafísica de 

la sustancia’ —el cuerpo como res extensa, como sustrato material del alma o res 

cogitans, para el cartesianismo (Rodríguez Suárez 2012b, p. 210-212). Así, “lo que 

[Heidegger] rechaza, concretamente, es la fundamentación metafísica y zoológica que, a 

su modo de ver, ha asumido históricamente la antropología tradicional” y, por ello, 

“remite el ser del hombre a su existencia y no a la subjetividad del ego cogito” (ibid., 

212). En definitiva, si Heidegger “no disponía todavía de una descripción suficiente del 

fenómeno del cuerpo, era porque esta no es posible sin una elaboración del rasgo 

existenciario del ser-en-el-mundo” (ibid., 214), que Heidegger comenzó precisamente por 

la espacialidad (mundana o existencial). En otras palabras, Rodríguez Suárez expone que, 

para Heidegger, “lo decisivo en toda experiencia de lo corporal (Erfahrung des 

Leiblichen) es su constitución existencial o mundana” y, por ello, “lo que se precisa 

[primero] es un desarrollo suficiente de la constitución del existir (Dasein) como ser-en-

el-mundo (In-der-Welt-sein)” (2019, p. 191). 



 

 

 

 

170 

Así, el Dasein se despliega en el mundo mediante una relación de apertura 

existencial primigenia. En ese habitar el mundo como ser-en-el-mundo también es 

mediante el mundo, mediante su operar de forma práctica en él y, así, ser mediante él. En 

esa operatividad mundana Heidegger identifica modos específicos en que se expresa 

experiencialmente el mundo en el entorno cotidiano del ser-en-el-mundo, el presente-a-

la-mano (Vorhanden) y el ser-a-la-mano (Zuhanden) (Heidegger 1995, pp. 75-80)353. 

Brevemente, estas dos formas de ser de los entes mundanos se distinguen principalmente 

por la forma en que las cosas se nos aparecen, esto es, para una conciencia corporizada. 

Mientras mediante una actitud teorética, el presente-a-la-mano es la forma en que se 

presentan las cosas mediante sus propiedades (físicas), el ser-a-la-mano es la manera en 

que experienciamos las cosas en la cotidianidad, las cuales, mediante una actitud práctica 

y corporizada, orientada hacia algún propósito, se nos aparecen precomprensivamente 

como disponibles, manipulables, listas para su uso, como herramientas. 

Por tanto, el ser-a-la-mano (Zuhandenheit)354 es, para Heidegger, la forma 

primigenia en que la espacialidad del mundo se estructura para el Dasein (Bengoa Ruiz 

de Azúa 1994). Es decir, los objetos que nos rodean están se dan primariamente en nuestra 

conciencia en su plena disponibilidad, en su potencial utilitario, como objetos que cuyo 

ser se nos da como originariamente usable o, en otras palabras, el ser de las cosas en 

nuestro entorno cumple su esencia mediante su potencial aplicabilidad inmediata, y no 

por su forma de comparecer como presente-a-la-mano (o ser-a-la-vista) 

(Vorhandenheit)355 pues esta última solo se nos da cuando precisamente algo que en su 

usabilidad ordinaria deja de poder usarse a causa de un mal funcionamiento, una rotura, 

una avería, etc.; solo en ese momento cabe la posibilidad de que el objeto se nos dé como 

presente-a-la-mano, es decir, se nos dé en su funcionamiento junto a unas características 

físicas determinadas de peso, dimensiones, color, textura. En este sentido, Bengoa Ruiz 

de Azúa afirma que “la Vorhandenheit es una dimensión del Zuhandenheit” (1994, p. 

200). 

 
353 En la edición original de Ser y Tiempo (1927), véase §15. 
354 Para una distinción en profundidad entre ser-a-la-mano (Zuhandenheit) y presente-a-la-mano 

(Vorhandenheit) (o ser-a-la-vista como también lo denomina Bengoa Ruiz de Azúa), así como la diferencia 

entre Vorhandenheit (existencia) y vorhanden (existente), véase Bengoa Ruiz de Azúa (1994, pp. 195-196). 
355 En la literatura inglesa el ser-a-la-vista es usualmente denominado ‘presente-a-la-mano’ (present-at-

hand). 



 

 

 

 

171 

Por ello, Heidegger defiende que la verdadera estructuración de la espacialidad no 

viene dada por la posición geométrica de los objetos que nos rodean sino por nuestra 

experiencia de la espacialidad que viene a su vez estructurada por los objetos que nos 

encontramos, no solo cercanos geométricamente, sino además por aquellos que surgen de 

nuestras motivaciones, experiencias pasadas, anticipaciones y/o estados de ánimo, y que 

tienen el potencial para ser manejados356. En definitiva, la analítica existenciaria de 

Heidegger está elaborada desde una perspectiva donde la conciencia está abierta al mundo 

y cuyo suelo existencial antepredicativo es el cuerpo en su operatividad cotidiana357. 

Como se puede intuir, en esta operatividad mundana o existencial del ser-en-el-mundo 

está implícita la corporalidad como existenciario fundamental (Rodríguez Suárez 2012b, 

2016, 2019), si bien su desarrollo efectivo fue realizado por Merleau-Ponty mediante la 

noción de cuerpo vivido, en Fenomenología de la Percepción (1945). 

Por ello, el análisis existencial del Dasein refleja diversas manifestaciones de un 

ser inmerso o arrojado al mundo que encuentra su existencia, o la constituye, mediante 

su corporeidad —aunque no sea explícita en el análisis, como hemos mencionado. Así, 

Rodríguez Suárez (2012a, p. 153) interpreta que “[E]l Dasein no es una entidad encerrada 

en sí misma, sino que es trascendencia358. Está en contacto íntimo con las cosas, porque 

es ser-en-el-mundo”. Es decir, la existencia del ser no se constituye en la reflexión del 

ego que epistemológicamente se encuentra a sí mismo, sino, que, con anterioridad, en el 

Lebenswelt, que como hemos dicho es preobjetivo y presubjetivo, la existencia del ser se 

da como relacional, pues es siempre aquello a lo que nos hemos referido como lo 

percibido. Y si somos mediante lo percibido somos ser-en-el-mundo quiere decir que el 

 
356 A pesar de que conferimos con Fernández Beites (2011) en su crítica en torno a la distinción tan taxativa 

que propone Heidegger entre Zuhanden y Vorhanden, pues supone según ella ‘una descripción incorrecta 

del mundo de la vida, que ignora el nivel prepredicativo sensible y valorativo, y descuida así datos tan 

básicos como la naturaleza, los valores, la obra de arte o el cuerpo vivido’, lo cierto es que aquí no 

entraremos a valorar o a explorar más allá esta cuestión pues si bien encontramos que no es un tema 

puramente filosófico la distinción propuesta por Heidegger no afecta al sentido y profundidad de la mirada 

metodológica propuesta por el cine observacional de esta investigación. 
357 Si bien Heidegger no menciona el cuerpo de forma explícita, sus análisis solo pueden considerarse desde 

una perspectiva corporizada (Zahavi 2019a). Merleau-Ponty desarrolló una fenomenología explícita del 

cuerpo, emparentada con el Dasein y el ser-en-el-mundo de Heidegger (Rodríguez Suárez 2012a), y sobre 

la que se hablará en el último epígrafe al analizar la aplicación antropológica que Csordas (1990) hace de 

la corporalidad en Merleau-Ponty. 
358 En términos de diferencia en la aproximación fenomenológica entre Husserl y Heidegger Rodríguez 

Suárez (2012a, p. 154) apunta: “En la conciencia husserliana el ser se expone como objeto de la 

intencionalidad, porque la conciencia es absoluta en la medida en que se concibe como el fundamento 

último de la realidad, ella es ‘lo a priori’ […]. En cambio, para él la ‘cosa misma’ de la fenomenología no 

es la conciencia, sino el ser del ente […]”. 



 

 

 

 

172 

ser es ontológicamente relacional, y esta relacionalidad se da en el cuerpo, pues el cuerpo 

es el lugar donde conciencia y mundo se tornan existencia originariamente significativa. 

Por tanto, esta estructura constituyente del ser no es una existencia que se dé en 

términos cartesianos mediante un ‘yo pienso’ sino que, para Merleau-Ponty: “La 

conciencia no es originariamente un ‘yo pienso’, sino un ‘yo puedo’. […] La conciencia 

es ser en la cosa por intermedio del cuerpo” (citado en Rodríguez Suárez 2012a, p. 152). 

Así, para Merleau-Ponty el cuerpo no es fisiológico, ni biológico, ni anatómico, sino que 

es el cuerpo vivido, entendido este como “el vehículo del ser en el mundo […] [que] vive 

en íntima fusión con la experiencia que se tiene de las cosas […] [y] que se funde con la 

presencia del mundo que percibe” (citado en Rodríguez Suárez 2012a, p. 153). Por tanto, 

Merleau-Ponty “muestra a través de su fenomenología de la percepción la existencia 

como ser-en-el-mundo por medio del cuerpo” (ibid., 156). Es decir, parafraseando a 

Merleau-Ponty en Rodríguez Suárez, si tomamos el cuerpo como “el medio donde se da 

la relación entre la conciencia y el mundo”, el cuerpo adquiere toda la significación como 

“nudo de relaciones” en el Lebenswelt (ibid., 157). Así, la comprensión del ser en el 

mundo de la vida no proviene de la reflexión o del saber científico, sino que es 

primariamente un comprender en abertura al mundo, de forma prepersonal, sin el cual no 

cabría la posibilidad de la comprender el mundo ni a nosotros mismos, no cabría pues una 

posterior reflexión o comprensión científica. Como incide Rodríguez Suárez: 

 

Este comprender originario consiste en una interpretación que se da en el 

nivel de la existenciariedad que le es peculiar al Dasein —como hemos dicho, una 

estructura previa ontológicamente a la constitución del sujeto como tal y así del 

nivel reflexivo. Desde esta interpretación primaria “nuestro ser se encuentra 

orientado a las cosas y a los hombres (Heidegger citado en Rodríguez Suárez 

2012a, p. 158). 

 

En otras palabras, así concebido, el sujeto cuyo ser primigenio se constituye 

prepersonalmente mediante el cuerpo, un cuerpo que no es que aloje una conciencia, sino 

que esta se constituye necesariamente mediante aquel. A su vez, esta conciencia 

constituida mediante la corporeidad se encuentra inmersa en el mundo de la vida, un 

Lebenswelt que no la precede, sino mediante el que la conciencia corporizada se 

constituye pues hacia él está orientada. Esta concepción del ser-en-el-mundo mediante la 



 

 

 

 

173 

corporalidad ha sido ampliamente ignorada por las ontologías occidentales. Sin embargo, 

para la antropología fenomenológica el cuerpo toma vital importancia, pues es el nudo 

relacional primario, el modo en que se sustancia el mundo vivido para el sujeto 

experiencial. Rodríguez Suárez lo expone así: 

 

El cuerpo no es una cosa más entre las cosas o un objeto de pensamiento, 

sino que es expresión de lo invisible. La diferencia heideggeriana Mensch 

(individuo)-Dasein (lo prepersonal), y la de Merleau-Ponty conciencia-cuerpo 

propio —expresiones ambas de la diferencia ontológica en lo humano mismo—, 

no implica dualismo metafísico alguno, sino que es expresión de la diferencia 

ontológica concretada en la propia subjetividad. Esta es en mi opinión una de las 

aportaciones fundamentales de Heidegger y, al hacerla suya, Merleau-Ponty hace 

una descripción absolutamente original desde sus propios planteamientos: la de la 

corporeidad como dimensión de mi ser en el mundo (Rodríguez Suárez 2012a, p. 

159). 

 

Por tanto, la corporalidad así considerada no responde a ninguna dicotomía ni dualismo, 

pues el cuerpo está en la constitución misma del ser-en-el-mundo, como elemento 

constitutivo e indispensable de la existencia. El cuerpo así es, prerreflexivamente, un 

cuerpo vivido en lugar de un cuerpo al que (re)conocer. A partir de este cuerpo vivido, 

que es el punto cero experiencial con respecto a uno mismo y al mundo, la espacialidad 

se despliega para el ser. Para finalizar este subepígrafe, cabe mencionar que, como 

veremos a continuación, un paradigma de la corporización basado en la noción 

merleaupontiana de lo preobjetivo tiene como consecuencia más visible el 

reconocimiento del cuerpo como el ‘suelo existencial’ de la cultura y el yo y, por ello, la 

subversión de la relación sujeto-objeto en el estudio antropológico y etnográfico de la 

experiencia preobjetiva (Csordas 1990). 

 

2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en 

Merleau-Ponty 

 

De Thomas J. Csordas veremos dos textos seminales que podría decirse están 

entre los desarrollos más influyentes de la antropología fenomenológica: Embodiment as 

a Paradigm for Anthropology (1990) e Introduction: the body as representation and 



 

 

 

 

174 

being-in-the-world (1994). Así, Csordas hace un llamamiento a desarrollar un ‘paradigma 

de corporización’ mediante el cual se pueda elaborar el cuerpo desde una perspectiva 

metodológica consistente que implemente su concepción como epistemología (Csordas 

1990). De hecho, según Csordas, “usar el término ‘cuerpo’ sin mucho sentido de la 

‘corporalidad’”, como si el cuerpo fuese “poco más que un sinónimo de yo-mismo o 

persona”, conlleva el ‘doble riesgo’ de “disipar la fuerza de usar el cuerpo como punto de 

partida metodológico, y de objetizar los cuerpos como cosas desprovistas de 

intencionalidad e intersubjetividad” (1994, p. 4, trad. del a.)359. Este llamado hacia una 

metodología corporizada parte de la premisa de que, en la antropología social y cultural, 

se debe abandonar la comprensión del cuerpo en un sentido biológico, naturalista, o si 

quiera puramente científico. Mientras la herencia cartesiana propugna una relación 

sujeto-objeto en la que el cuerpo es concebido como objeto de estudio en lugar de 

comprenderse como sede existencial del sujeto y la cultura, la fenomenología desarticula 

la lógica dualista para concebir el cuerpo como experienciado, en el sentido de 

preobjetivo, como vivido; es decir, antes, y sin perjuicio, de una potencial objetivación 

mediante la reflexión (Csordas 1990) o una posible reificación —evitable, según Csordas 

(1994), mediante la concepción del cuerpo como ser-en-el-mundo; perspectiva que, en 

nuestro caso, debemos explorar en el caso del cuerpo representado en la pantalla360. 

Con respecto a las variaciones metodológicas entre ambos textos mencionaremos, 

de forma introductoria, una que destaca por encima del resto, no solo por su relevancia 

sino porque nos ayuda a explicar una decisión metodológica que, a pesar de seguir el 

progreso de Csordas, entendemos que debemos argumentar. Así, mientras en el primer 

texto (1990) Csordas toma como base el cuerpo vivido (corps propre) o preobjetivo de 

Merleau-Ponty […] en relación con “la problemática de la percepción”, en comparación 

con la corporización en Bourdieu […], quien la examina “en el discurso antropológico de 

la práctica (practice)” (Csordas 1990, p. 7, trad. del a.)361, en el segundo texto (1994) 

 
359 « […] using the term “body” without much sense of “bodiliness” […] as if bodies were little more than 

a synonym for self or person […] carries the dual dangers of dissipating the force of using the body as a 

methodological starting point, and of objectifying bodies as things devoid of intentionality and 

intersubjectivity. » (Csordas 1994, p. 4). 
360 Véase el epígrafe 5.3 Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional y 

Conclusiones para posibles vías de evitar la objetización del cuerpo cinematográfico. En síntesis, 

proponemos que el realizador etno-fílmico puede hacer oscilar la recepción de las corporalidades en la 

mostradas al espectador en la pantalla mediante la duración de los planos en filmación y en montaje. 
361 « My plan for outlining such a paradigm begins with a critical examination of two theories of 

embodiment: Merleau-Ponty (1945), who elaborates embodiment in the problematic of perception, and 



 

 

 

 

175 

Csordas elabora la corporización mediante el ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein) de 

Heidegger. De los tres modelos de corporización, en esta tesis interesan más los modelos 

de Merleau-Ponty y Heidegger, por razones metodológicas. Puesto que no entraremos en 

el modelo de Bourdieu, conviene señalar las razones para su descarte en este momento. 

Cabe señalar, primero, que Csordas parece desarrollar el modelo de Bourdieu de 

forma tentativa, simplemente por ofrecer una alternativa metodológica, ya que, primero, 

el propio autor advierte, en el inicio del texto, que su modelo metodológico “se inclina 

fuertemente en la dirección de la fenomenología” (Csordas 1990, p. 5, trad. del a.)362. Y, 

segundo, cuatro años después queda patente que Csordas ha abandonado el modelo de 

Bourdieu para la elaboración de un paradigma de la corporización, optando por 

profundizar en la línea fenomenológica mediante el ser-en-el-mundo de Heidegger, si 

bien no como paradigma de la corporización, que sigue sustentado en el cuerpo 

preobjetivo de Merleau-Ponty, sino que el ser-en-el-mundo es presentado como 

alternativa a la representación en la generación de conocimiento etnográfico. 

Por otro lado, el estructuralismo dialéctico de Bourdieu opera en un plano 

diferente al de esta tesis, pues lo hace en interés de una sociología que de explicación al 

modo en que el cuerpo es conformado mediante la socialidad, se centra en desarrollar la 

noción de habitus para ‘mediar o colapsar’ la dualidad ‘estructura-práctica’ (Csordas 

1990, pp. 8-12). Y, si bien Bourdieu mantiene la ‘cimentación’ del habitus ‘en el cuerpo’, 

su forma de tematizar tal noción puede conducir a su concepción como ‘mediación 

universalizadora’ (ibid., 11-12). Sin pretensión de desacreditar la búsqueda de universales 

en la línea de Bourdieu, y a pesar de reconocer el papel que la noción de habitus ha jugado 

en los desarrollos de la antropología y la sociología durante las últimas décadas, ante el 

riesgo inherente a tal empresa de esencialización del cuerpo, aquí apostamos, por tanto, 

por la vía fenomenológica. 

La vía fenomenológica, patente en las elaboraciones que Csordas hace de 

Merleau-Ponty y Heidegger —especialmente del primero—, permite comenzar todo 

análisis cultural en la corporización como ‘suelo existencial’. Precisamente, ese locus en 

el que reside, y del que surge, cualquier ritmicidad es, para la antropología 

 
Bourdieu (1977, 1984), who situates embodiment in an anthropological discourse of practice. » (Csordas 

1990, p. 7). 
362 Orig.: « The approach I will develop […] leans strongly in the direction of phenomenology. » (Csordas 

1990, p. 5). 



 

 

 

 

176 

fenomenológica, el cuerpo, y no la estructura de la socialidad o la cultura —aunque 

obviamente podría verse la estructura de la socialidad como otro elemento que reside en, 

y del que surge, el cuerpo; es decir, por aclararlo, que la antropología fenomenológica 

prioriza una aproximación primera al cuerpo como expresión de la cultura y la socialidad, 

lo que por tanto no menoscaba lecturas estructurales que se puedan hacer en ese sentido; 

asimismo la metodología etno-fílmica se muestra precisamente más idónea para la 

evocación (sin perjuicio de su aprehensión como representación) de lo particular, la 

experiencia y el cuerpo que para lo estructural, la explicación y la socialidad (MacDougall 

1998, 2006). 

Por tanto, el interés primigenio de esta investigación no está en la estructura del 

fenómeno de la socialidad ni en su expresión cultural —de nuevo: sin menoscabo de las 

lecturas que se puedan hacer en este sentido—, sino en un nivel mucho más particular y 

concreto. Como se puede intuir, nos referimos a desarrollar metodológicamente una 

aproximación etno-fílmica que esté sustentada en un paradigma de la corporización que 

desvirtúe o diluya la relación entre el sujeto (investigador y colaboradores) y el objeto (la 

corporalidad) y que, por tanto, nos permita aproximarnos a las modulaciones rítmicas del 

cuerpo, si bien entendidas estas como expresión preobjetiva de esa relación entre cuerpo 

y mundo en el sentido aludido por Csordas —quien parafraseando a Frank, reclama que 

“el cuerpo debe sería entendido no como una constante en medio de un flujo sino como 

un epítome de ese flujo” (Frank parafraseado en Csordas, 1994, p. 2, trad. del a.)363. 

Así, como hemos adelantado, en Embodiment as a Paradigm for Anthropology 

(1990), Thomas J. Csordas elabora una noción de corporización que trata de superar la 

dualidad entre sujeto y objeto. Csordas parte de la noción del yo desarrollada por 

Hallowell (1955), quien emplea una fenomenología (atenuada, desleída) para concebir un 

modelo del “yo” como “culturalmente constituido” —lo que sin duda supone un avance 

con respecto a la “preocupación” de su época por la “estructura de personalidad”—, y 

que, sin embargo, en opinión de Csordas tal modelo “carece” de una “adecuada 

elaboración de la fenomenología” (Csordas 1990, pp. 5-6, trad. del a.)364. De hecho, 

 
363 « […] and that the body should be understood not as a constant amidst flux but as an epitome of that 

flux. » (Frank parafraseado en Csordas 1994, p. 2). 
364 Orig.: « […] his denomination of the "self as culturally constituted" marked a methodological shift away 

from concern with personality structure, and remains current in anthropological thought. […] He referred 

to his outline of a method to study the self as phenomenological "for want of a better term," but I would 

argue that what he lacked was a more adequately worked out phenomenology. » (Csordas 1990, pp. 5-6). 



 

 

 

 

177 

Hallowell hace una apreciación de tipo fenomenológico al “reconocer explícitamente el 

yo como una auto-objetivación y el producto de un modo reflexivo”, lo que le lleva a 

“prefigurar una crítica antropológica de la distinción entre sujeto y objeto” y, sin 

embargo, “proyecta su análisis a nivel del yo ya objetivado” (ibid., 6, trad. del a.)365. Así, 

para romper con la dualidad objeto-sujeto, Csordas argumenta que “el paso decisivo” 

implica “comenzar con la experiencia preobjetiva y prerreflexiva del cuerpo, mostrando 

que el proceso de auto-objetivación ya es cultural con antelación a la distinción entre 

sujeto y objeto” (idem, trad. del a.)366. Por tanto, desde una perspectiva fenomenológica 

de la experiencia corporal y corporizada, “el cuerpo no es un objeto a estudiar en relación 

con la cultura, sino que debe ser considerado como el sujeto de la cultura o, en otras 

palabras, como el suelo existencial de la cultura” (ibid., 5, trad. del a.)367. 

La utilidad antropológica y etnográfica de una noción fenomenológica de 

corporización, que resulte en ‘el cuerpo socialmente fundamentado’, se puede comenzar 

a inferir siguiendo las elaboraciones del propio Csordas. Este, habiendo identificado las 

nociones clave en el trabajo de Hallowell, percepción y práctica, argumenta que este otro 

emplea la noción de percepción para acreditar no solo “el emplazamiento del individuo 

en la cultura, uniendo el comportamiento al mundo objetivo”, sino que la percepción así 

entendida en relación a la práctica “también une los procesos perceptivos con las 

constricciones sociales y los significados culturales” —lo que explicaría que en la 

percepción no solo trasciendan “objetos naturales” sino también ““objetos cosificados 

culturalmente”, especialmente seres sobrenaturales y las prácticas asociadas a ellos” 

(Csordas 1990, p. 6, trad. del a.)368. Así, Hallowell explica que, mediante el término 

“entorno de comportamiento” —que alude “al contexto en que la práctica es llevada a 

cabo”— se puede llegar a “una teoría de la práctica [que] puede estar mejor basada en el 

 
365 « […] Hallowell prefigured an anthropological critique of the distinction between subject and object. 

However, although he explicitly recognized the self as a self-objectification and the product of a reflexive 

mood, Hallowell cast his analysis at the level of the already objectified self. » (Csordas 1990, p. 6). 
366 « A fully phenomenological account […] would take the decisive step of beginning with the preobjective 

and prereflective experience of the body, showing that the process of self-objectification is already cultural 

prior to the analytic distinction between subject and object. » (Csordas 1990, p. 6). 
367 Orig.: « This approach to embodiment begins from the methodological postulate that the body is not an 

object to be studied in relation to culture, but is to be considered as the subject of culture, or in other words 

as the existential ground of culture. » (Csordas 1990, p. 5). 
368 Orig.: « The proto-phenomenological approach to perception that we have identified accounts for an 

essential feature of the behavioral environment, namely that it includes not only natural objects but 

‘culturally reified objects’, especially supernatural beings and the practices associated with them. The 

concept thus did more than place the individual in culture, linking behavior to the objective world, but also 

linked perceptual processes with social constraints and cultural meanings. » (Csordas 1990, p. 6). 



 

 

 

 

178 

cuerpo socialmente fundamentado” (Hallowell citado en Csordas 1990, p. 7, trad. del 

a.)369. 

A su vez, Csordas señala que, además de Hallowell, podemos atender a las 

elaboraciones de Marcel Mauss para justificar una metodología antropológica en torno a 

la corporización. Esta necesidad se debe, según Csordas, a la forma dualista en que Mauss 

trata la noción de persona, tanto en La Notion du Personne (1938) como en Les 

Techniques du Corps (1934). En ambos textos están presentes “la percepción y la práctica 

como ámbitos del yo culturalmente constituido”, pero Mauss hace “una “distinción entre 

el mundo del pensamiento y el mundo material en la línea promulgada por Descartes y 

Spinoza”, una dualidad que precisamente “el paradigma de la corporización” pretende 

“colapsar” (Csordas 1990, p. 7, trad. del a.). Por tanto, Mauss, a diferencia de Hallowell, 

y “teniendo en cuenta que [el primero] escribe casi dos décadas antes” que el segundo, 

no consigue “tratar al unísono” ambas cuestiones, percepción y práctica, “y mucho menos 

dentro de un paradigma consistente de la corporización” (idem, trad. del a.)370. 

Así, Merleau-Ponty parte de la identificación de las “dualidades problemáticas 

[…] en el ámbito de la percepción” —siendo “la principal aquella del sujeto-objeto”— 

para buscar, mediante la “corporización” como “principio metodológico”, no ya su 

“mediación, sino”, según Csordas, su “colapso” (1990, p. 8, trad. del a.)371. Así, el 

tratamiento que Merleau-Ponty hace de la corporización “requiere que el cuerpo como 

figura metodológica sea en sí mismo no dualista, esto es, indistinto de, o en interacción 

con, un principio opuesto de la mente” y, por tanto, mientras este debe ser concebido “en 

relación con el mundo”, la conciencia debe ser considerada como “el cuerpo 

proyectándose en el mundo” (idem)372. Esta forma que tiene la conciencia corporizada, 

es decir, el cuerpo, de proyectarse en el mundo, elude la aprehensión de este como si 

 
369 Orig.: « […] the concept of behavioral environment is a terminological composite that stands for the 

context in which practice is carried out, and hence counts as a theoretical stepping-stone between behavior 

and practice. This is of particular relevance to the present argument because, as we shall see, a theory of 

practice can best be grounded in the socially informed body. » (Csordas 1990, p. 7). 
370 Orig.: « […] writing nearly two decades before Hallowell, Mauss could not yet treat them together, still 

less within a consistent paradigm of embodiment. » (Csordas 1990, p. 7). 
371 Orig.: « The problematic […] is formulated in terms of troublesome dualities. For Merleau-Ponty in the 

domain of perception the principal duality is that of subject-object […]. Both [Merleau-Ponty y Bourdieu] 

attempt not to mediate but to collapse these dualities, and embodiment is the methodological principle 

invoked by both. » (Csordas 1990, p. 8). 
372 Orig.: « The collapsing of dualities in embodiment requires that the body as a methodological figure 

must itself be nondualistic, that is, not distinct from or in interaction with an opposed principle of mind. 

Thus, for Merleau-Ponty the body is a "setting in relation to the world", and consciousness is the body 

projecting itself into the world. » (Csordas 1990, p. 8). 



 

 

 

 

179 

fuese un objeto externo a aquel. Este fenómeno, que de alguna forma viene a recordar la 

correlación husserliana entre conciencia y mundo en virtud de la noción de 

intencionalidad, no es más que la forma preobjetiva en que el mundo se da para el cuerpo 

vivido de uno mismo. 

Por su parte, con respecto al cuerpo propio Merleau-Ponty rechaza que este sea, 

para sí mismo, ‘un objeto entre otros objetos’ en el mundo (Merleau-Ponty 2005, p. xiv, 

trad. del a.)373. Es decir, en la experiencia, de la misma forma en que el mundo se nos es 

dado, el cuerpo también se nos es dado de forma preobjetiva, y solo cuando el cuerpo se 

da como un objeto de análisis o reflexión podemos establecer una relación entre sujeto y 

objeto, pero sin perder de vista que la forma en que podemos establecer esa relación solo 

puede ser dada desde la perspectiva de la corporización que antecede la reflexión o el 

análisis. Esta elaboración del cuerpo como cuerpo vivido, o experiencial, es esencial para 

discutir la constitución perceptiva de los objetos culturales, que es la cuestión que Csordas 

pretende iluminar mediante lo ‘preobjetivo’ en Merleau-Ponty. 

Así, la crítica de Merleau-Ponty al empirismo es la puerta de entrada escogida por 

Csordas para introducir la cuestión de la constitución perceptiva de los objetos culturales. 

Merleau-Ponty examina el caso de la ilusión óptica de Müller-Lyer (dos líneas de igual 

longitud que acaban en flecha y en flecha invertida, respectivamente) para afirmar que el 

lugar correcto para iniciar un análisis de la percepción a nivel experiencial no es el mundo 

objetivamente externo al cuerpo —el hecho de que las líneas son objetivamente de igual 

longitud—, sino la percepción corporizada. Csordas, siguiendo a Merleau-Ponty, 

defiende que “lo que percibimos ‘realmente’ es […] que una línea es más larga que la 

otra” y, por tanto, “empezar desde el punto de vista objetivo […] y analíticamente trabajar 

hacia atrás hasta el sujeto que percibe no captura adecuadamente la percepción como 

proceso constitutivo” (Csordas 1990, p. 9, trad. del a.)374. Es decir, puesto que “a nivel de 

la percepción no tenemos objetos, simplemente estamos en el mundo”, Merleau-Ponty se 

“pregunta dónde empieza la percepción (si acaba en los objetos), y la respuesta es en el 

cuerpo”, instándonos, por tanto, a “dar un paso atrás con respecto a lo objetivo y comenzar 

 
373 Orig.: « I must even set aside from myself my body understood as a thing among things, as a collection 

of physico-chemical processes. » (Merleau-Ponty 2005, p. xiv). 
374 « What we “really” perceive is […] that one line is longer than the other […]. To start from the objective 

point of view […] and analytically work backwards to the perceiving subject does not accurately capture 

perception as a constituting process. » (Csordas 1990, p. 9). 



 

 

 

 

180 

con el cuerpo en el mundo”, esto es, la experiencia de percibir en toda su riqueza e 

indeterminación” (Merleau-Ponty citado en Csordas 1990, p. 9, trad. del a.)375. 

A continuación, Csordas argumenta que para “permitirnos el estudio del proceso 

corporizado de la percepción” —que experiencialmente empieza en el cuerpo y acaba en 

los objetos, y no al revés—, la fenomenología de “Merleau-Ponty ofrece el concepto de 

lo preobjetivo” (Csordas 1990, p. 9, trad. del a.). Mediante la noción de lo preobjetivo se 

hace patente el ámbito de estudio de la fenomenología que no es sino la experiencia tal 

como es vivida en su inmediatez, es decir, “la fenomenología es una ciencia descriptiva 

de los inicios existenciales y no los productos culturales ya constituidos” (idem, trad. del 

a.). En consonancia, para una antropología fenomenológica de la percepción376, el 

objetivo es “capturar aquel momento de trascendencia en que la percepción comienza y, 

en medio de la arbitrariedad y la indeterminación, constituye y es constituida por la 

cultura” (idem, trad. del a.). 

Es decir, mientras, la antropología asume la distinción cientificista entre sujeto y 

objeto —que caracteriza los modos reflexivos y analíticos, que son también experiencias 

de relación con el mundo, si bien de segundo grado—, la antropología fenomenológica 

nos urge a identificar la corporalidad como central en la experiencia y, por tanto, la 

corporización como perspectiva primera. Este cambio de perspectiva, para abordar 

antropológicamente la experiencia desde el cuerpo preobjetivo o vivido, supone romper 

con otra perspectiva que Merleau-Ponty denomina “actitud crítica” —asimilable a otras 

dos denominaciones: la actitud natural que Husserl quiere poner entre paréntesis con la 

epojé; la actitud naturalista, científica o platónica referida por San Martín (2016); o la 

sustitución del pensamiento categorial por el pensamiento sensible para Laplantine 

(2014). Así, mediante este ejercicio de modificación de perspectiva, que revela la 

preobjetividad de la experiencia corporizada, la dualidad sujeto y objeto queda superada 

a nivel experiencial. 

Ahora bien, la noción de preobjetividad de la experiencia corporizada podría 

llevar a una objeción, señalada por Csordas, según la cual “lo preobjetivo implica que la 

 
375 Orig.: « Merleau-Ponty thus wants our starting point to be the experience of perceiving in all its richness 

and indeterminacy, […] on the level of perception we have no objects, we are simply in the world. Merleau-

Ponty then wants to ask where perception begins (if it ends in objects), and the answer is, in the body. He 

wants to step backward from the objective and start with the body in the world. » (Csordas 1990, p. 9). 
376 Cabe recordar que Csordas elabora su paradigma de la corporización desde la perspectiva de la 

“antropología psicológica (psychological anthropology)” (Csordas 1990, p. 5). 



 

 

 

 

181 

existencia corporizada es exterior o previa a la cultura” (Csordas 1990, p. 9, trad. del 

a.)377. Esta objeción que, como hemos visto anteriormente podría ser admitida contra el 

sujeto fenomenológico ahistórico de Husserl en Ideas I (1913) —es decir, la conciencia 

trascendental—, olvidaría, sin embargo, “lo que Merleau-Ponty quiere decir con el cuerpo 

como “un cierto entorno en relación al mundo” o el “poder general de habitar todos los 

entornos que el mundo contiene””, o lo que es lo mismo, el hecho experiencial y 

existencial de que “el cuerpo está en el mundo desde el inicio” (Merleau-Ponty citado en 

Csordas 1990, p. 9, trad. del a.). Es decir, la experiencia preobjetiva del cuerpo no 

significa que aquella sea ‘precultural’, sino simplemente que tal experiencia es 

‘preabstracta’, en el sentido de que antecede a la abstracción del modo analítico o 

reflexivo y, por tanto, se refiere a la experiencia corporizada, concreta e inseparable de la 

socialidad en la que los cuerpos y las formas culturales operan inextricablemente. En 

palabras de Csordas: 

 

El concepto [lo preobjetivo] ofrece al análisis cultural el proceso humano 

abierto e indeterminado de asumir y habitar el mundo cultural en el que nuestra 

existencia trasciende, pero [que a su vez] permanece anclada en situaciones de 

facto (Csordas 1990, p. 10, trad. del a.)378. 

 

Por otro lado, cabe preguntarse si todo análisis cultural no es en cierta forma una 

objetivación del mundo o, dicho de otra manera, si acaso, como podría parecer, aquel solo 

es posible mediante la objetivación, es decir, bajo la forma de una relación sujeto-objeto. 

Pues bien, la respuesta a esta pregunta es clara si atendemos a la elaboración de la noción 

de lo preobjetivo que Csordas emplea con éxito para fundamentar un paradigma de la 

corporización “que se pregunta cómo llegamos en primera instancia a las objetivaciones 

culturales y del yo” en su etnografía sobre ciertas prácticas religiosas de oración en común 

en una rama del pentecostalismo de Norte América (Csordas 1990, p. 34, trad. del a.)379. 

 
377 Orig.: « It might be objected that a concept of the preobjective implies that embodied existence is outside 

or prior to culture » (Csordas 1990, p. 9). 
378 « The concept offers to cultural analysis the open-ended human process of taking up and inhabiting the 

cultural world, in which our existence transcends but remains grounded in de facto situations. » (Csordas 

1990, p. 10). 
379 « In the subsequent analyses I attempted to work out some implications of embodiment in the domain 

of charismatic religious experience. I avoided the assumption that phenomena of perception are mentalistic 

(subjective) while phenomena of practice are behavioristic (objective) by approaching both within a 

paradigm that asks how cultural objectifications and objectifications of the self are arrived at in the first 

place. » (Csordas 1990, p. 34). 



 

 

 

 

182 

Csordas afirma que los modelos epistemológicos dualistas que tratan de explicar la 

experiencia de las prácticas rituales religiosas mediante explicaciones psicológicas o 

fisiológicas —y su combinación— suelen atribuir “ciertos fenómenos preobjetivos […] 

como originándose en Dios en lugar de en el cuerpo socialmente orientado” (ibid., 33, 

trad. del a.)380. Esto tiene como consecuencia una interpretación sesgada no solo en torno 

a cómo se da el cuerpo experiencialmente en imbricación con la cultura y la socialidad, 

sino que también da la espalda a “cómo nuestros cuerpos llegan a ser objetivados 

mediante procesos de reflexión” —cuestión capital para la antropología psicológica 

(ibid., 36, trad. del a.)381. Por tanto, comenzar el análisis cultural por la preobjetividad de 

la experiencia del cuerpo, lo que revela precisamente nuestra corporización, evita su 

objetivación en primera instancia. 

Para finalizar, a diferencia de Csordas, esta investigación no está tan interesada en 

el proceso desde lo preobjetivo a la objetivación como en las consecuencias que ello tiene 

para un paradigma de la corporización en cuyo seno pueda surgir una metodología etno-

fílmica que evoque la constitución antropológica del cuerpo vivido. Como hemos visto, 

Csordas no menciona el sujeto existencial por excelencia de Merleau-Ponty, esto es, el 

corps propre o cuerpo vivido, cuyo rasgo fundamental implica la noción de lo 

preobjetivo. Sin embargo, esta omisión de Csordas cabe recordar que ha sido solventada 

en el subepígrafe anterior, mediante las elaboraciones de Rodríguez Suárez (2012b) en 

torno a la relación estructural entre el corps propre y el ser-en-el-mundo. Aquello nos 

permitió no solo fundamentar más ampliamente la noción de preobjetividad elaborada 

por Csordas (1990) sino, también, dotar de sentido la evolución de Csordas —no 

explicada por el autor—, quien en 1994 decide dejar de lado la noción de lo preobjetivo 

para establecer el ser-en-el-mundo como eje central no solo para un paradigma 

antropológico de la corporización, sino también como motor de un cambio de perspectiva 

onto-epistemológico en la antropología empírica basado en la evocación ante la 

representación, como veremos enseguida, si bien sin extendernos. 

 

 
380 « […] certain preobjective phenomena are misrecognized as originating in God instead of in the socially 

informed body. » (Csordas 1990, p. 33). 
381 Orig.: « Starting from perception, however, it then becomes relevant (and possible) to ask how our 

bodies may become objectified through processes of reflection. » (Csordas 1990, p. 36). 



 

 

 

 

183 

2.2.3 El ser-en-el-mundo como paradigma no-representacionalista 

 

Para empezar, y alineado con las elaboraciones con las que cerramos el 

subepígrafe anterior, Csordas insiste en que el “cuerpo al que estamos acostumbrados en 

el pensamiento académico y popular es típicamente asumido como una entidad fija, 

material, sujeta a las reglas empíricas de la ciencia biológica”, esto es, como si su 

existencia fuese dada “antes de la mutabilidad y el flujo de la variación y diversidad 

cultural” y estuviese “caracterizado por necesidades internas inmutables” (Csordas 1994, 

p. 1, trad. del a.)382. Sin embargo, en base a los desarrollos fenomenológicos que 

incursionan en la antropología, Csordas defiende que “el nuevo cuerpo”, que reclama 

atención por parte de la antropología, “no puede ser considerado como un hecho en bruto 

de la naturaleza” sino que debe ser concebido como un “fenómeno cultural” (ibid., 1-3, 

trad. del a.)383. En este sentido, Csordas se hace eco de los argumentos de Donna 

Haraway, para quien la “alternativa al cuerpo naturalizado y esencializado no es el 

relativismo, que solo es el inverso de la perspectiva totalizante” sino “el reconocimiento 

del emplazamiento [location], esto es, posiciones no equivalentes en una red sustancial 

de conexiones”, lo que, a su vez, permite “aceptar las consecuencias interpretativas de 

estar colocada en un punto de vista corporizado particular”, así como “las consecuencias 

de la relacionalidad, la captación parcial de cualquier situación, y la imperfección de la 

comunicación” (Haraway parafraseada en Csordas 1994, p. 2, trad. del a.)384. 

Por tanto, mediante la corporización no solo accedemos a una comprensión 

interpretativa del mundo en virtud del emplazamiento de aquella en él, sino que a partir 

de la corporización también se despliegan la intencionalidad, la intersubjetividad, la 

sensibilidad y lo sensacional. Es decir, poner en el centro la corporización, y no solo la 

 
382 « The kind of body to which we have been accustomed in scholarly and popular thought alike is typically 

assumed to be a fixed, material entity subject to the empirical rules of biological science, existing prior to 

the mutability and flux of cultural change and diversity and characterized by unchangeable inner 

necessities. » (Csordas 1994, p. 1). 
383 « The new body that has begun to be identified can no longer be considered as a brute fact of nature. » 

(Csordas 1994, p. 1). « The body is a cultural phenomenon […]. » (Csordas 1994, p. 3). 
384 « […] the appropriate alternative to the naturalized and essentialized body is not relativism, which is 

only the inverse of the totalizing perspective […]. Instead of relativism she [Haraway] advocates the 

recognition of location, that is, non-equivalent positions in a substantive web of connections. The emphasis 

on location accepts the interpretive consequences of being grounded in a particular embodied standpoint 

—the consequences of relatedness, partial grasp of any situation, and imperfect communication. » (Csordas 

1994, p. 2). 



 

 

 

 

184 

mera corporalidad, ofrece la “fuerza de usar el cuerpo como punto de partida 

metodológico” y “la oportunidad […] de insertar una dimensión añadida de materialidad 

a nuestras nociones de cultura e historia” (Csordas 1994, p. 4, trad. del a.)385. En este 

sentido, puesto que “nuestras vidas no son siempre vividas en cuerpos objetivados, ya 

que nuestros cuerpos no son originalmente objetos para nosotros”, y dado que, 

fenomenológicamente, podemos entender el cuerpo “como el suelo de procesos 

perceptivos que finalizan en la objetivación” (Merleau-Ponty parafraseado en Csordas 

1994, p. 7, trad. del a.)386, lo que ha tomado el centro del análisis antropológico es 

precisamente el “juego entre el cuerpo preobjetivo y el objetivado” (idem). En otras 

palabras, si bien, “ambos la mente y el cuerpo pueden ser construidos como sujeto u 

objeto” (ibid., 8, trad. del a.)387, ya sea en la experiencia preobjetiva del mundo de la vida, 

o bien mediante procesos reflexivos cuando adoptamos una actitud naturalista o 

científica, “la posibilidad […] de que el cuerpo pueda ser entendido como sede de la 

subjetividad es una fuente de desafío para teorías de la cultura en que mente/sujeto/cultura 

son desplegadas en paralelo y en contraste con cuerpo/objeto/biología” (ibid., 9, trad. del 

a.)388. 

Si se acepta, por tanto, que el cuerpo es dado primariamente de forma preobjetiva, 

es decir, es predado, y solo se objetiva mediante procesos intelectuales, Csordas vincula 

la objetivación del cuerpo con el modelo representacional imperante en la generación de 

conocimiento etnográfico. Esta vinculación entre representación y objetivación (y 

consiguiente objetualización) del cuerpo es explorada por Csordas mediante las ideas de 

Stephen Tyler, para quien “la cuestión del discurso “etnográfico no es hacer mejores 

representaciones, sino evitar la representación”, sugiriendo que, en su lugar, la etnografía 

haría mejor en “evocar” que en “representar”” (Tyler citado en Csordas 1994, p. 10, trad. 

 
385 « […] the force of using the body as a methodological starting point […]. It thus misses the opportunity 

to […] insert an added dimension of materiality to our notions of culture and history. » (Csordas 1994, p. 

4). 
386 « Our lives are not always lived in objectified bodies, for our bodies are not originally objects to us. 

They are instead the ground of perceptual processes that end in objectification […], and the play between 

preobjective and objectified bodies within our own culture is precisely what is at issue […]. » (Csordas 

1994, p. 7). 
387 « […] both mind and body can be construed as either subject or object. » (Csordas 1994, p. 8). 
388 « The possibility […] that the body might be understood as a seat of subjectivity is one source of 

challenge to theories of culture in which mind/subject/culture are deployed in parallel with and in contrast 

to body/object/biology. » (Csordas 1994, p. 9). 



 

 

 

 

185 

del a.)389. La razón para reflexionar sobre el uso etnográfico de la representación del 

cuerpo estaría en que la “subyugación de lo corporal a lo semántico es empíricamente 

insostenible… pues el significado no puede ser reducido a un signo que, por así decir, 

yace en un plano separado externo al ámbito inmediato de un acto” (Jackson citado en 

Csordas 1994, p. 10, trad. del a.)390. En este sentido Csordas asocia la generación de 

conocimiento etnográfico acerca de la experiencia preobjetiva del cuerpo, y su alternancia 

oscilatoria hacia la objetivación, con una propuesta de modelo de conocimiento 

etnográfico basado en el ser-en-el-mundo. 

La noción fenomenológica de ser-en-el-mundo según Csordas no pretende 

“identificar[se]” de forma “negativa” como el contrario de la representación, es decir, 

“como algo no-presentacional”, puede operar como “complementario, tal como sujeto lo 

es a objeto”, esto es, como noción que “captura precisamente el sentido de inmediatez 

existencial” que debe interesar a la antropología en el estudio de la experiencia (Csordas 

1994, p. 10, trad. del a.)391. Por tanto, el ser-en-el-mundo permite el despliegue de otras 

modalidades de comprensión de la experiencia preobjetiva de nivel más primigenio 

(dativamente) que la representación, como es la evocación de la inmediatez existencial 

corporizada, que se conforma como alternativa a la objetivación etnográfica del cuerpo. 

Con respeto a esa inmediatez, Csordas afirma lo siguiente:  

 

Esto es una inmediatez en un doble sentido: no como momento sincrónico 

del presente etnográfico, sino como presencia sensorial e involucramiento 

informados temporal e históricamente; y no sin mediación en el sentido de un 

universalismo precultural, sino en el sentido del reservorio preobjetivo de 

significado indicado. La distinción entre representación y ser-en-el-mundo es 

metodológicamente crítica, puesto que es la diferencia entre entender la cultura en 

términos de abstracción objetualizada e inmediatez existencial (Csordas 1994, p. 

10, trad. del a.)392. 

 
389 « He argues [Tyler] that the point of ethnographic “discourse is not to make a better representation, but 

to avoid representation”, suggesting instead that ethnography would do better to “evoke” than to 

“represent”. » (Csordas 1994, p. 10). 
390 « He argues [Jackson] that the “subjugation of the bodily to the semantic is empirically untenable… 

meaning should not be reduced to a sign which, as it were, lies on a separate plane outside the immediate 

domain of an act”. » (Csordas 1994, p. 10). 
391 Orig.: « I will not do to identify what we are getting at with a negative term, as something non-

representational. We require a term that is complementary as subject is to object, and for that purpose 

suggest “being-in-the-world”, a term from the phenomenological tradition that captures precisely the sense 

of existential immediacy to which we have already alluded. » (Csordas 1994, p. 10). 
392 « This is an immediacy in a double sense: not as a synchronic moment of the ethnographic present but 

as temporally/historically informed sensory presence and engagement; and not unmediated in the sense of 



 

 

 

 

186 

 

Según Csordas, mientras la “representación es fundamentalmente nominal y, por tanto, 

podemos hablar de ‘una representación’”, por su parte el “ser-en-el-mundo es 

fundamentalmente condicional y, por tanto, debemos hablar de ‘existencia’ y 

‘experiencia vivida’” (Csordas 1994, p. 10, trad. del a.)393. Csordas incide en la distinción 

de la siguiente forma: “En términos generales la distinción entre representación y ser-en-

el-mundo corresponde a aquella entre las disciplinas de la semiótica y la fenomenología” 

(idem, trad. del a.)394. En consecuencia, debe tenerse en cuenta que las diferencias entre 

representación y ser-en-el-mundo como modelos para la generación de conocimiento 

etnográfico ofrecen concepciones diferentes del cuerpo, elaboradas, respectivamente, 

sobre la base argumental teorética de las diferencias entre, por un lado, lo objetivo y, por 

otro, lo preobjetivo.  

En conclusión, si, por un lado, el modelo que Csordas (1990) propone para 

emplazar el cuerpo en el centro de la teoría antropológica está basado en el cuerpo 

preobjetivo de Merleau-Ponty, a su vez, Csordas (1994) propone, cuatro años después, la 

noción eminentemente relacional de ser-en-el-mundo como paradigma para superar el 

representacionalismo en la generación de conocimiento etnográfico —tarea para la que, 

como desarrollaremos en el capítulo dedicado a la metodología, el cine está 

adecuadamente equipado. Así, ahora debemos pasar a ver la antropología sensorial y su 

metodología etnográfica, que nos servirá como estructura en la que implementar los 

desarrollos de Csordas en torno al cuerpo, y más adelante, los de Laplantine en torno a la 

ritmicidad vivida, que tendrán su aplicación final en el último capítulo. 

  

 
a precultural universalism but in the sense of the preobjective reservoir of meaning outlined above. The 

distinction between representation and being-in-the-world is methodologically critical, for it is the 

difference between understanding culture in terms of objectified abstraction and existential immediacy. » 

(Csordas 1994, p. 10). 
393 « Representation is fundamentally nominal, and hence we can speak of “a representation”. Being-in-

the-world is fundamentally conditional, and hence we must speak of “existence” and “lived experience”. » 

(Csordas 1994, p. 10). 
394 « In general terms, the distinction between representation and being-in-the-world corresponds to that 

between the disciplines of semiotics and phenomenology. » (Csordas 1994, p. 10). 



 

 

 

 

187 

CAPÍTULO TRES: La antropología sensorial y su método etnográfico: 

corporalidad sin corporización explícita 

 

Resumen de los contenidos y estructura 

 

Una vez elaborada, en el capítulo anterior, la importancia epistemológica del 

cuerpo para la antropología, en este capítulo veremos las concepciones que la 

antropología sensorial sostiene sobre la corporalidad, y cómo esta se integra de forma 

insuficiente, para nuestros intereses, en la metodología etnográfica sensorial. Puesto que 

la antropología sensorial es heredera directa de la antropología visual —si bien no tanto 

en cuanto a sus objetos de estudio, sino sobre todo en lo concerniente a la forma de hacer 

etnografía mediante medios audiovisuales (MacDougall 2006)—, se hace necesario 

elaborar tanto el marco de acción de la antropología sensorial como su metodología 

etnográfica sensorial, que nos sirve de base para desarrollar la metodología etno-fílmica 

corporal y corporizada que pretendemos —gracias a la centralidad epistemológica y 

ontológica que la antropología fenomenológica veíamos que otorga al cuerpo, y tras la 

implementación de la ritmicidad corporal aportada por la antropología modal de 

Laplantine en el próximo capítulo. 

Así, en primera instancia veremos que la antropología sensorial —que tiene como 

objeto de estudio principal la conformación cultural de la sensorialidad— se desarrolla 

en el contexto del giro sensorial (y corporal, o fenomenológico) de finales de los años 

ochenta y principios de los noventa del siglo pasado, como remarca Howes en numerosas 

ocasiones (2004, 2005, 2006, 2013a, 2013b y 2014b) —veremos también las principales 

críticas ante los excesos de los giros sensorial y corporal de la mano de Wolff (2012, 

2016), así como una perspectiva que ayuda a contextualizarlas. Con el objetivo de perfilar 

la sistematización del marco operativo de la antropología sensorial, veremos en segundo 

lugar, y todavía en el mismo epígrafe, la controversia entre David Howes y Sarah Pink 

(Pink y Howes 2010), acerca de la denominación ‘sensorial o de los sentidos’. 

Más adelante, en el siguiente y último epígrafe de este capítulo, primero 

analizaremos comparativamente las fundamentaciones onto-epistemológicas tanto de las 



 

 

 

 

188 

etnografías clásicas como de la etnografía sensorial. De esta forma veremos que, por 

ejemplo, el método de observación participante se transpone a la etnografía sensorial 

como sensación participante. Seguidamente, analizaremos los principios de la etnografía 

sensorial tal como los elabora Sarah Pink en Doing Sensory Ethnography (2015), un 

manual de metodología etnográfica adecuado que, por su combinación de sistematicidad 

y apertura, permite integrar la corporización de forma explícita en su estructura. 

 

3.1  La antropología sensorial: los sentidos y el cuerpo como 

epistemologías 

 

Actualmente, las diversas prácticas etnográficas y elaboraciones teóricas que se 

dan en la antropología en torno al cuerpo y los sentidos —nociones, ambas, consideradas 

hoy en día tanto objetos como modos de investigación corporizada y sensorial—, lo hacen 

bajo dos denominaciones que algunos, no todos, presentan como alternativas: por un lado, 

la antropología sensorial (sensory anthropology) que surge ya en el siglo veintiuno y, por 

otro, la antropología de los sentidos (anthropology of the senses) cuyo recorrido puede 

remontarse a principios de los noventa del siglo pasado o, en versión apócrifa, a los inicios 

mismos de la antropología como ciencia, otros cien años atrás395. Si cada una desarrollase 

prácticas, metodologías y concepciones diferentes, hallar una definición para una y otra 

no se presenta tarea fácil. Y, en caso de no ser tan diferentes, hallar una definición que 

pudiese aunar ambas antropologías, y que sea aceptada por la mayoría de los 

antropólogos, se presenta paradójicamente todavía más difícil. Al menos si atendemos al 

debate en curso entre los extensamente citados Sarah Pink y David Howes —quienes 

discuten la cuestión en una serie de contestaciones dirigidas uno a otro publicadas en 

forma de artículo que veremos en breve. 

Si bien con respecto a las prácticas etnográficas y elaboraciones antropológicas 

actuales en torno al cuerpo y los sentidos hay un amplio consenso en torno a la cuestión 

epistemológica —esto es, que los sentidos y el cuerpo son medios además de objetos de 

estudio—, las razones que parecen embrollar el asunto son, como veremos, variadas. Por 

 
395 Véase el epígrafe 1.1 Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres. 



 

 

 

 

189 

un lado, está el hecho de que la antropología de los sentidos hunde sus raíces, según 

Howes (2016), en prácticas que desde los inicios de la antropología a finales del siglo 

diecinueve y durante buena parte del siglo veinte han negado los sentidos como 

epistemologías válidas396. Por otro lado, mientras algunos, como Pink, consideran que 

para definir la antropología sensorial es necesario oponerla a la antropología de los 

sentidos, es decir, definirla en base a lo que no es, otros, como Howes, tachan la 

separación entre ambas antropologías de artificiosa, incluso, como veremos, ‘imaginaria’. 

Sea como fuere, debido a que la cuestión epistemológica suscita más consenso que la 

taxonómica, nos centraremos, por el momento, más bien en la primera, siendo además 

que el problema de la cuestión taxonómica podría aclararse al seguir las reflexiones de 

Pink y Howes en torno a las epistemologías. Por otro lado, cabe recordar que la 

importancia de la cuestión epistemológica en esta investigación radica en que su análisis 

en las diferentes antropologías permite la fundamentación de los tres elementos 

principales de esta investigación: el ritmo, el cuerpo y el cine; los tres, además, en su 

doble vertiente, como objetos de estudio y como medios de conocimiento dirigidos, a su 

vez, hacia sí mismos. 

Conviene también recordar que, si hemos visto las prácticas de la antropología 

visual desde los inicios de la antropología y a lo largo del siglo veinte, es porque están 

emparentadas directamente con las prácticas de la antropología sensorial que veremos a 

continuación, pudiendo considerarse estas como una extensión de aquellas, eso sí, por fin 

constituidas a partir de una corporalidad que ya no es elemento desorientador en discordia 

sino origen epistemológico. En palabras de David MacDougall: 

 

La nueva antropología visual —esto es, la antropología visual desde el giro 

sensorial (sensory turn) […]— implica tratar el cine (y la fotografía) como 

documentos primarios, por así decirlo, en lugar de secundarios a, o ilustrativos de, 

argumentos de algún texto. También implica tratar fuerzas tales como ‘historia’ o 

‘ideología’ como internas a la estética, o ‘interconectadas’ con lo estético, en lugar 

de constituir una realidad más profunda, ‘más exhaustiva’ (MacDougall 2006, p. 

28, trad. del a.)397. 

 
396 La excepción son los trabajos Jean Rouch en los cincuenta o Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner, 

además del trabajo pionero en este sentido de Basil Wright con The Song of Ceylon (1934), todos ellos 

vistos en el primer capítulo. 
397 « The new visual anthropology —that is, visual anthropology since the sensory turn discussed above— 

involves treating film (and photography) as primary documents, as it were, rather than secondary to, or 

illustrative of, the arguments of some text. It also involves treating such forces as ‘history’ or ‘ideology’ as 



 

 

 

 

190 

 

En la antropología visual, a pesar de la dominación del intelectualismo y el logocentrismo 

de las epistemologías dualistas platónico-cartesianas —según Howes (2004, 2005, 2006), 

Classen (1997, 2005), Synnott (1991, 1993) o Laplantine (2014)—, hasta finales del siglo 

veinte han florecido de forma intermitente diversos tipos de prácticas antropológicas en 

torno a lo sensorial y lo corporal, bajos las rúbricas de la antropología de los sentidos y, 

sobre todo, la antropología visual398. En estas prácticas, lo sonoro, lo visual y el cuerpo 

no estaban institucionalmente reconocidos como epistemologías y, sin embargo, las 

tensiones entre lo que se esperaba de los medios audiovisuales y lo que se derivaba del 

simple uso de la cámara de cine, así como de los trabajos más vanguardistas de Jean 

Rouch o Robert Gardner, hacía habitualmente aflorar controversias en las que apenas se 

identifican las epistemologías como centro del debate —cuestión que esta investigación 

revisa, como objetivo tangencial, en el primer capítulo. 

En todo caso, antes de plantear los principios teóricos y prácticos de la 

antropología sensorial, tema que estrechamente relacionado con la controversia acerca de 

la sistematización de la antropología sensorial en torno a la antropología de los sentidos, 

conviene abordar una breve contextualización histórica del giro sensorial —en el que 

Howes (2006) incluye el giro corporal — para situar esta (relativamente reciente) 

atención al cuerpo y los sentidos que los considera medios de conocimiento y no solo 

objeto de estudio. 

 

3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su 

contexto histórico 

 

Con su habitual perspicacia, John Berger dijo una vez que “el ver viene antes que 

las palabras” (Berger 1973, p. 7, trad. del a.)399, dando a entender que, debido al orden de 

 
internal to the aesthetic, or ‘interconnected’ with the aesthetic, rather than constituting some deeper, ‘more 

profound’ reality. » (MacDougall 2006, p. 28). 
398 En el primer capítulo hemos revisado las prácticas, a lo largo del siglo veinte, de una antropología visual 

que, mediante la práctica del cine como herramienta etnográfica, han ido revelando, queriendo y sin 

quererlo, el puesto central que ocupan el cuerpo y los sentidos en la experiencia. 
399 « Seeing comes before words. » (Berger 1973, p. 7). 



 

 

 

 

191 

las cosas, para comprender al ser humano debemos atender no solo a la forma en que el 

lenguaje estructura nuestra visión del mundo sino, también, a nuestra visión en sí del 

mundo. Ver es un acto perceptivo pero, como cualquier percepción sensorial, está lejos 

de ser determinable únicamente en base a explicaciones fisiológicas o neuronales que 

proponen, básicamente, que “los sentidos nos dan el mundo, pero se ausentan en el 

proceso” (Howes 2013a, p. 14, trad. del a.)400. En contraposición, lo social, lo cultural y 

lo político también estructuran la percepción y la corporalidad. Como defienden los 

antropólogos de los sentidos y/o sensoriales —veremos los matices, la distinción, o 

siquiera si la hay, en el siguiente subepígrafe— “la percepción no es únicamente un 

fenómeno mental o fisiológico” argumenta Howes, y continúa, citando a Bull et al.: “La 

percepción es cultural y política” (Howes 2014b, p. 20). Por su parte, la historiadora de 

los sentidos canadiense, Constance Classen, después de sus investigaciones sobre la 

construcción sociocultural de modelos sensoriales en otras culturas, proponía en 1997, en 

Foundations for an anthropology of the senses, que la “premisa fundamental” para definir 

una antropología de los sentidos o sensorial es “que la percepción sensorial es un acto 

cultural además de físico” y, por tanto, los sentidos “no son solo modos de aprehender 

fenómenos físicos sino también avenidas para la transmisión de valores culturales” 

(Classen 1997, p. 401, trad. del a.)401. 

Si la percepción puede ser considerada como un fenómeno cultural, puede ser 

estudiada desde la antropología, además de por la psicología o ciencias cognitivas como 

la neurociencia (Howes 2013a). De hecho, Howes apunta que, la “atención a los sentidos” 

en las ciencias sociales y las humanidades “ha conducido a la ruptura de la hegemonía 

que la psicología ejercía antiguamente sobre el estudio de los sentidos y la percepción” 

(Howes 2014a, p. xiii, trad. del a.)402. Una hegemonía ostentada por las ciencias 

cognitivas y la psicología que, hasta hace relativamente poco, presentaban un sesgo 

naturalista que describía la percepción como un ‘proceso exclusivamente neuronal’ 

 
400  « […] the senses give us the world but absent themselves in the process. » (Howes 2013a, p. 14). 
401 « The fundamental premiss underlying the concept of an ‘anthropology of the senses’ is that sensory 

perception is a cultural, as well as a physical, act. That is, sight, hearing, touch, taste and smell are not only 

means of apprehending physical phenomena, but also avenues for the transmission of cultural values”. » 

(Classen 1997, p. 401). 
402 « This quickening of the senses (and attention to the senses) within and across the various disciplines of 

the humanities and social sciences has led to the breakup of the hegemony which psychology formerly 

exercised over the study of the senses and perception. » (Howes 2014a, p. xiii). 



 

 

 

 

192 

(Howes 2013a)403. Sin embargo, Howes insiste en que “si la percepción requiere práctica 

entonces es una habilidad, y donde hay habilidad hay cultura, y donde hay cultura hay 

historia” (ibid., 14, trad. del a.)404, lo que deja entrever que el auge de la atención hacia 

los sentidos no se da solo en la antropología sino también en otras disciplinas de las 

ciencias sociales y las humanidades. En definitiva, todo ello afecta a la reevaluación de 

la noción de cultura que, según Howes, queda reconfigurada en términos de ‘formas de 

sentir’: 

 

Las culturas son concebidas como encarnando diferentes modos de sentir, 

o “técnicas de los sentidos”, y el objetivo de la etnografía es describir la ‘socio-

lógica’ [socio-logic] que informa cómo los miembros de una determinada cultura 

distingue, valora, relaciona y combina los sentidos en su día a día. Los sentidos 

están teorizados como mediando la relación entre cuerpo y mente, idea y objeto, 

uno mismo y entorno (ambos, físico y social) (Howes 2006, p. 122, trad. del a.)405. 

 

Así, este renovado interés en los sentidos, en los años ochenta, y en torno al cuerpo, en 

los noventa, son denominados ‘giro sensorial’ (sensory turn) y ‘giro corporal’ (corporeal 

turn), respectivamente. De esta forma, el conjunto de prácticas y elaboraciones en torno 

a los sentidos desde las diferentes disciplinas es conocido como estudios sensoriales 

(sensory studies), como contextualiza Howes de diversas formas en repetidas ocasiones 

(2004, 2005, 2006, 2013a, 2013b y 2014b), mientras que las prácticas que hacían lo 

propio poniendo la corporización, y no solo la corporalidad, en el centro de sus 

elaboraciones, estas aparecen en el campo de la antropología fenomenológica406. 

 
403 « All perception is neural activity,” according to the prevailing view of the perceptual process within 

psychology […]. » (Howes 2013a, p. 4). 
404 « If perception requires practice then it is a skill, and where there is skill there is culture, and where there 

is culture there is history. » (Howes 2013a, p. 14). 
405 « Cultures are conceived of as embodying different ways of sensing, or “techniques of the senses,” and 

the aim of ethnography is to describe the socio-logic which informs how the members of a given culture 

distinguish, value, relate and combine the senses in everyday life. The senses are theorized as mediating 

the relationship between mind and body, idea and object, self and environment (both physical and social). 

» (Howes 2006, p. 122). 
406 Veremos la antropología fenomenológica por su énfasis no solo en la corporalidad sino en la 

corporización. Ambas nociones serán importantes en esta investigación para fundamentar el cuerpo, del 

que depende no solo el ritmo corporizado de los colaboradores en el trabajo de campo sino también el ritmo 

en algunas técnicas del cine observacional, como la de ‘cámara en mano’, que podremos ver de forma 

teórica en el capítulo dedicado a la metodología. 



 

 

 

 

193 

Así, el advenimiento del giro sensorial que da lugar al conglomerado de estudios 

sensoriales sugiere “una aproximación cultural al estudio de los sentidos al igual que una 

aproximación sensorial sobre el estudio de la cultura (Howes 2014b, p. 11). Por un lado, 

el campo de los estudios sensoriales puede ser conceptualizado a lo largo de las diversas 

líneas sensoriales (vista, olfato, gusto, tacto y oído) —que mencionamos a modo 

informativo, pues la perspectiva que nos interesa no son los sentidos como objetos de 

estudio sino, por recordarlo, sus posibilidades epistemológicas, junto al cuerpo, para 

estudiar el ritmo a través del cine. Esas líneas sensoriales combinadas con las disciplinas 

que de ellos se ocupan proporcionan un panorama, de forma sintética, tal que así: 

 

La antropología de los sentidos es una de las numerosas aproximaciones 

que emergieron del giro sensorial en las humanidades y las ciencias sociales al 

principio de los noventa. Otras aproximaciones incluyen la historia de los sentidos 

[…], la sociología de los sentidos […], la filosofía de los sentidos […], y la 

geografía sensual […] (Howes 2014a, p. xii, trad. del a.)407. 

 

Como hemos referido antes, este interés por los sentidos y el cuerpo es ‘renovado’, es 

decir, no es nuevo. Esto significa que, si bien “los sentidos han devenido tanto en objetos 

de estudio como en medios de investigación” en una serie de disciplinas de las 

humanidades y las ciencias sociales (Howes 2016, p. 177, trad. del a.)408, en la situación 

previa esta doble vertiente de los sentidos no se daba. Concretamente, en la antropología, 

desde sus inicios a finales del siglo diecinueve y durante la mayor parte del siglo veinte, 

hasta los giros corporal, fenomenológico y sensorial, las prácticas y elaboraciones 

antropológicas —salvo contadas excepciones experimentales ya mencionadas409— que 

se aproximaban a los sentidos o la corporalidad, lo hacían desde una óptica que los 

consideraba únicamente objetos de estudio —sobre lo que volveremos en más 

profundidad en el capítulo dedicado a la antropología modal de Laplantine, quien concede 

gran importancia a esta cuestión, analizando las epistemologías que los negaban. 

 
407 « The anthropology of the senses is one of numerous approaches that emerged out of the sensory turn in 

the humanities and social sciences beginning in the 1990s. Other such approaches include the history of the 

senses […], sociology of the senses […], philosophy of the senses […], and sensuous geography […]. » 

(Howes 2014a, p. xii). 
408 Howes cita a Robben y Sluka (2007) al referir: « […] the senses have become both the object and the 

means of anthropological inquiry. » (Howes 2016, p. 177). 
409 Véanse los trabajos de Basil Wright, Jean Rouch o Robert Gardner en el primer capítulo. 



 

 

 

 

194 

Howes ubica el germen contemporáneo del estudio de la construcción 

sociocultural de los sistemas sensoriales en el trabajo de Georg Simmel410 a principios 

del siglo veinte, que supone la base sobre la que comienzan, en los ochenta del siglo 

pasado, las aproximaciones sociológicas y antropológicas al estudio de los mundos 

sensoriales de las diferentes culturas y sociedades. Sin embargo, este giro sensorio-

corporal que se produce a finales del siglo veinte no aparece de la nada, sino que surge, 

en última instancia, de unas epistemologías no ya insuficientes para atender cuestiones 

como el afecto, lo sensible, el ritmo, sino incapaces de dar cuenta de la plenitud y los 

matices de la vida humana, según Laplantine (2014). Por ello, podría decirse que no fue 

hasta la llegada de aproximaciones posmodernas a la ciencia, las artes y las humanidades 

que el marco teórico estructuralista colapsó completamente (Harvey 1990). 

Esta crisis epistemológica, que negaba el cuerpo y los sentidos salvo para 

someterlos a reificación, toma diversas formas dependiendo de la disciplina. En la 

antropología, muestra su cara como crisis de representación del conocimiento, en la 

década de los ochenta. En esos años, con el giro interpretativo, la antropología, a la que 

no queda otro remedio que comenzar a reflexionar sobre sí misma (Clifford y Marcus 

1986), no está del todo conforme con la imagen devuelta por el espejo. Sin entrar a valorar 

de nuevo el vínculo con el colonialismo en sus inicios como ciencia y hasta, al menos, 

mediados del siglo pasado —pues se ha hecho en el capítulo anterior—, en su recién 

adquirida autoconciencia, la antropología estructuralista y posestructuralista de las 

décadas precedentes giraba en torno a la “idea de cultura ‘estructurada como un lenguaje’ 

o ‘texto’ y de conocimiento como función del ‘discurso’” (Howes 2005, p. 322, trad. del 

a.)411. La antropología, entonces, se da cuenta de que sus interpretaciones de las prácticas 

culturales son desmesuradamente ‘textualistas’, percibe que el verbocentrismo ha sido 

excesivo en la creación y difusión de conocimiento antropológico, habiendo generado, en 

contrapartida, una desatención hacia lo corporal y lo sensible en la experiencia de los 

sujetos de la investigación (Howes 2006, p. 114). Estos excesos, explican en parte los 

giros sensorial y corporal. Una vez más, en palabras de Howes: 

 

 
410 Véase Simmel (1997 [1907]). 
411 « […] the idea of culture as ‘structured like a language’ or ‘text’ and of knowledge as a function of 

‘discourse’. » (Howes 2005, p. 322). 



 

 

 

 

195 

El retorno de los sentidos fue parcialmente una reacción ante el exceso de 

textualismo. Las cosas habían llegado a un punto en que algunos teóricos 

seriamente pensaron y escribieron como si ‘no hubiese afuera del texto’ (il n'y a 

pas de hors-texte). Así, en Post-Modern Ethnography, Stephen Tyler proclamó 

que ‘la percepción no tiene relación con ella’ [la etnografía] (Howes 2016, p. 174, 

trad. del a.)412. 

 

Por otro lado, las circunstancias de las diferentes tensiones surgidas de la crisis 

epistemológica provocaban otros cambios de paradigma —posteriores al paradigma 

lingüístico del estructuralismo de los sesenta y setenta— que propiciaban el giro 

sensorial, y terminaron por redoblar su impulso ya en el siglo veintiuno, según Howes 

(2005, 2006). Estos giros que se dieron en varias disciplinas de las ciencias sociales, y no 

en todas ellas de forma homogénea, son el giro pictórico/visual y el corporal. El giro 

pictórico que se produce en la década de los ochenta, a causa de la mencionada crisis de 

representación verbocentrista, tiene como consecuencia que “el foco de muchos 

académicos cambió hacia el estudio de la imaginería visual y su rol en la comunicación 

de valores culturales” (Howes 2006, p. 115, trad. del a.). En otras palabras, el giro visual 

supuso una modificación del punto de vista que reorientó las perspectivas de las 

investigaciones desde “cómo nos comunicamos con palabras a cómo nos comunicamos 

visualmente mediante imágenes, de ahí los ‘estudios de la cultura visual’ [visual culture 

studies], y la idea de culturas como ‘formas de ver, o cosmovisiones’ [scopic regimes]” 

(Howes 2013a, p. 13, trad. del a.)413. 

A su vez, en los noventa se produce el giro corporal con la incorporación de la 

perspectiva corporal que contribuye a corporizar aquellos aspectos culturales que antes 

eran considerados en términos puramente mentales, además de dar un soporte físico y 

temporal mediante el que discernir las percepciones sensoriales (Howes 2005, 2006, 

2013a, Pink 2015). Con respecto al giro corporal, Howes arguye que: 

 

 
412 « The return of the senses was partly a reaction against the excesses of textualism. Things had reached 

the point where some theorists seriously wrote as if il n’y a pas de hors-texte (‘there is no outside-text’)! 

Thus, in 'Post-modern Ethnography', Stephen Tyler proclaimed that ‘Perception has nothing to do with it’ 

[ethnography]. » (Howes 2016, p. 174). 
413 « The latter changed the focus from how we communicate with words to how we communicate visually 

through images, whence 'visual culture studies,” and the idea of cultures as “ways of seeing,” or “scopic 

regimes” or “worldviews”. » (Howes 2013a, p. 13). 



 

 

 

 

196 

En reacción a la aparentemente descorporizada naturaleza de mucha de la 

investigación contemporánea, las nociones de corporización y materialidad fueron 

presentadas como paradigmas para el análisis cultural en los años noventa. Ahí, 

las dimensiones culturales de las experiencias corporales y las infraestructuras 

físicas (objetos, arquitecturas, entornos) fueron explorados para proveer una 

comprensión más plenamente corporal de la vida social (Howes 2006, p. 115, trad. 

del a.)414. 

 

Debido a la importancia que el cuerpo tiene en esta investigación, se hace necesario 

resaltar que Howes (2006) lo relaciona estrechamente con el giro material. Al relacionar 

el giro corporal con el material, Howes expone que el segundo “ocluye la 

multisensorialidad de los objetos y arquitecturas incluso al [o debido a] resaltar su 

fisicalidad” (Howes 2005, p. 323, trad. del a.)415 —argumento que será rebatido al 

elaborar la antropología fenomenológica. En la misma línea, Howes insiste que, en el giro 

material “cuerpos y objetos son a menudo tratados simplemente como totalidades físicas 

y no como haces [bundles] de experiencias y propiedades interconectadas” (Howes 2006, 

p. 115, trad. del a.)416.  A su vez, al relacionar el giro sensorial con el corporal Howes 

establece su filiación, al presentar “la nueva antropología sensorial” que se desarrolla a 

partir del giro corporal “sustituyendo la noción de ‘cuerpo sensible’ por aquella de 

‘consciente’; esto es, en lugar de enfatizar la unidad del cuerpo y la mente, la etnografía 

sensorial adopta una perspectiva más relacional, menos holística, sobre ‘el cuerpo’ y sus 

varios modos de ‘ser-en-el-mundo’” (ibid., 122, trad. del a.)417. Por otro lado, conviene 

destacar que el giro corporal está inextricablemente ligado al sensorial (Howes 2006), 

tanto en las causas de la aparición de ambos, además, en torno a fechas similares, como 

en las consecuencias para la antropología —consecuencias que se enmarcan, por un lado, 

en la práctica de la etnografía sensorial de la antropología sensorial y, por otro, en las 

 
414 « In reaction to the seemingly disembodied nature of much contemporary scholarship, the notions of 

embodiment and materiality were put forward as paradigms for cultural analysis in the 1990s. Here cultural 

dimensions of corporeal experiences and physical infrastructures (objects, architectures, environments) 

were explored in order to provide a more full-bodied understanding of social life. » (Howes 2006, p. 115). 
415 « […] the materialism of the material turn, for the latter shift occludes the multisensoriality of objects 

and architectures even as it stresses their physicality […]. » (Howes 2005, p. 323). 
416 « […] bodies and objects are often treated simply as physical wholes and not as bundles of 

interconnected experiences and properties. » (Howes 2006, p. 115). 
417 « The new sensory anthropology builds on but also departs from the corporeal turn by substituting the 

notion of the “sentient body” for that of the “mindful” one; that is, instead of stressing the unity of body 

and mind, sensory ethnography adopts a more relational, less holistic perspective on “the body” and its 

various modes of “being-in-the-world”. » (Howes 2006, p. 122). 



 

 

 

 

197 

elaboraciones de la antropología fenomenológica, que más aún que la sensorial, se ocupa 

específicamente de fundamentar la corporización, en las prácticas etnográficas. 

En cualquier caso, el giro sensorial en las ciencias sociales y las humanidades es 

influenciado por cada una de estas aproximaciones “pero también busca corregir sus 

excesos” (Howes 2005, p. 323, trad. del a.)418. De esta forma, Howes argumenta que el 

giro sensorial pretende compensar “el ‘verbocentrismo’ del giro lingüístico, el 

‘oculocentrismo’ del giro visual, y el ‘holismo’ del giro corporal” (2006, p. 115). Así, el 

giro sensorial trata de compensar los desvíos de los otros ‘giros’ “al enfatizar la naturaleza 

dinámica, relacional (intersensorial, multimedia) de nuestra implicación cotidiana con el 

mundo” (Howes 2005, p. 323, trad. del a.)419. En otras palabras: “Los estudios sensoriales 

en sí mismos enfatizan la dinámica, relacional (intersensorial —o multimodal, 

multimedia) y a menudo conflictiva naturaleza de nuestra implicación diaria con el 

mundo sensual” (Howes 2006, p. 115, trad. del a.)420. En definitiva, sin pretender, por 

ahora, entrar en juicios sobre los posibles excesos del giro sensorial según Wolff (2012, 

2016) —que veremos pronto, así como su prevención421—, baste por el momento resaltar 

la insistencia de Howes en sus bondades, para quien el giro sensorial se trata de un 

movimiento “holístico, una aproximación relacional al estudio del sensorium (incluyendo 

el lenguaje)” una que “no está sesgado en favor de ninguna modalidad sino que se enfoca 

en su interacción o interrelación dinámica” (Howes 2013a, pp. 13-14, trad. del a.)422 —

en cuanto a que el objeto de estudio deben ser la conformación cultural de los propios 

sentidos veremos que otros antropólogos sensoriales, como Pink, defienden la ampliación 

de lo estudiable a otros fenómenos más allá del sensorium. 

Así, a la luz de las breves descripciones expuestas, el establecimiento de los 

nuevos paradigmas epistemológicos, y las nuevas ontologías de los sentidos y el cuerpo, 

parecen ser reflejo de cambios más profundos en el pensamiento de la sociedad, la 

 
418 « That is, the sensorial revolution in the human sciences encompasses and builds on the insights of each 

of these approaches, but also seeks to correct for their excesses […]. » (Howes 2005, p. 323). 
419 « […] by emphasizing the dynamic, relational (intersensory, multimedia) nature of our everyday 

engagement with the world. » (Howes 2005, p. 323). 
420 « Sensory studies approaches themselves emphasize the dynamic, relational (intersensory – or 

multimodal, multimedia) and often conflicted nature of our everyday engagement with the sensuous world 

[…]. » (Howes 2006, p. 115). 
421 Las críticas vertidas por Wolff (2012, 2016) son recogidas en Cox, Irving y Wright (2016) y 

desarrolladas en 3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las ciencias sociales. 
422 « Enter the sensory turn with its holistic, relational approach to the study of the sensorium (including 

language). » (Howes 2013a, pp. 13-14). 



 

 

 

 

198 

economía y la política de finales del siglo veinte. En el caso de la antropología, estos 

cambios se concretan en la crisis de credibilidad de las anteriores epistemologías 

platónico-cartesianas (Laplantine 2014) que es también, al fin y al cabo, una crisis de la 

representación visual en la antropología (Jay 1988, 1991, 1993; MacDougall 1997). 

En cuanto a las elaboraciones sobre los sentidos más allá de Simmel, y más allá 

de algunos intentos frustrados de poner a los sentidos y al cuerpo en el centro de la 

investigación423, debemos enunciar, brevemente, los incipientes y más destacados 

trabajos antropológicos que comienzan a tomar los sentidos y el cuerpo como 

epistemologías: Sound and Sentiment (1982) de Steven Feld en el que se describe el 

universo acústico del pueblo Kaluli en Papúa Nueva Guinea, y Sound in Songhay Cultural 

Experience (1984) de Paul Stoller. Pero es en la década de los noventa cuando aquellas 

epistemologías sensoriales y corporales fructifican, en forma de publicaciones en torno a 

la corporización y lo corporal (Csordas 1990, 1994) y el modelo etnográficos de 

investigación ‘sensual’ (Stoller 1997) para eclosionar en una variopinta multitud de obras 

sobre la sensorialidad en la antropología entre las que se encuentra de forma destacada la 

obra de Sarah Pink Doing Sensory Ethnography (2015), que veremos exhaustivamente 

más adelante, en su epígrafe correspondiente. 

Entre las consecuencias del giro sensorial para la antropología, cabe destacar, por 

último, que, en el aspecto metodológico, la consideración epistemológica de los sentidos 

y el cuerpo permite reequilibrar su peso en relación con el lenguaje. Esto provoca un 

cambio en las ontologías etnográficas, lo que, a su vez, hace que, por un lado, se 

desarrollen una serie de nuevos usos dentro de la etnografía, mientras que otros, que ya 

estaban en uso, ahora encuentran además legitimación epistemológica. En cuanto a los 

primeros, surge una nueva variante metodológica, la ‘sensación participante’, en lugar de 

 
423 Véase Lévi-Strauss (1962), quien en uno de sus clásicos The Savage Mind (1962) aboga por una ‘ciencia 

de lo tangible’ o de ‘las sensorialidades concretas’ (color, forma, tacto, sabor, etc.) en contraste con las 

categorizaciones occidentales suprasensibles basadas en conceptos de la física tales como velocidad, masa 

o volumen; así como intenta anular el prejuicio occidental de que la ‘mente indígena’ es “prelógica” o 

“precientífica” (Howes 2013a, p. 7). Nótese, además, que a Lévi-Strauss le sucede tal vez como a Margaret 

Mead y Gregory Bateson en The Balinese Character (1942), o anteriormente, en los albores de la 

antropología moderna, a W. H. H. Rivers, quienes enfocan un objeto de estudio novedoso o poco común, 

que merece ser tenido en cuenta en su integridad por su importancia para nuestra forma de relacionarnos 

con el mundo, y por razones de sincronía de paradigmas en su época histórica y epistemologías reinantes 

no logran acertar con un enfoque que trate de comprender los sentidos y el cuerpo de una forma holística. 

A pesar de la atención brindada por Lévi-Strauss a los sentidos —también en la sección ‘Fugue of the Five 

Senses’ en el primer volumen de Mythologiques— estos siempre están subordinados en su esquema a los 

funcionamientos de la mente (Howes 2013a, p. 7). 



 

 

 

 

199 

la observación participante. Es decir, donde antes se privilegiaba el sentido de la vista 

para adquirir conocimiento del otro, ahora están involucrados todos los sentidos, por 

supuesto, corporizados. Mientras Stoller (1997) se refiere a esta forma de generar 

conocimiento como ‘erudición o conocimiento sensual’ (sensuous scholarship), Robben 

y Sluka (2007) como ‘trabajo de campo sensorial’ (sensorial fieldwork) y Laplantine 

(2014) lo llama ‘sensación participante’ o ‘el compartir de lo sensible’ (le partage du 

sensible). Howes lo explica así: 

 

Basado en una metodología que podría se llamada “sensación 

participante” como opuesto a “observación”, la nueva antropología sensorial se 

enfoca no en la medición de los sentidos, sino en sus significados y usos 

entendidos y ejecutados en contextos culturales específicos (Howes 2006, p. 121, 

trad. del a.)424. 

 

Y, posteriormente, añade Howes que “la sensación participante trata la totalidad del 

cuerpo como sensible y cada sentido como susceptible de capacitación [enskillment]” 

(Howes 2013a, p. 14, trad. del a.)425. Por ello, las nuevas epistemologías conciben la 

cultura Así, es en la etnografía sensorial donde la cámara de cine empleada en sus 

múltiples facetas de cine colaborativo y cine observacional entra en juego. De esta forma, 

el uso de los medios audiovisuales se da no ya como modos de representación de la 

experiencia del otro —así eran concebidos en el estructuralismo y el posestructuralismo, 

durante el auge de la semiología (Howes 2006)—, sino como modalidades sensoriales y 

corporizadas de experienciar el mundo no solo para el propio investigador sino también 

para el espectador. Howes lo explica así: 

 

Este desarrollo [del giro sensorial] trajo un nuevo conjunto de tendencias 

al conocimiento antropológico, proveyéndole una forma audiovisual (aunque esto 

no es muy admitido), y asestó un nuevo golpe al lenguaje —y a los modelos y 

métodos basados en el texto de las décadas anteriores. Tuvo que reconocerse que 

le damos sentido al mundo no solo a través del lenguaje, no solo por hablar del 

 
424 « Grounded in a methodology of what could be called “participant sensation” as opposed to 

“observation,” the new sensory anthropology focuses not on the measurement of the senses, but rather on 

their meanings and uses as understood and enacted in specific cultural contexts. » (Howes 2006, p. 121). 
425 « […] participant sensation treats the whole body as sentient and every sense as susceptible to 

enskillment. » (Howes 2013a, p. 14). 



 

 

 

 

200 

mundo, sino a través de todos nuestros sentidos y sus extensiones en forma de 

diversos medios (Howes 2014b, p. 12). 

 

Con todo, una definición para las elaboraciones y prácticas acometidas en la antropología 

sensorial —en la que se integra, si bien no completamente, la renovada antropología 

visual— y su diferenciación o no de aquellas prácticas producidas bajo el epígrafe de 

antropología de los sentidos, ha generado controversia, así como la filiación entre ambas 

si es que no son sinónimas. Una vez veamos, a continuación, las críticas a los giros 

sensorial y fenomenológico surgidos en el seno de la propia antropología, veremos la 

puesta en escena del debate entre Pink y Howes. 

 

3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las 

ciencias sociales 

 

Veremos sintéticamente las críticas de Janet Wolff (2012, 2016) por ser las más 

que mejor representan las preocupaciones del campo de la antropología. Wolff (2016) 

centra sus críticas principalmente en el giro hacia la fenomenología y la 

posfenomenología, que podríamos decir que sirve de base de los demás giros como las 

teorías poshumanas (humano/animal, humano/naturaleza, humano/tecnología); las 

teorías de la agencia de los objetos; o el ‘giro afectivo’ (turn to affect), y ciertas corrientes 

dentro del giro neurocientífico que se oponen a la corriente dominante cognitivista 

mediante la fenomenología426; y que en el caso de la antropología ha sido denominada 

‘giro fenomenológico’ (phenomenological turn) o ‘giro hacia la fenomenología’ (turn to 

phenomenology)427. 

Wolff defiende que la aparición de estos nuevos cánones se debe principalmente 

a tres motivos: primero, el histórico arrinconamiento de los ‘sentimientos’ en las 

investigaciones culturales; segundo, la ausencia de un vocabulario académico específico 

mediante el que efectuar la exploración estética y sensorial de la experiencia humana; y 

tercero, la asunción ampliamente consolidada de que ciertos fenómenos como las 

 
426 Véase Gallagher y Zahavi (2013) y Varela, Thompson y Rosch (1997). 
427 Véase Bull (2000), Bull y Mitchell (2015), Spinney (2006, 2007) y Ram y Houston (2015). 



 

 

 

 

201 

imágenes son elusivas por naturaleza y, por tanto, impiden la asignación de significados 

estables (Wolff 2016, pp. 193-194). Por estas causas, Wolff advierte que el verdadero 

riesgo de estos nuevos paradigmas no está en poner en duda los cánones que vertebran 

las prácticas científicas, sino en sustituir estos por teorías que, de un modo u otro, 

provocan la descentralización del sujeto (humano) en la investigación. En otras palabras, 

según Wolff, el excesivo énfasis en nociones como experiencia o afecto contribuye, de 

forma correlativa, aunque no necesariamente con esa intención, a un cierto riesgo de 

menoscabo de los planteamientos semióticos y hermenéuticos, lo que coadyuva, junto a 

cierta animadversión hacia el lenguaje por parte de algunos investigadores, a disolver las 

tradicionales perspectivas sociales, culturales e históricas sobre el ser humano (ibid., 195-

197).  

Parte de las reservas de Wolff con respecto a la llegada de los nuevos giros pueden 

comprenderse por la concepción de la fenomenología como una especie de subjetivismo. 

Esta concepción está no solo relacionada con ciertas interpretaciones poco interesadas en 

profundizar en la fenomenología, como las influyentes críticas de Bourdieu, quien al 

tildarla de “subjetivista” (Ram y Houston 2015, p. 5), dan a entender que la historicidad, 

la socialidad o los aspectos socioeconómicos de una cultura pudieran ser irrelevantes para 

las aproximaciones fenomenológicas, sino también con la forma en que la fenomenología 

ha sido empleada por los antropólogos, especialmente en la década de los ochenta, en 

busca de una ‘antropología de la experiencia’ que olvidaba el foco en cuestiones 

semióticas como discurso o significado. En línea similar, el propio Laplantine, uno de los 

mayores exponentes de una antropología de la corporalidad mediante su antropología 

modal y el paradigma de ‘pensamiento sensible’ advierte riesgos parecidos: “Al insistir 

demasiado en la irreductibilidad de aquello que se transforma a sí mismo en imágenes, 

sonidos, olores, sabores e intercambios táctiles, nos arriesgamos a no someter lo sensible 

a examinación crítica” (Laplantine 2014, p. 119, trad. del a.)428. Sin embargo, Laplantine, 

como veremos en el capítulo correspondiente a su pensamiento, sugiere que la 

identificación de los riesgos inherentes a ‘sensibilizar’ el conocimiento antropológico 

deben ser identificados no para rechazar de plano las aportaciones de los nuevos 

paradigmas, sino para aplicarlos de forma crítica. Así, con respecto a la forma en que el 

 
428 « By insisting too much on the irreducibility of that which transforms itself in images, sounds, smells, 

tastes, and tactile exchanges, we risk not subjecting the sensible to critical examination. » (Laplantine 2014, 

p. 119). 



 

 

 

 

202 

giro fenomenológico ha dejado atrás el giro interpretativo, y este previamente al 

lingüístico, según los antropólogos fenomenológicos la fenomenología tiene algo 

interesante que plantear también con respecto no solo a cuestiones corporales o 

sensoriales, sino también simbólicas, discursivas y semióticas. Es decir, la socialidad, la 

cultura o el significado simbólico, por tanto, ocupan una parte importante del núcleo de 

los intereses fenomenológicos, tanto filosóficamente como en su aplicación en la 

antropología: 

 

Un número significativo de académicos han cargado de forma crítica 

contra las aproximaciones fenomenológicas por no plantear adecuadamente 

cuestiones lingüísticas, discursivas o semióticas. De forma significativa, sin 

embargo, las aproximaciones fenomenológicas al lenguaje han sido asumidas 

productivamente por antropólogos lingüísticos […]. En la antropología 

fenomenológica también ha habido una gran cantidad de intentos de plantear el 

discurso, la práctica narrativa, y la semiótica, de forma seria (Desjarlais 2011, p. 

97, trad. del a.)429. 

 

Por su parte Howes, profundiza en esta perspectiva al defender que la exploración de la 

realidad fenoménica, corporizada y sensorial mediante prácticas etnográficas que 

incluyan la documentación visual y/o sónica, en ningún caso debe perjudicar la 

rigurosidad de la investigación, ni mucho menos menoscaba la persistencia de causas 

históricas, políticas y económicas que pudiesen originar la conformación de nuestro 

sensorium o nuestra corporalidad ––y que, por tanto, no pierden interés disciplinar 

(Howes 2016, pp. 177-178). Esto pone de relieve el cuerpo como lugar último sobre el 

que las fuerzas históricas, socio-políticas, económicas y culturales hacen su efecto, 

mientras que los sentidos y la percepción son la forma primigenia a través de la cual 

accedemos al conocimiento del mundo. Es una forma no de desterrar la razón, sino de 

poner en valor nuestra naturaleza corporizada y perceptiva. Así, la aplicación de la 

fenomenología en la antropología no pretende desacreditar los análisis en torno a la 

socialidad o la culturalidad del ser humano, sino ponerlas a la par junto a “las experiencias 

 
429« A number of scholars have critically charged that phenomenological approaches in anthropology do 

not adequately address linguistic, discursive, or semiotic forces. Significantly, however, phenomenological 

approaches to language have been taken up productively by linguistic anthropologists […]. Within 

phenomenological anthropology, there have also been a number of attempts to take discourse, narrative 

practice, and semiotics seriously […]. » (Desjarlais y Throop 2011, p. 97). 



 

 

 

 

203 

cotidianas, contingencias y dilemas que pesan tanto en las vidas de las personas” 

(Desjarlais y Throop 2011, pp. 92-93, trad. del a.)430. En la misma línea, Berger y 

Luckmann argumentaban hace décadas lo siguiente: 

 

Lo que la gente reconoce como imperativo y real en la mayoría de las 

sociedades, la mayoría de las veces no es el raciocinio, sino el conocimiento 

asumido de antemano del sentido común, y esto constituye, a todos los efectos y 

propósitos, la realidad de la vida efectiva y en la práctica (Berger y Luckmann 

citados en Jackson 1996, p. 4, trad. del a.)431. 

 

Para finalizar esta sección cabe indicar que ha sido necesario aclarar, en el capítulo 

anterior, las diferentes perspectivas mediante las que la antropología y la fenomenología 

elaboran sus objetos de estudio. Este movimiento anti-intelectualista, que equiparaba los 

diversos modos de acceso al conocimiento, habíamos visto que era uno de los puntales 

de la antropología fenomenológica. Al igual que, en aras de la sistematicidad, en el 

capítulo anterior habíamos tratado de encontrar una definición común para las diversas 

variantes de antropología fenomenológica, ahora haremos una tentativa de definición de 

la antropología sensorial en base a dos perspectivas diferentes, la de Sarah Pink y la de 

David Howes (Pink y Howes 2010). Enfocaremos el debate entre ambos desde una 

perspectiva epistemológica, lo que nos servirá para orientar una definición —ya sea para 

una antropología ‘de los sentidos’ o, en su caso, ‘sensorial’— mediante la que tratar de 

superar la dificultad taxonómica. Más allá del debate sobre la nomenclatura de la 

antropología que comprende los sentidos como objetos de estudio además de como 

epistemologías, este trayecto ofrecerá, a su vez, nuevas comprensiones sobre la 

corporalidad, enmarcada en relación con la antropología fenomenológica. 

 

 
430 « […] the everyday experiences, contingencies, and dilemmas that weigh so heavily on people’s lives. 

» (Desjarlais y Throop 2011, pp. 92-93). 
431 « […] what people recognize as imperative and real in most societies, most of the time, is not 

ratiocination, but commonsensical, taken-for-granted knowledge, and that this constitutes, to all intents and 

purposes, the effective and practical reality of life. » (Jackson 1996, p. 4). 



 

 

 

 

204 

3.1.3 Antropología de los sentidos, ¿o sensorial? La controversia 

entre Pink y Howes 

 

En el análisis de diversos aspectos que caracterizan las prácticas antropológicas 

contemporáneas en torno al cuerpo y los sentidos, Pink advierte una serie de distinciones 

entre la antropología de los sentidos y la antropología sensorial mediante las que pretende 

hallar sus respectivos lindes disciplinarios. Así, Pink aprecia una distinción fundamental 

entre la antigua antropología de los sentidos y la nueva antropología sensorial: mientras 

una parte de la primera todavía considera los sentidos y el cuerpo como meros objetos de 

estudio, la segunda se funda en una consideración de ambos que los reconoce, además, 

como medios o modos de conocimiento (Pink y Howes 2010, p. 331). El (re)conocimiento 

de lo corporal y lo sensorial en la nueva antropología sensorial proviene de un cambio de 

perspectiva onto-epistemológico que tiene amplias consecuencias teóricas y prácticas 

para la antropología, como sostiene Pink: “Una antropología sensorial implica una 

antropología ‘re-pensada’, informada por teorías de percepción sensorial, en lugar de [ser] 

una sub-disciplina exclusiva o empíricamente sobre los sentidos” (idem, trad. del a.)432. 

Por un lado, Pink reconoce que “la antropología sensorial tiene sus raíces y 

despega desde el estudio antropológico de la percepción sensorial y las categorías que 

caracterizan la antropología de los sentidos” (Pink y Howes 2010, p. 331, trad. del a.)433 

en los noventa del siglo pasado. Por otro lado, Pink identifica la antropología de los 

sentidos como una ‘subdisciplina’ que a menudo adopta una “aproximación tradicional” 

cuya prioridad es “ofrecer comparaciones trans-culturales” de los sentidos (ibid., 332, 

trad. del a.)434. Por ello, Pink anima a subsumir bajo la denominación ‘antropología 

sensorial’ todas aquellas prácticas y elaboraciones antropológicas en torno a los sentidos 

y el cuerpo en que estas nociones sean concebidas como epistemologías, incluidas las que 

se den bajo el epígrafe ‘antropología de los sentidos’ (ibid., 331). Pink está considerando, 

 
432 « A sensory anthropology implies a ‘re-thought’ anthropology, informed by theories of sensory 

perception, rather than a sub-discipline exclusively or empirically about the senses. » (Pink y Howes 2010, 

p. 331). 
433 « Sensory anthropology both has its roots in and departs from the anthropological study of sensory 

perception and categories that characterises the anthropology of the senses. » (Pink y Howes 2010, p. 331). 
434 Orig.: « […] the approach [of anthropology of the senses] was also traditional in its purpose […]. »; y 

también en su contexto original: « […] providing cross-cultural comparisons »; ambas citas en Pink y 

Howes (2010, p. 332). 



 

 

 

 

205 

por tanto, que las elaboraciones que tienden a jerarquizar, comparar y dar prioridad a los 

significados, órdenes y estructuras en las que se inscriben los sentidos en diferentes 

culturas corresponden al ámbito de la antropología de los sentidos —como hacen Howes 

y Classen (1991), a quienes Pink cita (ibid., 332). Mientras que las prácticas y 

elaboraciones que atiendan a los modos de percepción y la cognición corporizada, la 

forma en que la gente da sentido a su mundo o a la noción de ‘lugar’, o la forma en que 

tienen de vivir su corporalidad, dejando en segundo plano los aspectos culturales, a 

menudo se basan en “desarrollos [que] comparten un compromiso con la fenomenología, 

teorías de las prácticas sociales y la teoría no-representacional” (idem, trad. del a.)435. 

En respuesta a Pink, Howes niega de plano tal propuesta de sistematización y a su 

vez identifica una serie de interpretaciones erróneas en las que, según él, Pink incurre —

se refiere a ellas directamente como “tergiversaciones” (misrepresentation])436. 

Anticipando el cariz de sus alegaciones, Howes se pregunta si acaso hay “diferencias 

reales entre la ‘antropología sensorial', tal como es descrita por Pink, y la más establecida 

‘antropología de los sentidos” (Pink y Howes 2010, p. 334, trad. del a.)437. De hecho, 

como la pregunta sugiere, Howes niega la filiación entre ambas, pero no porque niegue 

la existencia de la antropología sensorial en sí sino porque sostiene que la adscripción de 

prácticas antropológicas sensoriales a una u otra denominación responde a una cuestión 

academicista de nomenclatura. Es decir, para Howes las variaciones de perspectiva en 

torno a las prácticas sensoriales no ofrecen diferencias sustanciales que justifiquen la 

creación de un taxón diferente. Esto quiere decir que, si bien se podría admitir, como 

pretende Pink, que ‘la sensorial’ haya surgido de la antropología de los sentidos, Howes 

defiende que todas esas prácticas que hoy en día se consideran ‘sensoriales’ bien pueden 

ser acogidas bajo la denominación de antropología de los sentidos —él mismo reconoce 

haber propuesto, en 1991, el uso del adjetivo ‘sensorial’438 (idem). 

En esta línea, Howes únicamente admite que “el término ‘antropología sensorial’ 

(sensory anthropology) puede parecer que expresa mejor la noción de aproximación 

 
435 « Often these developments share a commitment to phenomenology, practice theories [theory of social 

practices], and non-representational theory. » (Pink y Howes 2010, p. 332). 
436 « […] misrepresentation […]. » En el inicio del segundo párrafo en Pink y Howes (2010, p. 334). 
437 « Are there then any real differences between ‘sensory anthropology’, as described by Sarah Pink and 

the more established ‘anthropology of the senses’? » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
438 Howes propone el término ‘antropología sensorial’ (sensorial anthropology), con el adjetivo ‘sensorial’ 

en inglés que no reconocen los diccionarios Oxford ni Cambridge, en lugar del hoy en día aceptado 

‘sensory’ como ‘conectado con nuestros sentidos físicos’, según se recoge en ambos diccionarios. 



 

 

 

 

206 

sensual (sensuous approach)439 a la investigación antropológica que ‘la antropología de 

los sentidos’” (Pink y Howes 2010, p. 334, trad. del a.)440. Pero muestra su desacuerdo 

acerca de que el tratamiento que da la antropología de los sentidos a los mismos no sea 

epistemológico. Howes lo explica en palabras de Classen (1997): “La antropología de los 

sentidos siempre se ha preocupado por los sentidos como medios de investigación y no 

solamente como objetos de estudio” (Classen citada en Pink y Howes 2010, p. 334, trad. 

del a.)441. Sin embargo, puede haber una pequeña contradicción entre el argumento que 

Howes propone a través de Classen —ese ‘siempre concebidos como medios’— y la 

mención de que desarrollos posteriores a los inicios de los años noventa “conllevan un 

cambio desde un interés original acerca del simbolismo sensorial hacia una preocupación 

contemporánea con la experiencia y la práctica sensoriales” (idem, trad. del a.)442, pues 

los estudios sobre simbolismo se fundaban en otras epistemologías, basadas en la 

primacía de la razón, y eran elaborados mediante paradigmas teóricos (estructurales y 

semióticos, en una palabra, logocéntricos) ajenos a la sensorialidad y la corporalidad 

como medios de investigación sensual. 

Además, la afirmación de Classen de que los sentidos ‘siempre’ han sido medios 

de estudio en la antropología de los sentidos debe matizarse. Como hemos visto en el 

capítulo uno, los trabajos iniciáticos de la disciplina en el estrecho de Torres, y otros de 

mediados de los cincuenta como el de Mead y Bateson en Bali, consideraron los sentidos 

y el cuerpo únicamente en su función de objeto de estudio y, a pesar de ello, se han dado 

por adscritos a una antropología o, si se quiere, proto-antropología, de los sentidos —

según el propio Howes443. Como no parece razonable eliminar del acervo de la 

antropología de los sentidos prácticas antropológicas que en el pasado han tomado los 

sentidos y el cuerpo como objetos de estudio, solo queda considerar, en línea con lo 

 
439 En este contexto, lo sensual se refiere a lo afectivo, a lo sensible que hay en lo sensorial, como destaca 

la antropología modal de Laplantine (2014) que veremos en profundidad en el siguiente capítulo. 
440 « The term ‘sensory anthropology’ may seem to better convey the notion of a sensuous approach to 

anthropological research than ‘the anthropology of the senses’ […]. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
441 « […] as suggested by Classen (1997), the anthropology of the senses has always been concerned with 

the senses as a means of inquiry and not solely as an object of study. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
442 Orig.: « One instance of this development involves a shift from an original interest in sensory symbolism 

to a contemporary concern with sensory experience and practice. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
443 Esa frase que ya hemos comentado en el capítulo uno, parafraseando a Howes (2016, p. 174), ‘toda 

antropología fue antropología sensorial en el inicio’, refiriéndose a los trabajos sobre percepción llevados 

a cabo por Rivers con los habitantes de las islas del estrecho de Torres. 



 

 

 

 

207 

argumentado por Pink, que no siempre la antropología de los sentidos los ha considerado 

modalidades válidas de conocimiento. 

En cualquier caso, Howes afirma que “la propuesta de Pink para una ‘nueva’ 

antropología sensorial, por tanto, refiere una serie de prácticas y principios que están ya 

operativos en la antropología de los sentidos” (Pink y Howes 2010, p. 335, trad. del a.)444. 

En torno a estas prácticas etnográficas, Howes cita varios autores entre los que sin duda 

destaca Paul Stoller (1997) —“quien acuñó la frase ‘erudición sensual’445 (sensuous 

scholarship) para indicar la importancia de la experiencia corporizada en el trabajo 

etnográfico” (Pink y Howes 2010, p. 334, trad. del a.)446— que demuestran ese 

‘preocupación contemporánea’ de la antropología de los sentidos por considerar el cuerpo 

y la sensorialidad como medios de conocimiento y que Pink, según Howes, parece omitir. 

Sin embargo, Pink responde que no pretende negar que esas prácticas y principios con 

los sentidos y el cuerpo como elemento central no estén ya operativos en la antropología 

de los sentidos, sino que el uso epistemológico de los sentidos y el cuerpo en la 

antropología debe servir para ir más allá del estudio de los propios sentidos y el cuerpo. 

Es decir, que a través de ellos se pueden estudiar otras cuestiones relacionadas con la 

forma en que la gente experiencia corporizadamente diferentes fenómenos culturales y 

sociales mediante los que tratan de dar sentido al lugar y la forma en que viven. Y ello, 

sin pretender menospreciar el estudio de los sentidos y el cuerpo. En palabras de Pink: 

“El alcance de la antropología sensorial debe ir más allá del estudio antropológico de los 

sentidos, aunque puede incluir el estudio de las categorías sensoriales construidas 

culturalmente” (ibid., 337, trad. del a.)447.  

Otra de las aparentes desavenencias surge de otra diferencia que Pink encuentra 

entre la antropología de los sentidos y la sensorial está en la forma que ambas tienen de 

trabajar: colaborativa o interdisciplinarmente. Así, la antropología sensorial no trabaja de 

manera colaborativa con otras disciplinas, como pudiese venir haciendo, según Pink, una 

 
444 « Pink’s proposal for a ‘new’ sensory anthropology, hence, refers to a number of practices and principles 

that are already operative within the anthropology of the senses. » (Pink y Howes 2010, p. 335). 
445 Véase nota 26 en referencia al término ‘sensuous’ en su acepción de ‘sensible’. Con respecto a 

‘scholarship’ es difícil encontrar un término en español que denote ‘el saber obtenido mediante el estudio 

amplio y profundo de una materia’ sin que resulte academicista. 
446 « Paul Stoller, similarly, coined the phrase ‘sensuous scholarship’ to indicate the importance of 

embodied experience in ethnographic work. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
447 « […] the scope of a sensory anthropology should go beyond the anthropological study of the senses but 

may include the study of culturally constructed sensory categories […]. » (Pink y Howes 2010, p. 337). 



 

 

 

 

208 

parte de la antropología de los sentidos, sino que lo hace de forma más interdisciplinar: 

“La antropología sensorial es esencialmente una aproximación interdisciplinar” (Pink y 

Howes 2010, p. 331, trad. del a.)448 —lo que requiere conocimientos multidisciplinares 

más allá de la mera colaboración entre expertos de diferentes ramas— en contacto 

cercano con “sociología, estudios del deporte, geografía; y nuevos estudios neurológicos 

[que] ofrecen comprensión esencial de la percepción sensorial y la experiencia” (ibid., 

332, trad. del a.)449. Así, Pink argumenta que los recientes descubrimientos hechos 

mediante experimentos neurológicos parecen que “sugieren que las comprensiones 

basadas en la idea de modalidades sensoriales diferenciales adjuntas a órganos sensoriales 

específicos deben ser sustituidas por comprensiones de los sentidos como interconectados 

en la percepción humana” (idem, trad. del a.)450. Por ello, parafrasea al neurólogo Richard 

Cytowic451 “en que ‘los cincos sentidos no viajan a través de canales separados, sino que 

interactúan de una forma que pocos científicos hubiesen imaginado solo una década atrás” 

(idem). Es decir, según Pink, la antropología sensorial puede y debe nutrirse directamente 

de “teorías sobre los sentidos originadas fuera de la antropología” para “responder a 

preguntas antropológicas” (ibid., 337, trad. del a.)452. 

Así, mientras en la antropología de los sentidos las metodologías girarían, según 

Pink, en torno a la comparación de los órdenes entre diferentes culturas y la revelación 

de sus diferentes jerarquías sensoriales, en la antropología sensorial, esgrime Pink, la 

etnografía escrita tradicional, la práctica distintiva de la antropología con respecto a otras 

ciencias sociales o humanas, está siendo “sobrepasada por métodos ‘sensoriales’” (Pink 

 
448 « Sensory anthropology is essentially an interdisciplinary approach. » (Pink y Howes 2010, p. 331). 
449 Orig.: « Philosophical principles are influential in understanding sensory perception across academic 

disciplines, not least anthropology, but also in sociology, sports studies, geography; and new neurological 

studies offer essential understandings of sensory perception and experience. » (Pink y Howes 2010, pp. 

331-332). 
450 « […] recent work by neurologists suggests that understandings based on the idea of differentially 

sensing modalities attached to specific sense organs should be replaced by understandings of the senses as 

interconnected in human perception – in that ‘the five senses do not travel along separate channels, but 

interact to a degree few scientists would have believed only a decade ago’. » (Cytowic parafraseado en Pink 

y Howes 2010, p. 332). 
451 Los argumentos de Pink y Cytowic siguen la misma línea que los argumentos que propone la 

fenomenología (véase Zahavi 2019a) sobre la necesidad de dejar atrás las separaciones cartesianas entre 

cuerpo y mente y comenzar a tener en cuenta los desarrollos fenomenológicos en torno al rol del cuerpo en 

la cognición. Las conexiones entre la fenomenología y la antropología sensorial han sido tratadas en el 

segundo capítulo. 
452 Orig.: « A sensory anthropology can be thought of differently: as an approach to doing anthropology 

that is informed by theories of the senses originating outside anthropology. It involves answering 

anthropological questions in ways that are informed by theories of the senses […]. » (Pink y Howes 2010, 

p. 337). 



 

 

 

 

209 

y Howes 2010, p. 332, trad. del a.)453, que, como los empleados por Tim Ingold en The 

Perception of the Environment (2000)454, “haciendo uso de la filosofía de la percepción 

(Merleau-Ponty) y la psicología ecológica (Gibson)455” proponen “un reenfoque de la 

antropología sensorial en torno a la experiencia y la percepción” (Pink y Howes 2010, p. 

332, trad. del a.)456. A su vez, Pink parece denostar las aproximaciones a los sentidos en 

la antropología de los sentidos que, de forma continuista con el cartesianismo, los 

presenta “separando las modalidades sensoriales, como Howes, propuso los sitúa en una 

‘cultura’ descorporizada y es incompatible con una antropología que comprende el 

aprendizaje y el saber cómo situados en la práctica y el movimiento corporizados” (ibid., 

331, trad. del a.)457. 

Howes, por su parte, defiende que la antropología de los sentidos es ante todo un 

campo interdisciplinar, en abertura permanente hacia otras influencias, algo que, según 

Howes, Pink parece obviar que “la antropología de los sentidos se ha desarrollado y 

movido en nuevas direcciones desde sus inicios [en los noventa] […]. Esto es un hecho 

que Pink, quien no cita trabajos de la disciplina después de 1991, parece olvidar” (Pink y 

Howes 2010, p. 334, trad. del a.)458. Por otro lado, Howes si bien admite que la tendencia, 

en la antropología de los sentidos, por ‘separar modalidades sensoriales’ en ocasiones 

“puede resultar útil”, rechaza que esto sea una práctica indispensable o inherente a la 

disciplina. Al contrario, “en particular en trabajos recientes”, lejos de establecer órdenes 

sensoriales mediante los que categorizar los sentidos, “el énfasis en la antropología de los 

 
453 Orig.: « […] long-term ethnographic fieldwork, which for some remains anthropology’s defining 

practice, is being surpassed by ‘sensory’ methods […]. » (Pink y Howes 2010, p. 332). Entre los métodos 

sensoriales que Pink enuncia está, de forma central, ‘andar’ (walking) como modalidad de conocimiento 

corporizado multisensorial en movimiento en torno a la forma en que uno da sentido a su experiencia vital 

y su percepción de lugar, y significa su propio cuerpo (Pink y Howes 2010, p. 332). Véase también Lee and 

Ingold (2006) en la bibliografía. 
454 Véase Ingold (2000) en bibliografía. 
455 Las teorías de Gibson son conocidas también como teorías de la percepción directa, y han sido descritas 

como todo y parte de nuevas líneas de pensamiento poscartesianas que sin ser directamente 

fenomenológicas o pragmáticas basan en parte su elaboración en la fenomenología de Merleau-Ponty o 

Heidegger, y el pragmatismo de William James o John Dewey. 
456 Orig.: « Drawing on the philosophy of perception (Merleau-Ponty) and ecological psychology (Gibson, 

Ingold’s work suggested that […]. », y previamente Orig.: « Tim Ingold further critisiced Howes’s 

approach, calling for a re-focusing of a sensory anthropology on experience and perception. » (Pink y 

Howes 2010, p. 332). 
457 « […] Ingold’s work suggested that separating out sensory modalities as Howes proposed situates them 

in disembodied ‘culture’ and is incompatible with an anthropology that understands learning and knowing 

as situated in embodied practice and movement. » (Pink y Howes 2010, p. 332). 
458 « […] the anthropology of the senses has developed and moved in new directions since its beginnings 

some 20 years ago. This is a fact of which Pink, who cites no work in the field later than 1991, seems 

oblivious. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 



 

 

 

 

210 

sentidos ha estado más bien en la relación entre los sentidos” (idem, trad. del a.)459. De 

hecho, Howes ya en 2004 apunta que los trabajos que se van desarrollando en la 

antropología de los sentidos se centran más bien en la “intersensorialidad, que es la 

interacción multidireccional entre los sentidos e ideologías sensoriales (Howes 2004, p. 

9, trad. del a.)460 —como evidencian los trabajos que hemos dicho repasaremos en breve.  

Sin restar importancia a las cuestiones dirimidas hasta aquí entre Pink y Howes, 

hay una serie de controversias en torno a la interdisciplinariedad en la respuesta de 

Howes, a su vez contestadas de nuevo por Pink, que debemos atender minuciosamente. 

Son cuestiones que podemos llamar procedimentales, en el sentido de que atañen a la 

forma en que las teorías provenientes de otras disciplinas son aplicadas e integradas en 

las antropológicas. Howes admite la utilidad de las teorías de los sentidos provenientes 

de las neurociencias o la fenomenología, pero al mismo tiempo alerta del riesgo de 

intelectualismo que se presenta. Pongámoslo en boca de Howes para minimizar el riesgo 

de malentendidos: 

 

Al establecer que los antropólogos deben mirar a la neurología en busca 

de ‘comprensiones esenciales de la percepción sensorial y la experiencia’, Pink 

deja claro que cualquier idea indígena sobre la percepción debe desempeñar un 

papel secundario ante los pronunciamientos ‘esenciales’ de los neurólogos. […] 

es importante tener presente que la neurociencia es en sí un producto de la cultura 

en sus particulares objetivos de investigación, métodos e interpretaciones, y por 

tanto no puede proveer un paradigma a-cultural, a-histórico de comprensión de 

los fenómenos culturales (Pink y Howes 2010, p. 335, trad. del a.)461. 

 

Debemos hacer un paréntesis: Howes no pretende la desacreditación de las teorías de los 

sentidos o la fenomenología por no provenir de la antropología, sino por esencialistas. 

Sin embargo, al retratar de esa forma las teorías de la percepción o la corporalidad 

 
459 « […] by Pink is that the anthropology of the senses insists on ‘separating out sensory modalities’. 

Although this approach may at times be useful, the emphasis in the anthropology of the senses, particularly 

in recent work, has rather been on the relationships among the senses. » (Pink y Howes 2010, p. 334). 
460« The most prominent theme of the essays collected here is what may be called intersensoriality, that is, 

the multi-directional interaction of the senses and of sensory ideologies. » (Howes 2004, p. 9). 
461 « By stating that anthropologists should look to neurology for ‘essential understandings of sensory 

perception and experience’, Pink makes it clear that any indigenous ideas about perception must play 

second fiddle to the ‘essential’ pronouncements of the neurologists. […] it is important to keep in mind that 

neuroscience is itself a product of culture in its particular research aims, methods and interpretations, and 

therefore cannot provide an a-cultural, a-historical paradigm for understanding cultural phenomena. » (Pink 

y Howes 2010, p. 335). 



 

 

 

 

211 

provenientes de la fenomenología parece no conocerlas en profundidad, lo que tiene el 

riesgo de descartar de antemano el valor de posibles aplicaciones antropológicas. Con 

respecto a la fenomenología, Howes adopta una postura cuya base mantendrá en trabajos 

posteriores462, aunque con matices, particularmente con respecto a los desarrollos que, de 

la fenomenología, hace la antropología fenomenológica. En todo caso baste presentar la 

postura de Howes, matizada con el tiempo, ante la fenomenología. Si es importante 

esclarecer la opinión de la antropología con respecto a la fenomenología es porque la 

perspectiva adoptada por la fenomenología con respecto a lo corporizado resulta una de 

las más adecuadas para fundamentar y practicar metodologías corporizadas —aunque no 

la única como veremos en los eclécticos desarrollos de François Laplantine y su 

antropología modal, que serán principalmente útiles para vincular la corporización y la 

ritmicidad. 

En todo caso, Howes apunta que “las prácticas informadas culturalmente que 

difieren de las de uno mismo son inaccesibles desde una perspectiva puramente 

fenomenológica” (Pink y Howes 2010, p. 335, trad. del a.)463. Si entendemos que con 

‘puramente fenomenológica’ se refiere a la fenomenología trascendental de Husserl o la 

hermenéutica de Heidegger está en lo cierto, pues ‘el sujeto trascendental husserliano y 

el Dasein heideggeriano no son el hombre concreto, el antropólogo, sino que se refieren 

al Hombre’ (San Martín 1992), de forma que los análisis hechos en esos planos 

metafísicos o filosóficos no son directamente aplicables en el plano de la práctica 

antropológica, sino que pueden ser transpuestos, mediante un cambio de perspectiva464, 

para sacar conclusiones útiles en prácticas etnográficas y elaboraciones teóricas. 

Ahora bien, Howes continúa con una interpretación superficial, bastante común, 

de la fenomenología: “La fenomenología tiene la desventaja, particularmente desde la 

perspectiva de las ciencias sociales, de enfatizar lo individual y lo subjetivo sobre lo 

comunal y lo social, y teniendo, en consecuencia, poco que decir sobre lo político de la 

percepción” (Pink y Howes 2010, p. 335, trad. del a.)465. Zahavi (2019a) advierte que uno 

 
462 Postura que el propio autor mantendrá principalmente en Howes (2013a, 2013b). 
463 « Culturally informed practices that differ from one’s own are inaccessible from a purely 

phenomenological perspective. » (Pink y Howes 2010, p. 335). Véase también Howes (2005, p. 29). 
464 Véase San Martín (1992, pp. 63-78). 
465 « Phenomenology also has the drawback, particularly from the perspective of the social sciences, of 

emphasising the individual and the subjective over the communal and social, and in consequence having 

little to say about the politics of perception. » (Pink y Howes 2010, p. 335). 



 

 

 

 

212 

de los errores más habituales es retratar la fenomenología como una ciencia filosófica 

preocupada únicamente por la subjetividad, por el problema de la mente, la conciencia. 

Esta acusación recurrente de subjetivismo en la que Howes incurre puede ser, sin 

embargo, subsanada mediante el análisis en profundidad de la fenomenología o más bien, 

de los rasgos en común de las principales corrientes fenomenológicas466. Al fin y al cabo, 

solo mediante este análisis en profundidad de la fenomenología que sirva para encontrar 

cómo puede esta integrarse en la antropología puede evitarse concebir que la 

fenomenología sea empobrecedora, “lo que es uno de los riesgos de practicar una 

fenomenología no adulterada por la antropología” (Pink y Howes 2010, p. 335, trad. del 

a.)467.  

Como hemos anticipado, sin embargo, tanto desde la antropología filosófica, 

particularmente la obra de San Martín (1992, 2008, 2013, 2015, 2016, 2017), como desde 

la antropología fenomenológica, comenzando por David Bidney (1973), y siguiendo a M. 

Jackson (1996) o Robert Desjarlais y Jason C. Throop (2011) se destaca que la 

fenomenología es capaz de traer a escena el cuerpo, la experiencia y los sentidos como 

epistemologías, y ponerlas a la par con el raciocinio, dimensión esta que tomada como 

única epistemología puede devenir, y de hecho lo hace, como vimos en el primer capítulo, 

en el intelectualismo reinante durante la mayor parte del siglo veinte en la antropología. 

A su vez, el aparente recelo de Howes hacia la fenomenología tal vez pueda comprenderse 

por el afán esencialista y universalizante de determinadas proyecciones que algunos de 

sus más célebres exponentes han realizado, proyecciones que deben, sin embargo, 

comprenderse desde un plano filosófico. Una vez comprendidas en profundidad en los 

dos capítulos anteriores, sus efectos pueden iluminar los métodos y las elaboraciones en 

torno a la corporalidad y la socialidad en la antropología. De hecho, Howes en 2013 

enuncia que la “introducción” de la noción de ‘corporización’ (embodiment) “como 

paradigma en antropología”, —aplicación a la que Csordas (1990, 1994) había 

 
466 Esto implica descubrir, al modo que presenta Zahavi (2019a), lo que tienen en común las principales 

corrientes de la   fenomenología o, lo que es lo mismo, no centrarse en analizar las divergencias sino los 

rasgos en común que tienen las fenomenologías desarrolladas por algunos de los fenomenólogos más 

destacados, en nuestro interés, Husserl, Heidegger y Merleau-Ponty, principalmente. Nociones como 

intencionalidad y mundo-de-la-vida (Lebenswelt) en Husserl, el ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein) de 

Heidegger o el cuerpo propio (corps propre) de Merleau-Ponty son básicas para descartar la crítica de 

subjetivismo. 
467 « It is a profoundly impoverished environment, sensorially and culturally, which is one of the risks of 

practising a phenomenology unadulterated by anthropology. » (Pink y Howes 2010, p. 335). 



 

 

 

 

213 

contribuido de forma notable, como hemos visto468— ha jugado un papel esencial en el 

giro sensorial “al sintonizar a los antropólogos con mayor precisión en cómo podían usar 

sus propios cuerpos y sentidos como medios de análisis etnográfico, y escribir sobre su 

experiencia” (Howes 2013b, párr. 7, trad. del a.)469, contribuciones que al no ser 

desarrolladas minimizan las posibles aportaciones de la fenomenología al giro sensorial 

y al giro corporal. 

Una vez hemos contextualizado los argumentos de Howes con respecto a la 

fenomenología en relación con la antropología, podemos proseguir con la forma en que 

Howes (2013b) acepta tres años después, aunque con matices, no solo las aproximaciones 

fenomenológicas sino también el término ‘antropología sensorial’. En 2013, en The 

Expanding Field of Sensory Studies Howes hace una recapitulación del estado de la 

cuestión con respecto a los sentidos en relación con las ciencias sociales y las 

humanidades, lo que es denominado como ‘giro sensorial’. Concretamente, con respecto 

a la antropología, Howes sigue usando el término antropología de los sentidos de modo 

extensivo, pero también parece usar el término antropología ‘sensorial’ como sinónimo 

de antropología de los sentidos: 

 

En sus fases iniciales, la antropología sensorial [sensory anthropology] 

estuvo también estimulada por una crítica del “verbocentrismo” y “textualismo”” 

al principio de los años ochenta del siglo veinte, es decir, por “el énfasis en el 

“texto”, culturas “como textos” o “discurso”, etnografía como “textualización” y 

así sucesivamente (Howes 2013b, párr. 6, trad. del a.)470. 

 

A su vez, el término ‘sensorial’ (sensory) aparece adjetivando de forma más habitual a la 

etnografía, especificando que se trata de una forma especializada de trabajo de campo 

que, otorgando un lugar central al cuerpo y los sentidos como epistemologías, emplea 

 
468 Véase el subepígrafe 2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en Merleau-Ponty. 
469 « The introduction of “embodiment” as a paradigm for anthropology (Csordas 1990, 1994) […] helped 

galvanize the sensory turn by attuning anthropologists that much more acutely to how they could use their 

own bodies and senses as means of ethnographic analysis, and then write about their experience. » (Howes 

2013b, párr. 7). 
470 « In its initial stages, sensory anthropology was also animated by a critique of the “verbocentrism” and 

“textualism” of then current anthropological theory. […] [which] was exacerbated in the anthropology of 

the early 1980s by the emphasis on “text” —cultures “as texts” or “discourse,” ethnography as 

“textualization,” and so forth. The focus on “interpreting” and “writing culture” (Clifford and Marcus 1986) 

distracted attention from sensing cultures. » (Howes 2013b, párr. 6). 



 

 

 

 

214 

metodologías innovadoras entre cuyas herramientas y métodos están la tecnología de 

captación de imagen y sonido, así como todos los medios digitales disponibles hoy en 

día, para investigar más allá de las descripciones logocéntricas. Estos métodos están 

englobados en una noción que tanto Pink (2015) como Howes (2013b) reconocen como 

etnografía sensorial (sensory ethnography). En este sentido Howes admite que: 

 

Debía ser reconocido que damos sentido al mundo no solo mediante el 

lenguaje, no solo hablando sobre él, sino mediante todos nuestros sentidos, y sus 

extensiones en forma de diversos medios [media] […]. Además, hay algunos 

lugares y algunas cuestiones que los sentidos y los medios basados en los sentidos 

pueden alcanzar que las palabras no pueden” (Howes 2013b, párr. 8)471. 

 

Acercándonos ya a un punto de encuentro entre ambas posturas, podemos concluir que la 

antropología de los sentidos y la antropología sensorial pueden usarse como sinónimos, 

si bien con algunos matices. Así, es más preciso hablar de vertientes, posturas o corrientes 

dentro de una misma disciplina que hacerlo de subdisciplinas o ramas. Por clarificar: entre 

Howes y Pink parece haber un solo consenso, aunque esencial, del que se siguen otros. 

Este es, que los sentidos son una modalidad epistemológica central en la investigación 

antropológica contemporánea, se ocupe esta de estudiar específicamente los sentidos 

como construcción sociocultural, ya sea de forma particular o de forma comparativa, 

transcultural, o que el estudio antropológico se ocupe de otros fenómenos experienciales, 

corporales, perceptivos en un determinado contexto social y cultural. En este sentido tanto 

la antropología de los sentidos como la sensorial proponen la etnografía sensorial como 

su método de estudio, lo que incluye, no ya la aceptación, sino el uso proactivo de medios 

audiovisuales que, como el cine observacional, son centrales en esta tesis. Por ello, el 

hecho de usar una denominación u otra puede entenderse como una cuestión de 

gradaciones o pesos en el énfasis de diversos aspectos teóricos y metodológicos. 

De hecho, para Howes, aquellas diferencias que Pink establecía entre la 

antropología de los sentidos y la sensorial “sólo existen en su imaginación” (Pink y 

 
471 « It had to be acknowledged that we make sense of the world not just through language, not just by 

talking about it, but through all our senses, and their extensions in the form of diverse media […]. 

Furthermore, there are some places and some matters that the senses and sense-based media can reach that 

words cannot. » (Howes 2013b, párr. 8). 



 

 

 

 

215 

Howes 2010, p. 334)472, y, además, argumenta que tal división no se corresponde con las 

fundamentaciones, elaboraciones y prácticas en torno a los sentidos que se dan en la 

actualidad bajo la etiqueta tanto de la antropología de los sentidos como de la antropología 

sensorial. Si bien puede admitirse, siguiendo a Howes, que las distinciones sistemáticas 

argüidas por Pink son de tipo teorizante y no se dan en las práctica antropológicas 

contemporáneas bajo ambos epígrafes, tanto ‘de los sentidos’ como el ‘sensorial’, se 

antoja difícil eludir, dadas las evidencias documentales vistas en el primer capítulo, que 

las prácticas antropológicas del siglo veinte en torno a los sentidos y/o el cuerpo —

tuteladas bajo la nomenclatura de ‘antropología de los sentidos’—, simplemente no 

estaban fundadas en una corporalidad y sensorialidad concebidas como modalidades de 

conocimiento, sino como meros objetos de estudio. En otras palabras, Howes parece estar 

en lo cierto, dada las etnografías sensoriales contemporáneas, que en la actualidad la 

distinción que aduce Pink entre ambas disciplinas no es tal, pues las prácticas 

interdisciplinares y las elaboraciones teóricas surgidas de ellas no muestran diferencias 

suficientes para justificar una distinción tal entre la antropología de los sentidos y la 

antropología sensorial. 

Por otro lado, cabe recordar que el estudio de la percepción en las ciencias sociales 

se hallaba en manos de la psicología—con exclusividad hasta hace bien poco473—, 

disciplina que en la práctica experimental ostentaba la última palabra junto a las 

incipientes neurociencias474. Mientras la antropología de los sentidos ha estado en vigor 

de forma discontinua como subdisciplina desde el surgimiento mismo de la antropología 

como ciencia475 —aunque ahora lo haga como disciplina de pleno derecho, como 

sostienen Howes (2004, 2005, 2006) o Classen (1997)476—, a finales del siglo diecinueve, 

la antropología sensorial, que toma forma en la última década del siglo veinte, supone un 

replanteamiento en sí de la disciplina a cuyo rebufo la antropología de los sentidos a su 

 
472 Orig.: « In her eagerness to establish ‘sensory anthropology’ as the way of the future, Sarah Pink has 

engaged in a good deal of shadow boxing, aiming blows at an ‘anthropology of the senses’ that exists solely 

in her imagination. » (Pink y Howes 2010, p. 333). 
473 Véase Howes (2013a, 2014a). 
474 Véase Gallagher y Zahavi (2013), y Zahavi (2019a), para una comprensión de las aportaciones que la 

fenomenología puede hacer a las ciencias cognitivas. 
475 Como hemos visto en el capítulo uno, la antropología en su forma contemporánea surge a finales del 

siglo diecinueve. 
476 « ‘The broad range of applications for a sensory analysis of culture indicates that the anthropology of 

the senses need not only be a “sub-field” within anthropology, but may provide a fruitful perspective from 

which to examine many different anthropological concerns’. » (Classen 1997, p. 409). 



 

 

 

 

216 

vez progresa, de tal forma que hoy esas diferencias pueden ser considerados matices 

según el punto de vista. Lo que no es óbice para obviar que, a lo largo del siglo veinte, la 

antropología se ha ocupado de cuestiones sensoriales y corporales de forma intermitente, 

tomándolas principalmente como objetos y, cuando ha tomado el cuerpo y los sentidos 

como medios de estudio, lo ha hecho de modo deficiente, frustrante, sin llegar a 

comprender el alcance de lo que tenía entre manos —para muchos, como Howes (2004, 

2005, 2006), Classen (1997, 2005), Synnott (1991, 1993) o Laplantine (2014), debido al 

cartesianismo que impedía una reconsideración de lo corporal como epistemología. 

Debido en parte a lo anterior, en múltiples ocasiones la antropología de los 

sentidos ha trabajado en colaboración —no exenta de tensiones a causa del excesivo celo 

académico entre disciplinas, explicitado en el presente subepígrafe— con otras 

subdisciplinas antropológicas como la antropología visual, o la propia psicología, por 

ejemplo, en Balinese Character (1942) de Mead y Bateson477 o el trabajo de Rivers478 en 

la expedición al estrecho de Torres en 1898, respectivamente, como hemos visto en el 

primer capítulo. Por ello, parece asimismo correcto convenir con Pink que en cualquier 

caso tanto las prácticas de la antropología de los sentidos, como de la antropología visual, 

encajan con su descripción de una corporalidad y una sensorialidad no ya menospreciadas 

sino excluidas de las epistemologías vigentes a lo largo del siglo veinte. Incluso en un 

campo como la antropología visual, subdisciplina más proclive a priori a la 

experimentación, —pues la plena aceptación de facto de los sentidos y el cuerpo como 

medios de conocimiento no se da hasta la absorción de las prácticas de la antropología 

visual en la sensorial—, se daba una tensión continua entre un intelectualismo 

logocéntrico exclusivamente discursivo y el palpable mestizaje entre las diferentes 

modalidades corporizadas materializadas visual y sonoramente, performativa y 

corporalmente no solo presentadas en pantalla sino también experienciadas por el 

antropólogo o el cámara a la hora de filmar en el campo de trabajo479. Así, debido 

 
477 Margaret Mead y Gregory Bateson estudiaron cuestiones de temporalidad, sensorialidad y corporalidad 

en Bali, como se ha analizado en profundidad en el subepígrafe 1.3.1 Character Formation in Different 

Cultures de Mead y Bateson: veinte años de cientificismo. 
478 Como hemos visto en el primer capítulo, la Cambridge Anthropological Expedition de 1898 al estrecho 

de Torres contaba entre sus integrantes con un reputado psicólogo, W. H. R. Rivers, se unió a la expedición 

como experto en psicología experimental y fisiología sensorial y fue quien precisamente se encargó de 

dirigir los experimentos en torno a percepción, sentidos y el cuerpo y redactar los resultados etnográficos. 
479 Recordemos la conversación entre Bateson y Mead o las dificultades de Asch para encajar su experiencia 

como antropólogo en unas epistemologías dominantes mutiladas. 



 

 

 

 

217 

precisamente al abismo epistemológico dejado por la extirpación de lo corporal y lo 

sensorial, lo racional tomado como epistemología única se presentaba como insuficiente 

para una adecuada descripción no solo de la experiencia de los sujetos de investigación, 

sino también de aquella vivida por los investigadores, en especial los que trabajaban con 

medios audiovisuales, siempre en dificultades para esconder su mano autorial o, en el 

mejor de los casos, recurriendo a explicaciones que al pretender salvaguardar la 

objetividad de sus informes, como Tim Asch480, dejaban más que patente la confusión del 

conflicto epistemológico vigente antes del giro sensorial. 

En definitiva, toda la controversia que hemos visto en torno a la sistematización 

de los sentidos en la antropología, si bien parece reducirse actualmente a una cuestión 

terminológica según la perspectiva con que se mire, todavía tiene otra vertiente que aún 

no hemos mencionado, y que nos parece importante. Pink la ilustra así: 

 

La etiqueta de la antropología de los sentidos sugiere una subdisciplina 

que supone usar conceptos y teorías antropológicas para estudiar los sentidos. Sin 

embargo, las prácticas y aproximaciones de los antropólogos que trabajan en torno 

a los sentidos sobrepasan esto. […] Creo que es importante que, al presentar la 

antropología al ‘exterior’, seamos precisos al etiquetar lo que estamos haciendo. 

Me siento más cómoda contando a potenciales colaboradores de otras disciplinas 

que adopto una aproximación antropológica que está influenciada por teorías de 

percepción sensorial y que atiende a cómo la gente usa las categorías sensoriales. 

Y llamaría a esto antropología sensorial en lugar de antropología de los sentidos 

(Pink y Howes 2010, p. 338, trad. del a.)481. 

 

Para una disciplina que parece soportar una crisis de legitimación desde su nacimiento 

(Clifford y Marcus 1986; Grimshaw y Hart 1996), la cuestión aducida por Pink no parece 

baladí. Y más dada la importancia que el giro sensorial tiene para las ciencias sociales, y 

que Howes apunta de la siguiente forma: “De hecho, puede decirse que el giro sensorial 

—o, mejor dicho, revolución— ahora rivaliza con el giro lingüístico de los años sesenta 

 
480 Véase el subepígrafe dedicado a Tim Asch y su película The Ax Fight, en el primer capítulo. 
481 « The label of anthropology of the senses suggests a sub-discipline that entails using anthropological 

concepts and theories to study the senses. Yet the practices and approaches of anthropologists who do work 

around the senses surpass this. […] I believe it is important, in that surely when presenting anthropology 

to the ‘outside’ we should be accurate in labelling what we are doing. I feel more comfortable telling 

potential collaborators from other disciplines that I take an anthropological approach that is influenced by 

theories of sensory perception and that attends to how people use sensory categories. And I would call this 

a sensory anthropology rather than an anthropology of the senses. » (Pink y Howes 2010, p. 338). 



 

 

 

 

218 

y setenta en términos de su impacto académico en las humanidades y las ciencias 

sociales” (Howes 2013b, párr. 43)482. 

En conclusión, la diferencia entre la postura de la antropología de los sentidos y 

la sensorial, al menos tal como las conciben Howes y Pink, respectivamente, podría estar 

en el énfasis específico que una y otra hacen en la cultura o, alternativamente, en la 

percepción corporizada, sin que, en ningún caso, ambos pesos sean mutuamente 

excluyentes. Es decir, mientras en la antropología de los sentidos, si bien la corporización, 

tanto del investigador como de los colaboradores de la investigación, puede tenerse en 

cuenta, parece haber una tendencia a que la fundamentación de las prácticas sensoriales 

etnográficas y las elaboraciones teóricas pre y postrabajo de campo, recaigan sobre las 

nociones de cultura o socialidad, en la antropología sensorial, a pesar de que lo cultural y 

lo social no son excluidos de las elaboraciones teóricas, son el cuerpo, la corporalidad y 

la corporización —y en ello, los sentidos y la sensorialidad— el origen del que parten los 

análisis y las prácticas etnográficas sensoriales. Esto hace que la antropología, ya sea 

sensorial o de los sentidos, cuya fundamentación toma el cuerpo como origen, pero 

también como lugar último en el que tanto la cultura y la socialidad, así como la 

sensorialidad —que no deja de ser una conformación sociocultural—, opte por, o esté 

más abierta a, buscar qué concepciones ofrecen otras disciplinas, como la neurociencia o 

la fenomenología, acerca de la corporalidad y la sensorialidad. Por tanto, mientras en la 

antropología de los sentidos, tal como la concibe Howes, la fenomenología no parece 

tener un fácil encaje, en la antropología sensorial, tal como Pink la entiende, parece 

abrirse un espacio para su desarrollo. 

Como se habrá podido intuir, lo que nos interesa de la antropología sensorial o de 

los sentidos no son los sentidos como objetos de estudio sino como modalidad de 

conocimiento, pues en esta vertiente donde podemos encontrar el cuerpo y la 

sensorialidad como medios de conocimiento corporizados, lo que permite ponerlos en 

relación con la ritmicidad mediante el cine observacional, medio que a su vez permite 

que, todo ello, pueda ser encarnado. Pero antes de acercarnos al cine observacional como 

metodología en la que encontrar una modalidad de conocimiento por familiaridad 

 
482 « Indeed, it could be said that the sensory turn – or, better, revolution – now rivals the linguistic turn of 

the 1960s and ‘70s in terms of its impact on scholarship in the humanities and social sciences. » (Howes 

2013b, párr. 43). 



 

 

 

 

219 

mediante la corporalidad del Otro, debemos explorar la estructura de la etnografía 

sensorial en la que implementar, por un lado, la corporización vista en el capítulo 

dedicado a la antropología fenomenológica, y por otro, el ritmo según la antropología 

modal de Laplantine, que veremos en el próximo capítulo. 

 

3.2  La etnografía sensorial como base para una metodología 

corporizada 

 

La metodología de esta investigación se puede enmarcar de forma general en el 

conjunto interdisciplinar de principios y técnicas comprendidos bajo el epígrafe 

‘etnografía sensorial’. Así, dedicaremos este subepígrafe a realizar una introducción a la 

etnografía sensorial, sobre la que desarrollaremos una definición y elaboraremos los 

principios rectores —en mayor medida los que más se adecúen a esta investigación— 

siguiendo específicamente Doing Sensory Ethnography (2015) —en adelante, DSE— de 

Pink. Este es uno de los manuales etnográficos que con mayor sistematicidad trata de 

consensuar una definición y desarrollado sus principios teóricos y prácticos. Antes de 

mencionar las razones por las que nos guiaremos, en buena medida, por DSE para el 

desarrollo de la metodología etnográfica, es necesario recalcar, de entrada, que la 

fundamentación de la metodología pretendida por esta tesis, si bien enmarcada en la 

etnografía sensorial, precisa, sin embargo, de más apoyos teóricos que los ofrecidos en la 

elaboración de Pink. La necesidad de apoyo complementario se debe a la centralidad que, 

como sabemos, ocupan el cuerpo y el ritmo en esta investigación y, correlativamente, a 

la falta de elaboraciones sólidas en la etnografía sensorial acerca de lo corporizado, ya 

sea en la desarrollada por Pink, una de las más completas y desafiantes, como en otras 

anteriores, lo que se aplica igualmente a la ritmicidad, sobre la que no se registran 

desarrollos en la etnografía sensorial. 

Ante las carencias en torno a la experiencia corporizada y la ritmicidad de la 

etnografía sensorial, tal como se plantea en DSE, parece legítimo preguntarse por qué 

debemos prestarle atención como metodología para esta investigación. Pues bien, 

debemos recordar, primero, que el método distintivo de la antropología, la etnografía, 

ofrece de por sí, mediante el trabajo de campo y la técnica clásica de la observación 



 

 

 

 

220 

participante, un modo de conocimiento experiencial, si bien este modelo ha estado 

engastado en un orden onto-epistemológico superior que se ha mostrado indiferente al 

potencial de la propia experiencia como modalidad epistemológica. De ahí que ciertas 

categorías ontológicas inherentes a tal modelo epistemológico, como subjetividad, cuerpo 

o ritmo, hayan sido históricamente incomprendidas en la antropología, en ocasiones 

presentándose incluso como impedimentos materiales de facto para averiguar la verdad, 

idóneamente alcanzada por procedimientos objetivos como los mentales. 

Tal como es desarrollada por Pink, la etnografía sensorial no solo integra las 

herramientas audiovisuales en sus procesos de generación de conocimiento antropológico 

—entre otras que mencionaremos solo de pasada, pues no son de interés en esta 

investigación—, sino que se muestra además flexible con respecto a otras aproximaciones 

excéntricas a la propia centralidad de la sensorialidad. Aprovechando, por tanto, su 

invitación a la experimentación, trataremos de basar nuestra metodología etnográfica en 

los pilares de la etnografía sensorial de Pink para, desde ahí, partir en busca de una 

fundamentación del cuerpo y la ritmicidad, en lugar de en la sensorialidad en sí. Ahora 

bien, la obligación denominativa para estas categorías, sensorialidad, corporalidad, 

ritmicidad, no debe ocluir la necesidad de reconocer la transitividad de las modalidades 

experienciales —en este sentido el cine, a diferencia del lenguaje, ofrece una 

representación descategorizada y oscilatoria de las modalidades de experiencia, razón 

principal por el que esta investigación opta por la metodología cinematográfica para 

estudiar la ritmicidad corporizada. 

Por todo ello, cabe destacar que el interés de DSE para esta investigación no se da 

por el mero hecho de ser un título reciente, sino además por el desarrollo sistemático, 

extensamente informado y profundamente conocedor de su campo, que presenta. Así, 

Pink incide en que al centrarnos en la metodología etnográfica estamos adentrándonos en 

cuestiones que sitúan la etnografía sensorial “más allá del simple estudio de los sentidos 

o del uso de nuestros propios sentidos para estudiar los mundos de otras personas” (Pink 

2015, p. xii, trad. del a.)483. Así, la antropóloga nos conmina a tener en cuenta que 

debemos “comprender cómo se genera el conocimiento y las formas de conocer, qué 

 
483 Orig.: « A focus on methodology leads to the question of what ‘bigger picture’ is emerging that takes 

sensory ethnography beyond just studying the senses or using our own senses to study other people’s 

worlds. » (Pink 2015, p. xii). 



 

 

 

 

221 

cualidades particulares y tipos de conocimiento están actualmente emergiendo”, pues la 

forma en que el conocimiento antropológico es producido tiene “implicaciones” 

importantes en “cómo investigadores, artistas, diseñadores o responsables de políticas 

públicas comprenden el mundo e intervienen en él” (Pink 2015, p. xii, trad. del a.)484. 

Por tanto, si para fundamentar nuestra metodología sensorial y corporizada es 

importante centrarnos en DSE, en lugar de en trabajos de otros autores, es porque Pink 

deja claro que a diferencia de otros manuales que se centran en “demostrar cómo podemos 

aprender mediante la atención a los sentidos o mostrar cómo podríamos estudiar los 

sentidos”, el suyo “propone una forma de pensar acerca de hacer etnografías mediante los 

sentidos” (Pink 2015, p. xii, trad. del a.)485. En definitiva, la etnografía sensorial 

desarrollada por Pink incide en cómo la atención a los sentidos puede organizar las 

actividades y procesos de generación de conocimiento que se encuentran sistematizados 

en una determinada metodología etnográfica mediante lo que ella propone como ‘una 

(nueva) forma de pensar’486 al hacer etnografía, lo que pavimenta el terreno para integrar 

de forma explícita la corporalidad y la ritmicidad en la metodología etnográfica. Por todo 

ello, el planteamiento sensorial en DSE supone un sólido punto de partida que 

complementaremos con las perspectivas corporal y corporizada que aportan las 

antropologías fenomenológica y modal. 

 

3.2.1 La etnografía sensorial y la etnografía clásica: sustrato común 

y divergencias 

 

Como hemos advertido, la etnografía sensorial, como metodología por excelencia 

de la antropología sensorial, ofrece una base metodológica para esta investigación 

 
484 Orig.: « It is important that we understand how knowledge and ways of knowing are produced, what 

particular qualities and types of knowledge are currently emerging and the implications of this for how 

researchers, artists, designers or policy makers comprehend the world and intervene in it, and how futures 

are imagined and made. » (Pink 2015, p. xii). 
485 « […] demonstrating how we can learn through attending to the senses or showing how we might study 

the senses […] It [Doing Sensory Ehtnography] proposes a way of thinking about doing ethnography 

through the senses. » (Pink 2015, p. xii). 
486 Este ofrecimiento acerca de ‘una nueva forma de pensar al hacer etnografía’ se asimila en cierta medida 

al pensamiento sensible que propone Laplantine, si bien este último, como veremos, lleva la tarea de 

cambiar la forma de pensar hasta sus últimas consecuencias, al tematizar las epistemologías del 

pensamiento filosófico clásico, consigue identificar nuevas ontologías para el conocimiento antropológico. 



 

 

 

 

222 

mayormente en torno a la sensorialidad, pero sin explicitar su corporización. Así, Pink 

especifica que la etnografía sensorial ofrece tanto “una aproximación a la etnografía que 

pretende tanto el conocimiento acerca de los sentidos como usar los sentidos como ruta 

hacia el conocimiento” (Pink 2015, p. xiv, trad. del a.)487, como también ofrece, en base 

a lo anterior, “una metodología etnográfica que atiende a los sentidos en […] sus prácticas 

de investigación, análisis y representación” (ibid., xv, trad. del a.)488. Estos elementos, 

esto es, las prácticas de investigación, análisis y representación de la etnografía sensorial 

serán identificados ahora para su posterior asimilación en nuestra etnografía corporal que 

desarrollaremos en el capítulo dedicado a la metodología, tomando en cuenta, 

concretamente, los sentidos no como objeto (aspecto sumamente interesante, pero no en 

esta investigación), sino en la otra vertiente mencionada por Pink, es decir, como medio 

de conocimiento. Un sensorium que, al ser corporizado, nos llevará, en su momento, al 

cuerpo como epistemología metodológica. 

Para comprender en profundidad la metodología de la etnografía sensorial 

debemos definir primero qué es una etnografía en su formato clásico. De esta forma 

podremos ver en dónde se extiende la etnografía sensorial con respecto a la clásica y, en 

su caso, qué conflictos presenta esta en relación con aquella. Sin embargo, no es fácil 

encontrar una noción de ‘etnografía’ que aglutine las variaciones y los matices que su 

definición ha sufrido a lo largo de la historia de la antropología, por lo que se antoja 

igualmente complicado definir los elementos que conformarían una aproximación 

‘clásica’ a la etnografía. En cualquier caso, puesto que el objetivo de esta investigación 

no es hacer una historiografía del concepto de etnografía, discriminaremos en el sentido 

que indica Pink entre ‘qué es etnografía’ y ‘qué es hacer etnografía’. En otras palabras, 

dada la naturaleza eminentemente práctica de la actividad etnográfica, las definiciones 

más útiles a la hora de diseñar una metodología etnográfica son aquellas que, en lugar de 

teorizar sobre qué es una etnografía, están orientadas a describir qué hacen los etnógrafos; 

 
487 « […] an approach to ethnography that both seeks out knowledge about the senses and uses the senses 

as a route to knowledge. » (Pink 2015, p. xiv). 
488 Orig.: « […] an ethnographic methodology that attends to the senses in its epistemology and its practices 

of research, analysis and representation. » (Pink 2015, p. xv). 



 

 

 

 

223 

o, en palabras de Pink, aquellas que definen la etnografía “mediante su propia práctica en 

lugar de [hacerlo] en términos prescriptivos” (Pink 2015, p. 5, trad. del a.)489. 

En este sentido, Pink identifica en O’Reilly una definición de etnografía que puede 

servir como base ‘mínima’ de consenso para toda metodología que se precie como 

‘etnográfica’, ya sea sensorial o clásica, si bien tanto Pink como nosotros desarrollaremos, 

a partir de ella, matices que pronto veremos. Esta definición presenta la etnografía como: 

 

[…] investigación iterativo-inductiva (que evoluciona en su diseño a 

través del estudio), utilizando una familia de métodos, implicando el contacto 

directo y sostenido con agentes humanos, dentro del contexto de sus vidas 

cotidianas (y cultura), examinando qué sucede, escuchando qué se dice, 

preguntando, y produciendo un detallado informe escrito que respeta la 

irreductibilidad de la experiencia humana, que reconoce el papel de la teorización 

así como el papel del propio investigador y que ve a los humanos como parte 

objetos/parte sujetos [de estudio] (O’Reilly citada en Pink 2015, p. 5, trad. del 

a.)490. 

 

Por un lado, cabe destacar que Pink encuentra en esta definición una estructura de 

posicionamiento más que de acción, un planteamiento de partida más que unas 

instrucciones. A diferencia de otras aproximaciones más taxativas a la definición de 

etnografía, la definición de O’Reilly, es capaz de contener los elementos que se 

presuponen a una etnografía sin llegar a normativizarla. Así, mientras, por ejemplo, 

Delamont (2004) define la ‘etnografía propiamente dicha’ como ‘observación 

participante durante el trabajo de campo’, lo que implica ‘vivir con la gente estudiada, 

observándoles trabajar y jugar, pensando cuidadosamente acerca de lo que se ve, 

interpretándolo y hablando de ello con los implicados para evaluar las interpretaciones 

emergentes’ (Delamont citada en Pink 2015, p. 6, trad. del a.)491, la aproximación de 

 
489 Orig.: « What ethnography actually entails in a more practical sense is best discerned by asking what 

ethnographers do. This means defining ethnography through its very practice rather than in prescriptive 

terms. » (Pink 2015, p. 5). 
490 « […] ‘iterative-inductive research (that evolves in design through the study), drawing on a family of 

methods, involving direct and sustained contact with human agents, within the context of their daily lives 

(and cultures), watching what happens, listening to what is said, asking questions, and producing a richly 

written account that respects the irreducibility of human experience, that acknowledges the role of theory 

as well as the researcher’s own role and that views humans as part object/part subject’. » (O’Reilly citada 

en Pink 2015, p. 5). 
491 Orig.: « Delamont (2004), in contrast, is more prescriptive in her definition of ‘proper ethnography’ as 

being ‘participant observation during fieldwork’ […] —something that she proposes is ‘done by living with 



 

 

 

 

224 

O’Reilly tiene la ventaja de que “provee un sentido básico sobre qué puede hacer un 

etnógrafo, sin prescribir exactamente cómo debe hacerlo” (idem, trad. del a.)492 —algo 

parecido a lo que sucede en esta investigación, entre nuestro intento por diseñar una 

metodología adecuada a nuestros fines y la apertura y flexibilidad de la estructura 

presente en DSE. Si Pink pone en valor la perspectiva de O’Reilly, es por su carácter 

flexible y abierto, diferenciable de la normatividad propia de la actitud naturalista que ha 

reinado en las ciencias sociales desde sus inicios a finales del siglo diecinueve. 

Así, entre los elementos a priori comunes para toda metodología que se pueda 

considerar etnográfica están: una fundamentación teórica de partida que justifique la 

metodología; la convivencia durante largos periodos de tiempo con los sujetos de la 

investigación; la observación y la escucha activas; interrogar a los sujetos en base a las 

interpretaciones que van surgiendo y modificar el diseño de la metodología en 

consecuencia. En estos procedimientos las actividades metodológicas más comunes son 

la observación participante, el diario de campo y la entrevista, además de otro tipo de 

colaboraciones participativas. En torno a estos métodos etnográficos clásicos, Pink 

recapitula “una serie de métodos existentes [que] ya están asociados con la etnografía, y 

[son] habitualmente tratados en libros de metodología etnográfica” (2015, p. 6, trad. del 

a.)493. Estos métodos pueden ser realizados en combinación o por separado, dependiendo 

de cuales sean más adecuados para cubrir los objetivos y necesidades del proyecto de 

investigación. En cualquier caso, se puede decir que, entre las diferentes técnicas 

etnográficas del método etnográfico clásico, la observación participante es el método 

central. Este, repensado mediante los sentidos por Pink, “implica a los etnógrafos 

participando, observando (o sintiendo) y aprendiendo cómo hacer aquello en lo que la 

gente que participa en la investigación ya está involucrada (y que presumiblemente haría 

de todos modos)” (ibid., 7, trad. del a.)494 —este ‘sentir’ en el trabajo de campo puede 

 
the people being studied, watching them work and play, thinking carefully about what is seen, interpreting 

it and talking to the authors to check the emerging interpretations’. » (Delamont citada Pink 2015, p. 6). 
492 « Her definition [en referencia a O’Reilly] provides a basic sense of what an ethnographer might do, 

without prescribing exactly how this has to be done. » (Pink 2015, p. 6). 
493 « A set of existing methods are already associated with ethnography, and usually covered in 

ethnographic methodology books. These include participant observation, interviewing and other 

participatory methods. » (Pink 2015, p. 6). 
494 « […] entail ethnographers participating in, observing (or sensing) and learning how to do what the 

people participating in their research are already engaged in (and presumably would have been doing 

anyway) […]. » (Pink 2015, p. 7). 



 

 

 

 

225 

entenderse emparentado con la noción de ‘partage du sensible’ o sensación participante 

(participant sensation) de Laplantine (2014)495, que desarrollaremos más adelante. 

Mientras, en la entrevista, esta “normalmente implica un proceso colaborativo de 

exploración de temas y cuestiones con un entrevistado” (Pink 2015, p. 7, trad. del a.), en 

el caso de otros métodos más colaborativos (más proactivos) que participativos (más 

pasivos) hay diferentes variantes: “Otros métodos menos convencionales pueden suponer 

intervenciones más intencionales por parte del investigador. Por ejemplo, estos pueden 

incluir colaboraciones tales como producir una película […]” (idem, trad. del a.)496. En 

todo caso, si bien la aproximación etnográfica clásica durante el siglo veinte, que puede 

ser representada por Delamont (2004) y Atkinson et al. (2007), es capaz de generar 

“valiosas descripciones profundas y, a menudo, detalladas descripciones de las vidas de 

otras personas, este tipo de trabajo de campo habitualmente no es viable en contextos 

contemporáneos” (Pink 2015, p. 6, trad. del a.) por causas que Pink enumera a 

continuación, como ‘entornos imprácticos o inapropiados como una casa occidental 

moderna’ o en ‘entornos de trabajo con acceso limitado’, además de ‘otras limitaciones 

prácticas o de tipo temporario’ (idem, trad. del a.)497. De todas estas limitaciones también 

ha surgido la etnografía sensorial, en parte produciendo una forma, de superar de facto 

los preceptos clásicos de la observación participante (Pink 2015). 

Ahora bien, en nuestro caso, en lugar de ‘investigar percepción y recepción 

sensoriales’, estamos ‘estudiando percepción y recepción corporal del ritmo’, puesto que 

el ritmo puede asimilarse como una forma de sensorialidad, como afectación del cuerpo 

por el mundo, que al igual que los sentidos se muestra ‘inaccesible’ a determinadas 

metodologías clásicas de la etnografía como puede ser la mera observación participante 

o la entrevista. Por ello, Pink trata de dar remediar en DSE la alienación epistemológica 

 
495 La noción de ‘partage du sensible’ como revisión y extensión sensorial del método de observación 

participante es tratado hacia el final del subepígrafe 3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la 

antropología en su contexto histórico. 
496 « Other less conventional methods may entail more intentional interventions on the part of the researcher. 

For instance, these could include collaborations such as producing a film, writing a song or inventing a new 

recipe with one’s research participants. » (Pink 2015, p. 7). 
497 « […] valuable in-depth and often detailed descriptions of other people’s lives, this type of fieldwork is 

often not viable in contemporary contexts. This might be because the research is focused in environments 

where it would be impractical and inappropriate for researchers to go and live for long periods with research 

participants —for instance in a modern western home […] or in a workplace to which the researcher has 

limited access. […] Limitations might also be related to the types to […] constrains of time and other 

practical issues […]. » (Pink 2015, p. 6). 



 

 

 

 

226 

sensorial y corporal autoimpuesta por la tradición antropológica en la etnografía. Así, 

dado el reconocimiento epistemológico del cuerpo y los sentidos, Pink propone que las 

nuevas ontologías, otrora marginadas, deben ser integradas en los métodos etnográficos 

clásicos que quedarían adaptados, además de repercutir en la creación de nuevos 

procedimientos etnográficos acordes no solo a las nuevas epistemologías sino también a 

las nuevas tecnologías disponibles. En palabras de Pink, la etnografía sensorial: 

 

[…] es una metodología crítica que […] se desvía de la clásica 

aproximación observacional promovida por Atkinson et al. (2007) para insistir en 

que la etnografía es un proceso reflexivo y experiencial mediante el que son 

producidos la comprensión, el saber y el conocimiento académico aplicados. De 

hecho, como argumenta Regina Bendix, investigar ‘percepción y recepción 

sensoriales’ requiere métodos que ‘sean capaces de captar “el más profundo tipo 

de conocimiento [el cual] no es para nada hablado y, por tanto, [es] inaccesible a 

las observaciones o la entrevista etnográficas [clásicas] (Pink 2015, pp. 4-5, trad. 

del a.)498. 

 

Al referirse Pink, en palabras de Bendix, a los métodos requeridos para ‘investigar 

percepción y recepción sensoriales’, vemos en la etnografía sensorial, por un lado, una 

tendencia, ya conocida, por los sentidos como objetos de estudio predilectos. Es decir, a 

pesar de la flexibilidad que demuestra el planteamiento general de Pink, no cabe duda de 

que uno de los motivos centrales recurrentes en DSE es el estudio concreto de la 

conformación cultural de los sentidos. Esta inclinación natural —alejada de nuestras 

intenciones— por concentrar las posibilidades de investigación en torno a los sentidos, 

se puede comprender por la asimilación, por parte de la metodología etnográfica 

sensorial, de los objetos de estudio de la antropología sensorial, a la que sirve por linaje 

en primera instancia; eso sí, sin menoscabo de su potencial servicio a otras disciplinas 

como diseño, arquitectura, estudios del deporte o en geografía humana. 

 
498 Orig.: « […] is a critical methodology which, like my existing work on visual ethnography (Pink 2013), 

departs from the classic observational approach promoted by Atkinson et al. (2007) to insist that 

ethnography is a reflexive and experiential process through which academic and applied understanding, 

knowing and knowledge are produced. Indeed, as Regina Bendix argued, to research ‘sensory perception 

and reception’ requires methods that ‘are capable of grasping “the most profound type of knowledge 

[which] is not spoken of at all and thus inaccessible to ethnographic observations or interview. » (Bendix 

citada Pink 2015, pp. 4-5). 



 

 

 

 

227 

Sin perjuicio de esa preferencia de los sentidos como objetos de estudio, y en línea 

con el espíritu interdisciplinar de su propuesta, ya hemos visto que Pink también incide 

en que los sentidos ofrecen ‘una forma de pensar acerca de hacer etnografía’ (Pin 2015) 

—esta forma de ‘pensar mediante los sentidos’ entronca con el ‘pensamiento sensible’ de 

Laplantine, que veremos en el próximo capítulo. Así lo remarca al señalar más adelante 

la “necesidad” de “repensar la etnografía para tener en cuenta los sentidos explícitamente” 

(Pink 2015, p. 7, trad. del a.)499 —a lo que añadimos que también corporalmente y 

mediante su reflejo metodológico etno-fílmico. De hecho, Pink en línea con la idea 

expuesta por Howes, que ya hemos visto en un capítulo anterior500, sugiere que “uno 

podría argumentar que la experiencia y percepción sensoriales ‘siempre’ han sido 

centrales al encuentro etnográfico, y por tanto también para la implicación de los 

etnógrafos en la socialidad y materialidad de la investigación” (idem, trad. del a.)501. Es 

decir, que los sentidos como epistemologías pueden servir para estudiar otros objetos 

antropológicos —en nuestro caso, corporalidad, corporización y ritmicidad. 

Pues bien, ese ‘conocimiento más profundo, inaccesible, que no es hablado’ al que 

Pink se refiere en el párrafo citado arriba —y al que nosotros aludimos, siguiendo a 

Bertrand Russell, como conocimiento por familiaridad, a diferencia del conocimiento por 

descripción502— nos remite directamente no solo a la corporalidad y la ritmicidad que 

son objeto de esta tesis, sino además a la metodología del cine observacional —que 

podríamos denominar alternativamente como cine sensorial, corporal o corporizado. En 

otras palabras, la etnografía sensorial elaborada por Pink no solo ofrece la posibilidad de 

explorar los sentidos como epistemologías en procesos etnográficos cuyos objetos de 

estudio vayan más allá de los propios sentidos, sino que también “implica el uso de 

tecnologías digitales visuales y de audio” (Pink 2015, p. 6, trad. del a.)503 —las 

 
499 Orig.: « This makes it all the more necessary to re-think ethnography to explicitly account for the senses. 

» (Pink 2015, p. 7, énfasis original). 
500 Véase Howes (2016, p. 174), al principio del epígrafe 1.1, y la matización que proponemos en base al 

análisis de las epistemologías reinantes en los inicios de la antropología y hasta los ochenta. 
501 « One might argue that sensory experience and perception has ‘always’ been central to the ethnographic 

encounter, and thus also to ethnographers’ engagement with the sociality and materiality of research. » 

(Pink 2015, p. 7). 
502 Las diferencias entre el conocimiento por descripción y el conocimiento por familiaridad (Russell 

1910/11), son exploradas por MacDougall (1998) en el epígrafe 5.1 Epistemologías antropológicas y 

modelos de conocimiento. 
503 « Ethnography frequently involves the use of digital visual and audio technologies in the practice of 

such methods [participant observation, interviewing and other participatory methods] […]. » (Pink 2015, 

p. 6). 



 

 

 

 

228 

implicaciones que la estética cinematográfica, entendida como la combinación de punto 

de vista, encuadre, tonalidad o cadencia narrativa, entre otros elementos, a pesar de no 

ser atendidas por Pink, quien trata el uso de medios audiovisuales desde una perspectiva 

representacional, en la metodología cinematográfica de esta tesis son cruciales y, por ello, 

son tratadas en el capítulo que desarrolla la metodología. 

Finalmente, la referencia que Pink hace, en el párrafo citado arriba, al ‘proceso 

etnográfico’ como ‘un proceso reflexivo y experiencial’, se da a lo largo de todo el libro. 

Con respecto a la experiencialidad del proceso etnográfico, Pink subraya, en el primer 

capítulo, que “el concepto de experiencia ha llegado a ser incuestionablemente central 

para la práctica etnográfica” (Pink 2015, p. 5, trad. del a.)504. Además, Pink establece, en 

varias ocasiones, su conexión con la subjetividad, por ejemplo, cuando expone la 

importancia de desarrollar un “enfoque metodológico en torno a los roles de la 

subjetividad y la experiencia en la etnografía” (ibid., xiii, trad. del a.)505. Esta 

‘subjetividad’, que en lugar de sesgo hemos elaborado en los dos capítulos anteriores 

como la única perspectiva posible, nos lleva a la profundización en nuevas metodologías 

etnográficas participativas y colaborativas, otro de los elementos centrales y recurrentes 

de DSE. Por otro lado, otro concepto al que Pink otorga gran relevancia es el de ‘lugar’ 

(place) y ‘conformación de lugar’ (place-making), además de nociones como 

‘imaginación’ y ‘memoria’, conceptos todos ellos extensamente elaborados por la 

fenomenología, perspectiva en la que Pink, con todo, no se detiene en profundidad. En 

cualquier caso, mientras que podemos considerar que las nociones de ‘imaginación’ y 

‘memoria’ en DSE son periféricas, las de ‘experiencia’ y ‘lugar’ ocupan un lugar central 

en las ontologías de la etnografía sensorial tal como la desarrolla Pink. 

Así, Pink propone que la etnografía sensorial plantee sus principios teórico-

prácticos fundamentalmente en torno a dos de las nociones mencionadas, las de 

‘experiencia’ y ‘lugar’. Es decir, la forma en que la sensorialidad significa la experiencia 

de lugar —cuestión útil, pero no central para nosotros— en el trabajo etnográfico —en 

este énfasis sensorial escasea, en relación con nuestros objetivos, la perspectiva 

 
504 « […] the concept of experience has unquestionably become central to ethnographic practice […]. » 

(Pink 2015, p. 5). 
505  Orig.: « The decision to develop the narrative in this way [this is, the senses as interconnected instead 

of as separate categories] is based on […] a methodological focus on the role of subjectivity and experience 

in ethnography. » (Pink 2015, p. xiii). 



 

 

 

 

229 

explícitamente corporal y corporizada que tanto nos hace falta y que supliremos con 

materiales de Csordas (1990) y MacDougall (2006), entre otros. Por tanto, con estos 

elementos sobre la mesa Pink da otra definición práctica de etnografía sensorial, en la que 

enfatiza tanto la reflexividad como el potencial exploratorio de los nuevos métodos 

colaborativos en los procesos etnográficos, lo que, a nuestro juicio, demuestra de forma 

directa la centralidad de las nociones de experiencia, subjetividad e intersubjetividad que 

fluyen soterradamente en el siguiente párrafo: 

 

Hacer etnografía sensorial supone dar una serie de pasos conceptuales y 

prácticos que permitan al investigador repensar las técnicas etnográficas 

investigativas, tanto las establecidas como las nuevas formas participativas y 

colaborativas, en términos de percepción sensorial, categorías, significados y 

valores, formas de conocer y métodos. Implica que el investigador, autoconsciente 

y reflexivamente, atendiendo a los sentidos a través de todo el proceso 

investigativo: esto es, durante la planificación, la revisión, el trabajo de campo, el 

análisis y los procesos representacionales del proyecto (Pink 2015, p. 7, trad. del 

a.)506. 

 

Pink desarrolla las nociones de ‘experiencia’ y ‘lugar’, junto a las de reflexividad, 

subjetividad e intersubjetividad mediante la proposición de unos principios para la 

etnografía sensorial. A continuación, nos centraremos en los principios de la etnografía 

sensorial en Pink (2015), cuyos desarrollos sobre corporalidad resultan insuficientes para 

nuestro propósito de fundamentar en las prácticas corporales la metodología etno-fílmica 

observacional —y que forma parte del elenco de herramientas de la etnografía sensorial. 

 

3.2.2 Principios de la etnografía sensorial de Pink 

 

Los principios para una etnografía sensorial elaborados por Pink giran en torno a 

las nociones de percepción, lugar, complicidad, memoria e imaginación. Dado que las 

 
506 « Doing sensory ethnography entails taking a series of conceptual and practical steps that allow the 

researcher to re-think both established and new participatory and collaborative ethnographic research 

techniques in terms of sensory perception, categories, meanings and values, ways of knowing and practices. 

It involves the researcher self-consciously and reflexively attending to the senses throughout the research 

process: that is, during the planning, reviewing, fieldwork, analysis and representational processes of a 

project. » (Pink 2015, p. 7). 



 

 

 

 

230 

nociones de complicidad, memoria e imaginación solo nos interesan tangencialmente, nos 

centraremos en percepción y lugar. En cualquier caso, todas estas nociones principales en 

la metodología sensorial de Pink están inextricablemente asociadas a la experiencia, 

corporalidad y corporización, temas por los que Pink comienza la elaboración de sus 

principios para la etnografía sensorial. Así lo refiere Pink al señalar que: 

 

La literatura académica existente sobre los sentidos revela un fuerte interés 

en la experiencia humana. […] Puesto el foco en la experiencia, para realizar 

etnografías sensoriales los investigadores necesitan tener una idea clara de lo que 

la experiencia sensorial y corporizada implica (Pink 2015, pp. 25-26, trad. del 

a.)507. 

 

En cuanto a la noción de experiencia, Pink hace un repaso escueto —por no ser el objetivo 

de DSE— a su tratamiento histórico por parte de la antropología, algo en parte recogido 

en capítulos anteriores. Así, en ese resumen, Pink incide en una idea ya identificada en 

esta tesis, esto es, la separación entre mente y cuerpo, que reproducimos a modo 

introductorio de su tratamiento de la corporalidad —y, a la sazón, para dar fe, una vez 

más, de que nuestros argumentos previos y posteriores no son infrecuentes entre los 

antropólogos sensoriales/visuales contemporáneos. Pink elabora el argumento así: 

 

La distinción entre sensación e intelecto implícita en la idea de que uno 

podría definir una experiencia corporal mediante el reflexionar sobre ella y darle 

significado, sin embargo, implica una separación entre cuerpo y mente y entre 

hacer (o practicar) y saber. Esto supone la objetualización de la experiencia 

corporal por la mente racional(izante) (Pink 2015, p. 26, trad. del a.)508. 

 

Así, la dicotomía entre mente y cuerpo como rutas de conocimiento sufre una profunda 

revisión durante los años noventa del siglo pasado. La fórmula, que “resolvió la dicotomía 

hasta cierto punto”, se basó en “deconstruir la noción de una división entre mente/cuerpo, 

 
507 « Existing scholarship about the senses reveals a strong interest in human experience. […] Given the 

focus on experience, to undertake sensory ethnographies researchers need to have a clear idea of what 

sensory and embodied experience involves. » (Pink 2015, pp. 25-26). 
508 « The distinction between sensation and intellect implied by the idea that one might define a corporeal 

experience by reflecting on it and giving it meaning, however, implies a separation between body and mind 

and between doing (or practice) and knowing. This implies the objectification of the corporeal experience 

by the rational(ising) mind. » (Pink 2015, p. 26). 



 

 

 

 

231 

para comprender que el cuerpo no solo como una fuente de experiencia y actividad […] 

sino como fuente de conocimiento en sí mismo y subsecuentemente de agencia” (Pink 

2015, p. 26, trad. del a.)509.  

A su vez, Pink, primero, se hace eco de las elaboraciones del antropólogo Greg 

Downey (2007) en torno a ‘la corporización como proceso’ —quien, a su vez, se basa en 

Ingold sobre el ‘proceso de corporización’ entendido como el ‘desarrollo de un organismo 

en su entorno’ (Ingold citado en Pink 2015, p. 27, trad. del a.)510. Y segundo, según Pink, 

Downey sugiere que, para “hacer que el concepto de corporización alcance su potencial” 

debemos ‘reformular’ la pregunta de Csordas —expuesta arriba, esto es, ‘cómo nuestros 

cuerpos pueden llegar a ser objetualizados mediante procesos de reflexión’— de la 

siguiente forma: “Cómo el cuerpo llega a ‘saber’, y qué tipo de cambios biológicos 

pueden ocurrir al aprender una habilidad” (Downey citado en Pink 2015, p. 27, trad. del 

a.)511. Es decir, que Pink concluye, con cierto sesgo naturalista, que lo esencial de esas 

concepciones de la corporalidad es que “re-imaginan la forma en que la corporización 

podría ser entendida en términos de una apreciación de la relación [del cuerpo] con el 

entorno y como un proceso biológico” (idem, trad. del a.)512.  

Esta postura, perfectamente legítima, y sin duda interesante, está en cualquier caso 

alejada de la perspectiva que pretendemos en esta tesis. En una posición interdisciplinar 

sobre la corporalidad más cercana a las humanidades que a las ciencias naturales, la 

antropología que pretendemos aquí se alinea más bien con el punto de vista de Merleau-

Ponty, es decir, con esa forma de concebir el cuerpo como ‘sustrato existencial’ de la 

cultura. En cualquier caso, cabe destacar también que Pink advierte que las revisiones 

posteriores de la noción de corporización “sugieren atención más allá de los límites de la 

 
509 Orig.: « […] to deconstruct the notion of a mind/body divide, to understand the body not simply as a 

source of experience and activity that would be rationalised and/or controlled by the mind, but itself as a 

source of knowledge and subsequently of agency. » (Pink 2015, p. 26). 
510 Orig.: « Downey first cited Ingold’s point that ‘the body is the human organism, as the process of 

embodiment is one and the same as the development of that organism in its environment. » (Ingold citado 

en Pink 2015, p. 27). 
511 Orig.: « Then (drawing on his ethnographic work on Brazilain Capoeira), Downey argued that to make 

the concept of embodiment fulfill its potential, we should re-formulate the question to ask: ‘how does the 

body come to “know”, and what kind of biological changes might occur when learning a skill’? » (Downey 

citado en Pink 2015, p. 27). 
512 Orig.: « These points refigure the way embodiment might be understood in terms of an appreciation of 

the relationship with the environment and as a biological process. » (Pink 2015, p. 27). 



 

 

 

 

232 

relación mente-cuerpo” (Pink 2015, pp. 27-28, trad. del a.)513. Las revisiones a las que 

Pink se refiere parten del reconocimiento, durante el giro corporal de los años noventa, 

del papel de la corporalidad en la producción de conocimiento antropológico mediante el 

proceso etnográfico. En ese giro corporal destaca, además de Csordas, el trabajo de 

Amanda Coffey (1999), quien abogó por identificar toda etnografía como 

epistemológicamente corporizada: “Cuidamos de nosotros mismos con el 

posicionamiento, la visibilidad y el comportamiento de nuestros propios ‘yoes’ 

corporizados al asumir la observación participante” (Coffey citada en Pink 2015, p. 27, 

trad. del a.)514. En la revisión del concepto de corporización, a la que Pink contribuye, en 

relación con la etnografía, surge otra noción, la de “emplazamiento” (emplacement) que, 

sin menoscabar la corporización, la “sustituye” por integración (ibid., 28, trad. del a.)515. 

Decimos ‘integración’ porque la nueva noción de emplazamiento incorpora la de 

corporización. En palabras de Howes: “El paradigma emergente de emplazamiento 

sugiere la interrelación sensual entre cuerpo-mente-entorno” (Howes citado en Pink 2015, 

p. 28, trad. del a.)516. 

Sin restar valor a la noción de emplazamiento, cabe matizar dos cuestiones en la 

elaboración de Pink, y por extensión en la lectura que Pink hace de Howes. Por un lado, 

a pesar de la incorporación de la corporización en la noción de emplazamiento, la 

distinción que hace Howes, y por extensión Pink, con respecto a la combinación de 

mente-cuerpo y entorno, no hace justicia a la noción de corporización en sí, al menos tal 

como es elaborada por Merleau-Ponty, quien precisamente trata de alejarse, en 

Fenomenología de la Percepción (1945), de la corporización como mente corporizada. 

Es decir, Merleau-Ponty trata el corps propre como una forma antepredicativa de relación 

experiencial con el mundo, tratando de huir precisamente de la dualidad cartesiana 

cuerpo-mente. Por tanto, si bien estamos de acuerdo con las posibilidades de exploración 

etnográfica que suscita la noción de emplazamiento —un emplazamiento de lo 

corporizado que el cine, como ningún otro medio, instiga, como veremos pronto en 

Laplantine (2014)— simplemente matizamos que su constitución se acerca más a una 

 
513 Orig.: « […] the revisions to the notion of embodiment itself […] suggest attention beyond the limits of 

a body-mind relationship. » (Pink 2015, pp. 27-28). 
514 « We concern ourselves with the positioning, visibility and performance of our own embodied self as 

we undertake participant observation. » (Coffey citada en Pink 2015, p. 27). 
515 Orig.: « […] the idea of emplacement supersedes that of embodiment. » (Pink 2015, p. 28). 
516 « […] the emergent paradigm of emplacement suggests the sensuous interrelationship of body-mind-

environment. » (Pink 2015, p. 28). 



 

 

 

 

233 

perspectiva experiencial si, en lugar de concebir la corporización como una “integración 

de mente y cuerpo”, como sugiere Howes (citado en Pink 2015, p. 28, trad. del a.)517, nos 

remitimos a la corporización como la modalidad experiencial por excelencia en relación 

con el entorno o lugar, una relación que también aceptamos como sensual —y que 

Laplantine (2014) pronto veremos que significa como sensible, no en oposición a lo 

inteligible, sino como modalidades epistemológicas interconectadas, coreográficas, del 

cuerpo-sujeto en continua transformación. 

Por otro lado, cabe también matizar que, con respecto al afán ‘biologizador’ de la 

relación entre corporalidad y entorno, esta se da también en la revisión que genera la 

noción de emplazamiento, como se puede comprobar, al señalar Pink, que la revisión de 

lo corporizado buscó “significar la situacionalidad [situatedness] del cuerpo cognoscente 

en progreso biológico como parte de un entorno total (material, sensorial y más)” (Pink 

2015, p. 27, trad. del a.)518. Sin embargo, debemos aclarar que no podemos considerar 

esta incursión de la actitud naturalista como una intrusión, pues no estamos negando las 

posibles aportaciones que una antropología de los sentidos pueda ofrecer a la biología, o 

viceversa, sino simplemente remarcar que estas referencias a lo biológico que se dan de 

forma reflexiva y no experiencial, por lo que esta investigación no debe discutirlas, sino 

solo identificarlas. Y, si cabe nuestra insistencia, es porque Pink a su vez reitera que su 

proposición para una etnografía sensorial y emplazada “atiende a la cuestión de la 

experiencia mediante la consideración de las relaciones entre cuerpos, mentes y la 

materialidad y sensorialidad del entorno” (ibid., 28, trad. del a.)519. 

De nuevo, si pretendemos acercarnos a la experiencialidad, aunque sea de forma 

reflexiva, posexperiencial, debemos tener en cuenta que las categorizaciones heredadas 

tienden precisamente a operar en un marco teorético en lugar de preteorético. Así, 

interpretamos la insistencia de Pink en separar ‘mentes y cuerpos’ para después unirlos 

mediante la noción de corporización, es más programática que práctica, pues las 

elaboraciones de Pink persisten en la idea de que “el cuerpo experiencial, cognoscente y 

 
517 « […] the paradigm of “embodiment” implies an integration of mind and body. » (Pink 2015, p. 28). 
518 « […] to account for the situatedness of the knowing body as in biological progress as part of a total 

(material, sensorial and more) environment. » (Pink 2015, p. 27). 
519 Orig.: « […] I propose an emplaced ethnography that attends to the question of experience by accounting 

for the relationships between bodies, minds, and the materiality and sensoriality of the environment. » (Pink 

2015, p. 28). 



 

 

 

 

234 

emplazado [o, también podríamos decir ‘situado’] es por tanto central en la idea de una 

etnografía sensorial” (Pink 2015, p. 28, trad. del a.)520. 

Por tanto, además de la corporización en relación con el emplazamiento —es 

decir, la ‘situacionalidad’ del cuerpo siempre en relación con un determinado lugar, lo 

que Heidegger de una forma u otra elaboró como el ser-en-el-mundo, y sus derivaciones 

ontológicas como el ser-a-la-mano— cabe señalar brevemente que otro de los principios 

que propone Pink para la etnografía sensorial es la multisensorialidad de la experiencia y 

la interconexión de los sentidos en la ‘conformación de lugar’ (place-making) —sin entrar 

a valorar los otros que Pink propone, la imaginación y la memoria pues, siendo 

interesantes, no son centrales en esta tesis. Así, además de explicar la importancia que las 

elaboraciones de Merleau-Ponty tienen para la concepción, a nivel experiencial —y 

neurológico, como se comprueban los últimos avances científicos (Pink 2015; Pink y 

Howes 2010; Cytowic 2010)—, de los sentidos como interconectados y no del todo 

separables en una experiencia que siempre es multisensorial, Pink vincula esta 

sensorialidad a la conformación de lugar mediante la percepción y la acción del cuerpo 

como suelo existencial no solo de la cultura (Csordas 1990), sino también de los mundos 

de la vida de los colaboradores etnográficos. 

Para ir cerrando el capítulo, y como forma de dar sentido a los desarrollos de los 

capítulos previos, cabe recordar que, para la fenomenología, la corporalidad es 

fundacional de la existencia, pues determina tanto nuestra conciencia como la relación de 

esta con el mundo. De hecho, para que el cuerpo, la percepción y la sensorialidad hayan 

podido llegar a ser objetos de estudio de la antropología ha habido un cambio de 

perspectiva fruto del giro fenomenológico. Así, desde la antropología que actualmente 

trabaja mediante o influida por la fenomenología, se defiende la socialidad como 

elemento fundante del individuo, alejado de la imagen de subjetivismo con que se ha 

querido caracterizar la fenomenología por parte de sus detractores521. Por otro lado, los 

trabajos de Csordas en torno a la corporización, que ya hemos visto en el capítulo anterior 

—basados en la fenomenología de la percepción de Merleau-Ponty y en el ser-en-el-

mundo de Heidegger— se muestran fundamentales en la apertura de la antropología hacia 

 
520 « The experiencing, knowing and emplaced body is therefore central to the idea of a sensory 

ethnography. » (Pink 2015, p. 28). 
521 Véase subepígrafe 3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las ciencias sociales. 



 

 

 

 

235 

unas epistemologías del cuerpo que, a su vez, “orientaron la etnografía sensorial 

subsecuente” (Pink 2015, p. 26, trad. del a.)522. Así, Pink vuelve a incidir la idea central 

de Csordas, al que citamos directamente, y de forma extendida, y quien arguye lo 

siguiente: 

 

Mi argumento ha sido que a nivel perceptivo no es legítimo distinguir entre 

mente y cuerpo. Comenzando por la percepción, sin embargo, se torna relevante 

(y posible) preguntarnos cómo nuestros cuerpos pueden llegar a ser objetualizados 

mediante procesos de reflexión […] Cuando ambos polos de la dualidad son 

refundidos en términos experienciales, el dictum de la antropología psicológica 

acerca de que toda realidad es psicológica (Bock 1988) ya no conlleva una 

connotación mentalista, sino que define ‘cultura’ como corporizada desde el 

origen (Csordas 1990, p. 36, trad. del a.)523. 

 

Este argumento, para Pink, abre la puerta a “pensar el cuerpo como lugar para conocer 

[site of knowing]524 mientras reconocemos que somos capaces de objetualizarlo mediante 

la actividad intelectual” (Pink 2015, p. 27, trad. del a.)525. Las palabras de Pink se pueden 

enmarcar, por tanto, en las elaboraciones que defendía Csordas acerca de que el cuerpo 

debe ser considerado ‘sujeto’ de la cultura, es decir, el ‘suelo o sustrato existencial’ de la 

cultura, y no otro mero ‘objeto cultural’ (Csordas 1990, p. 39). Y, si bien es legítimo 

interpretar que Csordas y Pink entienden que esta segunda vertiente del cuerpo como 

objeto de reflexión es necesaria para (entre otros fines) el diseño de experimentos 

empíricos cuyo interés se centra en el discernimiento, durante el proceso perceptivo, de 

la aparición del sesgo cultural, en nuestro caso nos acogemos al alegato de Csordas para 

un paradigma de la corporización pero enfocado no tanto al estudio “de la cultura y el yo” 

 
522 Orig.: « An approach that informed subsequent sensory ethnography was set out by Thomas Csordas in 

his developments of the phenomenology of the philosopher Maurice Merleau-Ponty […] and the practice 

theory of the sociologist Pierre Bourdieu. » (Pink 2015, p. 26). 
523 « My argument has been that on the level of perception it is not legitimate to distinguish mind and body. 

Starting from perception, however, it then becomes relevant (and possible) to ask how our bodies may 

become objectified through processes of reflection. […] When both poles of the duality are recast in 

experiential terms, the dictum of psychological anthropology that all reality is psychological (Bock 1988) 

no longer carries a mentalistic connotation, but defines culture as embodied from the outset. » (Csordas 

1990, p. 36). 
524 En nuestra interpretación se refiere a ‘lugar en el que reside el conocimiento’. 
525 Orig.: « This understanding enables us to think of the body as a site of knowing while recognising that 

we are capable of objectification through intellectual activity. » (Pink 2015, p. 27). 



 

 

 

 

236 

(Csordas 1990, p. 5), sino hacia la ritmicidad sensible de la corporalidad que puede ser 

evocada por la cámara. 

Por ello, nos acogemos a esta última interpretación acerca del trabajo de Csordas 

para introducir el siguiente capítulo, en el que veremos que los desarrollos de Laplantine 

(2014) se adaptan en gran medida no solo a la concepción del cuerpo que buscamos en 

esta tesis, sino también a la metodología cinematográfica que fundamentamos en el 

capítulo dedicado a ello. Brevemente, podemos anticipar que Laplantine (2014), sin hacer 

uso de la fenomenología sino mediante un análisis histórico-epistemológico, además de 

lingüístico (etimológico, semántico y sintagmático), llega a conclusiones parecidas, en 

relación con el cuerpo, a las de la fenomenología que inspira el trabajo de Csordas. Nos 

referimos concretamente a la concepción del cuerpo-sujeto, en lugar de la clásica 

“separación” dicotómica entre “cuerpo-objeto” y “razón-sujeto” que “encadenaba lo 

sensible a lo incierto y lo particular, y decidía autocráticamente que solo lo inteligible era 

capaz de claridad y universalidad” (Laplantine 2014, p. 95, trad. del a.)526. 

Como conclusión, si bien la etnografía sensorial considera la noción de ‘lugar’ 

como central, se compromete con ella prácticamente solo de forma sensorial, y no 

corporizadamente —o al menos no en grado suficiente para proporcionar a esta 

investigación una adecuada aproximación a los ritmos corporales y corporizados. En otras 

palabras, el cuerpo, intuido tangencialmente en la sensorialidad y la conformación de 

lugar en la experiencia, no es especificado de forma conveniente para nuestros intereses. 

Esto no disminuye el valor de DSE, sino que simplemente nos hace destacar los aspectos 

metodológicos que incluyen el uso de medios audiovisuales, a la vez que nos orienta hacia 

la propuesta de Laplantine, que en gran parte sacia nuestra postura metodológica de 

fundamentar la etnografía en la corporalidad entendida en continua transformación, con 

la cadencia propia de lo vivo. 

  

 
526 « The separation of the body-object from the reason-subject is, in this view, the result of an operation 

that constituted them as distinct, an operation that chained the sensible to the unclear and the particular, and 

decided autocratically that only the intelligible was capable of clarity and universality. » (Laplantine 2014, 

p. 95). 



 

 

 

 

237 

CAPÍTULO CUATRO: Hacia una antropología del ritmo corporizado según 

la antropología modal de Laplantine 

 

Resumen de los contenidos y estructura 

 

En este capítulo desarrollaremos la antropología modal, sensible o rítmica de 

Laplantine —para quien estos términos son intercambiables, como veremos. Cabe 

recordar que hemos identificado que la corporalidad se presenta como vínculo entre las 

tres antropologías: la antropología sensorial que describe Pink (2015); la antropología 

modal de Laplantine (2014) —centrada en la ritmicidad corporal—; y las aproximaciones 

corporizadas de la antropología fenomenológica (Csordas 1990, 1994) —a este respecto, 

podemos adelantar que en el presente capítulo hemos dedicado un subepígrafe a comparar 

la forma en que Laplantine y Csordas llegan a conclusiones similares en torno a la 

corporalidad, el primero mediante un análisis histórico filosófico y lingüístico, el segundo 

mediante la fenomenología, tal como habíamos visto en el capítulo tres. 

Así, en este capítulo dedicaremos el primer epígrafe a desarrollar primero las 

raíces del pensamiento laplantiano, lo que implica desbancar el pensamiento categorial 

que Laplantine enmarca en un cartesianismo que tradicionalmente ha opuesto de forma 

dicotómica, modalidades existenciales de relacionarse con el mundo, y sustituirlo por el 

pensamiento sensible (la pensé sensible), más acorde con la naturaleza transformativa de 

lo vivo, según el autor. Para ello, veremos que Laplantine fundamenta este paradigma del 

pensamiento sensible en la filosofía de Spinoza y en los desarrollos de Mauss y Bastide, 

principalmente. 

La fluidez de este paradigma permite a Laplantine elaborar el modelo coreográfico 

de la corporalidad, que no solo concibe el cuerpo como epistemología en lugar de como 

mero objeto de estudio, sino que también aboga por considerar el lenguaje como flexión 

corporal. Las consecuencias del modelo coreográfico para la comprensión sensible de una 

corporalidad rítmica serán tratadas en el segundo epígrafe, en el que no solo veremos la 

noción de ritmo corporal que Laplantine basa en la duración, sino también, al final del 

capítulo, aquella en contraste con la que planteaba Henri Lefebvre (2004 [1992]) quien, 



 

 

 

 

238 

al fundamentar el ritmo en la noción de repetición y estructura, desplaza el ritmo corporal 

a una posición accesoria, lo que aleja esta investigación del proyecto ritmo-analítico 

lefebvriano. 

 

4.1  La antropología modal de Laplantine como antropología del ritmo 

 

La antropología sensorial o modal de Laplantine puede ser entendida como una 

forma de resistencia ante los cánones epistemológicos y ontológicos no solo de la 

antropología social y/o cultural sino de todas las ciencias sociales. Howes la identifica 

con la antropología denominada “sensorial” en el mundo anglosajón527. La contribución 

de Laplantine al giro sensorial en la antropología social y cultural se sustancia, 

principalmente, en su obra Le social et le sensible (2005), traducido al inglés en 2014 

como The Life of the Senses: Introduction to a Modal Anthropology (La vida de los 

sentidos: Introducción a una antropología modal, trad. del a.). Mediante un análisis que 

no es meramente antropológico sino, en buena medida, meta-antropológico, Laplantine 

reelabora los preceptos onto-epistemológicos de la antropología social o cultural al 

establecer los fundamentos para su antropología modal, sensorial o sensible —términos, 

como veremos, intercambiables según la perspectiva empleada. 

Para comprender el alcance de la propuesta de Laplantine debemos señalar antes 

de nada que la corporalidad y la temporalidad son los fundamentos de partida de su 

antropología modal, sensible o sensorial —términos intercambiables en el uso que les da 

Laplantine, según el punto de vista adoptado por Laplantine. Si aceptamos que el leitmotiv 

de la antropología, como ciencia social que es, es en última instancia, la socialidad, 

Laplantine incluso llega a declarar que, en última instancia, “toda antropología es 

antropología del cuerpo” (citado en Howes 2014a, p. xii)528. Como veremos, Laplantine 

otorga especial relevancia antropológica al cuerpo como expresión de la socialidad, que 

es lo político, lo religioso, lo económico, es decir, como locus en el que las fuerzas que 

mueven el mundo se encuentran, a la vez que es el lugar en el que el individuo desempeña 

 
527 Howes (2014a, p. xii) en la ‘Introducción’ a Laplantine (2014). Howes tiene una extensa obra en torno 

a la sensorialidad y el cuerpo en la antropología. Véanse las entradas de Howes bibliografía. 
528 « […] all anthropology is anthropology of the body. » (Howes 2014a, p. xii). 



 

 

 

 

239 

su intelecto, siente y ejerce su deseo. Todos estos procesos y relaciones, en la concepción 

del cuerpo de Laplantine, se encuentran inextricablemente entrelazados con una 

temporalidad en constante transformación. Por ello, el propio Laplantine requiere que, 

para comprender en plenitud esta corporalidad cambiante, viviente, se necesita huir del 

estatismo clásico que se suele aplicar al análisis de las categorías ontológicas. Pero no 

solo, sino que Laplantine nos urge a modificar nuestra forma de concebir las propias 

categorías en sí como compartimentos estancos, como veremos en breve. 

En nuestro análisis sobre el pensamiento de Laplantine debemos identificar en 

paralelo las formas de aproximación adecuadas a unas categorías que a su vez deben dejar 

de considerarse ‘categorías’ para pasar a denominarse ‘modos’ de experiencia —cabe 

subrayar, a riesgo de resultar reiterativos, que Laplantine ofrece un modelo de 

aproximación a la corporalidad que no es en sí mismo fenomenológico, pues sus 

desarrollos, como veremos, van por otros derroteros, filosóficos y lingüísticos, pero que, 

sin embargo, a la postre comparten concepciones similares de la corporalidad, la 

sensorialidad, la socialidad y la temporalidad. Así, en la filosofía de Spinoza o en la 

antropología de Roger Bastide, entre otros que veremos, Laplantine encuentra la atención 

que él reclama no solo hacia el cuerpo y lo sensible, sino también hacia la temporalidad 

de las modalidades de lo viviente. Es decir, al considerar que en el estudio de lo vivo no 

nos encontramos con objetos de determinadas propiedades, sino con modalidades que 

están en continua metamorfosis, Laplantine abre un horizonte de conocimiento hacia lo 

transformativo, hacia el análisis de la temporalidad del cambio, tanto del cuerpo sensible 

como del lenguaje, que como veremos, Laplantine concibe como sujeto, y no como 

objeto, de estudio. 

En efecto, para Laplantine la simple enunciación de una construcción lingüística 

tan habitual en la antropología y otras ciencias sociales, o en la propia filosofía, como, 

por poner un ejemplo, la siguiente: ‘la corporalidad y la sensorialidad son los principales 

objetos de estudio de Laplantine’, encerraría varios sesgos que debemos señalar —como 

una forma de comenzar a entrever el sentido y la forma de su argumentación filosófico-

antropológica. Laplantine no solo no contempla categorías tan estrictas como la científica 

‘objeto de estudio’, sino que, además, el francés convendría en que estas dimensiones de 

la experiencia no pueden ser siquiera enunciadas en forma de categoría ontológica, al uso 

de la tradición epistemológica dominante, pues la naturaleza de estas modalidades de 



 

 

 

 

240 

experiencia, en lugar de ser estática, preconcebida y plural, la experienciamos como 

eminentemente fluida, sintomática, múltiple. Así, Laplantine elabora una forma de 

pensamiento sensible en la que la concepción de ‘lenguaje’ no se reduce a la expresión 

lingüística, sino que se debe concebir expandido, no ya ‘mediante’, sino ‘en’ la 

corporalidad; es decir, no debe ser pensado como objeto de estudio sino vivido como 

sujeto: 

 

Esta vitalidad del lenguaje se vuelve adormecida, paralizada, anémica 

cuando es analizada de acuerdo con la mera lógica de los enunciados, que 

atribuyen la mayor importancia a la lexicografía (donde una palabra no es sino un 

signo recortado de un ‘continuum’) y mucho menos a los procesos de enunciación 

tal como tienen lugar: […] la persona que improvisa su pronunciación, escucha, 

interrumpe en conversación, escribe y se contradice después de reflexionar, en 

resumen, lo transforma [el lenguaje]. Dicho de otra forma […] el lenguaje no es 

objeto sino sujeto. No es materia sino manera, es decir, ritmo de pensamiento en 

sus dimensiones cognitivas y afectivas a la vez (Laplantine 2014, p. 114, trad. del 

a.)529. 

 

Dicho de otra forma, los argumentos esgrimidos por Laplantine hacen referencia, como 

veremos, a la forma, el tono, y la cadencia de lo dicho, que acaparan su atención en 

multitud de ocasiones, tanto o más que lo dicho en sí mismo. Esta dispensa especial con 

respecto a la forma en que se usa la noción de ‘lenguaje’ (langage) en la antropología —

y, no solo en la antropología, pues esta, según Laplantine, no es del todo separable de 

otros ámbitos de la generación de conocimiento como, por ejemplo, lo político— tiene su 

contrapartida en detrimento de la atención a la ‘lengua’ (langue). Por ello, Laplantine 

desecha, aunque sea momentáneamente, lo paradigmático —tendente a fijar el 

significado de lo estructural— para centrarse en lo sintagmático —que prioriza el 

 
529 « This liveliness of language becomes almost numbed, paralyzed, anemic when it is analyzed according 

to the mere logic of enunciations, which attributes the greatest importance to lexicography (where a word 

is but a sign cut out of a continuum) and much less to processes of enunciation as they take place: […] the 

person who improvises its pronunciation, listens, interrupts it in conversation, writes it and contradicts it 

upon reflection, in sum, transforms it. To put things differently […] language is not an object but a subject. 

It is not matter but manner, that is to say the rhythm of thought in its cognitive and affective dimensions at 

once. » (Laplantine 2014, p. 114). 



 

 

 

 

241 

significado cambiante como flujo de asociaciones530, asunto en el que profundizaremos 

en una sección propia531.  

Por otro lado, debemos destacar que Laplantine subraya en su análisis la parálisis 

a la que está sometida la experiencia vital bajo el influjo estructurador del dualismo 

imperante desde Platón, quien inaugura una epistemología idealista que viene a postular 

la preexistencia de las ideas y los significados sobre las experiencias perceptivas, 

sensoriales y corporizadas. Para Laplantine, esta corriente epistemológica es vehiculada, 

con diferentes matices, por Aristóteles, la escolástica medieval, Descartes o Kant, entre 

otros; mientras los presocráticos, el mencionado Spinoza o Rousseau, o los pensadores 

franceses Bataille y Bastide, conformarían, con sus variantes, una contracorriente que no 

solo elude la oposición dicotómica entre ontologías, sino que además les insufla vida al 

concebirlas en continua transformación al estar imbricadas en la temporalidad. La primera 

corriente de pensamiento mencionada, la ampliamente denominada cartesiana, 

establecería un paradigma categorial, mientras que esta contracorriente favorecería no ya 

una desjerarquización de los distintos modos de conocimiento que tendría como 

consecuencia la desarticulación de las relaciones dicotómicas entre polos ontológicos, 

sino que, precisamente, la revisión de sus características ontológicas devendría en la 

desnaturalización misma de las propias categorías. Si bien más adelante, profundizaremos 

en el carácter esencialista y determinista de las corrientes que desarrollan sus 

argumentaciones en base al pensamiento categorial, sirva como expresión ‘sintética’532 

de lo expuesto hasta el momento el siguiente pasaje de Laplantine: 

 

Aunque una gran parte de la cultura griega, transmitida al comienzo del 

siglo diecisiete por el cartesianismo […] constituye en mi opinión un obstáculo 

epistemológico para la comprensión de lo viviente en su temporalidad, muchos 

autores pertenecientes a la misma área de civilización pueden, no obstante, acudir 

 
530 Orig.: « The search for a logic other than of conventions takes place first in a syntax (of oxymoron, 

contradiction, included middle, ellipsis, parataxis) that is suspicious of all that tends to fix in place 

(paradigm), and gives back its full place to the life of associations that are in the process of taking place 

(syntagma) or being undone in stories and narratives. » (Laplantine 2014, p. 49). 
531 Véase el subepígrafe 4.1.3 El modelo coreográfico: el lenguaje como sujeto. 
532 Una noción, la de ‘síntesis’, que empleamos no en su función reductora, sino engañosa, cuando se toma 

por solución al dualismo, tal y como ejemplifica Laplantine: « It is thus possible to advance in the activity 

of knowledge without finding oneself subject to the canonical oppositions of the inside and the outside, of 

subjectivity and objectivity . . . It is not a matter, strictly speaking, of abolishing these oppositions, but 

rather of cracking them, splitting them— and certainly not of melting them in an illusory synthetic or 

dialectic manner. » (Laplantine 2014, p. 48). 



 

 

 

 

242 

en nuestra ayuda […]: Spinoza y Rousseau, que son verdaderamente precursores 

de una antropología de la vida y lo viviente, dos términos que implican un tercero: 

lo vital […], e incluso un cuarto: lo social (Laplantine 2014, p. 56, trad. del a.)533. 

 

Así, estas son las piedras angulares sobre las que Laplantine desarrolla su antropología 

de lo sensible, o sensorial: una antropología que, en lugar de ocuparse de los signos o las 

estructuras, está atenta a las gradaciones, fluctuaciones y ritmos de las diferentes 

modalidades que nos constituyen en el mundo, tal como ya anticipa el francés en su 

prólogo, en el que señala que “nos orientaremos hacia un horizonte de conocimiento que 

ya no es el de la antropología de signos o estructura, sino del ritmo”, horizonte al que 

propone llamar “antropología modal” (Laplantine 2014, p. 2, trad. del a.)534. 

Cabe destacar, por último, a modo introductorio, que la permeabilización entre 

categorías que la (meta)antropología de Laplantine propone encuentra expresión 

biográfica en la trayectoria vital de Laplantine. Tal como explica David Howes en la 

‘Introducción’ al libro, Laplantine es un “modelo de pensador híbrido” (Howes 2014a, p. 

vii, trad. del a.)535 por motivos cuya mención puede ayudar a poner en contexto su 

pensamiento. El antropólogo francés convierte la multidisciplinariedad en filosofía y 

antropología de su formación en auténtica interdisciplinariedad, pues la condición 

mestiza de su formación, cuestión que pudiera considerarse, al fin y al cabo, meramente 

ornamental, queda definitivamente plasmada en la forma en que integra, en sus 

planteamientos teóricos y, sobre todo en el ejercicio del trabajo de campo —de forma 

destacable, como veremos, su estudio de la socialidad corporizada en el nordeste 

 
533 « Although a whole part of Greek culture, transmitted beginning in the seventeenth century by 

Cartesianism […] constitutes in my view an epistemological obstacle to the comprehension of the living in 

its temporality, many authors nevertheless belonging to the same civilizational area may come to our aid 

[…]: Spinoza and Rousseau, who are veritable precursors of an anthropology of life and the living, two 

terms which imply a third: the vital […], and even a fourth: the social. » (Laplantine 2014, p. 56). 
534 Orig.: « […] we will orient ourselves toward a horizon of knowledge that is no longer that of the 

anthropology of signs or structure, but rhythm. This is the horizon of an anthropology that I propose to call 

modal anthropology. » (Laplantine 2014, p. 2). 
535 Orig.: « […] is the paragon of a hybrid thinker » (Howes 2014a, p. vii). Muestra de esta aproximación 

híbrida a la sensorialidad de la socialidad en Laplantine es que la sensorialidad no solo es teorizada, sino 

que ha sido implementada en su metodología y así puesta en práctica mediante su trabajo de campo a lo 

largo de su carrera en Costa de Marfil, Francia, Brasil, y más recientemente las mega-urbes de Tokio y 

Pekín (Howes 2014a, p. viii). Además, su interdisciplinariedad está también en su formación académica y 

experiencias vitales, como dice Howes, pues aquel da el salto a la antropología después de haber estudiado 

filosofía bajo la dirección de Paul Ricœur, a raíz de un encuentro fortuito con George Devereux, 

antropólogo psicoanalítico (Howes 2014a, p. vii). 



 

 

 

 

243 

brasileño o en Tokio—, la fundamentación onto-epistemológica proveniente de sus 

reflexiones filosóficas. 

A partir de estas consideraciones previas y necesarias sobre la concepción del 

lenguaje en Laplantine, hemos comenzado a ver las implicaciones que la tradición onto-

epistemológica dualista ha tenido en la concepción y el uso del lenguaje en la 

antropología. Como forma de continuar resituando el lenguaje en torno a la corporalidad 

y la temporalidad y, dado que Laplantine despliega la sensorialidad y la temporalidad 

mediante la comparación con el modelo epistemológico dualista, elaboraremos, a 

continuación, su crítica al dualismo. El trayecto que comienza aquí nos lleva no solo a 

una legitimación de la metodología del cine observacional para la antropología sensorial. 

Además, estas elaboraciones laplantianas facultan el reconsiderar la noción de categoría 

en sí. Esto es, que las diferentes categorías antes disociadas como, por un lado, la 

inteligibilidad y la cognición ante la corporalidad y la sensorialidad y, por otra, la 

socialidad ante lo sensible, pueden ser concebidas como modalidades entrelazadas de una 

experiencia corporizada que es múltiple y dinámica. De esta forma, desarrollar el 

argumentario de Laplantine sirve a su vez para poner en valor la temporalidad y la 

ritmicidad propias de aquello cuyo carácter es mutable, lo que imposibilita concebir lo 

transformativo como un compendio de esencias estables, idea tan arraigada, como señala 

Laplantine, en la tradición filosófica occidental que veremos a continuación. 

 

4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: 

una genealogía del cuerpo para la antropología sensorial 

 

 Esta sección ocupa buena parte del peso dedicado a Laplantine al ser un tema que 

trata con amplitud en un extenso capítulo y que, además, es recurrente a lo largo de sus 

elaboraciones. Efectivamente, una de las formas que Laplantine emplea para establecer 

el pensamiento sensible como base de su antropología modal, o del cuerpo —pues a la 

postre, este aglutina indefectiblemente cualquier modalidad de conocimiento—, es 

oponerlo al pensamiento categorial propio del dualismo. Es decir, Laplantine expone las 

restricciones que el sistema ontológico de pares dicotómicos, propios del dualismo, 

imponen al estudio antropológico de la corporalidad, la sensorialidad y la temporalidad, 



 

 

 

 

244 

para presentar el pensamiento sensible como alternativa epistemológica. El pensamiento 

sensible, que Laplantine identifica en una contracorriente epistemológica encarnada por 

Spinoza y Rousseau como máximos exponentes, entre otros, es “el pensamiento del 

lenguaje-cuerpo en movimiento” (Laplantine 2014, p. 51, trad. del a.)536. Esta forma 

dinámica de concebir las epistemologías de base ofrece unas ontologías que favorecen 

una concepción fluida, no dogmática, entre los modos de conocimiento y de experiencia 

que pretende eludir la reificación del cuerpo y el lenguaje. Finalmente, de estas ontologías 

sensibles se derivan una serie de prácticas antropológicas —como la sensación 

participante (le partage du sensible)537 de la que el cine puede ser considerado ejemplo, 

y que analizaremos más adelante—, a las que Laplantine otorga un poder liberador, casi 

terapéutico, ante prácticas hegemónicas como la observación participante o la etnografía 

exclusivamente escrita. 

Por tanto, en esta sección veremos concretamente, primero, las dificultades que el 

pensamiento categorial, como fórmula epistemológica, y el dualismo derivado, con sus 

ontologías dicotómicas, presentan para un análisis antropológico que haga justicia a la 

continuidad y la fluidez de las modalidades de conocimiento y experiencia del ser 

humano; y, segundo, expondremos las contracorrientes epistemológicas que propone 

principalmente Spinoza y Rousseau, aunque con mayor atención al primero, y en el siglo 

veinte, el pensamiento de Mauss, Bataille y Bastide. En posteriores secciones veremos el 

tratamiento de Laplantine en torno a la temporalidad, de forma específica, en relación con 

el cine, que ofrece una participación de los sentidos, el cuerpo y el ritmo distinta de las 

modalidades de conocimiento estrictamente logocéntricas. 

Las razones para desacatar el sistema categorial, ya sea dualista o monista, y 

sustituirlo por el sistema modal, es que el pensamiento categorial como ontología primera 

ofrece pobres resultados a nivel antropológico en torno a la experiencia de la existencia 

no como sustancia del ser sino la existencia como proceso, como transformación, como 

metamorfosis propia de lo viviente. Es decir, el pensamiento categorial puede haber 

tenido cierto éxito en según qué campos diferentes a la antropológico, por ejemplo, la 

 
536  « […] sensible thinking, which is a thinking of the language-body in movement […]. » (Laplantine 

2014, p. 51). 
537 En el trabajo de campo el antropólogo no solo participa como observador, sino, según Laplantine, en su 

plena corporalidad, con todo su sensorium. Aunque Laplantine no pone adjetivo a esta forma de hacer 

etnografía, Howes, en la ‘Introducción’o, la bautiza como ‘participant sensation’ (le partage du sensible, 

en francés) (Howes 2014a, p. viii). 



 

 

 

 

245 

física de partículas o la genética. Pero si aceptamos que el ser humano no es una simple 

adición de átomos o células, el pensamiento categorial muestra una evidente falta de 

capacidad para describir la conciencia, la corporalidad, la sensorialidad o la temporalidad. 

Precisamente, a causa de la falta de atención con respecto a la temporalidad de la 

experiencia, los análisis de las tradiciones onto-epistemológicas han devenido en 

estatismo, en una especie de taxidermia.  

El sistema ontológico hegemónico en las ciencias sociales proviene de unas 

epistemologías basadas en el pensamiento categorial que Laplantine identifica en Platón 

y, posteriormente, en Aristóteles538. Este, el más ilustre discípulo de Platón toma 

precisamente de su maestro un dualismo razón-emoción del que, según Laplantine, se 

derivan, en la filosofía occidental, el resto de oposiciones dicotómicas: 

 

Desde Platón hemos estado argumentando dentro oposiciones 

fundamentales de las que fluyen el resto de ellas: lo inteligible y lo sensible, lo 

último necesariamente inferior al primero, y solo capaz de ser embrollado, 

engañoso e ilusorio, como todo lo que se transforma y no permanece en orden. 

Estas separaciones son griegas, después escolásticas, luego cartesianas, más tarde 

kantianas. Nos condenan a ser arrojados en torno a dos polos de una tenaz 

dicotomía: la mente y el cuerpo, lo que es uno y lo múltiple, razón y pasión […] 

La historia de este pensamiento nos ha hablado durante cerca de 2.500 años sobre 

la imposibilidad, o al menos el peligro, de poner uno en el otro […] (Laplantine 

2014, p. 20, trad. del a.)539. 

  

De esta forma de pensamiento platónica tendente a polos excluyentes o, en el mejor de 

los casos, complementarios, se deriva también en buena medida, y a pesar de las 

fluctuaciones según las épocas, la organización de las disciplinas, es decir, en última 

instancia la organización del conocimiento según las epistemologías imperantes. Así, el 

 
538 Orig.: « […] the first of the ten categories defined by Aristotle is essence (ousia), excluding a priori any 

change, event, accident, or even just an incident, capable of disturbing it. This first category, foundational 

so to speak of the nine others, is subject to an in-depth treatment, later deepened even further in the 

Metaphysics (which in the strict sense means after physics). » (Laplantine 2014, p. 55). 
539 « Since Plato we have been arguing within fundamental oppositions from which all the others flow: the 

intelligible and the sensible, the latter necessarily inferior to the former, and only ever capable of being 

muddled, deceptive and illusory, like all that transforms itself and does not remain in place. These 

separations are Greek, then Scholastic, then Cartesian, then Kantian. They condemn us to being tossed 

about between the poles of a tenacious dichotomy: the mind and the body, the one and the multiple, reason 

and passion […]. The history of this thinking has spoken to us for nearly 2,500 years about the impossibility, 

or at least the danger, of putting one in the other […]. » (Laplantine 2014, p. 20). 



 

 

 

 

246 

conocimiento y el arte han sido presentados como opuestos— al igual que los pares 

“realidad y apariencia, profundidad y superficie, mente y cuerpo […], dentro y fuera, el 

rigor de la razón y la lacrimosa sensualidad no puede avanzar sin forma y substancia, que 

serán unidos por el lenguaje, la denotación y connotación” (Laplantine 2014, pp. 22-23, 

trad. del a.)540—, no solo durante la época clásica sino también en la contemporánea: “La 

ciencia descubre (la verdad), mientras el arte crea (ilusiones)” (ibid., 22, trad. del a.)541. 

Desde esta perspectiva, Laplantine argumenta que se ha otorgado tal estatus a la 

ciencia que esta decide “el lugar y el estatus de la no-ciencia, el arte en particular”, de 

forma que la ciencia “traza los límites del conocimiento (lo general y lo inteligible) y del 

no-conocimiento (lo particular y los sensible), obligando al último a demandar sus 

derechos” (Laplantine 2014, p. 22, trad. del a.)542. Así, el “racionalocentrismo” 

(rationalocentrism) de los “últimos quinientos años”, y “reciclado como positivismo”, ha 

hecho que lo que se encontraba “apartado culturalmente —y socialmente devaluado”— 

bajo la sombra del no-conocimiento —categorías tales como “el cuerpo, la sensualidad, 

el amor, la pasión, la muerte o la magia” (ibid., 23, trad. del a.)543— estén ahora 

reclamando atención. Este aumento del peso en uno de los polos olvidados del sistema 

dual hace de la postmodernidad una época en crisis epistemológica. Según Laplantine, 

esta situación de “crisis de separación” de los polos duales heredados, provoca dos crisis 

íntimamente relacionadas, por un lado, un dualismo “esquizofrénico” y, por otro, su 

opuesto, la corriente unificadora del monismo —que, según Laplantine, trata de 

 
540 « Reality and appearance, depth and surface, mind and body […], the inside and the outside, the rigor 

of reason and joyous or tearful sensuality, cannot advance without form and substance, which will be joined 

[…] by language […] denotation, and connotation. » (Laplantine 2014, pp. 22-23). 
541 Orig.: « The classic and contemporary distinction between scientific discourse and literary discourse is 

governed by the (entirely Platonic) separation of knowledge and art. Science discovers (the truth) whereas 

art creates (illusions). » (Laplantine 2014, p. 22). 
542 Orig.: « It is “science” that is appointed by “society” to determine the place and the status of nonscience, 

of art in particular. It is the former that traces the boundaries of knowledge (the general and the intelligible) 

and nonknowledge (the particular and the sensible), obliging the latter to demand its rights […]. » 

(Laplantine 2014, p. 22). 
543 Orig.: « We are in the process of paying the price for five centuries of rationalocentrism. Recycled into 

positivism, this had consisted of eliminating a certain number of “objects” from the field of knowledge (the 

body, sensuality, love, passion, death, magic) which, in the name of the division of knowledges, took refuge 

in a state of partial secrecy or were rejected into culturally separate—and socially devalued—domains. » 

(Laplantine 2014, p. 23). 



 

 

 

 

247 

“reconstituir el todo desde uno de los dos polos” (ibid., 24, trad. del a.)544, lo que conlleva 

un cierto peligro de “totalitarismo” (ibid., 28, trad. del a.)545.  

Dejando a un lado consecuencias políticas, Laplantine sostiene que “distinguir, 

clasificar y organizar toda cosa existente no es exclusivo del modo de conocimiento 

racionalocéntrico”, pues “todas las sociedades efectúan sistemas de oposición” 

(Laplantine 2014, p. 37, trad. del a.)546. Sin embargo, el pensamiento categorial expresado 

en las ideas de Platón, y más tarde difundido por Aristóteles, da lugar a una oposición 

dogmática de pares dicotómicos que tiende por naturaleza a la enunciación en lugar de la 

interrogación, a la esencia en lugar de a la transformación: “A través de las categorías que 

son lo que los filósofos escolásticos denominan “universal”, la vida es captada, como 

escribe Aristóteles, “en reposo”” (ibid., 55-56, trad. del a.)547. Esto tiene como 

consecuencia la supresión de las gradaciones, lo transformativo y lo exploratorio en favor 

de la esencia, lo inmóvil y lo atributivo: 

 

La categoría —de hecho, el proceso de categorización— es un proceso 

simultáneamente lógico, ontológico y lingüístico que consiste en decir algo sobre 

alguien o algo de una forma que atribuya propiedades. […] Y, mediante el 

lenguaje, es tributario de la metafísica griega del ser en su permanencia, que es, la 

lógica de la identidad y el medio excluido (Laplantine 2014, p. 55, trad. del a.)548. 

 

Esta falta de atención de lo categorial hacia la gradación del fenómeno, ante los procesos 

transformativos mismos, es inherente al pensamiento categórico, al igual que las 

 
544 Orig.: « It is at once a crisis of separation that has led us to where we are (schizophrenogenic dualism), 

and a crisis of nostalgia: that of sorrow over lost unity, of the hopeless quest for synthesis, of reconstituting 

the whole from one of the two poles whose separation has only been accentuated since the Renaissance 

(the temptation of totalizing monism). » (Laplantine 2014, p. 24). 
545 Orig.: « […] it is not dualism that is evil but its opposite, monism, which leads to totalitarianism. » 

(Laplantine 2014, p. 28). 
546 Orig.: « Distinguishing, classifying, and organizing every existing thing is by no means exclusive to the 

rationalocentric mode of knowledge. Every society effects systems of opposition. » (Laplantine 2014, p. 

37). 
547 Orig.: « This Aristotelian notion of “stabilization” of movement and, as a consequence, of the living 

[…] establishes a necessary connection between the precise knowledge of science (épistémè) and the act of 

stopping or stopping oneself (sténai). Through categories that are what the scholastic philosophers call 

“universal”, life is grasped, as Aristotle writes, “at rest”. » (Laplantine 2014, pp. 55-56). 
548 « The category —in fact, the process of categorization— is a simultaneously logical, ontological, and 

linguistic process that consists of saying something about someone or something in a manner that attributes 

properties. […] And, through language, it is tributary of the Greek metaphysics of being in its permanence, 

that is, the logic of identity and the excluded middle. » (Laplantine 2014, p. 55). 



 

 

 

 

248 

transiciones y los cambios, lo efímero, son la naturaleza de la vivo. En palabras de 

Laplantine: “El pensamiento categorial evita aquello que es formado en los cruces, 

transiciones, los movimientos oscilantes inestables y efímeros. Opta, de una forma 

drástica, por la fijación del tiempo, el movimiento y lo múltiple […]” (Laplantine 2014, 

p. 56, trad. del a.)549. 

Por otro lado, el pensamiento griego considerado categorial que fue heredado e 

impulsado por Descartes demuestra progresos con respecto a la situación epistemológica 

inmediatamente anterior, aunque a costa de profundizar en una reificación del cuerpo que 

continúa inmóvil y en oposición al intelecto. Según Laplantine, en la Edad Moderna, si 

bien “la fuerza y riqueza del cartesianismo es haber liberado el conocimiento” del 

“ocultismo” religioso y medieval, también “ha creado dos universos encerrados uno con 

respecto al otro: el cuerpo, incapaz de pensar, la mente (que Descartes denomina “alma”), 

incapaz de sentir” (Laplantine 2014, p. 58, trad. del a.)550. El cartesianismo ha jugado un 

papel en el pensamiento categorial occidental conformando un sistema dual de acceso al 

conocimiento, en el que la verdad, que trasciende lo percibido por los sentidos, lo aparente 

en el sentido de engañoso, es mejor alcanzada mediante la razón. En otras palabras, a la 

hora de analizar una determinada experiencia individual o un fenómeno social el dualismo 

categoriza y jerarquiza las diferentes modalidades de experiencia de una forma que 

necesita fijar el fenómeno, convertirlo en objeto haciendo desaparecer al sujeto, dando 

lugar a un idealismo en el que el significado, que preexiste a la cosa misma, debe ser 

desvelado. En palabras de Laplantine: 

 

Lo que se arriesga a ser sacrificado en el pensamiento idealizado —

pensamiento que pretende coherencia y cohesión y que conduce a la clausura del 

habla [speech]— es todo lo que se resiste a la determinación en el orden exclusivo 

del concepto: el flujo de sensaciones, eventos que perturban el orden lineal de 

causalidad (Laplantine 2014, p. 110, trad. del a.)551. 

 
549 Orig.: « Category thinking eschews that which is formed in crossings, transitions, unstable and 

ephemeral movements of oscillation. It opts, in a drastic manner, for the fixity of time, movement and the 

multiple, and it opposes, in so doing, the tension of the between and the in-between. Yet, these exist » 

(Laplantine 2014, p. 56). 
550 Orig.: « Cartesianism’s force and richness is to have liberated knowledge from occultism. But its other 

side is to have created two universes closed to one another: the body, incapable of thinking, the mind (which 

Descartes calls the “soul”), incapable of feeling. » (Laplantine 2014, p. 58). 
551 « What risks being sacrificed in idealized thinking—a thinking that aims for coherence and cohesion 

and which leads to closure of speech—is everything that resists determination in the exclusive order of 

concept: the flow of sensations, events that perturb the linear order of causality. » (Laplantine 2014, p. 110). 



 

 

 

 

249 

 

En definitiva, si bien pretendemos que el lenguaje dote de cierto orden al caos con que a 

menudo experienciamos la existencia —en la que de forma inseparable se encuentran lo 

sensible y lo intelectual552—, Laplantine, al igual que Faulkner553, trata de mostrarnos, 

mediante la irreductibilidad plena de la vida de las sensaciones al lenguaje, la incapacidad 

de este último para determinar por completo nuestra existencia. Esto no quiere significar, 

sin embargo, negar el lenguaje como constituyente de la subjetividad, sino más bien 

concebirlo como una modalidad de subjetividad esencial pero no excluyente de otras no 

verbales. Como recoge Laplantine, el sujeto “participa de la totalidad de la sensibilidad y 

la inteligencia en los actos del lenguaje (lenguaje verbal pero también no-verbal, lenguaje 

consciente pero también inconsciente)” (Laplantine 2014, p. 30, trad. del a.)554. Por otro 

lado, este tipo de dicotomías binarias, en el caso de la novela de Faulkner, entre lo sensible 

y lo inteligible, son reflejo del pensamiento categorial que Laplantine identifica en las 

tradiciones epistemológicas principales tales como el modelo racionalista que, una vez 

más “se remonta a Platón, quien opuso el mundo de las esencias al de las apariencias, 

verdad a simulación, mente a cuerpo, inteligencia a locura”; de la misma forma que otro 

modelo emparentado, el “kantiano”, que “establece una separación entre qué puede ser 

cognoscible por medio de la razón pura y qué puede ser creído por medio de la razón 

práctica”; y también el “hegeliano, que está dirigido a la reconciliación de aquello que ha 

sido separado” (ibid., 28, trad. del a.)555. 

De la misma forma, este pensamiento categorial, y su dualismo asociado, ha 

estado también presente en las ciencias sociales. De hecho, a pesar de que “las ciencias 

 
552 Según la concepción racionalista, dice Laplantine: « What is given priority is the rational order that 

discerns an intelligibility hidden behind the apparent disorder of sensations and emotions. » (Laplantine 

2014, p. 53). 
553 Las imposibilidades del dualismo platónico-cartesiano —que nos dejan sin alternativas epistemológicas 

al negarlas lingüísticamente, concretamente, de forma sintagmática y semántica— son ilustradas por 

Laplantine mediante el análisis de la novela de William Faulkner, El Ruido y la Furia (1929). Las múltiples 

modalidades discursivas que se dan en la narrativa del libro por parte de los diferentes personajes muestran, 

en opinión de Laplantine, las dificultades por conectar emociones y sensaciones al lenguaje. 
554 Orig.: « […] engages the totality of sensibility and intelligence in acts of language (verbal but also non-

verbal language, conscious but also unconscious language). » (Laplantine 2014, p. 30). 
555 « […] dominant epistemological traditions […]. The first may be called rationalist. It goes back, as we 

have seen, to Plato, who opposed the world of essences to that of appearances, truth to simulation, mind to 

body, intelligence to madness. The second is Kantian and establishes a separation between what can be 

known by pure reason and what can be believed by practical reason. The third, finally, which has already 

been evoked, is Hegelian and is aimed at the reconciliation of that which had been separated. » (Laplantine 

2014, p. 28). 



 

 

 

 

250 

sociales han logrado un considerable progreso en hacer el viraje desde el pensar en 

[términos de] sustancia (¿qué es?) al ‘pensar en [términos de] relación (¿qué nos une y 

qué nos separa?)”, esta segunda concepción, la relacional, no deja de ser tomada de 

“manera diferencialista como una relación de identificación u oposición, de convergencia 

o divergencia, de afinidad o repulsión”, al fin y al cabo, “entre dos polos preexistentes, es 

decir, unidades de significado ya constituidas” (Laplantine 2014, p. 44, trad. del a.)556. Es 

decir, en las ciencias sociales el modelo relacional en lugar de estudiar las relaciones que 

se dan como procesos, sigue operando “en base a una aproximación estática que actúa 

como un fijador” (ibid., 107, trad. del a.)557. Este modelo de las esencias, de lo estático, 

“habiendo excluido el cuerpo, sensaciones, el sujeto, el autor-actor atrapado en el ritmo 

de historias singulares e historias de vida” o, en el mejor de los casos, habiendo 

desatendido todo ello en sus epistemologías, “una gran parte de las ciencias sociales han 

tenido éxito en aportarnos un modelo de lo real que es un esqueleto, una estructura, un 

esbozo” (ibid., 111, trad. del a.)558. Ante esta taxidermia mediante la que los paradigmas 

dominantes platónico-cartesianos someten a la vida, Laplantine enfrenta su antropología 

modal, que no surge por generación espontánea, sino que hunde sus raíces en lo que 

identifica como una contracorriente filosófica de la energía, lo vital, lo procesal. 

Analizadas las epistemologías hegemónicas, antes de ver la contracorriente que 

Laplantine asegura que siempre ha estado presente si bien desatendida, debemos 

examinar brevemente la noción de sensibilidad en Laplantine. La noción de lo sensible, 

según Laplantine, es no solo aquello que nuestros sentidos pueden percibir, esto es, no 

solo la afectación a nivel de cognición corporizada, sino también la socialidad de tal 

afectación, la socialidad de los sentimientos. En otras palabras, para Laplantine es el 

término “usado para designar la vida de los sentidos: las relaciones que presentamos con 

las tres familias de sonidos (voz, ruido y música, que es sonido organizado), con olores, 

 
556 Orig.: « The social sciences have achieved considerable progress in making the shift from thinking about 

substance (what is it?) to thinking about relation (what unites us and separates us?). The latter is 

nevertheless often conceived in a differentialist manner as a relation of identification or opposition, of 

convergence or divergence, of affinity or repulsion, of alliance or hostility between two preexisting poles, 

that is to say already constituted units of meaning. » (Laplantine 2014, p. 44). 
557 Orig.: « One of the models, which remains dominant in social sciences today, operates on the basis of a 

static approach that acts as a fixer. » (Laplantine 2014, p. 107). 
558 Orig.: « Having primarily retained contours and contrasts, which are not facts but effects of language as 

it stabilizes discontinuous states, having excluded the body, sensations, the subject, the author-actor caught 

in the rhythm of singular stories and life histories, a whole part of the social sciences had succeeded in 

furnishing us with a model of the real that is a skeleton, a framework, an outline. » (Laplantine 2014, p. 

111). 



 

 

 

 

251 

sabores, y sensaciones visuales y táctiles” (Laplantine 2014, p. 53, trad. del a.)559. Si 

hablamos por tanto en términos de ‘vida de los sentidos’ o lo vital de la sensorialidad, 

debemos así incorporar la socialidad. Dicho de otra manera, si aceptamos que los sentidos 

tienen ‘vida’, debemos aceptar que no pueden ser fijados y confinados a la manera de un 

átomo o una célula. De la misma forma, parece una quimera pretender que los fenómenos 

humanos pueden ser detenidos, paralizados y fijados, en su constante fluir, para su estudio 

científico. Así se lo expresa Laplantine cuando retóricamente se pregunta: “¿Puede el 

conocimiento preciso y riguroso fijar su objeto en categorías, cuando este objeto (lo 

viviente) mismo no tiene fijación, sino que es evolución, transformación, variación?” 

(ibid., 56, trad. del a.)560. Aquí es donde entran en juego las nociones de energía, 

intensidad y vida de Spinoza, con quien comenzamos a analizar otras posibilidades 

epistemológicas diferentes a las platónico-cartesianas. 

Cabe señalar que para los objetivos de esta investigación no necesitamos 

detenernos en los filósofos presocráticos que Laplantine analiza, como Heráclito561, pero 

sí en dos de los filósofos de esta contracorriente que se opone a las epistemologías y 

ontologías dominantes. Así, analizaremos el acercamiento de Laplantine sobre todo a 

Spinoza y, en menor medida, a Rousseau. Si bien ambos emplean nociones como energía 

y lo vital como precursores de una “antropología de la vida y de lo viviente”, lo que 

posteriormente nos llevará a las nociones de ritmo, intensidad, modulación, resonancia o 

tonalidad, son los planteamientos de Spinoza los que mejor se adecuan a esta 

investigación. Rousseau puede resultar interesante en algunos aspectos, pero hace 

excesivo hincapié en una desnaturalización de la separación entre cultura y naturaleza 

que no es aprovechable en esta tesis. Si bien, sus fundamentos en torno “a la vida y lo 

viviente”, “más incluso que Spinoza” pretenden “reintegrar la vida y lo viviente en los 

social”, siendo además “el primer autor que no solo en anunciar la etnología (como [rama] 

 
559 « The term [sensible] is used to designate the life of the senses: the relations that we entertain with the 

three families of sounds (voice, noise, and music, which is organized sound), with odors, tastes, and visual 

and tactile sensations. » (Laplantine 2014, p. 53). 
560 « Can precise and rigorous knowledge fix its object in categories when this object (the living) itself has 

no fixity, but is evolution, transformation, variation? » (Laplantine 2014, p. 56). 
561 Laplantine menciona las nociones de ritmo y transformación en Heráclito: “Ritmo (rhutmos), tal como 

fue entendido en particular por Heráclito, y después combatido por Platón, es forma (morphé) tal como es 

transformada por el tiempo, esto es, la labor del movimiento ininterrumpido” (trad. del a.). Orig.: « Rhythm 

(rhutmos), as it was understood in particular by Heraclitus, then combatted by Plato, is form (morphè) as it 

is transformed by time, that is to say the work of uninterrupted movement. » (Laplantine 2014, p. 57). 



 

 

 

 

252 

distinta de la antropología filosófica), sino en comenzar a constituirla” (Laplantine 2014, 

p. 60, trad. del a.)562. 

Así, ante el “pensamiento cartesiano” que no solo “separa cuerpo y alma, concepto 

y afecto”, sino que paraliza la temporalidad y objetualiza los fenómenos suprimiendo al 

sujeto, Laplantine introduce a Spinoza como un filósofo que “elaboró un pensamiento de 

continuidad donde afecto, reflexión, lenguaje, teoría del conocimiento, ética y política ya 

no pueden ser considerados como ámbitos distintos” (Laplantine 2014, p. 58, trad. del 

a.)563. Según Laplantine, Spinoza es “el primero en combatir —usando el método 

racionalista— esta concepción dualista, intelectualista e idealista […] del ser humano”, 

considerándolo lo que él “llama conatus, en otras palabras, deseo, movimiento, energía, 

implicando la inteligencia y la sensibilidad en su totalidad” (ibid., 59, trad. del a.)564. En 

esta concepción de los fenómenos humanos, tenemos una tendencia divergente con los 

modos atributivos del cartesianismo, de forma que lo transitorio, las oscilaciones, los 

ritmos cobran un estatus ontológico en detrimento de la esencia, el contenido y la 

sustancia, poniendo a la par con la razón o la inteligibilidad, las epistemologías referidas 

al cuerpo y la sensorialidad. 

De la misma forma, las categorías ontológicas como esencia o sustancia, que 

remiten a un estatismo ilusorio de la mera existencia de las cosas, en lugar de su 

transformación, son eliminadas. En su lugar, florecen unas categorías, que más que ser 

categorías son términos o nociones no ya a través de los que fluctúa lo vivo que es 

inherente a cualquier fenómeno, sino que suceden en ellos, también mediante el lenguaje, 

como veremos más adelante. Según Laplantine, “es en Ética donde [Spinoza] nos muestra 

 
562 Todas las citas del párrafo se desarrollan en torno a las siguientes ideas de Laplantine: “Rousseau, más 

incluso que Spinoza, busca reintegrar la vida y lo viviente en lo social. Y, al pensar en torno a lo social 

mediante lo viviente, es también el primer autor no solo en anunciar la etnología (como distinta de la 

antropología filosófica), sino en comenzar a constituirla” (trad. del a.). Orig.: « Rousseau, more still than 

Spinoza, seeks to reintegrate life and the living into the social. And, thinking about the social through the 

living, he is also the first author not only to announce ethnology (as distinct from philosophical 

anthropology), but to begin to constitute it. » (Laplantine 2014, p. 60). 
563 Orig.: « Whereas Cartesian thinking, which is still dominant today and was, from the beginning, a 

conquering form of thinking, separates body and soul, concept and affect, and cuts out categories that will 

have the effect of constituting disciplinary and subdisciplinary fields, Spinoza, in the height of the classical 

century, elaborated a thinking of continuity where affection, reflection, language, theory of knowledge, 

ethics and politics can no longer be envisaged as distinct fields. » (Laplantine 2014, p. 58). 
564 Orig.: « Spinoza is the first to combat—but using rationalism’s method—this dualist, intellectualist, and 

idealist (in the precise philosophic meaning of the term) conception of the human being. The human being 

is for him what he calls conatus, in other words desire, movement, energy, involving the whole of 

intelligence and sensibility. » (Laplantine 2014, p. 59). 



 

 

 

 

253 

que la sensibilidad, que es corporalidad funcionando en el lenguaje, implica 

necesariamente reflexión política” (Laplantine 2014, p. 97, trad. del a.)565. Por ello, 

Laplantine se refiere a la filosofía de Spinoza como una forma de antropología “que por 

primera vez está resituada en la vida en el sentido biológico de la palabra, así como en la 

en la vida del lenguaje, y que tiene implicaciones éticas y políticas” (ibid., 60, trad. del 

a.)566 sin que estos ámbitos estén separados de forma solemne por el pensamiento 

categorial. En definitiva, para Laplantine supone una aproximación al ser humano que no 

va sobre modelos sino más bien sobre modos, modalidades, modulaciones. Así, finaliza 

Laplantine: 

 

Si esta antropología da preeminencia de algún tipo, es a la actividad y no 

a la coseidad [thingness]. Con Spinoza abandonamos el pensamiento mecanicista 

sobre la cosa, en torno a sustancia, y entramos en un pensamiento firmemente 

moderno en el cual el sujeto es indisociablemente individual y colectivo, afecto y 

reflexión, acto de sentir y de pensar (Laplantine 2014, p. 60, trad. del a.)567. 

 

Ya en el siglo veinte, en las ciencias sociales, la atención a la socialidad corporizada se 

puede encontrar en la antropología del cuerpo de Marcel Mauss, en claro contraste con el 

idealismo de su tío, maestro y colaborador Émile Durkheim y con el racionalismo de 

Levi-Strauss568. Mauss es para Laplantine el primer investigador moderno en las ciencias 

sociales que teoriza sobre la socialidad de la corporalidad mediante la integración de lo 

transformativo en el estatismo categorial imperante, es decir, sin oponer lo sensible a lo 

social. Laplantine identifica al menos varios ejemplos en que Mauss demuestra una gran 

atención con respecto al cuerpo como entidad rítmica. Uno, en su texto Las técnicas del 

cuerpo (Techniques of the body, 1934)569 en el que describe como observa, estando 

 
565 « […] it is in the Ethics that he shows us that sensibility, which is corporeality at work in language, 

necessarily implies political reflection. » (Laplantine 2014, p. 97). 
566 Orig.: « Spinoza, against theology, establishes the foundations of an anthropology, one that for the first 

time is re-situated in life in the biological sense of the word, as well as in the life of language, and which 

has ethical and political implications. » (Laplantine 2014, p. 60). 
567 « If this anthropology gives a preeminence of some kind, it is to activity, and not to thingness. With 

Spinoza we abandon mechanistic thinking about the thing, about substance, and enter a staunchly modern 

thinking in which the subject is individual and collective indissociably, affection and reflection, act of 

sensing and of thinking. » (Laplantine 2014, p. 60). 
568 Orig.: « […] an anthropology that took shape in an idealist (Durkheim) or rationalist (Lévi-Strauss) 

frame. » (Laplantine 2014, p. 67). 
569 Howes (2014a, pp. x-xi) comenta que el texto de Mauss fue originalmente publicado en 1934. En ese 

escrito, Mauss se pregunta si se pueden observar movimientos del mismo tipo que sean comunes a una 



 

 

 

 

254 

hospitalizado en Nueva York, que el modo de andar de las enfermeras en Nueva York le 

recordaba a las actrices del cine de Hollywood, siendo así que, de vuelta en París, aprecia 

que las parisinas están comenzando a asimilar a su vez esa forma de mover el cuerpo al 

andar (Mauss 1960). 

Así, dos, las apreciaciones de Mauss tratan de evadir el estatismo no ya de las 

categorizaciones aristotélicas sino del modelo de pensamiento categorial a que ha dado 

lugar y llegado hasta nosotros570. Es, por ello, que Mauss se refiere a que “el Hombre es 

un animal rítmico” (Mauss 2009, p. 84, trad. del a.)571. Y tres, el impacto que según 

Laplantine tuvo la noción de maná para Mauss, quien ahí vio una vía, no ya de hibridación 

con, sino de escape a las estructuras binarias y sistemas categoriales tradicionales. En 

palabras de Laplantine, Mauss indica que algunas nociones, ajenas a las estructuras 

epistemológicas occidentales, como maná, “introducen incertidumbre y preocupación en 

lo que creemos saber, y nos lleva a una problematización de la categorización, la cual se 

muestra inquieta al pensar en términos de energía” (Mauss citado en Laplantine 2014, p. 

68, trad. del a.)572. 

La noción de energía nos lleva a Roger Bastide y George Bataille, posteriores a 

Mauss, cuyas prácticas literarias y académicas Laplantine enmarca en la contracorriente 

representada por la concepción del lenguaje como sujeto de Spinoza. Dedicaremos mayor 

atención a Bastide, pues sus desarrollos sobre lo transformativo se muestran más 

adecuados para esta fundamentación sobre el ritmo corporizado. Las aportaciones de 

Bastide y Bataille, cada uno a su manera, ayudan a “construir”, para Laplantine, una 

 
sociedad o cultura en un determinado momento histórico, y explora las respuesta atendiendo a diferentes 

aspectos de la motilidad corporal categorizándolos según cuatro criterios (sexo, edad, eficiencia y forma de 

transmisión) para describir modalidades corporales en etapas como nacimiento, infancia, adolescencia, vida 

adulta, durante el sueño, estando despierto, en movimiento, al alimentarse, o en la reproducción. Mauss 

llega a la conclusión de que la transmisión de las técnicas del cuerpo se produce fundamentalmente 

mediante las tradiciones, haciendo especial énfasis en la tradición oral —identifica el cine como medio de 

transmisión, pero no le da demasiada importancia habida cuenta que el cine sonoro todavía es incipiente; 

la primera película en incorporar sonido es El Cantante de Jazz en 1927—, lo que, a su juicio, nos 

diferenciaría de otros mamíferos y, por tanto, resaltando que las bases biológicas, psicológicas y 

sociológicas para esa transmisión. Véase Mauss (1973). 
570 Dice Laplantine que, a pesar de ser considerado el padre del pensamiento categorial y clasificatorio por 

excelencia, Aristóteles, como otros grandes pensadores, también hace hincapié en el “carácter potencial de 

lo real [potential character of the real]” siempre “susceptible” de escapar a las categorizaciones (2014, p. 

106, trad. del a.). 
571 « Man is a rhythmical animal. » (Mauss 2009 [1947], p. 84). 
572 « It introduces uncertainty and worry into what we believe we know, and leads to a problematization of 

categorization, which is unsettled by thinking in terms of energy. » (Mauss citado en Laplantine 2014, p. 

68). 



 

 

 

 

255 

incipiente antropología de los sentidos mediante la “teoría social de lo sensible” 

(Laplantine 2014, p. 68, trad. del a.)573. Es con ellos con quien empieza en Francia “el 

estudio de los procesos de encuentro entre sociedades [africanas, americanas y europeas] 

y sus transformaciones en relación unas con otras” (ibid., 69-70, trad. del a.)574. 

Efectivamente, hasta ese momento en las universidades francesas, como en las de 

otros países, se optaba por una aproximación “racionalista” a la socialidad como la de 

Émile Durkheim, identificable con una antropología filosófica de corte kantiano que “no 

solo afirma la primacía sino la inmutabilidad de las ‘categorías de comprensión’ y las 

‘formas apriorísticas de sensibilidad’ (espacio y tiempo) que organizan la experiencia”, 

lo que implica “formas de conocimiento racional […] atemporales y universales” 

(Laplantine 2014, p. 70, trad. del a.)575. Como hemos visto en el capítulo uno, las 

etnografías a mediados del siglo veinte todavía estaban cortadas bajo el patrón de 

Malinowski576, la monografía de sociedades primitivas cuyo aislamiento (en numerosas 

ocasiones escenificado, como en el cine de los Marshall577 que hemos visto) era incluso 

un aliciente para la publicación. De esta forma, se obviaban los procesos transformadores 

en que se hallaban inmersas estas sociedades. Y no solo los cambios inducidos 

indefectiblemente por los propios antropólogos que —al igual que, como también hemos 

visto en el primer capítulo, hizo Robert Flaherty con Allakariallak (Nanuk)578— optaban 

por operar con la subjetividad autoral en su mínima expresión, adaptándose así a los 

cánones epistemológicos de la época. Además, se obviaban de forma paternalista los 

procesos de mestizaje y las influencias occidentales en esos pueblos y en los individuos 

estudiados, sacándoles así del tiempo histórico. 

 
573 Orig.: « Two exactly contemporary (born one year apart) but exceedingly different authors, Roger 

Bastide and Georges Bataille, are in my opinion capable of aiding in the construction of a social theory of 

the sensible. » (Laplantine 2014, p. 68). 
574 « It was with them that the study of processes of encounter between societies and their transformation 

relative to one another began, in France, to be considered an integral part of anthropological research. » 

(Laplantine 2014, pp. 69-70). 
575 Orig.: « Durkheimian rationalism is firmly Kantian: Kant affirms not only the primacy but the 

immutability of the “categories of understanding” and the “a priori forms of sensibility” (space and time), 

which organize experience. For Durkheim, as for Kant, the forms of rational knowledge are atemporal and 

universal. » (Laplantine 2014, p. 70). 
576 Véase 1.2.1 El método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el de Rivers. 
577 Véase la simulación de la vida de los bosquimanos en el Kalahari por parte de John Marshall en The 

Hunters (1957) en el subepígrafe 1.3.2 del primer capítulo de esta tesis. 
578 Véase el subepígrafe 1.2.2 Nanuk, el Esquimal (1922) de Robert Flaherty: el primer docudrama de la 

historia del cine. 



 

 

 

 

256 

Por su parte, Bastide, si bien “se refería” en ocasiones al “método de Durkheim”, 

no era un racionalista al uso —pues “considera que el estudio de seres humanos concretos 

no puede ser resuelto mediante la estructura o la función (para él solo existe lo no-

estructural y lo disfuncional”)—; además, a la postre, Bastide fue virando hacia una 

concepción más en sintonía con las posiciones de “Marcel Mauss y su agenda para la 

antropología del cuerpo” (Laplantine 2014, pp. 70-72, trad. del a.)579. La antropología de 

Roger Bastide es, en definitiva, una antropología aplicada de colaboración e implicación 

sensorial y psicomotriz, en lugar de la observación y la participación distante —su 

metodología de trabajo. Así lo demostró en su trabajo de campo y en sus etnografías del 

candomblé bahiano —el mismo campo de trabajo, como hemos visto, que Laplantine. Al 

igual que Bataille, pues ambos, practicaron una “colaboración participante” con sus 

sujetos de estudio, “más que una observación participante” (ibid., 80, trad. del a.)580. 

Bastide, lejos de adoptar una perspectiva logocéntrica incluía en sus etnografías las 

cuestiones no solo corporales o sensoriales, además de la temporalidad, sino también los 

afectos, las emociones, los sentimientos. Es, por ello, que Laplantine le acredita como un 

antropólogo cuyo trabajo está “indudablemente menos caracterizado por la noción de lo 

viviente, estrictamente hablando, que por las de vitalidad, y más aún, fertilidad” (ibid., 

69, trad. del a.)581. 

Una vez visto la existencia de lo vivo bajo el poder fijador y esencialista del 

pensamiento categorial, y su vertiente más común, el dualismo, y haber visto la 

contracorriente sensible que Laplantine recupera para su antropología modal, pasaremos 

a ver la propuesta concreta de Laplantine, que habremos podido intuir mediante su 

exposición de las ideas de Spinoza, Mauss y Bastide, principalmente. 

 

 
579 Orig.: « Bastide was never totally Durkheimian, even when he referred to Durkheim’s method. » 

(Laplantine 2014, p. 70). « Bastide began, practically alone, to undertake a portion of Marcel Mauss’s 

agenda for the anthropology of the body. » (ibid., 71). « He is not a rationalist because he considers that the 

study of concrete human beings cannot be resolved into either structure or function (there exists for him 

the nonstructural and the dysfunctional). » (ibid., 72). 
580 Orig.: « What both favor is not so much a participant observation in the usual sense of the term, as 

participant collaboration. » (Laplantine 2014, p. 80). 
581 « It is no doubt less the notion of living, strictly speaking, than that of vitality, and more still fertility, 

that could characterize, as a whole, the work of Roger Bastide […]. » (Laplantine 2014, p. 69). 



 

 

 

 

257 

4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la 

antropología modal 

 

Una vez expuesto el análisis del dualismo platónico-cartesiano, pasamos a ver los 

elementos esenciales de la antropología modal mediante los cuales Laplantine desarrolla 

las modalidades de corporalidad y la sensorialidad. Pueden ser identificados los 

siguientes, cada uno correspondiente a un modo antropológico, y desde los que 

seguiremos elaborando la exposición de los presupuestos filosóficos y antropológicos de 

Laplantine. Del lado de la filosofía antropológica, el pensamiento sensible (en oposición 

al pensamiento categorial clásico) como epistemología que no pretende simplemente 

integrar lo sensible en lo racional, sino tumbar la separación estricta que da lugar a su 

jerarquización. Por ello, Laplantine prefiere hablar de modos o modalidades de 

conocimiento, que son múltiples, se entrelazan en su particularidad experiencial y no 

cesan en su continuo transformarse. De ahí que Laplantine, con respecto a la práctica 

antropológica, alumbre la sensación participante (en oposición a la observación 

participante) como la “experiencia de compartir lo sensible”582 en el trabajo de campo. 

En la parte metodológica, veremos que el cine más allá de ser una herramienta de 

investigación puede considerarse una forma un tanto particular de sensación participante 

y, por tanto, una modalidad de conocimiento antropológico también en el sentido rítmico 

de la antropología modal. El desarrollo de estos postulados esenciales de su pensamiento 

nos ayuda no solo a comprender la multiplicidad de modalidades epistemológicas en la 

experiencia, sino también, precisamente por ello, a encontrar en la temporalidad la 

fundamentación del ritmo que esta tesis precisa. 

En su forma de entender la corporalidad, Laplantine advierte, como ya se ha 

señalado, que, según su concepción de la antropología, la elaboración de conocimiento 

antropológico de cualquier tipo, pero especialmente el sensorial, no puede quedar 

circunscrita a la palabra ni desarrollarse en oposición al lenguaje, sino que debe integrar 

este a la vez que la antropología se abre a otra forma de conocer que permita aproximarse 

a la socialidad del cuerpo mediante la expresión de lo que hemos visto como pensamiento 

 
582 Howes denomina la “experiencia de compartir lo sensible” del trabajo de campo que describe Laplantine 

(2014, p. 2) como sensación participante (participant sensation) (Howes 2014a, p. viii). 



 

 

 

 

258 

sensible o modal. Efectivamente, como forma de integrar la corporalidad y lo mental en 

una sola no ya categoría —del tipo mente corporizada— sino de entender ambas nociones 

como modalidades epistemológicas entrelazadas. Es decir, mediante esta aproximación, 

Laplantine evita así no solo dualidades artificiales divisorias del tipo mente-cuerpo, sino 

también adjetivaciones de pares binomiales como mente ‘corporizada’ o cuerpo 

‘mentalizado’ que tienden a priorizar nociones de unidad y totalización sobre las de 

multiplicidad y mestizaje. 

Es decir, Laplantine identifica en las bases de la estructura onto-epistemológica 

occidental una noción ontológica que es la ‘categoría’ en sí misma. Esta se remonta, como 

hemos visto, a la tradición griega, y muestra una fuerte tendencia a la eliminación de las 

sutilezas, los matices y, por tanto, lo sensible, subrayando, por el contrario, la diferencia 

y el contraste como separadores preexistentes de la experiencia de actuar y conocer el 

mundo. Si bien pudiera parecer que esto es una forma de acceder al conocimiento que es 

quasi natural, es decir, con raíces metafísicas, que surge de nuestra relación con el mundo, 

lo cierto es que otras culturas tienen otras fórmulas de acceso al conocimiento, esto es, 

otras epistemologías y otras ontologías que son modales en lugar de categoriales. 

Laplantine menciona que, por ejemplo, en determinados pueblos de la Amazonía 

brasileña y peruana en los que ha hecho trabajo de campo tal “distinción entre el conocer 

y el sentir no tiene relevancia” (Laplantine 2014, p. 2, trad. del a.)583. La consecuencia 

principal del pensamiento categorial es que la vida, lo viviente (la vie et le vivant)584, y, 

por tanto, lo vivido, es decir, la forma del cuerpo y los sentidos de experienciar los 

fenómenos, pierde su expresión modal de fenómeno fluído, rítmico, en constante 

transformación, que es cómo se nos da en la conciencia corporizada y también cómo se 

nos aparece mediante la actitud natural. Como dice Howes: “La vida en sí misma es 

rítmica, y modelarla o categorizarla —es decir, fijarla— es falso, pues el modelo elimina 

lo temporal y procesual en favor de lo esencial” (Howes 2014a, pp. ix-x, trad. del a.)585. 

No se trata pues de desterrar la razón o el raciocinio, sino de acomodar o 

amalgamar esta forma de conocimiento a otras que, como la sensorialidad o la 

 
583 « In most societies and in particular in the Amazonian societies among which I spent time in Brazil and 

Peru, this distinction between knowing and sensing (sentir) has no relevance. » (Laplantine 2014, p. 2). 
584 Laplantine establece una distinción entre la vie et le vivant y entre le vivant et le vécu (2014, p. 54). 
585 « Life itself is rhythmical, and to model or categorize it —which is to say, to fix it— is false, for the 

model eliminates the temporal and processual in the name of the essential. » (Howes 2014a, pp. ix-x). 



 

 

 

 

259 

corporalidad, han sido relegadas hasta finales del siglo veinte, a los márgenes de la 

antropología, como hemos visto en el primer capítulo. A partir de este movimiento “desde 

lo inteligible a lo sensible (desde la cognición a la sensación)586” Laplantine abre el campo 

epistemológico —y, por tanto, ontológico— de una antropología social y cultural 

obsesionada con la estructura, el signo y los sistemas, a una antropología modal 

comprometida con la temporalidad, el cuerpo, lo sensible y el afecto. Si las modalidades 

de conocimiento antropológico han estado hasta hace poco mediadas y dominadas por lo 

discursivo, Laplantine propugna no solo que los modos de sentir deben ser equiparables 

a las modalidades discursivas en cuanto a estatus epistemológico, sino que aquellas son 

indisociables de estas. En reconocimiento de la gradación y la fluidez de los modos de 

experiencia del ser humano en su relación con el mundo y, por tanto, del antropólogo en 

relación con el suyo propio —que en el trabajo de campo es compartido con el del 

colaborador de la investigación—, Howes defiende, en la ‘Introducción’ y en su propia 

obra, que la forma de sentir, como modalidad del pensamiento sensible, hace mejor 

justicia a la plenitud de la experiencia que las ontologías del pensamiento categorial: “Al 

atender a los “modos de sentir” mediante los cuales la gente da sentido al mundo, es 

posible llegar a una comprensión plenamente corporal, multimodal, de la riqueza y 

diversidad de estar vivo” (Howes 2014a, pp. xiii-xiv, trad. del a.)587. En el mismo sentido, 

Laplantine plantea que para atender a la temporalidad del cuerpo en su continuo 

transformarse en su socialidad y en el lenguaje, el pensamiento categorial impide alcanzar 

una vida que lo desborda: “El tiempo, el tempo, la tensión del ritmo que comienza con la 

respiración, que dirige la vida humana y animal, no son concebibles en el pensamiento 

categorizador y clasificador de los signos […]” (Laplantine 2014, p. 56, trad. del a.)588. 

Para elaborar este giro o cambio de perspectiva, en el que el pensamiento sensible 

y la temporalidad en torno a la corporalidad se convierten en centrales, Laplantine 

primero emplea una descripción etnográfica de un comportamiento corporizado concreto, 

 
586 Orig.: « By shifting the focus of inquiry from the intelligible to the sensible (that is, from cognition to 

sensation) […]. » (Howes 2014a, p. xiii). 
587 Orig.: « By attending to the “ways of sensing” through which people make sense of the world, it becomes 

possible to arrive at a full-bodied, multimodal understanding of the richness and diversity of being alive. » 

(Howes 2014a, pp. xiii-xiv). 
588 Orig.: « To put things differently, the time, the tempo, the tension of the rhythm that begins with 

breathing, that drive of human and animal life, are not conceivable in the categorizing and classificatory 

thinking of signs, signs alone. » (Laplantine 2014, p. 56, trad. del a.). 



 

 

 

 

260 

los ‘andares’ brasileños —ginga589— que conoce bien fruto de su trabajo de campo en 

diferentes lugares de Brasil. A continuación, Laplantine defiende que para una adecuada 

aproximación no solo a la descripción sino a la concepción misma de la corporalidad 

debemos desarrollar un modelo basado en fundamentos teóricos capaces de adaptarse a 

la sutil viveza tonal con la que el cuerpo se expresa, y que denomina modelo 

‘coreográfico’590. El modelo coreográfico es básicamente una forma concebir el cuerpo 

en sí mismo y también en relación con otros cuerpos, es decir, una forma de comprender 

a su vez la socialidad del cuerpo. Los modelos antropológicos clásicos en torno a la 

corporalidad, al estar influidos por las ciencias naturales, entienden, por un lado, el cuerpo 

como un compendio de partes móviles en el que la simple suma de las mismas da lugar a 

su unidad, y en el que la gestualidad es concebida meramente en base a sus funciones 

sociales, con el consiguiente estatismo, el modelo coreográfico permite concebir el 

cuerpo como una entidad múltiple en sus pliegues y gestos que es afectada por los 

acontecimientos en la temporalidad, un cuerpo dinámico, en continua transformación, 

pleno en su sucesividad, en el tiempo, el ritmo y la historia. En palabras de Laplantine: 

 

El pensamiento antropológico en torno al cuerpo no debe ser sobre el ser, 

sino además del ser. Ni debe ser sobre lo único, sino sobre lo múltiple en el sentido 

ya dado. Es un pensamiento que es elaborado en el movimiento (métabolè y no 

kinésis) de la duración y el convertirse en [becoming]. Implica sucesividad, y no 

simultaneidad. No es un pensamiento de concomitancia (de elementos unidos en 

una totalidad) sino de intermitencia. También es incompatible con modelos 

teóricos que participan en recortar unidades de significado y que tienen el efecto 

de estabilizar lo sensible, que es por ende descalificado y reducido de forma 

autoritaria a lo que no es (Laplantine 2014, pp. 14-15, trad. del a.)591. 

 

 
589 La ginga es una forma específica de mover el cuerpo, de modularlo, y por tanto una expresión del ser 

característica que se podría decir natural de la cultura en Brasil, sobre todo en el nordeste y especialmente 

en Bahía, como en el candomblé, la capoeira o el canto en la Bossa Nova, o en las maneras del malandro 

(el pícaro) de rúa (Laplantine 2014, pp. 3-11). 
590 El capítulo 2 está dedicado al desarrollo del ‘modelo coreográfico’, titulado precisamente ‘The 

Choreographic Model’ (Laplantine 2014, pp. 13-18). 
591 « Anthropological thinking about the body must not be about being, but other than being. Nor must it 

be about the single, but rather about the multiple in the sense just given. It is a thinking that is elaborated 

in the movement (métabolè and not kinésis) of duration and becoming. It implies successiveness, and not 

simultaneity. It is not a thinking of concomitance (of elements united in a totality) but of intermittence. It 

is also incompatible with theoretical models that engage in a cutting up of units of meaning and that have 

for effect a stabilization of the sensible, which is thereby disqualified and reduced in an authoritarian 

manner to what it is not. » (Laplantine 2014, pp. 14-15). 



 

 

 

 

261 

Para llegar al modelo coreográfico, Laplantine prioriza el uso de unas nociones que 

considera idóneas para comprender la fluidez de las relaciones entre corporalidad, 

socialidad y temporalidad. Bajo lo que denomina el modelo coreográfico Laplantine 

opone el modelo topográfico592, como veremos a continuación. 

 

4.1.3 El modelo coreográfico: el lenguaje como sujeto 

 

Ante los modelos topográficos del cuerpo que ofrece el pensamiento categorial 

Laplantine propone el modelo coreográfico para una antropología modal basada en el 

pensamiento sensible. Mientras la antropología modal, que es “una antropología de 

modos, modificaciones y modulaciones implica un modo de conocimiento capaz de dar 

cuenta del carácter dúctil y flexible de la experiencia sensible” (Laplantine 2014, p. 106, 

trad. del a.)593, el modelo coreográfico se basa en una forma de pensar el cuerpo integrado 

en el lenguaje y la temporalidad. En este modelo epistemológico las gradaciones no son 

entre polos ontológicos categoriales, sino sutilezas entre modalidades epistemológicas 

heterogéneas que en última instancia dan lugar a otras ontologías más ‘modales’, o si se 

quiere —pues no es el objetivo de esta tesis discernir qué es antes, si el huevo o la 

gallina— al partir de unas ontologías modales en lugar de categoriales, se favorecen 

determinadas epistemologías y sistemas o modelos epistemológicos que se adaptan mejor 

a la forma en que experienciamos nuestro existir que, para Laplantine, es transformación. 

Para desarrollar al modelo coreográfico Laplantine primero se centra en nociones 

como lo ‘múltiple’ en lugar de lo ‘plural’; segundo, discierne entre lo sintagmático y las 

varias acepciones de la noción de ‘paradigma’ para identificar la adecuada; y tercero, 

realza lo coreográfico ante lo topográfico. En el caso de lo múltiple ante lo plural, 

mientras la noción de multiplicidad “explora la actividad que consiste en formar 

numerosos pliegues y formarlos de una forma diferente cada vez”, lo plural “designa solo 

 
592 Laplantine se refiere al modelo topográfico como aquel en el que la espacialidad del pensamiento prima 

sobre la temporalidad del modelo coreográfico, lo que tiene estas consecuencias: “En una aproximación 

topográfica cogemos, pesamos, nos apropiamos de un objeto […]” (trad. del a.). Orig.: « […] in a 

topographical approach we take, we seize, we appropriate an object […]. » (Laplantine 2014, p. 17). 
593 « A modal anthropology, which is therefore an anthropology of modes, modifications and modulations, 

implies a mode of knowledge capable of accounting for the ductile and flexible character of sensible 

experience. » (Laplantine 2014, p. 106). 



 

 

 

 

262 

una gran cantidad de elementos en determinada totalidad” (Laplantine 2014, p. 14, trad. 

del a.)594. Es decir, en su modelo de conocimiento, la multiplicidad “no procede de la 

yuxtaposición o coexistencia de partes constitutivas de un todo, sino de una actividad de 

modulación y en ocasiones de moldeado” (idem, trad. del a.)595, lo que implica que lo 

múltiple de forma inherente “implica intensidades y modalidades que plantean la cuestión 

del tiempo”596, pues, de hecho, como sostiene Laplantine, “no existen comportamientos 

corporales ajenas a experiencias en la temporalidad” (ibid., 15, trad. del a.)597. La 

importancia de la noción de múltiple en su antropología modal ante la de lo ‘plural’, 

afincada en el modelo onto-epistemológico dominante, es sintetizada por Laplantine en 

lo que sigue: 

 

Multiplicidad no es acumulación (de signos o bienes), sino tensión. No es 

tanto totalidad (de elementos ensamblados, combinados o recombinados) como 

intensidad y ritmicidad. Requiere un modo de conocimiento que no es ya 

estructural sino modal y, como concierne al cuerpo en particular, un modo de 

conocimiento que no es ya anatómico ni fisiológico sino —como veremos— 

coreográfico (Laplantine 2014, p. 14, trad. del a.)598. 

 

A continuación, Laplantine propone otro pilar de su modelo coreográfico, identificar en 

lo paradigmático una acepción idónea para fundamentar su modelo onto-epistemológico 

a la vez que se discierne de lo ‘sintagmático’, es decir, todo aquello que esté en íntima 

conexión con la fluidez de lo ‘múltiple’. Por tanto, Laplantine distingue entre 

‘paradigma’, en su acepción clásica de estudio de la “organización sintáctica de las 

palabras en una lengua” (Laplantine 2014, p. 16, trad. del a.)599 y ‘paradigma’ en el 

 
594 « The plural (from the Latin plus which gave plein [full] and plenitude) designates only a large quantity 

of elements in a given totality, whereas one of the meanings of multiple explores the activity that consists 

of forming numerous folds and of forming them in a way that is different each time. » (Laplantine 2014, p. 

14). 
595 « It [multiplicity] does not proceed from the juxtaposition or coexistence of “constitutive” parts of a 

whole, but from an activity of modulation and sometimes of molding. » (Laplantine 2014, p. 14). 
596 « The multiple involves intensities and modalities, which pose the question of time. » (Laplantine 2014, 

p. 14). 
597 « Indeed, there do not exist bodily behaviors outside of experiences that are those of temporality. » 

(Laplantine 2014, p. 15). 
598 « Multiplicity is not accumulation (of signs or of goods), but tension. It is not so much totality (of 

assembled, combined or recombined elements) as intensity and rhythmicity. It calls for a mode of 

knowledge that is no longer structural but modal and, as concerns the body more particularly, a mode of 

knowledge that is no longer anatomical nor even physiological but—as we shall see— choreographic. » 

(Laplantine 2014, p. 14). 
599 « […] syntactic organization of words in a language [langue]. » (Laplantine 2014, p. 16). 



 

 

 

 

263 

sentido de designar un “modelo epistemológico dominante” (idem, trad. del a.)600. La 

primera acepción de paradigma es estrictamente lingüística pues se refiere al “estudio de 

la organización sintáctica de las palabras en una lengua”, por tanto, “concierne las 

relaciones del todo con respecto a sus partes constitutivas (fonemas, morfemas, lexemas) 

y forma un sistema dando lugar a un análisis sincrónico” (idem, trad. del a.)601. Este es el 

modelo lingüístico que ha sido aplicado en la antropología hasta la postmodernidad en 

los años setenta, esto es, un estructuralismo que en los sesenta consideraba los 

“fenómenos sociales” y culturales “como un sistema de relaciones entre términos 

troceados previamente” como una “lengua concreta” que no es sino “una mínima parte 

del lenguaje en general” (ibid., 1, trad. del a.)602. Bajo estas premisas, el cuerpo queda 

relegado al análisis funcional, las conductas quedan reducidas a explicaciones en 

simultaneidad con lo explicado, lo propositivo toma relevancia sobre lo enunciativo. Este 

modelo, según Laplantine, no permite una aproximación dinámica a la corporalidad. 

Para restituir al cuerpo su movilidad, su continua transformación mediante las 

afectaciones que le produce su mundo, Laplantine prioriza las relaciones sintagmáticas, 

pues estas “no ocurren en la discontinuidad de la lengua, troceada abstractamente en una 

pluralidad de unidades previas (las palabras), sino en la continuidad del flujo del 

lenguaje” (Laplantine 2014, p. 16, trad. del a.)603. Laplantine propone en su lugar una 

aproximación mediante relaciones sintagmáticas en la forma en que fueron estudiadas 

originalmente por Ferdinand de Saussure (idem, trad. del a.)604 es decir, de ninguna forma 

mediante el mero estudio de la funcionalidad de unas partes que agregadas conforman un 

todo plural, sino que propone concebir el cuerpo como una entidad múltiple y no plural 

en el que estudiar no las funciones de las partes sino las asociaciones que surgen en el 

flujo de su acontecer. Es decir, que debemos estudiar no las esencias sino el ritmo, lo 

enunciativo en lugar de lo propositivo. En palabras de Laplantine, y poniendo de nuevo 

 
600 « […] dominant epistemological model […]. » (Laplantine 2014, p. 16). 
601 « In the precise linguistic meaning, a paradigm allows for studying the syntactic organization of words 

in a language [langue]. It concerns the relations of the whole to its constitutive parts (phonemes, 

morphemes, lexemes) and forms a system giving rise to synchronic analysis. » (Laplantine 2014, p. 16). 
602 Orig.: « The model of knowledge that was largely dominant in the 1960s left things as they were: with 

social phenomena being considered as a system of relations between previously cut-up terms, in other 

words as like a language, a particular language [langue]—constituted of a lexical stock and grammatical 

laws—which is but a minute part of language in general [langage]. » (Laplantine 2014, p. 1). 
603 « Syntagmatic relations do not occur in the discontinuity of langue, cut up abstractly into a plurality of 

prior units (words), but in the continuity of the flow of langage. » (Laplantine 2014, p. 16). 
604 « […] syntagmatic relations as studied for the first time by Ferdinand de Saussure. » (Laplantine 2014, 

p. 16). 



 

 

 

 

264 

lo sintagmático en relación con el cuerpo, Laplantine apunta que: “El movimiento, y más 

precisamente las múltiples transformaciones del cuerpo, pueden ser entonces 

consideradas, como si de una frase se tratase, no ya como proposiciones sino como 

procesos de enunciación (idem, trad. del a.)605. 

En una última apreciación dirigida a delimitar el modelo coreográfico, Laplantine 

confronta las nociones de choros y kairós a la de topos. Laplantine ofrece esta distinción 

entre el topos como “la localización, el lugar en el que uno permanece, o donde uno se 

mueve solo en un espacio que es estable y finito”, y el choros, que “también designa un 

espacio, pero que es más precisamente un intervalo que supone no simplemente 

movilidad espacial sino transformación en el tiempo”606. En similitud con las categorías 

ontológicas agregadas de Heidegger, Laplantine habla del modelo coreográfico como el 

“ser-juntos” y alternativamente como el “lugar-en-movimiento”607. Pero ahondando más, 

Laplantine, “para aprehender las mínimas modulaciones del cuerpo al transformarse a sí 

mismo”, propone una última noción, el kairós, que “es el instante en el cual ya no estoy 

más con los otros en una relación de mera coexistencia sino donde empiezo a ser 

perturbado y transformado por ellos”608. 

Fundamentando su análisis en el chorus y el kairós como bases del modelo 

coreográfico, Laplantine se aproxima al cuerpo en su plena socialidad y en su intrínseca 

temporalidad. Su aproximación al cuerpo requiere pensar sobre la temporalidad de una 

forma que esté atenta a las modulaciones de lo sensible”609. Por ello, Laplantine prioriza 

el tiempo no como chronos, o tiempo cuantitativo, sino como tiempo cualitativo o tiempo 

 
605 « The movement, and more precisely the multiple transformations of the body, can then be considered, 

in the manner of a sentence, no longer as propositions but as processes of enunciation. » (Laplantine 2014, 

p. 16). 
606 « Topos is the location, the site of one who remains in place, or who moves only in a space that is stable 

and finite », mientras que « choros also designates a space, but it is more precisely an interval supposing 

not only spatial mobility but transformation in time. » (Laplantine 2014, p. 17). 
607 « Being-together of the choir, which refers at once to the place where one dances and the art of dancing. 

Chora is that place-in-movement in which a type of link that is physical is elaborated. »  (Laplantine 2014, 

p. 17). 
608 « But to apprehend the minute modulations of the body as it transforms itself, its aptitude to become 

other than what it was and, more precisely still, to feel the presence in it of all that comes from others, it is 

necessary to introduce a final notion: not just chora, but kairos, which is the instant in which I am no longer 

with others in a relationship of mere coexistence but where I begin to be disrupted and transformed by 

them. »  (Laplantine 2014, p. 17). 
609 « It requires thinking about temporality in a manner that is attentive to the modulations of the sensible. 

» (Laplantine 2014, p. 18). 



 

 

 

 

265 

vivido, la temporalidad, y en ella muestra especial atención al ritmo. Laplantine llega a la 

noción de ritmo de la siguiente forma: 

 

Para delimitar y definir las cosas de forma clara, limpia, adecuada, 

explícita y exacta (pero en detrimento de la precisión), este paradigma favorece la 

discontinuidad y la estabilidad del signo, dando solo una atención secundaria al 

ritmo (Laplantine 2014, p. 18, trad. del a.)610. 

 

Por todo ello, Laplantine clama contra la subrogación del cuerpo a mero vehículo de 

transmisión de emociones, denunciando su posición secundaria en el modelo topográfico, 

en el que la espacialidad del pensamiento abona el terrena al imperio de los signos que se 

refleja en las ciencias sociales, tal como elabora en el siguiente pasaje: 

 

En las ciencias sociales, sin embargo, continuamos confrontados con la 

persistencia de un modelo que es resolutivamente dualista y jerárquico y que 

opone significado y lenguaje [langage] —concebido como un simple vehículo 

utilitario que sirve para transportar información de un punto a otro— el cuerpo no 

siendo sino el instrumento que permite la “transmisión” o “expresión” de 

emociones (Laplantine 2014, p. 18, trad. del a.)611. 

 

Este modelo, el coreográfico, nos servirá para apoyar la metodología de investigación, 

pues el cine observacional pone en valor precisamente la corporalidad y la temporalidad 

haciendo explícitos el cuerpo y el ritmo. Si recapitulamos, el pensamiento modal o 

sensible como ontología fundacional de la antropología sensorial exige por tanto un 

cambio de perspectiva que conlleva un correlato en la parte de la metodología, el segundo 

punto que mencionábamos. Es por ello por lo que Laplantine se refiere al trabajo de 

campo, parte del trabajo etnográfico —forma por excelencia de ‘conocer’ al otro en la 

antropología—, en lugar de como observación participante, como sensación participante 

 
610 « In order to delimit and pin things down as clear-cut, clean, proper, explicit, and exact (but to the 

detriment of precision), this paradigm favors discontinuity and stability of sign, giving only secondary 

attention to rhythm. » (Laplantine 2014, p. 18). 
611 « In the social sciences, however, we continue to be confronted with the persistence of a model that is 

resolutely dualistic and hierarchical and which opposes meaning and langage —envisaged as a simple 

utilitarian vehicle serving to transport information from one point to another— the body being but the 

instrument that allows for the “transmission” or “expression” of emotions. » (Laplantine 2014, p. 18). 



 

 

 

 

266 

(partage du sensible)612, que es como Howes bautiza la “experiencia de compartir lo 

sensible” a la que se refiere Laplantine en “la experiencia del trabajo de campo” 

(Laplantine 2014, p. 2, trad. del a.)613. Esto, según interpreta Howes, permite una 

implicación continua con el mundo, “sensible a la más sutil gradación y movimientos y 

afectaciones” (Howes 2014a, p. x, trad. del a.)614, algo para lo que el cine, según 

Laplantine, está especialmente bien equipado, lo que nos llevará al tercer pilar de su 

enfoque, una vez hayamos analizado brevemente los vínculos entre la corporalidad en 

Csordas (1990, 1994) y Laplantine (2014), quienes a pesar de llevar sus elaboraciones 

por vías diferentes, acaban llegando a conclusiones similares en torno a la corporalidad. 

 

4.1.4 La corporalidad en Csordas y en Laplantine: breve descripción 

comparativa 

 

A la hora de relacionar las elaboraciones de Csordas (1990, 1994) y Laplantine 

(2014), cabe señalar, primero, que debido a que no estamos ante una tesis que pretenda 

un análisis comparativo de las diferentes elaboraciones sobre la corporalidad y la 

corporización, sino que busca desarrollar una metodología etno-fílmica específica para 

estudiar las relaciones entre corporalidad, ritmo y mundo. Por esta razón, se hace 

pertinente complementar la aplicación antropológica de la corporización en Csordas 

(1990, 1994) con el modelo corporal de Laplantine (2014) que acabamos de ver. Para ir 

trazando el camino, conviene anticipar que ambos comparten resultados metodológicos 

si bien alcanzados por vías diferentes. El objetivo de trazar estas similitudes no está en 

reinterpretar la antropología modal de Laplantine como una suerte de antropología 

fenomenológica, sino comenzar a atisbar una serie de consecuencias con respecto al uso 

del cine como herramienta etnográfica, y así dotar a esta tesis de cohesión metodológica 

ahora que estamos en la antesala del capítulo decisivo que es el próximo. 

 
612 Véase Howes (2014a, p. viii). 
613 « The experience of fieldwork is an experience of sharing in the sensible. » (Laplantine 2014, p. 2). 
614 « “Sensible thinking” (la pensée sensible), or “modal thinking” as he also calls it, is continuous with the 

world, sensitive to the slightest gradations and movements and affects. Laplantine holds that cinema affords 

an illuminating experience in this regard. » (Howes 2014a, p. x). 



 

 

 

 

267 

Cabe mencionar, primero, que se debe tener en cuenta que aquel segundo texto de 

Csordas (1994) puede ser visto también como la problemática entre el conocimiento 

positivo o por descripción y el conocimiento por familiaridad que elabora MacDougall 

(1998) —en base a la distinción hecha por Russell (1910/11), que veremos en el siguiente 

capítulo dedicado a la metodología. O que, a su vez, puede ser visto como la problemática 

entre la actitud natural o isocrática y la naturalista, científica o platónica a las que había 

aludido San Martín (2016)615, en el segundo capítulo, mediante su antropología filosófica 

—que sirvió de puente entre la fenomenología y la antropología (social y/o cultural). 

Para comenzar, mientras Csordas nos ofrece un modelo fenomenológico centrado 

en el cuerpo como sustrato de la cultura, Laplantine toma el relevo en el punto adecuado 

—al establecer, desde el principio, al sujeto como cuerpo-sujeto (body-subject)— para 

ahondar en las modulaciones rítmicas corporales y corporizadas. Mientras Csordas se 

refiere al cuerpo como ‘suelo existencial de la cultura y el yo’, Laplantine lo elabora así: 

“El cuerpo-sujeto cambiante de un estado a otro pide un modelo analítico (un paradigma, 

en el sentido de Kuhn616) que no debe ser de simultaneidad como en el estructuralismo, 

sino de sucesión, de tiempo y de historicidad (Laplantine 2014, p. 17, trad. del a.)617. 

Ambos pretenden, por tanto, colapsar dualidades cartesianas, o al menos mediarlas con 

nociones relacionales, y así desjerarquizar las epistemologías basadas en el signo y el 

lenguaje mediante la idea de que el lenguaje no es una actividad mental sino corporizada. 

Así, lo objetivo y lo preobjetivo, la representación y el ser-en-el-mundo no deben 

entenderse en términos dicotómicos, pues solo definen “un momento crítico a la hora de 

teorizar sobre la cultura y el yo y, más aún que, aunque ninguna de estas dualidades es 

espuria, tampoco son términos en polos irreconciliablemente opuestos” (Csordas 1994, 

p. 20, trad. del a.)618. Baste, por ahora, señalar las elaboraciones de uno y otro en este 

sentido: 

 

 
615 Se aclaran tales actitudes, según el plano operativo, en los subepígrafes 2.1.1 y 2.1.2. 
616 Esto es, no como modelo de análisis lingüístico, sino como modelo epistemológico. Véase Laplantine 

2014, p. 16). 
617 « The body-subject evolving from one state to another calls for an analytic model (a paradigm, but this 

time in the sense of Kuhn) which must not be of simultaneity as with structuralism, but of successiveness, 

of time, and of history. » (Laplantine 2014, p. 17). 
618 « […] define a critical moment in theorizing about culture and self, and further that although none of 

these dualities is spurious, neither are the polar terms irreconcilably opposed. » (Csordas 1994, p. 20). 



 

 

 

 

268 

Yo argumentaría que la polarización entre lenguaje y experiencia es en sí 

una función de una teoría del lenguaje predominantemente representacionalista. 

Uno puede, en su lugar, argumentar que el lenguaje da acceso al mundo de la 

experiencia en la medida en que la experiencia viene, o es traída, al lenguaje. La 

noción de que el lenguaje es en sí mismo una modalidad de ser-en-el-mundo […] 

es quizá menor capturada en la noción de Heidegger de que el lenguaje no solo 

representa o refiere, sino que “revela” nuestro ser-en-el-mundo (Csordas 1994, p. 

11, trad. del a.)619. 

 

El pensamiento no tiene lugar independientemente del lenguaje [langage] 

tampoco incluso mediante el lenguaje (concebido como medio que sirve a un fin), 

sino en el lenguaje, que es respiración, entonación, voz, es decir, el cuerpo activo” 

(Laplantine 2014, p. 113, trad. del a.)620. 

 

En el caso de Csordas, debe asumirse, por tanto, que no se pretende el desmantelamiento 

de la representación ni oponerla al ser-en-el-mundo, sino “teorizar interdisciplinarmente 

acerca de los límites de la representación” para equilibrar los usos y ámbitos de aplicación 

de ambas nociones (Csordas 1994, p. 11, trad. del a.)621. Derivado de lo anterior, tanto 

Csordas como Laplantine sugieren que la noción de ‘evocación’ puede ser una forma de 

superar el paradigma representacional; con respecto a la descripción etnográfica, para 

Csordas, y en la particular sensibilidad del pensamiento cinematográfico, para Laplantine. 

Esto, como veremos, tiene consecuencias prácticas a nivel metodológico, es decir, a la 

hora de aplicar principios cinematográficos a la etnografía. 

Por otro lado, conviene matizar aquí, si bien brevemente, las respectivas 

aproximaciones de Csordas y Laplantine a Spinoza y Descartes, sobre todo porque para 

Laplantine el sefardí es un autor clave, en torno a cuya noción filosófica de ‘modo’ o 

‘modalidad’ gira su antropología modal o de lo sensible. Así, a diferencia de Csordas, 

quien agrupa las filosofías de Descartes y Spinoza, Laplantine no solo distingue entre la 

filosofía de Descartes y la de Spinoza, sino también entre la filosofía cartesiana y su 

aprovechamiento, cuyos excesos, por simplistas, conocemos como ‘cartesianismo’ —

 
619 « I would argue that the polarization of language and experience is itself a function of a predominantly 

representationalist theory of language. One can instead argue that language gives access to a world of 

experience in so far as experience comes to, or is brought to, language. The notion that language is itself a 

modality of being-in-the-world […] is perhaps best captured in Heidegger’s notion that language not only 

represents or refers, but “discloses” our being-in-the-world. » (Csordas 1994, p. 11). 
620 « Thought does not take place independently of language nor even through language (regarded as but a 

means serving an end), but in language, which is breathing, intonation, voice, that is to say the active body. 

» (Laplantine 2014, p. 113). 
621 « […] interdisciplinary theorizing about the limits of representation. » (Csordas 1994, p. 11). 



 

 

 

 

269 

algo que aquí, en el trayecto desde la fenomenología hasta la antropología, pretendemos 

evitar622. 

Para Laplantine, mientras la filosofía de Descartes destaca por “haber liberado el 

conocimiento del ocultismo” religioso de la Edad Media, a su vez también ha sido “una 

forma conquistadora de pensar” que “separa cuerpo y alma, concepto y afecto”, lo que, 

exagerado por sus seguidores mediante el cartesianismo, supone un “obstáculo 

epistemológico para comprender el pensamiento sensible, que es un pensar del cuerpo-

lenguaje en movimiento” (Laplantine 2014, pp. 51-59, trad. del a.)623. Así, Laplantine 

matiza el pensamiento cartesiano sin ocultar su pecado original, el dualismo. 

En contraste, para Laplantine, Spinoza “construye su pensamiento en base a 

secuencias lógicas [concatenatio]” según el método racionalista de Descartes, su maestro 

(2014, pp. 58-59, trad. del a.)624. Y, sin embargo, Spinoza “critica no solo la separación 

del cuerpo y la mente” y, por tanto, “la idea de una interacción entre dos instancias 

inicialmente separadas”, sino que también señala que “la división del ser humano en 

facultades distintas”, como “intelecto, sensibilidad, imaginación, memoria”, es 

incompatible con una comprensión que haga justicia al carácter transformativo y modal 

del cuerpo (ibid., 59, trad. del a.)625. Es decir, para Spinoza “la vida no puede ser 

aprehendida en términos de categoría sino más bien de intensidad y modalidad” y, por 

 
622 Por ello, en nuestro caso, es importante evitar a toda costa una transposición demasiado directa o 

simplificada de ciertas nociones  fenomenológicas que de hecho son útiles para la antropología y, más 

concretamente, para la antropología fenomenológica, cuyo énfasis en la corporización tiene origen en los 

influyentes textos de Csordas que estamos analizando; y, a tal efecto, recordamos que, para una transición 

entre la fenomenología y la antropología, he visto la antropología filosófica de Javier San Martín (2016). 
623 Orig.: « […] a whole part of Greek culture, transmitted through Cartesianism beginning in the 

seventeenth century, constitutes an epistemological obstacle to comprehending sensible thinking, which is 

a thinking of the language-body in movement […]. » (Laplantine 2014, p. 51). Más adelante: « Whereas 

Cartesian thinking, which is still dominant today and was, from the beginning, a conquering form of 

thinking, separates body and soul, concept and affect […]. Cartesianism’s force and richness is to have 

liberated knowledge from occultism […]. » (ibid., 59). Debe matizarse que Laplantine no siempre utiliza 

el término ‘cartesianismo’ de la misma forma. En ocasiones se refiere al cartesianismo ortodoxo con las 

connotaciones dicotómicas que aquí usamos como cartesianismo a secas. En otras ocasiones, Laplantine se 

refiere al pensamiento cartesiano en relación con la ambigüedad de sus logros. 
624 « He [Spinoza] is even, as the latter’s (unfaithful) disciple, an uncompromising rationalist who constructs 

his thought on the basis of logical sequences (concatenatio). » (Laplantine 2014, pp. 58-59). 
625 « The author of the Ethics criticizes, in so doing, not only the separation of the mind and the body (and 

consequently the idea of an interaction between two initially separated instances), but also the division of 

the human being into distinct faculties: understanding (intellectus), sensibility, imagination, memory. » 

(Laplantine 2014, p. 59). 



 

 

 

 

270 

ello, Spinoza opone, a la noción cartesiana de “facultad”, aquella de “modos”, o “maneras 

de ser” (idem, trad. del a.)626. 

En definitiva, mientras la interpretación del cartesianismo por parte de Csordas 

(1990) y Laplantine (2014) arroja consecuencias semejantes —en detrimento de lo 

corporal—, la filosofía de Spinoza, que Csordas subsume dentro de una especie de 

cartesianismo, vemos que, sin embargo, en la interpretación de Laplantine esta puede ser 

usada para restituir al ser humano como energía, temporalidad y sensibilidad, y cuyas 

categorías o facultades dejan de serlo para transformarse en modalidades de ser y 

relacionarse con el mundo. Así, ahora pasaremos a ver el desarrollo de la ritmicidad en 

Laplantine y su relación con el cine, lo que a la postre nos servirá para implementar en la 

metodología etno-fílmica corporal, la noción de ritmo corporizado. 

 

4.2  La antropología rítmica de Laplantine: la subversión epistemológica 

de la cámara 

 

Efectivamente, Laplantine entiende el cine no solo como una forma de 

exploración del mundo como experiencia activa, en movimiento, en el que la corporalidad 

y la sensorialidad no son un elemento anexo a su investigación, sino que suponen una 

forma en sí misma de conocer antropológicamente otros mundos en los que el cuerpo y 

lo sensible se muestran capitales. El cine para Laplantine no es está dentro de la categoría 

de lo objetual, lo que no quieta que pueda ser concebido de esa forma con la consecuente 

aplicación de un análisis a nivel representacional según la óptica escogida, semiótica, 

materialismo, teoría marxista del arte, etc., sino que para él el cine es un modo de conocer 

o de conocimiento, un modo de comprendernos627. Laplantine muestra el valor que otorga 

al cine al equiparar a la cita literaria las citas de pasajes de películas —los hermanos 

Dardenne, las películas de Cassavete o El General de B. Keaton de la cual dice: “Este 

 
626 « He believes that life cannot be apprehended in terms of category, but rather intensity and modality. To 

the “faculties” in Descartes’ philosophy, he opposes what he calls in the Ethics “modes” […], and in the 

Political Treatise “manners of being” […]. » (Laplantine 2014, p. 59). 
627 Orig.: « He does not treat film as an object but rather as a “way of knowing”. » (Howes 2014a, p. vii). 



 

 

 

 

271 

último ejemplo indudablemente constituye la crítica más completa al cuerpo reducido a 

las convenciones de sus funciones sociales” (Laplantine 2014, p. 15, trad. del a.)628. 

Laplantine insiste en quebrar el sistema dicotómico del pensamiento categorial, 

presente en las epistemologías y ontologías occidentales, que afecta a los análisis y 

descripciones que se hacen en torno al cine y, a su vez, propone sustituir el pensamiento 

categorial por medio del pensamiento sensible cuyas claves Laplantine identifica en el 

cine. Así, Laplantine identifica en el cine una modalidad de conocimiento que resiste la 

reducción tanto de los sistemas dualistas (o ternarios) como de los monistas y, por ello, 

es un tipo de conocimiento que no encaja en “la lógica de la tesis y la antítesis, ni siquiera 

de la síntesis”629. Del sistema dualista, la presunción epistemológica de la precedencia 

ontológica del significado con respecto a lo sensible que presente la concepción cartesiana 

de las imágenes es explicitado de esta forma insistente por Laplantine: 

 

El carácter idealizado de los significados que pudieran tener una existencia 

autónoma independientemente de la experiencia sensorial aparece claramente en 

la histórica desvalorización de la relación con las imágenes. Condenadas por 

Platón (por razones epistemológicas) y prohibidas por las leyes judaicas e 

islámicas (por razones éticas), las imágenes fueron largamente consideradas como 

realidad menor y fuente de alucinaciones, en el mejor de los casos como 

distracciones (Laplantine 2014, p. 31, trad. del a.)630. 

 

En el sistema dual los términos se acaban convirtiendo en dicotómicos porque tal es el 

énfasis en lo inteligible ante lo sensible, es decir, en la preexistencia de lo conceptual a lo 

sensible, que se produce un logocentrismo que tiene a su vez como consecuencia la 

suposición de que, incluso en lo cinematográfico, las imágenes están al servicio de la 

ilustración de las ideas: 

 

 
628 « This last example undoubtedly constitutes the fullest critique of the body reduced to the conventions 

of its social functions. » (Laplantine 2014, p. 15). 
629 « The question, which cannot be resolved through the logic of thesis and antithesis, nor even of synthesis 

[…]. » (Laplantine 2014, p. 28). 
630 « The idealized character of meanings that could have an autonomous existence independently of 

sensory experience appears clearly in the historical depreciation of the relationship to images. Condemned 

by Plato (for epistemological reasons) and forbidden by the Mosaic and Islamic laws (for ethical reasons), 

images were long considered to be of a lesser reality and to be sources of hallucination, at best of distraction. 

» (Laplantine 2014, p. 31). 



 

 

 

 

272 

Todo lo que tiene lugar como si la idea (el texto ya escrito), la intención, 

el mensaje, incluso la tesis, preexistiese a la imagen. La última es entonces 

solamente concebida como modo, instrumento o formato que permite contar una 

historia, y a través de ella, ilustrar un cierto contenido (Laplantine 2014, p. 32, 

trad. del a.)631. 

 

Por ello, Laplantine propone dejar de concebir el cine como una forma, un mero vehículo 

que transmite o comunica un contenido, que es considerado la esencia, lo significativo. 

El cine por tanto no debe ser concebido según la lógica racionalista de un lenguaje (en un 

sentido objetivizador, como ‘forma’) con un mensaje (el contenido), puesto que, bajo ese 

dualismo forma-contenido “se postula que un significado preexistente y ya constituido 

tiene prioridad ontológica sobre lo que es referido como forma”632. Laplantine insiste 

sobre esta dicotomía entre forma y contenido en varias ocasiones a lo largo del libro: 

 

Es necesario […] cuestionar radicalmente la dicotomía simultáneamente 

de-subjetivizadora y de-historizante entre el contenido (concebido como 

información fiable, estable, idéntica consigo misma) y forma, tratada como un 

instrumento usado para transportar (hoy en día cada vez decimos más 

“comunicar”) mensajes (Laplantine 2014, p. 31, trad. del a.)633. 

 

Esta oposición de contenido (la “cosa en sí misma”, la “esencia”, el 

“mundo”, “significado”) y forma, que en sí misma no tiene significado y que no 

es sino un vehículo usado para transportar ideas permanece como asunción no 

criticada del tipo de pensamiento que se describe a sí mismo como “racionalista”, 

pero que es de hecho bastante irrazonable (Laplantine 2014, p. 113, trad. del a.)634. 

 

 
631 « Everything takes place as though the idea (the already written text), the intent, the message, even the 

thesis, preexisted the image. The latter is then solely envisaged as a means, instrument or format that allows 

for telling a story, and through it, illustrating a certain content. » (Laplantine 2014, p. 32). 
632 « This conception […] postulates that an already constituted, preexisting meaning has ontological 

priority over what is referred to as form: speech, voice, writing, musical or theatrical interpretation, 

cinematic images that do nothing but “express”, “reflect”, or “represent” that which we aim to “transmit”. 

» (Laplantine 2014, p. 31); Laplantine se refiere a la secular separación entre contenido y forma como un 

sesgo “racionalista”. 
633 « It is necessary […] to radically question the simultaneously desubjectivating and dehistoricizing 

dichotomy between content (conceived of as reliable information, stable, identical to itself) and form, 

treated as an instrument used to transport (today we increasingly say “communicate”) messages”. » 

(Laplantine 2014, p. 31). 
634  « This opposition of content (the ‘thing in itself’, the “essence”, the “world”, “meaning”) and form, 

which in itself has no meaning and is but a vehicle used to transport ideas, remains the uncriticized 

assumption of the sort of thinking that describes itself as “rationalist”, but which is in fact quite 

unreasonable. » (Laplantine 2014, p. 113). 



 

 

 

 

273 

Por tanto, según Laplantine debemos hacer el esfuerzo de considerar las cosas, más bien, 

al contrario; es decir, eliminando la oposición forma-contenido. El cine si es considerado 

lenguaje debe serlo en el sentido antes expuesto mediante el modelo coreográfico: un 

lenguaje (el cine) que es sujeto, como multiplicidad de modalidades (lo auditivo y visible, 

pero también lo no dicho, lo evocado, lo ausente); en definitiva, un lenguaje que toma el 

cuerpo no como su vehículo de expresión sino como material explícito de su sensibilidad. 

El cine ofrece, para Laplantine, una modalidad de pensamiento no-conceptual y no-

discursiva sino sensorial que, como modalidad de conocimiento, presenta evidentes 

paralelismos con la etnografía con respecto a la concreción del objeto/sujeto 

estudiado/filmado y, correlativamente, la evasión de generalizaciones, pues “la imagen 

cinematográfica no dice” sino que “muestra (y oculta)” y, por tanto, “es irreductible al 

logos” (Laplantine 2014, p. 32, trad. del a.)635. Laplantine ahonda en la evasión que el 

significado de las imágenes en movimiento presenta para los análisis semióticos al hablar 

incluso de ‘pensamiento cinematográfico’, y comparándolo con el sensible: 

 

El pensamiento cinematográfico, una forma de pensamiento sensorial si 

alguna vez hubo alguno, al estar construido solo con fragmentos de imágenes y 

(desde 1927 en adelante) momentos de sonido, es un pensamiento resolutivamente 

a-conceptual y a-discursivo. Está interesado, como la etnografía, solo en la 

concreta singularidad. Lo que está absolutamente prohibido en el cine —como en 

la etnografía— es la generalidad del concepto (Laplantine 2014, p. 32, trad. del 

a.)636. 

 

En otras palabras, mediante su modelo sensorial de conocimiento, Laplantine otorga una 

especial consideración al cine, como modalidad artística, lingüística, científica, 

tecnológica y estética de conocimiento rítmico que, inherentemente, permite, si se quiere, 

no solo declarar, afirmar o categorizar, sino también, y a la par y sin fragmentación, 

evocar, sugerir e interrogar de forma sensible, a ratos inteligible en otras ocasiones de 

forma no inteligible, sobre lo sensible. Este papel multimodal que Laplantine otorga al 

cine como modalidad múltiple de conocimiento, que nosotros pretendemos extender y 

 
635 « The cinematographic image does not say. It shows (and hides), but it does not say. It is irreducible to 

the logos. » (Laplantine 2014, p. 32). 
636 « Cinematographic thinking, a form of sensory thinking if ever there was one, since it is constructed 

with only fragments of images and (from 1927 onward) moments of sound, is a resolutely aconceptual and 

adiscursive thinking. It is interested, like ethnography, only in concrete singularity. What is resolutely 

prohibited in cinema—as in ethnography—is generality of concept. » (Laplantine 2014, p. 32). 



 

 

 

 

274 

aplicar a la metodología como modalidad de experiencia mediante el cine observacional, 

es introducida de la siguiente forma: 

 

El modo de conocimiento que propongo denominar antropología modal ha 

estado operativo en el cine desde Murnau y Stroheim, para quienes el trabajo de 

construir un plano se hace en el juego alternante entre luz y sombra. Viendo las 

películas de estos directores, entendemos que las contradicciones en lo sensible y 

lo social pueden ser percibidas más allá que de manera binaria: no como relaciones 

entre dos universos preestablecidos con nada en común, no como heterogeneidad 

total y contrastiva de dos naturalezas heterogéneas, sino como variaciones en 

grado e intensidad (Laplantine 2014, p. 28, trad. del a.)637. 

 

Analizar el conocimiento por modalidades que ofrece el cine, supone identificar el 

potencial evocador del cine como forma de conocimiento. Laplantine destaca que, para 

ello, como hemos visto, debemos romper con el pensamiento categorial que está en la 

base del sistema dicotómico, sustituyéndolo por el pensamiento modal o sensible que 

daría lugar a un sistema onto-epistemológico modal. Una de las consecuencias de las 

epistemologías duales que afecta al cine como modalidad sensible de conocimiento es, 

como hemos visto, la generación de ontologías dicotómicas, como oponer la razón o el 

intelecto a la sensorialidad o la corporalidad. Es decir, el excesivo énfasis en lo inteligible 

ante lo sensible tiene como contraparte la preeminencia del lenguaje verbal no solo como 

objeto de estudio sino como modalidad epistemológica absoluta, lo que ha servido para 

mitificar y oponer los significados a lo perceptivo, como si el mundo de las ideas fuese 

repositorio de la verdad, mientras que el mundo perceptivo, especialmente las imágenes, 

se ha tomado por lo aparente, no en el sentido de manifestación perceptible del mundo, 

sino como engañoso, como apariencia de verdad sin ella serlo. Con ello, los análisis 

antropológicos de la socialidad y la cultura se han visto afectados por una discriminación 

patente de las segundas en las jerarquías onto-epistemológicas, lo que ha dado lugar a 

concepciones desfiguradas no solo del ser humano sino de las demás modalidades de 

 
637 « The mode of knowledge of what I propose to call a modal anthropology has been operative in film 

since Murnau and Stroheim, for whom the work of constructing a shot is done in an alternating play between 

shadow and light. Watching these directors’s films, we understand that the contradictions in the sensible 

and the social can be perceived other than in a binary manner: not as relations between two preestablished 

universes with nothing common, not as an outright and contrastive heterogeneity of two heterogeneous 

natures, but as variations of degree and intensity. » (Laplantine 2014, p. 28). 



 

 

 

 

275 

conocimiento que han sido negadas; una suerte de acumulación de errores que parece 

normal si tenemos en cuenta que la premisa de partida está equivocada. 

Para Laplantine, el cine no puede ser equiparado, por un lado, con la narratividad 

logocéntrica ni, por otro, con las artes visuales al uso, pues supone un flujo de emociones 

y sensaciones que difícilmente pueden ser enclaustradas mediante la palabra, y de la 

misma forma, por su carácter eminentemente temporal y por su modalidad sonora y de 

imagen en movimiento, se diferencia de lo meramente visual estático —pareciéndose más 

al teatro, pero con una temporalidad marcada por el montaje que el teatro no puede 

compartir: 

 

Reducir el cine al habla, haciéndolo un “arte narrativo”, o deportarlo al 

reino de “artes de la imagen” (el desempeño de la luz, el color, las líneas y 

volúmenes que comparte con la pintura y la fotografía) es hablar de lo que no es 

característico de las sensaciones y emociones que podemos experienciar en el cine 

(Laplantine 2014, p. 33, trad. del a.)638. 

 

Por otro lado, la importancia que Laplantine otorga a la temporalidad —concretamente, 

a la noción de duración, como veremos— queda demostrada por el hecho de que la 

temporalidad aparece de forma constante en los análisis hasta ahora presentados en torno 

no solo en torno a la corporalidad y la socialidad, sino también, como hemos visto, en su 

concepción del lenguaje, no como objeto de estudio, sino como sujeto activo. Pues bien, 

Laplantine incluso acredita el cine como forma antropológica de conocimiento modal, 

como habíamos apuntado, al otorgarle el papel de insuflador de vida, vida que llega para 

insuflar vida al pensamiento, allá a finales del siglo diecinueve: “El cine, mediante el 

ensamblaje y la modulación de imágenes y sonido, propicia o despierta nuestra 

sensibilidad” (Laplantine 2014, p. 32, trad. del a.)639. En su antropología modal 

Laplantine siempre concibe la temporalidad como constituyente. Laplantine expresa este 

 
638 « To reduce cinema to speech, making it a “narrative art”, or to deport it to the realm of “image arts” 

(the work with light, color, lines, and masses that it shares with painting and photography) is to speak of 

what is not characteristic of the sensations and emotions that we can experience in cinema. » (Laplantine 

2014, p. 33). 
639 « Cinema, by assembling and modulating images and sounds, arouses, or awakens, our sentience 

(sensibilité). » (Laplantine 2014, p. 28). 



 

 

 

 

276 

énfasis en el tiempo vivido al referirse a lo modal no solo como lo sensible sino, como 

hemos visto, indisociablemente, lo rítmico. 

De la misma forma, Laplantine se niega a aceptar al sujeto de la manera que lo 

hace la antropología social, es decir, como un sujeto totalmente determinado por la 

socialidad, privado de deseo, convertido en objeto de facto, cumplidor de una función 

dentro de la colectividad. Por ello, comprender el “lenguaje como una actividad de sujetos 

[situados dentro] de la historia” (Meschonnic citado en Laplantine 2014, p. 31, trad. del 

a.)640 supone avanzar análogamente en reconocer el cine como una modalidad constituida 

literalmente por fragmentos de duración. A su vez, con respecto a la forma de estudiar la 

ritmicidad —o ritmo-análisis como se refería Lefebvre y que pronto veremos—, 

Laplantine ni mucho menos restringe su análisis del ritmo a la herramienta del cine. Como 

hemos podido señalar a lo largo de los desarrollos de Laplantine, una correcta 

aproximación al rimo-análisis no puede estar completa sin una especial atención al 

lenguaje. De esta forma, una de las nociones que más nos interesan en nuestra 

investigación de la ritmicidad es la ‘duración’, que se aplica tanto al cine —en la duración 

de un plano, por ejemplo— como al lenguaje —en la tonalidad y la modulación. En la 

duración de un fenómeno están las metamorfosis que marcan el ritmo del desarrollo del 

mismo. Para Laplantine, desde “una aproximación estructural a lo sensible solo da cuenta 

de una parte muy pequeña de la vida”, y “nunca de una textura de la duración (en el 

sentido latino de duratio, que no es equivalente a tempus)” (ibid., 105, trad. del a.)641. Y 

Laplantine continúa: 

 

Mientras el tiempo puede ser ‘constituido’, ‘organizado’, ‘dispuesto’, 

como lengua [langue], en elementos discontinuos, la duración, como la vida del 

lenguaje [langage], avanza, vuelve, habla pero también se contradice, en resumen, 

evoluciona mediante movimientos que son continuos y discontinuos (Laplantine 

2014, p. 105, trad. del a.)642. 

 
640 Orig.: « To understand the singularity of ‘language as activity of subjects within a history’. » 

(Meschonnic citado en Laplantine 2014, p. 31). 
641 « A structural approach to the sensible accounts for but a very small part of life. It considers it from the 

angle of space (systems of relationships of opposition or correspondence between classes, genres, and living 

species), only with difficulty from the angle of time (which is in that case divided between childhood, 

adolescence, adulthood, old age, or spring, summer, autumn, winter), and never in the texture of duration 

(in the Latin sense of duratio which is not equivalent to tempus). » (Laplantine 2014, p. 105). 
642 « Whereas time can be ‘constituted’, ‘organized’, ‘arranged’, like langue, into discontinuous elements, 

duration, like the life of langage, advances, comes back, speaks but also contradicts, in short, evolves 

through movements that are continuous and discontinuous. » (Laplantine 2014, p. 105). 



 

 

 

 

277 

 

Mientras que veremos la noción de duración, con respecto al lenguaje y al cine, con más 

detenimiento en la sección de metodología, aprovecharemos esta atención más genérica 

al lenguaje para finalizar el pensamiento de Laplantine y dar paso a la aproximación de 

Henri Lefebvre en torno al ritmo, que como veremos está en las antípodas de la 

aproximación del pensamiento sensible a la ritmicidad del lenguaje y la corporalidad. Por 

tanto, en síntesis, cabe recordar que para Laplantine el pensamiento no tiene lugar 

‘mediante el lenguaje, sino en el lenguaje’, es decir, en el cuerpo en el sentido de vivo, 

dinámico, animado, que escapa a la concreción como objeto de estudio cartesiano o 

semiológico (Laplantine 2014, p. 113). Más aún, si anteriormente decíamos que para 

Laplantine el lenguaje y el cuerpo no deben ser concebidos como objetos sino como 

sujetos, esto quiere decir que el lenguaje y el cuerpo no son entidades separables, sino 

modalidades de experiencia indivisibles. Las discontinuidades que pueda haber entre 

lenguaje y corporalidad no deben ser entendidos como “un sistema de signos 

discontinuos, ensamblados, desensamblados, re-ensamblados en el espacio”, sino que 

esas discontinuidades se dan en “el ritmo de aquello que se forma, deforma y transforma 

a sí mismo”, en el encuentro entre “el pensamiento del lenguaje [una pensé du langage]” 

y “la experiencia del cuerpo, una experiencia no de “significado” en sí mismo, sino de lo 

sensible” (Laplantine 2014, p. 102, trad. del a.)643. Lo sensible, por tanto, es para 

Laplantine “otra palabra para designar el cuerpo en todos sus estados y múltiples 

metamorfosis”, pues “se resiste a ser aprehendido, fijado, encapsulado, estabilizado, 

generalizado” (ibid., 84, trad. del a.)644. 

Finalmente, por otro lado, cabe destacar que Laplantine subraya que “filmar 

significa filmar físicamente [en un sentido corporal] sensaciones y emociones tal como 

son sentidas (o simuladas) en los cuerpos de los actores” (Laplantine 2014, p. 89, trad. 

del a.)645. Pero su afirmación no es interesante solo desde el punto de vista corporal, sino 

 
643 Orig.: « Today it is not in the terms of a system of discontinuous signs, assembled, disassembled, 

reassembled in space, but in the discontinuity of the rhythm of that which forms, deforms and transforms 

itself that a thinking of language [une pensée du langage] encounters the experience of the body, an 

experience not of “meaning” in itself, but of the sensible. » (Laplantine 2014, p. 102). 
644 Orig.: « This is what is stimulating about the sensible, which is another word for designating the body 

in all its states and multiple metamorphoses. It resists being apprehended, fixed, enclosed, stabilized, 

generalized. » (Laplantine 2014, p. 84). 
645 « To film means to physically film sensations and emotions as they are felt (or simulated) in the bodies 

of actors. » (Laplantine 2014, p. 89). 



 

 

 

 

278 

además desde la especificidad del cine observacional no ya como herramienta de 

generación de conocimiento antropológico sino como modalidad de conocimiento en sí. 

Debemos añadir así que a esas ‘sensaciones y emociones sentidas o simuladas en los 

cuerpos de los actores’ se añaden las sentidas en el transcurso de la interpretación de sí 

mismos que es llevada a cabo en los cuerpos de los sujetos colaboradores de la 

investigación. Así, lo expresa el antropólogo sensorial y realizador Lucien Castaing-

Taylor: “El cine observacional normalmente se ocupa mucho más por la gente haciendo 

su vida que contándote sobre ello, y por actuaciones (performances) que son una parte 

integral del tejido de la vida social y no representadas especialmente para la cámara” 

(Taylor 1998, p. 5, trad. del a.)646. Las implicaciones prácticas que las formulaciones de 

Laplantine tienen para el cine observacional encuentran tratamiento en su sección 

específica en el próximo capítulo, junto a la aproximación de un practicante del cine 

observacional como David MacDougall, o las teorías fenomenológicas de la experiencia 

cinematográfica como Vivian Sobchack, entre otros. 

Mientras tanto es hora de acercarnos a la ritmicidad en Henri Lefebvre para ver 

en qué nos puede resultar útil. Como veremos, los modelos de Laplantine y Lefebvre 

ponen cada uno el énfasis en los polos ontológicos habituales que oscilan desde el cuerpo 

y lo sensible hasta lo social y lo político, respectivamente. Nos referimos a oscilación 

para subrayar que los dos modelos, si bien presentan una clara tendencia a concentrar sus 

análisis en su nexo ontológico correspondiente, ambos comparten a su vez cierta 

transversalidad entre polos. En otras palabras, mientras Laplantine admite las 

implicaciones que para lo social y lo político tienen sus concepciones en torno lo corporal 

y los sentidos, Lefebvre hace lo propio oscilando en sentido inverso, sus concepciones 

estructurales sobre lo político y lo social inducen un tipo de análisis semejante en la 

corporalidad y lo sensible. En este trasiego entre oscilaciones los dos modelos se cruzan 

en varios momentos, como cuando Laplantine afirma que “hoy, los ritmos sociales, 

económicos y políticos tienden a perturbar los ritmos ‘naturales’ (como la alternancia 

entre vigilia y sueño), contradecirlos e incluso transformarlos” (Lefebvre 2004, p. 64, 

 
646 Orig. en la ‘Introducción’ a Transcultural Cinema (1998) de David MacDougall: « Observational 

cinema typically cares far more for people getting on with their lives than telling you about them, and for 

performances that are an integral part of the fabric of social life and not enacted specially for the camera. » 

(Taylor 1998, p. 5). 



 

 

 

 

279 

trad. del a.)647. En esta influencia de lo social sobre lo corporal, y en esta atribución de 

‘naturalidad’, apuntan a una concepción inadvertidamente estructural en Laplantine, pero 

que en Lefebvre adquiere una condición central, como a continuación exponemos. 

 

4.2.1 Dos modelos del ritmo: lo sensible para Laplantine ante lo 

estructural para Lefebvre 

 

En efecto, una forma de refinar qué noción de ritmicidad queremos incorporar a 

una metodología etno-fílmica es comparar la elaboración en la antropología modal de 

Laplantine con la noción de ritmo en Henri Lefebvre. Ambos modelos ofrecen una 

aproximación a la ritmicidad del cuerpo —modo de comprensión preobjetivo y por 

familiaridad predilecto del cine junto al tiempo—; sin embargo, mientras en Laplantine 

el cuerpo en su cadencia cinética es inicio y final de toda comprensión antropológica —

siendo lo político y lo social transversales a los ritmos de la corporalidad—, en Lefebvre 

el cuerpo rítmico no ocupa un lugar central, sino que forma parte del engranaje rítmico 

de lo político, lo social y lo económico de la cotidianidad, y el ritmo es aproximado desde 

una perspectiva que parece objetivista, o al menos descorporizada. 

Si bien el sistema que plantea Lefebvre tiene una base onto-epistemológica que 

diverge de las concepciones que mejor se adaptan a esta investigación, sus planteamientos 

serán, no obstante, útiles a la hora de abordar algunas cuestiones sobre tipologías rítmicas. 

Así, si bien en lo concerniente a la ritmicidad del cuerpo seguiremos el modelo de 

Laplantine en la estructuración, la aproximación del francés Henri Lefebvre al ritmo 

mediante el método del ‘ritmo-análisis’ merece consideración en esta investigación 

porque Éléments de rythmanalyse (Elements of Rhythmanalysis) (2004 [1992]) —en 

adelante Éléments— es una referencia imprescindible en el incipiente campo del estudio 

del ritmo. 

Lefebvre consideraba el ‘ritmo’ como una noción de vital importancia para el 

análisis filosófico y antropológico de la cotidianidad en la modernidad. De ahí que incluso 

 
647 « Today, social, economic and political rhythms tend to perturb “natural” rhythms (like the alternation 

of wakefulness and sleep), to contradict them, indeed to transform them. » (Laplantine 2004, p. 64). 



 

 

 

 

280 

hable de ‘Proyecto ritmo-analítico’ en su anhelo por convertir los ritmos no ya en 

elemento central del estudio antropológico, sociológico, político y filosófico de la 

cotidianidad sino en “una ciencia, un nuevo campo de conocimiento: el análisis de los 

ritmos; con consecuencias prácticas” (Lefebvre citado en Elden 2004, p. viii, trad. del 

a.)648. En el mismo sentido, conviene tener en cuenta que el análisis sobre la centralidad 

del ritmo en la cotidianidad en relación con la conformación de la socialidad es una vieja 

aspiración de Lefebvre. Así, el ritmo es analizado explícitamente, si bien de forma 

intermitente, en el último volumen de su conocida trilogía Critique of Everyday Life (1981 

[1977]). Por ello, según el propio Lefebvre649, su Éléments puede tener la consideración 

de cuarto volumen de facto de su Critique. 

Antes de meternos en materia, cabe también comentar brevemente cuáles son las 

influencias de Lefebvre, que se pueden trazar a partir del término ‘ritmo-análisis’ 

(rhythmanalyse)650, una noción acuñada por primera vez en 1931 por el filósofo portugués 

Lúcio Alberto Pinheiro dos Santos y su La rythmanalyse (1931)651, quien a juicio de 

Lefebvre no profundiza en esa noción, y de quien Gaston Bachelard la toma prestada, 

según Lefebvre (2004, p. 9). Así, Bachelard es una de las grandes influencias para 

Lefebvre en relación con la cuestión de ‘ritmo’, aunque no tanto en Éléments como en 

The Production of Space (1991 [1974]). Concretamente, Lefebvre adopta parte de las 

críticas que Bachelard hace en su La Dialéctica de la Duración (1950) a la noción de 

bergsoniana de “duración” que “nunca es tan unitaria ni cohesiva como Bergson sugirió, 

sino fragmentaria y hecha de elementos dispares” (Elden 2004, p. xiii, trad. del a.)652. 

Aunque tiene otras influencias, como Gilles Deleuze o Jean Baudrillard, 653 con lo 

expuesto ya tenemos una composición de lugar. 

 
648 « […] a science, a new field of knowledge: the analysis of rhythms; with practical consequences. » 

(Lefebvre citado en Elden 2004, p. viii). 
649 Orig.: « As Armand Ajzenberg has noted, Lefebvre considered this book on rhythmanalysis to be the de 

facto fourth volume of his occasional series of his Critique. » (Elden 2004, p. viii). 
650 Acuñado por primera vez en 1931 por el filósofo portugués Lúcio Alberto Pinheiro dos Santos en su ‘La 

rythmanalyse’ (1931) —véase bibliografía— quien a juicio de Lefebvre no profundiza en esa noción, como 

tampoco lo hace Gaston Bachelard, quien, según Lefebvre, toma el término de dos Santos (Lefebvre 2004, 

p. 9). 
651 Véase Dos Santos (1931) en bibliografía. 
652 Orig.: « Here Bachelard suggests that the notion of duration, made famous by Bergson, is never as 

unitary and cohesive as Bergson suggested, but fragmentary and made up of disparate elements. » (Elden 

2004, p. xiii). 
653 Acerca de estas influencias todavía inexploradas Elden comenta: « […] relations to Gilles Deleuze and 

Jean Baudrillard (another colleague from Nanterre) for example, are unexplored avenues of research […]. 

» (2004, p. xiii). 



 

 

 

 

281 

Para conocer la postura epistemológica de Lefebvre, y las ontologías que nutren 

su metodología, lo más adecuado es acercarnos a su definición de ‘ritmo’ en base, 

principalmente, a la noción de repetición y a su concepción del cuerpo del ritmo-analista, 

como él lo denomina. Comenzamos por la definición de ritmo. Apunta Lefebvre que no 

es lo mismo “ritmo” que “movimiento, velocidad, una secuencia de movimientos (gestos) 

u objetos (máquinas, por ejemplo)” (Lefebvre 2004, p. 5, trad. del a.)654, confusiones de 

las que en parte se deriva una cierta “tendencia a atribuir” a la noción de ritmo un “tinte 

mecánico, ignorando los aspectos orgánicos” (ibid., 6, trad. del a.)655. Pues bien, por un 

lado, si bien el ritmo no debe ser confundido con el movimiento, la velocidad o la 

gestualidad, no es menos cierto que no puede encontrarse ritmo sin movimiento, ni 

movimiento sin ritmo. Así, lo declara Lefebvre cuando dice: “Para que haya ritmo, los 

tiempos marcados y los ritmos suaves debe aparecer en un movimiento. El ritmo por tanto 

trae consigo un tiempo diferenciado, una duración cualificada” (ibid., 78, trad. del a.)656. 

Por ello, la gestualidad es movimiento, por tanto, en ella podemos percibir un ritmo, una 

cadencia gestual, fruto de un estado anímico o, más bien, de fluctuaciones corporizadas 

del pensamiento sensible. 

En cuanto a los ritmos del cuerpo, Lefebvre se refiere a ellos en base a la noción 

de repetición: “Los ritmos del cuerpo, vivo o no (respiraciones, pulsos, circulaciones, 

asimilaciones —duraciones y fases de estas duraciones, etc.)” (2004, p. 5, trad. del a.)657. 

Parece que esta forma de enunciar la concepción del ‘cuerpo vivo’ en base a la 

preponderancia de la repetición en detrimento del movimiento, tiene como consecuencia 

una concepción del cuerpo como nexo biológico en lugar de como vivido. De ahí que el 

movimiento o la gestualidad, si bien es cierto que no deben confundirse con el ritmo, no 

es menos cierto que si el ritmo es únicamente vinculado a repetición, la consecuencia 

irremediable es, en definitiva, aquella paradójica ‘tendencia por atribuir a la noción de 

ritmo un tinte mecánico, ignorando los aspectos orgánicos’, parafraseando a Lefebvre. 

Con todo, a pesar de que Lefebvre advierte que, si bien “para que haya ritmo, debe haber 

 
654 Orig.: « We easily confuse rhythm with movement [mouvement], speed, a sequence of movements 

[gestes] or objects (machines, for example). » (Lefebvre 2004, p. 5). 
655 « […] we tend to attribute to rhythms a mechanical overtone, brushing aside the organic aspect of 

rhythmed movements. » (Lefebvre 2004, p. 6). 
656 « For there to be rhythm, strong times and weak times […] must appear in a movement. Rhythm therefore 

brings with it a differentiated time, a qualified duration. » (Lefebvre 2004, p. 78). 
657 « […] the rhythms of the body, living or not (respirations, pulses, circulations, assimilations – durations 

and phases of these durations, etc.). » (Lefebvre 2004, p. 5). 



 

 

 

 

282 

repetición en un movimiento”, no sirve “simplemente cualquier repetición” (ibid., 78, 

trad. del a.)658, los ritmos del cuerpo que para Lefebvre no dejan de estar basados en la 

repetición. De esta forma, los ritmos así concebidos son para nosotros ritmos biológicos 

del cuerpo, en el sentido naturalista que precisamente pretendemos evitar en esta tesis. 

En otras palabras, los ritmos así concebidos pueden ser adjetivados como ‘corporales’, 

pero no parece justificado su denominación como participio, pues para que el ritmo pueda 

considerarse corporizado, en el sentido experiencial, debe ser participado por el cuerpo, 

y no meramente atribuido al cuerpo. 

Por otro lado, en su defensa de lo cuantificable, Lefebvre se refiere a los ritmos 

del cuerpo del propio ritmo-analista de la siguiente forma: “Su cuerpo le sirve como 

metrónomo” (Lefebvre 2004, p. 19, trad. del a.)659. Por un lado, parece concebir el cuerpo 

y el lenguaje en base a lo sensible y, a la vez, expone la relación entre el mundo y el 

cuerpo de forma que parece concebirla en términos de lo interior ante lo exterior: “Para 

captar el ritmo y las polirritmias de una forma sensible, preconceptual pero vívida, es 

suficiente con mirar cuidadosamente la superficie del mar” (ibid., 79, trad. del a.)660, pero 

sin mencionar en la elaboración que sigue nada que haga indicar que la polirritmia del 

mar y el cuerpo pudiera ser mejor comprendida estando en el mar, a merced de las olas. 

Esta sugerencia interpretativa que proponemos se ve refrendada más adelante. En efecto, 

Lefebvre llega a la conclusión —en dos pasajes diferentes661— de que el ritmo-analista 

debe conocer los ritmos en base a experiencias previas, pero a la vez no debe estar 

involucrado en los ritmos que estudia: 

 

Cuando los ritmos son vividos, no pueden ser analizados. […] Para 

analizar un ritmo, uno debe salir de él. La externalidad es necesaria; y con todo, 

para captar un ritmo uno debe haber sido aprehendido por él, haberse abandonado 

uno ‘internamente’ a ese tiempo que le ritmificaba (Lefebvre 2004, p. 88, trad. del 

a.)662. 

 
658 « For there to be rhythm, there must be repetition in a movement, but not just any repetition. » (Lefebvre 

2004, p. 78). 
659 « His body serves him as a metronome. » (Lefebvre 2004, p.19). 
660 « To grasp rhythm and polyrhythmias in a sensible, preconceptual but vivid way, it is enough to look 

carefully at the surface of the sea. » (Lefebvre 2004, p. 79). 
661 Lefebvre adopta en más ocasiones un ejemplo parecido en el que el ritmo-analista podrá apreciar mejor 

los ritmos urbanos desde un lugar alto como, por ejemplo, un balcón (Lefebvre 2004, pp. 27, 28, 88). 
662 « When rhythms are lived, they cannot be analysed. […] In order to analyse a rhythm, one must get 

outside it. Externality is necessary; and yet in order to grasp a rhythm one must have been grasped by it, 

have given or abandoned oneself ‘inwardly’ to the time that it rhythmed. » (Lefebvre 2004, p. 88). 



 

 

 

 

283 

 

Así, debemos admitir primero que Lefebvre no ofrece dudas en torno a su voluntad de 

conceder al cuerpo vivido un lugar central en su aproximación a la ritmicidad 

corporizada663. Sin embargo, este compromiso adolece de concreción por una cuestión 

que trasciende lo volitivo. El problema es la concepción de partida, y no es tanto que la 

praxis quede fijada a la teoría —con medidas como que los ritmos no pueden ser 

analizados desde la propia corporalidad, sino que deben serlo desde el exterior—, sino 

que la teoría, a pesar de intentar evitar el dualismo cartesiano, sucumbe finalmente a sus 

epistemologías, lo que se traduce en categorizaciones y ontologías que privilegian lo 

cuantificable, lo medible. 

Recapitulando, mientras Laplantine centra su análisis en las epistemologías 

sensoriales que permiten el estudio de los ritmos del cuerpo vivido, Lefebvre hace una 

lectura estructural más bien política y sociológica de los ritmos de la cotidianidad. 

Lefebvre entiende la ritmicidad del cuerpo en la cotidianidad en gran medida como 

consecuencia de otros ritmos primigenios, es decir, se encuentra sujeta en gran parte a 

otros ritmos propios de la socialidad en la que se halla inmerso. 

En otras palabras, los ritmos provenientes de otras esferas que afectan a la 

corporalidad hacen a esta tener una importancia derivada. Esto tiene como consecuencia 

directa la descentralización de los ritmos de la corporalidad y una dificultad manifiesta 

para comprenderlo desde la corporización. En otras palabras, para Lefebvre el cuerpo 

vivido es un centro de atención entre otros, como pueden ser los ritmos políticos o 

económicos, cuya cadencia si afectan a la corporalidad es porque esta se halla inmersa en 

una socialidad que está constituida en parte, precisamente, por lo político y lo económico 

—para Laplantine no habría tal separación estricta, sino un movimiento de traslación de 

unos modos a otros según la perspectiva. Al fin y al cabo, como enfatiza Laplantine: “El 

significado es relativo a lo sensible y no al revés, lo político solo adquiere realmente 

 
663 « At no moment have the analysis of rhythms and the rhythmanalytical project lost sight of the body. 

Not the anatomical or functional body, but the body as polyrhythmic and eurhythmic (in the so-called 

normal state). As such, the living body has (in general) always been present: a constant reference. The 

theory of rhythms is founded on the experience and knowledge (connaissance) of the body; the concepts 

derive from this consciousness and this knowledge, simultaneously banal and full of surprises – of the 

unknown and the misunderstood. » (Lefebvre 2004, p. 67). 



 

 

 

 

284 

significado mediante lo sensible en acción” (Laplantine 2014, p. 84, trad. del a.)664. De 

ahí la importancia de comprender lo social y lo político, desde lo sensible. Así, en la 

antropología modal lo social y lo político, sufren un cambio de posición, desde el frente 

al fondo, en un movimiento, que pone en el foco en el cuerpo y el ritmo, materiales de 

los que están hechos no solo lo social y lo político, sino también precisamente el cine, y 

que, en el observacional en particular, adquieren centralidad emblemática, como veremos 

en el próximo y último capítulo.  

 
664 « […] meaning is relative to the sensible and not the other way around, the political only really acquires 

meaning through the sensible in action. » (Laplantine 2014, p. 84). 



 

 

 

 

285 

CAPÍTULO CINCO: Principios metodológicos para una etnografía 

corporal, corporizada y rítmica a través del cine observacional 

 

Resumen de los contenidos y estructura 

  

En este capítulo se materializan los desarrollos teóricos de los capítulos previos, 

es decir, tanto las fundamentaciones de la antropología fenomenológica que ponen en 

valor la corporización como los argumentos de la antropología modal de Laplantine que 

relacionan ritmicidad y corporalidad. Todo ello mediante la metodología propia de la 

antropología visual y sensorial, la etno-filmación. Así, primero profundizaremos en las 

epistemologías antropológicas mediante la comparación entre los modelos textual y 

audiovisuales —alternativamente, experiencial, o sensible, siguiendo a Laplantine 

(2014). Posteriormente, analizaremos las elaboraciones fenomenológicas que sitúan la 

corporalidad y la ritmicidad en el centro de las prácticas cinematográficas y, en concreto, 

en la metodología etno-fílmica. 

En ambas secciones, y también a lo largo del capítulo, serán centrales las 

elaboraciones de David MacDougall, uno de los antropólogos visuales más reputados y 

que mejor han compaginado la producción audiovisual de alta calidad estética y 

antropológica con una producción escrita, reflexiva e iluminadora con respecto a las 

relaciones entre el conocimiento textual y el sensible, corporal, sensorial o experiencial. 

Finalmente, en el tercer epígrafe analizaremos de forma crítica los principios 

metodológicos del cine observacional, tal como son explicitados por Henley en el trabajo 

de Lawrence (2020). Es en este subepígrafe donde aprovecharemos para aportar por fin 

una destilación de las elaboraciones que hemos ido exponiendo a lo largo de la tesis. De 

esta forma, los desarrollos sobre corporización de la antropología fenomenológica, así 

como los de ritmicidad corporal de la antropología modal, encuentran su encaje teorético 

y aplicación práctica en la metodología etno-fílmica de la antropología sensorial o visual 

que desarrollamos al final del capítulo. 

 

 



 

 

 

 

286 

5.1  Epistemologías antropológicas y modelos de conocimiento 

 

Antes de comenzar el análisis mediante los ejes temáticos propuestos, cabe hacer 

una serie de aclaraciones que MacDougall (1998) deja entrever y que debemos mencionar 

ahora para hacer uso de ellas en lo que sigue. Nos referimos al debate, y sus 

ramificaciones, entre los dos modos epistemológicos que reinan en la antropología social 

y cultural. De esta forma, podemos definir a grandes rasgos dos familias principales 

epistemológicas; por un lado, el conocimiento empírico/experiencial/práctico y, por otro, 

el conocimiento teórico/racional/textual. Así presentadas, ambas familias de modalidades 

epistemológicas parecen dos bloques monolíticos. Sin embargo, debido de las influencias 

mutuas entre ambas posturas, se dan confluencias entre uno y otro punto de vista —o 

polos de pensamiento categorial, según Laplantine (2014)665. Nos referimos 

concretamente a que la antropología suele asumir que el conocimiento etnográfico, 

proveniente de la experiencia del trabajo de campo, es modelado por el conocimiento 

textual tanto con anterioridad como con posterioridad a su obtención, pues el diseño de 

la metodología etnográfica requiere una investigación y un diseño previos, así como una 

elaboración textual posterior —bajo el estilo narrativo-científico específico de la 

disciplina— a partir de los datos etnográficos recabados. Así, idealmente, la experiencia 

del encuentro etnográfico es capaz de nutrir la esencia de la elaboración escrita de tal 

forma que el antropólogo, precisamente en virtud de la información de primera mano 

recabada en la experiencia etnográfica previa, logra una interpretación cultural del grupo 

social investigado. De forma recíproca, suele asumirse que el conocimiento textual 

también se relaciona bidireccionalmente con el conocimiento etnográfico, en el sentido 

de que aquel es transformado por, y transforma a, este. Sobre el papel, esta correlación 

entre ambos tipos o modalidades epistemológicas, el conocimiento textual y el 

experiencial, puede plantearse en paridad. Es decir, con el estatus ontológico del 

conocimiento adquirido mediante el procedimiento etnográfico, unido a la reciprocidad 

transformativa de ambos conocimientos, el textual y el etnográfico, se satisfacían de 

forma suficiente los estándares procedimentales de objetividad en la disciplina. 

 
665 Para una explicitación del dualismo dicotómico del pensamiento categorial platónico-cartesiano, véase 

el subepígrafe 4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: una genealogía del 

cuerpo para la antropología sensorial. 



 

 

 

 

287 

Precisamente, esta búsqueda de la objetividad hacía que el trabajo de campo se 

entendiese en parte como una forma de generar conocimiento empírico, una forma de 

practicar experimentos y testar teorías provenientes del conocimiento textual —como en 

los experimentos sensoriales de Rivers en los albores de la disciplina666. En otras palabras, 

el potencial del conocimiento experiencial quedaba mermado por una concepción 

empirista del mismo, fruto de la predominancia del discurso platónico-cartesiano en el 

sistema onto-epistemológico que estructura el conocimiento teórico y, por tanto, que 

afecta a lo que la disciplina acepta por conocimiento antropológico. Por tanto, cabe 

diagnosticar que el conocimiento experiencial, tal como era tratado en la antropología por 

influencia del conocimiento objetivo, era tratado más bien una modalidad empírica de 

conocimiento, sin que el etnógrafo pudiese ver satisfecha, en muchos casos, la 

representación en plenitud corporal, sensorial, experiencial y emocional de las vivencias 

del trabajo de campo junto a sus colaboradores. Así lo cree MacDougall, quien apunta 

que el “interés actual [se refiere a finales de los noventa] en la antropología visual” —

hoy en día podemos llamarla sensorial’ o, incluso, ‘modal’— está relacionado “con la 

insatisfacción que sienten los antropólogos con la disparidad entre sus encuentros con la 

gente ‘viviente’ y los términos en que a menudo se sienten constreñidos a hablar sobre 

ella” (MacDougall 1998, p. 63, trad. del a.)667. 

 Esta situación en la que el conocimiento logocéntrico y textual derivado del 

trabajo de textos antropológicos ha sido, y es, una parte indispensable de la generación 

de conocimiento antropológico, aspecto cuya influencia no ha sido siempre visible o 

explicitada por la disciplina, es expresada por MacDougall de la siguiente forma: “Al 

pensar en la antropología, tendemos a olvidar que es creada tanto en las percepciones del 

trabajo de campo como en la escritura y lectura de textos” (MacDougall 1998, p. 62, trad. 

del a.)668. Por tanto, MacDougall sostiene que, si bien la antropología moderna suele 

exhibir el conocimiento etnográfico derivado del trabajo de campo como piedra angular 

del conocimiento antropológico, lo cierto es que no ha reflexionado con suficiente 

claridad —al menos hasta las diversas oleadas revisionistas de los años ochenta y 

 
666 Véase epígrafe 1.1 Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres. 
667 Orig.: « Today’s interest in visual anthropology may arise from a similar dissatisfaction felt by 

anthropologists with the disjunction between their encounters with living people and the terms in which 

they often feel constrained to write about them. » (MacDougall 1998, p. 63). 
668 « In thinking about anthropology, we are inclined to forget that it is created as much in the insights of 

fieldwork as in the writing and reading of texts. » (MacDougall 1998, p. 62). 



 

 

 

 

288 

noventa— sobre las limitaciones que la predominancia del conocimiento textual tiene 

para el conjunto de las prácticas y discursos antropológicos, tanto en sus elaboraciones 

teóricas como etnográfico-metodológicas. Una vez matizadas estas cuestiones, estamos 

preparados para abordar los ejes temáticos mencionados, comenzando por las 

epistemologías antropológicas que dan lugar a modelos en apariencia antagónicos. 

Para comenzar cabe destacar que, al igual que esta investigación está articulada 

desde varias perspectivas (filosófica, antropológica y cinematográfica), la labor 

etnográfica de David MacDougall también tiene un carácter mestizo. De hecho, el caso 

de MacDougall recuerda al de François Laplantine; considerado por Howes arquetipo del 

“pensador híbrido”669, si bien con un matiz. Para MacDougall esta fisonomía ‘híbrida’ 

adquiere un carácter experiencial de diferente tonalidad con respecto a la del francés. 

Mientras que para Laplantine el encuentro etnográfico ha girado en torno a la 

corporalidad y el ritmo mediante la generación textual de conocimiento antropológico —

lo transformativo en tanto que flexión corporal del lenguaje, así como modalidad no 

verbal de la conciencia corporizada—, en la producción antropológica de MacDougall lo 

transformativo en tales encuentros con el mundo se ha venido explorando, desde los años 

setenta670, cámara en mano. Etnógrafo y antropólogo, cineasta y escritor, MacDougall ha 

venido desarrollando al alimón ambas facetas, inextricablemente ligadas a su condición 

de antropólogo ‘visual’. Sus prácticas cinematográficas y, sobre todo, sus reflexiones 

sobre la condición epistemológica que ostentan lo visual y lo sonoro en la práctica 

etnográfica ponen de manifiesto las dificultades para aprovechar, por parte de la 

antropología, el potencial epistemológico de la imagen en cuanto experiencia671. 

Como hemos visto a lo largo de la tesis, explicar el difícil encaje de lo visual en 

la antropología requiere de un continuo ejercicio de adaptación de la perspectiva, pues 

dependiente de esta se nos muestran u ocultan unas razones u otras, entre las que veremos 

 
669 Véase Howes (2014a, p. vii). Debemos entender la primera parte de aquella etiqueta como un recurso 

retórico pues la actividad académica del francés no se ha caracterizado por meramente ‘pensar’ el mundo, 

sino precisamente por ir a su encuentro mediante la etnografía, eso sí, informada, esta, no solo antropológica 

sino también filosóficamente. 
670 Debuta oficialmente con To Live with Herds (1972) como su primer gran trabajo en la antropología 

visual. 
671 Al hablar del potencial epistemológico de las imágenes, nos referimos al tipo de conocimiento estético 

y experiencial (corporal, rítmico y sensorial) ofrecido por la imagen —fija o en movimiento— y al sonido 

—con y sin acompañamiento visual— que puede ser de utilidad para concebir la producción antropológica 

de imágenes como herramienta metodológica y, por tanto, ir más allá de su tradicional función didáctica, 

ilustrativa o registradora (MacDougall 1998, p. 63). 



 

 

 

 

289 

las de MacDougall como introducción a sus posturas. Así, en nuestros desarrollos 

anteriores hemos visto que la antropología moderna —aquella conformada en los años 

treinta, a partir de Malinowski, hasta la ‘crisis de representación’ de los setenta y 

ochenta672— se reconfigura y construye a partir del logos textual. La predominancia 

epistemológica de la palabra —que no habría sido un problema grave si se hubiese 

concebido el lenguaje como sujeto flexivo de estudio, como invita Laplantine (2014), en 

lugar de como objeto— lleva aparejada una aversión a la imagen calificada, en algunos 

círculos de la antropología sensorial, como ‘iconofobia’673. Pero la poca o nula 

predisposición de la disciplina para explorar el potencial experiencial de las imágenes 

tiene, según MacDougall, además otra vertiente: el academicismo. Este, que por su 

naturaleza institucional no es fácil que pueda evitar la posición cientificista imperante en 

las ciencias sociales, influenciada hasta los años setenta por el estructuralismo y la 

semiótica, ha considerado tradicionalmente, según MacDougall, las imágenes (en este 

caso se refiere, concretamente, a la fotografía) como contenedores que presentan un 

“exceso” de posibles “significados […] demasiadas zonas con connotaciones no 

intencionadas” (MacDougall 1998, p. 68, trad. del a.)674. De esta forma, más allá de “las 

grandes diferencias ontológicas” entre la antropología escrita y la visual, con “sus 

diferentes formas de construir significado”, para MacDougall, el “contraste significativo” 

entre ambas está en la susceptibilidad que presentan los significados generados en una y 

otra ante su “control” por parte del sistema académico (idem, trad. del a.)675. En otras 

palabras, MacDougall (ibid., 63-72) entiende que la preferencia académica por el 

conocimiento textual ante el conocimiento sensorial se debe, en gran parte, a la dificultad 

para traducir e interpretar en palabras la multitud de significados presentes en las 

imágenes. Es decir, la textualización de la imagen —con la consiguiente omisión de sus 

aspectos corporales y sensoriales— mediante herramientas como la semiótica, no sería 

sino una forma de control ante la ambigüedad de las imágenes. 

 
672 Véase Clifford y Marcus (1986). 
673 Taylor (1996) en su famoso artículo Iconophobia. 
674 Orig.: « The photograph, as Pinney puts it, ‘contains too many meanings’. Whatever its ‘obvious’ 

meaning (what Barthes called studium), there is too much excess meaning and, as distinct from written 

description, too many unintended sites of connotation. » (MacDougall 1998, p. 68). 
675 Orig.: « […] a significant contrast between the written and the visual in anthropology may therefore lie 

not in their very great ontological differences, nor even in their very different ways of constructing meaning, 

but in their control of meaning. » (MacDougall 1998, p. 68). 



 

 

 

 

290 

Si bien estamos de acuerdo en que una de las causas que pueden explicar la difícil 

relación entre unas imágenes con significados cambiantes, evasivos, y una antropología 

que prima la estabilidad y la certidumbre semántica, acogiéndose a la seguridad del texto 

en su configuración moderna, pueden ser los sistemas de control favorecidos y 

transmitidos por el academicismo, esta tesis viene sosteniendo, en consonancia con 

Laplantine, que la causa ulterior para la existencia de estos mecanismos de control está 

en el sistema onto-epistemológico platónico-cartesiano. Como hemos visto en Laplantine 

(2014), concebir las imágenes como contenedores o vehículos para la transmisión de 

información presenta múltiples inconvenientes: principalmente, pero no sólo, desatender 

a las trazas experienciales, sensoriales y rítmicas presentes en la imagen resultado de la 

corporalidad tanto del sujeto representado como del antropólogo. Estos aspectos, 

repudiados por el objetivismo por pertenecer al ámbito de lo subjetivo, son hoy en día no 

solo aceptados como evidencias de la intersubjetividad corporizada de la actividad 

etnográfica, sino que además son abrazados como guías conceptuales hacia una 

reformulación que atañe a los procesos metodológicos de la etnografía. 

Esta reformulación, que implica la plena aceptación de las herramientas 

audiovisuales y tecnológicas disponibles, supone, por tanto, la apertura de la antropología 

hacia un horizonte de expresividad artística y estética —lo que está comprendido en una 

reformulación de las epistemologías de la disciplina de mayor alcance que incluye 

posibilidades e influencias provenientes de la filosofía, la estética, teoría del cine, estudios 

del deporte, la neurociencia, entre muchas otras, como hemos visto que muestra Pink 

(2015). Estas nuevas concepciones, que se pueden asumir bajo la rúbrica de ‘antropología 

sensorial’ o incluso ‘antropología modal’, no están necesariamente en contra de 

concepciones pasadas, al menos no lo pretende así esta tesis676. Sin embargo, como 

MacDougall apunta, sí pueden haber surgido, en parte, como reacción al logocentrismo 

amparado e incluso fomentado por el mencionado academicismo cientificista: 

 

Una generación de antropólogos ha crecido con una visión diferente del 

cine y sus posibilidades. Sus vidas han estado profundamente marcadas por el cine 

 
676 En línea con Laplantine (2014) y las perspectivas fenomenológicas en la antropología, no se pretende 

una enmienda a la totalidad, sino una flexibilización del sistema onto-epistemológico que reconozca que 

diversos modos de conocer y relacionarse con el mundo, incluso los considerados puramente intelectuales 

como la teorización y la abstracción lógica, tienen como suelo, y primera perspectiva, epistemologías que 

son ineludiblemente corporizadas. 



 

 

 

 

291 

narrativo […]. Como resultado, tienen poca paciencia con la arrogancia y la 

pobreza intelectual de la típica película educativa o la esterilidad de gran parte del 

material filmado para investigación […] cuestionando simultáneamente la 

autoridad de los textos antropológicos —sus ángulos muertos y elisiones, sus 

pretensiones de hablar en nombre de otros, sus nociones de realidad etnográfica 

(MacDougall 1998, p. 67, trad. del a.)677. 

 

Como se puede intuir, MacDougall encarnó —ya en su madurez, y lo sigue haciendo, 

como veremos en The Corporeal Image (2006)— la voz de una generación de ‘jóvenes 

antropólogos’ que, en una disciplina cuyas epistemologías él mismo ha ayudado a 

desbordar, empezaron a ver en el cine, durante el cambio de siglo, una alternativa 

epistemológica más fluida, menos rígida, “capaz de producir construcciones complejas 

de la experiencia social de los individuos”, un cine que “en muchos casos trata 

exactamente sobre aquellos sujetos que la antropología, según parece, ha fracasado en 

asumir” (MacDougall 1998, p. 67, trad. del a.)678. Una vez atisbada su postura sobre la 

pertinencia del cine para la antropología, ¿cómo elabora exactamente MacDougall el 

encaje epistemológico de la práctica del cine en la práctica etnográfica? 

Pues bien, para responder a la pregunta debemos tomar como punto de partida el 

debate mencionado en la introducción de este capítulo en torno a las dos modalidades de 

conocer que conviven en la antropología, el conocimiento experiencial y el conocimiento 

textual. Con respecto a este debate, la aportación de MacDougall no destaca por 

identificar las diferencias entre las dos formas principales de conocer que nutren el 

conocimiento antropológico —entendido este como la confluencia entre el conocimiento 

experiencial derivado del trabajo de campo y el conocimiento textual (teórico) producto 

de la lectura y elaboración de textos antropológicos—, sino en analizar en profundidad 

cómo se interrelacionan. A partir de ello, MacDougall advierte una serie de consecuencias 

teóricas, pero sobre todo prácticas, en relación con el estatus y visibilidad de ambas 

modalidades, la sensible o experiencial y la textual, respectivamente, una corporizada, 

 
677 « […] a generation of anthropologists has now grown up with a different view of film and its 

possibilities. Their lives have been deeply touched by the narrative cinema […] As a result, they have little 

patience with the arrogance and intellectual poverty of the traditional educational film or the sterility of 

much research footage […] simultaneously questioning the authority of anthropological texts —their blind 

spots and elisions, their claims to speak for others, their concepts of ethnographic reality. » (MacDougall 

1998, p. 67). 
678 Orig.: « They know that the fictional cinema is capable of producing complex constructions of the social 

experience of individuals, and they recognize that in many cases it deals with exactly those subjects that 

anthropology has seemingly failed to take up. » (MacDougall 1998, p. 67). 



 

 

 

 

292 

sensorialmente afinada, situada en el mundo de la vida, y otra capaz de alcanzar un 

conocimiento abstracto y teórico de alta complejidad, pero, al fin y al cabo, puramente 

intelectual. Por ello, ambas modalidades, la lingüística y la que va más-allá-del-lenguaje, 

no son incompatibles o excluyentes, sino que, en sus diferencias, se complementan. 

Desde una perspectiva filosófica, puede interpretarse que en las diferencias 

epistemológicas entre el conocimiento empírico/experiencial/práctico y el conocimiento 

teórico/racional/textual yace un debate ontológico que atañe directamente a la naturaleza 

de los diferentes métodos que los antropólogos emplean para explicar el mundo de la 

vida, un debate que alcanza, en última instancia, a la posibilidad misma de explicación 

científico-objetiva de la cultura y el individuo679. Con ello no nos referimos ahora a la 

clásica tensión entre los dos modelos de conocimiento mencionados en la introducción 

de este capítulo, sino más bien a una derivación de esta. Al igual que en el debate anterior, 

este otro, interrelacionado como veremos con aquel, tiene casillas de salida que, a pesar 

de ser antagónicas por definición, presentan procesos internos tan interrelacionados que, 

de una forma u otra, ambos modelos se necesitan e incluso se retroalimentan. Presentado 

de forma simple, un modelo intenta dar explicación a lo colectivo a partir de 

generalizaciones teóricas previamente cotejadas mediante la observación sistemática de 

la experiencia individual, mientras el otro modelo lo intenta en la dirección contraria, es 

decir, sin rechazar el conocimiento textual o teórico, su casilla de salida es la experiencia 

individual y si acaso, mediante su cotejo, derivar de esa experiencia una serie de 

generalidades o explicaciones que puedan aplicarse a un colectivo (a una cultura) así 

como al individuo. 

En otras palabras, la primera postura prefiere partir desde la casilla del 

conocimiento textual, a partir de una noción generalista, como por ejemplo la de ‘cultura’, 

en dirección al conocimiento empírico/experiencial, donde tratar de hallar cómo la cultura 

se sustancia en el sujeto y donde, en todo caso, puede testarse el conocimiento textual y 

teórico. La segunda postura, por el contrario, prefiere comenzar por la explicación de la 

experiencia del sujeto investigado para, a partir de ella, derivar una serie de explicaciones 

generales que puedan explicar tanto lo individual como lo colectivo. Es decir, si el primer 

modelo prioriza el conocimiento textual y teórico como principio y final del conocimiento 

 
679 Para una exploración sobre las condiciones de posibilidad del conocimiento, véase el segundo capítulo, 

particularmente, 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología. 



 

 

 

 

293 

antropológico en general, el segundo modelo sirviéndose del conocimiento textual y 

antropológico, antepone el conocimiento empírico/experiencial producido en la 

etnografía como principio y, en ocasiones, final de la posibilidad de conocimiento. Y, sin 

embargo, como advierte MacDougall en boca de Edward Sapir, siempre encontramos un 

desajuste notable entre las explicaciones culturales (colectivas) a la hora de explicar la 

conducta individual (en cierta forma, psicológica), es decir, la experiencia del sujeto: 

 

Sapir no solo señaló el incómodo hueco entre las explicaciones culturales 

y psicológicas sobre el comportamiento humano, sino que también cuestionó la 

excesiva confianza que los antropólogos otorgaban al concepto de cultura a lo 

hora de comprender la experiencia del individuo (MacDougall 1998, p. 62, trad. 

del a.)680. 

 

Si bien MacDougall no enmarca de forma explícita las diferencias entre las explicaciones 

psicológicas (individuales o subjetivas) y culturales (generales u objetivas) en el debate 

entre conocimiento experiencial/práctico y el teórico/textual, parece correcto interpretar 

esas diferencias en este marco que venimos proponiendo. En otras palabras, en la 

antropología, que se nutre de la experiencia individual mediante la etnografía, mientras 

la elevación a nivel de generalidad de la explicación no ofrece demasiados problemas, 

pues el conocimiento teórico/racional en sí ofrece solo dificultades lógico-formales, este, 

a la hora de emprender el camino de vuelta, suele encontrar mejor explicación de lo 

individual a través de la explicación psicológica o subjetiva (voluntad, deseos, intereses, 

etc.) en lugar de la explicación cultural que el propio proceso epistemológico de la 

disciplina ha generado. Por el contrario, la explicación de lo colectivo sí que suele 

encontrar mejor ajuste explicativo mediante lo cultural que a través de lo psicológico y, 

sin embargo, esto parecería más bien una tarea para la sociología en lugar de la 

antropología. 

Por tanto, la contradicción en el núcleo de la antropología estriba en que partiendo 

del conocimiento textual y la explicación cultural (colectiva) es difícil poder explicar al 

individuo mediante el conocimiento experiencial y, sin embargo, este se toma por el 

 
680 « Sapir not only drew attention to the uncomfortable gap between cultural and psychological 

explanations of human behavior but also questioned the undue reliance anthropologists placed upon the 

concept of culture in understanding the experience of the individual. » (MacDougall 1998, p. 62). 



 

 

 

 

294 

origen del conocimiento antropológico. Pues bien, esta aparente contradicción da lugar 

según MacDougall a ‘dos antropologías’ —una de las cuales se mostrará más 

predispuesta a explorar el potencial epistemológico de la práctica cinematográfica: 

 

Se podría argumentar incluso que hay dos antropologías —una 

ampliamente expresada en la literatura y otra en gran medida inexpresada. Estas 

dos percepciones no están necesariamente en conflicto, pero son tan diferentes en 

las cualidades que aprehenden, y aun así tan cercanamente entrelazadas, como 

para crear cierta perplejidad en la mente del investigador (MacDougall 1998, p. 

62, trad. del a.)681. 

 

Así, los dos modos de conocer mencionados —el textual/antropológico (generado 

textualmente a partir del trabajo de campo y la lectura de textos etnográficos y 

antropológicos) y el conocimiento obtenible mediante el trabajo de campo, es decir, 

empírico o experiencial (lo que ya hemos señalado que puede ser visto como una 

distinción dicotómica en sí misma)— pueden ser concebidos como dos posturas 

antagónicas en tensión dentro de la disciplina. Pero antes de matizar una serie de 

cuestiones importantes sobre el planteamiento binario de MacDougall, veamos qué 

términos emplea para referir ambas antropologías: 

 

La primera es la antropología de la cultura vista como ordenada, limitante 

y generalizante. Está en gran medida interesada por las continuidades 

consensuales y sistemáticas de las vidas de las personas. La segunda es la 

antropología de la cultura vista como fértil, elaboradora y liberadora. Esta ve la 

cultura como más restringida en su influencia sobre los individuos, proveyendo 

en su lugar los modos mediante los cuales se entrelazan significados y un sentido 

del yo con características más ampliamente compartidas de la vida social. Su 

punto de partida, y su preocupación, está en cómo la cultura es vivida por aquellos 

que, a la postre, la encarnan y recrean para ellos mismos (MacDougall 1998, p. 

62, trad. del a.)682. 

 
681 « One might even say that there are two anthropologies —one amply expressed in the literature and one 

largely unexpressed. The two perceptions are not necessarily in conflict, but they are so different in the 

qualities they apprehend, and yet so closely intertwined, as to create some perplexity about anthropology 

itself in the mind of the researcher. » (MacDougall 1998, p. 62). 
682 « The first is the anthropology of culture viewed as ordered, limiting, and pervasive. It is largely 

concerned with the consensual and systematic continuities in people’s lives. The second is the anthropology 

of culture viewed as fertile, elaborative, and liberating. It sees culture as more restricted in its influence 

upon individuals, providing rather the means by which they weave meaning and a sense of self into more 



 

 

 

 

295 

 

Visto como MacDougall establece la distinción entre las dos concepciones de la 

antropología, advertimos, en virtud del análisis laplantiano visto en un capítulo anterior, 

una serie de paradojas. Por un lado, pese a exponer que ambas concepciones de la 

antropología ‘no están necesariamente en conflicto’, el autor no parece querer evitar un 

enfrentamiento pretendidamente antagónico. Tal vez en un tic del pensamiento categorial 

descrito por Laplantine (2014), el autor, en su formar de exhibirlas hiperbólicamente, crea 

dos antropologías sin matices, monolíticas, enfrentadas como categorías, conducta 

aparentemente común, en la antropología tal y como es descrita por MacDougall y que el 

propio busca desacreditar. Por otro lado, aunque concordamos que si los conocimientos 

textual y experiencial no están en conflicto más a menudo puede deberse a la 

predominancia del primero (derivado de epistemologías textuales) sobre el segundo 

(generado por el conocimiento experiencial) —extremo apenas sugerido por MacDougall 

pero que hemos de sobra argumentado en capítulos previos—, nos gustaría apuntar que 

nos parece contraproducente admitir que, de los dos modos epistemológicos, textual y 

experiencial, surjan sendas antropologías y, menos aún, que estas sean antagónicas o 

necesariamente excluyentes. 

Dicho de otro modo, no admitimos un modelo epistemológico bipolar para la 

antropología en que el conocimiento textual/verbal y el experiencial/corporal/sensorial 

no se necesiten el uno al otro, como si, de hecho, ambas modalidades no se apareciesen 

inextricablemente imbricadas en un mundo de la vida compartido entre, y conformado 

por, el colaborador en el campo de trabajo y el etnógrafo y/o realizador. Es decir, puede 

haber dos modelos epistemológicos o de conocimiento, uno ‘textual/racional/teórico’ y 

otro ‘experiencial/empírica/etnográfico’, que den lugar, no a dos antropologías, sino a 

modos antropológicos con cualidades diversas. En definitiva, puede haber dos modelos 

epistemológicos, pero no dos antropologías. Y, con todo, sí puede haber, a su vez, dos 

modos antropológicos: el etnógrafo o realizador audiovisual solo parece una forma 

provisional, un modo efímero de ser-en-el-mundo para el antropólogo, ya que después, y 

antes, de estar en el campo de trabajo debe transmutarse y encarnar, cíclicamente, una 

vez más, la que es considerada su forma última, aquella de antropólogo y teorizador. Es 

 
broadly shared characteristics of social life. Its starting point, and its concern, is how culture is lived by 

those who, in the end, embody and re-create it for themselves. » (MacDougall 1998, p. 62). 



 

 

 

 

296 

decir, aceptamos que el sistema onto-epistemológico racionalista dominante —generador 

de un tipo de formulación del pensamiento descrito por Laplantine (2014) como 

categorial, explicado en un capítulo anterior683— se encuentra representado en la primera 

antropología descrita por MacDougall. 

Sin considerarla, por tanto, un modelo de antropología en sí sino más bien un 

modo antropológico, este, que corresponde con la concepción antropológica que 

MacDougall describe como encorsetada por las epistemologías textuales, presenta las 

conductas individuales como subsumidas en una estructura de socialidad referida como 

‘cultura’. Teniendo en cuenta las nuevas premisas, optamos por admitir que el modo —y 

no el modelo— antropológico textual predominante hace que el “proyecto antropológico” 

haya girado en torno a la “búsqueda de homogeneidades en sus objetos de estudio”, de 

forma que las particularidades o “idiosincrasias” así como los “detalles” considerados 

“irrelevantes” han sido recurrentemente “eliminados” del objeto antropológico 

(MacDougall 1998, p. 68, trad. del a.)684. Esta ‘búsqueda de homogeneidades’ ya hemos 

visto, en palabras de Laplantine, que ocasiona un ‘aumento de la exactitud en detrimento 

de la precisión’ (2014, p. 18). Por ello, la explicación causal del individuo, en términos 

de cultura, tiene como contraparte que los deseos, las emociones, la sensorialidad o el 

cuerpo, que modelan tanto la cultura como las conductas individuales, así como son 

modelados por aquella y por estas, quedan relegados como objetos de atención 

antropológica y, por tanto, etnográfica. Por tanto, si bien aquí no compartimos la 

aproximación dicotómica685 a estas dos concepciones de la antropología, sus 

conclusiones, convertidas ahora en modos antropológicos, nos sirven, en definitiva, para 

explorar no una concepción de la antropología que antepone el conocimiento experiencial 

al textual, sino una modalidad, la experiencial, que ofrece un terreno más fértil para la 

elaboración del cine sensorial como metodología etnográfica. 

 
683 Véase 4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: una genealogía del cuerpo 

para la antropología sensorial. 
684 Orig.: « Anthropology’s Project […] has been to find homogeneities in its objects of study, and one of 

its ways of achieving this has been to strip these objects of study of what it regards as idiosyncrasies and 

irrelevant data. Anthropology ‘makes sense’ partly through elimination […]. » (MacDougall 1998, p. 68). 
685 La forma en que MacDougall establece un antagonismo entre las supuestas dos antropologías debe 

comprenderse en el contexto de su trayectoria como antropólogo y etnógrafo. Debemos entender su 

formulación dicotómica a la luz de la historicidad de su labor como antropólogo visual y realizador 

etnográfico. Así, su experiencia de primera mano, en las tres últimas décadas, le otorga una amplia visión 

de los cambios de paradigma acontecidos (y que su trabajo ha contribuido a facilitar), lo que es necesario 

tener en cuenta para comprender la aparente radicalidad de su postura. 



 

 

 

 

297 

En su lugar, MacDougall advierte que hay una segunda antropología —un 

segundo modo antropológico— con una actitud alternativa. MacDougall asimila esta 

segunda antropología con la antropología visual, cuya actitud más ‘abierta’ —que la del 

medio escrito— es inherente a la propia producción cinematográfica de significados —

aquí, al usar al término ‘cine’, y todas sus derivaciones léxicas, nos estamos refiriendo, 

salvo matización explícita, al cine etnográfico en general, en su función documental en 

sentido amplio686. Esto no quiere decir que los significados en el cine etnográfico no sigan 

siendo susceptibles, hasta cierto grado, de control semántico mediante el encuadre, el 

punto de vista o el montaje, entre otros aspectos. Pero, por la forma en que los significados 

cinematográficos desbordan los análisis semióticos, la relación entre los significados 

potenciales de los significantes verbales o lingüísticos y los significantes indexados en 

las imágenes merece, aunque sin extendernos, cierta atención. 

La naturaleza de los significados cinematográficos, así como sus procesos 

generativos, son muy diferentes a su contraparte en el medio escrito. Mientras en el 

lenguaje escrito el significante es de naturaleza exclusivamente simbólica, el horizonte 

de posibles simbolismos de las imágenes proviene directamente de significantes 

indiciarios de aquello que estuvo delante de la cámara —en el cine analógico y digital 

que prescinda de efectos virtuales. De la naturaleza indiciaria de las imágenes fotográfica 

y cinematográfica proviene no solo su poder de seducción, así como los correspondientes 

desencantos, sino también su potencial como modo de representación de la experiencia 

y, a su vez, como modo de experiencia en sí. Pero vayamos por partes.  

Por un lado, el cine no es solo un medio que contiene un desasosegante ‘exceso’ 

de significados para el antropólogo de la primera antropología que refería MacDougall 

—para nosotros, llanamente, un modo o actitud antropológica. Según MacDougall, el 

cine está ‘pesadamente codificado de diversas formas’ y, a su vez, presenta ‘propiedades 

analógicas y no-codificadas’ que plantean ciertas amenazas para el discurso 

antropológico (1998). En un cine concebido como un acto de comunicación, un encuadre 

 
686 Por función documental, entendemos una metodología de producción que, sin evitar de forma dogmática 

ciertos elementos considerados clásicamente como propios de la ficción o incluso del cine puramente 

experimental —y en ocasiones abrazándolos—, asume una relación ética y ontológica con lo real basada 

en una ‘estética de autenticidad’. Para un análisis fenomenológico entre documental y ficción desde el 

punto de la experiencia perceptiva del espectador véase Sobchack (1999), en dónde la autora establece una 

gradación flexible entre ficción y documental según los modos variables, y en ocasiones simultáneos, en 

que un espectador puede aprehender los diversos elementos de ficción o documental percibidos en un 

trabajo audiovisual. 



 

 

 

 

298 

puede contener numerosos elementos irrelevantes o, lo que es peor, indeseados, para el 

mensaje. En palabras de MacDougall: “El fondo también está ahí, ofreciendo una gama 

de detalles adicionales, no conscientemente intencionados, que pueden conducir a 

cualquier lado” ajeno al “objetivo del autor” (MacDougall 1998, p. 69, trad. del a.)687. 

Mientras en el texto cualquier elemento indeseable o considerado irrelevante puede ser 

omitido en la descripción, un documental etnográfico ‘tendría dificultades’ en hacerlo sin 

eliminar también parte del ‘sujeto intencionado por el antropólogo’ visual (idem). Por 

ello, a pesar de los esfuerzos de “fotógrafos y cineastas” por “controlar muchos aspectos 

de cómo las audiencias interpretan las imágenes mediante la selección, encuadre y 

contextualización”, estas “parecen tener vida propia” (idem, trad. del a.)688.  

Por otro lado, las diferencias entre la imagen y el texto no solo atañen a la 

susceptibilidad de los significados en cuanto a su control, sino también a la naturaleza 

onto-epistemológica de su relación con lo real. Según MacDougall, “las imágenes y los 

textos escritos no solo nos cuentan cosas de forma diferente, sino que nos cuentan cosas 

diferentes (1998, p. 257, trad. del a.)689. En cuanto a la forma de ‘contar’, ambos medios 

pueden tener una capacidad equiparable para evocar, seducir o hacernos reflexionar, 

rememorar, imaginar y pensar de forma concreta o abstracta, pues tanto el texto como la 

imagen apelan, si bien por canales diferentes que ahora comentaremos, tanto a la 

imaginación y la empatía del receptor como a la reflexión intelectual e incluso al 

pensamiento sensible-corporal que refería Laplantine (2014). La posibilidad de apertura 

hacia estas ontologías, que son modos epistemológicos, depende de la sensibilidad, 

conocimientos y experiencias vividas por parte del receptor, así como de su actitud 

momentánea. A su vez, en gran medida, esta apertura epistemológica también depende 

del formato textual o visual en cuestión. Así, un poema puede evocar sensorialmente tanto 

o más que una película para un espectador que esté en una actitud sensible, mientras que 

un documental explicativo puede desencadenar una profunda reflexión filosófica, tanto o 

más que una prosa expositiva, en un espectador en actitud idónea. Es decir, se puede decir 

que ambos, el texto y la imagen, para operar en esos modos onto-epistemológicos, se 

 
687 « But the ground is there as well, offering a range of further details, not consciously intended, that may 

lead anywhere […] [away] from the author’s purpose. » (MacDougall 1998, p. 69). 
688 Orig.: « Photographers and filmmakers, of course, continually […] do control many aspects of how 

audiences interpret images, by means of selection, framing, and contextualization. » (MacDougall 1998, p. 

69). 
689 « Images and written texts not only tell us things differently, they tell us different things. » (MacDougall 

1998, p. 257). 



 

 

 

 

299 

sirven tanto del conocimiento por familiaridad como del conocimiento descriptivo —en 

la diferencia establecido por Russell (1910/11) y asimilada por MacDougall (1998)—, si 

bien éstos tienen pesos diferentes en aquellos, aspecto que comentaremos previa análisis 

entre el conocimiento por familiaridad (o no verbal), el conocimiento descriptivo y el 

conocimiento verbal. 

Russell se refiere al conocimiento por familiaridad como la “relación cognitiva 

directa con el objeto”, es decir, la “conciencia del objeto mismo” sin que haya “juicio [o 

valoración]” por parte del sujeto —mientras que en la relación en dirección “inversa” 

entre objeto y sujeto, el autor habla de “presentación en la conciencia” (Russell 1910/11, 

p. 108, trad. del a.) 690. Es decir, el conocimiento por familiaridad es, para Russell, un tipo 

de conocimiento fundacional porque no depende del conocimiento derivado de alguna 

otra verdad, sino de la familiaridad que uno tenga con el objeto en sí, o con propiedades 

o hechos del objeto. En cambio, el conocimiento por descripción depende de Por su parte, 

en su analogía entre conocimiento por descripción y por familiaridad y, respectivamente, 

las epistemologías escritas y audiovisuales, MacDougall señala que “aunque nuestra 

comprensión siempre está influenciada por el contexto […] las películas nos presentan 

con algunas de las características de la familiaridad mientras que las descripciones 

verbales no lo hacen” (MacDougall 1998, p. 79, trad. del a.)691. Así, MacDougall sostiene 

que “la distinción de Russell presenta un interesante paralelismo con la especificidad de 

los objetos en las películas” —esto es, la mencionada relación de las imágenes con sus 

referentes particulares y concretos— a diferencia de “la generalidad del lenguaje” —que 

MacDougall asimila como parte del conocimiento por descripción a pesar de que Russell 

no lo explicita— lo que pone en valor “algunas de las cualidades experienciales del cine 

frente a otras más abstractamente codificadas” (ibid., 78, trad. del a.)692. 

 
690 Orig.: « I say that I am acquainted with an object when I have a direct cognitive relation to that object, 

i.e., when I am directly aware of the object itself. When I speak of a cognitive relation here, I do not mean 

the sort of relation which constitutes judgment, but the sort which constitutes presentation. In fact, I think 

the relation of subject and object which I call acquaintance is simply the converse of the relation of object 

and subject which constitutes presentation. » (Russell 1910/11, p. 108). 
691 « Although our understanding is always influenced by context […] films present us with some of the 

characteristics of acquaintance that verbal descriptions do not. » (MacDougall 1998, p. 77). 
692 Orig.: « […] Russell’s distinction presents an interesting parallel to the specificity of objects in film in 

contrast with the generality of the language that stands for them in written texts. […] the concept of 

acquaintance is at least useful in distinguishing some of the more experiential qualities of films from the 

more abstractly coded ones […]. » (MacDougall 1998, p. 78). 



 

 

 

 

300 

Cabe matizar, por tanto, que mientras el conocimiento por familiaridad puede ser 

asimilado con el conocimiento no verbal o prelingüístico —en el sentido de no ser 

representacional—, en el caso del conocimiento descriptivo su asimilación con el 

conocimiento verbal es un poco más intrincado, pues el conocimiento verbal y el 

descriptivo, si bien están estrechamente relacionados, no son lo mismo. Es cierto que 

ambos se basan en el lenguaje, pero mientras el conocimiento verbal es una flexión 

corporal del lenguaje, el conocimiento descriptivo es puramente lingüístico (simbólico). 

Por su parte, el conocimiento por familiaridad es, por definición, un tipo de conocimiento 

no verbal, es decir, sensacional y sensorial, corporal y corporizado. Por tanto, el 

conocimiento descriptivo, al ser puramente lingüístico o simbólico, entonces es 

asimilable directamente, y a su vez, al conocimiento textual y, solo de forma indirecta, o 

en segundo orden, al conocimiento sensible o experiencial. Mientras, el conocimiento por 

familiaridad, al ser corporal y sensacional, es asimilable directamente al conocimiento 

experiencial y, solo de forma indirecta, o en segundo orden, al conocimiento textual. 

Con todo, las epistemologías descriptiva, textual y verbal son capaces de provocar 

una respuesta sensorial y corporal en el lector, equiparable a la del conocimiento por 

familiaridad, aunque sea en segundo orden, mientras que las epistemologías 

sensacionales, corporales y por familiaridad, son capaces de provocar pensamiento 

lingüístico, aunque sea en segundo orden, equiparable al del conocimiento por 

descripción. De hecho, en línea con los argumentos esgrimidos por Laplantine (2014) en 

cuanto a la utilización del lenguaje para un pensamiento modal o sensible y, por tanto, 

para una mayor precisión desde un punto de vista experiencial o fenomenológico, se 

podría hablar, otra vez, de modos en lugar de órdenes. Así, mientras la noción de orden 

denota estatismo mediante la fijación del objeto, la noción de modo se presenta más fluida 

y dinámica, más precisa con respecto a la forma alternativa y, en ocasiones simultánea, 

en que se produce la co-constitución sucesiva de objetos emanados de la obra, ya sea 

literaria o audiovisual, y que se aparecen en nuestra conciencia corporizada. 

Así, una vez vistas las diferencias entre el conocimiento descriptivo y por 

familiaridad, y el conocimiento verbal y no verbal, podemos ponerlas, primero, en 

relación con el texto y la imagen en movimiento y, posteriormente, con el conocimiento 

textual y el conocimiento sensible o experiencial que antes veníamos analizando en 

relación con los dos modos antropológicos derivados del análisis de MacDougall sobre 



 

 

 

 

301 

las ‘dos antropologías’. Este trayecto nos permitirá desarrollar, primero, un marco general 

de posibilidades epistemológicas para las metodologías etno-fílmicas y, a continuación, 

identificar y elaborar específicamente las epistemologías corporales. 

 

5.1.1 El conocimiento etno-fílmico en el marco epistemológico 
textual de la antropología 

 

Para empezar, en el caso de la imagen en movimiento, esta basa gran parte de su 

habilidad epistemológica para ofrecer un objeto al espectador, el cual es co-constituido 

por este mediante el conocimiento por familiaridad o no verbal. A su vez, la imagen en 

movimiento no se relaciona con el espectador mediante el conocimiento por descripción, 

aunque sí mediante el conocimiento verbal, pues este, si por definición indicábamos que 

es corporal, también es, por tanto, susceptible de ser considerado un tipo de conocimiento 

por familiaridad presente en el cine —mediante el cuerpo que habla, verbal y no 

verbalmente, en su representación cinematográfica. El texto, por su parte, ofrece un objeto 

al espectador, en un primer modo, mediante el conocimiento por descripción, para que 

este lo co-constituya mediante modo alternativo en un tipo de conocimiento por 

familiaridad. 

Por tanto, ambos, texto e imagen, pueden evocar, en primera modalidad, 

pensamientos complejos y concretos propios del conocimiento por descripción y verbal, 

si bien el primero mediante la vía simbólica o descriptiva, mientras que el segundo lo 

hace mediante la vía indiciaria además de la verbal y la no verbal. A su vez, ambos pueden 

evocar una respuesta corporal y sensorial en el lector o espectador, si bien el texto y el 

verbo mediante la vía simbólica, en primer modo, y por familiaridad, de modo alternativo; 

mientras que el cine puede evocar el cuerpo y la sensorialidad de la experiencia mediante 

la vía indiciaria, en primer modo, además de la simbólica, en segundo modo. En 

definitiva, la gran diferencia entre el texto y la imagen en la generación de conocimiento 

antropológico estriba en el peso epistemológico que cada modalidad es capaz de ofrecer 

con mayor idoneidad. Por ello, el cine con su conocimiento por familiaridad, más capaz 

de alcanzar el conocimiento no verbal, sensacional y corporal en primer modo perceptivo, 

encuentra un terreno más fértil en el modo antropológico experiencial descrito por 

MacDougall como una segunda antropología alternativa, la antropología visual que en 

esta tesis consideramos una forma primigenia de antropología sensorial. Así, la puesta en 



 

 

 

 

302 

valor del cine como herramienta etnográfica para una metodología sensorial y corporal y 

corporizada que ofrezca una generación de conocimiento antropológico alternativa, 

supone, en palabras de MacDougall: 

 

Cuestionar las implicaciones de la orientación dominante hacia lo verbal 

en la antropología, y simultáneamente explorar comprensiones que puedan estar 

disponibles y ser comunicables solo de forma no verbal. Esto significa concebir 

un pensamiento antropológico basado en imagen-y-secuencia distinto del 

pensamiento antropológico basado en palabra-y-oración (MacDougall 1998, p. 

63, trad. del a.)693. 

 

Si en lugar de adjetivar el pensamiento como imagen-secuencia preferimos emplear los 

términos pensamiento ‘sensible o modal’, sugeridos por Laplantine, es porque 

precisamente, para una antropología modal o de lo sensible, pretendemos evitar un 

enfrentamiento dicotómico con el pensamiento palabra-oración. Sean cuales sean las 

áreas y redes neuronales por las que fluyen tanto el lenguaje como las sensaciones, lo 

cierto es que, en la experiencia, ambas modalidades de pensamiento se nos dan en un fluir 

en continua transformación en lugar de en estancias. Por tanto, concebir las diferentes 

formas de pensamiento como modos o flexiones de la conciencia, en lugar de como 

estructuras rígidas, puede llevarnos a una comprensión más adecuada en torno a las 

cualidades experienciales del cine, cuyo valor para la etnografía y la antropología 

MacDougall pretende mostrar. 

MacDougall insiste, por otro lado, en que mientras la “teorización antropológica 

no presta demasiada atención a re-crear el conocimiento por familiaridad” —siendo este 

tipo de conocimiento uno de los “aspectos clave del trabajo de campo”— la práctica del 

cine, por su parte, presenta potencial para ofrecer un conocimiento antropológico  que 

“no es meramente el producto de una reflexión sobre la experiencia [etnográfica] sino 

que necesariamente incluye la experiencia [en sí]” (MacDougall 1998, pp. 78-79, trad. 

del a.)694. Es decir, desde esta perspectiva, o en esta actitud, el conocimiento por 

 
693 « This means questioning the implications of anthropology’s dominant orientation toward the verbal, 

and simultaneously exploring understandings that may be available and communicable only in nonverbal 

form. It means conceiving of an image-and-sequence-based anthropological thought as distinct from a 

word-and-sentence-based anthropological thought. » (MacDougall 1998, p. 63). 
694 Orig.: « Anthropological theory does not pay much attention to re-creating knowledge by acquaintance, 

although this is obviously a key aspect of fieldwork. » (MacDougall 1998, p. 78). Y continúa en la siguiente 



 

 

 

 

303 

familiaridad no solo es reconocido como primordial en las prácticas experienciales tanto 

etnográfica como etno-fílmica, sino que también debe considerarse que, “en parte, la 

experiencia es el conocimiento”, de forma que ese tipo de conocimiento experiencial por 

familiaridad es “relacional en lugar de un objeto en sí mismo” (ibid., 79, trad. del a.)695.  

En otras palabras, esta naturaleza relacional, en lugar de objetual, del 

conocimiento por familiaridad hace que, correlativamente, los objetos antropológicos 

iluminados por el conocimiento por familiaridad comparezcan más bien como nexos 

relacionales de significados en lugar de objetos definidos, como sería el caso si 

exponemos esos objetos al conocimiento por descripción. De ahí, se puede inferir que 

este tipo de conocimiento por familiaridad —en que, en parte, se basan las epistemologías 

experienciales, ya sea el trabajo de campo o el uso del cine observacional como 

modalidad epistemológica— hace que determinados objetos antropológicos muestren sus 

propiedades experienciales, perceptivas, corporales o de performance más 

adecuadamente, al menos en primera instancia, que sus propiedades simbólicas, 

semióticas o culturales; sin que ello sea óbice para, en segunda instancia, aproximarnos a 

estas últimas mediante el conocimiento por descripción. 

La postura de MacDougall no quiere decir que, dada la naturaleza relacional del 

conocimiento por familiaridad debamos dejar de concebir la existencia de aquellos 

objetos antropológicos que muestren de forma menos adecuada sus propiedades 

simbólicas o semióticas. Sino que, debido a que cierto tipo de objetos antropológicos —

tales como, por ejemplo, la postura, el gesto o el ritmo corporizado—no se pliegan con 

facilidad al análisis interpretativo por descripción o que, en tal rendición, los mismos se 

nos muestran con menos idoneidad en esa modalidad de conocimiento que mediante el 

conocimiento por familiaridad, parece más adecuado que, para acceder a su potencial 

epistemológico, nos aproximemos a ellos mediante el conocimiento por familiaridad, que 

es una perspectiva, modo o actitud que logra abastecer de forma idónea el potencial 

epistemológico en que se muestran tales objetos. 

 
página, a propósito de una nueva corriente reflexivamente autoconsciente en la escrita antropológica: « 

This is a perception with close affinity to the cinema. New concepts of anthropological knowledge are being 

broached in which meaning is not merely the outcome of reflection upon experience but necessarily 

includes the experience. » (ibid., 79). 
695 « In part, then, the experience is the knowledge. Such knowledge […] is relational rather than an object 

in itself. » (MacDougall 1998, p. 79). 



 

 

 

 

304 

En este sentido, MacDougall se refiere a la forma en que “una institución cultural” 

como “el ritual” viene a conceptualizarse hoy en día como una performance cuyos 

“significados” y valores culturales “residen tanto o más en la propia actuación”, en lugar 

de “entenderse primariamente” como una actividad destinada a “la transmisión de 

mensajes simbólicos o sociales específicos” (MacDougall 1998, p. 79, trad. del a.)696. A 

nivel metodológico, bajo esta perspectiva la aproximación a los significados culturales 

que residen en un ritual consistiría no tanto en la aprehensión observacional-participante 

del ritual como objeto de estudio sino en una experiencia corporal y sensorial asumida 

como plenamente colaborativa que conciba tanto la experiencia en sí como la actividad 

investigadora como nexos relacionales. Análogamente, la práctica del cine observacional 

no es solo una metodología que representa una experiencia (en este etnográfica para el 

antropólogo/realizador, vivencial para el colaborador), sino que ‘incluye’ la experiencia 

en sí que investigador e investigado establecen, cuyos significados tienen el potencial 

para mostrarse o, como refiere MacDougall, ‘residir’, tanto en la explicación 

antropológica del hecho etnográfico como en la comprensión por familiaridad que el cine 

pueda evocar. 

Sin mencionarlo explícitamente, MacDougall se refiere de alguna forma al cambio 

de perspectiva, modo o actitud actual que el uso etnográfico del cine ha provocado en la 

antropología visual y, por extensión a la antropología sensorial e incluso a la 

fenomenológica —por la forma en que estas disciplinas conciben la relación investigador 

y el objeto/sujeto investigado: el ser de uno habita en el ser del otro (o del mundo), y 

viceversa, en una reinterpretación de la intencionalidad de Husserl en términos de 

correlación entre sujeto y mundo, o el ser-ahí como ser-en-el-mundo (Zahavi 2019a, p. 

66)697. Este cambio de perspectiva que provoca el énfasis en el conocimiento por 

familiaridad debería, a su vez, traducirse en una metodología etnográfica específica que 

busque la evocación de tal tipo de objeto —o más bien, nexo de relaciones— mediante el 

conocimiento por familiaridad en lugar del conocimiento por descripción. Así, sobre la 

mesa está la pertinencia del cine para estudiar la corporalidad o, en su caso, la 

 
696 Orig.: « Thus many cultural institutions (ritual, in particular) should not be understood primarily as 

communicating specific symbolic or social messages. Their meaning resides as much, or more, in their 

performance. » (MacDougall 1998, p. 79). 
697 Zahavi interpreta el ser-en-el-mundo de Heidegger como la relación abierta entre sujeto y mundo 

(Zahavi 2019a, p. 66). La reubicación y reinterpretación de la intencionalidad de Husserl por parte de 

Merleau-Ponty (y antes, por parte de Heidegger) se ha analizado en el subepígrafe 2.2.1. 



 

 

 

 

305 

significación (cultural o social) del movimiento, el gesto y la postura del cuerpo, sin 

menoscabo de interpretaciones políticas, económicas, simbólicas o semióticas sobre la 

experiencia corporal y corporizada, lecturas que se avienen mejor en la reflexión escrita 

pero que pueden a su vez ser parte de una precomprensión por familiaridad que la 

experiencia cinematográfica ofrece mediante la representación en la pantalla de una 

experiencia sucedida en otro lugar en un tiempo pasado. 

Este valor experiencial del cine que se basa en, y produce, conocimiento por 

familiaridad, es identificado no solo por antropólogos visuales sino también desde otros 

ámbitos como teoría del cine documental, como reflejan las palabras de Bill Nichols: 

“Evocar un conocimiento corporizado puede legítimamente considerarse una forma 

antropológica, y el cine puede asistir en ello” (Nichols citado en MacDougall 1998, p. 78, 

trad. del a.)698. De esta forma, para MacDougall, el cine se basa en “el principio de 

descubrimiento […] de las relaciones entre imágenes, unidas no solo por su proximidad 

sino por sus resonancias” que se diferencia modalmente de la “conexión declarativa de 

ideas en la escritura expositiva” (ibid., 70, trad. del a.)699. Por otro lado, si el cine ofrece 

al receptor un modo exploratorio, más abierto al descubrimiento, que el de la prosa 

explicativa de la literatura académica, correlativamente, el espectador se ve exigido por 

el cine de forma más exigente con respecto a lo que frecuentemente se da por sentado. 

MacDougall profundizada en ello de la siguiente forma: 

 

Contrariamente a la asunción de que los espectadores de cine son pasivos, 

este [el cine] produce una relación interactiva e interpretativa hacia el trabajo 

visual, cualitativamente diferente de la interpretación de textos expositivos, al 

menos en el pasado, que mayormente conllevaban una evaluación de las 

implicaciones de sus afirmaciones (MacDougall 1998, p. 70, trad. del a.)700. 

 

 
698 « Nichols, although not an anthropologist, argues that evoking an embodied knowledge may legitimately 

be another way of being anthropological, and that film may assist in this. » (Nichols citado en MacDougall 

1998, p. 78). 
699 « Image-based media such as film and video rely extensively upon the principle of discovery —the 

discovery of relationships between images, linked not only by their proximity but their resonances. This is 

a different principle from the declarative linking of ideas in expository writing, although there are some 

resemblances, such in the use of camera movement. » (MacDougall 1998, p. 70). 
700 « Contrary to the assumption that film viewers are passive, this produces a highly interactive and 

interpretive relationship to visual works, qualitatively different from interpreting expository texts, at least 

in the past, primarily involved assessing the implications of assertions. » (MacDougall 1998, p. 70). 



 

 

 

 

306 

Este modo exploratorio, o de descubrimiento, que el cine —especialmente el cine 

observacional701— propone al espectador en su actividad interpretativa, tiene similitudes 

con la forma en que el propio realizador etnográfico se relaciona con el mundo, es decir, 

con la realidad profílmica702, mediante la cámara. En otras palabras, lo que sucede a un 

lado de la pantalla, entre esta y la interpretación corporizada del espectador, tiene relación 

indiciaria con la forma en que los acontecimientos han sucedido con anterioridad al otro 

lado de la pantalla, es decir, delante de la cámara. 

En este sentido, la cámara, aunque puede ser interpretado protésicamente como 

un ojo mecánico —aunque ni muchos menos es uno que, en las inocentes posturas 

realistas de Bazin, pueda documentar lo real con neutralidad703—, tiene una forma de 

relacionarse con el mundo que es instigadora de momentos y actitudes que constituyen, 

mediante la edición o el montaje, una verdad cinematográfica en sí —la noción de verdad 

cinematográfica, esto es, el estatus ontológico de la representación cinematográfica del 

mundo filmado, así como de la experiencia de lo real vivida por el realizador, está 

intrínsecamente relacionada, como veremos en otro epígrafe de este capítulo, con el estilo 

cinematográfico resultante del método etno-fílmico principalmente observacional. 

Por ello, los principios metodológicos y estilísticos del cine observacional —que, 

como veremos en el mencionado subepígrafe, representan las bases de nuestra 

metodología, si bien con importantes matices— producen un cierto tipo de películas que, 

 
701 La distinción entre cine observacional, sensorial, experimental o fenomenológico podría hacerse de dos 
formas, una, la forma tradicional, atendiendo al estatus ontológico de sus imágenes en relación con lo real, 

y dos, teniendo en cuenta no solo lo anterior sino añadiendo el modo de recepción por parte del espectador. 

Según el primer criterio, el cine observacional suele presentar una mayor carga fáctica que el sensorial, el 

experimental y el fenomenológico. Sin embargo, que duda cabe las imágenes de éstos también están 

tomadas de lo real, si bien en muchas ocasiones estas imágenes están modificadas por artefactos estéticos 

que priorizan sugerir o evocar sensaciones en lugar de mostrar hechos. Según el segundo criterio, posición 

fenomenológica adoptada por Sobchack (1992), la distinción entre los diferentes tipos de cine, incluido la 

ficción con respecto a la no-ficción, así como grados intermedios como el ‘mockumentary’, o falso 

documental, la docuficción y el docudrama, etc., no debiera establecerse únicamente a partir de la relación 

ontológica de la cámara con lo real, tampoco con la intención del autor como sostiene Plantinga (2005), 

sino según la modalidad receptiva del espectador, pues todos los cines comparten sustrato ontológico pero 

apelan a modos epistemológicos que se pueden distinguir, y que en ocasiones se entremezclan en una misma 

película de forma que esta puede ser percibida por el espectador en modos sucesivos e incluso simultáneos. 

Véase Sobchack 1999 en donde la autora aplica un análisis fenomenológico al desarrollo de las tres 

categorías propuesta por Jean-Pierre Meunier (Les Structures de l’expérience filmique: L’Identification 

filmique (1969)), en torno a la fenomenología de las representaciones cinematográficas. 
702 Definir con mayor precisión ‘profílmico’, que se refiere en términos generales a todo aquello que está 

implicado en un proceso de producción audiovisual y que, a pesar de no estar en el encuadre, se podría 

decir que forma parte del mundo de la vida de la cámara. Citar referencia (Ver, tal vez, en Oxford 

Enciclopedia de Teoría del Cine). 
703 Referenciar André Bazin. 



 

 

 

 

307 

según MacDougall, “se vuelven sitios de significado potencial en lugar de 

configuraciones de significados enviados y recibidos, o [en lugar de] el mundo exterior 

representado visto mediante representaciones” (MacDougall 1998, p. 77, trad. del a.)704. 

Recurriendo a la fenomenología, la teórica del cine Vivian Sobchack, expresa la misma 

idea de esta forma: “Más que ningún otro medio de comunicación humano, la imagen en 

movimiento se hace en sí misma sensual y sensiblemente manifiesta como expresión de 

la experiencia a través de la experiencia” (1992, p. 3, trad. del a.)705. Esta experiencia 

representada indiciariamente que el cine ofrece es intrínseca al cine, ya sea de ficción o 

documental. Sin embargo, mientras que, para el cine puramente de ficción, la 

espontaneidad de la experiencia cinematográfica es un elemento deseable solo en caso de 

cumplir con los requerimientos del guion —y a la postre, depende del aprovechamiento 

creativo que el director pueda intuir—, en el cine observacional lo espontáneo es parte 

del modus vivendi de la producción etno-fílmica. 

Un ejemplo temprano del tipo de desarrollos experienciales inesperados que 

cualquier tipo de cine ofrece, y que el cine observacional abraza, se encuentra en una de 

las primeras películas de la historia del cine, Barque sortant du port (1895) de los 

hermanos Lumière. El momento en cuestión, se produce cuando “una ola grande golpea 

la barca” dirigida por remeros que tratan de salir a mar abierto, un suceso “espontáneo” 

e “inesperado” que “de repente irrumpe en el mundo controlado de los Lumière, 

transformando tanto la acción como los personajes” (Vaughan citado en Grimshaw 2001, 

pp. 17-18, trad. del a.)706. A diferencia de la ficción, en la que básicamente se simula lo 

real, el principal sustento del cine documental, entendido ampliamente, es la categoría de 

lo real, sin simulación. Dentro del género documental, el cine observacional, se muestra 

particularmente más proclive al aprovechamiento narrativo de estos sucesos espontáneos 

e inesperados, con todo lo que ello implica en términos de exploración, descubrimiento, 

ética de trabajo e intuición del realizador, como discutiremos en profundidad más 

adelante. 

 
704 « Works become sites of meaning-potential rather than sets of meanings sent and received, or the outside 

world seen through representations. » (MacDougall 1998, p. 77). 
705 « More than any other medium of human communication, the moving picture makes itself sensuously 

and sensibly manifest as the expression of experience by experience. » (Sobchack 1992, p. 3). 
706 Orig.: « Dai Vaughan, film editor and critic, highlights its moment of spontaneity when something 

unexpected (a large wave hitting the boat as the rowers move from the harbour to the open sea) suddenly 

breaks through into Lumière's controlled world, transforming both the action and the characters. » 

(Grimshaw 2001, p. 18). 



 

 

 

 

308 

Baste, por el momento, comparar las ideas del cineasta documental, el chileno 

Patricio Guzmán, en relación con el ‘guion de una película del género documental’, y la 

total permeabilidad, según Lucien Castaing-Taylor, hacia lo inesperado del proceso etno-

fílmico. En el caso de Guzmán, este refiere que el “guion documental” no debe ser “ni 

demasiado abierto”, ya se corre “un importante riesgo de dispersión”, ni tampoco debe 

ser “demasiado cerrado”, puesto que “anula el factor sorpresa y los hallazgos espontáneos 

del rodaje (Guzmán 1998, p. 1). Posteriormente, Guzmán profundiza en esta idea de 

apertura y exploración así: 

 

Con estos papeles en la mano [el guion original] uno puede empezar el 

rodaje de manera más o menos controlada, siempre atento a la aparición de 

cualquier sorpresa. Mantener la mirada “abierta” es un requisito insoslayable. Si 

uno actúa demasiado apegado al guion primitivo corre el riesgo de abandonar la 

“energía” de los hechos inesperados que nos presenta el rodaje (Guzmán 1998, p. 

9). 

  

Como vemos, si bien, la ‘apertura’ del cineasta hacia lo inesperado es ‘una necesidad 

insoslayable’, los requisitos de “la industria” hacen que sea necesario un guion (Guzmán 

1998, p. 1). En el caso del cine observacional, los riesgos de dispersión y la actitud 

exploratoria no solo no son asumidos como un mal menor, sino que son adoptados como 

parte de la metodología. Efectivamente, debe tenerse en cuenta que estos dos estilos están 

enmarcados en entornos de producción audiovisual que son diferentes, ya que mientras 

el cine documental clásico trabaja en un entorno de financiación monetizado —al estilo 

de las producciones de ficción, lo que exige unos resultados comercializables—, el cine 

observacional etnográfico trabaja se produce en entornos académicos que, al menos hasta 

ahora, no han priorizado o no han impuesto la comercialización de esas películas, que por 

el momento se difunden y discuten más bien en el ámbito académico. En parte, esto 

resulta en que no se necesite un guion documental como tal, pues no hay una exigencia 

explícita de obtener un producto comercializable.  sino cómo la experiencia se despliega 

en el trabajo de campo. 

En sintonía con lo que expresaba Laplantine en el capítulo anterior, el apego del 

cine observacional con respecto a la experiencia, que es una experiencia en el sentido de 

vivencia, experiencia vivida, queda patente si concebimos el cine observacional como un 



 

 

 

 

309 

medio que es ‘comunión y participación con el mundo’, un medio que “favorece la 

experiencia sobre la explicación, que actúa más por implicación que por demostración” 

(Taylor 1998, p. 11, trad. del a.)707. En definitiva, como señala Taylor, en línea con una 

de las principales tesis de esta investigación, debemos sustituir “el intento de expresar 

‘conocimiento antropológico’ en una película” —lo que tiene como consecuencia la 

“lengüificación del cine”— por una nueva perspectiva mediante la que poder concebir 

“la idea de que una etnografía puede ser desarrollada en sí misma fílmicamente” (Taylor 

1996, p. 86, trad. del a.)708. Sin embargo, una traslación de perspectivas de este calibre 

conlleva una serie de cambios no solo a nivel conceptual sino también en la actitud con 

la que se afronta la producción de conocimiento antropológico. Estas nuevas actitudes 

implican, a la postre, un cambio de estilo de realización cinematográfica que abraza 

nociones como ‘intuición’ en sustitución de objetividad. Nos referimos a una sustitución 

del conocimiento no ya positivista sino meramente positivo o, en otras palabras, no ya 

cientificista sino puramente científico —el tipo de conocimiento alcanzado en actitud 

naturalista, como hemos visto que identifica San Martín (2016)— por un tipo de 

conocimiento artístico, estético, sensible o modal. 

Una vez analizada de forma general la producción de conocimiento antropológico 

mediante el cine, veamos ahora la relación específica entre el cine y la corporalidad. 

Puesto que la fenomenología se ha erigido en una de las herramientas más clarificadoras 

del papel que la corporalidad tiene en nuestra forma de ser-en-el-mundo como sujetos 

existenciales y culturales (Csordas 1994)709, trataremos de alumbrar la relación entre cine 

etnográfico y corporalidad atendiendo a las elaboraciones sobre el cine que parten de una 

perspectiva fenomenológica. 

 

 
707 « This is a process that favors experience over explanation, and which proceeds more by implication 

than demonstration. » (Taylor 1998). 
708 Orig.: « For a start, this would entail a shift from the attempt to convey ‘anthropological knowledge’ on 

film —the attempt to linguify film— to the idea that ethnography can itself be conducted filmically. » 

(Taylor 1996, p. 86). 
709 Véase 2.2.3 El ser-en-el-mundo como paradigma no-representacionalista. 



 

 

 

 

310 

5.2  Una perspectiva fenomenológica del cine observacional desde la 

corporalidad 

 

Mientras en un capítulo anterior hemos visto la importancia que la corporización 

y la corporalidad tienen para los desarrollos de la antropología fenomenológica en torno 

al cuerpo y la cultura710, en el presente epígrafe veremos cómo la relación entre cine y 

fenomenología puede ser aprovechada etnográficamente para proyectar conocimiento 

antropológico sobre la corporalidad. Para profundizar en la relación entre corporalidad, 

conocimiento etnográfico y cine, la fenomenología se impone como una de las 

perspectivas mejor equipadas, si bien cabe destacar, de forma introductoria, que la 

relación entre fenomenología y cine puede ser vista desde dos perspectivas. Por un lado, 

desde una perspectiva analítica la relación aparecería como una fenomenología del cine, 

mientras que, por otro, desde una perspectiva práctica la relación podría denominarse: el 

cine como fenomenología (Ferencz-Flatz y Hanich 2016, p. 15). Puesto que estas dos 

perspectivas no son excluyentes, sino que se informan mutuamente, comenzaremos con 

una breve mención a la fenomenología del cine que nos servirá para centrar el foco en el 

cine como fenomenología, el verdadero núcleo de esta sección dado el interés práctico de 

nuestra metodología poner de manifiesto la concreta ritmicidad corporal y corporizada en 

las prácticas cinematográficas de la antropología, ya sea esta fenomenológica, sensorial 

o modal. 

Si insistimos en investigar de forma sensible (cinematográfica) la relación entre 

la existencia corporizada y el mundo de la vida es porque algunos como Merleau-Ponty 

han hecho apreciaciones suficientemente amplias, y a la vez concretas, para permitirnos 

tal propósito. Según el fenomenólogo francés, si la fenomenología “es un intento de 

hacernos ver el vínculo entre sujeto y mundo, entre el sujeto y otros”, el cine se muestra 

“peculiarmente adecuado para poner de manifiesto la unión entre mente y cuerpo, mente 

y mundo, y la expresión de uno en el otro” (Merleau-Ponty 1964, pp. 58-59, trad. del 

 
710 Véanse los capítulos dos y tres tanto para una introducción a la fenomenología desde una perspectiva 

antropológica como para las elaboraciones antropológicas de Csordas (1990, 1994) sobre la corporización 

como suelo existencial de la cultura, desde una perspectiva fenomenológica. 



 

 

 

 

311 

a.)711. Cabe aclarar que el vínculo que permite a Merleau-Ponty correlacionar sujeto 

corporizado y mundo hace referencia a la intencionalidad, una noción central de la 

fenomenología que Husserl tomó prestada de Brentano y elaboró durante toda su obra, 

desde Investigaciones Lógicas (1900/1901)712, como una propiedad esencial de la 

conciencia, y que Heidegger y, posteriormente, Merleau-Ponty, reinterpretaron como una 

‘expresión del ser esencial de la apariencia, una manifestación de algo que la trasciende 

y, por tanto, intrínsecamente concerniente al ser’ (Merleau-Ponty citado en Sacci 2018, 

p. 80, trad. del a.)713. 

En virtud de esta correlación intencional —entre sujeto corporizado y mundo— 

entendida como nudo correlacional y existencial en el que se genera la significatividad 

del mundo, Sobchack establece una analogía entre la intencionalidad de la cámara en el 

cine y la intencionalidad como correlato fenomenológico, analogía según la cual el cine 

“es un ejemplo filosófico de ‘intencionalidad’”, pues es capaz de “poner de manifiesto la 

correlación direccionada e irreductible de la conciencia subjetiva [corporizada]”, que para 

Sobchack queda “evidenciada por la toma de decisiones proyectadas y, por tanto, visible 

en los movimientos de atención de la cámara”, y los “objetos [intencionales] (ya sean 

‘reales’ o imaginarios)” (Sobchack 2009, pp. 436-437, trad. del a.)714. En otras palabras, 

la analogía sobre la intencionalidad, concebida como “estructura dinámica que crea 

temporalidad y espacialidad significativas para seres corporizados siempre en movilidad 

esencial y existencial” (Sobchack 1992, p. 39, trad. del a.)715, tiene un papel vital tanto en 

la práctica del cine como en su disfrute sensible por parte del espectador, cuyo rol 

generador de significación y sentido queda mediado por los horizontes de corporización 

y corporalidad de sujeto, realizador y espectador. Así, desde la perspectiva práctica que 

más interesa a nuestra metodología, veamos brevemente, antes de pasar a la metodología 

 
711 « […] an attempt to make us see the bond between subject and world, between subject and others […]. 

Well, the movies are peculiarly suited to make manifest the union of mind and body, mind and world, and 

the expression of one in the other. » (Merleau-Ponty 1964, pp. 58-59). 
712 Véase una escueta elaboración de la fenomenología husserliana en 2.1.1 Breve aproximación a la 

fenomenología desde la antropología. Para una profundización, véase San Martín (2008). 
713 Orig.: « So, more than a property of consciousness, the concept of intentionality expresses the essential 

being of appearance as a manifestation of something which transcends it. This is why Merleau-Ponty spoke 

of intentionality as “intrinsically pertaining to being”. » (Sacci 2018, p. 80). 
714 Orig.: « Film is a philosophical exemplar of ‘intentionality,’ making manifest the directed and 

irreducible correlation of subjective consciousness (evidenced by the camera’s projected and thus visible 

choice-making movements of attention) and its objects (whether ‘real’ or ‘imaginary’). » (Sobchack 2009, 

pp. 436-437). 
715 « [Intentionality] It is a dynamic structure creating temporality and spatiality as meaningful for embodied 

beings always in essential and existential motility. » (Sobchack 1992, p. 39). 



 

 

 

 

312 

concreta del cine observacional, cómo estas premisas fenomenológicamente informadas 

se entrelazan con las clarificadoras reflexiones de un practicante de la antropología visual 

como David MacDougall. 

Para MacDougall “las imágenes corporales no solo son imágenes de otros 

cuerpos”, sino que también son “imágenes del cuerpo detrás de la cámara y de sus 

relaciones con el mundo” (MacDougall 2006, p. 3, trad. del a.)716. Más aún, en línea con 

lo sugerido por Merleau-Ponty, dado que el “significado es producido por nuestros 

cuerpos, [y] no solo por nuestro pensamiento consciente”, tenemos que “cualquier imagen 

que hacemos carga con la huella de nuestros cuerpos, es decir, de nuestro ser, así como 

de los significados que intentamos expresar” (idem, trad. del a.)717. Sin embargo, debemos 

hacer un breve inciso para clarificar que, fenomenológicamente, tan relevante sería la 

cuestión del significado como la del ser de lo filmado. A pesar de que MacDougall 

interpreta la relación entre significado y ser desde una posición de practicante ajena a la 

fenomenología, llega a conclusiones similares al sugerir que los “métodos que 

directamente abordan los sentidos”, como en el caso del cine, “tienden a ser tratados como 

adjuntos a la formulación de conocimiento de un nivel más alto de abstracción”, lo que 

tiene como consecuencia que “los antropólogos preservan el valor del conocimiento como 

significado, pero pierden la oportunidad de abrazar el conocimiento del ser” (MacDougall 

2006, p. 6, trad. del a.)718. 

Puesto que el ser-en-el-mundo está corporizado, el conocimiento del ser viene 

dado por nuestra experiencia corporizada y por la que observamos en otros como 

nosotros. Filmar y ser espectador de cine, lejos de ser actividades pasivas, accionan, cada 

una a su manera, nuestra corporalidad de forma que “ver las experiencias de otras 

personas en películas no es simplemente una cuestión de compartirlas, sino de descubrir 

respuestas corporales autónomas en nosotros mismos que pueden diferir de aquellas de 

 
716 « Corporeal images are not just the images of other bodies; they are also images of the body behind the 

camera and its relations with the world. » (MacDougall 2006, p. 3). 
717 Orig.: « Meaning is produced by our whole bodies, not just by conscious thought. We see with our 

bodies, and any image we make carries the imprint of our bodies; that is to say, of our being as well as the 

meanings we intend to convey. » (MacDougall 2006, p. 3). 
718 Orig.: « Methods that directly address the senses, such as photography and film, tend to be treated […] 

as adjuncts to formulating knowledge at a higher level of abstraction. In accepting this, historians and 

anthropologists preserve the value of knowledge as meaning, but they miss an opportunity to embrace the 

knowledge of being. » (MacDougall 2006, p. 6). 



 

 

 

 

313 

las que somos testigos” (MacDougall 2006, p. 16, trad. del a.)719. En el caso del cine 

etnográfico, y concretamente de estilo observacional, a diferencia de la ficción, que 

cuenta un guion, un director y con actores entrenados en la gestualidad, la corporalidad 

transmitida en la pantalla, si bien modulada por la presencia de la cámara, puede 

considerarse, en comparación, profundamente espontánea y vívida, más cercana al mundo 

del que esa corporalidad emana. Por ello, el cine —y de forma particular el cine 

observacional, al menos para el que escribe esta tesis— facilita, en palabras de 

MacDougall, “ir más allá de los límites culturales prescritos y atisbar la posibilidad de 

ser más de lo que somos”; es decir, las películas etnográficas, y el cine en general, 

“expanden las fronteras de nuestra conciencia y crean afinidades con cuerpos diferentes 

al propio” (ibid., 17, trad. del a)720. En esa expansión de nuestro ser corporizado mediante 

la experiencia de ver otras corporalidades en el cine, por un lado, MacDougall identifica 

diferentes actos perceptivos en relación con el acto de filmar que, al igual que para 

Sobchack, es una expresión material de la relación intencional entre corporización y 

mundo: 

 

Antes de que las películas sean una forma de representar o comunicar, son 

una forma de mirar. Antes de expresar ideas, son una forma de mirar. Antes de 

describir nada, son una forma de mirar. En muchos aspectos filmar, a diferencia 

de la escritura, precede el pensar. Registra el proceso de mirar con un determinado 

interés, con una determinada voluntad (MacDougall 2006, pp. 6-7, trad. del a.)721. 

 

Si bien ahora desde el punto de vista del practicante, en la acción de filmar está de nuevo 

expresada la intencionalidad —la ‘preocupación por’ aludida por Tymieniecka y vista 

anteriormente— de la conciencia corporizada en su relación existencial con el mundo 

filmado. En esta acción corporizada de filmar, que expande la comprensión de nuestro 

propio ser y del mundo, MacDougall da otra clave pragmática, al ubicar el mirar antes 

 
719 « […] viewing other people’s experiences in films is not simply a matter of sharing them but of 

discovering autonomous bodily responses in ourselves that may differ from those we witness. » 

(MacDougall 2006, p. 16). 
720 « Films allow us to go beyond culturally prescribed limits and glimpse 9 the possibility of being more 

than we are. They stretch the boundaries of our consciousness and create affinities with bodies other than 

our own. » (MacDougall 2006, p. 17). 
721 « […] before films are a form of representing or communicating, they are a form of looking. Before they 

express ideas, they are a form of looking. Before they describe anything, they are a form of looking. In 

many respects filming, unlike writing, precedes thinking. It registers the process of looking with a certain 

interest, a certain will. » (MacDougall 2006, pp. 6-7). 



 

 

 

 

314 

del pensar, el comunicar o el representar. Si admitimos que el acto perceptivo de mirar 

antecede, al menos experiencialmente, a otros actos de conciencia relacionados con el 

lenguaje, MacDougall no se refiere al mirar en términos empiristas, como si el acto de 

mirar supusiese un acceso transparente al conocimiento, sino que, aceptando la influencia 

mutuamente constitutiva entre el pensar y el mirar, trata de subrayar, desde un plano 

práctico, las cualidades distintivas que el mirar tiene con respecto al pensar para una 

persona que filma, es decir, que se relaciona instintivamente con el mundo mediante su 

corporalidad, lugar donde, de forma primordial, reside la mirada. De ahí que MacDougall 

identifique consecuencias epistemológicas, que luego se traducirán en prácticas, entre el 

pensar, más relacionado con la aprehensión lingüística del mundo, y el ver, más cercano 

al pensar que el mirar, más relacionado este con el acto corporal de dirigir la mirada. Así, 

lo interpretamos nosotros al leer sus palabras: 

 

Cuando miramos, estamos haciendo algo más deliberado que ver y aun así 

más desprevenido que pensar. Estamos poniéndonos en un estado sensorial que es 

a la vez de vacancia y de toma de conciencia. […] Aprendemos a habitar lo que 

vemos. En cambio, pensar en lo que vemos, proyectar nuestras ideas sobre ello, 

nos vuelve hacia nosotros mismos. Así, simplemente mirar, y mirar con cuidado, 

es una forma de conocer que es diferente del pensar. Esto no es necesariamente 

una cuestión de mayor concentración, pues a menudo cuanto más nos 

concentramos más vemos solo a nosotros mismos. La concentración no es para 

nada lo mismo que estar atento y libre de distracciones. […] si el acto de mirar es 

lo que ocupa nuestra conciencia, no podemos estar plenamente atentos a lo que 

estamos viendo. Prestar atención no es una cuestión de proyectarse uno mismo en 

las cosas-en-sí-mismas, sino en liberar la conciencia para percibirlas (MacDougall 

2006, p. 7, trad. del a.)722. 

 

Las consecuencias de reflexionar sobre estas intersecciones perceptivas son de utilidad 

para la práctica de filmar. Al contrario de lo que suele asumirse —el mirar sería un acto 

perceptivo epistemológicamente superfluo— mirar con el cuerpo permite, según 

 
722 « When we look, we are doing something more deliberate than seeing and yet more unguarded than 

thinking. We are putting ourselves in a sensory state that is at once one of vacancy and of heightened 

awareness. […] We learn to inhabit what we see. Conversely, thinking about what we see, projecting our 

ideas upon it, turns us back upon ourselves. So, simply to look, and look carefully, is a way of knowing 

that is different from thinking. This is not necessarily a matter of greater concentration, for often the more 

we concentrate, the more we see only ourselves. Concentration is not at all the same thing as being attentive 

and free of distractions. […] if the act of looking is what occupies our consciousness, we cannot be fully 

attentive to what we are seeing. Paying attention is not a matter of projecting oneself onto things-in-

themselves but of freeing one's consciousness to perceive them. » (MacDougall 2006, p. 7). 



 

 

 

 

315 

MacDougall, un estado de atentividad hacia lo preobjetivo723 útil para la práctica del cine, 

lo que resulta “particularmente importante para los cineastas, quienes son entrenados en 

un rango muy restringido de métodos para ver y grabar la experiencia” (MacDougall 

2006, p. 7, trad. del a.)724. MacDougall señala, en este sentido, que la falta de atentividad 

en el mirar se expresa de manera elocuente en la cámara corporizada de los estudiantes 

(de antropología visual)725, acerca de quienes, al comenzar su aprendizaje con la cámara, 

“a menudo [uno] se da cuenta de que no están mirando, sino esperanzados con que al 

mover la cámara sobre la superficie de un sujeto algo pueda ser recolectado”; de esta 

forma “la cámara nunca llega a descansar, o si por casualidad lo hace por un momento 

inmediatamente se mueve otra vez” (idem, trad. del a.)726. Así, para MacDougall, “esta 

es una cámara que está cazando, buscando algo que ver sin nunca encontrarlo”; la cámara 

parece estar ‘siempre disconforme, como si nada fuese lo suficientemente valioso como 

para reposar en ello la mirada’ (idem)727. Acerca de la cuestión de ‘vaciar’ la mirada para 

dejar que el mundo experiencial se despliegue ante la atentividad de la cámara 

corporizada, cabe destacar que hablaremos de ella más en profundidad al tratar la noción 

de ‘compromiso con el encuadre’ en la siguiente sección. 

 Por último, antes de pasar al siguiente epígrafe vamos a ver cómo 

MacDougall relaciona la corporalidad del cineasta o realizador con la cámara. Según 

MacDougall, lo que está siendo mostrado en la pantalla “ya ha estado mediado por la 

visión del cineasta”, de forma que más que un “acto de pensar”, estamos ante un “acto 

físico” y corporal que “tal vez sea más evidente cuando el cineasta está sosteniendo la 

cámara”, de forma que “la imagen se ve afectada por el cuerpo detrás de la cámara tanto 

 
723 Este estado de atentividad del realizador recuerda a las elaboraciones de Jean Rouch sobre el ciné-transe. 

Más detalles en 1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de Jean Rouch en los 

50. 
724 This is particularly important for filmmakers, who are trained in a very restricted range of methods for 

seeing and recording experience. 
725 El no tener el control del propio cuerpo en la búsqueda de ‘algo’ en lo que reposar la mirada de la cámara 

es una experiencia de la que puedo dar fe, al haberla vivido en mi primera etapa de aprendizaje al comenzar 

el Máster en Antropología Visual en el Granada Center for Visual Anthropology de la Universidad de 

Mánchester. Esta falta de sintonía con la realidad que se despliega ante la cámara puede ser analizada como 

‘falta de compromiso’ (lack of commitment), terminología empleada por nuestro profesor de cine 

etnográfico, el Dr. Andy Lawrence, y que desarrollaremos en la siguiente sección. 
726 « When young filmmakers start out, you often notice that they are looking at nothing but hoping that by 

moving the camera over the surface of a subject something will be gathered up. The camera never comes 

to rest, or if it should chance to do so for a moment it immediately moves away again. » (MacDougall 2006, 

p. 7). 
727 « This is a camera that is hunting, searching for something to see and never finding it. It is constantly 

dissatisfied, as though nothing were worth looking at. » (MacDougall 2006, p. 7). 



 

 

 

 

316 

como por los cuerpos que están ante ella” (MacDougall 2006, p. 26, trad. del a.)728. Al 

igual que en la escritura etnográfica, la etno-filmación contiene la huella del autor. 

Mientras en la escritura etnográfica, esta huella es más bien tácita, de naturaleza psico-

intelectual, en la etno-filmación esta impronta se ve imbuida de una corporalidad 

explícita, ineludible. A ello se une que la impronta del autor en la escritura etnográfica se 

produce en un marco de temporalidad que permite la selección de manera más reflexiva 

que en la etno-filmación, en la que la toma de decisiones de encuadre —el equivalente (si 

bien lejano) a la frase en la escritura— se produce en el marco de una temporalidad 

mínima, casi inmediata, más intuitiva que reflexiva729. Estas formas peculiares de 

relación corporal y corporizada del realizador con el mundo se trasladan al ámbito 

metodológico de una forma distintiva, con consecuencias prácticas a tener en cuenta, 

como próximamente veremos. 

 

5.3  Análisis corporizado de los principios de estilo del cine 
observacional 

 

En esta sección última sección de la tesis realizaremos un análisis crítico de los 

principios de estilo del cine observacional. Cabe subrayar de forma introductoria que, 

dada la importancia que la intuición y la oportunidad tienen en el proceso etno-fílmico, 

corroborado por realizadores y antropólogos visuales como Rouch, Gardner o 

MacDougall730, la estrategia de filmación proyectada no puede ni debe quedar encerrada 

en ningún guion apriorístico que pueda minar la espontaneidad del propio proceso 

etnográfico y creativo. El uso sinfónico de más de un estilo filmación o de cámara 

responde a la necesidad de adaptar el estilo de cámara a la variedad de fenómenos 

corporizados y rítmicos del mundo de la vida, lo que además permite el aprovechamiento 

del potencial del cine como nexo multifacético de relación con el mundo y de 

conocimiento antropológico. Si bien el cine observacional será el principal estilo en el 

 
728 Orig.: « […] whatever is seen has already been mediated by the filmmaker's vision, but this is more than 

a process of thought: it is as much a physical act. This is perhaps most evident when the filmmaker is 

holding the camera […]. The image is affected as much by the body behind the camera as those before it. 

» (MacDougall 2006, pp. 26-27). 
729 Véase la elaboración del ciné-transe (cine-trance) de Rouch en Les Mâitre Fous (1955) en 1.3.2 Del 

trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de Jean Rouch en los 50. 
730 Para ver cómo los dos primeros integran la oportunidad y la espontaneidad en sus prácticas 

cinematográficas, véanse los epígrafes 1.3.2 (sobre Rouch) y 1.4.1 (acerca de Gardner). 



 

 

 

 

317 

que implementar los desarrollos de la tesis, los estilos participativo y colaborativo pueden 

en muchos casos verse interpelados, no solo porque todos ellos pueden ser válidos para 

la exploración de la corporalidad, sino porque aquí sostendremos que el estilo 

observacional está en la base de las técnicas de filmación de los otros dos. 

En este sentido, MacDougall defiende que los diferentes estilos de cámara y, por 

tanto, de metodologías etno-fílmicas “representan diferentes temperamentos y objetivos, 

no diferentes moralidades”, de forma que, “en una misma película, varias aproximaciones 

pueden ser empleadas para finalidades separadas” (MacDougall 2006, p. 4, trad. del a.)731. 

Ahondando en ello, MacDougall defiende lo siguiente con respecto a los diferentes estilos 

de realización etno-fílmica: 

 

Así, una cámara receptiva [propia del estilo observacional] observa e 

interpreta su sujeto sin provocarlo o molestarlo. Responde, más que interfiere. 

Una cámara interactiva [propia de los estilos participativos y colaborativos], por 

el contrario, graba sus propios intercambios con el sujeto. Una cámara 

constructiva interpreta a su sujeto mediante su desglose y su re-ensamblaje de 

acuerdo con cierta lógica externa (MacDougall 2006, p. 4, trad. del a.)732. 

 

Cabe subrayar, por tanto, que del material grabado puede resultar una película de estética 

múltiple, o bien una película definida por un solo estilo. Lo que está claro es que no 

sabremos qué estilo de película resultará, o qué mediante qué estilos se desplegará, hasta 

llegar a la sala de montaje, donde habrá que brindarse al material con la atentividad a la 

que refería MacDougall. Cabe también mencionar que puede haber varias películas dentro 

de un mismo material en bruto, tantas como perspectivas sobre él haya, lo que no impide 

a su vez reconocer que ciertas posibilidades son más idóneas que otras. Para que al llegar 

a la fase de montaje en condiciones favorables debemos, por tanto, seguir una estrategia 

que nos ponga en una situación de ventaja en la sala de edición. Así, evitar casarnos de 

antemano con un estilo concreto favorece la espontaneidad y la incertidumbre en el 

proceso etno-fílmico. 

 
731 Orig.: « They represent different temperaments and aims, not different moralities. In a single film, 

several approaches may be employed for separate purposes. » 
732 « Thus, a responsive camera observes and interprets its subject without provoking or disturbing it. It 

responds rather than interferes. An interactive camera, on the contrary, records its own interchanges with 

the subject. A constructive camera interprets its subject by breaking it down and reassembling it according 

to some external logic. » (MacDougall 2006, p. 4). 



 

 

 

 

318 

No obstante, en esta tesis defendemos a su vez que, aun reconociendo lo anterior, 

el estilo de cine observacional será clave en nuestra metodología etno-fílmica, pues desde 

este se puede llegar fácilmente a los demás, el participativo y el colaborativo —descartado 

el estilo constructivo precisamente por su naturaleza vicaria. El cine observacional será 

por tanto piedra angular, razón por la que ha sido mencionado de forma explícita a lo 

largo de los capítulos anteriores y razón por la que veremos en breve sus principios de 

estilo, que serán, de forma matizada, los principios estéticos y éticos de nuestra 

metodología. 

Un último aspecto por comentar antes de proceder con los principios de estilo del 

cine observacional es que un cierto conocimiento del campo de trabajo, y la comunicación 

estrecha, antes, durante y después, con los colaboradores de la investigación, es necesario 

para profundizar en la filmación y llevarla a buen puerto. Sin embargo, debemos recordar 

en este sentido que el objetivo de nuestras elaboraciones no es el análisis antropológico 

de los significados culturales y sociales de la corporalidad, sino la fundamentación 

sensible y etno-fílmica de la ritmicidad y la corporalidad como fenómenos preobjetivos 

representables cinematográficamente. Ahora bien, esto no implica que consideremos 

incompatible el estudio de ambos aspectos, el cuerpo y el ritmo, por un lado, y los 

significados culturales, por otro, y ni mucho menos que los aspectos culturales no nos 

resulten interesantes, sino que, debido a la perspectiva escogida y la metodología 

propuesta, el cuerpo y la ritmicidad serán proclives a mostrarse con idoneidad, mientras 

que las cuestiones de significado y cultura, a pesar de ser inseparables de la corporalidad 

y el ritmo —incluso constituyentes de ambos fenómenos (Csordas 1990, 1994)—, 

probablemente queden en segundo plano, como elementos circundantes, siempre 

presentes, ya sea tácita o explícitamente, pero fuera del foco de atención principal. 

Dicho esto, pasemos a analizar los principios del cine observacional tal como 

aparecen en el manual de estilo Filmmaking for Fieldwork: A Practical Handbook (2020) 

de Andrew Lawrence, cineasta y profesor de cine observacional del Granada Centre for 

Visual Anthropology de la Universidad de Mánchester, Reino Unido733. Lo primero que 

 
733 Si hemos elegido este manual de estilo es por su carácter didáctico, también por ser un texto actual, de 

reciente publicación, y además porque la formación antropológica y metodológica —tanto de máster como 

recientemente en una estancia de investigación— del que escribe fue realizada en ese centro por el Prof. 

Dr. Lawrence. Tanto el Granada Centre —es el centro dedicado a la antropología visual con más trayectoria 

en Europa (fundado en 1987 por el Paul Henley, a quien debemos multitud de citas en esta tesis)— como 



 

 

 

 

319 

llama la atención es que los principios de estilo del cine observacional desarrollados en 

Filmmaking for Fieldwork son denominados ‘mandamientos’734. No en vano son diez y 

la enunciación de todos ellos comienza por un taxativo ‘no’ —que en la traducción 

comentada traduciremos como ‘sin’. Este es el sacrosanto decálogo traducido 

directamente: (1) No guiones; (2) No dirección; (3) No trípodes; (4) No entrevistas; (5) 

No imagen o grabación de sonido virtuosos; (6) No narración; (7) No música; (8) No 

efectos especiales; (9) No edición virtuosa; y (10) No desviación de nada de lo anterior, 

excepto cuando sea necesario o apropiado. Hasta que uno llega al último mandamiento, 

el único indulgente, al menos para el aprendiz con ganas de experimentar, el decálogo 

puede resultar, a primera vista, contundente, falto de visión pedagógica, más si cabe en 

un contexto educativo. Sin embargo, debe entenderse que, precisamente por ese contexto 

educativo, el alumnado, la mayoría proveniente de las ciencias sociales y, por tanto, sin 

formación audiovisual, fotográfica o estética, necesita directrices claras y concisas 

mediante las que aprender a filmar en un lapso de tres meses, lo que suele dejar 

preparados, también mediante ejercicios prácticos de entrenamiento, a los estudiantes que 

necesitan llevar a cabo con éxito la filmación de sus proyectos etno-fílmicos. 

Por otro lado, el decálogo podría ser interpretado, desde una perspectiva política, 

como una forma de control institucional sobre las elaboraciones de alumnos afiliados a la 

institución —lo que permitiría mantener el prestigio o estilo del centro—, e incluso como 

forma de control disciplinar para salvaguardar la esencia de la antropología visual de la 

disipación —de una forma que recuerda al control disciplinar ejercido por la antropología 

cultural y/o social, dominada por la textualidad, sobre lo que puede ser considerado 

conocimiento antropológico y cómo obtenerlo, y que durante décadas dificultó la 

trayectoria de la propia antropología visual, relegando sus prácticas a los márgenes de la 

disciplina de la que derivaba, como hemos visto en el primer capítulo. Teniendo clara la 

multiplicidad de perspectivas, el decálogo cumple, como hemos mencionado en el párrafo 

anterior, una función práctica: la de establecer unos principios para que el método pueda 

ser replicado. Con todo, a pesar de la contundencia de las directrices, veremos que, como 

establece el décimo mandamiento, todos los principios son debatibles y adaptables si hay 

 
el profesor Lawrence —profesional destacado del cine documental, y alumno aventajado del propio Paul 

Henley— son referencia en el mundo de la antropología visual. 
734 ‘Los diez mandamientos del cine observacional’ explicitados en Filmmaking for Fieldwork provienen 

de notas no publicadas del Prof. Dr. Paul Henley (Lawrence 2020, p. 22), quien a su vez había sido profesor 

de Andrew Lawrence. 



 

 

 

 

320 

una razón estética que lo justifique, lo que está alineado con el espíritu constructivo y 

didáctico con el que este decálogo se enseña en Mánchester. Este espíritu abierto del 

decálogo, a pesar de las apariencias en sentido contrario, quedará más claro al comentar 

cada mandamiento por separado: 

 

(1) Sin guiones: 

Los guiones constriñen la investigación hacia lo que ya se sabe e incluso 

pueden desviar nuestra atención alejándola de una oportunidad fortuita para 

extender nuestra comprensión. Sin embargo, es bueno tener un plan práctico 

y una propuesta de investigación sólida (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)735. 

 

Para entender la diferencia entre el cine observacional y otros tipos de cine de no-ficción 

o documental, las palabras del gran director chileno de cine documental Patricio Guzmán 

pueden ser reveladoras. Dado que en el cine documental al uso la escritura de un guion 

‘abierto’ es parte integrante del proceso creativo y de producción —algún tipo de guion, 

aunque sea mínimo, es indispensable al menos para obtener apoyo financiero, ya sea 

público, privado o mixto—, Guzmán defiende la necesidad de un guion que cuente con 

“desarrollo y desenlace, con protagonistas y antagonistas, con escenarios 

predeterminados, una iluminación calculada, diálogos más o menos previstos y algunos 

movimientos de cámara fijados de antemano” (Guzmán 1998, p. 1). Ello no es óbice para 

mantener una mirada atentiva y abierta a las oportunidades, como en “un concierto de 

jazz”, donde el “común acuerdo de lo ‘general y lo particular’ es una pauta que presupone 

toda clase de cambios” y que, aún con todo, “sigue siendo un guion” (idem). 

Por otro lado, las películas de cine antropológico de estilo observacional suelen 

originarse y transitar en circuitos académicos como seminarios, sesiones de proyección 

en congresos de antropología y festivales de cine etnográfico736. Debido a que el estilo se 

adapta con facilidad a una producción con medios más humildes que el documental que 

transita circuitos comerciales, a menudo tiene menos dependencia de fondos externos a 

 
735 « No scripts: Scripts constrain research to what is already known and they may even divert our attention 

away from a serendipitous opportunity to extend our understanding. It is, however, good to have a practical 

plan and a strong research proposal. » (Lawrence 2020, p. 22). 
736 Varias películas con relación estrecha con, u originadas en, entornos académicos de cine antropológico 

—si bien enmarcadas en otros tipos de cine antropológico con mayor carga verbal que el estilo puramente 

observacional— han dado el salto recientemente hacia plataformas de streaming como Netflix o Filmin; 

un ejemplo notable: Half Elf (2020), Dir.: Jón Bjarki Magnússon. 



 

 

 

 

321 

la institución académica a la que está afiliada el antropólogo visual/cineasta, que además 

suelen contar con canales de financiación pública o semi-pública, menos exigentes con 

respecto al guion que los del cine documental comercial. Esta diferencia en la 

financiación explica hasta cierto grado las diferentes exigencias con respecto al guion 

para el cine observacional y otros tipos de cine documental. 

En todo caso, las causas que pueden provocan esas diferencias con respecto al 

guion no implican, por un lado, que otros tipos de cine documental diferente al 

observacional no estén “siempre atentos a la aparición de cualquier sorpresa”, pues 

“mantener la mirada ‘abierta’ es un requisito insoslayable”, de forma que “si uno actúa 

demasiado apegado al guion primitivo corre el riesgo de abandonar la ‘energía’ de los 

hechos inesperados que nos presenta el rodaje” (Guzmán 1998, p. 9). Es esta ‘energía’ 

espontanea de los acontecimientos, del despliegue de la experiencia ante la cámara, lo 

que el cine observacional quiere preservar a toda costa con este primer mandamiento que, 

al fin y al cabo, requiere de una cierta actitud o mirada atenta que, en palabras de 

MacDougall, ‘ha permitido a sucesivas generaciones de fotógrafos y cineastas’ la 

incorporación a sus películas de ‘casualidades y oportunidades de forma calculada’ 

(MacDougall 2006, p. 4, trad. del a.)737. En suma, si bien el cine observacional no necesita 

un guion, ni siquiera abierto, requiere, sin embargo, de una estrategia de filmación, 

aunque sin dirección, como apunta el segundo mandamiento, que dice así: 

 

(2) Sin dirección: 

Decirle a la gente lo que hacer elimina su agencia y así la autenticidad de sus 

acciones. En su lugar, se puede trabajar colaborativamente con los 

colaboradores del trabajo de campo para explorar las posibilidades de 

filmación. Si te pierdes algo, entonces mira cuidadosamente a cómo esto se 

repite de diferentes maneras en lugar de quedarte enganchado en expresiones 

particulares (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)738. 

 

 
737 « Successive generations of photographers and filmmakers have allowed accident and chance into their 

work in a calculated way. Framing thus has two intertwined impulses-to frame but also to show what lies 

beyond or in spite of framing. » (MacDougall 2020, p. 4). 
738 « No direction: Telling people what to do removes their agency and thus the authenticity of their actions. 

Instead, work collaboratively with co-fieldworkers to explore filmmaking possibilities. If you miss 

something, then look carefully at how this is repeated in different ways rather than getting hooked on 

singular expressions. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

322 

Durante buena parte del siglo veinte —al menos hasta los años setenta o principios de los 

ochenta739—, la cámara fue concebida, entre otras aplicaciones, como instrumento 

científico de registro objetivo de la realidad. La dedicación plena de la cámara a la función 

objetivista, en sus usos dentro del campo de la antropología visual, implicaba, a su vez, 

la elusión de cualquier tipo de ‘tratamiento creativo de la realidad’—con la excepción 

vanguardista (y, en cierta manera, conscientemente subversiva) del cine participativo de 

Rouch. Sin embargo, puesto que el paradigma objetivista en las ciencias sociales fue 

disuelto durante el último cuarto del siglo veinte, no estamos ahora ante una directriz que 

busque desaprobar intervenciones que puedan menoscabar la objetividad, sino conservar 

un sello distintivo del estilo observacional: la agencia de las personas filmadas. 

El estilo observacional obliga a estar en comunicación constante con los 

colaboradores filmados. Entre estos y el cineasta se establece una estrategia conjunta en 

base a los intereses de ambas partes. Pero es necesario que esta negociación suceda fuera 

de cámara para que el espectador pueda poner en valor la agencia de las personas 

filmadas. Por tanto, a diferencia de las metodologías participativas y colaborativas, que 

permiten el despliegue discursivo de la agencia de las personas filmadas —pueden ser 

preferibles en entornos culturales que no resulten familiares para el cineasta—, el estilo 

observacional, por su manera atentiva de permitir el despliegue de experiencial, pone el 

foco más bien en la agencia sensorial y corporal de las personas. 

En otras palabras, dado que el estilo observacional busca entregarse al potencial 

epistemológico y experiencial, intersubjetivo, emplazado y corporizado, del encuentro 

entre el cineasta, sus colaboradores y el espectador, la cámara, más que instrumento 

dirigido hacia un objeto, debe concebirse como medio intersubjetivo de ‘comunión y 

participación’ con el mundo (MacDougall 1998). Evitar, por tanto, la dirección en cámara 

de los colaboradores filmados busca permitir que las acciones de los sujetos filmados se 

desplieguen con una cierta agencia característica del encuentro cinematográfico que 

Rouch enmarcaba en la noción de ‘verdad cinematográfica’740. 

 
739 Tal como se analiza en el primer capítulo, puede considerarse que hasta el período que media entre The 

Ax Fight (1975) de Timothy Asch y Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner, la antropología visual todavía 

sostenía con cierta convicción la concepción de que la cámara era 
740 Para ver la influencia de la noción de Kino-Pravda (cine-verdad) de Dziga Vertov reconocida por el 

propio Rouch, véase el subepígrafe 1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de 

Jean Rouch en los 50. 



 

 

 

 

323 

En definitiva, si aceptamos el argumento ético-estético de Lucien Castaing-Taylor 

—‘la estética de un cineasta no es sino la expresión de su ética’ (Taylor 1998)—, el estilo 

observacional no se encuentra de ningún modo en desventaja moral ante metodologías 

participativas o colaborativas. La diferencia entre el estilo observacional y los métodos 

participativos y colaborativos es que, en el primero, la reflexividad es estética en lugar de 

discursiva. A su vez, la reflexividad estética por parte del cineasta, su presencia o 

impronta en la película, viene marcada por sus respuestas corporales, lo que obliga a 

corporizar la cámara, como exige la siguiente directriz: 

 

(3) Sin trípodes: 

Los trípodes limitan cómo expresamos nuestras reacciones ante lo que está 

sucediendo en un encuentro fílmico y nos ralentizan al intentar mantener el 

ritmo con lo que está sucediendo. Sin embargo, son útiles para grabar material 

de ubicación, horizontes y planos de ambiente generales, donde un plano 

cámara en mano inestable crearía en sí mismo una distorsión (Lawrence 2020, 

p. 22, trad. del a.)741. 

 

Teniendo en cuenta los dos puntos ya explicados, este mandamiento sea probablemente 

uno de los que menos explicación requiere. Satisfacer el potencial epistemológico 

corporal del cine observacional, esto es, poner de relieve la agencia corporal y sensorial 

de los sujetos filmados, así como la reflexividad corporal del cineasta, obliga a explicitar 

la corporización de la cámara. El estado natural del mundo es transformativo, de forma 

que no deberíamos siquiera hablar de ‘estado de las cosas’, sino más bien de ‘momento o 

ritmo’ en un flujo o corriente de acontecimientos. El uso del trípode hace inviable que la 

respuesta corporal del cineasta pueda estar acompasada con el flujo de acontecimientos. 

en el cine observacional lo inesperado no es sino el devenir natural de momentos que se 

transforman en una corriente de sucesos. Ante ello, la respuesta acompasada y espontánea 

de la cámara se ve impedida si esta no está corporizada. En el caso de la ritmicidad 

corporal, objeto de estudio de esta tesis, una corporización de la cámara es indispensable 

 
741 « No tripods: Tripods limit how we express our reactions to what is happening in a filmic encounter and 

they slow us down as we attempt to keep pace with what is happening. However, they are useful for 

recording establishing material, skylines and general views, where a wobbly handheld shot would itself 

create a distortion. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

324 

para la corporalidad rítmica se transmita a la película mediante los colaboradores y el 

propio cuerpo del antropólogo visual. 

Por otro lado, si bien el trípode debe ser empleado en planos de establecimiento 

de escena, o en situaciones donde las líneas verticales u horizontales marquen una 

estructura muy definida con respecto al encuadre (como fachadas o edificios, horizontes, 

etc.), en el momento en que el cineasta está grabando cuerpos, la cuestión del trípode 

requiere matización. En nuestra opinión, el cuerpo debe ser grabado cámara en mano en 

acciones y actividades en las que el encuadre esté ocupado en gran medida por el cuerpo 

en su totalidad o en parte. Sin embargo, hay momentos en los que, a pesar de haber 

personas en el encuadre, si sus cuerpos ocupan una proporción pequeña del mismo (por 

ejemplo, una loma, sin horizonte en el encuadre, siendo trabajada por personas), el trípode 

puede ser útil para evitar interferencias que podrían resultar molestas para la recepción, 

por parte del espectador, de significados vía estética en lugar de discursiva (en el caso 

expuesto, para enmarcar la acción del ser humano sobre el paisaje). Incluso en casos 

donde el cuerpo ocupa una mayor proporción del encuadre (por ejemplo, una comida en 

el interior de una casa, caso en que el antropólogo tiene la certeza de que esa actividad es 

la que quiere retratar), el trípode puede aportar serenidad (en este caso enmarcando 

además la noción de hogar). El antropólogo visual debe ser capaz, por tanto, de identificar 

nociones significativas, tener claro qué quiere mostrar, y tomar una decisión estética (de 

distancia focal y posicionamiento) con respecto a la escena y al uso del encuadre —si 

bien, a menudo sucede que la identificación de estas nociones significativas solo ocurre 

al llegar a la fase de montaje, lo que no es excusa para no mantener una mirada atenta y 

decidida en la fase de grabación. 

 

(4) Sin entrevistas: 

Incluso las entrevistas semiestructuradas se asimilan con la dirección, pues el 

sujeto es guiado por las preconcepciones del cineasta. En su lugar, [la técnica 

de] el testimonio debería permitir el fluir de forma natural mediante 

conversaciones y otras actividades verbales espontáneas (Lawrence 2020, p. 

22, trad. del a.)742. 

 

 
742 « No interviews: Even semi-structured interviews equate to direction as the subject is led by the 

preconceptions of the filmmaker. Instead, testimony should be allowed to flow in a natural way through 

conversations and other spontaneous verbal activity. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

325 

Toda película, ya sea de ficción o documental, o incluso experimental, tiene una narrativa. 

Antes de la invención del cine sonoro, a finales de la década de los treinta del siglo pasado, 

las narrativas se basaban en la visualidad. Con la llegada de la voz al cine, las narrativas 

pronto comenzaron a basarse cada vez más en retóricas discursivas, dejando en segundo 

plano la retórica visual —salvo excepciones notables, por ejemplo, el cine de 

Hitchcock743. Por su parte, el cine etnográfico tradicionalmente había combinado 

retóricas discursivas y experienciales —incluido el cine de Jean Rouch744—, al menos 

hasta la aparición de Forest of Bliss (1986) de Robert Gardner, película que marca un 

punto de inflexión en el cine etnográfico y en el estilo observacional en particular, puesto 

que la narración está hilada exclusivamente por retóricas visuales y experienciales, es 

decir, no solo no ofrece testimonios, sino que además apenas contiene verbalizaciones, y 

las que hay no están siquiera subtituladas745. 

En suma, una narrativa puede estar guiada por tres retóricas (o una combinación) 

que, en orden histórico de aparición, son: la visual, la discursiva y la experiencial. De 

todas ellas, el estilo observacional suele evitar las retóricas discursivas, ya que favorecen 

modalidades de conocimiento logocéntricas; en su lugar, tiene predilección por la visual 

y la experiencial, puesto que son las que permiten un mayor apego no a la realidad, sino 

a la representación de la experiencia intersubjetiva del encuentro cinematográfico, 

representación que, a su vez, supone una experiencia en sí para el espectador. Por un lado, 

la retórica visual se encuentra con las dificultades propias del estilo observacional, dados 

sus escasos medios (se suele trabajar de forma individual, o bien con un sonidista) y las 

constricciones autoimpuestas (la ausencia de dirección implica que no hay tomas, sino 

una captura sincronizada del flujo de acontecimientos, lo que a menudo resulta en 

imágenes de poco valor estético, aunque sí con valor experiencial). Por otro lado, cabe 

 
743 Uno de los más reconocidos directores de la historia del cine, Hitchcock, comenta, en una serie de 

entrevistas conducidas por un joven François Truffaut, que en las narrativas cinematográficas el valor de la 

imagen como elemento vertebrador de la narración a menudo se ve opacado por el exceso de verbalidad, 

razón por la que acostumbraba a revisionar las películas de grandes maestros del cine mudo como Griffith, 

Murnau, Keaton, Chaplin, Eisenstein o Lang (Truffaut 2010). 
744 Si bien Rouch empleaba voz en off en sus películas, las narraciones son más bien interpretaciones 

exploratorias que informativas (por ejemplo, Les Mâitre Fous (1955)) y, en ocasiones, incluso pedía a sus 

colaboradores etnográficos realizar la voz superpuesta de forma espontánea, mientras se visionaban a sí 

mismos en el material filmado (por ejemplo, en Moi, un Noir (1958) y Jaguar (1967)). 
745 Gardner explicaba que para atisbar una comprensión sensible de la vida en Benarés no se necesitaba el 

contenido preciso de lo dicho, sino que bastaba el despliegue del cuerpo en el habla y en otras actividades 

cotidianas para intuir corporalmente los ritmos de la vida en la ciudad sagrada (Gardner y Östor 2002). Para 

una crítica a los problemas de representación en Forest of Bliss, véase el subepígrafe 1.4.1. 



 

 

 

 

326 

destacar que, en el caso de la experiencia del espectador de cine observacional, las 

narrativas que dependen en exceso de la retórica discursiva distraen la mirada atentiva 

del espectador de forma que interfieren en la experiencia corporal y sensorial que está 

viviendo. 

Pero hay otras razones por las que el cine observacional prefiere evitar la retórica 

discursiva en general y las entrevistas en particular. En el documental comercial de corte 

explicativo, a menudo las entrevistas son la fórmula elegida para encubrir una 

determinada línea editorial (no es inusual que la institución o fundación que financia un 

proyecto cinematográfico espere resultados en un determinado sentido) —según 

MacDougall, el ‘busto parlante’ (talking head) ha sido la forma tradicional de ocultar la 

opinión del cineasta bajo las palabras del entrevistado (MacDougall 1998). Por otro lado, 

habitualmente las entrevistas de documental se configuran con luz artificial, costosas para 

la financiación del cine observacional por necesitar de un largo periodo de trabajo de 

campo. En su lugar, el método observacional debe adaptarse posicionando al entrevistado 

en lugares que dispongan de luz natural, típicamente una ventana. 

Además, en el cine documental las entrevistas, aunque sea en formato abierto, 

suelen estar hasta cierto punto estructuradas, lo que supone una forma de guionizar la 

experiencia que el cine observacional rechaza, para dar cabida, en su lugar, a modalidades 

verbales como el testimonio, no solo más espontaneas sino también más explícitamente 

corporizadas. El testimonio requiere de una aproximación diferente a la entrevista, pues 

mientras la segunda se da en un entorno controlado, la primera suele tener lugar en 

tránsitos cotidianos o emplazamientos donde el colaborador realiza alguna tarea. Estas 

localizaciones informales ayudan a que el testimonio surja de forma espontánea, o en su 

caso este puede ser desencadenado mediante comentarios o preguntas abiertas, lo que, 

junto a la grabación de la actividad en desarrollo, da lugar a actuaciones verbales 

corporizadas de interés para el cine observacional y, por tanto, para el conocimiento 

antropológico. En este sentido, un ejemplo magnífico de testimonio (si bien duro, 

descarnado) para el método observacional —aunque no provenga de este sino del cine 

documental— es la escena de unos quince minutos en la película Shoah (1985), de Claude 

Lanzmann —quien emplea testimonios de supervivientes de campos de concentración, 

en lugar de material de archivo, para provocar la pulsión estomacal del horror del 

Holocausto—, en la que, Abe, un barbero judío que había trabajado como peluquero en 



 

 

 

 

327 

las cámaras de gas, está cortando el pelo de un cliente mientras rememora sus días en 

Treblinka y va, poco a poco, corporizando sus memorias hasta que estas se hacen 

presentes con tal intensidad que su cuerpo de alguna forma se quiebra, desbordado por 

aquellos recuerdos. En definitiva, el estilo observacional no pretende la negación del 

conocimiento verbal, sino adaptarlo a su predilección por lo corporizado y lo espontaneo 

mediante técnicas que, como el testimonio, implican una actuación corporal más 

extensiva que del busto parlante que representa la entrevista. 

 

(5) Sin imagen o grabación de sonido virtuosos: 

[El estilo de] La grabación debe ser simple, natural y discreta, buscando planos 

de larga duración que capturen ‘las configuraciones espaciales y temporales 

distintivas’ del emplazamiento. Un realizador puede acercarse al sujeto 

físicamente en lugar de usar tecnología como el zoom que no es semejante a 

la experiencia humana (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)746. 

 

Este mandamiento puede parecer uno de los más fáciles de satisfacer, al menos si nos 

atenemos a los humildes medios con los que suele trabajar el cine observacional (en 

principio, una cámara, con micrófono montado encima, en manos del antropólogo visual). 

A primera vista, por tanto, cuesta imaginar imágenes observacionales que no sean 

‘simples, naturales y discretas’. Sin embargo, con la variedad de tecnologías de grabación 

a bajo coste disponibles en el mercado (una GoPro o cámara de acción, o un dron para 

imágenes aéreas), no solo es este un mandamiento a tener en cuenta, sino que abre un 

debate en torno a la corporización —o descorporización— de la cámara. En este sentido, 

cabría preguntarse cómo afectan, a la recepción del cuerpo en la pantalla por parte del 

espectador, las imágenes filmadas mediante una Go-Pro fijada al cuerpo del colaborador 

etnográfico —cabría distinguir también en qué lugar del cuerpo se fija la cámara (brazos, 

cabeza, pecho, etc.) y sus diferentes consecuencias en la recepción preobjetiva del cuerpo 

de otro por parte del espectador. Así, el uso de una Go-Pro corporizada podría tener el 

 
746 « No virtuoso image or sound recording: Recording should be simple, naturalistic and discreet, aiming 

for long takes that capture the ‘distinctive temporal and spatial configurations’ of the location. A filmmaker 

can move nearer to a subject physically rather than use technology such as a zoom lens that is not akin to 

the human experience. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

328 

efecto no solo de descorporizar al colaborador de la investigación sino también la 

percepción que el espectador tiene sobre la preobjetividad corporal del primero747. 

En todo caso, entendemos, en sintonía con el presente precepto, que los planos de 

larga duración deben ser un requisito indispensable del cine observacional, en particular 

si se consideran la corporalidad y el ritmo como aspectos clave a investigar. Gracias a la 

duración de los planos, el espectador puede sumergirse en la experiencia ajena y hacerla, 

por unos momentos, propia. A través de la vivencia del cuerpo del otro mediante el propio 

cuerpo, el espectador de cine observacional consigue vivir experiencias corporales ajenas 

como si hasta cierto punto fuesen suyas. Pero, para ello, los planos finales mostrados en 

la película deben tener una duración amplia, mediante la que la temporalidad de la 

experiencia del otro pueda desplegarse suficientemente como para ser incorporada por el 

espectador a su propia corporalidad. Y estos planos finales de duraciones generosas solo 

se pueden conseguir si uno los graba con esa conciencia presente. En esta conciencia 

consciente de la duración, cabe tener en cuenta que la temporalidad cinematográfica, al 

igual que la temporalidad subjetiva, no es equivalente a la temporalidad objetiva748, de 

forma que a menudo uno cree que un plano obtenido tiene una duración suficiente y 

cuando se sienta a revisar el material se encuentra con que el plano debería haber durado 

más. De ahí se puede extraer que la duración de los planos en filmación debe ser, por 

norma general, en exceso más largos de lo que uno siente en el momento de estar 

filmando. 

Por otro lado, una noción que se debe sacar a colación, y que está relacionada 

directamente con la filmación de un plano exitoso (es decir, utilizable en el montaje final) 

es la de compromiso (commitment) en términos de encuadre. Antes hemos visto que 

MacDougall describía como los alumnos de antropología visual, al iniciar sus prácticas 

visuales, tienen dificultades para sintonizar su mirada con respecto a lo presente ante la 

cámara749 —cuestión vivida por quien escribe, durante sus inicios con la cámara, en el 

 
747 De hecho, en Leviathan (2012), las cámaras Go-Pro fijadas en el cuerpo de los pescadores y aparejos de 

pesca, producen el efecto de descorporizar la experiencia cinematográfica del espectador, según admitían 

los directores, debido a que carecían de ‘intencionalidad representacional’ (Ferrarini 2017, p.8). 
748 Hay un magnífico pasaje de La Montaña Mágica (1924) de Thomas Mann, donde se articula una 

clarividente reflexión en torno a la diferencia entre la temporalidad objetiva y subjetiva en relación con la 

experiencia vivida y la rememorada (pp. 108-109 de la edición siguiente edición electrónica en español): 

https://prepa.unimatehuala.edu.mx/pluginfile.php/7362/mod_glossary/attachment/35/La%20montana%20

magica%20-%20Thomas%20Mann.pdf [Consulta: 18/05/2022]. 
749 Para ver las elaboraciones sobre la atentividad de la mirada (MacDougall 2006), véase el 5.2. 

https://prepa.unimatehuala.edu.mx/pluginfile.php/7362/mod_glossary/attachment/35/La%20montana%20magica%20-%20Thomas%20Mann.pdf
https://prepa.unimatehuala.edu.mx/pluginfile.php/7362/mod_glossary/attachment/35/La%20montana%20magica%20-%20Thomas%20Mann.pdf


 

 

 

 

329 

máster de antropología visual de Mánchester, bajo la supervisión precisamente de 

Andrew Lawrence. El compromiso en su máxima expresión se refiere a la capacidad de 

mantener la mirada de la cámara en un encuadre concreto, a toda costa, pase lo que pase 

alrededor, con la confianza en que ese encuadre sea significativo; y una vez ese 

compromiso ha sido satisfecho, cambiar de forma decidida de encuadre, para empezar de 

nuevo el proceso hasta que el compromiso con el siguiente encuadre haya sido 

nuevamente satisfecho. Sin mencionar la palabra compromiso explícitamente, se 

interpreta claramente que MacDougall se refiere a aquel en relación con el encuadre, en 

el siguiente pasaje: 

 

Muchos cineastas tienen poco respeto por las imágenes o por su audiencia. 

Una señal de ello es que las imágenes que usan son completamente imitativas, no 

valoradas en sí mismas sino usadas como moneda barata. Otra [señal] es que las 

imágenes son cambiadas tan pronto como sea posible, por un miedo constante a 

que nosotros, la audiencia, perdamos interés en la película. Al final, solo los 

cambios nos mantienen mirando, pues nunca se nos permite fijar la atención en 

algo (MacDougall 2006, p. 8, trad. del a.)750. 

 

Una forma práctica de mantener el compromiso con un determinado encuadre es tener 

presente que el espacio fílmico se extiende más allá del encuadre, gracias al sonido 

grabado. En otras palabras, uno ha de ser consciente que los acontecimientos fuera de 

encuadre siguen siendo recogidos, si bien de forma áurea, por la grabación de sonido y, 

por tanto, el cineasta no necesita buscar ansiosamente con la cámara lo que sea que esté 

sucediendo fuera del encuadre. En términos prácticos, por ejemplo, si uno está grabando 

una discusión entre dos colaboradores y uno de ellos es su colaborador principal, 

probablemente deba mantener más tiempo el encuadre en él o ella que en el interlocutor, 

o en andar variando el encuadre entre el colaborador principal y su interlocutor. Para ver 

la importancia del compromiso, y por seguir con el ejemplo, si el interlocutor comienza 

a proferir insultos hacia nuestro colaborador principal, ¿qué decisión debemos tomar con 

la cámara? ¿Desplazar el encuadre hacia el interlocutor que profiere insultos (reacción 

 
750 « Many filmmakers have little respect for images or for their audiences. One sign of this is that the 

images they use are wholly imitative, not valued in themselves but used as a cheap coinage. Another is that 

the images are changed as quickly as possible, out of a constant fear that we, the audience, will lose interest 

in the film. In the end, it is only the changes that keep us watching, since we are never allowed to pay 

attention to anything. » (MacDougall 2006, p. 8). 



 

 

 

 

330 

natural), o mantener el encuadre en nuestro colaborador para percibir su reacción, la 

forma en que recibe los insultos? Obviamente, el cine observacional debería optar por la 

segunda decisión. Eso es compromiso. Por último, cabe remarcar escuetamente que, si 

bien acercarse físicamente al sujeto puede ser preferible, el uso del zoom puede estar 

justificado en casos de imposibilidad. Sea como fuere, el zoom puede ser excluido del 

montaje final. Eso sí, siempre que el zoom no esté hecho en un momento culminante que 

no es posible excluir del montaje final. Por eso, hay que saber intuir bien los momentos 

en los que se puede hacer zoom o moverse físicamente. Hacerlo en momentos 

inadecuados puede arruinar un plano o escena importante. En caso de duda es mejor 

mantenerse comprometido con el encuadre. 

 

(6) Sin narración: 

Los comentarios de voz en off que aparecen desde fuera de las grabaciones del 

emplazamiento de nuevo reducen la agencia de los colaboradores del trabajo 

de campo para representarlos como objetos de estudio. Intertítulos o 

comentarios en primera persona que emergen del emplazamiento son por tanto 

preferibles (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)751. 

 

Como se ha comentado a raíz del cuarto mandamiento, dado que el espectador está 

acostumbrado a narrativas discursivas, el método observacional se enfrenta al reto de 

mantener la atención del espectador y hacer que la narrativa se desarrolle basándose 

principalmente en lo que las imágenes en sí muestran. Como complemento del desarrollo 

narrativo basado en imágenes, el elemento discursivo aceptado en el estilo observacional 

es el testimonio. Esto implica que la voz en off, así como cualquier forma de entrevista, 

quedan excluido del repertorio de técnicas a emplear, lo que dificulta sobremanera la tarea 

del antropólogo visual para ofrecer al espectador, acostumbrado al progreso discursivo 

de la narrativa, un sentido unívoco sobre el material mostrado. 

En otras palabras, las posibilidades de captar y mantener la atención del 

espectador pasan por llevar a buen puerto una narrativa que, siendo eminentemente no-

discursiva, basa su desarrollo en el despliegue de la experiencia vivida por los 

colaboradores y mostrada por el antropólogo visual. Según Henley (2006b), esta es una 

 
751 « No narration: Voice-over commentaries that appear from outside the location recordings again reduce 

the agency of fieldwork collaborators by rendering them as objects for study. Inter-title cards or first person 

commentary that emerges from location recordings are therefore preferable. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

331 

de las razones que han llevado no solo al cine observacional sino también al etnográfico 

en general, a tener predilección por documentar fenómenos sociales que se estructuran 

secuencialmente y de forma cerrada, con un final. Así, un ritual, o cualquier otro tipo de 

evento social que contenga en sí una estructura interna secuenciada, ofrece facilidades 

narrativas tanto en la filmación como en el montaje —y, a pesar de esta ventaja, el 

cineasta está obligado necesariamente a recurrir a la (re)construcción de la narrativa, si 

bien de manera fiel, como veremos en el noveno precepto. 

El empleo de intertítulos y comentarios en primera persona del antropólogo en 

cámara son aceptados en el estilo observacional porque satisfacen los requisitos de 

autenticidad y espontaneidad. En el caso de los intertítulos, estos son una manera no 

intrusiva de informar de un determinado cambio en la temporalidad o el emplazamiento 

de lo filmado, de forma que el espectador no vea interferida su atención corporizada por 

explicaciones verbales que pueden distraer la dación de sentido corporal y sensorial en 

curso, por parte del espectador, con respecto a la experiencia que está siendo mostrada en 

pantalla. Por su parte, los comentarios espontáneos del realizador durante la filmación 

suponen una forma de reacción ante la experiencia filmada más espontanea que la 

redacción de un texto reflexivo que después es hablado como voz en off. Además, la voz 

superpuesta no solo hurta de alguna forma la oportunidad que tiene el espectador para dar 

sentido corporal y sensorial a las imágenes, sino que además impone al espectador una 

interpretación que coarta su capacidad crítica, analítica y reflexiva al restringir la 

multiplicidad de sentidos que la narrativa pudiese tener —cabe recordar que nos referimos 

al cine etnográfico; en el cine experimental la voz en off suele abrir sentidos más que 

restringirlos, como en la compleja y magistral Sans Soleil (1983) de Chris Marker. En 

síntesis, no se trata aquí de oponer la dación lingüística de sentido, siempre en curso, 

aunque sea latente, con la dación sensorial y corporal —una forma de dualismo 

desmontado por Laplantine (2014) mediante su noción de ‘pensamiento sensible’752—, 

sino precisamente de reconocer que son modalidades de conocimiento diferentes, pero 

complementarias, que el estilo observacional discrimina para priorizar la segunda.  

 

(7) Sin música: 

 
752 Véase 4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la antropología modal. 



 

 

 

 

332 

Reemplazar el sonido sincronizado con música extra-diegética es 

probablemente uno de los mayores pecados, pues dice más sobre quienes 

hacen la película que sobre aquellos que informan el trabajo. Sin embargo, la 

música tocada en el emplazamiento o que emerge de alguna forma de la propia 

acción filmada es buena, incluso si se extiende desde las grabaciones 

sincronizada a través de secuencias de otras imágenes relacionadas (Lawrence 

2020, p. 22, trad. del a.)753. 

 

Este es uno de los preceptos que menos comentario necesita. Añadir música extra-

diegética impone una emocionalidad artificiosa, ajena al desarrollo de la experiencia de 

los colaboradores filmados. Caso diferente es que la música estuviese sonando en la 

escena, ya sea en una radio, un altavoz, o una orquesta o banda en directo, pues en estos 

casos la música es registrada como sonido ambiente por el micrófono instalado en la 

cámara o sostenido por el sonidista. Ahora bien, cabe plantearse cuál sería la decisión por 

tomar si la música estuviese sonando en los auriculares de la persona filmada. Podría 

incluso suceder que esa música que escucha en los cascos sea un elemento constituyente 

de la actividad que la persona está llevando a cabo, en cuyo caso podríamos reconocer 

que esa música tiene derecho a sonar en la película. Como opciones podemos optar por 

descargar la música mediante alguna plataforma o aplicación online, o grabar la canción 

a través de los propios auriculares del sujeto —en un momento posterior que no 

interrumpa la actividad—, por si en el montaje se optase por superponer la canción 

‘ensuciada’, para representar la perspectiva subjetiva. En ambos casos, se requiere la 

concesión, por parte de la discográfica, de los correspondientes permisos de reproducción 

que, dependiendo de la talla del artista, pueden llegar a tener un coste considerable para 

el modesto presupuesto de producción que suele tener el cine observacional académico. 

En cualquier caso, si se opta por una perspectiva más intersubjetiva, en lugar de subjetiva, 

con respecto al sujeto que porta los auriculares, puede que simplemente con la filmación 

de la actividad consigamos registrar el canturreo de algún estribillo, lo que sin duda sería 

la circunstancia ideal para el estilo observacional. 

 

(8) Sin efectos especiales: 

 
753 « No music: Replacing synchronised sound with extra-diegetic music is perhaps the greatest of all sins 

as this says more about the makers of the film than it does about those who inform the work. However, 

music played on location or which emerges from the action in some way is fine, even if it extends from the 

synchronised recording across a sequence of other related images. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

333 

Efectos de slow-motion o de movimiento acelerado, cambios vívidos en el 

color, secuencias espacialmente no realistas y no cronológicas, todo ello 

posiciona a los colaboradores del trabajo de campo como huéspedes de tu 

propia agenda estética (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)754. 

 

Este mandamiento tampoco requiere de mayor aclaración. El método observacional 

rechaza claramente cualquier tipo de manipulación artificial del tiempo vivido (slow-

motion, time-lapse, conversión a blanco y negro, saturación de color excesiva, etc.). 

Ahora bien, si en una película etnográfica pueden convivir más de un estilo o método —

cámara constructiva, observadora, interactiva, etc. (MacDougall 2006)—, podría 

admitirse que ciertos efectos, usados con moderación, ofrecen una reflexión estética que 

puede servir de contrapunto a la experiencia en sí vivida por el colaborador y el cineasta. 

Si el empleo de tales argumentos estéticos pone a la película en riesgo de exclusión del 

marco de estilo observacional es una cuestión a valorar por el propio antropólogo visual. 

En todo caso como veremos en la última directriz, cabría aceptar variaciones justificadas 

y adecuadas en estos preceptos de estilo. Por último, cabe distinguir la manipulación del 

tiempo vivido, rechazada en la presente directriz, de la manipulación necesaria en montaje 

para acortar el tiempo que dura un evento en la vida real, eso sí, sin cambiar su estructura 

esencial ni su cronología, cuestión que comentaremos en la penúltima directriz. 

 

(9) Sin edición virtuosa: 

El estilo y técnica de cortar una película debe ser apropiado con respecto al 

tema filmado y ajustarse al involucramiento directo de una audiencia con el 

contenido de la película en lugar de con las habilidades del cineasta (Lawrence 

2020, p. 22, trad. del a.)755. 

 

El mantenimiento, mediante el montaje, de una narrativa cinematográfica fiel con 

respecto al desarrollo vivido por el cineasta y los colaboradores acerca del evento filmado 

en la vida real, es uno de los desafíos más complejos no solo del estilo observacional sino 

también del cine etnográfico y, a su vez, es uno de los temas menos tratados en la literatura 

 
754 « No special effects: Slow and fast motion effects, vivid colour changes, achronological and spatially 

unrealistic sequences all position co-fieldworkers as hostages to your own aesthetic agenda. » (Lawrence 

2020, p. 22). 
755 « No virtuoso editing: The style and technique of cutting a film should be appropriate to the subject 

matter and suit the direct engagement of an audience with the content of the film rather than the skills of 

the filmmaker. » (Lawrence 2020, p. 22). 



 

 

 

 

334 

específica del campo de la antropología visual. Las dificultades y paradojas que uno se 

puede encontrar en el proceso de montaje, para transponer con fidelidad a la película, lo 

vivido y filmado, son múltiples. Para empezar, todo montaje involucra necesariamente la 

manipulación de lo filmado, incluida la desordenación de la cronología real de los eventos 

filmados. El montaje, por tanto, carga consigo una gran carga autoral, especialmente 

pesada en el caso del cine observacional, no ya por la (otrora) tradicional asimilación de 

lo filmado con la realidad (Henley 2006b), sino más bien por la dificultad para 

compaginar el sello de autenticidad con la manipulación del montaje. No en vano, Henley 

(idem) sugiere que este proceso de construcción de sentido que se da en la sala de montaje 

puede ser considerado el ‘secreto culpable’ (guilty secret) del documental etnográfico, 

como demuestra el ocultismo o, en el mejor de los casos, silencio, que buena parte de los 

cineastas de la antropología visual han mostrado con respecto al proceso editorial de 

construcción narrativa. 

Dado que hoy en día se ha conseguido desobjetivar la realidad filmada mediante 

la cámara para, en su lugar, considerarla una experiencia intersubjetiva (y, por tanto, 

objetivable, sí, pero intersubjetivamente), el montaje en el cine etnográfico se ha liberado 

de algunas de las cargas de culpabilidad. La persistencia de directrices como la del 

presente mandamiento debe comprenderse, por tanto, como un asunto academicista de 

control categorial por razones de antropología política, más que como una cuestión de 

guardia y custodia de lo real en su transposición a lo fílmico. Por su parte, la mención 

reiterada al virtuosismo requiere, sin embargo, una aclaración. Puesto que el estilo 

observacional prefiere trabajar sin guion ni dirección —y con planos de larga duración— 

para permitir el despliegue de la performance de los colaboradores filmados, la compleja 

tarea de encontrar una narrativa exitosa en el material grabado —que puede ser un 

tremedal si no se tiene clara una estrategia de filmación con respecto al tema 

investigado/filmado— requiere de una forma u otra de varias virtudes — no innatas, sino 

entrenables— por parte del montador. 

En este sentido, el propio Andrew Lawrence solía decirnos en las salas de edición 

que, para encontrar la narrativa adecuada de nuestras películas final de máster, no 

debíamos tratar de imponer nuestra visión intencionada sobre el material bruto, sino tratar 

escucharlo atentamente, como si el objetivo fuese ponerse uno mismo en una actitud o 

disposición tal que el propio material pudiese, mediante nuestra mano, ir montándose a 



 

 

 

 

335 

sí mismo. Por otro lado, para encontrar un ritmo narrativo global adecuado, Andrew solía 

orientarnos de forma similar, con metáforas visuales —que podrían parecer esotéricas si 

no fuese porque son reconocibles fenomenológicamente—, al animarnos a buscar el 

equilibrio entre la oscuridad y la luz, en ese orden, como si la búsqueda de sentido 

cinematográfico necesitase de contrapuntos que marcasen cadencias en ocasiones 

disonantes. MacDougall se refiere a ambas cuestiones, por un lado, no imponer nuestra 

interpretación sobre el material, sino ejercer de mediadores entre el material y el montaje 

final y, por otro, la cuestión del equilibrio rítmico en la estructura narrativa, de la siguiente 

forma: 

 

Al hacer películas, los cineastas sabios crean estructuras en las que al ser 

le es permitido vivir, no solo en vistazos aislados sino en momentos de revelación 

a través de todo el trabajo [cinematográfico]. Estos forman sus propias conexiones 

por encima y más allá de nuestras intenciones como cineastas. De ahí el por qué 

es tan importante saber cuándo desistir de nuestras interpretaciones, para permitir 

que esos momentos se conecten y resuenen (MacDougall 2006, pp. 4-5, trad. del 

a.)756. 

 

Puesto que en el cine observacional producido desde instituciones académicas las figuras 

del realizador y el montador suelen confluir en una misma persona, la o el antropólogo/a 

visual, la cuestión del virtuosismo que refiere Lawrence quiere sancionar, según nuestra 

interpretación, una serie de ‘pecados’ relativos al ego: el exceso de intención, la 

pretensión de virtud o la autocomplacencia. En definitiva, en lugar de condescender con 

las preconcepciones del cineasta, el estilo observacional opta por un proceso de edición 

que sea capaz de atender al material filmado priorizando la visión del mundo de los 

colaboradores filmados. 

 

(10) Sin desviación de nada de lo anterior, excepto cuando sea necesario o 

apropiado 

Y de todos ellos, el último mandamiento es el más importante. A pesar de la 

ferocidad de estos mandamientos, el cine observacional es realmente una 

 
756 « In making films, wise filmmakers create structures in which being is allowed to live, not only in 

isolated glimpses but in moments of revelation throughout the whole work. These form their own 

connections above and beyond our intentions as filmmakers. This is why knowing when to desist in our 

interpretations is so important, to allow these moments to connect and resonate. » (MacDougall 2006, pp. 

4-5). 



 

 

 

 

336 

religión indulgente. Es como el catolicismo, siempre puedes llegar a un 

acuerdo y todavía entrar en el paraíso (Lawrence 2020, p. 22, trad. del a.)757. 

 

Contando con la indulgencia del último mandamiento, los principios expuestos 

conforman en buena medida la base metodológica de la estrategia de filmación 

etnográfica propuesta. Así, una de las principales conclusiones metodológicas que se 

pueden extraer del trayecto seguido a lo largo de la tesis concierne, siguiendo a Csordas 

(1994) y Laplantine (2014), a la oscilación entre la representación del cuerpo y su 

objetivación. Según la fenomenología el estatus ontológico de la evocación o 

representación del cuerpo no está solo de parte del antropólogo, sino también del cuerpo 

representado o evocado, así como de parte del receptor, lector, espectador u oyente —la 

tríada cineasta-espectador-mundo, referida por MacDougall (1998). 

Si nos centramos concretamente en el espectador, cabe destacar que su recepción 

del cuerpo en la pantalla depende tanto de su actitud hacia el objeto como de la forma en 

que el objeto en sí es presentado, siendo ambos factores que pueden hacer oscilar para el 

espectador la dación del cuerpo en la pantalla, entre su representación o como otro ser-

en-el-mundo (Sobchack 1999). Centrándonos en la capacidad del antropólogo para 

afectar tal oscilación, debemos recordar no solo el ser-en-el-mundo como paradigma no-

representacionalista (Csordas 1994), sino el cuerpo sensible en Laplantine (2014). Este 

argumentaba que “la representación no hace sino enunciar, monótonamente, presencia y 

el presente” y, por ello, “nunca concibe […] que en nuestra experiencia sensible de lo real 

podría haber cosas fuera de significado (hors-sens) de la forma en que pueden estar fuera 

de plano (hors-champ) en el cine” (Laplantine 2014, p. 41, trad. del a.)758. 

Esta concepción de la representación en Laplantine nos sugiere, en línea similar a 

la de Csordas (1994), el poder evocador del cine, no para escapar de la inevitabilidad del 

lenguaje, sino de las constricciones onto-epistemológicas de las categorías del lenguaje, 

este entendido coma una flexión corporal en lugar de como un vehículo para la 

 
757 « No deviation from any of the above, except when necessary or appropriate: And of these, the last 

commandment is the most important. ‘Despite the fierceness of these commandments, actually OC is a very 

forgiving religion. It’s like Catholicism, you can always come to an accommodation and still get into 

heaven’. » (Lawrence 2020, p. 22). 
758 « […] representation does nothing but enunciate, monotonously, presence and the present. It resolutely 

adopts a frontal, not lateral or oblique, view and never envisages, so to speak, that in our sensible experience 

of the real there might be things outside of meaning [hors-sens] the way they can be off-screen [hors-

champ] in cinema […]. » (Laplantine 2014, p. 41). 



 

 

 

 

337 

comunicación. Por ello, Laplantine aportaba claves metodológicas, para nuestra 

metodología etno-fílmica basada en la ritmicidad corporal, cuyo centro es la evocación, 

al igual que en el ser-en-el-mundo de Csordas (1994). Laplantine se refería al potencial 

epistemológico del cine para el ‘pensamiento sensible’, en lugar de ‘categorial’, así: 

 

La reflexión en torno al cuerpo interiorizando modelos sociales y 

culturales —en el andar, los gestos, maneras de reunirse o evitarse uno a otro—, 

pero también buscando escapar de los roles que tienen lugar en el cine, no son 

desempeñados mediante ideas, ni incluso en imágenes, y menos todavía mediante 

lo que denominan como ‘representaciones’, sino a través de planos de cámara. 

(Laplantine 2014, p. 88, trad. del a.)759. 

 

En otras palabras, experiencialmente la recepción del cuerpo en la pantalla no se da 

primariamente como recepción de un objeto sino de un sujeto (corporizado) que está en 

el mundo, en un entorno inmediato concreto, operando en él, o con potencial para hacerlo, 

sino que su dación es ya como ser-en-el-mundo. Dicho de otra forma, en primera instancia 

un ser-en-el-mundo visiona, escucha y siente con su cuerpo, preobjetivamente dado, no 

una representación de un cuerpo objetivado, sino a otro ser-en-el-mundo que puede ser 

objetivado mediante una actitud reflexiva provocada por una súbita desconexión 

experiencial con lo vivido en la pantalla. Así, al visionar una película (etnográfica) puede 

haber una alternancia u oscilación entre la dación de los cuerpos en la pantalla como 

representación o como ser-en-el-mundo, ya sea por causas propias del sujeto-espectador, 

o por la forma en que la película está filmada. En estas últimas formas de hacer cine 

etnográfico es donde el antropólogo o realizador etno-filmico puede, tal vez, afectar la 

oscilación del espectador hacia una dación del colaborador etnográfico en la pantalla 

mediante ciertos recursos cinematográficos como la duración de planos y secuencias, el 

punto de vista, la distancia focal, etc. Es decir, todo aquello que está en manos del 

realizador etno-fílmico y que este debe conocer para realizar con éxito la labor de explorar 

etno-fílmicamente la ritmicidad de la corporalidad y la corporización, ya sean centrales 

en su investigación, o como suelo existencial sobre los que se desarrollan las cuestiones 

culturales, sociales o políticas que se estén investigando mediante la práctica del cine. 

  

 
759 « The reflection on the body interiorizing social and cultural models—in walking, gestures, ways to 

meet or avoid one another—but also seeking to escape roles that takes place in cinema is not played out 

through ideas, or even in images, and less still what are called “representations”, but through camera shots. 

» (Laplantine 2014, p. 88). 



 

 

 

 

338 

CONCLUSIONES 

 

La presente investigación ha pretendido, principalmente, contribuir a una doble 

fundamentación de la corporización rítmica en las metodologías etno-fílmicas basadas en 

el estilo de cine observacional: por un lado, la ritmicidad corporal como epistemología 

audiovisual y, por otro, y gracias a lo anterior, como objeto de estudio aproximado de 

forma sensible, esto es, evocado mediante la práctica etno-fílmica. Para realizar ambas 

tareas, hemos aprovechado los réditos de aplicar la fenomenología a la antropología; 

hemos identificado los principios de la etnografía sensorial como base de comprensión 

de la metodología etno-fílmica; y hemos necesitado profundizar en la antropología modal 

para colocar el ritmo corporal en el centro. En todos estos trayectos hemos ido sacando 

conclusiones parciales que, finalmente, hemos trasladado a la práctica etno-fílmica 

observacional, en el capítulo dedicado a la metodología, donde las consecuencias de la 

fundamentación del ritmo corporal como epistemología se han hecho palpables. Así, 

haremos aquí una recopilación de los trayectos seguidos y las conclusiones identificadas. 

En el primer capítulo hemos visto, mediante ejemplos concretos del cine 

etnográfico, principalmente del siglo veinte, cómo los usos etno-fílmicos de la 

antropología visual han estado en constante pugna por legitimar las epistemologías 

potenciales sensoriales y corporales que atesora el cine, y que no estaban en sintonía con 

los modelos de conocimiento textual y objetivista imperantes —por filiación con la 

antropología social y cultural— en la antropología visual760. Así, cabe destacar que al 

señalar ciertas prácticas y códigos subyacentes en la antropología visual hemos 

pretendido evidenciar el potencial presente en los medios visuales y sonoros para ofrecer 

formas corporales, sensoriales y experienciales de comprensión y elaboración de 

conocimiento antropológico. Ahora bien, para desarrollar de forma efectiva ese potencial 

epistemológico del cine, atisbado en el primer capítulo, hemos necesitado aproximarnos 

a tres antropologías (fenomenológica, sensorial y modal) que fundamentan la 

metodología del ritmo corporizado desarrollada. 

 
760 Como ejemplo paradigmático de las tensiones entre objetividad-subjetividad, cabe señalar la memorable 

conversación entre Mead y Bateson (Brand 1976) analizada en el subepígrafe 1.3.1 Character Formation 

in Different Cultures de Mead y Bateson: veinte años de cientificismo. 



 

 

 

 

339 

El segundo capítulo ha sido elaborado, por tanto, en torno a la antropología 

fenomenológica, que ofrece un argumentario capaz de apuntalar el cuerpo no solo como 

objeto de estudio, sino sobre todo como epistemología. Debido a la complejidad de 

algunas nociones fenomenológicas, así como a causea de las diferentes perspectivas 

desde las que operan y elaboran sus objetos de estudio la fenomenología y la antropología, 

hemos considerado pertinente una introducción a la fenomenología desde una perspectiva 

antropológica. Así, hemos dilucidado, mediante la aclaración de los planos empírico y 

fenomenológico, que el sujeto fenomenológico trascendental de Husserl está elaborado 

desde un plano filosófico, con pretensión universal, atendiendo a la distinción cartesiana 

entre el sujeto y el mundo, mientras que la ontología del Dasein o ser-en-el-mundo de 

Heidegger si bien se refiere al ser de lo humano también desde  lo universal, trasciende 

la relación sujeto-objeto planteada por Husserl para enfocarse en la experiencia 

precomprensiva que tantos frutos ofrece a la antropología visual en su prácticas etno-

fílmicas. 

Un breve trayecto entre estas dos perspectivas nos ha permitido aclarar que las 

epojés de tipo etnocéntrico o etnográfico invocadas por algunos antropólogos 

fenomenológicos761 no son de necesaria aplicación en el mundo empírico del 

antropólogo; o, alternativamente, si lo fuesen, no dejarían de ser muy diferentes a la 

adopción de una actitud isocrática, personalista o humanista762 propia de las ciencias 

sociales y humanas —en oposición a la actitud naturalista, cientificista u objetivista 

propia de la concepción del mundo según las ciencias naturales que pretenden explicar la 

totalidad del ser humano desde la biología o las neurociencias763— mediante las que 

 
761 Como se ha explicitado en el subepígrafe 2.1.2, Bidney (1973), Desjarlais y Throop (2011) o Pedersen 

(2020) siguen una corriente fenomenológica de tradición husserliana trascendental, basada en el sistema de 

epojés y reducciones que Husserl defendía que otorgaban acceso al conocimiento objetivo del mundo 

trascendental en la conciencia. Esta perspectiva fue superada por Heidegger, como se explica en el 

subepígrafe 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología, al reenfocar la 

intencionalidad husserliana de la conciencia, que consagraba la relación epistemológica entre mente y 

mundo, hacia una comprensión ontológica basada en el análisis existencial del ser-en-el-mundo, es decir, 

una intencionalidad del ser constituido por el mundo y, a su vez, constituyente del mundo o, en otras 

palabras, el ser-en-el-mundo como relación preobjetiva de co-constitución del ser humano en el mundo de 

la vida, que es el mundo en el que operamos preobjetivamente en actitud natural. 
762 Véase el subepígrafe 2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología para ver la 

distinción que San Martín (2016, pp. 17-22) establece entre dos bloques de actitudes tradicionales de acceso 

al conocimiento. En el mismo epígrafe, véase San Martín (1992) para ver la distinción entre la actitud 

naturalista (propia del objetivismo), la actitud natural (propia de nuestra operatividad preobjetiva en el 

mundo de la vida) y la actitud personalista (o de motivación, que debería ser propia de las ciencias sociales). 
763 Véase San Martín (1992, p. 12) o Zahavi (2019b), y una breve argumentación en el epígrafe 2.1.2. 



 

 

 

 

340 

trataríamos de dejar en suspensión nuestra propia perspectiva cultural a la hora de estudiar 

personas de otra cultura. 

Además, en el segundo capítulo hemos desarrollado los principios y las tipologías 

de antropología fenomenológica, y hemos visto cómo Merleau-Ponty, al elaborar el 

cuerpo propio o vivido, recoge el testigo de Heidegger para dotar de corporización 

explícita el ser-en-el-mundo. Este trayecto, realizado mediante las interpretaciones de 

Csordas (1990, 1994) y Rodríguez Suárez (2012a, 2012b, 2016, 2019), muestra el cuerpo 

humano como ‘suelo existencial de la cultura’, en su socialidad, en el mundo de la vida, 

y como única perspectiva posible no ya de acceso al conocimiento, sino de sentido y 

significación originaria, precomprensiva764. A la luz de esta última consideración sobre 

el cuerpo propio, los análisis de este capítulo han terminado por fundamentar de forma 

sistemática las epistemologías no solo de la percepción corporal y la sensorialidad, sino 

también de la corporización de la existencia como noción epistemológica primera. Por 

tanto, estos análisis vienen a evidenciar además que los usos de los medios audiovisuales 

vistos en el primer capítulo carecían del sistema onto-epistemológico propuesto por la 

fenomenología para poder basar sus aproximaciones etnográficas a la cultura en la 

percepción corporizada y sensorial —salvo las excepciones notables del cine corporizado 

de Jean Rouch desde los cincuenta hasta los setenta, y la obra maestra del cine sensorial, 

corporal y rítmico de Robert Gardner, Forest of Bliss (1986). 

Por otro lado, habiendo terminado el bloque de la antropología fenomenológica, 

cabe dar un pequeño paso atrás para traer aquí la pregunta que se planteaba en el segundo 

capítulo acerca de aquella cuestión de las perspectivas, en apariencia paradójica, cuya 

posible solución queda enriquecida con los planteamientos sobre el cuerpo propio de 

Merleau-Ponty expuestos en el segundo capítulo. La cuestión es la siguiente: dado que el 

cuerpo propio, vivido o preobjetivo es la forma corporizada y precomprensiva de operar 

en el mundo de la vida, y dado que para estudiar un fenómeno debemos objetivarlo, 

¿cómo se puede objetivar lo preobjetivo sin afectar o destruir la preobjetividad que se 

pretende estudiar? La respuesta varía según la perspectiva, la actitud y el sistema onto-

 
764 Véase Zahavi (2019a) quien, fruto de los análisis fenomenológicos sobre el cuerpo, defiende que este 

debe ser concebido como la vía primera de acceso al conocimiento de los otros y del mundo. Cabe además 

tener en cuenta que las aproximaciones fenomenológicas no niegan la existencia de una realidad física 

objetiva, sino que, en lo que atañe al mundo de la vida, la realidad es de una ‘objetividad indeterminada’ 

(Csordas 1990, p. 38); dicho de otra forma, su estatus como ‘verdad’ es una cuestión intersubjetiva. 



 

 

 

 

341 

epistemológico desde la que se plantea. Desde un punto de vista fenomenológico, el 

estudio de la preobjetividad de la experiencia corporal se asienta sobre la base onto-

epistemológica de que la primera perspectiva posible de acceso al conocimiento es una 

subjetividad corporal que al estar emplazada en el mundo es ya una intersubjetividad 

constituida precisamente por el mundo de la vida compartido desde que nacemos. Sobre 

la base de esta reflexión fenomenológica podemos afirmar que la objetivación es un 

proceso experiencial que no se da como perspectiva —pues solo hay una, la del cuerpo 

propio; o si lo fuese, sería una perspectiva ‘ideal’, como categoría platónico-cartesiana—

, sino más bien como una actitud adoptada cuando queremos conocer —no solo el mundo 

físico, desde una ciencia natural, sino también mundo de la vida, desde una ciencia 

intersubjetiva como la antropología. 

Por tanto, la pregunta planteada solo tiene sentido en caso de concebir la 

objetivación desde una perspectiva ideal, independiente, indiferente, cosa que es 

desmontada como entelequia precisamente por las fenomenologías de Heidegger y 

Merleau-Ponty. Correlativamente, desde el punto de vista empírico de la persona 

concreta, ya sea un antropólogo o un fenomenólogo, la objetivación de fenómenos 

experienciales del mundo de la vida debe concebirse como inter-objetivación, es decir, 

cuando operamos como sujetos intersubjetivamente constituidos en una pretendida 

actitud de quiero-conocer-por-cierto-motivo que finaliza en un acuerdo social sobre lo 

que podemos considerar objetivo765. Si bien lo anterior no niega la existencia de una 

realidad objetiva, le otorga un carácter inter-objetivado. En definitiva, desde una 

perspectiva fenomenológica es posible estudiar la corporalidad experienciada al concebir 

la objetivación como actitud y la objetividad como inter-objetivación, esto es, desde 

nuestra propia subjetividad fluctuante entre una actitud ordinaria-preobjetiva y una 

actitud reflexivo-objetivante. 

Volviendo al trayecto propuesto, en el tercer capítulo la investigación viraba hacia 

la antropología sensorial en la búsqueda de una metodología etno-fílmica que la 

antropología fenomenológica no posee y que la etnografía sensorial solo ofrece en 

 
765 En esa misma línea argumenta Nagel: “La objetividad no es una visión desde ningún sitio, sino una 

vision desde cualquier lugar en que el cuerpo pueda posicionarse, y en relación con las perspectivas de 

‘otros yo-mismo’” (1979, p. 212, trad. del a.). Orig.: « Objectivity is not a view from nowhere, but a view 

from everywhere that the body can take up its position, and in relation to the perspectives of ‘other 

myselves’. » (Nagel 1979, p. 212). 



 

 

 

 

342 

estructura y costumbre —como heredera directa de la antropología visual, si bien 

reconsiderando sus objetos de estudio, prácticamente en exclusiva, en torno a la 

conformación cultural de la sensorialidad, y dando, en la práctica, por sentada la 

corporización, razón por la que seguíamos precisando de las elaboraciones sobre 

corporización elaboradas por la antropología fenomenológica. En este sentido, la 

estructura habitual de la etnografía sensorial emplaza los sentidos y el cuerpo no solo 

como modos de conocer, sino también como formas sensibles mediante las que se 

constituyen los mundos de la vida de los colaboradores etnográficos. Por tanto, a 

diferencia de la etnografía clásica que parte de la observación participante como método 

objetivo, la etnografía sensorial no solo concibe la generación de conocimiento 

etnográfico como un proceso intersubjetivo abierto no solo a la observación, la 

participación y la colaboración creativa, sino que además lo hace a partir de concebir el 

trabajo de campo como un proceso sensorial y sensual766—de forma similar, la 

antropología modal de Laplantine (2014) sugiere ‘la compartición de lo sensible’ (le 

partage du sensible). Por otro lado, la profundización en la antropología sensorial, 

además de ofrecer una estructura de base para la implementación de la corporización 

rítmica en las metodologías etno-fílmicas —pues toca ligeramente, aunque de forma 

accesoria, la corporalidad— permite además sacar algunas conclusiones tangenciales 

sobre el marco de estudio de la antropología sensorial y sus filiaciones disciplinares. 

Así, cabe indicar que, mientras los objetos de interés de la antropología social o 

cultural se han centrado casi invariablemente, y a pesar de los sucesivos cambios de 

paradigma, en las causalidades que convergen para dar forma al fenómeno estudiado, ya 

sea, este el rendimiento de la organización social o un determinado producto de la cultura, 

la antropología sensorial por su parte pone este análisis causal en segundo plano para traer 

al frente la manera en que ese contexto sociocultural conforma los sentidos y toma 

expresión particular en el cuerpo y la sensorialidad, entendidos como existenciarios sobre 

el que las fuerzas sociales, culturales, históricas, políticas y económicas producen su 

efecto767. La antropología sensorial extiende así las capacidades de las prácticas de la 

antropología visual o, lo que es lo mismo, profundiza en el potencial visual, sonoro y 

 
766 La implementación de los sentidos como epistemologías etnográficas es referida por Stoller (1997) como 

sensuous scholarship, y por Robben y Sluka (2007) como sensorial fieldwork. 
767 Véase Cox, Irving y Wright (2016). 



 

 

 

 

343 

narrativo inherente a las herramientas audiovisuales, incluido el montaje. Es decir, la 

práctica de la antropología visual, con su trabajo de campo mediado por la cámara —y 

todo lo que ello implica en términos de lo profílmico768— ya ofrecía una modalidad de 

ser-en-el-mundo que la antropología sensorial ahonda, esta vez armada con unas 

ontologías fenomenológicas que permiten potenciar sus habilidades para experienciar el 

mundo de una forma más plena que la permitida a la antropología visual por parte de su 

disciplina madre, la antropología social y cultural, que encorsetaba sus prácticas mediante 

ontologías cartesianas basadas únicamente en el conocimiento descriptivo. 

Por tanto, en la antropología sensorial marco teórico y metodología provienen de 

ámbitos o modalidades con tradiciones distintas, que no antagónicas, al menos si uno no 

pone empeño cartesiano en aislarlas. Así, mientras el marco teórico de la antropología 

sensorial proviene básicamente de la antropología fenomenológica, la metodología se 

deriva en origen de las prácticas de la antropología visual, informadas ahora por una 

fenomenología mediada por la antropología fenomenológica. En otras palabras, mientras 

el marco teórico de la antropología sensorial encuentra su marco en la antropología 

fenomenológica, las prácticas de la antropología sensorial se ven afectadas por la 

fenomenología mediante dos vías; una, a través de la antropología fenomenológica y, dos, 

mediante la antropología visual anterior769 de la que surge la antropología sensorial. 

Asimismo, cabe destacar que el cambio de paradigma que permitió florecer a la 

antropología sensorial se produjo de forma ligeramente posterior a la incursión de la 

fenomenología en las ciencias sociales, el denominado ‘giro fenomenológico’770, que a 

su vez favoreció de forma prácticamente simultánea el ‘giro corporal’, del que deviene, 

con el último cambio de siglo, el ‘giro sensorial’  —todos ellos deben entenderse de forma 

interrelacionada, producto en parte del ‘giro reflexivo’ de los ochenta (Howes 2006).  

En todo caso, si bien la antropología fenomenológica ha servido para poner el 

cuerpo en el centro de la investigación etnográfica, mientras que la etnografía sensorial 

ofrece un marco metodológico etno-fílmico para la inclusión del cuerpo como 

 
768 ‘Profílmico’ se refiere a todo aquello que está implicado en un proceso de producción cinematográfica 

y que, a pesar de no aparecer en el encuadre, se podría decir que co-constituye la película. 
769 Véase trabajos considerados, en su momento, ‘antropología visual’ y que hoy en día son considerados 

trabajos pioneros de la antropología sensorial debido al uso extensivo, tal vez inconsciente, de estructuras 

ontológicas propias de la antropología fenomenológica y, por tanto, de la fenomenología, como Forest of 

Bliss (1986). 
770 Véanse Bull (2000), Howes (2005), Bull y Mitchell (2015), Spinney (2006, 2007). 



 

 

 

 

344 

epistemología, debemos sintetizar ahora cómo la antropología modal integraba el ritmo 

en la corporalidad. Así, hemos dedicado el cuarto capítulo a desarrollar la concepción del 

cuerpo rítmico de Laplantine. Para ello, hemos visto que el antropólogo de formación 

filosófica elabora un análisis crítico del pensamiento categorial del platonismo y el 

cartesianismo, y su incursión epistemológica en la antropología, y defiende sustituirlo por 

nociones no dicotómicas sino fluidas o modales, como la noción de pensamiento sensible 

o modal (la pensé sensible) que permite el florecimiento de un modelo coreográfico del 

cuerpo771. Mediante este, la corporalidad es comprendida en su multiplicidad modal, 

dando cuenta de la naturaleza fluida y viviente del lenguaje como sujeto, como flexión 

del cuerpo, y del ritmo como cadencia corporal, afectada por el mundo, cuya exploración 

sensible se muestra especialmente adecuada mediante el cine. 

Precisamente, la comprensión sensible del ritmo corporal de Laplantine, basada 

en la noción de duración, contrasta con la concepción objetivante de Henri Lefebvre, 

basada en la medida (measure) que hemos elaborado en el mismo capítulo. Otro aspecto 

en el que difieren los modelos del ritmo de Laplantine y Lefebvre es el requerimiento de 

este último para que el ritmo-analista se posicione con exterioridad a la acción o evento 

cuyos ritmos pretende analizar objetivamente —si bien al menos concede que es necesaria 

cierta familiaridad previa en relación con los ritmos a estudiar772. En definitiva, la noción 

lefebvriana de ritmo, basada en la repetición y la externalidad, no ha servido para 

fundamentar una metodología etno-fílmica rítmico-corporal, puesto que la perspectiva 

objetivista nos aleja de la experiencia corporal preobjetiva que hemos desarrollado en esta 

investigación. En su lugar, la aproximación fenomenológica de Csordas, que subvierte la 

relación sujeto-objeto, y la del modelo coreográfico del cuerpo en Laplantine, que otorga 

centralidad al cuerpo y al ritmo, son preferibles debido, principalmente, a que son capaces 

de comprender preobjetiva y sensiblemente no solo la corporalidad de los colaboradores 

etnográficos, sino también la corporalidad del etno-cineasta y su cámara corporizada, lo 

que nos lleva al último capítulo. 

 
771 Mediante el paradigma del pensamiento sensible Laplantine (2014) propone una descategorización y 

desjerarquización de los diferentes modos de conocimiento (intelectual, sensorial, verbal), lo que da lugar 

a una concepción no dicotómica de nociones como ‘lenguaje-sujeto’ (el lenguaje como flexión del cuerpo) 

que pretende superar los dualismos cartesianos entre lo corporal y lo mental. 
772 Lefebvre insiste en varias ocasiones respecto a la necesidad de que el ritmo-analista se posicione con 

exterioridad en relación con los ritmos que pretende estudiar (Lefebvre 2004, pp. 27, 28, 88). 



 

 

 

 

345 

El capítulo dedicado a la metodología ofrece primero una profundización en el 

modelo textual, imperante en la antropología visual de buena parte del siglo veinte, en 

contraste, según David MacDougall, con un modelo experiencial —que podemos asimilar 

con el paradigma de ‘pensamiento sensible’ de Laplantine— más adecuado para la 

práctica etno-fílmica, no solo para una comprensión del cuerpo como epistemología y 

como objeto de estudio, sino también para una concepción del cine como medio 

corporizado evocador de experiencias corporales. A continuación, hemos realizamos 

precisamente una aplicación concreta de la forma en que la corporalidad fílmica es 

analizada desde una perspectiva fenomenológica, según la que podemos concluir que la 

encarnación de la intencionalidad del cineasta se expresa en su cuerpo vivido y, por tanto, 

las decisiones que el realizador etnográfico tiene que tomar en su práctica etno-fílmica no 

son sino una manifestación de su forma de relacionarse con el mundo de la vida de sus 

colaboradores —‘qué es la estética de un cineasta sino la expresión de su ética’, 

preguntaba retóricamente Lucien Castaing-Taylor773. En este sentido, la aproximación 

crítica que hacemos a los principios del cine observacional implementa los desarrollos de 

los capítulos dedicados a las antropologías fenomenológica, sensorial y modal. 

De esta forma, hemos constatado que ciertas nociones presentadas por Andrew 

Lawrence —como la noción ‘compromiso con el encuadre’774— al ser alumbradas 

mediante la noción del cuerpo propio o vivido de Merleau-Ponty y el paradigma del 

pensamiento sensible de Laplantine, producen consecuencias materiales no solo para una 

comprensión corporal y sensible tanto del realizador como del colaborador etnográfico, 

sino también para la práctica etno-fílmica del primero. En el caso de la corporalidad del 

realizador etno-fílmico, solo mediante una mirada atenta y duradera —comprometida 

mediante el cuerpo propio en el encuadre que muestra el cuerpo vivido del colaborador—

la cámara corporizada puede hacer patente la ritmicidad corporizada de los colaboradores 

etnográficos. A este respecto, el cuerpo rítmico que surge del pensamiento sensible de 

Laplantine nos lleva a concluir que los ritmos del mundo de la vida y del etno-cineasta se 

 
773 Véase Taylor (1998, p. 12). 
774 Para una elaboración del compromiso con el encuadre en las prácticas etno-fílmicas desde un punto de 

vista corporizado, véanse las secciones 5.1.1 El conocimiento etno-fílmico en el marco epistemológico 

textual de la antropología y 5.3 Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional. 



 

 

 

 

346 

relacionan de forma expresiva en el trabajo de campo y, de ahí, se trasponen a la película 

mediante un montaje que debe salvaguardar en lo posible tales relaciones rítmicas. 

Por otro lado, la implementación del cuerpo preobjetivo de Merleau-Ponty nos 

lleva a concluir, primero, que el realizador etno-fílmico opera la cámara guiado no solo 

por sus instintos, sino también por las afecciones del mundo de la vida que se le presenta 

ante la cámara —y que modifican a su vez sus intenciones. La filmación etnográfica, por 

tanto, es una actividad en la que el cuerpo del realizador fluctúa entre una operatividad 

preobjetiva y una actitud objetivante. Para una comprensión sensible de la corporalidad 

del otro se hace necesario mantener una actitud intuitiva o, como diría Laplantine, 

sensible o rítmica, en sintonía entre lo intencionado y lo que se nos aparece. Así, la 

corporalidad estudiada, mediante la objetivación que produce la cámara, puede ser 

sensiblemente comprendida por un espectador en una actitud que le permita vivir a través 

de las corporalidades que se le muestran, pero esto solo es posible, pues es condición sine 

qua non, si la corporalidad del primero, el realizador, se encuentra en equilibrio rítmico 

con el mundo de la vida que está filmando. 

En definitiva, nuestra tesis ha sostenido que las técnicas del cuerpo no fueron 

consideradas en la manera de producir fílmicamente el conocimiento antropológico, al 

menos en mayoría de la producción etnográfica antes del giro corporal de los años ochenta 

y noventa. Antes de la llegada de las cámaras ligeras, la razón era fundamentalmente 

técnica, es decir, las pesadas cámaras con trípode impedían el trabajo de cámara corporal, 

favoreciendo encuadres fijos escénicos (teatrales). Pero incluso en aquellos tiempos, 

directores como Basil Wright en The Song of Ceylon (1934) o Flaherty en Nanuk (1922), 

por nombrar sólo un par de los primeros trabajos, tenían una sensibilidad especial, de un 

modo u otro, hacia los cuerpos que se desplegaban rítmicamente en sus películas, incluso 

a pesar de que no podían, como directores, expresar sus propios seres corporales en 

relación con los mundos y cuerpos que estaban filmando. Es cierto que, por una serie de 

razones con las que, hasta cierto punto, estamos de acuerdo, esas películas tuvieron serios 

problemas para ser reconocidas como películas etnográficas775. Pero, además, sostenemos 

otra razón: esas películas funcionaban precisamente en un nivel diferente al de los 

 
775 Véanse los subepígrafes 1.2.2 y 1.2.3 acerca de ambas películas, y las críticas que afrontaron desde el 

campo de la antropología. 



 

 

 

 

347 

paradigmas cinematográficos etnográficos de su época, basados en el cartesianismo (y no 

en el pensamiento de Descartes) —véase Laplantine (2014). 

La simplificación del pensamiento filosófico completo de Descartes en su famosa 

máxima ‘cogito ergo sum, tuvo efectos perniciosos, siglos más tarde, en las premisas 

onto-epistemológicas fundamentales de las ciencias, y en el modo en que la antropología 

operaba en, y se relacionaba con, el mundo humano estudiado (afectando a las nociones 

de verdad y conocimiento antropológico válido). Así, la síntesis omnipresente del 

pensamiento de Descartes, a saber, el cartesianismo, fundó la base del conocimiento 

empírico mediante la afirmación positivista de que el mundo está antes que las personas, 

y una persona tiene un cuerpo (res extensa) sólo como maquinaria biológica en la que 

reside el alma (res cogitans), que tiene un cuerpo. Sin embargo, lo que vino a proponer 

Heidegger, en su analítica existencial, es que no tenemos cuerpos, sino que somos cuerpos 

(Rodríguez Suárez 2016, 2019). Y nuestra afirmación es que, puesto que estamos 

existencialmente corporizados desde el principio, el cine se hizo de forma descorporizada 

—salvo algunas excepciones a contracorriente— durante la mayor parte de la historia de 

lo que oficialmente se consideró, en el pasado, cine etnográfico. O, mejor dicho, se 

consideraba que el cine se hacía básicamente con la mente —el cuerpo como herramienta 

a su servicio—, en lugar de hacerlo mediante una mente corporizada, la del cineasta, es 

decir, con su propio ser corporal que está preobjetivamente ligado al mundo que filma. 

Si hace casi treinta años Lucien Castaing-Taylor defendía que las etnografías 

pueden ser conducidas enteramente de forma cinematográfica776, hoy en día debemos 

plantear cómo el cuerpo como epistemología puede orientarse hacia sí mismo para 

estudiarse mediante metodologías etno-fílmicas que, como la observacional, atesoran el 

potencial sensible y rítmico necesario para su comprensión sensible y rítmica. Si bien esta 

tesis pretende una contribución a esta tarea, no es menos cierto que quedan muchos 

ángulos por explorar, principalmente, una profundización en torno a las formas en que el 

realizador, mediante su actividad cinematográfica —por ejemplo, la duración de los 

planos tanto en filmación como en montaje— , puede hacer oscilar la atención del 

espectador hacia la corporalidad preobjetiva de los colaboradores etnográficos, en lugar 

de hacia la objetivación, e incluso la objetualización, de los cuerpos en la pantalla. 

 
776 Véase Taylor (1996, p. 86).  



 

 

 

 

348 

CONCLUSIONS 

 

The present investigation has mainly aimed to contribute to a double grounding 

of rhythmic embodiment in ethno-filmic methodologies based on observational film 

style: on the one hand, bodily rhythmicity as an audiovisual epistemology and, on the 

other hand, and thanks to the above, as an object of study approached in a sensitive way, 

that is, evoked through ethno-filmic practice. In order to carry out both tasks, we have 

taken advantage of the benefits of applying phenomenology to anthropology; we have 

identified the principles of sensorial ethnography as a basis for understanding ethno-

filmic methodologies; and we have needed to delve into modal anthropology in order to 

place bodily rhythms at the centre of ethnographic research. In all these journeys, we have 

drawn partial conclusions that, finally, we have transferred to the observational ethno-

filmic practice, in the chapter dedicated to methodology, where the consequences of the 

foundation of body rhythm as epistemology have become palpable. Thus, we will here 

summarise the paths followed, and the conclusions identified. 

In the first chapter we have seen, through concrete examples of ethnographic 

cinema, mainly from the twentieth century, how the ethno-filmic uses of visual 

anthropology have been in constant struggle to legitimise the potential of sensorial and 

bodily epistemologies treasured by cinema, and which were not in tune with the 

prevailing models of textual and objectivist knowledge in visual anthropology777 —in 

virtue of its filiation with social and cultural anthropology. Thus, it is worth noting that 

by pointing out certain practices and codes underlying visual anthropology we have 

sought to highlight the potential present in visual and sound media to offer corporeal, 

sensorial and experiential forms of understanding and elaboration of anthropological 

knowledge. However, in order to effectively develop the epistemological potential of film 

glimpsed in the first chapter, we have needed to approach three anthropologies 

(phenomenological, sensorial and modal) that underpin our development of a 

rhythmically embodied methodology. 

 
777 As a paradigmatic example of the objectivity-subjectivity tensions, please see the memorable 

conversation between Mead and Bateson (Brand 1976) discussed in sub-section 1.3.1 Character Formation 

in Different Cultures: twenty years of Mead and Bateson’s objectivism. 



 

 

 

 

349 

The second chapter has therefore been elaborated around phenomenological 

anthropology, which offers an argument capable of grounding the body not only as an 

object of study, but above all as an epistemology. Due to the complexity of some 

phenomenological notions, but also due to the different perspectives from which 

phenomenology and anthropology operate and elaborate their objects of study, we have 

considered it pertinent to introduce phenomenology from an anthropological perspective. 

Thus, we have elucidated, through the clarification of the empirical and 

phenomenological planes, that Husserl’s transcendental phenomenological subject is 

elaborated from a philosophical plane, with universal pretension, attending to the 

Cartesian distinction between the subject and the world, while Heidegger’s ontology of 

Dasein or being-in-the-world, although it refers to the being of the human also from the 

universal, transcends the (ultimately) Cartesian subject-object epistemologically 

approached by Husserl to focus on the pre-objective or pre-comprehensive experience 

that offers so many fruits to visual anthropology in its ethno-filmic practices. 

The journey between these two perspectives has allowed us to clarify that the 

ethnocentric or ethnographic type of epochés invoked by some phenomenological 

anthropologists778 are not necessarily applicable in the empirical world of the 

anthropologist. Or, alternatively, if they were, they would not be very different from the 

adoption of an isocratic, personalist or humanist779 attitude proper to the social and human 

sciences —as opposed to the naturalist, scientistic or objectivist attitude proper to the 

conception of the world according to the natural sciences that try to explain the totality 

of the human being from biology or the neurosciences780— by which we would try to 

 
778 As explained in section 2.1.2, Bidney (1973), Desjarlais and Throop (2011) or Pedersen (2020) follow 

a phenomenological current in the transcendental Husserlian tradition, based on the system of epochés and 

reductions that Husserl defended as a way of granting access to objective knowledge of the world in 

consciousness. This perspective was superseded by Heidegger, as explained in section 2.1.1 A brief 

approach to phenomenology from anthropology, by refocusing the Husserlian intentionality of 

consciousness, which enshrined the epistemological relation between mind and world, towards an 

ontological understanding based on the existential analysis of the being-there or being-in-the-world, i.e, an 

intentionality of being constituted by the world and, in turn, constitutive of the world or, in other words, 

being-in-the-world as a practical and pre-objective relation of co-constitution of the human being in the 

lifeworld, which is the world in the natural attitude with which we operate pre-comprehensively. 
779 See the epigraph 2.1.1 A brief approach to phenomenology from anthropology for the distinction that 

San Martín (2016, pp. 17-22) establishes between two blocks of traditional attitudes of access to knowledge. 

In the same epigraph, see San Martín (1992) for the distinction between the naturalistic attitude (proper to 

objectivism), the natural attitude (proper to our pre-objective operativity in the lifeworld) and the 

personalistic attitude (or intentive attitude, which should be proper to the social sciences). 
780 See San Martín (1992, p. 12) or Zahavi (2019b), and a brief argumentation under the heading 2.1.2. 



 

 

 

 

350 

leave our own cultural perspective in suspension when studying people from another 

culture. 

Furthermore, in the second chapter, we have developed the principles and 

typologies of phenomenological anthropology, and we have seen how Merleau-Ponty, in 

elaborating the proper or lived body, picks up Heidegger’s baton to endow the being-in-

the-world with explicit embodiment. This trajectory, carried out through the 

interpretations of Csordas (1990, 1994) and Rodríguez Suárez (2012a, 2012b, 2016, 

2019), shows the human body as the ‘existential ground of culture’, in its sociality, in the 

lifeworld, and as the only possible perspective to access knowledge within a world 

experientially given as already significative, bodily oriented meanings781. In the light of 

this consideration of the proper body, the analyses in this chapter have ended up 

systematically grounding the epistemologies not only of bodily perception and 

sensoriality, but also of the embodiment of existence as a primary epistemology. Thus, 

these analyses further demonstrate that the uses of audiovisual media discussed in the 

first chapter lacked the onto-epistemological system proposed by phenomenology to base 

their ethnographic approaches to culture on embodied and sensory perception —with the 

notable exceptions of Jean Rouch’s embodied cinema from the 1950s to the 1970s, or 

Robert Gardner’s masterpiece of sensory, bodily and rhythmic cinema, Forest of Bliss 

(1986). 

On the other hand, having finished the part on phenomenological anthropology, it 

is worth taking a small step back to bring up here the question raised in the second chapter 

about that apparently paradoxical question of perspectives, the possible solution to which 

is enriched by the approaches to Merleau-Ponty’s proper body set out in the second 

chapter. The question is the following: given that the proper, lived or pre-objective body 

is the embodied and pre-comprehensive way of operating in the lifeworld, and given that 

in order to study a phenomenon we must objectivate it, how can we objectivate the pre-

objective without affecting or destroying the pre-objectivity we are trying to study? The 

answer varies according to the perspective, the attitude and the onto-epistemological 

 
781 See Zahavi (2019a) who, as a result of the phenomenological analyses of the body, argues that the body 

should be conceived as the primary means of access to knowledge of others and of the world. It should also 

be noted that phenomenological approaches do not deny the existence of an objective physical reality, but 

that, as far as the lifeworld is concerned in it, reality is of an ‘indeterminate objectivity’ (Csordas 1990, p. 

38); in other words, its status as ‘truth’ is an intersubjective matter. 



 

 

 

 

351 

system from which it is posed. From a phenomenological point of view, the study of the 

pre-objectivity of bodily experience rests on the following onto-epistemological basis: 

the first and primal perspective of access to knowledge is a bodily subjectivity which, 

being situated in the world, is already an intersubjectivity constituted precisely by the 

lifeworld shared from the moment we are born. On the basis of this phenomenological 

reflection we can affirm that objectivation is an experiential process that does not occur 

as a perspective —for there is only one, that of one’s own body; or if it were, it would be 

an ideal perspective, as a Platonic-Cartesian category— but rather as an attitude adopted 

when we want to know —not only the physical world, from the natural sciences, but also 

the lifeworld of others, from an intersubjective science such as anthropology. 

Therefore, the question posed only makes sense if we conceive the notion of 

objectivation from an ideal, independent, indifferent perspective, which is dismantled as 

an entelechy precisely by the phenomenologies of Heidegger and Merleau-Ponty. 

Correlatively, from the empirical point of view of the concrete person, be it an 

anthropologist or a phenomenologist, the objectivation of experiential phenomena of the 

lifeworld must be conceived as inter-objectivation, that is, when we operate as 

intersubjectively constituted individuals in an allegedly want-to-know-for-a-certain-

purpose attitude which ends up in a process of social agreement on what we can consider 

objective782. While this does not deny the existence of an objective reality, it gives it an 

inter-objective character. In short, from a phenomenological perspective it is possible to 

study experienced corporeality by conceiving objectivation as an attitude and objectivity 

as inter-objectivation, this is, from our own subjectivity that fluctuates between an 

ordinary-pre-objective attitude and a reflexive-objectivating attitude. 

Returning to the proposed pathway, in the third chapter the research turned 

towards sensory anthropology in the search for an ethno-filmic methodology that 

phenomenological anthropology does not possess and that sensory ethnography only 

offers in structure and custom —as a direct heir of visual anthropology, although 

reconsidering its objects of study, practically exclusively, around the cultural shaping of 

sensoriality, and taking, in practice, embodiment for granted, which is why we continued 

 
782 In the same vein Nagel argues: “Objectivity is not a view from nowhere, but a view from everywhere 

that the body can take up its position, and in relation to the perspectives of ‘other myselves’” (1979, p. 212). 



 

 

 

 

352 

in need of the elaborations on embodiment developed by phenomenological 

anthropology. 

In this sense, the usual structure of sensory ethnography places the senses and the 

body not only as ways of knowing, but also as sensible forms through which the 

lifeworlds of ethnographic collaborators are constituted. Thus, unlike classical 

ethnography which starts from participant observation as an objective method, sensory 

ethnography not only conceives the generation of ethnographic knowledge as an 

intersubjective process open not only to observation, participation and creative 

collaboration, but also does it so by conceiving fieldwork as a sensory and sensual 

process783 —similarly, Laplantine’s (2014) modal anthropology suggests ‘sharing of the 

sensible’ (le partage du sensible). On the other hand, the deepening of sensory 

anthropology, besides offering a ground structure for the implementation of rhythmic 

embodiment in ethno-filmic methodologies —as it touches, albeit accessorily, on 

corporeality— also allows for some tangential conclusions to be drawn about the 

theoretical framework in studying sensory anthropology and its disciplinary filiations. 

Thus, while the objects of interest of social or cultural anthropology have almost 

invariably focused, despite the successive paradigm shifts, on the causalities that 

converge to shape the phenomenon under study, be it the performance of social 

organisation or a particular product of culture, it is worth noting that sensory 

anthropology, for its part, puts this causal analysis in the background in order to bring to 

the fore the way in which this socio-cultural context shapes the senses and takes particular 

expression in the body and sensoriality, understood as existentials on which social, 

cultural, historical, political and economic forces produce their effect784. Sensory 

anthropology thus extends the capabilities of visual anthropology practices, or, in other 

words, it delves into the visual, sonic and narrative potential inherent in audiovisual tools, 

including montage. In other words, the practice of visual anthropology, with its camera-

mediated fieldwork —and all that this implies in terms of the profilmic785— already 

 
783 The implementation of the senses as ethnographic epistemologies is referred to by Stoller (1997) as 

sensuous scholarship, and by Robben and Sluka (2007) as sensory fieldwork. 
784 See Cox, Irving and Wright (2016). 
785 The term ‘profilmic’ refers to everything that is involved in a film production process and that, despite 

not appearing in the frame, could be considered to co-constitute the film. 

 



 

 

 

 

353 

offered a mode of being-there that sensory anthropology explores in greater depth, this 

time armed with phenomenological ontologies that allow it to enhance its abilities to 

experience the world in a more fulfilling way than visual anthropology was allowed to do 

by its parent discipline, social and cultural anthropology, which, as we have extensively 

argued, constrained its practices by ontologies based solely on categorial knowledge. 

Therefore, in sensory anthropology, theoretical framework and methodology 

come from fields or modalities with different, but not antagonistic, traditions, at least if 

one does not put Cartesian efforts into isolating them. Thus, while the theoretical 

framework of sensory anthropology comes basically from phenomenological 

anthropology, the methodology derives in origin from the practices of visual 

anthropology, now informed by a phenomenology mediated by phenomenological 

anthropology. In other words, while the theoretical framework of sensory anthropology 

finds its framework in phenomenological anthropology, the practices of sensory 

anthropology are affected by phenomenology in two ways; one, through 

phenomenological anthropology and, two, through the earlier visual anthropology786 from 

which sensory anthropology emerges. It should also be noted that the paradigm shift that 

allowed sensory anthropology to flourish occurred slightly later than the incursion of 

phenomenology into the social sciences, the so-called ‘phenomenological turn’787, which 

almost simultaneously favoured the ‘bodily turn’, from which came, at the turn of the 

century, the ‘sensory turn’ —all of them should be understood as interrelated, partly a 

product of the ‘reflexive turn’ motivated by the crisis of representation in the 1980s, and 

the excesses of the textual model (Howes 2006).  

In any case, given that phenomenological anthropology has served to place the 

body, as an object of study, at the centre of ethnographic research, and while sensory 

ethnography offers an ethno-filmic methodological framework for the inclusion of the 

body as an epistemology, we must now synthesise how modal anthropology integrates 

rhythm into corporeality. Thus, we have devoted the fourth chapter to developing 

Laplantine’s conception of the rhythmical body. To this end, we have seen that the 

 
786 Works considered, at the time, ‘visual anthropology’, today are considered pioneering works of sensory 

anthropology due to the extensive use, perhaps unconscious, of ontological structures typical of 

phenomenological anthropology and, therefore, of phenomenology, like Forest of Bliss (1986). 
787 See Bull (2000), Howes (2005), Bull and Mitchell (2015), Spinney (2006, 2007). 



 

 

 

 

354 

philosophically trained anthropologist develops a critical analysis of the ‘categorical 

thinking’ of Platonism and Cartesianism, and its epistemological incursion into 

anthropology, and advocates replacing it with notions that are not dichotomous but 

modally oscillating, such as the notion of sensible or modal thinking (la pensée sensible) 

which allows a choreographic model of the body788 to flourish. Through it, corporeality 

is understood in its modal multiplicity, accounting for the fluidly living nature of language 

as subject, as flexion of the body, and of rhythm as bodily cadence, affected by the world, 

whose sensitive exploration is shown to be particularly appropriate through film. 

Precisely, Laplantine’s sensible understanding of bodily rhythm, based on the 

notion of duration, contrasts with Henri Lefebvre’s objectivating conception, based on 

measure, which we have elaborated in the same chapter. Another aspect in which the 

Laplantine and Lefebvre models of rhythm differ is the latter’s requirement for the 

rhythm-analyst to position him/herself outside the action or event whose rhythms are 

researched —although Lefebvre at least concedes that a certain prior familiarity with the 

rhythms to be studied is necessary789. In short, the Lefebvrian notion of rhythm, based on 

repetition and externality, does not serve as a basis for a rhythmic-bodily ethno-filmic 

methodology, since the objectivist perspective distances us from the intended pre-

objective bodily experience we have developed in this research. Instead, Csordas’ 

phenomenological approach, which subverts the subject-object relationship, and that of 

Laplantine’s choreographic model of the body, which gives centrality to the body and 

rhythm, have been preferable for they allow us to comprehend not only the corporeality 

of the ethnographic collaborators, but also that of the ethno-filmmaker and his embodied 

camera, all of which brings us to the last chapter. 

The chapter dedicated to methodology provides first an in-depth look at the textual 

model, prevailing in visual anthropology for much of the twentieth century, in contrast, 

according to David MacDougall, with the experiential model —which we can assimilate 

with Laplantine’s paradigm of ‘sensible thinking’— more suitable for the ethno-filmic 

 
788 Through the paradigm of ‘sensible thinking’, Laplantine (2014) proposes a decategorization and 

dehierarchization of the different modes of knowledge (intellectual, sensory, verbal), which gives rise to a 

non-dichotomous conception of notions such as ‘language-subject’ (language as flexion of the body) that 

aims to overcome the Cartesian dualisms between the physical and the mental. 
789 Lefebvre insists on several occasions regarding the need for the rhythm-analyst to position himself 

externally in relation to the rhythms he intends to study (Lefebvre 2004, pp. 27, 28, 88). 



 

 

 

 

355 

practices, not only for its understanding of the body both as an epistemology and as an 

object of study, but also for his conception of cinema as an embodied medium that evokes 

first of all bodily experiences. Then, we have made a concrete application of the way in 

which filmic corporeality is analyzed precisely from a phenomenological perspective. 

According to it, we could conclude that the intentionality of the filmmaker is expressed 

in his/her body as experienced or lived and, therefore, the decisions that the ethnographic 

filmmaker has to take in his ethno-filmic practice are a manifestation of his/her way of 

relating to the lifeworld of his collaborators —‘what are the aesthetics of a filmmaker if 

not the expression of his ethics’, asked rhetorically Taylor790. In this sense, the critical 

approach we subsequently applied to the principles of observational cinema implements 

the developments of the chapters dedicated to phenomenological, sensory and modal 

anthropology. 

In this way, we have verified that certain notions presented by Andrew Lawrence 

—such as the notion ‘frame commitment’791— when illuminated by Merleau-Ponty’s 

notion of the proper or lived body and Laplantine’s paradigm of sensible thinking, 

produce material consequences not only for a corporeal and sensitive understanding of 

both the filmmaker and the ethnographic collaborator, but also for the ethno-filmic 

practice of the former. In the case of the corporeality of the ethno-filmmaker, only through 

an attentive and sensible gaze —committed by means of one’s own body with the framing 

within which other lived bodies unfold— the embodied camera can make evident the 

embodied rhythmicity of the ethnographic collaborators. In this regard, the rhythmic body 

that emerges from Laplantine’s sensible thinking leads us to conclude that the rhythms of 

both the lifeworld and the ethno-filmmaker are intertwined in such an expressive and yet 

indeterminate way in fieldwork that its transposition to the film via montage should seek 

to respect as much as possible those rhythmical relationships. 

On the other hand, the implementation of Merleau-Ponty’s pre-objective body 

leads us to conclude, first, that the ethno-filmmaker operates the camera guided not only 

by his/her instincts, but also by the affections of the lifeworld that is presented to him or 

 
790 See Taylor (1998, p. 12). 
791 For an elaboration of ‘frame commitment’ in ethno-filmic practices from an embodied point of view, 

see the sections 5.1.1 Ethno-filmic knowledge in the textual epistemological framework of anthropology 

and 5.3 Embodied analysis of the principles observational film style. 



 

 

 

 

356 

her before the camera —and which in turn modify his/her intentions. Ethnographic 

filming, therefore, is an activity in which the filmmaker’s body fluctuates between a pre-

objective operative attitude and an objectivating one. For a sensitive understanding of the 

corporeality of the other, it is necessary to maintain an intuitive attitude or, as Laplantine 

would say, sensible or rhythmic, in tune between what is intended and what appears to 

us. Thus, the corporeality studied, through the objectivation produced by the camera, can 

be sensibly comprehended by a spectator in an attitude that allows him or her to live 

through the corporeality that is shown to him/her, but this is only possible, since it is a 

sine qua non, if the corporeality of the former, the filmmaker, is in rhythmical balance 

with the lifeworld that he or she is filming and the corporealities that are presented to him 

or her before the camera. 

Ultimately, our thesis has held that the techniques of the body were not considered 

in the way anthropological knowledge was filmically produced, at least in most of the 

ethnographic production before the corporeal turn in the 80s/90s. Before the advent of 

light weight cameras, the reason was fundamentally technical, this is, heavy tripod-based 

cameras prevented embodied camera work, favouring fixed scenic (theatrical) framing. 

But even during those times, directors as Basil Wright in The Song of Ceylon (1934) or 

Flaherty in Nanook (1922), just to name a couple of the early ones, had a special 

sensitivity, in one way or another, towards the bodies unfolding rhythmically in their 

films, even despite they could not express, as directors, their own bodily beings in relation 

to the worlds and bodies they were filming. It is true that, for a variety of reasons with 

which, to some extent, we agree, those films had indeed serious problems to get 

recognised as ethnographic films792. But, in addition, we are holding another reason: those 

films worked precisely at a different level than that of ethnographic film paradigms at 

their time, based on Cartesianism (and not Descartes’ thought) —see Laplantine (2014). 

The simplification of Descartes’ full philosophical thought into his famous maxim 

‘cogito ergo sum’, had pernicious effects, centuries later, on the fundamental onto-

epistemological premises of sciences, and the way anthropology operated in, and related 

to, the human world studied (affecting the notions of truth and valid anthropological 

 
792 See sections 1.2.2 and 1.2.3 about those two films, and the critiques they faced from the field of 

anthropology. 



 

 

 

 

357 

knowledge). Thus, the pervasive synthesis of Descartes thought, namely Cartesianism, 

founded the basis of empirical knowledge upon the positivist claim that the world is 

before people, and a person has a body (res extensa) just as a biological engine for the 

soul (res cogitans), which has a body. What Heidegger claimed, in a different and much 

more clever wording, is that we don’t have bodies, but we are bodies (Rodríguez Suárez 

2016, 2019). And my claim was that, since we are existentially embodied from the very 

beginning, film was disembodied —except for a few counterflow exceptions— during 

most of the history of what was officially considered, in the past, ethnographic cinema. 

Or, better said, film was considered to be made basically with the mind —the body as a 

tool at its service—, instead of being done by an embodied mind, that of the filmmaker, 

this is, with his or her own bodily being which is preobjectively bounded with the world 

he or she is filming. 

If almost thirty years ago Lucien Castaing-Taylor defended that ethnographies can 

be conducted entirely in a cinematographic way793, today we must consider how the body 

as an epistemology can be oriented towards itself to be studied through ethno-filmic 

methodologies that, like the observational one, treasure a sensible and rhythmic potential 

necessary for its sensible and rhythmic comprehension. Although this thesis aims to 

contribute to this task, it is no less true that many angles remain to be explored, mainly, 

an in-depth look at the ways in which the director, through his cinematographic activity 

—for example, the duration of the shots both on film and in montage— can provoke the 

oscillation in the viewer’s attention toward the pre-objective corporeality of the 

ethnographic collaborators, rather than toward the objectivation, and even objectification, 

of the bodies on screen.  

 
793 See Taylor (1996, p. 86). 



 

 

 

 

358 

BIBLIOGRAFÍA 

 

AITKEN, Ian, 1990. Film and reform: John Grierson and the Documentary Film 

Movement. London: Routledge. ISBN 9781138991026. 

ATKINSON, Paul, DELAMONT, Sara. y HOUSLEY, William, 2007. Contours of 

Culture: Complex Ethnography and the Ethnography of Complexity. Lanham, MD, US: 

AltaMira Press. 

BACHELARD, Gaston, 1978 (1950). La Dialéctica de la Duración, Rosa Aguilar 

(trad.). Madrid: Villalar. ISBN 8474270251. 

BARBASH, Ilisa y TAYLOR, Lucien C., 1997. Cross Cultural Filmmaking: A 

Handbook for Making Documentary and Ethnographic Films and Video. Berkeley, CA, 

US: University of California Press. ISBN 9780520087606. 

BARKER, Jennifer M., 2009. The tactile eye. Touch and the Cinematic Experience. 

Berkeley, CA, US: University of California Press. ISBN 9780520258426. 

BARSAM, Richard M., 1992. Non-Fiction Film: A Critical History. Bloomington and 

Indianapolis, IN, US: Indiana University Press. ISBN 9780253207067. 

BENGOA RUIZ DE AZUA, Javier, 1994. La distinción ser-a-la-mano/ser-a-la-vista en 

Ser y Tiempo de Heidegger. RCaT XIX [en línea]. Barcelona: Facultat de Teología de 

Catalunya. Vol. 19, Nº 1, pp. 195-205 [consulta: 18/02/2022]. Disponible en: 

https://raco.cat/index.php/RevistaTeologia/article/view/70171. 

BERGER, John, 1973. Ways of Seeing. London: BBC Books. ISBN 0140216316. 

BEVAN, Michael y MACCLANCY, Jeremy, 2004. Rivers, William Halse Rivers. En: 

Oxford Dictionary of National Biography. Disponible en: 

https://doi.org/10.1093/ref:odnb/37898 [consulta: 18/05/2022]. 

BIDNEY, David, 1973. Phenomenological Method and the Anthropological Science of 

the Cultural Lifeworld. En: NATANSON, Maurice (ed.). Phenomenology and the 

Social Sciences. Evanston, IL: Nort, US: Northwestern University Press, pp. 109-140. 

ISBN 0810106167. 

BRAND, Stewart, 1976. For God’s sake Margaret: Conversation with Gregory Bateson 

and Margaret Mead. CoEvolutionary Quarterly, junio, Nº 10, pp. 32-44 [consulta: 

18/05/2022]. Disponible en: https://sites.evergreen.edu/arunchandra/wp-

content/uploads/sites/395/2018/05/BatesonAndMead.pdf  

https://raco.cat/index.php/RevistaTeologia/article/view/70171
https://doi.org/10.1093/ref:odnb/37898
https://sites.evergreen.edu/arunchandra/wp-content/uploads/sites/395/2018/05/BatesonAndMead.pdf
https://sites.evergreen.edu/arunchandra/wp-content/uploads/sites/395/2018/05/BatesonAndMead.pdf


 

 

 

 

359 

BULL, Michael, 2000. Sounding Out the City: Personal Stereos and the Management 

of Everyday Life. Oxford: Berg. ISBN 1859733379. 

BULL, Michael, GILROY, Paul, HOWES, David y KAHN, Douglas, 2006. Introducing 

sensory studies. The Senses and Society. Vol. 1, Nº 1, pp. 5-7 [consulta: 18/05/2022]. 

Disponible en: https://doi.org/10.2752/174589206778055655 

BULL, Michael. y MITCHELL, Jon. (eds.), 2015. Ritual, Performance and the Senses. 

London: Bloomsbury. ISBN 9780857854735. 

CANALS, Roger, 2008. Jean Rouch. Un antropòleg de les fronteres. (Con)textos. 

Revista d'antropologia i investigació social, Nº 1, mayo 2008, pp.91-106. ISSN 

20130864. 

CARR, David (trad. y ed.), 1970. An Introduction to Phenomenological Philosophy. En: 

HUSSERL, Edmund. The Crisis of the European Sciences and Transcendental 

Phenomenology. Evanston, IL, US: Northwestern University Press. ISBN 081010458X. 

CELMS, Teodors, 1931. El idealismo fenomenológico de Husserl, José Gaos (trad.). 

Madrid: Revista de Occidente. 

CHILLÓN, Juan Manuel, 2019. Heidegger y la prudencia aristotélica como 

protofenomenología. Ideas y Valores. Vol. 68, Nº 169, pp. 133-152. ISSN 01200062. 

CLASSEN, Constance, 1997. Foundations for an Anthropology of the Senses. 

International Social Science Journal [en línea]. Vol. 49, Nº 153, pp. 401-412 [consulta: 

18/05/2022]. Disponible en: https://doi.org/10.1111/j.1468-2451.1997.tb00032.x  

CLASSEN, Constance (ed.), 2005. The Book of Touch. Oxford y Nueva York: Berg. 

ISBN 9781845200596. 

CLASSEN, Constance (ed.), 2014. A Cultural History of the Senses. Six Volumes. 

London: Bloomsbury. ISBN 9780857853387. 

CLIFFORD, James y MARCUS, George (eds.), 1986. Writing Culture. The Poetics and 

politics of Ethnography. Berkeley: University of California Press. ISBN 0520057295. 

COFFEY, Amanda, 1999. The ethnographic self-fieldwork and the representation of 

identity. London: SAGE Publications. ISBN 9780761952671. 

COX, Rupert, IRVING, Andrew, y WRIGHT, Christopher (eds.), 2016. Beyond Text? 

Critical Practices and Sensory Anthropology. ISBN 9780719085055. 

CSORDAS, Thomas, 1990. Embodiment as a paradigm for anthropology. Ethos [en 

línea]. Vol. 18, Nº 1, pp. 5-47 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

http://www.jstor.org/stable/640395  

https://doi.org/10.2752/174589206778055655
https://doi.org/10.1111/j.1468-2451.1997.tb00032.x
http://www.jstor.org/stable/640395


 

 

 

 

360 

CSORDAS, Thomas (ed.), 1994. Introduction: the body as representation and being-in-

the-world. En: Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture and 

Self. Cambridge: Cambridge University Press. ISBN 9780521452564. 

CYTOWIC, Richard, 2010. Our hidden superpowers. The New Scientist. Vol. 24, abril, 

Nº 46. 

DELAMONT, Sara, 2004. Ethnography and participant observation. En: SEALE, C. y 

DOWNEY, G. (eds.). Learning Capoeira: lessons in cunning from an Afro-Brazilian 

art. Oxford: Oxford University Press. ISBN 9780195176971. 

DESJARLAIS, Robert y THROOP, Jason C., 2011. Phenomenological approaches in 

anthropology. Annual Review of Anthropology [en línea]. Vol. 40, pp. 87-102 [consulta 

18/05/2022]. Disponible en: https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-092010-153345  

DOS SANTOS, Lucio Alberto Pinheiro, 1931. La rhythmanalyse. Rio de Janeiro: 

Société de Psychologie et de Philosophie. 

DOWNEY, Greg, 2007. Seeing with a ‘sideways glance’: visuomotor ‘knowing’ and 

the plasticity of perception. En: HARRIS, M. (ed.). Ways of Knowing: new approaches 

in the anthropology of experience and learning. Oxford: Berghahn Books. 

DREYFUS, Hubert, 1991. Being-in-the-World. A commentary on Heidegger’s Being 

and Time, Division I. Cambridge, MA: The MIT Press. ISBN 9780262540568. 

EAKIN, Emily, 2013. How Napoleon Chagnon became our most controversial 

anthropologist. New York Times [en línea]. 13 de febrero. Disponible en: 

https://www.nytimes.com/2013/02/17/magazine/napoleon-chagnon-americas-most-

controversial-anthropologist.html?_r=0&pagewanted=all [consulta: 18/05/2022]. 

EDWARDS, Elizabeth, 1998. Performing science: still photography and the Torres 

Strait Expedition. En: HERLE, Anita y ROUSE, Sandra (eds.). Cambridge and the 

Torres Strait: Centenary essays on the 1898 anthropological expedition. Cambridge: 

Cambridge University Press, pp. 106-135. ISBN 0521584612. 

EGGAN, Fred, 1975. La Antropología social y el método de la comparación controlada. 

En: LLOBERA, José R. (ed.). La antropología como ciencia, Manuel Uría, Helena 

Valentí y Antonio Desmonts (trad.). Barcelona: Anagrama, pp.179-202. ISBN 

9788433906021. 

ELDEN, Stuart, 2004. Introduction. En: LEFEBVRE, Henri. Rhythmanalysis: Space, 

Time and Everyday Life. London: Continuum. ISBN 0826469930. 

ELDER, Sarah, 2001. Images of Asch. Visual Anthropology Review. Vol. 17, Nº 2, Fall-

Winter, pp. 89-109. 

https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-092010-153345
https://www.nytimes.com/2013/02/17/magazine/napoleon-chagnon-americas-most-controversial-anthropologist.html?_r=0&pagewanted=all
https://www.nytimes.com/2013/02/17/magazine/napoleon-chagnon-americas-most-controversial-anthropologist.html?_r=0&pagewanted=all


 

 

 

 

361 

ENNIS, Scott y ASCH, Timothy, 1975. Ficha informativa de ‘The Ax Fight’ [en línea]. 

En: Documentary Educational Resources [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://www.der.org/resources/guides/ax-fight-study-guide.pdf 

ESTRADA VILLA, Armando, 2017. Heidegger y su concepto de mundo. Ratio Juris 

UNAULA [en línea]. Vol. 1, Nº 3, pp. 123-134 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://publicaciones.unaula.edu.co/index.php/ratiojuris/article/view/281  

FELD, Steven, 1982. Sound and Sentiment: Birds, Weeping, Poetics and Song in Kaluli 

Expression. Philadelphia: University of Philadelphia Press. 

FELD, Steven, 1996. Waterfalls of Song: An Acoustemology of Place Resounding in 

Bosavi, Papua New Guinea. En: FELD, Steven y BASSO, Keith H. (eds.). Senses of 

Place. Santa Fe, New Mexico: School of American Research Press, pp. 91-136. 

FELD, Steven, 2003. Introduction. En: Ciné-Ethnography, Steven Feld (trad.). 

Minneapolis: University of Minnesota Press, pp. 1-25. 

FERENCZ-FLATZ, Christian y HANICH, Julian (eds.), 2016. Editor’s Introduction: 

What is Film Phenomenology? En: Film and Phenomenology, Revista Studia 

Phaenomenoogica Special Issue. Vol. XVI. Romania: Romanian Society for 

Phenomenology y Zeta Books. ISBN 9786066970341. 

FERGUSON, Brian R, 1995. Yanomami Warfare. A Political History. Santa Fe, NM, 

US: School of American Research Press. ISBN 9780933452381. 

FERNÁNDEZ BEITES, Pilar. 2011. Errores descriptivos en la teoría heideggeriana del 

‘ser a la mano’. Revista De Investigación E Información Filosófica [en línea]. Vol. 67, 

Nº 252, pp. 241-264 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/1634  

FERRARINI, Lorenzo, 2017. Embodied Representation: Audiovisual Media and 

Sensory Ethnography. Anthrovision [en línea]. Vol. 5, Nº 1 [consulta: 18/05/2022]. 

Disponible en: http://journals.openedition.org/anthrovision/2514 

FøLLESDAL, Dagfinn, 1991. El concepto de Lebenswelt en Husserl. Sergio Sánchez 

Benítez (trad.). Boletín de la Sociedad Española de Fenomenología. Nº 4, pp. 49-78. 

FRAZER, James G., 2011. Introducción. En: La Rama Dorada. Magia y Religión. 3ª 

Ed. México DF: Fondo de Cultura Económica. 

GALLAGHER, Shaun y ZAHAVI, Dan, 2013. La Mente Fenomenológica, Marta Jorba 

Grau (trad.). Madrid: Alianza Editorial. ISBN 9788420677958. 

https://www.der.org/resources/guides/ax-fight-study-guide.pdf
https://publicaciones.unaula.edu.co/index.php/ratiojuris/article/view/281
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/1634
http://journals.openedition.org/anthrovision/2514


 

 

 

 

362 

GARDNER, Robert, 1988. Obituary: Basil Wright. Anthropology Today. Vol. 4, Nº 1, 

p. 24. 

GARDNER, Robert, 2008. The Impulse to Preserve: Reflections of a Filmmaker. 

Boston, MA, US: Peabody Museum Press. ISBN 9781590512364. 

GARDNER, Robert y ÖSTÖR, Ákos, 2002. Making Forest of Bliss: Intention, 

Circumstance and Chance in Nonfiction Film. MA: Harvard University Press. ISBN 

0674007875. 

GEERTZ, Clifford, 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Nueva York: 

Basic Books. ISBN 9780465097197. 

GEERTZ, Clifford, 1988. Works and lives: the anthropologist as author. Stanford, CA, 

US: Stanford University Press. ISBN 0804714282. 

GREENE, Graham, 1935. ‘The Song of Ceylon’, The Spectator. En: RUSSELL, John 

T. (ed.). The Pleasure Dome: Graham Green, The Collected Film Criticism 1935-1940. 

Oxford: Oxford University Press. 

GREENE, Graham, 1936. ‘Kilou the Tiger’, The Spectator. En: RUSSELL, John T. 

(ed.), The Pleasure Dome: Graham Greene, The Collected Film Criticism 1935-1940. 

Oxford: Oxford University Press. 

GRIFFITHS, Alison, 1996. Knowledge and visuality at the turn-of-the-century 

anthropology: The early ethnographic films of Alfred Cort Haddon and Baldwin Walter 

Spencer. Visual Anthropology Review. Vol. 12, Nº 2, pp. 18-43. 

GRIMSHAW, Anna, 2001. The Ethnographer's Eye: Ways of Seeing in Modern 

Anthropology. Cambridge: Cambridge University Press. ISBN 0521773105. 

GRIMSHAW, Anna y HART, Keith, 1996. Anthropology and the Crisis of the 

Intellectuals. Cambridge, UK: Prickly Pear Press. ISBN 13517961. 

GUYNN, William, 1998. The Art of National Projection: Basil Wright’s Song of 

Ceylon. En: KEITH, Barry G. y SLONIOWSKI, Jeanette (eds.), Documenting the 

Documentary: Close Readings of Documentary Film and Video. Detroit: Wayne State 

University Press, pp. 83-98. 

GUZMÁN, Patricio, 1998. El guion en el cine documental. Viridiana. Madrid: Editorial 

Gedisa. 

HADDON, Alfred Cort, 1900. Carta Nº 2. Spencer Papers, Museo Pitt-Rivers [en 

línea]. Oxford, Reino Unido [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

http://web.prm.ox.ac.uk/spencer_pdf/PRMBox1_E_2.pdf  

http://web.prm.ox.ac.uk/spencer_pdf/PRMBox1_E_2.pdf


 

 

 

 

363 

HADDON, Alfred Cort (ed.), 1901. Preface. En: Reports of the Cambridge 

Anthropological Expedition to Torres Strait [en línea]. Vol. II, Physiology and 

Psychology, pp. v-vi. Cambridge: Cambridge University Press [consulta: 18/05/2020]. 

Disponible en: https://ttu-

ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed

=y  

HADDON, Alfred Cort, 1978 (1901). Headhunters: Black, White, And Brown. New 

York: AMS. 

HADDON, Alfred Cort, 1897. The saving of vanishing knowledge. Nature, Nº 55. 

HADDON, Alfred Cort, 1898. The Study of Man. London: Bliss, Sand & Co. 

HALLOWELL, A. Irving, 1955. The Self in Its Behavioral Environment. Culture and 

Experience. En: Culture and Experience. Philadelphia: University of Pennsylvania 

Press, pp.75-110. ISBN 0812210395. 

HARVEY, David, 1990. The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins 

of Cultural Change [en línea]. Cambridge USA and Oxford UK: Blackwell Publishers 

[consulta: 18/05/2020]. Disponible en: 

https://selforganizedseminar.files.wordpress.com/2011/07/harvey_condition_postmoder

n.pdf ISBN 0631162941. 

HEIDEGGER, Martin, 1982 (1927). The Basic Problems of Phenomenology. Albert 

Hofstadter (trad.). Bloomington: Indiana University Press. 

HEIDEGGER, Martin, 1995 (1927). Ser y tiempo [en línea]. 3ª Ed. Jorge Eduardo 

Rivera (trad. y prólogo). Escuela de Filosofía Universidad ARCIS [consulta: 

18/05/2020]. Disponible en: https://www.praxis-y-

lenguaje.es/app/download/12394526/HEIDEGGER+Ser+Tiempo.pdf  

HENLEY, Paul, 2006a. Spirit possession, power, and the absent presence of Islam: re-

viewing Les maîtres fous. Journal of the Royal Anthropological Institute, (N.S.), Nº 12, 

pp. 731-761. 

HENLEY, Paul, 2006b. Narratives: the guilty secret of ethnographic film-making. En: 

POSTMA, M. y CRAWFORD, P. I. (eds.), Reflecting Visual Ethnography: using the 

camera in anthropological research. Intervention Press and CNWS Publications, pp. 

376-401. 

HENLEY, Paul, 2007. Beyond the burden of the real. En: BARBASH, Ilisa y 

TAYLOR, Lucien C., The cinema of Robert Gardner. Oxford: Berg, pp.33-57. 

https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://selforganizedseminar.files.wordpress.com/2011/07/harvey_condition_postmodern.pdf
https://selforganizedseminar.files.wordpress.com/2011/07/harvey_condition_postmodern.pdf
https://www.praxis-y-lenguaje.es/app/download/12394526/HEIDEGGER+Ser+Tiempo.pdf
https://www.praxis-y-lenguaje.es/app/download/12394526/HEIDEGGER+Ser+Tiempo.pdf


 

 

 

 

364 

HENLEY, Paul, 2010. The Adventure of the Real: Jean Rouch and the Craft of 

Ethnographic Cinema. Chicago: University of Chicago Press. ISBN 9780226327150. 

HENLEY, Paul, 2013. From Documentation to Representation: Recovering the Films of 

Margaret Mead and Gregory Bateson. Visual Anthropology, Nº 26, pp. 75-108. 

HENLEY, Paul, 2020. Beyond observation: A history of authorship in ethnographic 

film. Manchester, UK: Manchester University Press. ISBN 9781526131348. 

HOARE, John, 2011. Go the Way the Material Calls You: Basil Wright and The Song 

of Ceylon. En: ANTHONY, Scott y MANSELL, James G. (eds.), The Projection of 

Britain: A History of the GPO Film Unit. Basingstoke: Palgrave Macillan, pp.233-243. 

HOOD, Stuart, 1983. John Grierson and the Documentary Film Movement. En: 

CURRAN, James y PORTER, Vincent (eds.), British Cinema History. London: 

Weidenfeld & Nicholson. 

HOWES, David y CLASSEN, Constance, 1991. Conclusion: sounding sensory profiles. 

En: HOWES, D. (ed.), The varieties of sensory experience: a sourcebook in the 

anthropology of the senses. Toronto: University of Toronto Press, pp. 257–288. 

HOWES, David, 2003. Sensual Relations: engaging the senses in culture and social 

theory. Ann Arbor, MI, US: University of Michigan Press. ISBN 9780472068463. 

HOWES, David (ed.), 2004. Empire of the Senses: The Sensual Cultural Reader. 

Oxford and New York: Berg. ISBN 9781859738634. 

HOWES, David, 2005. Sense of the City [en línea]. Montreal, Canadá: Exhibition 

Catalogue Canadian Centre for Architecture [consulta: 18/05/2020]. Disponible en: 

https://www.david-howes.com/DH-research-sampler-arch-senses.htm 

HOWES, David, 2006. Charting the sensorial revolution. Senses & Society. Vol. 1, Nº 

1, pp 113-128. 

HOWES, David y CLASSEN, Constance, 2013. Ways of Sensing: Understanding the 

Senses in Society. London: Routledge. ISBN 9780415697156. 

HOWES, David, 2013a. The social life of the senses. Ars Vivendi Journal. Nº 3, 

febrero, pp. 4-23. 

HOWES, David, 2013b. The expanding field of sensory studies [en línea]. Agosto, 26 

págs., [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: https://www.sensorystudies.org/sensorial-

investigations/the-expanding-field-of-sensory-studies/  

HOWES, David, 2014a. Introduction. En: The Life of the Senses: Introduction to a 

Modal Anthropology. London: Bloomsbury. 

https://www.david-howes.com/DH-research-sampler-arch-senses.htm
https://www.sensorystudies.org/sensorial-investigations/the-expanding-field-of-sensory-studies/
https://www.sensorystudies.org/sensorial-investigations/the-expanding-field-of-sensory-studies/


 

 

 

 

365 

HOWES, David, 2014b. El creciente campo de los estudios sensoriales. Revista 

Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad. Vol. 6, N°15, 

agosto-noviembre, pp. 10-26. Argentina. ISSN: 18528759. 

HOWES, David, 2016. Sensing cultures: cinema, ethnography, and the senses. En: 

COX, Rupert, IRVING, Andrew y WRIGHT, Christopher (eds.), Beyond text? Critical 

practices and sensory anthropology. Manchester, Reino Unido: Manchester University 

Press, pp. 173-188. 

HOYOS VÁSQUEZ, Guillermo, 2014. El mundo de la vida como tema de la 

fenomenología [en línea]. Universitas Philosophica, Vol. 10, Nº 20 [consulta: 

18/05/2020]. Disponible en: 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11749  

HUSSERL, Edmund, 1962 (1913). Ideas relativas a una fenomenología pura y una 

filosofía fenomenológica. Libro I. José Gaos (trad.). México DF: Fondo de Cultura 

Económica. Edición original: Ideen zu einer reinen Phänomenlogie und 

phänomenlogischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine 

Phänomenologie (1950, Husserliana III-1). Ed. W. Biemel. La Haya: Martinus Nijhoff. 

HUSSERL, Edmund, 2006 (1900/1). Investigaciones Lógicas, Tomo II. Morente, M. G. 

y Gaos, J (eds.). Madrid: Alianza Editorial. Edición original: Logische Untersuchungen. 

Erste Teil: Prolegomena zur Reinen Logik. Ed. E. Holenstein (1900, Husserliana 

XVIII). Zweite Teil: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. 

Ed. U. Panzer (1901, Husserliana XIX-1 y XIX-2) 

HUSSERL, Edmund, 2008 (1936). La Crisis de las Ciencias Europeas y la 

Fenomenología Trascendental. Julia V. Iribarne (trad.). Buenos Aires: Prometeo. 

Edición original: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie (1954, Husserliana VI). Ed. W. Biemel. La Haya: Martinus Nijhoff. 

INGOLD, Tim, 2000. The perception of the environment. London: Routledge. 

IRIBARNE, Julia V., 2008. Estudio Preliminar. En: HUSSERL, Edmund, La Crisis de 

las Ciencias Europeas y la Fenomenología Trascendental. Buenos Aires: Prometeo. 

JACKNIS, Ira, 1988. Margaret Mead and Gregory Bateson in Bali: Their Use of 

Photography and Film. Cultural Anthropology, Vol. 3 Nº 2, pp. 160-177. 

JACKSON, Michael (ed.), 1996. Introduction. En: Things as they are. New directions in 

phenomenological anthropology. Bloomington: Indiana University Press. ISBN 

025333036X. 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11749


 

 

 

 

366 

JACKSON, Michael, 2015. Afterword. En: KALPANA, Ram, HOUSTON, 

Christopher, Phenomenology in Anthropology: A Sense of Perspective. Bloomington, 

IN: Indiana University Press. 

JAY, Martin, 1988. Scopic regimes of modernity. En: FOSTER, Hal. (ed.), Vision and 

Visuality, Dia Art Foundation, Discussions in Contemporary Culture Nº 2. Seattle, WA: 

Bay Press, pp. 3–23. 

JAY, Martin, 1991. The Disenchantment of the Eye: Surrealism and the Crisis of 

Ocularcentrism. Visual Anthropology Review [en línea]. Vol 7, Nº1, Spring, pp. 15-38 

[consulta: 18/05/2020]. Disponible en: http://www.metafactory.ca/articles/jay1991.pdf  

JAY, Martin, 1993. Downcast Eyes: The Denigration of Vision in Twentieth-century 

French Thought. Berkeley: University of California Press. ISBN 9780520088856. 

KATZ, Jack., y CSORDAS, Thomas, 2003. Phenomenological Ethnography. En: 

Sociology and Anthropology. Ethnography, Vol. 4 Nº 3, pp. 275-288. 

LAPLANTINE, François, 2014. The Life of the Senses: Introduction to a Modal 

Anthropology. London: Bloomsbury. 

LAUER, Quentin (ed. y trad.), 1965. Introduction. En: HUSSERL, Edmund, Philosophy 

as Rigorous Science. Nueva York: Harper & Row, pp. 135-146. 

LAWRENCE, Andrew, 2020. Filmmaking for fieldwork. A practical handbook. 

Manchester, Reino Unido: Manchester University Press. 

LEE, Jo e INGOLD, Tim, 2006. Fieldwork on foot: perceiving, routing, socializing. En: 

COLEMAN, S. y COLLINS P. (eds.), Locating the Field. Space, Place and Context in 

Anthropology. Oxford: Berg, pp. 67–86. 

LEFEBVRE, Henri, 1981 (1977). Critique of Everyday Life. John Moore (trad.). 

London, Nueva York: Verso. 

LEFEBVRE, Henri, 1991 (1974). The Production of Space. Donald Nicholson-Smith 

(trad.). Oxford, Reino Unido; Cambridge, MA: Blackwell. 

LEFEBVRE, Henri, 2004 (1992). Rhythmanalysis: Space, Time and Everyday Life. 

London, Nueva York: Continuum. ISBN 0826469930. 

LÉVI-STRAUSS, Claude, 1966 (1962). The Savage Mind. Weidenfeld and Nicolson 

Ltd (trad.). Chicago: University of Chicago Press. ISBN 0226474844. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. 1995 (1958). Antropología estructural [en línea]. Eliseo 

Verón (trad.). Barcelona: Paidós [consulta: 18/05/2020]. Disponible en: 

http://www.metafactory.ca/articles/jay1991.pdf


 

 

 

 

367 

https://monoskop.org/images/6/67/Levi-

Strauss_Claude_Antropologia_estructural_1978.pdf ISBN 847509449X. 

LISÓN TOLOSONA, Carmelo, 2001. Antropología social en España. Madrid: Siglo 

XXI. 

LISÓN TOLOSONA, Carmelo, 2004. Introducción a la Antropología cultural de 

España. Madrid, 1977. 2ª Ed. Madrid: Akal. 

LIZOT, Jacques, 1985. Tales of the Yanomami: Daily Life in the Venezuelan Forest. 

Ernest Simon (trad.). Cambridge: Cambridge University Press. ISBN 0521406722. 

LLOBERA, Josep Ramon, 1999. Manual d’antropologia social. Estructura i evolució 

de les societats humanes. Barcelona: Edicions de la Universitat Oberta de Catalunya. 

LOIZOS, Peter, 1993. Innovation in Ethnographic Film. From Innocence to Self-

Consciousness, 1955-1985. Chicago, US: The Chicago University Press. 

LOZANO, Vicente, 2004. Heidegger y la cuestión del ser. Espíritu: cuadernos del 

Instituto Filosófico de Balmesiana. Año 53, Nº 130, julio-diciembre, pp. 197-212. ISSN 

00140716. 

MACDONALD, Scott, 2012. Review of Leviathan. En: The Journal of Cinema and 

Media [en línea] Disponible en: https://www.frameworknow.com/news/leviathan-

review [consulta: 18/05/2022]. 

MACDOUGALL, David, 1997. The Visual in Anthropology. En: BANKS, Marcus y 

MORPHY, Howard (eds.), Rethinking Visual Anthropology. New Haven: Yale 

University Press. ISBN 0300066910. 

MACDOUGALL, David, 1998. Transcultural cinema. Lucien Taylor (ed.) New Jersey: 

Princeton University Press. ISBN 0691012342. 

MACDOUGALL, David, 2006. The Corporeal Image: Film, Ethnography, and the 

Senses. Princeton: Princeton University Press. ISBN 9780691121550. 

MARKS, Dan, 1995. Ethnography and Ethnographic Film: From Flaherty to Asch and 

after. American Anthropologist, New Series, Vol. 97, Nº 2. 

MARKS, Laura, 2000. The Skin of the Film. Intercultural Cinema, Embodiment and the 

Senses. Durham and London: Duke University Press. 

MAUSS, Marcel, 1960. Sociologie et anthropologie. París: PUF. 

MAUSS, Marcel, 1973. Techniques of the body. Economy and Society Vol. 2, Nº 1, pp. 

70-88. 

https://monoskop.org/images/6/67/Levi-Strauss_Claude_Antropologia_estructural_1978.pdf
https://monoskop.org/images/6/67/Levi-Strauss_Claude_Antropologia_estructural_1978.pdf
https://www.frameworknow.com/news/leviathan-review
https://www.frameworknow.com/news/leviathan-review


 

 

 

 

368 

MAUSS, Marcel, 2009 (1947). Manual of Ethnography. London: Berghahn Books.  

MEAD, Margaret y BATESON, Gregory, 1942. Balinese Character: A Photographic 

Analysis. Nueva York: The New York Academy of Sciences, Special Publications, II. 

MEAD, Margaret, 1975. Visual Anthropology in a Discipline of Words. En: 

HOCKINGS, Paul (ed.), Principles of Visual Anthropology. Boston, MA, US: De 

Gruyter Mouton. 

MERLEAU-PONTY, Maurice, 1964. Sense and Non-Sense. Evanston: Northwestern 

University Press. 

MERLEAU-PONTY, Maurice, 1993 (1945). Fenomenología de la percepción. Jem 

Cabanes (trad.). Barcelona: Planeta-De Agostini. ISBN 8439522193. 

MERLEAU-PONTY, Maurice, 2005 (1945). Phenomenology of Perception [en línea]. 

Collin Smith (trad.). E-Library: Taylor and Francis [consulta: 18/05/2020]. Disponible 

en: https://voidnetwork.gr/wp-content/uploads/2016/09/Phenomenology-of-Perception-

by-Maurice-Merleau-Ponty.pdf ISBN  0203994612. 

MITCHELL, William John Thomas, 1994. Picture Theory. Essays on Verbal and 

Visual Representation. Chicago, US: The University of Chicago Press. ISBN 

0226532321. 

MISHRA, R. C., 2013. Moksha and the Hindu Worldview. Psychology and Developing 

Societies [en línea]. Vol. 25, Nº 1, pp. 21-42 [consulta: 18/05/2020]. Disponible en: 

https://doi.org/10.1177/0971333613477318  

MONTE-MÓR, Patrícia, 2005. Religión y Documentales en Brasil. Revista Chilena de 

Antropología Visual, Nº 5, julio, pp. 133-142. 

MONTERO MOLINER, Fernando, 1987. Retorno a la fenomenología. Barcelona: 

Anthropos. 

MOORE, Alexander, 1988. The Limitations of Imagist Documentary: A Review of 

Robert Gardner's ‘Forest of Bliss’. Visual Anthropology Review, Vol. 4, Nº 2. 

MORENO, Nacho, 2016. John Grierson y el Nacimiento del documental social. En: 

Clavoardiento Magazine [en línea]. Disponible en: https://clavoardiendo-

magazine.com/periferia/cine/john-grierson-documental-social/ [consulta: 18/05/2022]. 

MURPHY, Lois Barclay and MURPHY, Gardner, 1942. Reseña de Balinese Character. 

American Anthropologist (New Series), Vol. 45, Nº 4, pp. 10-12 [consulta: 

18/05/2022]. Disponible en: 

https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/pdf/10.1525/aa.1943.45.4.02a00120   

https://voidnetwork.gr/wp-content/uploads/2016/09/Phenomenology-of-Perception-by-Maurice-Merleau-Ponty.pdf
https://voidnetwork.gr/wp-content/uploads/2016/09/Phenomenology-of-Perception-by-Maurice-Merleau-Ponty.pdf
https://doi.org/10.1177/0971333613477318
https://clavoardiendo-magazine.com/periferia/cine/john-grierson-documental-social/
https://clavoardiendo-magazine.com/periferia/cine/john-grierson-documental-social/
https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.com/doi/pdf/10.1525/aa.1943.45.4.02a00120


 

 

 

 

369 

NAGEL, Thomas, 1979. Subjective and Objective. Moral Questions. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

PAREDES MARTÍN, Mª del Carmen, 1992. La función del noema en la constitución 

intencional del objeto. Anales del Seminario de Metafísica. Número Extra en homenaje 

a S. Rábade. Madrid: Prensas Universidad Complutense. 

PARRY, Jonathan, 1988. Comment on Robert Gardner’s Forest of Bliss. Society for 

Visual Anthropology Newsletter, Vol. 4, Nº 2, pp. 4-7. 

PEDERSEN, A. Morten, 2020. Anthropological Epochés: Phenomenology and the 

Ontological Turn. Philosophy of the Social Sciences. Vol. 50, Nº 6, pp. 610-646. DOI: 

o0r.g1/107.171/0770/40803489391321029091177969 

PENLEY, Constance y BERGSTROM, Janet, 1978. The Avant-Garde Histories and 

Theories. Screen [en línea]. Vol. 19, Nº 3, Autumn, pp. 113-128, [consulta: 

18/05/2022]. Disponible en: https://doi-

org.manchester.idm.oclc.org/10.1093/screen/19.3.113  

PINK, Sarah, 2006. The Future of Visual Anthropology: Engaging the Senses. London: 

Routledge. ISBN 9780415357654. 

PINK, Sarah. y HOWES, David, 2010. The future of sensory anthropology/the 

anthropology of the senses. Social Anthropology/Anthropologie Sociale. Vol. 18, Nº 3, 

pp.331-340. 

PINK, Sarah, 2015. Doing sensory ethnography. 2ª ed. Los Angeles: Sage. 

RAM, Kalpana y HOUSTON, Christopher (eds.), 2015. Introduction: Phenomenology’s 

Methodological Invitation. En: Phenomenology in Anthropology. A Sense of 

Perspective. Bloomington, IN: Indiana University Press, pp. 1-25. 

RAM, Kalpana, 2015. Moods and Method. Heidegger and Merleau-Ponty on Emotion 

and Understanding. Phenomenology in Anthropology. A Sense of Perspective. 

Bloomington, IN: Indiana University Press, pp. 29-49. 

RICHARDS, Graham, 2010. Loss of inocence in the Torres Strait. The British 

Psychological Society Journal. Vol. 23, diciembre, pp. 982-983. 

RIVERS, William Halse Rivers, 1901. Introduction. En: HADDON, Alfred C. (ed.), 

Reports of the Cambridge Anthropological Expedition to Torres Strait [en línea]. Vol. 

II, Physiology and Psychology. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 1-7 

[consulta 18/05/2022]. Disponible en: https://ttu-

ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed

=y  

https://doi-org.manchester.idm.oclc.org/10.1093/screen/19.3.113
https://doi-org.manchester.idm.oclc.org/10.1093/screen/19.3.113
https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://ttu-ir.tdl.org/bitstream/handle/2346/47182/ttu_stc001_000085.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 

 

 

 

370 

ROBBEN, Antonius C. G. M. y SLUKA, Jeffrey. (eds.), 2007. Ethnographic 

Fieldwork. Oxford: Blackwell Publishing. 

RODRÍGUEZ SUÁREZ, Luisa Paz, 2012a. Del ‘Lebenswelt’ a la ‘Weltbildung’: La 

experiencia antepredicativa. Heidegger en Merleau-Ponty. Convivium. Revista de 

Filosofía, Nº 25: 145-166. ISSN 00108235. 

RODRÍGUEZ SUÁREZ, Luisa Paz, 2012b. Heidegger y el fenómeno del cuerpo: 

apuntes para una antropología postmetafísica. Thémata: Revista de filosofía [en línea]. 

Nº 46, 2012, pp. 209-216 [consulta: 18/05/2022]. ISSN 02128365. Disponible en: 

http://institucional.us.es/revistas/themata/46/art_17.pdf  

RODRÍGUEZ SUÁREZ, Luisa Paz, 2016. Destrucción fenomenológica del concepto 

tradicional de ‘psique’ y psiquiatría en los ‘Zollikoner Seminare’. Differenz [en línea]. 

Nº 2, pp. 100-113 [consulta: 18/05/2022]. ISSN-e 1989-3787. Disponible en: 

http://institucional.us.es/differenz/uploads/differenz/numero-2/paz.pdf  

RODRÍGUEZ SUÁREZ, Luisa Paz, 2019. La naturaleza hermenéutica de la experiencia 

corporal y del fenómeno del dolor según Heidegger. Claridades: revista de filosofía [en 

línea]. Vol. 11, Nº 1, pp. 187-211 [consulta: 18/05/2022]. ISSN-e 2386-4877. 

Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7275442.pdf  

RONY, Fatimah, 1996. The Third Eye. Race, Cinema and Ethnographic Spectacle. 

Duke and London, Reino Unido: Duke University Press. 

ROTHA, Paul, 1980. Nanook and the North. University of Minnesota [en línea]. Vol. 6, 

Nº 2, pp. 33-60 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://repository.upenn.edu/svc/vol6/iss2/4  

ROTHMAN, William, 2016. Jean Rouch: The camera as provocateur. En: 

POMERANCE, Murray y PALMER, R. Barton (eds.), Thinking in the Dark. Cinema, 

Theory and Practice. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, pp. 125-135. 

ROUCH, Jean, 2003. On the Vicissitudes of the Self: The Possessed Dancer, the 

Magician, the Sorcerer, the Filmmaker, and the Ethnographer. En: Ciné-Ethnography. 

Steven Feld (trad.). Visible Evidence Series Vol. 13. Minneapolis, MN, US: University 

of Minnesota Press, pp. 87-101. 

RUBY, Jay, 1991. An Anthropological Critique of the Films of Robert Gardner. 

Journal of Film and Video. Vol. 43, Nº 4, Winter, pp. 3-17. 

RUBY, Jay, 1995. Out of Sync: The Cinema of Tim Asch. Visual Anthropology Review. 

Vol. 11, Nº 1, Spring, pp. 19-37. 

http://institucional.us.es/revistas/themata/46/art_17.pdf
http://institucional.us.es/differenz/uploads/differenz/numero-2/paz.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7275442.pdf
https://repository.upenn.edu/svc/vol6/iss2/4


 

 

 

 

371 

RUBY, Jay, 2010. A Unique Life in Film. Current Anthropology. Vol. 51, Nº 6, 

diciembre, pp. 891-893. 

RUSSELL, Bertrand, 1910/11. Knowledge by Acquaintance and Knowledge by 

Description. Proceedings of the Aristotelian Society. Nº 11, pp. 108-128. 

SACCI, Dario, 2018. Some Questions About Idealism and Realism in the Structure of 

Husserlian Phenomenology. En: SMITH, W. S. et al. (eds.), Eco-Phenomenology: Life, 

Human Life, Post-Human Life in the Harmony of the Cosmos [en línea]. Analecta 

Husserliana CXXI, Springer International Publishing AF [consulta: 18/05/2022]. 

Disponible en: https://doi.org/10.1007/978-3-319-77516-6_8  

SAN MARTÍN, Javier, 1992. Fenomenología y Antropología. Curso en Argentina, 

noviembre de 1992. Buenos Aires: Almagesto. 

SAN MARTÍN, Javier, 2008. La fenomenología de Husserl como utopía de la razón. 

Biblioteca Nueva: Madrid. ISBN 9788497427159. 

SAN MARTÍN, Javier, 2013. Antropología filosófica I. De la antropología científica a 

la filosófica. Madrid: UNED. ISBN 9788436266146. 

SAN MARTÍN, Javier, 2015. Antropología filosófica II. Vida humana, persona y 

cultura. Madrid: UNED. ISBN 9788436269628. 

SAN MARTÍN, Javier, 2016. Prólogo: Antropología y fenomenología. Una ambigua 

amistad. En: ITZEL GÓMEZ, Fernanda (ed.), Antropología y fenomenología. Filosofía 

y teoría de la cultura. Centro Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas, pp. 13-

36. 

SAN MARTÍN, Javier, 2017. Fenomenología trascendental y antropología filosófica. 

En: RENDÓN, Verónica Medina (ed.). Antropología y Fenomenología. Antropología 

filosófica y filosofía social. México DF: CEMIF, pp. 63-84. ISBN 9786079737122. 

SAXON, Wolfgang, 1994. Timothy Asch, 62, Professor Who Filmed Remote Societies. 

New York Times. Nº 11, octubre. 

SCHÄUBLE, Michaela, 2018. Visual Anthropology. En: The International 

Encyclopedia of Anthropology. John Wiley and Sons. DOI: 

10.1002/9781118924396.wbiea1969. 

SIMMEL, Georg, 1997 (1907). Sociology of the Senses. En: FRISBY, D., y 

FEATHERSTONE, M. (eds.), Simmel on Culture. London: Sage, pp.109-119. 

SKARE, Roswitha, 2016. ‘Nanook of the North’. From 1922 to Today: The Famous 

Arctic Documentary and Its Afterlife. Frankfurt, Nueva York: PL Academic Research. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-77516-6_8


 

 

 

 

372 

SMITH, David W., 2013.Phenomenology. En: The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy [en línea]. Summer 2018 Edition [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/phenomenology/  

SOBCHACK, Vivian, 1992. The address of the eye: A phenomenology of film 

experience. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

SOBCHACK, Vivian, 1999. Towards a phenomenology of nonfictional film experience. 

En: GAINES, Jane M. y RENOV, Michael (eds.), Collecting Visible Evidence. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

SOBCHACK, Vivian, 2009. Phenomenology. En: LIVINGSTON, Paisley y 

PLANTINGA, Carl (eds.), The Routledge Companion to Philosophy and Film. London: 

Routledge, pp. 435-445. 

SPINNEY, Justin, 2006. A Place of Sense: A Kinaesthetic Ethnography of Cyclists on 

Mt Ventoux. Environment and Planning D; Society & Space. Vol. 24, Nº 5, pp.709-

732. 

SPINNEY, Justin, 2007. Cycling the City: Non-place and the Sensory Construction of 

Meaning in a Mobile Practice. En: HORTON, D., ROSEN, P., y COX, P. (eds), Cycling 

& Society, Aldershot: Ashgate, pp.25-46. 

STOLLER, Paul, 1984. Sound in Songhay Cultural Experience. American Ethnologist 

[en línea]. Vol. 11, Nº 3, pp. 559-570 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

http://www.jstor.org/stable/644632  

STOLLER, Paul, 1992. The Cinematic Griot: The Ethnography of Jean Rouch. 

Chicago: The University of Chicago Press. 

STOLLER, Paul, 1997. Sensuous scholarship. Philadelphia, PA, US: University of 

Pennsylvania Press. ISBN 0812216156. 

STOCKING, George, 1987. Victorian Anthropology. London: Collier MacMillan. 

STOCKING, George, 1995. After Tyler: British Social Anthropology 1888-1955. 

Wisconsin, WI, US: University of Wisconsin Press. ISBN 9780299145804 

SURUGUE, Bernard, 2007. Jean Rouch and the sacred cattle. En: BRINK TEN, J. (ed.), 

RENOV, M. (prefacio). Building bridges: the cinema of Jean Rouch. London, New 

York: Wallflower, pp. 9-19. 

SYNNOTT, Anthony, 1991. Puzzling over the Senses: From Plato to Marx. En: 

HOWES, David (ed.). The Varieties of Sensory Experience. A Sourcebook in the 

Anthropology of the Senses. Toronto: University of Toronto Press, pp. 61-78. 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/phenomenology/
http://www.jstor.org/stable/644632


 

 

 

 

373 

SYNNOTT, Anthony, 1993. The Body Social: Symbolism, Self and Society. New York: 

Routledge. 

TAGG, John, 2009. The Plane of Decent Seeing: Documentary and the Rhetoric of 

Recruitment. En: The Disciplinary Frame: Photographic Truths and the Capture of 

Meaning [en línea]. Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, pp. 51-94 

[consulta: 18/05/2022]. Disponible en: http://www.jstor.org/stable/10.5749/j.ctttv1qh.7  

TARKOVSKY, Andrei, 2003. Sculpting in time: The great Russian filmmaker discusses 

his art. 8th Ed. Austin, Texas: University of Texas Press. 

TAYLOR, Lucien, 1996. Iconophobia: How Anthropology Lost it to the Movies. 

Transition [en línea]. Nº 69, pp. 64-88 [consulta: 18/05/2022]. Disponible en: 

https://doi.org/10.2307/2935240  

TAYLOR, Lucien and BARBASH, Ilisa, 1997. Cross-Cultural Filmmaking A 

Handbook for Making Documentary and Ethnographic Films and Videos. Berkeley, 

CA, US: University of California Press. ISBN 0520087607. 

TAYLOR, Lucien (ed.), 1998. Introduction. En: MACDOUGALL, David, 

Transcultural Cinema. Princeton, Nueva Jersey.: Princeton University Press. pp. 3-21. 

ISBN 0691012342. 

TRUFFAUT, François, 2010. El cine según Hitchcock. Ramón Gómez Redondo, 

Ricardo Artola Menéndez, Oliver Hurtado y Miguel Rubio (trads.) Madrid: Alianza. 

ISBN 8478384324. 

TYMIENIECKA, Anna-Teresa, 1962. Phenomenology and Science in Contemporary 

European Thought. New York: Noonday Press. 

USEROS, Ana, 2017. Poética de la participación: El cine de Jean Rouch. Minerva: 

Revista del Círculo de Bellas Artes. Nº 28, pp. 34-39. 

VARELA, Francisco J., THOMPSON, Evan y ROSCH, Eleanor, 1997. De cuerpo 

presente. Las ciencias cognitivas y la experiencia humana. Carlos Gardini (trad.). 

Barcelona: Editorial Gedisa. 

WOLFF, Janet, 2012. After Cultural Theory: The Power of images, the lure of 

immediacy. Journal of Visual Culture. Vol. 11, Nº 1, pp. 3-19. 

WOLFF, Janet, 2016. After cultural theory: the power of images, the lure of immediacy. 

En: COX, Rupert, IRVING, Andrew y WRIGHT, Christopher (eds.), Beyond text? 

Critical practices and sensory anthropology. Manchester, Reino Unido: Manchester 

University Press, pp. 189-201. 

http://www.jstor.org/stable/10.5749/j.ctttv1qh.7
https://doi.org/10.2307/2935240


 

 

 

 

374 

ZAHAVI, Dan, 2019a. Phenomenology. The Basics. New York: Routledge. ISBN 

9781138216693. 

ZAHAVI, Dan, 2019b. Applied phenomenology: why it is safe to ignore the epoché. 

Cont Philos Rev [en línea]. Vol. 54, pp. 259–273 [consulta: 18/05/2020]. Disponible en: 

https://doi.org/10.1007/s11007-019-09463-y  

ZUBER, Sharon, 2004. Robert Drew, Entrevista. En: Re-Shaping Documentary 

Expectations. Nuevo periodismo y cine directo. Virginia, Williamsburg, VA, US: The 

College of William and Mary. 

ZULAIKA, Joseba, 1990. Prólogo. En: BATESON, Gregory, Naven, An Iatmul 

Ceremony [1958]. Ramón M. Castellote (trad.). Madrid: Júcar Universidad. 

  

https://doi.org/10.1007/s11007-019-09463-y


 

 

 

 

375 

FILMOGRAFÍA 

 

 

ASCH, Tim y CHAGNON, Napoleon, 1975. The Ax Fight. 0:30:00. 

CURTIS, Edward, S., 1914. In the Land of Head Hunters. 1:05:00. 

DICKSON, William K., 1894. Sioux buffalo dance. 0:00:16. 

DICKSON, William K., 1894. Sioux ghosts dance. 0:00:21. 

EISENSTEIN, Serguéi, 1929. Lo Viejo y lo Nuevo (La Línea General). 2:01:00. 

FLAHERTY, Robert, 1922. Nanuk, el Esquimal. 1:19:00. 

GARDNER, Robert, 1986 - Forest of Bliss. 1:30:00. 

GRIERSON, John, 1929, Drifters. 0:50:00. 

GRIFFITH, David, W., 1915. The Birth of a Nation. 3:15:00. 

HADDON, Alfred, C., 1898. Making fire. 0:00:26. 

HADDON, Alfred, C., 1898. Shake-a-leg dance on the beach. 0:00:55. 

HADDON, Alfred, C., 1898. Three dancers. 0:01:03. 

LANZMANN, Claude, 1985. Shoah. 9:26:00. 

LUMIÈRE, Louis, 1895. Barque sortant du port. 0:00:46. 

MACDOUGALL, David y MACDOUGALL, Judith, 1972. To Live with Herds. 

1:05:00. 

MAGNÚSSON, Jón Bjarki, 2020 - Half Elf. 1:03:00. 

MARKER, Chris, 1983. Sans Soleil. 1:40:00. 

MARSHALL, John, 1957. The Hunters. 1:12:00. 

MARSHALL, John, 2002. A Kalahari Family. 6:00:00. 

MEAD, Margaret y BATESON, Gregory, 1952. Childhood Rivalry in Bali and New 

Guinea. 0:12:00. 

MEAD, Margaret y BATESON, Gregory, 1952. Trance and Dance in Bali. 0:22:00.  



 

 

 

 

376 

REIS, Luiz Thomas, 1916 - Rituais e Festas Borôro. 0:30:31. 

ROUCH, Jean y MORIN, Edgar, 1961. Chronique d’un été. 1:25:00. 

ROUCH, Jean, 1955. Les Maître Fous. 0:36:00.  

ROUCH, Jean, 1958. Moi, un Noir. 1:10:00. 

ROUCH, Jean, 1967. Jaguar. 1:50:00. 

ROUCH, Jean, 1971. Tourou et Bitti. 0:10:00. 

RUTTMANN, Walter, 1926. Berlin. 1:02:00. 

TAYLOR, Lucien y PARAVEL, Véréna, 2013. Leviathan. 1:27:00. 

VERTOV, Dziga, 1929. Man with a Movie Camera. 1:07:00. 

WRIGHT, Basil, 1934. The Song of Ceylon. 0:39:00. 


	2304_Lema Vidal TESIS.pdf
	RESUMEN 9
	ABSTRACT 10
	INTRODUCCIÓN 11
	INTRODUCTION 20
	CAPÍTULO UNO: De la antropología visual a la antropología de la corporalidad y la sensorialidad: una aproximación histórico-filosófica 29
	Resumen de los contenidos y estructura 29
	1.1 Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres 30
	1.2 Sombras y luces de la producción etnográfica audiovisual del periodo funcionalista 43
	1.2.1 El método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el de Rivers 43
	1.2.2 Nanuk, el Esquimal (1922) de Flaherty: el primer docudrama de la historia del cine 47
	1.2.3 Song of Ceylon (1934) de Wright: el ‘tratamiento creativo’ de la realidad 54

	1.3 El cine etnográfico durante el periodo cientificista: tres ejemplos, dos modelos antagónicos 61
	1.3.1 Character Formation in Different Cultures: veinte años de objetivismo de Mead 61
	1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de Rouch en los 50 76
	1.3.3 The Ax Fight (1975) de Asch y Chagnon: el ocaso del modelo cientificista 91

	1.4 La convivencia postmoderna entre el método artístico-experiencial y el científico 105
	1.4.1 Forest of Bliss (1986) de Gardner y Leviathan (2012) de Taylor y Paravel 105


	CAPÍTULO DOS: La antropología fenomenológica como antropología empírica de la corporización y la corporalidad 120
	Resumen de los contenidos y estructura 120
	2.1 De la fenomenología a la antropología fenomenológica 122
	2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología 122
	2.1.2 Tipologías de antropología fenomenológica 137
	2.1.3 La corporalidad como fenómeno preobjetivo y otros principios de la antropología                  fenomenológica 152

	2.2 Hacia una antropología empírica del cuerpo vivido 165
	2.2.1 La relación entre el cuerpo vivido y el ser-en-el-mundo 165
	2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en Merleau-Ponty 173
	2.2.3 El ser-en-el-mundo como paradigma no-representacionalista 183


	CAPÍTULO TRES: La antropología sensorial y su método etnográfico: corporalidad sin corporización explícita 187
	Resumen de los contenidos y estructura 187
	3.1 La antropología sensorial: los sentidos y el cuerpo como epistemologías 188
	3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico 190
	3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las ciencias sociales 200
	3.1.3 Antropología de los sentidos, ¿o sensorial? La controversia entre Pink y Howes 204

	3.2 La etnografía sensorial como base para una metodología corporizada 219
	3.2.1 La etnografía sensorial y la etnografía clásica: sustrato común y divergencias 221
	3.2.2 Principios de la etnografía sensorial de Pink 229


	CAPÍTULO CUATRO: Hacia una antropología del ritmo corporizado según la antropología modal de Laplantine 237
	Resumen de los contenidos y estructura 237
	4.1 La antropología modal de Laplantine como antropología del ritmo 238
	4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: una genealogía del cuerpo para la antropología sensorial 243
	4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la antropología modal 257
	4.1.3 El modelo coreográfico: el lenguaje como sujeto 261
	4.1.4 La corporalidad en Csordas y en Laplantine: breve descripción comparativa 266

	4.2 La antropología rítmica de Laplantine: la subversión epistemológica de la cámara 270
	4.2.1 Dos modelos del ritmo: lo sensible para Laplantine ante lo estructural para Lefebvre 279


	CAPÍTULO CINCO: Principios metodológicos para una etnografía corporal, corporizada y rítmica a través del cine observacional 285
	Resumen de los contenidos y estructura 285
	5.1 Epistemologías antropológicas y modelos de conocimiento 286
	5.1.1 El conocimiento etno-fílmico en el marco epistemológico textual de la antropología 301

	5.2 Una perspectiva fenomenológica del cine observacional desde la corporalidad 310
	5.3 Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional 316

	CONCLUSIONES 338
	CONCLUSIONS 348
	BIBLIOGRAFÍA 358
	FILMOGRAFÍA 375
	RESUMEN
	ABSTRACT
	INTRODUCCIÓN
	INTRODUCTION
	CAPÍTULO UNO: De la antropología visual a la antropología de la corporalidad y la sensorialidad: una aproximación histórico-filosófica
	Resumen de los contenidos y estructura
	1.1  Las primeras prácticas etnográficas visuales: la expedición al estrecho de Torres
	1.2 Sombras y luces de la producción etnográfica audiovisual del periodo funcionalista
	1.2.1 El método etnográfico de Malinowski y sus diferencias con el de Rivers
	1.2.2 Nanuk, el Esquimal (1922) de Flaherty: el primer docudrama de la historia del cine
	1.2.3 Song of Ceylon (1934) de Wright: el ‘tratamiento creativo’ de la realidad

	1.3 El cine etnográfico durante el periodo cientificista: tres ejemplos, dos modelos antagónicos
	1.3.1 Character Formation in Different Cultures: veinte años de objetivismo de Mead
	1.3.2 Del trípode a la mano: la revolucionaria cámara corporizada de Rouch en los 50
	1.3.3 The Ax Fight (1975) de Asch y Chagnon: el ocaso del modelo cientificista

	1.4 La convivencia postmoderna entre el método artístico-experiencial y el científico
	1.4.1 Forest of Bliss (1986) de Gardner y Leviathan (2012) de Taylor y Paravel


	CAPÍTULO DOS: La antropología fenomenológica como antropología empírica de la corporización y la corporalidad
	Resumen de los contenidos y estructura
	2.1   De la fenomenología a la antropología fenomenológica
	2.1.1 Breve aproximación a la fenomenología desde la antropología
	2.1.2 Tipologías de antropología fenomenológica
	2.1.3 La corporalidad como fenómeno preobjetivo y otros principios de la antropología fenomenológica

	2.2 Hacia una antropología empírica del cuerpo vivido
	2.2.1 La relación entre el cuerpo vivido y el ser-en-el-mundo
	2.2.2 La corporización mediante la noción de lo preobjetivo en Merleau-Ponty
	2.2.3 El ser-en-el-mundo como paradigma no-representacionalista


	CAPÍTULO TRES: La antropología sensorial y su método etnográfico: corporalidad sin corporización explícita
	Resumen de los contenidos y estructura
	3.1  La antropología sensorial: los sentidos y el cuerpo como epistemologías
	3.1.1 Los ‘giros’ sensorial y corporal en la antropología en su contexto histórico
	3.1.2 Las críticas a los giros fenomenológico y sensorial en las ciencias sociales
	3.1.3 Antropología de los sentidos, ¿o sensorial? La controversia entre Pink y Howes

	3.2  La etnografía sensorial como base para una metodología corporizada
	3.2.1 La etnografía sensorial y la etnografía clásica: sustrato común y divergencias
	3.2.2 Principios de la etnografía sensorial de Pink


	CAPÍTULO CUATRO: Hacia una antropología del ritmo corporizado según la antropología modal de Laplantine
	Resumen de los contenidos y estructura
	4.1  La antropología modal de Laplantine como antropología del ritmo
	4.1.1 El pensamiento categorial frente a Spinoza, Mauss y Bastide: una genealogía del cuerpo para la antropología sensorial
	4.1.2 El pensamiento sensible como epistemología fundacional de la antropología modal
	4.1.3 El modelo coreográfico: el lenguaje como sujeto
	4.1.4 La corporalidad en Csordas y en Laplantine: breve descripción comparativa

	4.2  La antropología rítmica de Laplantine: la subversión epistemológica de la cámara
	4.2.1 Dos modelos del ritmo: lo sensible para Laplantine ante lo estructural para Lefebvre


	CAPÍTULO CINCO: Principios metodológicos para una etnografía corporal, corporizada y rítmica a través del cine observacional
	Resumen de los contenidos y estructura
	5.1  Epistemologías antropológicas y modelos de conocimiento
	5.1.1 El conocimiento etno-fílmico en el marco epistemológico textual de la antropología

	5.2  Una perspectiva fenomenológica del cine observacional desde la corporalidad
	5.3  Análisis corporizado de los principios de estilo del cine observacional

	CONCLUSIONES
	CONCLUSIONS
	BIBLIOGRAFÍA
	FILMOGRAFÍA


