
 
 

 

 

 

 



 
 

RESUMEN 

Los animales han formado parte del imaginario colectivo a lo largo de toda la 

historia de la humanidad de muchas maneras diferentes, como  compañeros o 

enemigos. Esta investigación pretende ahondar en las raíces del miedo humano por los 

animales y en su plasmación a lo largo de toda la historia, en forma de monstruos, a 

través de fuentes como Aristóteles, Plinio el Viejo, los Bestiarios medievales y las 

cartas marinas de los viajeros del siglo XVI, para centrarnos posteriormente en su 

tratamiento en el medio cinematográfico. Todo ello a través de dos hitos literarios y 

cinematográficos esenciales para la cultura contemporánea, como son Moby Dick 

(1956) y Jaws (1975). Para poder tener una correcta comprensión de estas dos obras 

cinematográficas, es necesario además entender la presencia de estos dos animales, el 

tiburón y el cachalote, a lo largo de la historia, formando parte de los mitos y de la 

ciencia. Investigando sus raíces biológicas, culturales y su plasmación posterior en el 

cine podemos entender como ambas figuras no representan animales reales, sino los 

propios monstruos interiores de la humanidad y su continua lucha contra ellos. 

ABSTRACT 

Animals have formed a part of the collective imaginary along of whole history of 

life in many different ways, as companions or as enemies. This research pretends to 

investigate thoroughly in the origins of human fear of the animals and in them shape 

along all the history, in shape of monsters, through sources like Aristotle, Pliny the 

Elder, the medieval bestiaries and the seascape letters from the travellers from the XVI 

century, to concentrate on them cinematographically. All these across two literacy and 

cinematographic events essentials for the contemporary culture, such as Moby Dick 

(1956) and Jaws (1975). To be able to have a correct comprehension from these two 

works are necessary to understand the history of these animals, the shark and the 

sperm whale along the history, forming part of the myths and the science. 

Investigating they biological and cultural roots and them shape later in the cinema, we 

can deal as both figures they do not represent royal animals, but the own interior 

monsters of the humanity and his continuous fight against them. 

 



 
 

Allí Leviatán, 

la mayor de las criaturas, en las profundidades 

como un extenso promontorio duerme o nada, 

y parece una isla en movimiento; y por sus agallas 

recoge, y al respirar expulsa, todo un océano. 

John Milton, El paraíso perdido, citado en la portadilla de la primera edición inglesa 
de Moby Dick. 

 

 

Quien con monstruos lucha cuide de convertirse a su vez en monstruo. Cuando miras 

largo tiempo a un abismo, el abismo también mira dentro de ti. 

Friedrich Nietzsche, Más allá del bien y del mal 

 

 

La desatinada variedad del reino animal… 

esos extraños entes que ha engendrado, 

a lo largo del tiempo, la fantasía de los hombres. 

J.L. Borges 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ÍNDICE 

 INTRODUCCIÓN………………………………………………………………………………………………………7 

o Justificación………………………………………………………………………………………………..9 

o Objetivos…………………………………………………………………………………………………..13 

o Metodología……………………………………………………………………………………………..14 

o Estado de la cuestión………………………………………………………………………………..16 

o Fuentes…………………………………………………………………………………………………….22 

 PARTE I: EVOLUCIÓN DE LOS MONSTRUOS ACUÁTICOS. BREVE HISTORIA 

CULTURAL…………………………………………………………………………………………………………….25 

o La concepción antigua de los  monstruos………………………………………………….28 

o La ciencia y los monstruos en la Edad Media…………………………………………….31 

o La ciencia y los monstruos en la Edad Moderna………………………………………..38 

o Monstruos contemporáneos: la criptozoologia…………………………………………44 

o Los monstruos en el cine…………………………………………………………………………..50 

 PARTE II: MATERIALIZACIÓN DE LOS MIEDOS……………………………………………………….55 

o Biología e historia de la ballena y el tiburón……………………………………………..55 

 El tiburón………………………………………………………………………………………55 

 Aproximación biológica……………………………………………………..56 

 Estudio cultural e histórico del tiburón………………………………57 

 El tiburón blanco (Caracharodon carcharias)……………………..60 

 La ballena………………………………………………………………………………………62 

 Aproximación biológica……………………………………………………..62 

 Estudio cultural e histórico de la ballena……………………………64 

 El cachalote (Physeter macrocephalus)………………………………76 

 Las ballenas en la actualidad……………………………………………..78 

o Plasmación de la ballena y el tiburón en el cine………………………………………..81 

 Moby Dick……………………………………………………………………………………..82 

 Herman Melville………………………………………………………………..83 

 Moby Dick, 1851………………………………………………………………..88 

 Moby Dick, 1956………………………………………………………………..92 



 
 

 Obra cinematográfica: antecedentes y rodaje……………………98 

 Jaws…………………………………………………………………………………………….110 

 Novela……………………………………………………………………………..110 

 Adaptación………………………………………………………………………114 

 Película, 1975…….…………………………………………………………….115 

 CONCLUSIONES………………………………………………………………………………………………….128 

 APÉNDICE…………………………………………………………………………………………………………..133 

 BIBLIOGRAFÍA…………………………………………………………………………………………………….136 



 
 



 
 

INTRODUCCIÓN 

Tratar de abarcar el papel que han tenido y tienen los animales dentro de la vida 

del hombre y de su historia, es una tarea ardua, complicada y en ocasiones dolorosa. 

Las relaciones establecidas por los hombres con los animales a primera vista pueden 

parecer sencillas, pero si nos dedicamos a adentrarnos más y más en lo que los 

animales han implicado e implican a los hombres a lo largo de la historia, podemos 

constatar que el problema es realmente complicado. 

Una de las formas de aproximación es el estudio histórico de las relaciones entre 

animales y seres humanos a lo largo de la historia, y las implicaciones que estas han 

tenido. Los animales son co-participes de la historia de la humanidad. La han vivido y 

sufrido, al igual que los humanos, pero no han sido agentes directos de cambio. Sin 

embargo, qué duda cabe que sin la participación del caballo en las guerras, los 

animales domésticos en la agricultura, y los problemas morales y éticos de algunos 

comportamientos que los humanos tenemos hacia ellos, las cosas serian de otra 

manera. 

Otra posible aproximación podríamos establecerla desde el punto de vista 

antropológico y social, ya que las sociedades del pasado tuvieron una relación muy 

estrecha con los animales, siendo la caza y ganadería actividades fundamentales para 

el crecimiento y el desarrollo económico. Quizás por ello fueron divinizados y 

recibieron culto, convirtiéndose en símbolos de poder. El cristianismo, en cambio, 

colocó al hombre en la cúspide de la creación, por encima de los animales, la idea 

estaba en la Biblia y los Padres de la Iglesia se encargaron de difundirla1. Todos los 

bestiarios medievales beben de estas fuentes y repiten sus ideas de forma insistente. 

Cada época ha mirado a los animales de diferente manera, tratando de marcar los 

rasgos que más le interesaba en ese momento. El hombre hace suyos los valores que 

observa en los animales para mimetizarse con la naturaleza en esa búsqueda del 

equilibrio existencial.  

                                                      

1
 GARCÍA HUERTA, M.R. Y RUIZ GÓMEZ, F. (ED.), Animales simbólicos en la historia, Madrid, Síntesis, 

2012, pp. 14. 
2
 BERGER, J., '¿Por qué miramos a los animales?', en: Mirar, Madrid, Hermann Blume, 1987, p 11. 



 
 

La aproximación artística es la que fundamenta este trabajo, ya que el arte es la 

expresión del pensamiento del hombre, de sus sueños, de su imaginación. Podemos 

constatar que animal fue la primera temática tratada por el hombre en pintura, el 

primer pigmento usado para pintar fue, probablemente, sangre animal y la primera 

metáfora fue también animal. Los animales vertebran la historia del arte, apareciendo 

en la mayoría de los casos como meros acompañantes, monturas, animales de tiro o 

carga u objetos de caza para placidos bodegones.  

Sin embargo, el arte contemporáneo, y en concreto la fotografía y el cine, les ha 

otorgado su sitio y su protagonismo, haciéndonos reflexionar sobre lo que estamos 

viendo, sobre a quién estamos viendo. Unos seres misteriosos, que nos fascinan o nos 

aterrorizan, compañeros de juegos o sujetos de nuestras pesadillas, que en ocasiones 

son el foco de nuestra rabia y el centro de nuestras mayores crueldades.  

La fotografía y el cine nos hacen reflexionar sobre el trato que les damos, sobre 

cómo, poco a poco, vamos arrinconándolos de nuestras vidas, de nuestros mundos, y, 

por ende, de los suyos. Destruimos sus ecosistemas, los encerramos en terroríficos 

zoológicos, y los matamos sin consideración por el bien de la evolución. Nuestra 

superioridad intelectual nos lleva a imponernos sobre ellos, desligándonos cada vez 

más de nuestro origen natural, de nuestro aspecto más puro y animal. 

Aún hay una forma más de mirar a los animales, que es con terror. Quizás la más 

común. Los animales, incluso dominados, no dejan de producir inquietud en la mente 

humana. Porque, en palabras de Berger, En los animales el miedo es una respuesta a 

una señal, en los hombres es algo endémico2. Imaginamos monstruos. La recurrencia a 

la imaginación desapegada de lo cotidiano supone un deseo de evasión de la realidad, 

muchas veces como consecuencia de una constante del hombre de sentirse atraído y 

horrorizado, al mismo tiempo, por lo que desconoce e inventa como imposible. 

 

 

                                                      

2
 BERGER, J., '¿Por qué miramos a los animales?', en: Mirar, Madrid, Hermann Blume, 1987, p 11. 



 
 

JUSTIFICACIÓN 

Estas reflexiones personales, apoyadas en la numerosa bibliografía, además de un 

gran interés por el tema, es lo que me ha llevado al planteamiento y la realización de 

este trabajo de investigación. Como ya se ha dicho, las relaciones entre humanos y 

animales se pueden abarcar desde numerosos campos o ámbitos de estudio. Sin 

embargo, por mi formación como historiadora del arte y fotógrafa, era el campo 

artístico el que más interés suscitaba en mí. 

La primera idea surge como consecuencia de la lectura del texto ¿Por qué miramos 

a los animales?, de John Berger, recogido en su libro de ensayos Mirar. En él, se hace 

un recorrido por las antiguas y las nuevas maneras de mirar a los animales, y por cómo 

hemos ido relegándolos a posiciones más y más secundarias en nuestras vidas, hasta 

haberse convertido tan solo en una atracción, un objeto o un alimento.  

Son numerosos los trabajos que investigan el ámbito histórico y social de los 

animales en relación con los hombres, menos abundantes son los trabajos 

relacionados con la presencia de los animales en el arte, y todavía menos los que 

estudian la aparición de estos en el cine y fotografía.  

Mi primera aproximación a esta investigación es el estudio de los animales que 

aparecen en las películas de terror o de aventuras y que se consideran amenaza. 

Amenazas imaginadas en la mayoría de los casos, ya que en realidad, los animales de 

los que tratan son muy diferentes a como aparecen en la película. Los tiburones no son 

asesinos obsesivos que cazan por venganza, tampoco las anacondas presentan tal 

comportamiento, ni los pájaros atacan sin motivo alguno. 

Es el interés en la creación de esta iconografía del animal asesino y peligroso lo 

que me lleva a realizar esta investigación. Una simbología que surgió probablemente 

cuando el hombre comenzó a surcar los mares con la idea del Leviatán bíblico, o con la 

aparición de los grandes huesos de dinosaurio, que llevaron a las personas a crear y 

soñar enormes seres sobrenaturales que poblaban las historias y que, más tarde, 

pasaron al cine, una forma artística que les pudo dar corporeidad y forma. El cine es el 

reflejo de los miedos colectivos del momento, y el género de terror los manifiesta. En 



 
 

realidad, es el animal que todos llevamos en nuestro interior el verdadero protagonista 

de esas historias. 

La carencia de un estudio serio sobre los animales como amenaza que complete 

todos los campos de los que hemos hablado anteriormente es el objeto de este 

trabajo. Una investigación que pretende entender mejor el papel de los grandes y 

misteriosos animales que nos causan pánico, y como estos afectan a la sociedad 

cuando se ponen en pantalla. 

La importancia de esta investigación reside en primer lugar en el interés del tema, 

novedoso como ya hemos dicho, y casi sin trabajar por los estudios actuales. La 

escasez de trabajos que versen sobre este ámbito de la cultura, lleva al 

desconocimiento del origen de la formación de algunos mitos contemporáneos que 

hoy en día pueblan nuestras pantallas y que originan en ocasiones verdaderas 

pesadillas para el público. Entender mejor las vías de formación de estas historias y su 

transmisión al imaginario colectivo contemporáneo es fundamental para entender 

determinados fenómenos de masas. Desentrañar las raíces de los mitos 

contemporáneos es lo que pretende esta investigación.  

Se trata de un proyecto ambicioso y amplio, ya que trata de abarcar la esencia 

misma de nuestro ser animales, de la inconsciencia salvaje que en ocasiones nos 

domina. Como hemos sido conscientes de la magnitud del proyecto, y dado que este 

trabajo forma parte de otro mucho más amplio que se conformará en un futuro en 

forma de Tesis doctoral, hemos querido hacer una acotación estricta y realista para 

poder trabajar dos ejemplos en concreto. 

A pesar de que el medio marino es conocido por todos, son pocas las 

investigaciones en nuestro ámbito de estudio que han tratado sobre esto y sus 

criaturas. Por ello hemos decidido centrar nuestras investigaciones en el ámbito 

marino, oceánico, y en los seres que lo pueblan, reales o imaginario, o 

imaginariamente reales. Si todavía existen numerosos lugares de la superficie 

emergida de las que sabemos muy poco, más amplias y enigmáticas son las 

profundidades oceánicas. Con 1.200 millones de kilómetros cúbicos de agua y una 

profundidad media de 3.200 m que llega a alcanzar los 10.000 metros en las fosas 



 
 

abisales, poco es lo que conocemos de la masa acuática. Las superficies apenas son 

surcadas en estrechas rutas comerciales de las que los buques no acostumbran a 

alejarse. 

Igual de poco sabemos de los 

habitantes marinos que en ellas viven. 

Desconocidos y misteriosos, las historias 

sobre ellos han poblado el imaginario 

colectivo a lo largo de los siglos. Seres de 

otro planeta, sin patas, sin narices, 

azules, verdes, rojos, de colores y formas 

imposibles si no son en la imaginación 

más fértil.  

Ante esta magnitud de 

desconocimiento de nuestro lugar de 

trabajo, decidimos concentrarnos en dos animales concretos, presentes en numerosos 

mitos, leyendas, historias, cuentos y películas. Las ballenas y los tiburones. Para el 

mundo moderno, la ballena es un símbolo de inocencia en una época llena de 

amenazas. Es un animal sacado directamente del Génesis. Podemos meterlos en 

estanques, acuarios, hacerlos que salten, que saluden, que hagan piruetas, pero en el 

fondo sabemos que nunca estarán a nuestro alcance. Sentimos envidia de su libertad, 

de sus posibilidades, de su magia. Los tiburones, por el contrario, son seres 

desconocidos, amenazadores por lo todo lo que nos aleja de ellos, por sus poderosos 

dientes afilados que destrozan nuestra carne y quiebran nuestros huesos. Peces 

incomprensibles, con sus ojos opacos, su alma opaca, en continua natación. 

Para entender el papel que estos seres han tenido en la vida de los hombres, su 

influencia y como su presencia ha ido cambiando a lo largo del tiempo, es necesario 

ahondar en la raíces de la propia cultura, de los mitos, de las historias y de las 

relaciones que los hombres han tenido con los animales desde el comienzo de la 

historia, tanto en su carácter monstruoso como animal. 



 
 

La forma artística que ha dado fisicidad a los monstruos ha sido el cine. Los ha 

hecho tangibles, corpóreos, reales y posibles. Es por ello que nuestra atención se 

centra en el arte cinematográfico, porque consideramos que es la forma de expresión 

que los ha llevado a sus máximas consecuencias. Lo que los griegos imaginaban que 

poblaba el océano, el cine lo ha hecho posible. Nos enseña cotidianamente nuestros 

mayores anhelos y pesadillas. Y nunca hay que dejar de tener presente que es un 

medio cultural de masas, por lo que los mitos y leyendas ya no son patrimonio de un 

pueblo concreto, sino que con el cine se han hecho expresión universal, capitaneados 

siempre por Estados Unidos. 

Los dos representantes de su especie en nuestras pantallas son, qué duda cabe, los 

protagonistas de Moby Dick y Jaws. Un inmenso y furioso cachalote blanco y un 

vengativo y sádico tiburón, también blanco. Ambos animales procedentes de la 

literatura, materializados en el cine por medio de dos películas que, en mayor o menor 

medida supusieron un hito en la historia del cine y la historia cultural contemporánea, 

y que, como veremos, se alejan completamente del verdadero comportamiento de 

estos animales en una siglo en el que, prácticamente, creemos que lo sabemos todo de 

ellos. A mayor conocimiento, mayor imaginación.   

De ambas novela y películas se han escrito numerosos trabajos, sobre todo en lo 

concerniente al cachalote blanco y a su inventor, casi todas en ámbito anglosajón. Sin 

embargo, pensamos que falta un trabajo compresivo de ambos animales a lo largo de 

la historia, fundamentado más que en la caza, de la que hay mucha bibliografía3, en la 

vida de estos animales, en su desarrollo y en como lo veían los humanos, más allá de 

simples materias primas. Este es nuestro objetivo final, la comprensión de la evolución 

de la mirada hacia ellos, de cómo han sido primero monstruos, después presas y ahora 

fascinación por las numerosas personas que sueñan con poder verlos.  

 

 

                                                      

3
 Para entender la problemática actual de esta práctica que todavía se sigue realizando, bajo el nombre 

de investigación científica, pensamos que es esclarecedor el siguiente artículo de Arturo Pérez Reverte: 
http://arturoperez-reverte.blogspot.com.es/2009/11/ochocientas-veces-al-ano.html 

http://arturoperez-reverte.blogspot.com.es/2009/11/ochocientas-veces-al-ano.html


 
 

OBJETIVOS 

Este trabajo, en definitiva pretende adentrarse en el estudio general de las 

investigaciones que se han realizado hasta la fecha sobre las relaciones de los animales 

y los humanos, dentro de nuestras posibilidades, ya que mucha de la bibliografía es 

inaccesible en nuestro país, por lo que su adquisición a veces se ha hecho imposible. 

Además casi toda la información está en ingles, ya que, como a continuación se 

apuntará, los estudios más importantes de este tema son anglosajones. Después de 

entender el panorama general, hemos acotado al tema concreto de los animales 

acuáticos, la ballena y el tiburón, por lo que hemos investigado su presencia histórica, 

tanto en su imagen animal como monstruosa. 

Como se podrá comprobar, este trabajo hace referencia a diferentes obras 

artísticas de diferentes ámbitos, como la literatura, la pintura, el mosaico, la miniatura, 

y finalmente el cine. Para comprender la obra cinematográfica con integridad, hemos 

creído necesario imbuirnos previamente en todas estas representaciones escritas o 

visuales que trataban de estos animales, para así llegar con total comprensión a 

abordar a nuestros dos protagonistas.  

Para ello, en primer lugar, hemos realizado una profundización en la historia de la 

ciencia y de las representaciones de los monstruos acuáticos, que en ellas aparecían, 

señalando su presencia o su ausencia. Desde Aristóteles, que ya describió como eran 

las ballenas alejando toda idea monstruosa, pasando por los Bestiarios medievales, 

herederos de los tratados zoológicos antiguos pero moralizados, los viajeros modernos 

que describían lo que veían en sus rutas hasta llegar a la ultima forma de considerar los 

monstruos, la criptozoología y la manera más perfecta de recrearlos, el cine. 

A continuación hemos profundizado en la biología y en la presencia de la ballena y 

el tiburón en la cultura, como ha cambiado la visión que el ser humano ha tenido de 

ellos y como nos ha llegado hasta nuestros días. Se hace hincapié sobre todo en dos 

animales, el tiburón blanco y el cachalote. En el campo de la literatura Moby Dick es 

una de las novelas más importantes de todos los tiempos, recopilando las viejas 

leyendas marineras, bien conocidas por los que ejercían esa profesión, pero 

desconocidas por el resto. Toda la tradición mítica y folclórica que este trabajo irá 



 
 

desengranando, se lleva a sus últimas consecuencias cuando Melville escribe la historia 

de la caza de un inmenso cachalote blanco. Esta historia fue llevada a la gran pantalla 

de forma magistral por John Houston, haciendo real y tangible algo que muchos habían 

imaginado. A pesar de que ha habido otras adaptaciones, hemos elegido esta por su 

calidad cinematográfica y sus aportaciones en el ámbito del lenguaje cinematográfico y 

de adaptación.  

El animal de la película Jaws de Steven Spielberg, es un ser real, que mantiene 

algunas características de su naturaleza, pero que sufre una hiperbolización al ser 

caracterizado también como máquina asesina y vengativa. A lo largo de estas páginas, 

descubriremos como en realidad, es mayormente una fantasía humana, que necesita 

materializar sus temores para poder enfrentarse a algo. El cine ha servido de expresión 

plástica a esta necesidad, ayudando al ser humano como terapia, mostrándole como 

es capaz de vencer a la naturaleza, a pesar de que en nuestro interior, todos sabemos 

que esto no tiene nada de real. Jaws también es una adaptación literaria, además de 

ser una película que supuso una renovación, 

tanto en el lenguaje cinematográfico como en 

cuestiones de promoción y éxito en taquillas, 

siendo el primer blockbuster de la historia. 

Interesante también es la histeria que creo en 

las playas estadounidenses, al sentirse todos 

presas de un enemigo acechante, sediento de 

sangre y vengativo con los humanos, 

constituyendo uno de los primeros serial killer 

de la historia del cine. 

 

METODOLOGÍA 

En un primer momento, nuestra labor consistió en clasificar una lista de películas a 

la que tuvimos acceso gracias a internet, con casi 300 títulos de películas en las que 

intervenían los animales. Realizamos una labor de catalogación, dividiendo estas 

películas por grupos: los animales como mascota, animales en grupos sociales, 



 
 

humanos como animales y viceversa, un cajón desastre con animales en 

documentales, animales simbólicos, sociedades mezcladas, etc. y por último los 

animales peligrosos. Nuestra intención desde el comienzo del trabajo ha sido la de 

realizar un trabajo que constituyera un primer capítulo para la futura Tesis doctoral, 

que completaría los demás campos. Por ello, para comenzar a trabajar, nos pareció 

sumamente interesante el último grupo, los animales peligrosos. 

El siguiente paso fue la consulta de fuentes clásicas, medievales, modernas y 

contemporáneas para comprender como la visión heredada del pasado ha sido 

transmitida al imaginario colectivo. Aristóteles, Plinio, los Bestiarios y los viajeros del 

siglo XVI y XVII fueron nuestras primeras lecturas. 

El siguiente paso, comenzado al mismo tiempo que el primero, fue la recopilación 

de la bibliografía. Poco a poco fuimos centrando nuestros intereses en el estudio de 

dualidades cinematográficas, películas como Jaws y Moby Dick, Los pájaros y Cuando 

ruge la marabunta, Parque Jurasico y King Kong nos parecieron ejemplos sumamente 

interesantes dentro del género de animales peligrosos, y de terror por consiguiente. La 

bibliografía se movía en este terreno, el cine de terror, los animales asesinos y el 

origen de estos mitos. Además, debido a la importancia de estas películas y a su 

difusión en Europa y Estados Unidos, consultamos las hemerotecas digitales de 

algunos periódicos que nos aportaban el impacto que estas obras tuvieron en su 

momento. 

El trabajo nos pedía una mayor investigación en el concepto de monstruo y 

monstruoso y como este ha ido pasando a lo largo de la historia. Además, debido al 

carácter del Trabajo Final de Máster, decidimos concretar todavía más la investigación, 

ya que era nuestra intención profundizar. Es por ello que seleccionamos la primera 

dualidad, Jaws y Moby Dick, para poder centrar mejor el trabajo. 

Recopilamos la bibliografía que estaba a nuestro alcance, libros de divulgación, 

científicos, artículos, información de la red y diversos documentales. Así, pudimos 

configurar un nuevo guión de trabajo, el que se presenta en este trabajo, que, en 

nuestra opinión, es mucho más coherente que un mero capitulo introductorio. 



 
 

Nuestra intención, posteriormente a la defensa de este trabajo, es convertirlo en 

un artículo, quizás de menor extensión, para poder ser publicado en las revistas 

extranjeras de las universidades que contemplan estos estudios. También 

pretendemos, como ya se ha dicho, convertir esta investigación en uno de los capítulos 

de la futura Tesis Doctoral. 

 

ESTADO DE LA CUESTIÓN 

Debido al carácter interdisciplinar que presenta este trabajo, se hace necesaria la 

estructuración de este apartado no por orden cronológico, sino de forma transversal o 

temática. Para poder entender mucho mejor la problemática, se requiere la 

introducción al tema desde un punto de vista más general, las relaciones entre 

humanos y animales, pasando por la acotación al cine de terror, y finalizando en la 

cinematografía de monstruos, su iconografía y simbolismo. 

El tema de la relación entre animales y humanos ha sido muy trabajado en el 

ámbito anglosajón, francés e incluso italiano, pero prácticamente está sin estudiar 

para el caso español. La universidad de Michigan cuenta con unos estudios 

especializados de Máster y Doctorado sobre relaciones entre animales y humanos.4 La 

Universidad de York incluye dentro de su programa de Historia contemporánea un 

seminario titulado The History of animals in Europe, 1650-1850, que versa sobre 

nuestro tema de interés5, y la Universidad de Canterbury en Nueva Zelanda también 

dispone de una especialización propia.6 Además, este año, el Chicago Humanities 

Festival, tratará sobre este tema7. 

Aquí en España destacamos el Congreso que tuvo lugar en Cádiz en el año 2010 

dirigido por el profesor Arturo Morgado García, y que fue recogido posteriormente en 

un libro8. En relación al tema de los animales marinos como objeto de estudio hay que 

                                                      

4
 http://www.animalstudies.msu.edu/ 

5
 http://www.york.ac.uk/history/staff/profiles/cowie/#profile 

6
 http://www.nzchas.canterbury.ac.nz/about.shtml 

7
 Chicago Humanities Festival 2013: http://chicagohumanities.org/ 

8
 MORGADO GARCÍA, A., Animales en la historia y la cultura, Cádiz, Universidad de Cádiz, 2011. 

http://www.animalstudies.msu.edu/
http://www.york.ac.uk/history/staff/profiles/cowie/#profile
http://www.nzchas.canterbury.ac.nz/about.shtml
http://chicagohumanities.org/


 
 

destacar el Congreso realizado del 16 al 18 de octubre de 2012 en la Universidad de 

Letras de Cádiz con el título 'El mar en la historia y la cultura', en el cual había una 

sección que trataba sobre 'Las criaturas del mar'9. 

Los estudios sobre historia de la ciencia y de los animales son muy numerosos, ya 

que forma parte de la propia disciplina científica su investigación. Sobre los monstruos 

también se han realizado numerosos trabajos, pero en la mayor parte de los casos han 

estado centrados en los monstruos medievales o modernos, buscando en raras 

ocasiones las conexiones entre el presente y el pasado, entre los monstruos que 

acechaban a nuestros ancestros y los que nos persiguen en estos momentos. Hasta la 

fecha y que tengamos conocimiento no se han realizado estudios concretos sobre la 

evolución de los monstruos marinos en la historia del hombre, tratando de relacionar 

los mitos antiguos con los actuales y como los diferentes momentos históricos tamizan 

estas historias, convirtiéndolas en hijas de la época, olvidando en parte sus raíces. 

El mar se ha tratado desde diferentes puntos de vista, literario, legendario, 

histórico, se han hecho películas y estudios científicos. Pero no se puede decir lo 

mismo de los animales que lo pueblan. Existen muchas investigaciones desde 

diferentes puntos de vista, pero ninguno que trate de abarcar una historia completa de 

los cetáceos, sobre todo de los cachalotes, ni de los tiburones y de sus relaciones con 

el hombre, sin centrarse exclusivamente en la caza. 

El texto que dio origen a estas investigaciones es el de John Berger, que ha 

reflexionado sobre el papel de los animales en la sociedad y como este ha ido 

cambiando a lo largo del tiempo. En ¿Por qué miramos a los animales? dentro del libro 

Mirar se analiza el papel, primero de los animales en las sociedades humanas y como 

este ha ido cambiando a lo largo del tiempo, para ser ahora meros objetos para el 

disfrute de las personas, o para su compañía eliminado la naturaleza del animal10. 

Para un primer acercamiento al estudio de las relaciones entre animales y 

humanos, la referencia es la profesora Linda Kalof, que con sus obras sobre los 

                                                      

9
 http://revistaubisunt.blogspot.com.es/p/xiii-congreso-multidisciplinar-el-mar.html 

10
 BERGER, op. cit., pp. 9 – 29. 

http://revistaubisunt.blogspot.com.es/p/xiii-congreso-multidisciplinar-el-mar.html


 
 

animales en la historia del hombre, ha sentado un precedente en estos estudios. El 

trabajo que me ha servido de guía es Looking at animals in human history, en el que 

Kalof hace un recorrido histórico desde la prehistoria con la caza y las divinidades 

animales que aparecen en las cuevas, hasta la modernidad, con la creación de las 

ciencias naturales y su contrapartida en la caza11. Un libro clásico y pionero en estos 

estudios es el trabajo en francés de Robert Delort,  Les animaux ont une historie. En 

este trabajo se busca hacer una historia evolutiva de los animales  y de las relaciones 

que han tenido con los humanos a lo largo del tiempo, dependiendo de qué clases de 

animales eran y para que podían servir a los humanos.12  

Sobre la simbología de los animales a lo largo del tiempo es importante de Alberto 

del Campo Tejedor el Tratado del burro y otras bestias. Una historia del simbolismo 

animal en occidente. Aunque su trabajo se centra en el cambio iconográfico 

experimentado por el burro desde la Antigüedad a nuestros días, incorpora también 

breves estudios del cambio de visión de los hombres por los animales en diferentes 

épocas13, además nos ha aportado una orientación en la metodología a usar. 

De iconografía y simbología, aunque centrada en el periodo antiguo y  la Edad 

Media, también trata el volumen dirigido por Mª Rosario García Huerta y Francisco 

Ruiz Gómez, ambos profesores respectivamente de prehistoria e historia medieval de 

la Universidad de Castilla-La Mancha. En él se recogen aportaciones de diversos 

especialistas sobre la iconografía de los animales en España, desde los animales en el 

contexto funerario celtibero, los caballos y caballeros sacrificados en la Roma 

republicana, los animales en la pintura romana, los leones y águilas como símbolos del 

poder en la Edad Media, o los lobos y corderos en la heráldica nobiliaria de la edad 

media14. Manuel Barbero Richart, en dos volúmenes titulados ‘Iconografía animal. La 

representación animal en los libros europeos de historia natural de los siglo XVI y XVII’ 

hace un estudio de las representaciones animales, de los antecedentes y de la 

                                                      

11
 KALOF, L., Looking at Animals in Human History, London: Reaktion Books, 2007. 

12
 DELORT, R., Les animaux ont une historie, Paris, Editorial du Sevil, 1993. 

13
 DEL CAMPO TEJEDOR, A., Tratado del burro y otras bestias. Una historia del simbolismo animal en 

occidente, Sevilla, Aconcagua ediciones, 2012. 
14

 GARCÍA HUERTA, M.R. Y RUIZ GÓMEZ, F. (ED.), Animales simbólicos en la historia, Madrid, Síntesis, 
2012. 



 
 

presencia posterior en el imaginario colectivo15. Para comprender la evolución de los 

monstruos, sobre todo en la Edad Media, es fundamental el trabajo de Kappler 

‘Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media’16    

Para la realización de una comprensión introductoria sobre el cine de terror son 

varios los trabajos que aportan mucha información. Para entender el miedo y su 

fundamento psicológico he consultado el libro de Gubern y Prat, Las raíces del miedo. 

Antropología del cine de terror17. El texto de Carlos Losilla El cine de terror. Una 

introducción aporta información sobre el origen psicológico e histórico del miedo, y 

sobre cómo este ha dado lugar a la infinidad de historias y de mitos que hoy en día 

pueblan nuestro imaginario y que son reflejadas en el cine.18 Susan Sontag en el libro 

Contra la interpretación recoge un artículo publicado en 1965 titulado La imaginación 

del desastre, en el cual da las razones psicológicas por las cuales el cine de catástrofes 

entra en escena en determinadas épocas y sus reflejos en la conciencia social. Además 

explica el esquema general de las películas de catástrofes, ya que casi todas siguen 

unos parámetros similares.19 

Para la profundización en el tema del cine de animales y una metodología similar a 

la que hemos seguido en esta investigación es importante el trabajo de Derek Bousé 

Wildlife films. En el prologo acota el trabajo a las películas de ámbito anglosajón y 

explica que no trata sobre los animales marinos, algo que si hace este trabajo. Las 

aportaciones del autor son fundamentales para entender las diferentes maneras que el 

cine tiene de acercarse al mundo de los animales y como este los ha tratado a lo largo 

de la historia.20 Jonathan Burt en Animals in films también trata el tema de los 

animales en el cine, pero más desde una perspectiva de actores de cine, como son 

                                                      

15
 BARBERO, M., Iconografía animal. La representación animal en los libros europeos de Historia Natural 

de los siglos XVI y XVII, Cuenca, Universidad de Castilla La Mancha, 1999. 
16

 KAPPLER, C., Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid, Akal, 1986.  
17

 GUBERN, R. y PRAT, J., Las raíces del miedo. Antropología del cine de terror, Barcelona, Cuadernos 
ínfimos 86, 1979. 
18

 LOSILLA, C., El cine de terror. Una introducción, Barcelona, ed. Paidos, 1993. 
19

 SONTAG, S., 'La imaginación del desastre', en: Contra la interpretación, Barcelona, Editorial Seix Barral, 
1969, pp. 233 – 251.  
20

 BOUSE, D., Wildlife Films, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2000. 



 
 

tratados y las maneras en las que aparecen. Aunque importante, se aleja un poco del 

punto de vista que buscábamos para este trabajo.21 

La primera película en la que se centra el trabajo es Moby Dick, 1956 de John 

Huston, para tener una panorámica completa de todo lo concerniente a esta obra es 

esencial el primer volumen de la reciente editorial Graphiclassic, titulado Moby Dick, la 

atracción del abismo, un magnífico volumen, de edición impecable, en el que se hace 

un estudio literario y grafico sobre la obra de Melville, redactado o ilustrado por 

personajes de prestigio para los que la novela ha supuesto una clara influencia en su 

carrera. El siguiente trabajo es obra de Philip Hoare, Leviatán o la ballena, que nos 

introduce la cuestión de estudio de este trabajo, recreando el viaje del Pequod, la 

historia de la industria ballenera, del ecologismo, pero todo desde un punto de vista 

personal, ya que cuenta su propia experiencia. Ha sido una de las referencias de este 

trabajo, sobre todo por la pasión con la que aborda sus vivencias, que nos han hecho, 

en más de una ocasión, emocionarnos. Joe Roman escribió un hermoso libro titulado 

Ballena, en el se hace un recorrido breve por la historia de la ballena, pero desde un 

punto de vista comercial, haciendo menos hincapié en los intereses de nuestro 

estudio.  

Jaws, 1975 de Steven Spielberg es significativa porque estableció un antes y un 

después en la historia del cine y en el género de terror o catástrofes. Hay numerosos 

trabajos sobre la figura del director y del proceso de creación de la película, pero para 

nosotros hay varios textos fundamentales. El primero en el que se puede entender el 

contexto social y cultural, además de cinematográfico en el que apareció la película es 

el de Mark Cousins Historia del cine. Cousins traza una magnifica historia del cine en su 

manual, relacionando perfectamente las películas con el entorno socio económico en 

el que surgieron. De esta forma, explica como Jaws surgió como consecuencia de una 

ola de películas catastrofistas que se dieron en los años 1970. Además explica los 

interesantes recursos narrativos usados por Spielberg y la repercusión que la película 

tuvo en la cinematografía del momento y posterior y la situaciones de pánico que 

                                                      

21
 BURT, J., Animals in Film, Londres, Reaktion Books, 2002. 



 
 

algunas personas tuvieron en la costa22. El trabajo de Marcial Cantero Steven Spielberg 

analiza la vida y carrera del afamado cineasta estadounidense. Las películas son 

consideradas desde el punto de vista social y dentro de la trayectoria vital de director. 

Aporta también otras referencias bibliográficas de intereses sobre la película de 

Jaws23.  

Pocos son los trabajos que versan sobre los monstruos en el cine. Uno de ellos es 

el de Joseph Adriano Inmortal monster. The mythological evolution of the fantastic 

Beast in modern fiction and films, en el que encontramos una interesante comparación 

entre dos de las películas de nuestro interés, Jaws y Moby Dick. Sin embargo, la 

película de Spielberg aparece como un reflejo de la novela de Melville, siendo el 

cachalote la evolución lógica de Leviatán24. El interesante artículo de Arturo Morgado 

García sobre Los monstruos marinos en la Edad Moderna: la persistencia de un mito 

aporta una nueva visión sobre la evolución de la imagen de estos animales 

considerados como míticos, y que en muchas ocasiones son inventados. El último 

monstruo de la modernidad es el Kraken, que ha sido rescatado de la mitología 

noruega y finlandesa y aparece en numerosas novelas y películas descrito como un 

gigantesco calamar que ataca a los barcos.25 

Es, en definitiva, una investigación multidisciplinar, que cuenta con numerosos 

precedentes en cada una de los campos, pero no con un estudio que abarque el 

estudio de los animales marinos concretos desde su aparición como especie y la 

creación de su primera iconografía, pasando por su presencia en la ciencia y en las 

leyendas, para desembocar en obras cinematográficas contemporáneas, de gran éxito 

y que, como en el caso de Jaws, supuso un cambio en la industria del cine. Esta 

investigación busca ser un trabajo inicial del que parta otro mucho más amplio, en 

forma de tesis doctoral, que estudiará con mayor profundidad los campos que aquí 

presentamos para entender las raíces y los orígenes de estas historias monstruosas. 

                                                      

22
 COUSINS, M., Historia del cine, Londres, editorial Blume, 2004, pp. 261 – 386. 

23
 CANTERO, M., Steven Spielberg, Madrid, ed. Cátedra, 2006. 

24
 ANDRIANO, J., Inmortal monster, the mythological evolution of the fantastic beast in the modern 

fiction and film, London, Greenwood Press, 1999. 
25

 MORGADO GARCÍA, A., 'Los monstruos marinos en la edad moderna: la persistencia de un mito', en: 
Trocadero nº 20, 2008, pp. 139 – 154. 



 
 

FUENTES  

Al ser un trabajo interdisciplinar, hemos acudido a fuentes de diferentes 

características para poder tener una visión completa de la problemática. Nuestras 

fuentes directas de estudio han sido las dos novelas en las que se basan las películas 

en las que hemos profundizado, por un lado Moby Dick de Herman Melville y por el 

otro Jaws de Peter Benchley. Ambas novelas americanas fueron escritas con casi 100 

años de diferencia, siendo representantes de los momentos culturales e históricos de 

un mismo país. En la primera, un país que estaba en pleno proceso de modernización y 

que ya comenzaban a apuntar los problemas que serian reflejados posteriormente por 

la nación estadounidense. Dentro de esta sociedad en pleno cambio y repleta de 

optimismo, un hombre que nació antes de lo que debía escribió una obra de lucha y 

pesimismo, de derrota y fracaso del género humano contra su propia maldad. Para 

comprender las circunstancias de la redacción del texto y la personalidad de su 

creador, hemos consultado las obras que incluían sus cartas personales a Nathaniel 

Hawthorne en las que relataba la redacción de la novela, los fragmentos de las 

reflexiones de Melville y, por supuesto, la propia obra literaria. De la misma manera, la 

obra de Peter Benchley, Jaws es una fuente primaria de nuestro trabajo, apoyada 

también en las obras analíticas que se han escrito en referencia al texto.  

Nuestra segunda fuente han sido las películas, adaptaciones de ambas obras 

literarias que se realizaron en 1956 y 1975. Dos grandes directores como John Huston 

y Steven Spielberg fueron los encargados de realizar el guión en colaboración con 

varios escritores, crear las criaturas, rodar y montar las películas. Moby Dick no supuso 

un giro en la historia del cine, como si fue el caso de Jaws, pero es la única filmación 

que ha reflejado lo que Melville quería contar. Los análisis de las dos películas en 

forma de texto o grabación que diferentes autores han hecho también han sido 

consultados para entender mejor las obras, el contexto y los autores. Además, las 

películas anteriores que trasladaron de una forma u otra a la pantalla las historias de 

estos animales han sido esenciales para su comprensión completa. 

Los dos relatos están basados en hechos reales que conmocionaron los Estados 

Unidos en un momento determinado. En el caso de Moby Dick, el hundimiento del 



 
 

barco ballenero Essex en 1821, causado por un cachalote de nombre Mocha Dick 

inspiró directamente a Melville, que escuchó el relato del propio hijo del primer oficial, 

Owen Chase. La historia que dio origen a Jaws y que conmocionó Estados Unidos fue el 

llamado ‘verano del tiburón’, una serie de ataques sucedidos en 1912 en las costas de 

Nueva Jersey. Hemos buscado en hemerotecas digitales información sobre ambas 

noticias y su repercusión en la sociedad. 

La búsqueda en diferentes medios informativos también se ha usado para 

entender el impacto causado por las películas en su momento de estreno. Por ejemplo, 

Tiburón fue criticada como un película para ‘niños y adultos aniñados’, 

experimentando posteriormente una revalorización con el paso del tiempo. 

Nos ha interesado ahondar en los orígenes de los mitos y leyendas que han 

conformado la imagen que tenemos del cachalote y el tiburón, para ello, en primero 

lugar nos hemos remitido a la mitología griega y romana, buscando allí las figuras que 

aparecerán posteriormente en las diversas historias relacionadas con estos seres. La 

comprensión de la obra naturalista de Aristóteles ha sido fundamental para 

comprender la ciencia antigua y hasta qué punto estaba adelantado, incluso a todos 

los científicos posteriores. Otros autores clásicos como Plinio, herederos de 

Aristóteles, fueron conformando poco a poco la visión de los monstruos, la cual 

alcanzó su pleno desarrollo en época medieval y moderna. 

El Physiologo ha sido una fuente fundamental, entendido como bisagra entre la 

ciencia y la fantasía antigua y la posterior. Este tratado de herencia antigua, que 

presenta varias versiones, ha sido estudiado en diferentes ediciones, analizando 

también las aportaciones de sus editores. Los bestiarios, derivados de la obra anterior 

pero con aportaciones morales muestran la iconografía que posteriormente aparecerá 

en las leyendas modernas y contemporáneas. Los viajeros medievales y modernos, 

como Marco Polo o Cristóbal Colon, transmitían las impresiones de lo que veían o 

imaginaban en sus viajes, cuando las fronteras se hicieron más pequeñas y el mundo 

se fue haciendo conocido por unos pocos. Este conocimiento no conllevó menos 

imaginación ni fantasía, al contrario, fue todavía más fértil en lo que a monstruos se 

refiere. 



 
 

Los cartógrafos del XVI bebieron de toda la tradición anterior e ilustraron como era 

el mundo, abriendo por completo los confines de la tierra y siendo sorprendentemente 

exactos en algunas ocasiones. La Carta Marina de Olao Magno, por ejemplo, mostró 

como era Islandia de un forma sorprendentemente exacta, pero también pobló los 

mares aledaños de los más magníficos monstruos, de ballenas atacadas por orcas, de 

los monstruos – islas de los que ya hablaba San Brandan o Simbad, y de una serie de 

serpientes que en más de una ocasión aseguraron haber visto no pocos marineros de 

guarida. El análisis de estos atlas, cartografías, mapas y textos nos ha ayudado a 

entender la verdadera herencia de lo todo lo anterior y que conceptos e historias 

fueron las que pasaron por los filtros del estudio científico. Los tratados de Ambroise 

Paré o Conrad Gesnner son necesarios para comprender toda esta problemática. 

La herencia de estos tratados más próxima al momento actual, es la ciencia (o 

pseudo-ciencia para algunos) denominada criptozoología, el estudio de los animales 

que pueden existir pero de los que no hay restos convincentes. Para acercarnos a su 

comprensión hemos usado numerosas fuentes bibliografías de carácter más o menos 

divulgativo, noticias en la prensa sobre diferentes apariciones y videos en la red de 

estos seres. Para comprender la realidad de los cachalotes y los tiburones hemos 

recurrido a diferentes guías naturales en las que hemos encontrado las explicaciones 

reales a sus comportamientos, pudiendo comprobar la hiperbolización a la que han 

sido sometidos en nuestras obras de estudio. 

También ha sido necesario visionar otras películas de monstruos, de diferentes 

calidades y sus respetivos análisis bibliográficos para entender como los esquemas se 

repiten continuamente, heredando códigos de las primeras películas del género, de la 

literatura y de las leyendas. 

Una herramienta útil ha sido la red, ya que en ella se encuentran numerosos 

recursos bibliográficos, información relacionada con la situación actual de los 

animales, asociaciones que ofrecen proyectos interesantes, universidades repartidas 

por el mundo con interesantes planes de estudios relacionados con el tema, valiosos 

videos e infinidad de fotografías que han servido de aporte documental para esta 

investigación.  



 
 

PARTE I: EVOLUCIÓN DE LOS MONSTRUOS 

ACUÁTICOS. BREVE HISTORIA CULTURAL 

El primer paso para comprender el origen de los monstruos acuáticos, es entender 

de donde proceden, cuáles son sus raíces en nuestro inconsciente, como forman parte 

del terror más primitivo y primigenio. Cuando los seres humanos del pasado tuvieron 

que explicar los movimientos de la tierra, las tormentas y las profundidades marinas, 

poblaron de monstruos todo aquello que les resultaba hostil. Nacieron entonces los 

mitos y las leyendas.  

Hay un horror original, algo que está grabado en nuestra memoria y que todos 

poseemos, aun los más pragmáticos. Esos arquetipos, grabados en nosotros como el 

genoma humano, no tienen que ver con la historia de cada individuo, son universales y 

conforman el llamado ‘inconsciente colectivo’26.  

Estamos predispuestos a darle una explicación a todo y si los argumentos de la 

lógica no son suficientes, buscaremos las respuestas en nuestra subjetividad, en la 

imaginación y en las narraciones informales. Y cuando el avance científico no esté a la 

altura de nuestros cuestionamientos, tampoco importará, siempre alguien tendrá una 

explicación basada en el inconsciente colectivo. 

Los mitos están relacionados con la creación del mundo. Responden a las 

preguntas que el ser humano se ha hecho sobre su propio origen y el del universo. Los 

mitos tienden a ser casi los mismos, porque los fenómenos naturales son similares en 

cualquier parte del planeta. Son productos de la capacidad del hombre para fantasear 

y formar imágenes, de sus temores y su irrefrenable imaginación.  La esencia del temor 

no cambia con el tiempo, solo se va adaptando a las nuevas creencias populares. 

La raíz etimológica de ‘monstruo’ es la palabra latina ‘monstrare’, que significa 

mostrar como advertencia, usado normalmente en el contexto de las prácticas 

adivinatorias romanas. Se pensaba que el prodigio natural era un signo de algo que se 

                                                      

26
 LAZO, N., El horror en el cine y en la literatura, México, Paidós, 2004, p. 19 



 
 

mostraba o manifestaba a través del cuerpo de la criatura, comúnmente, el mal. 

Cuando se usa en referencia a seres reales, la palabra ‘monstruo’ sirve para designar a 

las aberraciones humanas, animales o vegetales producidas por la naturaleza. Por regla 

general, el uso de este vocablo en las personas con deformidades físicas, hace levantar 

las sospechas de que posee un alma tan anormal como su cuerpo, inclinada 

normalmente a la maldad. Por ello, monstruo está más extendido en el campo de la 

ficción, donde define a la criatura no humana de aspecto repulsivo, asociada a la 

maldad o a la violencia, como sucede con los dos animales protagonistas de nuestra 

investigación. 

Los animales forman parte del horror primigenio, el del primer hombre 

enfrentándose a la naturaleza sin poder formular una explicación basada en las leyes 

de la física. La relación hombre – animal ha sido siempre de miedo, poder, violencia 

con la que ha dominado al animal (domesticación o amaestramiento) o por el contrario 

presa y victima potencial de estos en estado salvaje, lo que representa la raíz de 

nuestro miedo hacia los animales. Del inconsciente individual de Freud al inconsciente 

colectivo de Jung, el terror hacia lo desconocido alcanza su máxima expresión cuando 

las pulsiones individuales del espectador y sus miedos encuentran una codificación 

estética común que permite experimentarlo y exorcizarlo. 

Y en un medio como el marítimo, donde el ser humano es incapaz de sobrevivir por si 

mismo sino es con artilugios e ingenios, que en ocasiones suelen fallar, es donde 

surgen sus peores monstruos, las peores pesadillas. Su inmensidad lo hacía 

inabarcable, su profundidad técnicamente inaccesible, donde terminaba su horizonte, 

terminaba el mundo. Es lógico imaginarlo poblado de seres extraños, horribles 

criaturas de las que solo se tenía conocimiento por restos que arrastraban las olas a la 

playa o por fugaces apariciones en el mar. A partir de estas pruebas, mezcladas con la 

religión y el mito, se construían realidades fantásticas donde enormes seres devoraban 

navíos enteros. 

El pueblo siempre ha querido creen en monstruos, para dar forma a sus miedos, 

materializar lo desconocido y evocar lugares lejanos. Pero las formas de los monstruos 

se basan siempre en la observación de la naturaleza, una exagerada apreciación de una 



 
 

determinada cualidad de un animal daba origen a un ser fantástico o la combinación 

de partes y características de animales existentes creaban seres irreales. El basilisco, 

por ejemplo, era una mezcla de gallo y serpiente o el unicornio de caballo y narval. El 

monstruo ofrece una vía de acceso al conocimiento del mundo y de uno mismo. Es un 

enigma que apela a la reflexión, exige una solución e interroga, de igual forma que 

hacia la Esfinge27.  

Los monstruos evolucionan y, aunque pueda parecer que son hijos del 

subconsciente colectivo, son síntomas muy claros de las preocupaciones de cada 

momento histórico. Las anomalías de finales del siglo XX reflejan sobre todo los miedos 

de la cultura estadounidense que han sido propagados al resto del mundo. No se 

puede entender entonces la monstruosidad contemporánea sin tener en cuenta que el 

cine de Hollywood es su máxima expresión y el que mejor lo ha sabido plasmar. Cada 

uno tiene su propio Otro, una figura monstruosa que simboliza todos nuestros miedos.  

El aspecto más enigmático del monstruo no se halla en su propia naturaleza, sino 

en nuestra constante necesidad de su presencia. El rasgo humano más característico es 

nuestra propensión a proyectar nuestros peores defectos en un ‘Otro’ demonizado 

que nos libra con su existencia de la necesidad de asumir esas mismas faltas. Tememos 

mirar al abismo porque allí vemos quienes somos en verdad 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      

27
 KAPPLER, op. cit., p. 11. 



 
 

LA CONCEPCIÓN ANTIGUA DE LOS MONSTRUOS 

En griego ‘monstruo’ es téras, termino de origen oscuro, que indica el signo divino 

enviado por Zeus y que a menudo implicaba una atmosfera de terror28. Después de 

Homero, téras se aplicaba a cualquier signo divino que los mortales podían interpretar 

para prever el futuro. De téras y –logia, discurso o estudio derivó el término 

‘tetralogía’, que en zoología y botánica indica el estudio de la monstruosidad o de las 

anomalías morfológicas. En latín monstrum equivale solo en parte al termino griego 

téras, el prodigio producido por la voluntad de los dioses, que se verifica rompiendo las 

normas comunes que regulan la naturaleza. Un presagio que toma el aspecto de un ser 

sobre natural.  

En tiempos en los que los instrumentos del conocimiento se revelaban frágiles 

frente a la inmensidad de la tarea de conocer el mundo, el monstruo era un símbolo de 

totalización, de recuento completo de las posibilidades naturales29. El hombre 

primitivo, temeroso de lo desconocido, imaginó un inframundo maligno y tenebroso, 

del que procedía el dragón que respiraba fuego, enorme criatura de un mundo inferior 

poblado por figuras diabólicas. Leviatán dio forma concreta al miedo, pues su boca 

abierta era la boca del Infierno.  

Leviatán es la transliteración hebrea de 

una palabra que significa ‘el que atrapa’, ‘el 

que encierra’30 relacionado con las serpientes 

que se enroscan en sus víctimas para 

devorarlas. Mitos hebreos aseguraban que 

Leviatán exhala un hedor terrible, y si no fuera 

porque de vez en cuando el monstruo se 

purifica olfateando las fragantes flores del 

Edén, todas las criaturas de Dios se asfixiarían. 

El tema del olor se relaciona también con las 

                                                      

28
 FORTUNATI, L., I mostri nell’immaginario, Milan, F. Angeli, 1995, p. 20. 

29
 KAPPLER, op. cit., p. 12. 

30
 HUXLEY, El dragón, Madrid, ed. Debate, 1988, p. 23. 

Jaime Serra, Descenso a los infiernos. 
Retablo de la Resurrección, temple sobre tabla, 

1361-62. Monasterio del Santo Sepulcro. Zaragoza 



 
 

ballenas, ya que segregan una sustancia llamada ámbar gris, concreciones intestinales 

para protegerse contra el ataque de algunos animales. También se pudo reforzar esta 

idea por las ballenas varadas que aparecían eventualmente en las costas, ya que 

ningún otro animal muerto exhala un olor más fuerte. 

Mucho antes de que existiese un análisis propiamente científico, el hombre poseía 

conocimientos acerca de los animales, pero solo en las ciudades griegas se inician 

estudios sobre los animales que pueden considerarse como un principio de la ciencia 

zoológica. Los conocimientos griegos más tempranos transmitidos los encontramos en 

dos epopeyas del siglo VIII a.C., la Ilíada y la Odisea, en las que se pueden extraer datos 

biológicos que nos acercan a la zoología de la época, además de un abanico de seres 

fabulosos como las ‘harpías’ de tradición mitológica. 

Aristóteles (384 – 322 a.C.) aprendió zoología en Asia menor antes de trasladarse a 

Atenas donde fue tutor de Alejandro Magno. Sus obras analizan desde un plano 

unitario todo el saber zoológico de su tiempo, que completó con observaciones,  

disecciones e investigaciones de sus alumnos. Su obra es resultado de un 

procedimiento inductivo, apoyado teóricamente a partir de una recopilación de datos 

empíricos de los fenómenos del mundo animal y de las partes concretas de cada 

espécimen. Buscaba captar y comparar las diferencias de los animales y de las 

especies, sirviéndose de categorías deducidas de la forma de vida, costumbres y 

estructuras corporales de los animales. Clasificó, de esta forma, a los cetáceos dentro 

de los mamíferos y no de los peces.  

Los discípulos y continuadores de Aristóteles no prosiguieron su investigación, sino 

que sistematizaron y catalogaron los conocimientos transmitidos por este, lo que poco 

a poco dio lugar a una difusión de los límites entre la ciencia y la tradición mítico – 

literaria. De esta forma, en la época Romana se asistió a la recopilación del saber 

zoológico de su tiempo, pero a nivel científico, ya que el mito estaba presente desde 

mucho antes.  

A pesar de esto, algunos escritores ya consideraban a estos mitos y leyendas como 

poco ‘científicas’. Así, Lucrecio (99 a.C. – 55 a.C.) en De Rerum natura explica que la 

creencia en centauros y otros híbridos nace de alucinaciones, ilusiones ópticas y 



 
 

confusiones de la percepción. El escritor y viajero del siglo II Pausanias consideraba 

que las historias sobre criaturas asombrosas en lugares remotos se deben a 

distorsiones sufridas por el núcleo de hechos veraces desfigurados al transmitirse de 

unos narradores a otros. Estrabón (c. 64 a.C. – c. 24 a.C.) en Geographicon tacha de 

mentirosos a quienes informan sobre una fauna monstruosa en la lejana India 

Claudio Eliano (175 – 235) se inspiró en Alejandro de Mindos (s. I a.C.) y en 

Aristóteles para escribir su De natura animalium, una colección de historias de 

animales que describen sus comportamientos y curiosidades. Plinio Segundo (23 – 79) 

redactó en 37 libros la Historia Natural, un resumen del saber de su tiempo sobre la 

naturaleza, con experiencias propias de rigor científico y otras que no lo son tanto, 

aunque en general es escéptico con la tradición. Incluye especies desconocidas para 

Aristóteles, pero no menciona otras que sí eran conocidas por el filósofo griego, lo que 

indica que conocía la obra por medio de resúmenes que prescindían de algunos 

pasajes. 

Cuando los autores clásicos hacían referencia a los monstruos marinos, siempre los 

situaban más allá del Mediterráneo. Así Plinio el Viejo aseguraba que hay en el mar de 

la India muchos y muy grandes animales entre los cuales son las ballenas de tamaños 

de cuatro higüeros y los pristes (pez espada) de 200 codos31. Claudio Eliano aseguraba 

que el Océano Indico era el hábitat de extrañas criaturas, parece que en el Océano 

Indico hay monstruos marinos de un tamaño cinco veces mayor que el más grande 

elefante. Una sola costilla del monstruo mide unos veinte codos, y tiene una quijada de 

quince y la aleta de cada branquia es de siete codos de anchura32. Isidoro de Sevilla 

(570 – 636), en el libro XI de sus Etimologías, texto que funda la tradición de la 

tratadística enciclopédica medieval, lleva el problema de la monstruosidad a una 

dimensión teológica, afirmando que los monstruos no nacen contra natura, porque 

                                                      

31
 PLINIO SEGUNDO, C., Historia natural, Madrid, Gredos, 1998, Libro IX ‘De los animales del agua’, cap. 

III, ‘De las bestias del mar Indico’ (IX, 3) p. 89. 
32

 ELIANO, C., Historia de los animales, libros IX – XVII, Madrid, Biblioteca clásica Gredos, 1984, pp. 254 – 
259. 



 
 

son creados por voluntad divina, pero si van en contra de lo que nosotros llamamos 

naturaleza33. 

 

LA CIENCIA Y LOS MONSTRUOS EN LA EDAD MEDIA 

Los monstruos obsesionaron al Occidente medieval, pudiéndose encontrar en 

muchos lugares: enciclopedias y bestiarios, narraciones que contaban los combates 

entre héroes y monstruos, y las historias de viajeros que representaban testimonios 

oculares. Los monstruos se veían en las iglesias y en los sermones, en una sociedad en 

la que tanto el sabio como el analfabeto creían en su existencia, los primeros lo 

conocían a través de los libros, y los segundos los veían y oían hablar de ellos en las 

iglesias. 

La Baja Edad Media ha sido el periodo más receptivo ante el fenómeno de los 

monstruos, ya que se presentaban como algo real y objetivo, de cuya existencia no 

había la menor duda. Sin embargo el tratamiento de estos no fue uniforme, ya que 

había varias tendencias. La primera trataba de dar un cierto rigor científico a su 

existencia, algo que ya había comenzado Aristóteles en la antigüedad y que Alberto 

Magno continuo en la Edad Media. Otra vertiente tuvo un carácter cosmográfico y 

antropológico haciendo hincapié en la descripción de las diferentes razas de hombres 

monstruosos que vivían en Asia y África, destacando los ejemplos transmitidos por 

Herodoto, Plinio, Eliano, Solino y más tardíamente San Isidoro. La ultima corriente 

mostraba al monstruo como un portento o signo divino, algo que ya estaba en la obra 

de Cicerón y seria continuado por San Agustín y San Isidoro que afirmaba que  

El portento no se realiza en contra de la naturaleza, sino en 

contra de la naturaleza conocida (…). La aparición de 

determinados portentos parece querer señalar hechos que van a 

                                                      

33
 PARÉ, A., Monstruos y prodigios, Madrid, Siruela, 1987, p. 11. 



 
 

acontecer, pues en ocasiones Dios quiere indicarnos lo que va a 

suceder a través de determinados perjuicios de los que nacen34. 

El hombre del Medioevo vivía atormentado por el pensamiento de la salvación, 

obsesionado con el Más Allá, y más aterrorizado por el Infierno que por la muerte. El 

Infierno generó un imaginario de terror dominado por el fuego, con lagos y  ríos de 

llamas, repletos de serpientes y monstruos. Lo monstruoso estaba ligado al demonio, 

el diablo asumía semblantes monstruosos, el Infierno estaba lleno de bestias horribles, 

y los Apocalipsis miniados 

ofrecían los más ricos 

catálogos de este tipo de seres.  

El monstruo es la 

manifestación y la encarnación 

de muchos temores internos 

del hombre: el miedo a una 

naturaleza que no se 

comprende y que no se puede 

controlar, miedo a lo diverso, a 

lo nuevo. Miedo al vecino más 

fuerte o belicoso, temor de la 

ruptura del orden social y de las certezas.  

La vida en el Medioevo era muy dura y el hombre se veía obligado a buscar una vía 

de fuga a través del sueño, a través de las maravillosas historias que muchas veces 

eran heredadas del pasado y se convertían en el antídoto para los males del presente. 

Hay una cierta relación entre los problemas económicos, las guerras, las epidemias,  

carestías y el retorno de lo irracional, ya que este cumple una función onírica, 

ayudando a olvidar de los problemas, escuchando las narraciones de aventuras 

maravillosas. En estas, las hadas ayudaban a los mortales, los malvados eran 

castigados y los que luchaban contra los monstruos conseguían el honor y la fama. Con 

                                                      

34
 SEVILLA, I., Etimologías. Edición bilingüe, XI, 3, 1 – 4, Madrid, BAC, 1982, p. 48. 

Giotto, Capilla Scrovegni, Padua, c. 1306 



 
 

el progreso del conocimiento y la toma de conciencia de la triste realidad, los 

monstruos se convirtieron en un modo de evasión del presente y abandono de la 

realidad.  

Uno de los medios de transmisión de los monstruos al hombre medieval fueron las 

fábulas, relatos de corta extensión protagonizados principalmente por animales y 

precedidas o concluidas por un consejo moral. El griego Esopo (s. VI a.C.), el más 

conocido de los escritores antiguos de fábulas, nos ha legado historias en las que los 

animales simbolizan vicios o virtudes del hombre. En el mundo romano, la fábula no 

aparece como género hasta el siglo I, con Horacio, Fedro y Aviano (s. IV). En Fedro, los 

elementos que usaba Esopo como los animales parlantes o la simbolización de vicios y 

virtudes, se convierten en instrumentos de crítica social, describiendo los abusos de los 

gobernantes y de los poderosos frente a la impotencia del pueblo. Pero la fábula se 

hizo muy popular en la Edad Media ya que fue usada por los moralistas y los 

predicadores. Los animales, cercanos e inferiores al hombre servían para describir 

actitudes y modos de vida. Este género literario ha pasado hasta nuestros días 

convertido en cuentos infantiles y dibujos animados. 

Otra forma de transmisión fueron los bestiarios medievales, que arrastraban toda 

una tradición envuelta en fabulas, miedos y fantásticas creencias. El Physiologus fue el 

libro de historia natural más popular en Europa hasta el siglo XIII, siendo su fama e 

influencia solo comparable con la Biblia. El Physiologus es el termino griego para 

designar ‘al Naturalista’, una autoridad que nos habla de los animales, las plantas y las 

piedras, aunque no como experto en ciencias naturales, sino como quien interpreta la 

naturaleza bajo la luz de la moral, iniciando al lector en los misterios divinos. En 

palabras de Nilda Guglielmi se podría definir como una obra pseudo científica 

moralizante sobre animales, existentes y fabulosos35. De gran éxito durante la Edad 

Media, su popularidad declinó en el siglo XIII para perderse en el Renacimiento. 

El origen habría que situarlo en la Alejandría de los siglos II – V, y aunque el autor 

es desconocido, algunos manuscritos griegos mencionan como posibles redactores a 

                                                      

35
 GUGLIELMI, N., El Fisiólogo. Bestiario medieval, Madrid, ed. Eneida, 2002, p. 7. 



 
 

San Gregorio, San Jerónimo, San Juan Crisóstomo, San Basilio o San Epifanio. La 

primera versión en siriaco carecía de alegorías moralizantes, siendo un tratado 

científico que además estaba ilustrado. Fue copiada y traducida a diferentes lenguas 

en repetidas ocasiones, por lo que sufrió muchas transformaciones.  

El Physiologus primitivo comprendía 48 capítulos relativos a los animales (41), 

piedras (5) y plantas (2) dispuestos sin un criterio preciso. Cada capitulo estaba 

estructurado en dos partes, una científica que describía las peculiaridades y el 

comportamiento de los elementos estudiados y una alegórica de significado simbólico, 

habitualmente teológico – religioso. Las fuentes usadas para la descripción y la 

interpretación de los animales fueron las fabulas de la mitología griega, la Biblia, 

Aristóteles y Plinio.  

La obra fue escrita con fines didácticos, y es más un manual de doctrina cristiana 

que una síntesis de los conocimientos científicos, ya que en muchas ocasiones, se 

adaptan los datos naturales a las exigencias de la interpretación simbólica y alegórica. 

No se ha de buscar en el Physiologus o en los bestiarios que derivaron de él una base 

científica, ya que abundan las descripciones de elementos fantásticos y los 

comportamientos se ajustaban a las exigencias de la exegesis alegórica y del 

simbolismo.  

Tuvo una difusión extraordinaria gracias a las numerosas traducciones, más o 

menos ampliadas, que aparecieron a partir del siglo V. Los añadidos a esta obra 

impiden conocer el núcleo originario de la misma. 

La traducción latina más difusa en Occidente es la llamada ‘Versión B’, datada en el 

siglo VIII, la más alejada de la fuente griega ya que elimina casi una decena de 

artículos, añade información naturalística de otros textos científicos de la antigüedad, 

modifica la interpretación alegórica – moral y hace un mayor uso de las citaciones 

bíblicas. Esta versión constituye el núcleo central del Physiologus latino y de los 

bestiarios. De ella surgieron además los llamado Dicta Chrisostomi de naturis rerum, 

derivó el Physiologus rimado de Montecassino o se inspiraron los bestiarios del siglo 

XIII de Guillermo de Normandía, de Phillippe de Thaon y de Pierre de Beauvais, los 

cuales usaron además las Etimologías de Isidoro de Sevilla.  



 
 

La influencia del Physiologus fue fundamental en el Medioevo, ya que sirvió como 

repertorio de símbolos para la predicación y para las artes figurativas, fuente de 

inspiración para la lírica religiosa y profana. Además, algunos documentos hablan de 

un uso escolástico del Physiologus latino para la enseñanza moral y religiosa. La 

concepción de la naturaleza subordinada a la teología recorrerá todo el pensamiento 

medieval, ya que, para ellos, cada objeto material poseía, antes de la apariencia visible 

y de otra función, la de signo o espejo de verdad espiritual, enseñanza o virtud. 

Perduró hasta el Renacimiento ya que tardo en dejar de tener valor científico debido a 

la lentitud con la que las consideraciones de la nueva ciencia calaron en determinados 

sectores de la población. De esta forma, pudo persistir como literatura fantástica, 

pasando de ser una imagen de la realidad a una tergiversación de la misma36.  

Durante los siglos XII – XIII se produjo una proliferación de las redacciones latinas 

del Physiologus, con variaciones y añadidos como elementos de las Etimologías de San 

Isidoro, de Opiano de Apamea, Solino, Claudio Eliano, San Ambrosio y Rabano Mauro. 

Tomando el nombre de Bestiarios, fueron la clave de lectura para las interpretaciones 

alegóricas de la naturaleza, ya que se mezclaban alegorías religiosas, moralizantes, 

conocimientos y prejuicios naturalistas relativos a los manuales de zoología de la 

Antigüedad Tardía.   

Los bestiarios evolucionaron hacia compilaciones cada vez más amplias donde el 

nexo primitivo entre nociones zoológicas y alegóricas se iba diluyendo37. El género 

continuó en el siglo XIV adecuándose a las exigencias de una nueva clase emergente, 

interesada más en las enseñanzas morales, practicas y en los consejos para conquistar 

la vida eterna, que en las cuestiones teológicas o doctrinales. Así surge el Bestiario 

moralizado, de carácter ético – moral en el cual aparecían animales fantásticos como 

los sátiros.  

Para la mentalidad simbólica medieval, todo lo que pudiese ser nombrado podía 

existir, por lo que proliferaban los animales del bestiario en las decoraciones de las 

                                                      

36
 GUGLIELMI, op. cit., p. 24. 

37
 ZAMBON, F., El alfabeto simbólico de los animales. Los bestiarios de la Edad Media, Madrid, Siruela, 

2010, pp. 25 – 45. 
 



 
 

iglesias y en los emblemas nobles. Bernardo de Claraval, en la Apología a Guillermo, 

arremete contra los monstruos fantásticos que poblaban las iglesias: 

Se ve aquí, por todas partes una tan grande y prodigiosa 

diversidad de toda suerte de animales que en los mármoles, más 

bien que los libros, podrían servir de lectura, y se pasaría aquí todo 

el día con más gusto en admirar cada obra en particular que en 

meditar la ley del Señor38 

Su razonamiento estaba 

dentro del pensamiento y 

programa cisterciense, que 

luchaba contra cualquier 

forma de lujo en las iglesias 

y los claustros, porque esto 

distraía al monje de la 

lectura. Bernardo condena 

las imágenes fantásticas y la 

curiosidad por estas, ya que 

se había perdido la primitiva 

función simbólica de las 

representaciones39. 

El público continuó apreciando los bestiarios hasta el siglo XIV, cuando las 

exploraciones geográficas y las especulaciones médicas pusieron de moda una nueva 

zoología, que no dejaba de ser fantástica.  

La naturaleza fue el centro de otro tipo de obra característico del siglo XII, la 

summa o enciclopedia natural, como la obra de Tomás de Cantimpré (1200 – 1274), 

autor de De natura rerum, Alberto Magno y su De animalibus en el que, además de 

                                                      

38
 BERNARDO, S, Obras completas, vol. 2, Madrid, Biblioteca de autores cristianos, 1953, ‘Apología a 

Guillermo, abad de Saint – Thierry’, p. 150. 
39

 SEBENICO, S., I mostri dell’occidente medievale: fonti e diffusione di razze umane mostruose, ibridi ed 
animali fantastici, Tesi dottorale, Universitá degli studi di Trieste, 2005, p. 56. 

Iglesia de Saint-Pierre, Chauvigny, Francia, s. XII 



 
 

hacer una traducción de los 19 libros de Aristóteles, trata cuestiones biológicas de 

carácter general sobre la composición material del cuerpo de los animales y contiene 

todas las especies animales entonces conocidas.  

Alberto Magno (c. 1193 – 1280), elevado posteriormente a la santidad, fue 

científico, filósofo, teólogo y naturalista de suma importancia en el siglo XIII. Sus 

observaciones de la Naturaleza, desde la filosofía natural, fueron concebidas durante 

los largos viajes que se vio obligado a realizar como Obispo de Regensburg. Fue un 

reputado maestro en escolástica, propagando en Paris escritos en griego y árabe, 

traduciendo, explicando, corrigiendo y añadiendo nuevas áreas de conocimiento a la 

filosofía de Aristóteles. 

En su obra De Animalibus clasifica a las especies animales atendiendo a sus 

peculiaridades y a su especie, no por orden alfabético, además manifiesta su confianza 

en la disección de los animales para poder conocerlos mejor, insistiendo en que solo 

las pruebas experimentales tienen más valor que la especulación filosófica. 

Explicó por ejemplo la disección del ojo del topo, el sistema nervioso central de los 

artrópodos como el escorpión y el cangrejo. Calificó a los delfines y focas como 

mamíferos sostenidos por huesos en lugar de cartílagos, con respiración traqueal. Su 

descripción de la morsa y la ballena fue muy precisa, estudiando el esperma de esta 

última. Además, desmitificó algunas creencias, como el renacimiento del Fénix de sus 

cenizas, la creencia de que el pelicano se abría el pecho para alimentar con su sangre a 

las crías, o que el sudor de las águilas fuese curativo. Era un naturalista en la Edad 

Media, la edad dorada de la superstición, con el suficiente coraje, claridad y seguridad 

de entendimiento para abandonar las historietas de milagros y superar los perjuicios 

de sus creencias religiosas en la materia40. 

A pesar de que en la época del Humanismo y el Renacimiento todavía se creía en 

una zoología fantástica, comenzaron a necesitar la separación de los animales 

fantásticos de los reales. Se hizo patente la necesidad de un criterio universal de 

                                                      

40
 CASTILLO, M., ‘Alberto Magno: precursor de la ciencia renacentista’ en: La ciencia de los filósofos, 

Universidad de Sevilla, 1996, pp. 91 – 106. 



 
 

clasificación de los nuevos animales, ya que el tradicional procedía ordenando a los 

seres vivos de acuerdo a una escala de perfección cuyo fundamento se remontaba al 

Génesis bíblico. Dios creó en jornadas sucesivas criaturas de perfección creciente, de 

manera que resultaba de lo más natural ordenarlos de este modo. En el nivel más bajo 

se hallaba el coral, identificado como ‘árbol marino lapidificado’, pudiendo estos 

aparecer por generación espontanea, como afirmaba Aristóteles, mientras que los 

superiores siempre lo hacían mediante una pareja de progenitores. 

Se realizaron agrupaciones de animales basadas en criterios funcionales 

(nadadores, voladores, reptiles y marchadores) y en criterios ecológicos (fauna 

acuática, subterránea, terrestre y aérea). Se consideraba de esta manera como peces a 

todos los seres que vivían en el agua, crustáceos, moluscos, carpas, ranas, ballenas, 

hipopótamos, castores, etc. La iglesia avalaba esta clasificación, concediendo por 

ejemplo su permiso para que se comiese carne de castor en cuaresma, como la de los 

demás peces41. 

 

LA CIENCIA Y LOS MONSTRUOS EN LA EDAD MODERNA 

En el renacimiento se debilitó la teoría de que la tierra fuese plana y nadie creía ya 

en la existencia de dioses marinos, aunque sí que los océanos inexplorados estaban 

habitados por criaturas monstruosas capaces de hacer zozobrar grandes 

embarcaciones y devorar sin piedad a sus tripulantes. 

Pierre Belon42, Guillaume Rondelet43, Conrad Gessner44 y Ulisse Aldrovandi45 son 

considerados los padres de la zoología moderna. Pierre Belon se ocupó del estudio 

científico de los animales marinos basándose en las observaciones que pudo hacer 

                                                      

41
 ALEMAÑ BERENGER, R., Criptozoología, cazadores de monstruos, Barcelona, ed. Melusina, 2010, p. 34. 

42
 Pierre Belon (1517 – 1564), naturalista francés autor de De Aquatilibus, 1553. 

43
 Guillaume Rondelet (1507 – 1566), autor de Libri de Piscibus Marinis (1553) y Universae aquatilium 

Historiae (1555) en los que recoge sus observaciones personales en las costas del Atlántico y el 
Mediterráneo. 
44

 Johann Conrad Gessner (1516 – 1565), se considera el padre de la zoología moderna con su libro 
Historia Animalium (1551 – 1558) 
45

 Ulisse Aldrovandi (1522 – 1605), obra de carácter enciclopédico publicada parcialmente después de su 
muerte, De reliquis animalibus exanguibus (1605) 



 
 

durante sus misiones diplomáticas por el Mediterráneo oriental. Llamo aquatiles a 

diferentes animales acuáticos, ya fuesen mamíferos marinos (ballenas, delfines o 

focas), mamíferos y reptiles de zonas fluviales (hipopótamos, cocodrilos o tortugas) o a 

animales invertebrados (moluscos, cangrejos). El termino peces heredaba el sentido 

medieval y se definía ecológicamente en función del hábitat del animal, y no de sus 

características particulares. 

El interés por clasificar peces surgió en función de su comestibilidad, igual que 

sucedió en el caso de los vegetales que se habían clasificado siguiendo su eficacia e 

indicaciones terapéuticas. Los peces eran alimento, sirviendo este conocimiento a la 

gastronomía. Belon realizó 

disecciones y estudió tres tipos de 

cetáceos, observó que respiraban 

por pulmones y comparó su 

esqueleto y corazón con los del 

hombre. Siguió este modelo en 

Histoire naturelle des oiseaux (1555) 

incluyendo un grabado en el que se 

comparaba el esqueleto de un 

pájaro y el de un hombre para 

mostrar las correspondencias 

morfológicas entre ellos. Esta 

comparación fue la primera aportación moderna a la anatomía comparada46. 

Muchos autores de finales del siglo XV o principios del siglo XVI recurrían a la 

literatura zoológica escrita en la Edad Media para encontrar modelos de animales que 

nunca habían visto o que nunca habían existido. El origen más común de las 

ilustraciones que no eran copias de otras precedentes es que fuesen realizadas o por el 

propio zoólogo o por un artista contratado por él. En disecciones o expediciones solía 

estar presente un artista que tomaba los oportunos apuntes, los cuales pasaban 

                                                      

46 BARBERO, op. cit., pp. 51 – 52. 

Belon, 1551, esqueleto de ave 



 
 

posteriormente a manos de los grabadores que tallaban la madera y hacían las 

planchas. Nos han llegado los nombres de los autores de los libros de Historia Natural, 

los de algunos artistas que hacían los dibujos, pero en raras excepciones se conoce el 

nombre de los grabadores sino es por sus iniciales en las planchas. 

Los científicos y artistas fueron los encargados en los siglo XVI y XVII de transmitir 

los avances y conocimientos zoológicos a la sociedad, los primeros asentando las bases 

de la zoología y desmintiendo o corroborando lo que la tradición había transmitido y 

los artistas dando forma a las nuevas especies y a las inexistentes transmitidas por la 

mitología. 

El uso del microscopio dio la posibilidad de observar detalladamente el interior de 

insectos y otros invertebrados, pero también de descubrir animales microscópicos. El 

microscopio compuesto47 (dos lentes montadas en tubos) no se perfeccionó hasta 

1729, aunque generaba muchos problemas cromáticos, de iluminación o por 

deformación de lo visualizado. A partir de ese momento, el microscopio ha sido 

utilizado por las investigaciones científicas de forma habitual. 

El material zoológico que se traía desde otros continentes a Europa despertaba la 

curiosidad y el interés por el coleccionismo de animales. Aparecieron primero las casas 

de fieras que dieron lugar a los primeros zoológicos, un hábito que se remonta a la 

época de los faraones48, continuado posteriormente por los griegos, romanos y 

durante el Medievo. En el siglo XVI se representaban a los animales en láminas, 

coleccionadas en lugar de animales disecados, guardadas en cuadernos adhesivos, que 

suponían en ocasiones los únicos testimonios de los animales exóticos conocidos en 

Europa. Un ejemplo de ello es la colección de láminas encargada por Rodolfo II (1552 – 

1612). 

En el Renacimiento surgen los gabinetes de curiosidades, cámaras de maravillas o 

wunderkammer, los antecesores de los museos. Contenían extraños objetos 

                                                      

47
 Inventado por Zacharias Janssen en 1590. 

48
 Encontrado en el 2009 en las excavaciones de Hierakonpolis, 3500 a.C. Se han encontrado, junto a las 

tumbas de personas de alto rango, 52 animales entre los que se encuentran un elefante africano, un 
hipopótamo, dos babuinos, un cocodrilo, 15 ovejas, 28 perros, etc. Por la dentición han podido 
averiguar que se mantuvieron en cautividad. 



 
 

pertenecientes a los tres reinos de la naturaleza, con el interés orientado hacia lo 

pintoresco, curioso o desconocido, más que a lo científico, por lo que el monstruo 

tenía cabida. Se ordenaban los objetos por criterios estéticos y no taxonómicos, así se 

podían hallar fósiles al lado de las conchas. El interés por estos elementos, unido a 

diferentes problemáticas, como los saqueos que eventualmente se producían, dieron 

lugar a la elaboración de catálogos ilustrados de los materiales expuestos, tratando de 

ser un estudio exacto de lo que representaba, ya que su objetivo era el orientar 

visualmente49. 

Además de las colecciones que crearon naturalistas tales como Ulisse Aldrovandi 

(1522 – 1605) en Bolonia, Athanasius Kircher (1602 – 1680) en Roma o Ferrante 

Imperato (1550 – 1626) en Nápoles, todos los grandes soberanos, desde los Medici, a 

los Habsburgo y los Borbones, reunieron importantes colecciones iconográficas 

relacionadas con los animales. Cósimo de Medici (1398 – 1464) fue el primero en crear 

una galería de Historia Natural.  

Los libros de viajes de la Edad Media es un género que recopila obras de muy 

diversa índole. En primer lugar las guías de peregrino, descripciones de lugares 

santos50, a las que a partir del siglo XIV unen a la descripción su experiencia personal51. 

Las empresas de los cruzados, relatos de embajadores o misioneros y guías de 

mercaderes  también fueron recogidas como narraciones históricas.  

Autores de la antigüedad recogen en sus obras animales fantásticos relacionados 

con países extraños y desconocidos, Aristóteles, Ctesias, Plinio o San Isidoro. Aunque 

sus obras no se pueden considerar como libros de viajes, su lectura provoco las 

inquietudes de los viajeros en siglos posteriores que temían encontrar en las tierras 

lejanas los monstruos descritos en ellas.  

Los libros de viajes fueron importantes, ya que además de plasmar sus propias 

vivencias en los recorridos por todo el mundo, se ayudaban de relatos de otros 

                                                      

49
 BARBERO, op. cit., p. 63. 

50
 Por ejemplo: de Theodosius (s. VI) De situ terrae sanctae o de Beda (s. XI) De locis sanctis. 

51
 Por ejemplo: los escritos de Guillermo de Boldensele o Ludolfo de Sudheim. 



 
 

viajeros, enciclopedias de la época y su propia imaginación. En ellos se daba cabida a 

numerosos elementos míticos, fabulosos y fantásticos. 

Los primeros viajes de los europeos al Extremo Oriente en el siglo XIII iniciaron 

esta corriente, siendo el Libro de las maravillas (1356/57) de Juan de Mandaville el 

ejemplo más representativo. Fue Marco Polo (1254 – 1324) y su Libro de las maravillas 

o Million el que mayor impacto causó en el mundo medieval, abriendo perspectivas 

insólitas en todos los campos de la cultura e inspirando a viajeros posteriores como 

Cristóbal Colón. Marco Polo, comerciante veneciano, fue capturado y recluido en la 

cárcel de Venecia después de haber perdido una batalla los venecianos contra los 

genoveses. Allí dictó a Rustichello de Pisa, su compañero de celda sus experiencias 

durante veinticuatro años de viajes comerciales en las tierras asiáticas. A pesar de que 

se correspondía con la realidad, ya que ofrecía multitud de datos antropológicos, 

históricos y caminos para la evangelización de los misioneros, en el momento fue 

considerado un conjunto de fabulas. Pero su libro circuló por toda Europa y muestra 

de ellos son los casi ciento cincuenta manuscritos que se conservan.  

Sin embargo en estas narraciones no encontramos referencias a monstruos 

marinos los cuales estará ausentes hasta las obras de los cosmógrafos del siglo XVI. 

Estos viven en una época completamente diferente ya que se ha comenzado con la 

expansión ibérica, los grandes viajes ultramarinos y la apertura del inmenso Océano 

Atlántico.  

El ejemplo que más repercusión tendrá será el proporcionado por la Carta 

Marina52 de Escandinavia elaborada por Olao Magno (1490 – 1557) en 1539. En 1526, 

tras llevarse a cabo la reforma, el arzobispo de Uppsala, Olaf Storr tuvo que emigrar de 

Suecia por ser católico y se trasladó a Roma cambiándose el nombre por Olaus 

Magnus, llevando consigo todos sus conocimientos acerca de la naturaleza y la historia 

de los países y mares nórdicos. Olao poseía además una enorme fantasía, lo que le 

permitió poblar de monstruos marinos los mares septentrionales, con su obra Historia 

de gentibus septentrionalibus, publicada en Roma en 1555 y traducida posteriormente 

                                                      

52
 Ver apéndice, p. 133. 



 
 

a todos los idiomas cultos. El libro XXI está dedicado a De piscibus monstrosis en el que 

podemos encontrar seres que ya habían sido reflejados en la Carta Marina. En el 

prefacio de dicho libro podemos leer la visión de Olao Magno sobre el océano: 

En este océano tan ancho, orgulloso, blando y fértil, cuando la 

naturaleza, en parto constante y sublime, deposita las semillas 

generadoras, hacen su aparición muchos seres monstruosos53.    

Olao Magno apunta también como estos animales son crueles e infunden horror a 

aquellos que los veían, produciendo espanto, ya que uno solo de estos monstruos era 

capaz de sumergir grandes naves repletas de marineros54. El obispo de Uppsala será el 

responsable de 

trasladar el hábitat de 

los monstruos marinos 

del lejano Océano 

Indico a los mares del 

Atlántico norte, 

llenándolos de peligros 

y amenazas, y sirviendo además sus ilustraciones y descripciones de inspiración a 

números autores posteriores. 

Uno de estos autores influenciados por Olao Magno fue Sebastian Münster (1489 

– 1552) quien publicó la Cosmographiae universalis libri VI, uno de los libros más leídos 

del siglo XVI, gracias en parte a sus ilustraciones. En el libro IV encontramos la Tabula 

monstrorum marinorum55 en la cual se muestra la visión de los mares septentrionales 

poblados de criaturas monstruosas, usando para sus ilustraciones y como fuente citada 

el trabajo de Olao Magno. Abraham Ortelius (1527 – 1598) publicó en Amberes el atlas 

Theatrum orbis terrarum, en el cual incluyó en el mapa dedicado al Océano Pacifico la 

misma imagen de la ballena atacando a un navío, aunque esta vez como elemento 

                                                      

53
 MAGNO, O., Historia de las gentes septentrionales, Madrid, Tecnos, 1989, p. 521. 

54
 MAGNO, op. cit., p. 529. 

55
 Ver apéndice, p. 133. 



 
 

decorativo. El mapa dedicado a Islandia fue extraído casi literalmente de la obra de 

Olao Magno56.  

En el siglo XVI dos aspectos importantes cambiaran el cariz de este tipo de 

literatura: en primer lugar la imprenta, que servirá para editar los manuscritos 

medievales de viajes, y el descubrimiento de América, que abrirá las puertas al 

occidente europeo de una nueva parte del mundo desconocida hasta ese momento. La 

exploración del Nuevo Continente llevará a descripciones de la naturaleza más 

objetivas. Sin embargo, en los primeros viajes de expedición, las únicas referencias de 

lo que se podían encontrar los viajeros eran las obras escritas anteriormente. Así, 

Colón poseyó un ejemplar de la Historia Natural de Plinio y el Libro de las maravillas de 

Mandeville, influido por el cual afirmó haber visto hombres con hocico de perro.  

 

MONSTRUOS CONTEMPORÁNEOS, LA CRIPTOZOOLOGÍA Y EL CINE 

A finales del XVIII el mundo académico estaba dividido entre dos opiniones 

contrapuestas, según se admitiese o no la posible extinción de especies animales en el 

pasado, cuestión que desestabilizaba el plan divino de la Creación. Hume (1711 – 

1776), pensaba que no era posible la extinción de una especie, pero surgían problemas 

a la hora de explicar qué eran las piedras con forma de huesos y conchas que se 

desenterraban de vez en cuando. Los antiguos griegos los explicaban como antojos de 

la naturaleza, pero en el siglo XIX esta no era una respuesta plausible. Eran el resultado 

de la petrificación de criaturas vivas, o de partes suyas.  

Pausanias, en torno al año 150, narró las maravillas naturales o culturales que se 

podían ver en sus viajes y describió como testigo presencial en torno a una docena de 

yacimientos fósiles por todo el mundo griego. Sus narraciones estaban acompañadas 

de especulaciones sobre los dueños de tales huesos: gigantes, héroes de la mitología 

                                                      

56
 Ver apéndice, p. 134. 



 
 

clásica y algunos seres fantásticos como el grifo. Huesos que eran consagrados a los 

dioses como ofrendas en los templos griegos57.  

Junto a los huesos y las leyendas que circulaban por las ciudades y pueblos, se 

añadían las pruebas físicas de la existencia de estos grandes monstruos. Los 

varamientos de ballenas que ocasionalmente se producían en las playas de todo el 

mundo congregaban a un gran número de personas que, fascinadas, no dudaban en 

contar lo que habían visto, muchas veces tergiversando la realidad por los estados de 

descomposición de los animales que hacían que no pareciesen lo que realmente eran o 

por usar la fantasía para darle más énfasis al hallazgo, y asemejarlos a estos cuentos. 

Olao Magno nos informa de un 

ejemplo de estos portentos 

naturales, un pez monstruoso 

encontrado por un cierto noble 

anglicano en las costas noruegas en 

1532. Hay que destacar que para 

que estos avistamientos fuesen 

considerados como reales, y no una 

mera exageración de los lugareños, 

era necesario que un miembro respetable de la comunidad diese el visto bueno a estas 

apariciones esporádicas. El monstruo en cuestión fue encontrado en la costa de 

Tynemouth, al este de Inglaterra58, tenia treinta costillas en los costados, tres vientres 

y treinta gargantas, cinco de las cuales eran enormes y unas laminas corneas adheridas 

al paladar, algo que Olao asegura no es una fabula de Polidoro, sino una cosa 

totalmente verdadera59. Su descripción de las laminas corneas nos hace pensar en que 

el ejemplar probablemente fuese algún tipo de cetáceo sin dientes o misticeto los 

                                                      

57
 Por ejemplo dos huesos, uno de ellos un fémur fósil de rinoceronte lanudo del pleistoceno, 

trasladados a la Acrópolis de Atenas y al templo de Hera en la isla de Samos en el siglo VII a.C. 
58

 Hay que mencionar que habitualmente se pueden leer noticias sobre monstruos que aparecen en 
estas playas, que por regla general son Regalecus leceus o pez cinta, unos arenques que viven en las 
profundidades y que pueden llegar a medir 9 metros de largo. Noticia del 25 de Febrero de 2009: 
http://www.thejournal.co.uk/news/north-east-news/monster-deep-found-tynemouth-4488690 
59

 MAGNO, op. cit., p. 535. 

http://www.thejournal.co.uk/news/north-east-news/monster-deep-found-tynemouth-4488690


 
 

cuales poseen esta característica, como la ballena azul (Balaenoptera musculus), el 

rocual (Balaenoptera musculus) o la ballena franca austral (Eubalaena australis). 

Ejemplo del desconocimiento que se tenía en el siglo XVI de la naturaleza de las 

ballenas es el comentario posterior de Olao Magno que apunta que no se veían 

dientes, de donde se colige que no se trataba de una ballena, ya que, se dice, las 

ballenas tienen dientes60 

El ambiente intelectual del siglo XVIII podía no ser propicio a primera vista para las 

referencias a los monstruos marinos. Sin embargo en la época de la Ilustración nacerá 

una criatura nueva, el Kraken al que Linneo incluirá dentro de los cefalópodos, pero sin 

otorgarle ningún carácter monstruoso ni destructivo especial. Las narraciones sobre 

monstruosas criaturas marinas de muchos brazos aparecen en diferentes fuentes 

antiguas, como en Plinio el Viejo que narra un ataque de un pulpo gigante a un 

comerciante de pescado en Cartagena. Aunque exagerada y novelada, la presencia de 

estos moluscos se puede rastrear en diferentes obras artísticas como vasijas griegas, 

grabados japoneses, mosaicos romanos, etc.  

El obispo de Bergen, Erik Pontoppidan 

(1698 – 1764) en su Historia natural de 

Noruega, 1752/53, describe al kraken como 

un animal del tamaño de una isla flotante, 

resultando un peligro para los marineros por 

el inmenso remolino que formaba al 

descender hacia las profundidades marinas, 

siendo capaz de sumergir un barco en el 

fondo del océano.  

Esta criatura pertenecía a la imaginería 

popular escandinava, siendo tan antigua 

como la cultura oral de esas zonas. En 

algunas leyendas está descrito como un 

                                                      

60
 Ibid. p. 535. 



 
 

gigantesco pulpo, en otras como una descomunal medusa o un horrible dragón 

marino. La aparición de algunos calamares gigantes en las orillas y las narraciones 

marineras de las luchas que se llevaban a cabo entre estos seres y las embarcaciones 

sirvieron de caldo de cultivo para la creación de algunos episodios de 20.000 leguas de 

viaje submarino (1869) de Julio Verne, quien, describe una de estas batallas entre el 

barco Nautilus y varios de estos animales. 

Los colosales cefalópodos 

que habitan en las 

profundidades oceánicas medias 

puedes ser los propulsores de 

todas estas historias. Los más 

grandes encontrados miden 

unos 15 metros con los 

tentáculos extendidos, aunque se han encontrado restos en los estómagos de otros 

animales que llevan a pensar que pueden medir hasta 30 metros. En 1959, después de 

una serie de hallazgos, científicos estadounidenses llegaron a la conclusión de que 

pueden existir cefalópodos cuyos tentáculos miden 42 metros, de lo que resultaría un 

ser aterrador. No ofrece duda la veracidad de la existencia de los cefalópodos 

monstruosos, cuyas esporádicas apariciones han 

alimentado toda clase de mitos y leyendas sobre 

horripilantes espantos marinos. 

En el siglo XIX se estudió de forma intensa la 

zoología marina. En 1819 durante un crucero por la 

Bahía de Baffin, Sir John Ross señaló la presencia de 

estrellas de mar a 700 metros de profundidad y 

gusanos a 1800 metros, pero pasaron 

desapercibidas, ya que en 1847 se celebró el 

hallazgo por una expedición Antártica de animales a 

las mismas cotas de profundidad. En 1859 se 

descubrieron animales marinos fijados a un cable telegráfico en el Mediterráneo a una 

profundidad de 2160 metros.  

Otis Barton dentro de su Batiscafo, 
1930 



 
 

Diversos descubrimientos posteriores de la fauna marina que vive a grandes 

profundidades hicieron ver el desconocimiento que se tenía. En 1934 el zoólogo 

William Beebe (1877 – 1962) y Otis Barton (1899 – 1992) construyeron un batiscafo 

para sumergirse a 903 metros, y en 1949 otro que llegaba a los 1372 m. 

Un ejemplo de los misterios que guarda el océano es el descubrimiento que hizo el 

buque alemán Vivaldi entre 1898 y 1899. A su paso por el Atlántico tropical, llegó a 

pescar a 1.000 m de profundidad un extraño pulpo bautizado en 1901 como 

Vampyrotheutis infernalis, siendo identificado antes de la segunda Guerra Mundial 

como un ‘fósil viviente’, supuestamente extinguido desde hacía 170 millones de 

años61.    

Uno de los científicos de más renombre y más conocidos a nivel popular fue 

Jacques Cousteau (1910 – 1997) quien, con sus documentales que mostraban la vida 

submarina de una forma 

completamente nueva cambió por 

completo la visión que la sociedad 

tenía del océano. Sirviéndose de una 

nueva tecnología submarina que él 

mismo había construido, la escafandra 

autónoma, hizo que el medio marino 

se convirtiese en algo familiar para 

millones de personas. En su primer libro, 

publicado en 1953, The silent world (El mundo del silencio), ayudó a conjurar el miedo 

a los océanos, Los monstruos que hemos encontrado parecen totalmente inofensivos62 

Actualmente, el inventario de la fauna mundial abarca alrededor de un millón de 

especies, una cantidad que podría ser menos de una decima parte del total. Las 

estimaciones oscilan entre los 4’5 millones y los 80 millones de especies, lo que nos 

deja un conocimiento de un 2% del total. 

                                                      

61
 ALEMAÑ BERENGER, op. cit., p. 73. 

62
 ROMAN, J., Ballena, Barcelona, editorial Melusina, 2008, p. 153. 

Jacques Cousteau buceando con su escafandra 
autónoma 



 
 

Aún así, en el mundo actual apenas hay cabida para la esperanza de encontrar 

grandes animales todavía desconocidos, si no es en el reino de la fantasía y el 

subconsciente del género humano. Allí se guarecen los monstruos de aspecto 

reptiliano, los ogros velludos, las fieras descomunales y toda clase de trasgos 

espantosos, hombres y dragones. 

Sin embargo, siempre hay personas que piensan que a pesar de las evidencias todo 

es posible. Este el caso de Bernard Heuvelmans 

(1916 – 2001), fundador en 1955 de una rama de 

la zoología denominada ‘Criptozoología’, la 

ciencia de los animales que permanecen ocultos. 

Atraído por los rasgos inusuales de criaturas poco 

o nada estudiadas, tomó conciencia de lo 

importante que eran las declaraciones de testigos 

ocasionales que afirmaban haber avistado 

animales desconocidos, informes de viajeros 

aislados, leyendas náuticas a menudo fantásticas, 

huellas, restos sangrientos, figuras tradicionales y algunas fotografías. 

Su primer libro Sur la Piste des Bêtes Ignorées (Tras la pista de animales 

desconocidos), 1955, fue fundacional para esta nueva rama de la ciencia. Fundó 

además el Centro Francés de Criptozoología en 1975. Su entusiasmo contagió a 

numerosas personas, del ámbito científico, literario o simples curiosos y aficionados 

empeñados en la búsqueda de especies asombrosas. Loren Coleman es hoy en día una 

de las máximas autoridades en el campo de la criptozoología, ya que además de haber 

realizado numerosas investigaciones y de haber escrito varios libros sobre la material, 

ha abierto el único museo de criptozoología del mundo en su casa de Maine63. 

 

 

                                                      

63
 http://cryptozoologymuseum.com/ 

Primera fotografía del Monstruo del 
Lago Ness, Surgeon's photograpy, 21 Abril 

1934 

http://cryptozoologymuseum.com/


 
 

LOS MONSTRUOS EN EL CINE 

Como hemos podido ir viendo a lo largo de esta breve historia cultural, los 

monstruos han estado presentes desde los inicios de la humanidad, y todavía nos 

acompañan. Continúan en nuestros días de muchas maneras diversas, no solo en la 

literatura y la imaginación. La sombra de la aberración moral o física es omnipresente 

en los medios de comunicación, desde las noticias con sus sangrientos terroristas, sus 

dictadores megalomanÍacos, sus torturadores carniceros. Los reality shows con sus 

particulares freaks, la televisión y la prensa nos convierten en espectadores de las 

constantes roturas de la delgada línea que separa lo “normal” de lo “anormal”. Medios 

híbridos como la publicidad también usan al monstruo, prestado del cine o inventado. 

En los juguetes de niños, los videojuegos, los juegos de rol, en las ficciones, los comics, 

relatos, novelas, las mascotas publicitarias y en las series de televisión hace su 

presencia el monstruo moral o físico, cruzando de un medio a otro de forma habitual. 

En el cine, el monstruo, por regla general, es un ser vivo de gran envergadura. El 

miedo a la criatura gigantesca es puro temor a ser dominado e incluso eliminado por 

algo demasiado grande para nuestra fuerza física, triunfando siempre el intelecto, lo 

que nos separa de ellos. Nuestra confusión respecto a los gigantes naturales es 

considerable, sobre todo porque olvidamos que, en términos absolutos, el ser vivo más 

letal para el ser humano es el mosquito transmisor de la malaria o los virus como el 

SIDA. Las bacterias y virus entendidas como monstruos no aparecieron en el cine hasta 

1971 con La amenaza de Andrómeda según una novela de Michael Crichton. 

Posteriormente, florecieron las películas de este tipo de temáticas, sobre todo ante las 

amenazas, reales o no, del nuevo milenio. 

Los animales cinematográficos representan un tipo de monstruosidad denominada 

‘física’ por algunos autores, para diferenciarlos de los monstruos ‘morales’, seres 

humanos que aterrorizan por sus conductas aberrantes hacia sus semejantes. El 

monstruo físico, una criatura no humana o una persona de aspecto anormal tendente 

a la animalidad (el hombre lobo, o el reciente Hulk), aparece en películas simples en 

cuanto a la trama, dominadas siempre por el suspense en diferentes grados, pero 

sofisticadas como espectáculo visual ya que la revolución de los efectos especiales en 



 
 

el cine está en relación directa con su multiplicidad. Estas películas son indicador de los 

miedos de la sociedad y de su poder económico y tecnológico. Parque Jurasico, por 

ejemplo, es relevante como fabula moral sobre los abusos de la ciencia, pero también 

demuestra hasta dónde llega Hollywood en su búsqueda por el beneficio comercial, 

con la universalización y mercantilización exhaustiva del monstruo. Las técnicas de 

efectos especiales han hecho posibles a las criaturas, haciéndolas un mundo en si 

mismas, convirtiéndose en protagonistas más allá de las historias (sin ir más lejos, el 

tiburón de Jaws, en sus posteriores apariciones va haciéndose más vengativo, más 

malvado, retorcido, sofisticado y grande) en una búsqueda continua de hiperrealismo, 

de que el ser se parezca lo más posible a la realidad.  

Tiburón amplió el horizonte del cine de monstruos que pasó de ser un producto de 

serie B a ser el objeto principal del cine de gran presupuesto orientado al gran éxito de 

taquilla. A partir de los años setenta, el monstruo de Hollywood toma presencia en las 

salas y en los gustos del público, llegando a cotas de alta perfección hiperrealista por 

los nuevos medios digitales de creación de personajes. Pero eso no significa que sean 

buenas películas ya que, por regla 

general, sus altos presupuestos 

se invierten en efectos especiales 

y estrellas de cine con salarios 

imposibles, pero no en buenos 

guiones, con una trama original y 

suspense. Los títulos de películas 

sobre animales monstruosos, terroríficos y sanguinarios son numerosos, y se pueden 

incluso relacionar según los seres vivos:  

En primer lugar hay que señalar a las que tienen como protagonistas sobre todo a 

los peces considerados como carnívoros y en menor medida a las orcas: Orca, la 

ballena asesina, 1977 (siguiendo la estela de Jaws, pero en este caso, una orca), 

Piraña, 1978 (dio un giro al género al introducir en su argumento un toque de humor 

negro), Deep rising, 1998 (una serie de monstruos marinos atacan un crucero de lujo), 

Deep Blue sea, 1999 (tres tiburones gigantes han sido mutados genéticamente de tal 

manera que son más inteligentes que los humanos y asolan una plataforma científica), 

Piraña, 1978 



 
 

Sharks in Venice, 2008 (un tiburón que hace estragos en los canales protagoniza la que 

fue nominada como peor película de la historia), además de todas las secuelas de la 

película Jaws en los años 1978, 1983, 1987 y 1995, en orden decreciente de calidad. 

Respecto a los reptiles, son dos los tipos de seres que aparecen, serpientes 

características por su tamaño o por su número, y los dinosaurios o reptiles 

prehistóricos: King Kong, 1933 y 1995 (un gorila gigante es llevado a Nueva York para 

su exhibición, desatándose el caos cuando 

el animal escapa y rapta a la protagonista), 

Parque Jurasico, 1993 (los juegos a ser Dios 

de un científico ponen en peligro a un grupo 

de investigadores recluidos en una isla, con 

tres secuelas de momento y la cuarta 

proyectada para el 2015), Anaconda, 1997 

(una serpiente gigante ataca a un grupo 

de científicos, también con cuatro secuelas), The relic, 1997 (un ejemplar de reptil 

gigante muta y trata de exterminar a todos los que tiene a su alrededor),  Godzilla, 

1998 (un monstruo jurásico asola una ciudad64), Serpientes en el avión, 2006 o 

Serpientes en el tren, 2006 (dos películas con el mismo argumento, un grupo de 

personas atrapados en espacios cerrados son atacados por serpientes),  

Los insectos son los animales más abundantes y más cotidianos, pero también los 

que causan más terror a algunas personas: Cuando ruge la marabunta, 1954 (una 

plaga de hormigas devoradoras devasta una plantación amazónica), Enjambre, 1978 

(una plaga de abejas asesinas africanas en busca de su reina acosan a una población en 

Texas), Aracnofobia, 1990 (una idílica localidad californiana se ve invadida por una 

plaga de arañas amazónicas), Mimic, 1997 (una científica muta a una cucaracha 

gigante que asolará la ciudad de Nueva York). 

                                                      

64
 Godzilla o Kaiju (monstruo gigante) es un ser creado por el imaginario japonés, proveniente de su 

miedo después de los bombardeos de la Segunda Guerra mundial, apareció en pantalla por primera vez 
en 1954 en la película Gojira. Después se hicieron 28 películas como protagonista y el remake 
estadounidense de 1998.  

Parque Jurasico, 1993 



 
 

Aunque menos habituales que los anteriores, también hay otra serie de animales 

más o menos conocidos y cercanos por el hombre que han sido los protagonistas de 

este tipo de películas: La pequeña tienda de los horrores, 1960 (una extraña y 

manipuladora planta carnívora devora a todos los que entran en el establecimiento), 

Los pájaros, 1963 (los pájaros atacan sin motivo alguno a una tranquila población), 

Gremlins, 1984 (unos adorables seres que se convierten en diabólicos si se les moja, les 

da la luz solar o comen después de media noche), Critters, 1986 (unos alienígenas 

llegan del espacio y atacan a un grupo de 

humanos), Congo, 1995 (unos científicos 

son atacados por un salvaje y sangriento 

gorila), The ghost and the darkness, 1996 

(unos obreros son masacrados por dos 

leones), Bats, 1999 (una plaga de 

murciélagos mutados genéticamente 

invade otra población de Texas con 

intromisión militar), Bear, 2010 (un oso se venga de la muerte de su compañera 

atacando a los humanos), Willard, 1971 (un apasionado de las ratas crea un ejército de 

estos animales para atacar a sus crueles compañeros), Ben, 1972 (un chico es el mejor 

amigo de  una rata llamada Ben, líder de un grupo de estos animales asesinos), Cujo, 

1983, Watchers, 1988, Man’s best friends, 1993 (perros asesinos que atacan a las 

personas) y Black sheep, 2006 (un científico trata de crear la oveja perfecta, pero 

consigue un rebaño sangriento que se alimenta de carne humana) 

Una larga nomina de películas que han trasladado a la pantalla grande los terrores 

más profundos del ser humano, la visión que tenemos del Otro en los animales, como 

sádicos, sangrientos, enormes, crueles, vengativos. Como ya hemos dicho en alguna 

ocasión, temores de nuestro propio abismo reflejado en ellos, a los que desconocemos 

en la mayoría de los casos y no comprendemos en otros tantos.  Podemos comprobar 

cómo lo monstruoso camina entre nuestra expresión visual llamando la atención sin 

cesar para dar, ya no un mensaje de terror, sino uno lleno de seducción con lo 

complicado y maravilloso de sus formas y capacidades. 

Black sheep, 2006 



 
 

Más allá del cine los monstruos están vivos en nuestra imaginación, el cine se 

beneficia y refleja nuestra ambigua reacción ante la alteridad del Otro, figura que nos 

acompaña desde el nacimiento de la humanidad. Cuanto más pronunciada es la 

diferencia entre el monstruo y lo ordinario, tanto mayor es nuestra fascinación. 

El desarrollo de los mitos sociales son procesos esenciales para la salud mental, 

nos permiten encontrar elementos que nos ayudan a enfrentarnos a nuestras 

frustraciones diarias, facilitan a las sociedades sanas el alivio para los neuróticos 

sentimientos de culpa y la excesiva ansiedad. Se ha asistido a un claro aumento de los 

problemas psicológicos con la entrada del siglo XX y la era del racionalismo, ya que la 

sociedad tiene como uno de sus objetivos limpiar de supersticiones el conocimiento 

social. La sociedad que no se permite el mito acaba por estimular el suicidio, el uso de 

narcóticos. Una sociedad sin elementos que trascender termina por autodestruirse. 

Asistimos de esta forma a un auge de la presencia del monstruo, entendido como 

mito, en la sociedad postmoderna, llenando la vida de misterios y de placer estético, 

además de afianzar nuestros valores morales. 

Hacia el monstruo sentimos miedo o repulsión, pero también un extraño y salvaje 

afecto. Los niños, en cambio, aman los monstruos por encima de todas las cosas, 

porque son enormes y distintos, porque asustan a las personas adultas, porque nadie 

les quieres, porque lo rompen todo y porque nunca trabajan65.  

 

                                                      

65
 SAVATER, F., Nihilismo y acción, Madrid, ed. Taurus, Madrid, 1970, p. 219. 

Where the wild things are (Donde viven los monstruos), ilustración de 
Maurice Sendak, 1963 



 
 

PARTE II: MATERIALIZACIÓN DE LOS  MIEDOS 

BIOLOGÍA E HISTORIA DE LA BALLENA Y EL TIBURÓN 

EL TIBURÓN 

… El dentuso es cruel y capaz y fuerte e inteligente. Pero yo fui 

más inteligente que él. Quizás no – pensó -. Acaso estuviera 

solamente mejor armado. 

HEMINGWAY, H., El viejo y el mar66 

 

Todavía hoy en día la palabra ‘tiburón’ provoca en el hombre occidental oscuros 

miedos y ancestrales terrores, el mismo sentimiento irracional de amenaza que 

desencadenan otras criaturas como las serpientes y los lobos (animales que, 

probablemente, nunca serán vistos por aquellos que reaccionan con violencia y temor 

ante su sola mención). La imagen de estos animales que se agita oscuramente en los 

rincones de nuestro inconsciente es pura fantasía, una proyección virtual y 

reelaborada por décadas de malos filmes de aventuras, folletines baratos y anécdotas 

muy alejadas de la realidad. 

En el pasado, los tiburones representaban un peligro real para las poblaciones 

ribereñas. Pero, una vez despojados del halo de misticismo negativo con el que el 

hombre los envuelve, no son más que simples peces. De extraordinaria elegancia y 

belleza, sorprendentemente evolucionados, capaces de infligir serias heridas por su 

espectacular dentadura, pero siempre peces, incapaces de experimentar sentimientos 

humanos como la maldad o el deseo de venganza, prontos a huir si se los amenaza, de 

naturaleza tímida y esquivos, y a menudo sorprendentemente delicados. 

 

 

                                                      

66
 HEMINGWAY, H., El viejo y el mar, Barcelona, ed. Guillermo Kraft, 1973, p. 135. 



 
 

APROXIMACIÓN BIOLÓGICA 

Como los demás peces, los tiburones toman oxígeno gracias a la estructura 

branquial y se desplazan mediante ondulaciones que imprimen al cuerpo (de 

estructura hidrodinámica) una serie de aletas rígidas y laminares. Carecen de vejiga 

natatoria, por lo que tienen que nadar continuamente, además, controlan su equilibrio 

hidrostático gracias a la evolucionada estructura de su cuerpo y a las grandes 

dimensiones del hígado, muy rico en aceites. La piel está formada por una dermis 

espesada por dentículos esmaltados, en lugar de las escamas planas de los demás 

peces. Son animales carnívoros predadores y se reproducen bien pariendo las crías o 

por medio de huevos. La mandíbula superior está suspendida en el cráneo, lo que les 

permite extender la mandíbula hacia delante y arrancar grandes bocados de la presa. 

Se han clasificado aproximadamente 360 especies de escualos, cada una de ellas 

con sus características alimenticias concretas. Algunos son predadores, otros se 

alimentan de cangrejos y bivalvos o de minúsculas gambas. Por su comportamiento, el 

más peligroso para los bañistas es el tiburón toro (Carcharhinus leucas) y para los 

submarinistas el tiburón oceánico de puntas blancas (Carcharhinus longimanus). Uno 

de los comportamientos más peligrosos es el llamado ‘frenesí alimentario’, durante el 

cual, varios individuos atacan furiosa y repetidamente a la presa, algo también 

característico de los atunes. Tienden a morder cualquier cosa que pase por delante de 

ellos. Pero en condiciones normales, los escualos manifiestan una relativa inteligencia, 

con una capacidad de aprendizaje similar a la de las ratas o los pájaros. 

Su primera aparición en la tierra fue hace 350 millones de años, aunque su diseño 

actual es el mismo que el de hace 150 millones, lo que significa que han alcanzado un 

nivel evolutivo próximo a la perfección. Son predadores perfectos (pudiendo tener 

hasta 3000 dientes al mismo tiempo organizados en cinco filas), nadadores 

incomparables (una tintorera recorre cada año más de 3.000 kilómetros) y excelentes 

reproductores (la tintorera puede engendrar hasta 135 crías en extraños huevos 

helicoidales).    

 



 
 

ESTUDIO CULTURAL E HISTÓRICO DEL TIBURÓN 

El tiburón, a pesar de que es un protagonista poco habitual de los mitos griegos 

referidos al mar y sus pobladores, se hacía presente en algunas leyendas. Una de ellas 

es el mito de Lamia67 que en algunas historias griegas era un monstruo femenino del 

que se decía que robaba a niños y era usado por las amas para asustarlos. Hija del dios 

Poseidón, con Zeus tuvo a los monstruos, Skylla y Akheilos además de a la Sibila Libia. 

Otra historia cuenta que Lamia, princesa Libia sufrió la ira de Hera, quien, celosa mató 

a sus hijos. Lamia se convirtió en monstruo debido a la pena, además, Akheilos, uno de 

los hijos de Lamia, fue convertido en tiburón por la diosa Afrodita. 

En griego, la palabra Lamia significa ‘tiburón agresivo’. Algunos tiburones se 

denominan ketea o monstruos marinos, 

aunque no hay que confundirlos con Keto, 

una divinidad marina. El tiburón oceánico 

de aleta blanca o carcharhinus longimanus 

es también denominado lamia, quizás por 

su agresividad con la comida. 

A pesar de estas historias, la cultura occidental no se había fijado en los 

predadores marinos hasta tiempos recientes, y cuando lo ha hacia, las ballenas eran el 

centro de atención con obras como Moby Dick, o las historias de los cazadores de 

ballenas. Sin embargo, los tiburones no eran desconocidos para Aristóteles, ya que 

aparecen varias referencias en sus libros de zoología, tanto en Historia de los Animales 

como en Las partes de los animales (De partibus animalium). En la primera obra 

describe un dato del tiburón liso o Mustelus laevis (comúnmente conocido por Musola 

Lisa, un pez habitual en el Mediterráneo) que había podido observar y anotar como 

especie vivípara externa, al igual que muchos peces, pero con la peculiaridad de que el 

embrión se adhería mediante un cordón umbilical a una estructura semejante a una 

placenta dentro del útero de una hembra.  

                                                      

67
 GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 1981, Lamia: p. 303. 



 
 

A lo largo del tiempo se dudó de esta descripción, aunque hubo referencias 

ocasionales en el siglo XVI y XVII. Pero no fue hasta 1842, cuando Johannes Müller 

publicó los resultados sobre esta especie de tiburón, que se estableció la veracidad del 

relato de Aristóteles. En el segundo tratado hizo detalladas descripciones de algunas 

de las características, como el esqueleto cartilaginoso o las hendiduras branquiales no 

cubiertas por un opérculo. Estas y otras observaciones muestran la familiaridad de una 

cultura orientada hacia el mar que debía de tener encuentros frecuentes con los 

tiburones. 

Posteriormente, durante muchos siglos, aparte de las descripciones naturalistas de 

científicos e investigadores, en Europa no se volvió a hablar de escualos, no florecieron 

mitos ni nacieron leyendas. Aunque algunas de las historias que proliferaron en la 

literatura y la iconografía entre el Medievo 

y el siglo XVIII pudieron ser originadas por 

diferentes especies de escualos mal 

identificados, como los tiburones anguila 

(Clamidoselachus anguineus) que pudieron 

dar origen a las serpientes marinas o los 

cadáveres en descomposición de los 

tiburones peregrino (Cetorhinus maximus) 

encontrados en diferentes playas, cuyo 

esqueleto se asemeja a los antiguos plesiosauros. Los dientes fósiles de enormes 

dimensiones pertenecientes al Carcharodon Megalodon también hicieron volar la 

imaginación de no pocas personas al ver en ellas lenguas de dragón, rayos petrificados 

o monstruosos animales, de los que muchos creen en su existencia.  

Este antepasado del tiburón apareció en el Cretácico superior (hace unos 25 – 10 

millones de años) y según algunas teorías, su extinción se pudo producir cuando el ser 

humano ya poblaba la tierra. La desaparición de estos seres se pudo deber a varias 

causas, aunque la más difundida es una reducción de tamaño progresiva para una 

mejor adaptabilidad al medio, derivando en los tiburones que conocemos hoy en día, 

no tanto en el tiburón blanco como en el Marrajo (Isurus oxyrinchus). Pero lo que ha 

sido transmitido al imaginario colectivo, a las pesadillas de algunos y a las pantallas de 

Tiburón peregrino 



 
 

casi todos, es el descomunal tamaño que estos animales pudieron (o pueden) alcanzar. 

La primera reconstrucción que se realizó de una 

mandíbula fue en 1909, en el Museo de Historia 

Natural de Nueva York, dando como resultado un 

animal que habría tenido unos 24 metros de 

longitud, lo que, comparándolo con los 6 metros 

máximos que llegan a medir los tiburones blancos 

actuales, muestra la clase de animal que podría ser.    

Una de las primeras descripciones científicas de 

un tiburón blanco de las que disponemos es obra del 

Obispo de Münster, Niels Stensen (1638 – 1686), 

anatomista y científico danés, que decidió unirse en 1665 al grupo de científicos que, 

arropados por el Gran Duque Fernando II de Medici formaban en Florencia la 

Accademia del Cimento (Academia del 

Experimento). En octubre de 1666, un 

tiburón gigante fue capturado por 

pescadores de la costa toscana, y el Duque 

Fernando II de Médici eligió a Steno para 

realizar una disección del animal.  

Probablemente Steno había leído el 

estudio publicado un siglo antes por un 

médico de Montpellier llamado Guillaume Rondelet (1507 – 1566) autor de diferentes 

tratados ictiológicos, en los que afirmaba que los dientes de los tiburones grandes eran 

exactamente iguales a los dientes de los tiburones petrificados (glossopetrae). En el 

informe que realizó sobre la disección del tiburón, añadió una digresión sobre el origen 

de las glossopetrae y otros fósiles, en la cual, de una manera cautelosa, decía que, en 

efecto, podían ser dientes de tiburón, contradiciendo la opinión de la iglesia, que en 

ese momento era imperante, en las cuestiones de procedencia de los fósiles.  

 

 

Equipo de trabajo del Museo de Historia 
Natural de Nueva York, 1909 



 
 

EL TIBURÓN BLANCO (CARCHARODON CARCHARIAS) 

El tiburón blanco tiene un cuerpo robusto, morro cónico, ojos redondos y una 

primera aleta dorsal grande, apuntada y claramente triangular, elemento usado 

continuamente por el 

cine para indicar la 

presencia de estos 

peces y aumentar el 

dramatismo de las 

escenas. Los dientes 

son grandes y 

triangulares, con varias 

filas que se reponen 

continuamente y la mandíbula colgante, que le permite arrancar grandes bocados de 

su presa. Son grandes nadadores, potentes y activos, capaces de saltar fuera del agua, 

lo que suelen hacer cuando cazan focas68. Comen casi todo tipo de cosas, pero no 

atacan a los seres humanos para comerlos, ya que su sabor no es de su agrado. Son 

animales curiosos, por lo que suelen morder todo para saber que es, pero a 

continuación lo sueltan sin mostrar más interés. Debido a su potente mandíbula y sus 

3 toneladas de peso en algunos casos, infringen serias heridas que en ocasiones causan 

la muerte. Pero no comen hombres. Los ataques registrados anualmente en el mundo 

no alcanzan el centenar69. 

Sin embargo, la fama de los tiburones y la visión que la opinión pública tiene de 

ellos es terrible. Palabras como ‘devoradores de hombres’, ‘asesinos’ o ‘muerte blanca’ 

nadan al lado de los tiburones como rémoras. La descripción detallada y el primer 

nombre científico del tiburón blanco vino de la mano de Linneo en 1758, quien le 

                                                      

68
 MORENO, J.A., Guía de los tiburones de aguas ibéricas, atlántico nororiental y Mediterráneo, 

Barcelona, ed. Omega, 2004, pp. 68 – 69. 
69

 Según el International Shark Attack File (ISF), en el año 2012 se produjeron 80 ataques no provocados 
en todo el mundo, de los cuales 7 fueron mortales. Es un dato insignificante si lo comparamos con las 
2.900 muertes al año en África por ataque de hipopótamo, 24.000 por rayos o las 13 muertes al año por 
maquinas expendedoras. 



 
 

otorgo el nombre de Squalus carcharias, que significa diente. En 1833 Sir Andrew 

Smith le añadió el nombre genérico de Carcharodon, agudo. 

Contrariamente a la cultura 

occidental, las sociedades orientales 

desarrollaron una relación directa con 

estos extraordinarios peces, a menudo 

elevados al rango de divinidad y no 

siempre con significado negativo. Las 

poblaciones indígenas de América del Norte, que vivían a orillas del Pacifico usaron al 

escualo para la elaboración de sus tótems, y los dientes de tiburón se usaban como 

puntas de flecha o como espadas, colocando hileras de dientes de tiburón70. 

Las culturas en las que el tiburón aparece con mayor frecuencia son las 

desarrolladas en las islas del Pacifico, en estas zonas los dientes de tiburón se usaban 

como terribles armas ofensivas y la dura piel servía para confeccionar escudos 

resistentes. En las islas Salomón las especies temidas y consideradas como ‘comedores 

de hombres’ en occidente son consideradas valiosas aliadas, capaces de socorrer a los 

nadadores en peligro y devolverlos a la orilla, pero solo a los pescadores que respetan 

a los tiburones. En el Indico y Pacifico se tiene la creencia de que solo los mejores 

hombres se pueden reencarnar en el tiburón tigre, custodio y protector de sus 

parientes cercanos. En la Polinesia existía el culto al dios – tiburón, cuyos hijos y 

mensajeros eran amorosamente cuidados en piscinas especiales excavadas en la 

barrera coralina, y algunas noches iban a las aldeas para unirse a las jóvenes de la 

tribu. Los Māori de Nueva Zelanda tienen una relación privilegiada con los tiburones, 

muchas familias tienen como protector a Aumakua, o tiburón protector71. Los Taniwha 

son espíritus protectores de las diferentes tribus Māori, siendo cada uno diferente, 

anguila, ballenas o tiburones72 

                                                      

70
 FERRARI, A. y A., Escualos, Barcelona, Grijalbo, 2001, pp. 69 – 70. 

71
 http://www.teara.govt.nz/en/sharks-and-rays/page-2  

72
 Para los Māori, estos espíritus y su lugar de morada son muy importantes, ya que los protegen. En el 

año 2002, la tribu Ngāti Naho, situadas al norte de la Isla de Nueva Zelanda, impidió el paso de la  

http://www.teara.govt.nz/en/sharks-and-rays/page-2


 
 

LA BALLENA 

La historia del conocimiento de las ballenas es más compleja, ya que por su 

naturaleza, han tenido más contacto con el ser humano que los tiburones. Pero eso no 

significa que las relaciones hayan sido buenas, ya que en la mayoría de los casos, han 

sido cazadas de una forma que se podría llamar artesanal, por diferentes pueblos tanto 

del norte como del sur, para convertirse luego en objeto de masacres por los grandes 

países balleneros que han llevado a algunas especies al borde de la extinción y a su 

protección, e incluso a ser propuestas como Patrimonio de la Humanidad. La biología 

de las ballenas es sumamente interesante por lo que tienen de similar y divergente con 

nosotros, además de por la perfección biológica con la que están diseñadas.  

 

APROXIMACIÓN BIOLÓGICA 

La palabra latina cetus, keto en griego, es polisémica, por lo que se usaba en la 

Antigüedad para definir a peces de gran tamaño, como las focas, o a descomunales 

criaturas marinas. El uso de este término esta atestiguado ya en la Odisea de Homero, 

cuando Ulises escucha la advertencia de Circe sobre su ruta marítima. Las referencias a 

cetáceos como phallaina/balaena es frecuente desde el siglo IV a.C. en adelante, en 

autores como Aristóteles, Estabón o Eliano. Los animales que conocemos por cetáceos 

                                                                                                                                                            

primera carretera estatal cerca de un lugar donde se alojaba su Taniwha, semejante a una anguila, ya 
que se le podía molestar. 



 
 

o ballenas se pueden dividir en dos clases, cetáceos con dientes (odontocetos) y los 

cetáceos con barbas o cerdas (misticetos). A la primera clase pertenecen animales 

como los delfines, las marsopas, las orcas y el cachalote, mientras que dentro de los 

cetáceos con barbas podemos encontrar a la ballena azul, la yubarta, el rocual común 

o la ballena franca.  

Son ungulados, concretamente artiodáctilos que se adaptaron al mar. Desde el 

punto de vista evolutivo, están dentro del mismo grupo que los cerdos y pecaríes, los 

hipopótamos y las ovejas, así como las vacas y los camellos. Estos 

mamíferos placentarios viven exclusivamente en ambiente acuático, y  presentan un 

característico alargamiento del cráneo y una migración de la cavidad respiratoria hacia 

la parte superior de la cabeza. Los misticetos tienen dos espiráculos u orificios nasales, 

mientras que los odontocetos sólo uno. La piel está casi desprovista de pelos, pero 

debajo de esta existe una gruesa capa de grasa. No poseen orejas, y los ojos son 

pequeños. Los pulmones son grandes y las costillas no están unidas al esternón, lo que 

les permite una gran capacidad pulmonar. 

En general tienen un gran repertorio vocal, los misticetos usan el sonido como 

comunicación entre ellos, produciendo cantos melódicos que en ocasiones eran 

confundidos con las sirenas. En los últimos 10 años se han realizado numerosas 

grabaciones, las cuales han sido vendidas comercialmente, alcanzando gran éxito. Por 

el contrario, los odontocetos, tienen costumbres más solitarias y no necesitan un 

sistema de comunicación social. Sin embargo, su habitad son las profundidades 

marinas, más allá de los 400 metros, en donde la luz ya no llega y de poco sirven los 

ojos, por lo que emplean una gama de frecuencias altas a modo de sonar73, haciendo 

rebotar el sonido en el terreno o las presas, usando todo el cuerpo como caja de 

resonancia. 

 

 

                                                      

73
 En esta página dedicada a los sonidos del mar podemos ver un interesante gráfico en el que se 

escuchan los diferentes sonidos de los cetáceos: 
http://www.sonsdemar.eu/index2.php?web=sonsdemar&lang=es 

http://www.sonsdemar.eu/index2.php?web=sonsdemar&lang=es


 
 

ESTUDIO CULTURAL E HISTÓRICO DE LA BALLENA 

La ballena, como animal genérico y prototípico, se hizo presente desde los 

orígenes, cuando todavía no se había descrito, cuando solo era una leyenda, un 

monstruo temible y desconocido. Los héroes y dioses griegos acaparaban la 

mentalidad del hombre en la Antigüedad, los bosques, ríos y montañas se poblaban de 

seres fabulosos, de dioses que intercedían con los hombres para ayudarles o 

perjudicarles. Historias que les ayudaban a comprender el mundo y el porqué de 

determinadas cosas. Los mares y océanos también eran el hogar de numerosos 

personajes, mitológicos y monstruosos. 

Quizás el monstruo marino más terrorífico era Ceto o Ketos, gran animal marino, 

cuyo nombre fue usado para referirse 

a los cetáceos. Ceto personifica los 

peligros del mar, es la divinidad de las 

ballenas, los grandes tiburones y los 

monstruos marinos (ketea en 

griego)74. Casiopea, reina de Etiopia, 

había afirmado que era más hermosa 

que las Nereidas. Estas, ofendidas, 

instaron a Poseidón a que la castigase por semejante insulto. Para ello, el dios del mar 

envió a un gran monstruo marino a que asolase el reino y solo el sacrificio de la hija de 

Casiopea, Andrómeda, podría 

calmarlo75. En algunos relatos y 

representaciones, el monstruo marino 

enviado por Poseidón era Ceto. En la 

última revisión del mito, la película 

norteamericana Clash of the Titans76, 

el monstruo es denominado Kraken, quizás para ayudar al espectador en la 

                                                      

74
 Página de Theoi Greek Mytholoy: http://www.theoi.com/Pontios/Keto.html 

75
 GRIMAL, op. cit., Andrómeda: p. 27. 

76
 Clash of the Titans (Furia de Titanes), dir. Louis Leterrier, USA, 2010.  

http://www.theoi.com/Pontios/Keto.html


 
 

materialización del mito, ya que este monstruo permanece actualizado en el 

imaginario colectivo con películas como Pirates of the Caribbean77. 

Las investigaciones científicas sobre las ballenas (y los demás animales) 

comenzaron con Aristóteles, que se dedicó con especial esmero y acierto a la biología 

marina. En el caso de los cetáceos, construyó descripciones y explicaciones que no 

fueron mejoradas hasta muchos siglos más tarde De hecho, tras la obra de Aristóteles, 

pronto pasó al olvido sus observaciones de que las ballenas no son peces, sino 

mamíferos. 

Sus estudios sobre estos animales denotan una observación continuada y atenta, 

tanto de la anatomía como del comportamiento. Esta observación probablemente 

incluyó disecciones, observación directa e información procedente de fuentes 

indirectas, como las historias de marinos y pescadores. La biología aristotélica tiene 

como objetivo principal la comprensión de los vivientes concretos, de su forma de 

vida, con una tendencia clara a la observación individualizada de ejemplares. Sus ideas 

e intenciones están bien resumidas en el siguiente párrafo perteneciente a su tratado 

De Partibus Animalium: 

De los seres constituidos por la naturaleza, unos, inengendrados e 

incorruptibles [los astros], subsisten por toda la eternidad; otros, 

en cambio, están sujetos a la generación y la corrupción [...] 

Ambos estudios tienen su encanto [...] Si disfrutamos 

contemplando las imágenes de los seres vivos, porque admiramos 

el arte que las produjo, sea la pintura o la escultura, sería ilógico y 

extraño que no apreciásemos todavía más la observación de los 

propios seres compuestos por la naturaleza, al menos si podemos 

advertir sus causas [...] en todos los seres naturales hay algo de 

admirable. Así como Heráclito - según cuentan - invitó a pasar a 

unos visitantes extranjeros, que se detuvieron al verlo 

calentándose junto al horno, diciendo: "aquí también hay dioses"; 

                                                      

77
 El Kraken aparece en las películas: Pirates of the Caribbean: Dead Man's Chest (2006) y Pirates of the 

Caribbean: At World's End (2007). 



 
 

así mismo debemos acercarnos sin reparos a la exploración de 

cada animal, pues en todos hay algo de natural y hermoso78. 

Aristóteles clasificó a los cetáceos como mamíferos, no como peces, atendiendo a 

sus características propias como especie. Observó el comportamiento social que tanto 

las ballenas como los delfines tienen79, además de los elementos propiamente 

biológicos. Sobre este último punto, en relación con las ballenas, observó que tienen 

espiráculo en vez de branquias, el delfín en la espalda y la ballena en la frente80, y para 

dormir lo sacan fuera del agua moviendo suavemente las aletas81, que son vivíparos y 

tienen mamas para amamantar a sus crías82, que no poseen orejas ni los delfines ni los 

demás cetáceos, pero las focas tienen conductos83.  

Aristóteles no consideró a los cetáceos como monstruos marinos surgidos de las 

profundidades, sino que observó su 

parecido con los seres humanos y su 

naturaleza propia. Plinio, en su 

Historia Natural, destaca dentro de 

los animales monstruosos que 

poblaban los mares a la ballena y el 

physeter. De este último decía: se 

levanta a manera de una muy 

grande columna y estando más alto 

que las velas, rebosa un diluvio de 

aguas84. Un comportamiento que realizan algunos animales acuáticos a modo de juego 

o durante el cortejo, pudiendo alzar sus inmensos cuerpos fuera del agua casi por 

completo.  

                                                      

78
 ARISTÓTELES, De Partibus Animalium, I, 5, pp. 22 – 24. 

79
 ARISTÓTELES, Historia de los animales, Madrid, Akal, 1990, pp. 31 y ss. 

80
 Ibid., pp. 2 y ss. 

81
  ARISTÓTELES, Historia de los animales, Madrid, Akal, 1990, pp. 31 y ss. 

82
 Ibid, p. 24. 

83
 Ibid. pp. 26 y ss. 

84
 PLINIO SEGUNDO, C., Historia natural, Madrid, Gredos, 1998, Libro IX ‘De los animales del agua’, cap. 

IV, ‘Qué animales sean mayores en diversas partes del océano’. p. 150. 

Yubarta o ballena jorobada (Megaptera novaeangliae) 



 
 

De las historias antiguas sobre las ballenas cabe destacar la de Nearco (360 – 300 

a.C.), almirante de la flota de Alejandro Magno, que temía la ira de estos monstruos. 

Cuando sus barcos pasaban junto a ellos, ordenaba a su tripulación que tocase 

trompetas y tambores, de la misma manera que hizo Orfeo a bordo del Argo85. 

En época de Septimio Severo (146 – 211) se realizó una maqueta de una gran 

ballena localizada en Portus, en la desembocadura del rio Tiber que fue usada para su 

exhibición en espectáculos. Una de las primeras ballenas a las que pusieron nombre 

fue a la llamada Porphyrios o purpura, que aterrorizó las costas de Troya durante 

medio siglo en época del emperador Justiniano (483 – 565), hasta que varó en la 

desembocadura del Ponto Euxino. Las grandes ballenas casi no aparecen en el arte 

romano, aunque si los delfines, admirados por su simpatía y velocidad, figurando en 

casi todas las escenas marinas. Cuando aparecen los cetáceos tienen un carácter 

eminentemente monstruoso, sirviendo como ejemplo el mosaico encontrado en la 

ciudad de Lod, en el centro de Israel. Es un mosaico de pavimento, dividido en una 

escena central cuadrada y dos escenas rectangulares en los extremos, en ellas se 

representan escenas de caza, pesca y animales, entre ellos los marinos, sin ninguna 

representación humana, lo que lo hace poco habitual86.  

 

                                                      

85
 GRIMAL, op. cit., Sirena: p. 483 – 484.  

86
Información e imágenes en la página:  http://www.lodmosaic.org/ 

Mosaico romano encontrado en Lod, Israel 

http://www.lodmosaic.org/


 
 

Para afirmar aun más las numerosas relaciones que mantenían los hombres en la 

Antigüedad con los cetáceos, se pueden destacar los numerosos restos de ballenas que 

se han encontrado en diferentes yacimientos arqueológicos. El más antiguo87 es una 

escápula de rocual común datada en el siglo IX a.C. encontrada en Atenas, cuyo uso 

probablemente era el de mesa para el trabajo de pieles y cueros. De Sicilia proceden 

cuatro vertebras de cachalote, datadas entre los siglo IV – V a.C., usadas, como en el 

caso anterior, de mesa de trabajo pero para la producción de purpura. De los siglo I – 

III se encuentran en Ceuta numerosos restos óseos de delfines y cetáceos misticetos, 

restos del garum, paté de pescado  preciado por los romanos que se producía en 

España88 

En la tradición judeo – cristiana, la ballena o el monstruo marino, aparece en el 

Antiguo Testamento, poblando los mares al cuarto día: 

Pasó una tarde, pasó una mañana: el día cuarto. 

Y dijo Dios; 

Rebosen las aguas de seres vivos, y que las aves aleteen sobre la 

tierra a lo ancho de la bóveda celeste. 

Y creó Dios por especies los cetáceos y todos los seres vivientes que 

se deslizan y pululan por las aguas; y creó también las aves por 

especie. Vio Dios que era bueno. Y los bendijo diciendo:  

Creced, multiplicaos y llenad las aguas del mar; y que también las 

aves se multipliquen en la tierra89. 

Algunos han querido ver la creación del Leviatán en el pasaje bíblico 

anteriormente citado, un monstruo descomunal y terrorífico, que llenaba de miedo las 

                                                      

87
 Según la tabla de BERNAL, D. y MONCLOVA, A., ‘Captura y aprovechamiento haliéutico de cetáceos en 

la Antigüedad. De Julia Traducta a Atenas’, en D. Bernal ed. Pescar con Arte. Fenicios y romanos en el 
origen de los aparejos andaluces. Catalogo de la Exposición (Baelo Claudia), Monografías del proyecto 
Sagena, 3, 2011, pp. 95 – 117. 
88

 BERNAL, D., y MONCLOVA, A., ‘Ballenas, orcas, delfines… una pesca olvidada entre época fenicio – 
púnica y la antigüedad tardía’, en COSTA, B. y FERNANDEZ, J. ed., Sal, pesca y salazones fenicios en 
occidente, Actas de las XXVI Jornadas de arqueología Fenicio – Púnica, Eivissa, 2011. 
89

 GÉNESIS, 1, 20 – 23. 



 
 

mentes de los fieles. Aparece en citado varios pasajes en el Antiguo Testamento, como 

en Isaias 27, 1 se hace referencia a él como serpiente alada, siendo destruido por el 

Señor, los Salmos hablan de él como monstruo marino, siendo también destruido por 

Dios y dado a comer a las bestias del mar90. Otro carácter tiene la presencia de 

Leviatán en el Salmo 104, ya que aparece como creación divina, y como tal, juega con 

las aguas y venera al Creador91. El carácter terrible del monstruo marino se retoma en 

Job, haciendo el propio Dios una descripción del Leviatán en el dialogo con Job: 

La sola vista del Leviatán aterra, 

 es de ilusos esperar vencerlo. 

Nadie hay tan audaz que se atreva a provocarlo92. 

Al igual que Dios, Leviatán no admite comparación con el hombre, ni siquiera 

puede ser comprendido por él. Sin embargo, pese a sus rasgos de serpiente y dragón, 

leviatán pasó a ser sinónimo de cetáceo. Durante la Edad Media se armaban costillas, 

mandíbulas y omoplatos de ballena en 

las iglesias como pruebas de la 

existencia del Leviatán, lo que 

aumentaba el temor de los feligreses 

por aquellos que se describía en la 

Biblia. Además servían como exvotos, 

maravillas que provocaban las 

peregrinaciones de los fieles, o 

pruebas inequívocas de la existencia de 

los dragones93. Por mucho que las 

bóvedas de las iglesias guardasen huevos de avestruz o cocodrilos disecados, nada en 

la tierra podía compararse con la ballena y los monstruos marinos94. 

                                                      

90
 SALMOS 74, 13. 

91
 SALMOS 104, 26. 

92
 LIBRO DE JOB 41, 1 – 26  

93
 DOMÈNECH, J., ‘Cocodrils i balenes a les esglésies’ en: Locus Amoenus 5, 2000 – 2001, pp. 253 – 275. 

Caimán disecado y hueso de ballena, Iglesia de la 
Fuensanta, Córdoba 



 
 

Pero una de las historias que más ha trascendido a la cultura popular es la de 

Jonás. Cuando Dios lo envió a Nínive para que salvase a la ciudad de su propia 

destrucción, asustado ante tal empresa, trató de escapar en dirección a Tarsis, país de 

navegantes. Dios desencadenó un gran vendaval que amenazaba con hundir el barco 

pesquero en el que se había enrolado, pero los demás tripulantes, descubrieron que 

Jonás era el causante de esa tempestad, por lo que lo arrojaron por la borda y un 

enorme pez se lo tragó. Al instante paró la furia de la tormenta. 

Jonás estuvo en el vientre del pez tres días y tres noches, donde oró para ser 

perdonado, Dios escuchó su plegaria y el pez vomitó a Jonás en tierra. Este obedeció la 

palabra de Dios y fue a Nínive para salvarla. En la mezquita de Nínive, donde se 

encuentra su tumba, un hueso de ballena conmemora la proclamación de Jonás. 

La interpretación generalizada del gran pez que cita la Niblia como ballena tuvo su 

origen en la exégesis luterana de 1526, pero numerosos estudiosos religiosos han 

puesto en duda la verosimilitud de dicha interpretación, ya que se pensaba que una 

ballena no podía tragarse a una persona. Se conocen casos, bien reales o solamente 

                                                                                                                                                            

94
 Son habituales los huesos de ballena en diferentes iglesias de la Península Ibérica, como en la 

parroquia de San Ildefonso de Jaén, el convento de los Franciscanos y el Santuario de Santa María de la 
Luz en Lisboa, en El Escorial en Madrid, la parroquia de los santos Justo y Pastor y la catedral de 
Barcelona. También encontramos huesos en los ayuntamientos de Nimes y Ámsterdam, en Módena y en 
Nápoles. Para un mapa más detallado de la distribución de huesos de ballena y cocodrilos disecados 
consúltese: 
https://maps.google.com/maps/ms?ie=UTF8&oe=UTF8&msa=0&msid=103499999253298389006.00046
1f51bae0a34a1fe1 

Sarcófago de Jonás, c. 300, Museo Pío Cristiano, Ciudad del Vaticano. 

https://maps.google.com/maps/ms?ie=UTF8&oe=UTF8&msa=0&msid=103499999253298389006.000461f51bae0a34a1fe1
https://maps.google.com/maps/ms?ie=UTF8&oe=UTF8&msa=0&msid=103499999253298389006.000461f51bae0a34a1fe1


 
 

cuentos marineros, en los que un hombre ha sobrevivido en el vientre de un tiburón o 

de una ballena. Por ejemplo, un marinero cayó por la borda del barco en 1758, siendo 

tragado por un tiburón, acto seguido el capitán disparó una bala de cañón y el animal 

vomitó al marinero, que fue rescatado ileso. James Bartley fue tragado por una ballena 

en 1891, cerca de las islas Malvinas. Al día siguiente, los compañeros capturaron a la 

ballena y salvaron a Bartley del interior de la ballena. Recuperó el conocimiento, pero 

tardo tres meses en recuperar el juicio. Sin embargo, los historiadores marinos dudan 

de la veracidad de estas historias, ya que si un hombre cae en las fauces de un cetáceo 

con dientes debe ser complicado salir ileso.  

Los peligros hacían proliferar las historias increíbles. En uno de estos cuentos, a 

Bully Sprague, un arponero se lo tragó Timor Tom, un viejo cachalote grisáceo. 

Sentado en el hígado del animal, se cuenta que Sprague usó la luz de una medusa para 

leer la inscripción que había en el estomago del animal: Jonás, 1683 a.C. estaba escrito. 

Ante esto, con resignación, comenzó a liar tabaco, lo que desagradó al animal que lo 

vomitó junto con una masa de calamares masticados. Cuanto más increíbles eran las 

historias, más difícil era dormirse en las largas guardias nocturnas. 

Las ballenas eran las protagonistas de otra serie de relatos fantásticos. Estos las 

caracterizaban como animales monstruosos, en ocasiones peligrosos, que debido a su 

enorme tamaño, sobre su espalda se creaban pequeñas islas que los navegantes 

confundían con archipiélagos de verdad. Una de las historias más sorprendentes es la 

de San Brandán. El monje irlandés nació aproximadamente en el año 484, fundando 

numerosas abadías y monasterios en Irlanda, recorriendo las Islas Británicas y la costa 

bretona. Es el protagonista de uno de los relatos de viajes medievales más conocidos 

de la cultura gaélica medieval, relatado en la Navigatio Sancti Brandani, redactada en 

torno a los siglos X – XI. 

Cuentan que Brandán, ya entrado en años, decidió emprender un viaje en busca 

de la Tierra Prometida, las Islas Encantadas y el Jardín del Edén. Él y otros diecisiete 

monjes navegaron por los mares en una embarcación tradicional irlandesa, de madera 

de sauce y cuero de buey curtido, dejando que los vientos y las corrientes, a voluntad 

divina guiasen su rumbo. De esta manera, descubrieron la isla de las Pulgas, la isla de 



 
 

los Ratones y la isla del Día Perpetuo, además de una gran columna de cristal sobre la 

que vivía el anacoreta san Pablo el Ermitaño. 

Un domingo de Pascua, Brandan y sus 

monjes decidieron atracar en una isla baldía 

para celebrar una misa. Mientras rezaban, 

encendieron una hoguera para hacer el 

desayuno y la tierra se movió, asustados 

corrieron a la barca y  cuando lograron llegar 

a ella, vieron como la isla se iba nadando, ya 

que, en realidad, era una ballena enorme, 

Jasconius. Durante el viaje se encontraron 

con otras ballenas buenas, como Jasconius, y 

ballenas malas que les atacaron. Antes de 

llegar a la isla del Paraíso, se volvieron a 

encontrar con Jasconius, que les volvió a 

servir como isla, pero esta vez sin cena 

caliente. Catorce siglos después de su viaje por el Atlántico, cuando los propios 

cetáceos necesitaban ayuda, Brandan fue nombrado, por aclamación popular, el santo 

patrón de las ballenas. Una historia similar se relata en Las mil y una noches, en la 

historia de los Viajes de Simbad, en el que la ballena es uno de los obstáculos 

interpuestos entre Simbad y las riquezas. La visión de Simbad predominaría durante 

casi toda la historia, siendo vistas como peligrosas y amenazantes. 

Ante estas descripciones tan maravillosas y tan sorprendentemente cercanas a la 

realidad, no es difícil pensar en cómo la imaginación del hombre antiguo y medieval 

pudo dar forma a los portentosos animales marinos que están grabados en el 

imaginario colectivo. En una sociedad que no estaba acostumbrada a las cosas de 

grandes magnitudes, que un animal de estas características pudiera existir y nadar 

libremente por los mares desconocidos alimentaba la imaginación y los sueños. El 

hombre se sabía en clara desventaja con respecto a la naturaleza, Dios se la había dado 

para su uso, pero siempre teniendo la conciencia de que en ella estaba la mano divina. 

Manuscriptum translationis germanicae Cod. 
Pal. Germ. 60, fol. 179v (Universidad de Augsburg, 

Alemania), 1460 



 
 

Un ser como la ballena era visto como un monstruo magnífico, a veces signo divino o 

demoniaco. 

El Fisiólogo latino, los Bestiarios y toda la tradición medieval de textos en los que 

se explican las características de animales con un fin moralizante, se hacen eco de las 

historias de las que hemos hablado con anterioridad. En primer lugar se recalca la 

figura de la ballena como isla, el Fisiólogo latino da información de su aspecto, de su 

similitud con el Diablo y le da el nombre de aspidoquelonio, un término que ya usaban 

los griegos para referirse a estas inmensas moles de tierra que en realidad eran 

animales acuáticos.  

Los Bestiarios harán hincapié en esta imagen 

de ballena – isla pero añadiéndole connotaciones 

morales y teológicas. En este caso, los Bestiarios 

Valdense y Toscano interpretan a este ser como 

una metáfora de este mundo y de todos aquellos 

que creen haber encontrado reposo en él, que son 

engañados, porque todas las cosas de este mundo 

son efímeras. Otro simbolismo de la ballena es el 

del Diablo, el Leviatán bíblico, que el Fisiólogo une 

con la idea de la ballena – isla, ya que si el hombre 

se amarra a la comodidad que ofrece el Diablo, este 

le hundirá en el Infierno. 

Otro de los simbolismos moralizantes que hacían referencia a la ballena era el del 

buen olor, aunque hay autores que piensan que quizás esta idea se deba a una 

contaminación entre copias, ya que el Fisiólogo dice lo mismo para la pantera, que 

precede a la ballena. Este animal abre la boca y produce un olor dulce que es 

irresistible para los peces pequeños e incautos, por lo que se precipitan hacia su 

cavidad. La ballena cierra la boca y traga a estos pececillos, al igual que hace el Diablo 

y los herejes, con sus palabras agradables y la seducción de su aroma,  con los que son 

Ashmole 1511 del Bestiario de Oxford 
de la Biblioteca Bodleian, sus dibujos datan 

del siglo XI 



 
 

débiles en la fe, no así con los peces grandes y perfectos, como Job, Moisés y todos los 

demás profetas95.  

Como vemos, a estos mamíferos marinos se los puede denominar de varias 

maneras: ballena, Cetus, Leviatán, aspidoquelonio o gran pez. Es difícil precisar dónde 

acababa el monstruo marino y dónde comenzaba el animal real, la ballena. Conforme 

avanzamos en el tiempo, los límites entre el monstruo y el animal se disuelven todavía 

más, ya que el conocimiento científico hizo sus grandes progresos.  

En la Edad Media, los comentarios que se 

realizaban en referencia al pasaje anteriormente 

descrito de Job, en concreto el pasaje: Y a Leviatán, 

lo pescarás tú con tu anzuelo96, hacían un 

paralelismo con el Leviatán como Satán, Dios que 

lanzaba la caña al mar, con Cristo como sedal y la 

humanidad como cebo. Atraído por el olor de la 

carne, Leviatán quería cogerlo pero el anzuelo le 

desgarró la mandíbula. Esta idea, que era usada por 

San Gregorio Magno, Odón de Cluny, Bruno de Asti y 

Honorio de Autun, la podemos ver ilustrada en el 

manuscrito medieval Hortus deliciarum (1167 – 

1185), la primera enciclopedia escrita por una mujer, Herrad de Landsberg, abadesa de 

Hohenburg, Alsacia, aunque en este caso el sedal está compuesto por una serie de 

profetas. 

Sin embargo, las representaciones de ballenas realizadas en Europa entre los siglos 

XVI y XIX provenían del pasado y no habían sido verificadas por medio de la 

observación empírica. La Carta Marina de Escandinavia de Olaus Magnus (1490 – 

1557), un gran mapa de Escandinavia elaborado en 1539, como ya hemos señalado, es 

una de las primeras y mejores representaciones de los que se pensaba que era la vida 

                                                      

95
 MARIÑO, X. R., El simbolismo animal. Creencias y significados en la cultura occidental, Madrid, 

Encuentros, 1996, pp. 46 – 48. 
96

 JOB 40, 25. 

Hortus deliciarum (1167 – 1185) 



 
 

marina y ejemplifica esta delgada separación entre monstruos y ballenas. Desde la 

publicación en 1539 de su mapa marino, sus imágenes de monstruos marinos, fueron 

retomados continuamente por los autores posteriores, ejerciendo una enorme 

influencia como en Sebastian Munster (1489 – 1552) y su Tabula monstrorum 

marinorum o Abraham Ortelius (1527 – 1598) que copiará la ballena atacando al navío 

de Olao Magno97. 

La caza sistemática de las ballenas comenzó en el siglo XVIII, cuando se 

perfeccionaron los barcos y los utensilios de caza. Pero uno de los elementos 

procedentes de las ballenas que era 

muy preciado, además del aceite, 

era el ámbar gris.  Según Olao 

Magno, era el esperma de las 

ballenas desechado durante el 

apareamiento98. Esta sustancia 

servía en medicina como remedio 

purgativo, para el síncope, la 

epilepsia y como ungüento para la 

gota o la parálisis. Sin embargo, el ámbar gris, es una secreción estomacal de los 

cachalotes, usada como protección para evitar daños cuando se tragan los calamares 

vivos y para evitar que sus órganos interiores se peguen cuando contraen el abdomen 

al hacer las inmersiones en las grandes profundidades abisales. Es una sustancia muy 

cotizada ya que se usa como fijador para perfumería, aunque por regla general, está 

prohibido su uso, siendo sustituida por elementos químicos. Sin embargo, en ciertas 

ocasiones aparecen noticias en la prensa de personas que se encuentran estas piedras 

olorosas en la playa o flotando en el mar99, lo que les reporta unos enormes beneficios 

económicos. 

Nos ha llevado casi toda nuestra existencia acercarnos a comprender la autentica 

naturaleza de la ballena, solo en las últimas décadas hemos empezado a darnos cuenta 

                                                      

97
 Ver apéndice, p. 131. 

98
 MAGNO, op. cit., pp. 539 – 540. 

99
 Ver bibliografía para más información.  

Ámbar gris encontrado en las costas de Gran Bretaña en 
Enero de 2013, su valor es de 50.000 euros 



 
 

de lo que podría ser realmente100. Para el mundo contemporáneo, la ballena es un 

símbolo de inocencia en una época llena de amenazas. Es un animal sacado 

directamente del Génesis.  

 

EL CACHALOTE (PHYSETER MACROCEPHALUS) 

El cachalote, terrible protagonista de uno de nuestros objetos de trabajo, Moby 

Dick, es un cetáceo con dientes u odontoceto, cercano a los delfines y las orcas. Es 

significativo el gran tamaño de los cachalotes, citado muchas veces en la literatura y en 

las leyendas de marineros, más grandes que cualquier dinosaurio que hubiese podido 

existir, ya que pueden alcanzar los 20 metros de largo y pesar 50 toneladas, aunque las 

hembras son un tercio más pequeñas101.  

Están recubiertos por una gruesa capa de grasa, que en algunos ejemplares 

alcanza hasta los 50 cm, y sirve como aislante, fuente de energía y agua en los largos 

periodos en los que no puede alimentarse, pudiendo sobrevivir hasta tres meses. La 

grasa, además, hace 

que el cachalote sea 

más aerodinámico y 

actúa como un resorte 

elástico durante la 

inmersión. Cuando se 

sumerge, el cachalote, 

al igual que las ballenas 

francas y jorobadas 

levantan la aleta caudal por encima del agua y la sacuden para alcanzar mucha 

profundidad. Son las ballenas más antiguas que existen, evolucionadas de otros 

géneros del Plioceno y Mioceno, reliquias de la prehistoria, cuyo pariente más cercano 

en tierra es el hipopótamo. 

                                                      

100
 HOARE, P., Leviatán o la ballena, Barcelona, Ático de los libros, 2010, p. 120. 

101
 ROMAN, op. cit., p. 99. 



 
 

En algún momento de la Edad Media, alguien pinchó la cabeza de la ballena y 

liberó el ceroso aceite que contiene, entrando en contacto con el frio aire y 

enturbiándose, tomando la apariencia del semen. Pensaron entonces que el Leviatán 

guardaba su esperma en la cabeza, de ahí su nombre en inglés, sperm whale o ‘ballena 

de esperma’ aunque Linneo lo denominó Physeter macrocephalus en 1758. 

Viven en todas las latitudes y en todos los océanos, pudiendo alcanzar las 

profundidades abisales, a unos 2.500 metros de profundidad102, ya que su enorme 

cuerpo está concebido como una bombona de oxigeno. Sobrecargan las células 

sanguíneas que transportan oxígeno en su hemoglobina antes de sumergirse, lo que 

les lleva entre 10 y 15 minutos, para luego poder estar 2 horas sin tomar aire.  

Solo disponen de potentes dientes en la mandíbula inferior los machos, aunque no 

mastican a sus presas, sino que las aspiran, ya que poseen pliegues ventrales en la 

garganta. El cachalote posee el mayor cerebro que ha existido, de hasta ocho kilos 

seiscientos gramos, frente al kilo y cuatrocientos gramos del humano103. Son animales 

longevos, llegando a vivir las hembras hasta los 80 años e incluso más. Como todas las 

ballenas respiran voluntariamente y tienen que mantener la mitad de su cerebro 

despierto durante el 

sueño, igual que los 

perros.  

Murieron muchas 

ballenas para que el 

hombre pudiera 

describirlas, y no son 

fácilmente sustituibles 

ya que el cachalote tiene la tasa de fecundidad más baja de todos los mamíferos: las 

hembras paren una cría cada cuatro o seis años. Se amamantan colectivamente hasta 

los 13 años dentro de una estructura social compleja. 

                                                      

102
 En un cachalote cazado en 1969 se encontraron restos de varios tiburones que habitan a unos 3000 

metros bajo la superficie. 
103

 ROMAN, op. cit., p. 109. 



 
 

Los cachalotes que se ven amenazados, dejan de comer, nadan hasta la superficie 

y se juntan unos con otros, reunidos con el morro hacia las crías, formando un círculo 

defensivo conocido como la margarita, encontrándose los intrusos con las poderosas 

colas. Aunque por su descomunal tamaño, no tienen predadores naturales, a 

excepción de las orcas, que en ocasiones atacan a las crías más vulnerables y los 

humanos. 

 

LAS BALLENAS EN LA ACTUALIDAD 

Los delfines, esos elegantes cetáceos siempre sonrientes, fueron los primeros 

embajadores que nos reconciliaron con las ballenas grandes. La película Flipper (1963) 

se basa en antiguas historias griegas y romanas sobre la amistad de un muchacho con 

un delfín salvaje. Antes de Flipper, en el cine las ballenas no solían ser más que un 

blanco de un arpón o simples bestias. Con pocas excepciones, los cetáceos fueron 

héroes en las películas posteriores a Flipper como ¡Liberad a Willy! (1993), Star Trek IV: 

misión: salvar la Tierra (1986) y El Núcleo (2003)104. 

Desde la década de 1960, 

los libros y películas sobre 

ballenas se han apartado del 

punto de vista del ballenero 

que había predominado antes. 

La aparición de algunos libros 

como Christopher Ash en 

1962 The whaler’s eye (el ojo 

del ballenero), The year of the 

whale (el año de la ballena) 

Victor Scheffer 1970, A whale for the killing (una ballena para la matanza) de Farley 

Mowat en 1972 ayudaron a concienciar al público sobre la crueldad de la industria 

                                                      

104
 ROMAN, op. cit., p. 157. 



 
 

ballenera105. Los documentales de naturaleza que desde hace décadas tratan de 

sensibilizar al público de la problemática del medio ambiente y de los animales, han 

hecho de las ballenas también sus protagonistas. En el documental Océanos (2009), 

producido por la filial de Disney, DisneyNature, se muestran imágenes marinas nunca 

vistas por el público en general, lo que ha ayudado a sensibilizar sobre la delicadeza de 

estos espacios. La película de Nikki Caro, Whale rider (2002), basada en la novela 

homónima de Witi Ihimaera, se adentra en las tradiciones y leyendas Māori, que 

esperan al legendario jinete de ballenas para que los salve del olvido y la destrucción. 

Un hermoso canto a estos animales y a una población fuertemente ligada a ellos. 

La música también se ha interesado por rescatar sus melodiosas voces. La primera 

obra de esta clase se produjo en 1970, cuando Capitol Records y National Geographic 

sacaron a la venta Songs of the Humpback Whale (Canciones de la ballena jorobada), 

convirtiéndose en un disco superventas que fascino a personas de todo el mundo y  

pasaron a ser las estrellas operísticas de las profundidades. 

En 1975, unos cuantos activistas, curtidos por los temerarios intentos de frenar las 

pruebas nucleares en el 

Pacifico, decidieron 

desbaratar el vinculo entre 

las factorías balleneras 

flotantes y sus presas. Con 

sus pequeñas lanchas 

hinchables, Paul Watson y 

sus compañeros se 

enfrentaron a la única 

superpotencia del mundo, la URSS. Comenzaron a ponerse entre los cachalotes y los 

arpones para ser escudos humanos, algo que revoluciono a la opinión popular 

estadounidense gracias a su difusión por los medios de masas. 

                                                      

105
 Ibid, p.163. 



 
 

Las ballenas varadas antiguamente eran aprovechadas para el consumo, o como 

atracción o estudio científico. Hoy en día se convierte en una tragedia, toda una 

comunidad corre a ayudar a que el animal vuelva al océano. En Nueva Zelanda, para 

los maoríes, las ballenas varadas era un regalo del dios del mar porque proporcionaba 

gran cantidad de alimento y aceite. En el siglo XXI, una ballena varada es una tragedia, 

como para la Europa medieval, son un signo de que algo no va bien en el mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotograma de la pelicula Whale rider, 2002, Niki Caro 



 
 

PLASMACIÓN DE LA BALLENA Y EL TIBURÓN EN EL CINE 

Como hemos podido ir viendo, la presencia de las ballenas y de los tiburones en la 

historia del hombre y en el imaginario colectivo es amplia y variada. Desde los mitos 

griegos, los estudios científicos propios de la modernidad, las noticas de varamientos, 

las reliquias fósiles o su uso como elementos de moralización, su presencia es rica y 

diversa. 

Pero la manera contemporánea de representación de estos animales es 

completamente diferente. Si antes casi todas las historias provenían de la tradición 

oral, dejando espacio a la imaginación de cada individuo, después pasaron a ser 

plasmadas mediante la escritura o el diseño en los tratados de monstruos que hemos 

ido viendo. Aún así, el matiz de realidad del que carecían, las dejaban en el ámbito de 

la fantasía y de la imaginación. No fue hasta su materialización en el cine cuando 

realmente se hicieron carne, ya que pocas personas habían podido contemplar una 

ballena o un tiburón de cerca. De alguna manera, la idea se hizo física, se realizó y se 

construyó, y en un mundo en el que la fantasía es desterrada de la vida real, la 

construcción mecánica de dos gigantes descomunales aterrorizó al público. Se 

afirmaba el mito de los tiburones como seres terroríficos, y los cachalotes como 

animales destructivos, sacados directamente del infierno para martirizar a los 

pescadores que las acechaban. 

El cine es la herramienta que algunos usan para dar forma a los sueños, para 

hacerlos presentes, para mostrárnoslos en una pantalla, en una sala, a oscuras, y que 

nuestro subconsciente, hipnotizado por ese mágico momento, nos susurre: ‘Ves, tenía 

razón, sabía que existían’. 

John Huston y Steven Spielberg son dos cineastas separados por una veintena de 

años, pero que supieron transportar al cine dos animales legendarios, provenientes 

ambos de la literatura, que han contribuido de una forma o de otra a configurar la 

imagen del tiburón y la ballena. En las siguientes paginas trataremos de desentrañar el 

origen de ambas historias, las obras cinematografías y las consecuencias de estas, para 

así comprobar cómo los mitos siguen vivos, las historias crecen y se desarrollan de 

forma autónoma, imprimiendo su huella en el imaginario colectivo. 



 
 

MOBY DICK 

Como hemos podido ir viendo, la presencia de las ballenas en la historia del 

hombre y en el imaginario colectivo es amplia y variada. Desde los mitos griegos, los 

estudios científicos propios de la modernidad, las noticas de varamientos, las reliquias 

fósiles o su uso como elementos de moralización, su presencia es rica y diversa. 

Pero la manera contemporánea de representación de estos animales es 

completamente diferente. Si antes casi todas las historias provenían de la tradición 

oral, dejando espacio a la imaginación de cada individuo, después pasaron a ser 

plasmadas mediante la escritura o el diseño en los tratados de monstruos. Aun así, el 

matiz de realidad del que carecían, las dejaban en el ámbito de la fantasía y de la 

imaginación. No fue hasta su materialización en el cine cuando realmente se hicieron 

carne, ya que pocas personas habían podido contemplar una ballena de cerca. De 

alguna manera, la idea se hizo física, se realizó y se construyo, y en un mundo en el 

que la fantasía es desterrada de la vida real, la construcción mecánica de un gigante 

descomunal la hizo tangible para el público. Se afirmaba el mito de los cachalotes 

como animales destructivos, sacados directamente del infierno para martirizar a los 

pescadores que las acechaban. 

El cine es la herramienta que algunos usan para dar forma a los sueños, para 

hacerlos presentes, para mostrárnoslos en una pantalla, en una sala, a oscuras, y que 

nuestro subconsciente, hipnotizado por ese mágico momento, nos susurre: ‘Ves, tenía 

razón, sabía que existían’. 

John Huston fue un cineasta que supo transportar al cine una vieja historia de un 

animal legendario proveniente de la literatura, que ayudó a configurar la imagen de la 

ballena durante un largo periodo de tiempo. Si anteriormente las leyendas marinas 

eran conocidas únicamente por la población relacionada con el mar, el cine las llevó a 

la pantalla volviéndolas mitos universales. En las siguientes páginas trataremos de 

desentrañar el origen de estas historias, la obra cinematográfica y las consecuencias de 

esto, para así comprobar cómo los mitos siguen vivos, las historias crecen y se 

desarrollan de forma autónoma, imprimiendo su huella en el imaginario colectivo. 



 
 

HERMAN MELVILLE 

He escrito un libro perverso y me siento inmaculado como el cordero 

Melville en una carta a Hawthorne 

Herman Melville nació el 1 de Agosto de 1819 en Nueva York. Su padre decía 

provenir de la nobleza escocesa, y su madre pertenecía a una estirpe de terratenientes 

holandeses de creencias calvinistas. Su infancia transcurrió con sus hermanos en una 

cómoda casa de Manhattan que tuvieron 

que abandonar cuando quebró el negocio 

y el padre tuvo que comenzar a trabajar 

en la aduana. Comenzó a trabajar a los 13 

años como escribiente en un banco, algo 

que luego usó para uno de sus cuentos. 

Durante su adolescencia su aprendizaje se 

centró en la biblioteca paterna, hasta que 

con 19 años consiguió enrolarse como 

mozo de cabina en un barco con destino a 

Liverpool, tratando de saciar su sed de 

aventuras. Pero no fue suficiente. 

En 1841 viajó hasta la isla de 

Nantucket, donde se alistó como marinero 

en un barco ballenero llamado Acushnet e inicio un viaje que supuso la inspiración del 

realizado por el Pequod. El severo tratamiento al que fue sometido durante el viaje, le 

hizo desertar en las Islas Marquesas. Los nativos, que tenían fama de caníbales, le 

acogieron con cortesía y le trataron bien a pesar de su fama, pero después de treinta 

largos días, consiguió ser rescatado por el Lucy – Ann, una nave australiana. Después 

se enroló en Honolulu en la fragata United States (1843) y descubrió que las 

condiciones anteriores no eran nada en comparación con la dura disciplina de un barco 

de guerra. 



 
 

Todas estas experiencias destruyeron su inocencia juvenil, marcaron su sexualidad 

y dieron lugar a los elementos documentales y temáticos de los que se nutriría su obra 

literaria posterior. Estos viajes de juventud fueron fundamentales en la redacción de 

sus obras, y comprenderlos ayuda a encajar en el telar de lo vivido la aguja de lo 

imaginado. 

En 1844 Herman dio por finalizados sus periplos viajeros alrededor del mundo, al 

menos como marinero y retornó a Nueva York, iniciando su carrera como escritor. Sus 

experiencias vitales y las conclusiones sobre la naturaleza humana a las que había 

llegado, se empezaron a filtrar al papel, inicialmente bajo el inocuo aspecto de libros 

de viajes. Typee: un edén canibal (1846) fue su primera obra y tuvo una buena acogida 

por parte del mundo literario, junto con Omoó: aventuras en los Mares del Su (1847) 

que le ayudó a lograr un éxito menor en el mundo de las letras neoyorkino. 

En 1847 se casó con la mejor amiga de su hermana, una muchacha de veinticinco 

años con la que nunca fue feliz, en parte por la intromisión de su hermana en la 

relación. Elizabeth Shaw fue, además, la copista de sus trabajos literarios. Coincidiendo 



 
 

con su matrimonio, Melville abandonó las temáticas folklóricas – viajeras y trato de 

probar nuevos rumbos con sus ambiciones de gloria.  

En 1850 comenzó la redacción de su nuevo libro, que trataba sobre una gran 

ballena blanca y un malvado capitán que iba tras de ella por todos los mares de la 

tierra. Para su redacción, se encerró en una granja en Massachusetts, donde conoció al 

célebre escritor Nathaniel Hawthorne (1804 – 1864). Mientras elaboraba Moby Dick 

declaró que padecía una constante sensación de mar, y estaba tan abstraído en la 

escritura que en ocasiones se le olvidaba comer. 

La idea de Moby Dick fue una potente mezcla de elementos que poco a poco se 

fueron forjando en su mente. En primer lugar, todas la lecturas con las que él había 

crecido gracias a la sustanciosa biblioteca de su padre. En segundo lugar, todos los 

viajes que había realizado en su juventud, sobre todo a bordo del ballenero Acushnet, 

y por último las historias que contaban los balleneros de ataques reales que habían 

sufrido.  

Era una costumbre ponerle nombre a las ballenas más peligrosas y legendarias, las 

que habían causado numerosos naufragios y bajas en las tripulaciones. Entre ellas 

estaba Old Tom, Timor Jack o Nueva Zelanda Jack, un elemento que Melville usó en su 

novela.  

Pero una de las historias que más le conmocionó e inspiró fue la del ballenero 

Essex, destruido el 20 de 

Noviembre de 1820 por un 

cachalote de enormes 

dimensiones en el Pacífico. Sus 

21 tripulantes fueron muriendo 

uno tras otro, sobreviviendo 3 

de ellos en una isla en mitad del 

Pacífico y otros tres en una balsa 

a la deriva hasta que fueron 

rescatados. Sin embargo, para sobrevivir tuvieron que recurrir al canibalismo, 

matándose por sorteo. Owen Chase, el primer oficial del barco y uno de los pocos 



 
 

supervivientes, escribió un relato titulado Narración del más extraordinario y 

desastroso naufragio del ballenero Essex106 en el cual relataba el infierno vivido. El hijo 

de Owen Chase, William Chase, le entregó la historia a un joven Melville, marinero en 

ese momento del Acushnet, que usó sobre todo para la primera parte de su novela. 

Poe escribió su única novela, La narración de Arthur Gordon Pym de Nantucket en 

1838, basándose en los episodios de canibalismo 

que se sufrieron en el naufragio del Essex. 

El nombre de Moby Dick lo tomó del relato de 

Mocha Dick, aparecido en 1839 en el periódico 

Knickerbocker Magazine, escrito por Jeremiah N. 

Reynolds107, amigo de Edgard Allan Poe. Un 

enorme cachalote albino que nadaba cerca de la 

isla chilena de Mocha, había sido el causante de 

numerosos estragos marítimos, entre ellos, según 

se contaba el del Essex.  

Mientras Melville se alojaba en la granja con su 

familia, tubo como vecino a Hawthorne, con quien estableció una relación, aunque se 

ha especulado mucho sobre esta108. Las visitas eran frecuentes entre Herman y el 

famoso escritor, autor de libros como La letra escarlata (1851) y La casa de los siete 

tejados (1851), quien, por entonces, gozaba de gran fama y alta posición social. La 

admiración que Melville sentía por él le llevaba a pasar largas horas en su compañía, a 

charlar y buscar los consejos de Hawthorne, además de invitarlo continuamente a su 

casa y mantener una abundante correspondencia, de la que nos quedan pocos 

ejemplos. Su Moby Dick supuso un esfuerzo gigantesco destinado a impresionar a 

                                                      

106
 CHASE, O., ‘The Essex wrecked by a Whale’ en: MELVILLE, H., Moby Dick. an authoritative text, 

reviews and letters, HAYFORD, H., y PARKER, H. ed., Nueva York, ed. Norton, 1967, pp. 590 – 597. 
107

 REYNOLDS, J.N., ‘Mocha Dick or the white whale of the Pacific a leaf from a manuscript journal’ en: 
MELVILLE, H., Moby Dick. an authoritative text, reviews and letters, HAYFORD, H., y PARKER, H. ed., 
Nueva York, ed. Norton, 1967, pp. 571 – 590. 
108

 Se ha especulado sobre una relación de profunda amistad, una gran admiración de Melville por 
Hawthorne e incluso una atracción inconfesable. Pero la correspondencia mantenida entre ambos 
descarta todas estas interpretaciones. 



 
 

Hawthorne, a quien estaría dedicado: En señal de mi admiración a su genio este libro 

está dedicado a Nathaniel Hawthorne. 

Sin embargo, Hawthorne comenzó a rehusar su compañía, ya que, desde el 

comienzo, Melville le había resultado incómodo y molesto, les separaba además un 

abismo generacional y el estatus social era completamente diferente. Llegó a mudarse 

a las Islas Británicas, quizás para evitar a Melville o por el clima, y hasta allí fue a 

visitarlo el escritor de Moby Dick. Hawthorne escribió en su diario lo abrumador que le 

resultaba su presencia, por el inmenso pesimismo y las continuas divagaciones que 

hacía Melville sobre la esencia del Ser, lo que lo convertía en una compañía más bien 

desagradable y nunca más volvió a contactar con él. Sin embargo, paradojas de la vida, 

Herman terminó siendo mucho más conocido en la posteridad que él109.  

En 1851 se publicó Moby Dick, acogida por los lectores y la critica sin demasiado 

entusiasmo. El simbolismo que se manifiesta en la despiadada cacería, los 

interrogantes sobre los orígenes del mal, el trasfondo sobre la imposibilidad de 

alcanzar tierra firme y las metáforas sobre el ser humano, no debieron de resultar 

especialmente atractivos para el lector norteamericano del siglo XIX. Su pesimismo 

radical lo aislaría de sus coetáneos y lo convertiría en un escritor singular, sin 

discípulos, un artista tan solitario y trágico como su ballena. 

Sus continuos fracasos literarios le obligaron a trabajar en la aduana para 

sobrevivir a lo que más temía, que la historia de su padre se repitiese en el mismo. En 

sus últimos años, un Melville cada vez más triste y melancólico se aferró a la poesía, 

que garabateaba en secreto y guardaba en sus bolsillos. Vivía sumido en una profunda 

tristeza y en un deseo de olvido. Murió completamente olvidado un plomizo día de 

finales de septiembre de 1891, siendo enterrado en un cementerio de la parte norte 

del Bronx. Fue una de sus hermanas, Frances, el vehículo de conservación del legado 

literario de Herman Melville.   

                                                      

109
 URIONDO, C., ‘Herman Melville y Nathaniel Hawthorne, una amistad imposible’ en: Moby Dick o la 

atracción del abismo, Madrid, Graphiclasssic, 2013, p. 27. 



 
 

Sus obras fueron completamente ignoradas durante muchísimo tiempo. Eran 

historias complejas, negras, extrañas y pesimistas, bastante lejanas del optimismo y la 

prepotencia que acompañaron a los norteamericanos en su construcción nacional y en 

su desarrollo histórico. Era un escritor del siglo XX que nació en el XIX, por lo que 

estaba destinado a no ser entendido. 

Un siglo después, la crítica norteamericana decidió redimir a un escritor olvidado y 

repescar a la ballena blanca. Su inmaculado cetáceo empezó a resultar comprensible 

en los años veinte, después de los horrores de la I Guerra Mundial, y sirviendo, en 

cierto modo, de preámbulo de lo que se avecinaba en la lejanía de la historia. 

Hoy en día, Moby Dick forma parte de nuestro imaginario colectivo, con líderes 

que recuerdan a Ahab en su insistencia en la guerra contra el terror, la cadena de 

cafeterías llamada igual que el primer oficial del Pequod, Starbuck, y la música 

compuesta por el bisnieto de Melville, conocido como Moby110. 

Moby Dick se considera una obra maestra y una de las columnas más solidas sobre 

las que se apoya la novelística moderna, cuya influencia va de Faulkner a Borges, 

pasando por Joyce. Tal vez no sea sino el relato íntimo de un largo viaje a las regiones 

inexploradas del espíritu humano, y pasado más de un siglo, continúa siendo uno de 

los enigmas más indescifrables de la literatura mundial. Quizás en ese misterio está su 

belleza. 

 

MOBY DICK, 1851 

Moby Dick es una novela que todo el mundo conoce, pero que pocos han leído en 

realidad. El argumento de la novela es sencillo: seguimos a un joven desarraigado 

desde Manhattan, hasta su nuevo refugio, el mar. Desde New Bedford, Ishmael decide 

dar la vuelta al mundo persiguiendo ballenas, hastiado como está de la vida en tierra. 

Esperando poder embarcarse conoce a un salvaje caníbal, Quequed, con el que 

entabla una amistad y camaradería que hace que ambos elijan el mismo ballenero, el 

                                                      

110
 HOARE, op. cit., p. 51. 



 
 

Pequod, un barco gobernado por el misterioso capitán Ahab, del que mucho se dice 

pero poco se sabe en realidad. A pesar de la advertencia del loco portuario Elías, 

ambos compañeros deciden enrolarse en el ballenero Pequod sin conocer al 

misterioso Ahab. La maestría con la que Melville mantiene el suspense, aportando muy 

poca información sobre él, contribuye a la ansiedad del lector, que lo imagina de mil 

maneras, hasta que al final hace su magistral aparición en el castillo de proa, más de 

150 páginas después del comienzo de la novela. 

Poco a poco descubrimos que el motivo real del capitán Ahab para emprender el 

viaje, no es la pesca de ballenas para el refinamiento del aceite, sino la caza de un 

Leviatán blanco, llamado Moby Dick, autor de la pérdida de su pierna, de su rabia y 

obsesión. Como único destino móvil, Ahab dirige al Pequod allá donde puede estar el 

cetáceo, sin importarle las perdidas ni el resto de la tripulación. Después de una 

terrible batalla, Ahab es arrastrado al fondo del océano, seguido por el resto de 

marineros, quedando como único y trágico superviviente Ishmael, quien, agarrado al 

ataúd de su amigo Quequeg, logra salvar la vida y contar su historia. 

Ishmael, en un principio, asume el papel de protagonista, un personaje dispuesto a 

contar su verdad inverosímil111, con su celebérrima frase inicial: Call me Ishmael. Pero 

cada vez se va haciendo más ausente de lo que cuenta, reduciéndose a mero 

espectador. Sin pasado y sin apellido, nos confronta con la doble oscuridad de su 

origen y con las causas de la pesadumbre que le impulsa a huir hacia el mar. El salvaje 

Quequed, al principio pareja del joven, se disuelve entre los tripulantes y el trío de 

arponeros contratados. Ahab toma en cambio poco a poco el protagonismo, siendo 

derrotado continuamente por las circunstancias, hasta la gran tragedia final. Ishmael 

empieza siendo el narrador inocente de tantas novelas de aventuras y acaba 

convertido en el testigo único y alucinado de un Apocalipsis en el que el profeta 

demente arrastra a todos sus discípulos al vértigo de su locura.  

Los trozos más o menos instructivos sobre ‘cetología’ alternan con las ocurrencias 

simbólicas e irónicas. La enciclopédica información sobre el modo de cazar y manipular 

                                                      

111
 GUERRA, R., ‘El tamaño si importa’ en: Moby Dick o la atracción del abismo, Madrid, Graphiclasssic, 

2013, p. 80. 



 
 

los cetáceos, a la vez que con evidente conocimiento directo, se hace en ocasiones 

caricaturesca. Los momentos de persecución y arponeo tienen la energía de reportaje 

directo, incluso la apoteosis final de tres días, que termina con el hundimiento del 

Pequod y el ahorcamiento del capitán, unido a la ballena blanca en perpetuidad 

muestran una fuerza dramática y un realismo fuera de lo habitual112.  

El viaje del Pequod es un trayecto que abarca medio mundo, por lo que cabe 

preguntarse las posibilidades de que un encuentro entre el barco y la ballena llegara a 

producirse. Sin embargo estos se producen por los amplios conocimientos de Ahab y 

por las informaciones aportadas por otros barcos, que informan de la presencia del 

blanco cachalote en determinado lugares. Moby Dick trata sobre un destino trágico 

movido por fuerzas sobrenaturales más allá de la comprensión humana, en este 

contexto pues resulta claro que tanto Ahab como la ballena blanca estaban destinados 

a encontrarse desde el principio de los tiempos. 

Los símbolos de la novela son múltiples, complejos y profundos. En primer lugar, 

como hemos ido desengranando a lo largo de este trabajo, sabemos que la imagen del 

Leviatán descrita en Job y en otros pasajes de la Biblia curtió el ‘imaginario colectivo’ 

del que hablaba Jung, y es inevitable no ver en la ballena blanca esta concepción 

bíblica. Hobbes, en el siglo XVII había usado la alegoría del monstruo marino como 

símbolo del Estado, la guerra de todos contra todos, el peligroso estomago que 

engullía y acomodaba a la sociedad.  

Pero el propio Melville revistió la novela de otros simbolismos, que él mismo 

esbozó en el capítulo 113 ‘La forja’. Ahab, loco de rabia y obsesión, le pide al herrero 

que forje un arpón destinado a la ballena blanca, usa para ello los mejores hierros y lo 

martillea con sus propias manos. Sin embargo, a la hora de templar el hierro, le pide a 

los tres arponeros paganos que derramen su sangre sobre el arpón, pronunciando 

entonces su propia formula del bautismo: Ego non baptizo te in nomine Patris, sed in 

                                                      

112
 MELVILLE, Moby Dick, Introducción a cargo de José María Valverde, Barcelona, ed. Planeta, 1987, p. 

XX. 



 
 

nomine diaboli113. El propio Melville, en una carta enviada a Hawthorne le asegura que 

ese era el secreto del libro, su esencia. 

Esto se puede poner en relación con el sentido del nombre del capitán, Ahab, cuyo 

homónimo bíblico114 es el rey rebelde contra Dios, marido de Jezabel, que mata al 

profeta Nabot. Su lectura podría ser la lucha del proscrito Ahab que será en vano, 

contra lo que Dios ha decidido por adelantado. Inútilmente apela al diablo mismo 

contra ese Dios que, en cierto sentido tiene también algo de demoniaco. También es 

posible otra lectura, una actualización del espíritu de la tragedia griega, donde el 

hombre sucumbe a la fuerza que está por encima de los mismos dioses, por la soberbia 

que lo sitúa en choque con el poder supremo. De la grasienta y mugrienta labor de un 

ballenero forja un heroísmo noble y nuevo. Al hacerlo, une sus experiencias en el mar 

con su oscura visión del mundo y de la naturaleza del bien y del mal. 

Para el capitán Ahab, medio loco y con pata de palo, el viaje del Pequod es un 

prolongado acto de venganza contra un monstruoso cachalote: una terrorífica criatura 

dentada de las profundidades del océano. Moby Dick, vista por los ojos de Ahab, 

representa al Leviatán del Apocalipsis, un ángel vengador con la mandíbula torcida, 

erizado de arpones que muestran los inútiles intentos por cazarlo. La caza de la ballena 

representaba el encuentro más brutal entre el hombre y la naturaleza desde que 

empezó la historia. Para Melville, la ballena era el malvado instrumento del destino. 

Una ballena salvó a Jonás cumpliendo la voluntad de Dios y otra destruyó a Ahab 

cumpliendo la del diablo.  

Hombre, ballena, vida, muerte, esta era la historia que Melville tenía que contar. 

Ningún escritor, ni antes ni después, ha tenido un tema más épico, a un lado, el mayor 

depredador del mundo, un animal a medio camino entre la leyenda y el mundo real, y 

en el otro, jóvenes héroes americanos, hombres que lo arriesgaban todo en su 

persecución del aceite. Era una búsqueda que reafirmaba el mito de Estados Unidos, la 

nueva gran democracia en la que todo el mundo podía buscar fortuna, pero también 

les ponía en contacto con algo mucho más misterioso. Moby Dick era una criatura 

                                                      

113
 MELVILLE, Moby Dick: ‘Yo no te bautizo en el nombre del Padre, sino del diablo’, p. 559. 

114
 PRIMER LIBRO DE LOS REYES, capítulos 16 y finales. 



 
 

espectral que se suponía omnipresente, capaz de escapar a los ataques, un animal más 

místico que muscular. 

Lo que empezó como un ejercicio de propaganda de la flota balleneras de Estados 

Unidos, acabó convirtiéndose en una advertencia a toda la humanidad sobre su propia 

maldad115. 

 

MOBY DICK, 1956 

John Huston116 intentó llevar al cine la monumental obra de Moby Dick, teniendo 

que elegir y desechar personajes y episodios entre 

las casi ochocientas páginas de un nutrido libro. 

Tenía que hacer patentes los recovecos 

psicológicos de Ahab y sus compañeros, además 

del sentido profundo de la novela en todas sus 

dimensiones simbólicas y metafóricas: la tiranía de 

una deidad mala, el deseo de matar a Dios y el 

prometeico combate de un hombre contra su 

destino colosal. 

Una de las cosas que más atraía al director 

norteamericano era la búsqueda del riesgo y de la aventura, también a la hora de 

elegir sus películas. Para él, Moby Dick supuso el mayor desafío de su carrera. Ya iba 

detrás de la adaptación de la novela desde 1942, con la idea de ser lo más fiel posible 

al texto y de que su padre, Walter Huston interpretará a Ahab. Pero la guerra y la 

                                                      

115
 HOARE, op. cit., p. 210. 

116
 John Huston (1906 – 1987), hizo casi de todo en su vida, boxeador en California, teniente de 

caballería en México, experto en arte Precolombino (fue una autoridad en arte Azteca), periodista, 
dramaturgo, escritor, cineasta, fue un personaje de novela. Entre las numerosas películas que realizó 
están algunos de los clásicos del siglo XX, El Halcón Maltes (1941), El tesoro de sierra madre (1948), La 
jungla de asfalto (1950), Solo Dios lo sabe (1957), entre otras muchas. De vocación aventurera, fue la 
prolongación de la generación perdida, un intelectual vitalista, un luchador y un vendaval para los que lo 
conocían.  



 
 

muerte de su progenitor retrasaron el proyecto hasta 1953117, cuando contrató a Ray 

Bradbury. John Huston conocía al escritor americano y había intentado llevar a la 

pantalla otro texto suyo, Crónicas marcianas (1950), pero fue rechazado 

sistemáticamente por las productoras, debido a su elevado coste. 

Cuando Huston decidió por fin llevar a cabo la titánica tarea de adaptar Moby Dick, 

se encontraba viviendo en Europa, donde se había instalado huyendo de la dictadura 

de McCarthy, y acababa de rodar La reina de África (1951), Moulin Rouge (1952) y Beat 

the Devil (1956). Planeó entonces hacer lo que sería la película más costosa de su 

carrera hasta ese momento para la Warner Bros. Decidió contar en ese momento con 

Bradbury y, fiel a su fuerte temperamento, le envió un telegrama comunicándole su 

idea, dándole un plazo de un día para decidirse. Esa noche, conmocionado por la 

petición Bradbury leyó el libro entero, ya que, por la complejidad de la novela, no 

había sido capaz de hacerlo antes. 

Ray Bradbury (1920 – 2012) era uno de los escritores norteamericanos de ciencia 

ficción de mayor talento. Gran lector de 

literatura pulp y amante de los tebeos, sus 

cuentos y novelas mostraban lo prodigioso 

de la ciencia, a la vez que advertían que el 

ser humano no debía perder su alma en aras 

de ellas. Escribió la fantasía distópica titulada 

Fahrenheit 451 (1953) en la que se imagina 

un complejo mundo donde los libros son 

quemados. Sus cuentos sobre alienígenas y 

planetas lejanos fueron recogidos en Crónicas Marcianas (1950), llevándole al 

reconocimiento como uno de los escritores más influyentes de ciencia ficción118. 

                                                      

117
 Como anécdota queremos añadir que, en esa misma fecha, Orson Welles también estaba planeando 

llevar a la pantalla su visión de la novela. Pero abandono la idea cuando supo que su amigo Huston y la 
Warner Bros. tenían los derechos. En su lugar, la adaptó para el teatro y apareció en la película como 
Padre Mappel. 
118

 Nos gustaría destacar que en Agosto del 2012, un cráter de Marte fue bautizado con su nombre. 



 
 

Bradbury aceptó el encargo y viajó hasta Irlanda con su esposa para trabajar codo 

con codo, durante siete meses, con el director. Sus experiencias y anécdotas durante el 

proceso de escritura del guión las redactó en forma de novela bajo el titulo de Green 

Shadows, White Whale (1992). En esta divertida obra, Bradbury describe la verde 

Irlanda, sus paisajes y sus personas de una forma poética e inocente, además relata las 

diferentes historias que le sucedieron mientras trabajaba con el director, elaborando 

un retrato de Huston como una persona bromista, de fuerte carácter, jugador y 

bebedor. 

En el tiempo en el que convivieron, Bradbury se leyó nueve veces la novela para 

escribir cerca de mil quinientos folios, 

que se vieron reducidos a ciento 

treinta y cuatro, el guión definitivo. 

Rehízo algunos pasajes 30 veces, 

elimino personajes, convirtió las 

descripciones y soliloquios que 

predominan en la obra en diálogos, y 

sufrió una crisis nerviosa. El escritor 

trabajaba todo el día, y por la tarde acudía a casa de Huston con ocho páginas 

mecanografiadas de lo que sería el guión definitivo, para discutirlas y añadir los 

cambios necesarios. 

Bradbury, un hombre puritano, idealista, fantasioso e ingenuamente reaccionario, 

difícilmente podía encajar en el mundo violento, mujeriego y viril del cineasta, un viejo 

zorro que edificaba sus películas con grandes dosis de aventura y tragos de whisky. 

Apremiado por el tiempo y agotado por la desbordante personalidad del director, 

Bradbury se entregó en cuerpo y alma a la última fase de redacción del script, con el 

arpón y la máquina de escribir. Escribió durante siete horas seguidas el último tercio 

del guión y rehízo algunas partes. El novelista recordaba No había cansancio. Solo el 

fiero, continuo, gozoso y triunfante martilleo de la maquina, con las paginas cubriendo 

el suelo y Ahab gritando destrucción por encima de mi hombro derecho… captura la 



 
 

gran metáfora primero, el resto te seguirá. No te preocupes de las sardinas cuando 

asoma el Leviatán119.  Pero a pesar de todo el trabajo, Huston rehízo alguna escena y 

pidió ayuda a dos escritores más, Roald Dahl y John Godey. Además, apareció en los 

créditos como co-guiónista junto a Bradbury, algo que no sentó nada bien a este 

ultimo.  

La mayor preocupación de Bradbury residía en lograr trasladar el espíritu de 

Melville a un lenguaje puramente cinematográfico. Eran fundamentales las palabras de 

Melville escribió a su amigo Hawthorne en junio de 1851 en referencia a la creación de 

Moby Dick: 

La historia no está cocida todavía, aunque el fuego del infierno en 

el que todo el libro bulle, debería racionalmente haberla cocido ya 

hace mucho tiempo120. 

Bradbury sabía que los caminos para entender la novela estaban fuera de la 

racionalidad. Su forma de afrontar Moby Dick fue, al comienzo, con un enorme 

respeto, para poco a poco irse sintiendo más libre. Su adaptación respeta fielmente el 

espíritu del libro, a pesar de que tuvo que suprimir varias partes y personajes 

importantes del texto, porque solo contaba con dos horas de proyección. Además 

Huston buscaba centrarse únicamente en la compleja figura de Ahab, por lo que le 

pedía que simplificase la historia. 

Hay una gran preocupación por el ser humano, por un más allá siempre 

inquietante o desconocido, por el universo interior de cada personaje y el universo 

exterior del conjunto de la tripulación. Bradbury, al igual que Melville aunque de 

diferente forma, estaban obsesionados por el drama de la mentalidad en el mundo 

occidental que al final llevará a la destrucción cultural, física y metafísica. El ritmo, la 

medida, la fuerza de la historia se funde con el contexto ideológico del novelista. El 

guión va entramando con sutileza los más profundos acontecimientos que 

desembocan en la tragedia final. Huston decía: 

                                                      

119
 TEJERO, J., Este rodaje es la guerra, primera parte, Madrid, T&B, 2003, p. 413. 

120
 GARCI, J.L., ‘En busca de la ballena blanca’ en: Moby Dick o la atracción del abismo, Madrid, 

Graphiclasssic, 2013, p. 216. 



 
 

Se ha discutido mucho sobre el sentido de esta novela, a la que se 

ha preferido tener siempre como algo enigmático y misterioso, 

pero en lo que a mí concierne, no existe ningún equivoco: se trata, 

negro sobre blanco, de una enorme blasfemia; y Ahab es el 

hombre que ha llegado a tomar conciencia de la impostura 

divina121 

Se puede ver en Moby Dick, novela y película, una fabula apocalíptica que muestra 

el terrible desorden, forma de vida y actuación, del pensamiento occidental. Moby Dick 

es la tragedia de un hombre que persigue a través de los mares una ballena blanca que 

le ha arrancado una pierna. Ishmael es el único ser que se salvara de la catástrofe, el 

hombre que participara en la caza de la ballena como portavoz de una nueva 

humanidad. Observa los hechos a modo de un coro griego, el único hombre que 

regresará de aquella catástrofe física, metafísica y cultural. 

El tema de la fatalidad presente en Melville es sustituido por la camarería entre 

marineros, mucho menos oscuro y más asumible por el gran público. Se sustituye casi 

todo lo relacionado con malos augurios por un único presagio hecho por Elías122, el 

loco profético que les avisa de los peligros a los que se van a someter si deciden ir en el 

Pequod. Rememorando la simbología de la ballena – isla, Elías les advierte: 

Algún día en alta mar oleréis tierra donde no la haya y ese día el 

capitán Ahab bajara a su tumba, pero resucitará antes de una 

hora y os llamará entonces a todos… y todos menos uno le 

seguiréis123 

Hay algunos momentos que son mucho más potentes en la película que en la 

novela, como la escena de la muerte de Ahab. En la novela, es arrastrado al mar, 

enredado en la cuerda del arpón, pero en la película, Huston crea una escena llena de 

dramatismo, con Gregory Peck trepando por la espalda del animal, maldiciéndola, 

                                                      

121
 SAVATER, op. cit., p. 50. 

122
 En la versión española, por censura o para evitar conflictos religiosos, no responde con su nombre, 

Elías, sino que contesta ‘Que más da. Que importa mi nombre’.  
123

 MELVILLE, Moby Dick, Barcelona, ed. Planeta, 1987. 



 
 

arponeándola con toda la rabia y maldad que a lo largo de la película habíamos ido 

intuyendo. Pero queda enredado entre las cuerdas, muriendo cuando la ballena se 

sumerge, atado para siempre a su némesis blanca. Solo un brazo pende libre y por el 

balanceo del cetáceo su tripulación cree que el capitán los reclama para que le sigan. 

Como una siniestra marioneta que gobernara Moby Dick, la extremidad sin vida de 

Ahab exige ahora la de ellos para que se cumpla la profecía, y Starbuck, que en otras 

ocasiones había dudado de su lealtad hacia Ahab, les insta a continuar con estas 

palabras: 

Moby Dick no es un demonio, es una ballena. Una ballena 

gigantesca, pero solo una ballena y nosotros somos balleneros y 

no huimos de las ballenas, solo las matamos y mataremos a Moby 

Dick. 

Aunque la película no obtuvo el éxito esperado, a Ray Bradbury le consolido como 

escritor para el cine, a pesar de que no siguió ese camino. Escribió el guión de Moby 

Dick y Fahrenheit 451 (1953)124, junto con otros intentos que dieron lugar a películas 

de mala calidad cinematográfica o sin realizar. Huston, arrollador y carismático dijo de 

él: 

Para él, Júpiter, es como el café de la esquina y, sin embargo, 

¡jamás subirá a un avión! Tiene un estilo limpio, lleno de unas 

imágenes maravillosas y poéticas. En cambio, creo que 

conversando es uno de los hombres más deslucidos que jamás 

haya encontrado. No abre la boca más que para decir frases 

hechas. Es como una banalidad ambulante. Pero, por el contrario, 

es capaz de escribir historias fantásticas125 

                                                      

124
 Llevada al cine por François Truffaut en 1966. Michael Moore usó este título para uno de sus 

documentales, Farenheit 9/11 (2004), que trata sobre los atentados de Nueva York. Bradbury eligió ese 
título para su novela porque es la temperatura a la que arde el papel de libro, y Moore porque fue la 
fecha en la que se quemó la libertad. 
125

 GARCI, J.L., Ray Bradbury. Humanista del futuro, Madrid, ed. Helio, 1971. 



 
 

Posiblemente por ser tan opuestos de carácter, lograron entenderse a la 

perfección, y supieron seguir a Melville sin equivocarse de ruta, en un complicado viaje 

a través de los inexplorados mares del espíritu en busca de una ballena blanca. 

 

OBRA CINEMATOGRÁFICA: ANTECEDENTES Y RODAJE 

El cine, con más o menos fortuna, había intentado ya desde su época silenciosa 

hallar una manera de describir como es en realidad la esquiva ballena blanca. 

Anteriormente a la película de John Huston, hubo tres adaptaciones producidas por la 

Warner. En realidad, es una sola versión filmada tres veces, dos con John Barrymore 

como protagonista y otra en alemán con otros actores para aprovechar los decorados. 

Todas son versiones demasiado libres, con trama romántica y final feliz, centradas en 

la rivalidad entre dos hermanos por una mujer. 

La primera de las versiones, The sea best (1926) es una película muda dirigida por 

Millard Webb, que, a pesar de que aporta algunos recursos cinematográficos 

interesantes, es demasiado libre respecto a la novela de Moby Dick126. La segunda 

versión, dirigida por Lloyd Bacon en 1930 se trata de 

una innovadora variante sonora de la anterior, más 

breve y mejorada, centrada en la transformación de 

Ahab, que pasa de encantador y enamorado arponero 

a obseso capitán. Entre los recursos cinematográficos 

cabe destacar el uso de las panorámicas marinas, los 

agiles picados del descenso de la tripulación a los 

botes o la inclusión de tomas reales del despiece de 

una ballena. En 1931 la Warner encargó a un todavía 

poco conocido Michael Curtiz una versión alemana, 

                                                      

126
 Para ver la película completa: http://www.youtube.com/watch?v=Uv2Fji7njow 

http://www.youtube.com/watch?v=Uv2Fji7njow


 
 

titulada Dämon des Meeres127. Pero la verdadera adaptación de la novela al cine llegó 

con John Huston en 1956, después de esta no se ha vuelto a lograr recrear la historia 

de forma tan perfecta, a pesar de que se ha intentado en varias ocasiones. 

En 1955, Orson Welles, encantado por su actuación como Padre Mapple, filmó 75 

minutos de un drama original escrito y dirigido por el mismo, estrenado el 16 de julio 

de 1955 en el teatro Duke of York en Londres, titulado Moby Dick Rehearsed. No había 

escenografía y los actores vestían de forma actual, pero el resultado no le gusto, así 

que no filmo más. Además, la copia se perdió. En 1971 hizo otro proyecto del que filmó 

22 minutos, interpretando los papeles de Ahab, Starbuck e Ishmael. Esta copia fue 

adquirida por el museo de Múnich en 1995, por lo que se conserva.  

En 1986, Franc Roddam grabo una miniserie para la 

televisión, con mucho más presupuesto, 20 millones de 

dólares, y más metraje, 186 minutos, pero no desarrolla 

mucho más que la obra de Huston, ni lo hace con más 

espectacularidad. Se amplía el tema de la fatalidad, 

aparecen personajes ausentes, pero desaparece la 

concentración simbólica presente en el guión de Bradbury. 

Gregory Peck accedió a aparecer en el papel de Padre 

Mapple, que mereció la nominación a un Emmy y un globo de oro. Sin embargo, como 

interpretación dramática del personaje de Padre Mapple, la de Welles es muy 

superior128. 

Quizás el proyecto más interesante después de la obra de Huston, hubiera podido 

ser la versión animada de Moby Dick que iban a dirigir los hermanos Brizzi129 para la 

productora DreamWorks en el 2003, un ambicioso proyecto de cine de animación que 

iba a presentar la historia desde el punto de vista de la ballena. Pero la crudeza del 

                                                      

127
 DIEZ, G., ‘El salto a la pantalla’, en: Moby Dick o la atracción del abismo, Madrid, Graphiclasssic, 2013, 

pp. 199 – 200. 
128

 Si se quiere comparar, se pueden visualizar ambas en los siguientes enlaces: Oson Welles como 
Padre Mappel http://www.youtube.com/watch?v=Mog0W6Jwj0Q  y Gregory Peck como padre Mapple: 
http://www.youtube.com/watch?v=IctEOuPGddM 

129
 Habían trabajado para Disney en la recreación de El pájaro de fuego en la película Fantasía 2000 

(1999), y en los storyboards de el Jorobado de Notre Dame (1996) y Tarzán (1999). 

http://www.youtube.com/watch?v=Mog0W6Jwj0Q
http://www.youtube.com/watch?v=IctEOuPGddM


 
 

relato hizo que la productora perdiese la fe en el proyecto, a pesar de que contaban 

con la colaboración del artista Paul Lasaine.  

En el 2008, el director Philippe Ramos, profundizó en la historia de Ahab con la 

película Capitaine Achab, la historia del capitán desde su infancia, mostrando los 

motivos de su rabia y frustración, hasta su muerte, contada por los personajes que lo 

rodean, en una película en la que no aparece la ballena físicamente, pero si la 

obsesión. 

La película Moby Dick: 2010 dirigida por Trey Stockes guarda tan solo como 

referencia los nombres de los personajes, de la ballena y del barco, además de ser una 

persecución obsesiva. Pero el Pequod es un submarino, 

Ishmael es una mujer llamada Michele, y la ballena se 

convierte en un monstruo que pierde toda la conexión 

con la realidad, algo esencial en la obra de Melville. 

La productora alemana Tele München acometió una 

miniserie para la televisión en 2011, con mucho más 

presupuesto, lo que mejoró los efectos especiales, pero 

con una visión personal y determinados añadidos que no 

aportan nada al relato. Se intenta humanizar al capitán 

Ahab, mostrándolo en ambiente familiar, elimina todas las referencias de distinción de 

raza, se le da un papel más importante a la mujer y se muestran los sentimientos de la 



 
 

ballena. Se adecua, en definitiva, al pensamiento actual. Pero, como entendió Huston, 

no nos hace falta saber por qué es como es o de donde viene la locura de Ahab, sino 

que es la dimensión simbólica lo importante.  

Pero la reinvención más interesante de Moby Dick en cine es precisamente una 

película que no se apoya en la novela, sino en la adaptación de Huston. Esta obra es 

Jaws (1975), de Steven Spielberg. Los paralelismos entre ambas obras son evidentes: 

desde el plano puramente técnico, con problemas en la escritura del guión, un rodaje 

complicado, la construcción de tres ingenios mecánicos, el rodaje en exterior, hasta 

simbólico, con la persecución de un enorme y diabólico leviatán blanco por parte de un 

obseso capitán. Se pueden ver también equivalencias entre Ahab y Quint, Ishmael y el 

oceanógrafo Matt o el Jefe Brody y Starbuck. Pero en lo que más se asemeja es en la 

influencia que tuvo en el cine posterior, por lo que ha quedado como modelo de su 

género. 

Spielberg pretendió homenajear a Huston incluyendo una escena en la que el 

cazador de tiburones Quint 

aparecía en un cine viendo 

Moby Dick y riéndose a 

carcajadas, pero a Gregory 

Peck, que tenia por entonces 

los derechos del film no le 

pareció bien, por lo que no 

llego a ser filmada.  

Pero, como hemos dicho, la calidad de la película que realizó Huston no ha sido 

superada hasta el momento. La obra respira en todo momento un nostálgico clima 

romántico, una atmosfera apocalíptica que le da dimensiones titánicas y solemnidad 

bíblica.   

El cine de los años cincuenta estadounidense fue el fiel reflejo de las 

contradicciones de la época, los directores y realizadores estadounidenses se vieron 

muy influenciados por la mentalidad de la era Eisenhower, algunos de ellos se sentían 

a gusto con la visión convencional, consumista y optimista propia de este periodo, 



 
 

pero otros, los directores más importantes, no podían ignorar que con la consolidación 

de la nueva generación de adolescentes rebeldes, la crisis del petróleo y la paranoia de 

la guerra fría con la Unión Soviética, en el fondo, el país estaba menos cohesionado de 

lo que parecía. La ballena y el calamar de la versión de Disney de 20.000 leguas de 

viaje submarino eran monstruos hijos de la Guerra Fría, versiones subacuáticas de 

alienígenas de ciencia ficción, la amenaza interior que la Tierra debía vencer.  

Además, las apuestas cinematográficas más maduras de finales de los años 

cuarenta y principios de los cincuenta habían abierto nuevas vías al rodaje, nuevas 

historias y composiciones de las escenas. Estas se podían rodar con más profundidad 

dramática, con interpretación espontanea y natural, con iluminación menos artificial y 

sin necesidad de asociar el éxito en taquilla con un final feliz. En el periodo 

comprendido entre los años 1953 – 1956 se intentó encontrar un punto intermedio 

entre la mentalidad de la era Eisenhower, con un tipo de cine más colorista y 

entretenido (que nunca fue capaz de seducir al público) y otro de mayor carga 

filosófica y social130.  

Se comenzó a dejar libertad para la creación, surgiendo personalidades tan 

importantes e influyentes como Kubrik131, Elia Kazan cofundo el Actor’s Studio de 

Nueva York, sumando a las teorías psicoanalíticas de Freud, las teorías interpretativas 

de Stanislavski, para que los actores accedieran a sus miedos interiores y aprendiesen 

a ignorarlos. Este sistema interpretativo, además arremetía contra el realismo 

romántico que se había hecho en Hollywood con anterioridad, eliminando la visión de 

la vida emotiva e idealizada. 

En este caldo de cultivo surgió la película de Moby Dick, por un director y unos 

actores que venían de tiempos anteriores, pero que asumieron todas estas nuevas 

ideas que el cine de los cincuenta les aportaba, haciendo una película clásica de 

aventuras pero con un hondo trasfondo psicológico, religioso y moral. 

                                                      

130
 COUSINS, op. cit., pp. 217 – 229. 

131
 Stanley Kubrick (1928 – 1999) comenzó a trabajar por esas fechas, primero como director de 

fotografía y después como director, mostrando su visión crítica de la vida, a medio camino entre Orson 
Welles y Buster Keaton, creando mundos cinematográficos propios, y personajes desprovistos de 
cualquier tipo de espiritualidad. 



 
 

John Huston consagró dos años de su vida a la realización de Moby Dick, corriendo 

él y su equipo graves riesgos físicos y económicos durante la filmación. El plan de 

rodaje de la película, establecido en seis meses, se alargó finalmente a nueve, y el 

presupuesto se sobrepaso en más de un millón de dólares. 

Antes de financiar el multimillonario proyecto, la Warner insistió en que se 

necesitaba una gran estrella para el papel clave del capitán Ahab. Orson Welles y 

Fredrich March fueron las primeras elecciones, y Bradbury soñaba con Laurence 

Olivier, sin embargo, la productora se inclinó por Gregory Peck132. El resto de papeles 

secundarios se rellenaron con rostros no familiares de la pantalla, desconocidos e 

incluso aficionado. Solo la valiosa aportación de Orson Welles, en colaboración 

especial, aportaba un nombre de prestigio al elenco de secundarios. 

Pero  el personaje más difícil de encontrar fue el verdadero protagonista de la 

historia, Moby Dick.  Con la ayuda del experto británico en ballenas Robert Clarke, los 

técnicos de efectos especiales diseñaron y construyeron una bestia de 27’5 metros y 

varias toneladas de peso, a base de un armazón de hierro cubierto de una sustancia de 

goma y plástico. Los 

controles electrónicos le 

permitían sumergirse, 

emerger, lanzar un chorro de 

agua, embestir a un velero y 

destrozar un  bote de un 

coletazo. Pero era tan 

grande y pesada que 

constantemente se rompían 

los cables usados para remolcarla a mar abierto. Se construyeron tres de esos 

monstruos por si uno de ellos se perdía en el mar durante una de las muchas 

tormentas que tenían que rodar. El coste de cada ejemplar era de treinta mil dólares, 

algo que encareció enormemente el presupuesto. 

                                                      

132
 Al cabo de los años, Gregory Peck rompió la amistad que lo unía con el director debido a que supo 

que Huston, en realidad, quería darle el papel principal a Orson Welles, pero la única manera de que la 
productora financiase el proyecto, era si Peck interpretaba a Ahab.  



 
 

Para las tomas que se hacían en estudio, dentro de un inmenso tanque de agua, se 

construyeron otras veinte mini Moby Dick que podían destrozar los barcos, así como 

sangrar cuando eran arponeadas. También se construyeron varias secciones de la 

ballena gigante para primeros planos específicos, como la secuencia final cuando Ahab 

queda atado a un costado de la bestia y se ahoga. 

Huston buscó además un barco similar al capitaneado por Ahab, el Pequod. 

Finalmente se hizo con una goleta de 1870, el Rynalds, un navío de 30 metros, casco 

de madera y tres mástiles que ya había interpretado el papel de Hispaniola en la 

adaptación de Walt Disney de La isla del tesoro. La nave que fue transformada 

siguiendo el modelo del Charles W. Morgan, un barco ballenero que se exhibía en el 

Museo de Connecticut, fue instalada en el muelle de Sant Andrew en Hull, siendo 

cargada por arpones auténticos. Partió después a la costa oeste de Irlanda, donde el 

director decidió que solo rodaría en días 

nublados, para que la película tuviera una 

atmosfera lúgubre. 

Además de este último recurso, Huston 

quería que la copia final tuviese la textura de 

una litografía decimonónica, como los grabados 

de barcos. Para ello, el director de fotografía 

Oswald Morris invirtió el proceso que había 

llevado a cabo en la película Moulin Rouge 

(1952), intentado desaturar en vez de 

enriquecer los colores de la cinta, con el fin de 

que las tonalidades sombrías proporcionasen 

al film una atmosfera turbia y opresiva, y así 

captar mejor el cromatismo de las estampas del siglo XVIII. Se consiguió rodando en 

Tecnicolor, con una innovadora mezcla de dos negativos para conseguir el mono 

cromatismo dramático, una patina que remitiese el color, sin perderlo, al blanco y 

negro. Pero esta técnica desaturaba los tonos negros, quedando anémica y poco viril, y 

puesto que era una película muy masculina, reforzaron el negro añadiendo una imagen 

gris en los colores desaturados. 



 
 

El contraste de colores de algunos elementos simbólicos también ayudaba en los 

momentos dramáticos, como cuando Moby Dick, muy blanca, aparece por primera 

vez, en medio del mar, siniestramente oscuro. O el escudo de oro, clavado en el mástil, 

brillando sobre un barco y una tripulación apagados, mates. 

El carácter asombrosamente real que tienen las escenas se creó con la inclusión de 

imágenes grabadas en Abril de 1954, en la costa de Madeira, de ballenas y balleneros 

lo que le da mayor excitación y autenticidad, además de secuencias de los actores 

rodadas en un tanque de agua en el estudio, en las que se adivinan olas monstruosas y 

un cielos morbosos, proyectados con focos artificiales, que convierten al Ahab de 

Gregory Peck en una especie de rey demoniaco de pantomima133. 

La escena de Orson Welles en su memorable discurso fue una de las primeras que 

se rodaron. Huston muestra el sermón del padre Mapple desde dos posiciones, la 

primera, gracias a un travelling muy lento, con la que vemos a la izquierda las tumbas 

de los muertos en la caza de 

la ballena y la segunda 

posición, un largo plano del 

padre Mapple hablando, 

desde su pulpito – barco 

colocado ante una pared 

blanca. Eran las 

admoniciones de un ex 

arponero metido a 

predicador de balleneros, así 

que Welles sabía que en las predicaciones de esa época se buscaba conmover y hasta 

atemorizar a los fieles mediante un apasionado y ampuloso estilo declamatorio. Su 

actuación ha quedado en las antologías como una de las mejores escenas de la historia 

del cine. Un desmesurado Orson Welles que, según Charles Higham, uno de sus 

biógrafos, interpretó su papel aterrorizado por la responsabilidad, en una sola toma, 

sin ensayo previo y ayudado por la ingestión de una botella entera de coñac francés. 

                                                      

133
 HOARE, op. cit., p. 393. 



 
 

Huston, sin virtuosismos, con una cámara sobria y austera, penetra en la historia y 

en los personajes con una fuerza tremenda. Las escenas de violencia, como la caza de 

ballenas o la lucha contra Moby Dick, están narradas en su mayor parte mediante 

planos americanos casi pegados a los hombres, de forma que hace participar al 

espectador del esfuerzo de los balleneros, creando la tragedia desde dentro. 

Los rodajes marítimos estuvieron salpicados de dificultades, casi todas 

relacionadas con la climatología adversa. En Fishguard, por ejemplo, les llegó a llover 

setenta días consecutivos, lo que fue un record. Esto causó la pérdida de dos de las 

enormemente caras maquetas de la 

ballena, que se hundieron en el mar 

John Huston era conocido por 

poner en peligro a sus actores. Huston 

pidió que la escena cumbre de la 

película, con Ahab aferrado a Moby 

Dick, fuese grabada por el propio 

Gregory Peck, para rodar primeros 

planos del rostro. Le ataron entonces al 

costado del monstruo de goma y lo 

lanzaron al mar, comenzando 

repentinamente una tormenta. En ese 

momento, se rompió el cable de sujeción de la ballena y esta se perdió en la niebla con 

Gregory Peck atado a su costado. Por fortuna lo consiguieron rescatar, pero la ballena 

apareció en las costas de Holanda134. Gregory Peck, recordó el director, se pasó más de 

media película en el agua. 

En la Navidad de 1954, todo el equipo se instaló en Las Palmas de Gran Canaria 

para terminar el rodaje de Moby Dick. Eligieron este emplazamiento porque 

prácticamente nunca registra tormentas y la principal ciudad, Las Palmas de Gran 

                                                      

134
 TEJERO, op. cit., p. 417. 



 
 

Canaria, contaba entonces con una de las infraestructuras portuarias más avanzadas 

del Atlántico. 

Además de la caza de la ballena, en Canarias también se filmo el epílogo del filme, 

cuando se muestra al superviviente Ishmael flotando en mitad del mar, agarrado al 

ataúd de Queequeg. El equipo, solo si el clima lo permitía, salía en las barquillas 

balleneras de dos puntas del siglo XIX, construidas en el puerto de la Palma, cargadas 

de pescado para atraer a las gaviotas, hasta que el exceso de luz les impedía seguir. En 

los talleres del puerto Carbonera Canaria se construyó en un mes la réplica de la 

ballena de 65 metros de largo, de madera, metal y látex. Arrastrada después por un 

remolcador local, según la velocidad, la ballena subía o hundía la cabeza en el mar. Si 

querían que levantase el morro, Huston daba la orden de que fuese más deprisa, y si 

se detenía, entonces se hundía, además la cola se construyó de forma independiente. 

Fue la novena película más taquillera de 1956, con una recaudación de más de 

cinco millones de dólares, pero el gasto final de cuatro millones y medio de dólares no 

le permitieron alcanzar el umbral de la rentabilidad. Huston recibió algunos premios 

como mejor director del año, pero en los Oscar de 1956 la película no consiguió ni una 

sola nominación, sin embargo las críticas fueron excelentes. 

Sin embargo, una de las críticas que siempre ha tenido la película, es la elección e 

interpretación que hace Gregory Peck de Ahab. A pesar de que Huston siempre la ha 

defendido como un gran papel y una actuación soberbia, su físico no se ajusta con la 

idea del personaje de Ahab que tienen en la cabeza casi todos los que han leído la 

novela. Se podría decir, que Orson Welles, en su papel de Padre Mapple sería más 

adecuado, ya que Ahab es enfermizo, oscuro, arrugado por los años de navegación, 

por las batallas con los cetáceos, con un tortuoso interior, desequilibrado en su 

obsesión.  

En nuestra opinión, Peck es demasiado ‘delicado’, con su perfil suave de caballero. 

En palabras de Guillermo Cabrera Infante Peck parece más un Lincoln que ha perdido 

las elecciones que un capitán enloquecido135. El crítico norteamericano Andrew Sarris 

                                                      

135
 CABRERA INFANTE, G., El cronista de cine, Madrid, Galaxia Gutenberg, 2012. 



 
 

opinaba que Tal vez Huston debió de haber hecho el papel de Ahab y dejar la dirección 

a Orson Welles136. Para Ray Bradbury Peck nunca será un asesino paranoico ni un 

maniático devorador de ballenas. En opinión de Gregory Peck: Huston era más Ahab de 

lo que podía ser ningún actor. Siempre pensé que él debería haber interpretado ese 

papel. Su intenso deseo de hacer la película era comparable a la incansable persecución 

de Ahab para matar a la ballena.137 Pero su papel ha suplantado en la imaginación 

colectiva al Ahab de la novela, con su característica barba ha suplantado a la 

iconografía canónica de Rockwell Kent138 en las representaciones posteriores. 

  

                                                      

136
 TEJERO, op. cit., p. 419. 

137
 Ibíd. p. 419. 

138
 Rockwell Kent (1882 – 1971) fue un incansable viajero, amante de los espacios abiertos que le servían 

de fuente de inspiración. En 1926 ilustró la poco conocida novela de Moby Dick, que acababa de ser 
reeditada en tres volúmenes. Las imágenes que el ilustrador creó ayudaron al redescubrimiento de la 
novela y su justa puesta en valor.  



 
 

La sustitución en el imaginario colectivo de la novela por la película es 

fundamental, sobre todo si atendemos a que la mayora del público no ha leído la obra 

de Melville o solo simplificaciones más parecidas a la película que al texto. No es lo 

mismo imaginar a partir de lo escrito que verlo primero en pantalla. Luego no es 

posible desprenderse de las imágenes que el director nos impone en su interpretación 

visual. Aunque en el caso de Moby Dick es diferente, porque la película ha logrado 

transformar a la novela en un texto asequible de aventuras, haciendo a sus personajes 

más cercanos para el publico general139.  

Esta influencia ha contribuido a hacer de Moby Dick un icono pop y ha 

condicionado también las recreaciones posteriores. El crítico del New York Time, 

Bosley Crowther, en un artículo posterior al estreno de la película aseguraba que con 

el tercer intento de llevar a la pantalla a Melville no había necesidad de ninguna más, 

porque no era posible hacerla más bella o excitante.  

Huston, en sus memorias recogidas en el libro A libro abierto reconoce que Moby 

Dick fue la película más difícil que hizo en su vida, y duda de si es posible hacerle 

justicia en el cine140. El director abordó el texto de Melville con un respeto inusual a su 

espíritu, reflejando en la pantalla un trasfondo moral que encaja perfectamente con el 

universo particular de un hombre enamorado de la aventura y fascinado por la idea de 

la fatalidad que pesa sobre los seres humanos. Y es que, bajo su aspecto externo de 

película de aventuras, Moby Dick encierra una serena reflexión sobre la poética del 

fracaso. Su discurso lucido y pesimista, su impecable y rigurosa construcción dramática 

y el tratamiento absolutamente creíble de unos personajes que escapan al 

esquematismo que el propio genero impone, hacen de Moby Dick un film de singular 

belleza plástica, trepidante, emocionante, cautivador y de una gravedad dignas de una 

obra maestra. 

                                                      

139
  DIEZ, G., ‘El salto a la pantalla’, en: Moby Dick. La atracción del abismo, Madrid, Graphiclassic, 2013 

p. 205. 
140

 HUSTON, J., A libro abierto, memorias, Madrid, Espasa Calpe, 1986. 



 
 

JAWS (1975) 

NOVELA, JAWS 1973 

El gran pez se movía silenciosamente a través de las aguas 

nocturnas, propulsado 

por los rítmicos 

movimientos de su cola 

en forma de media luna. 

La boca estaba lo 

suficientemente abierta 

como para permitir que 

un chorro de agua 

atravesase las branquias. 

Apenas si se notaba 

ningún otro movimiento: alguna que otra corrección de su 

trayectoria, aparentemente sin rumbo, elevando o bajando un 

poco una de sus aletas pectorales… los ojos no veían en la 

oscuridad, y los otros sentidos no transmitían nada extraordinario 

al pequeño y primitivo cerebro. El pez podría haber estado 

dormido, exceptuando los movimientos dictados por los 

innumerables millones de años de continuidad instintiva141. 

 

Así comienza Tiburón, la novela que se convirtió en best-seller. Esta descripción de 

la naturaleza de un tiburón es la que nos imbuye en la historia, la que nos hace co 

participes de los ataques, ya que preceden, igual que lo hará la música de Williams, al 

ataque mortal a sus víctimas. Penetra en el punto de vista del tiburón, pero no para 

caracterizarlo o darle sentimientos, sino para otorgarle la monstruosidad de un ser 

implacable, una máquina de matar cruel y nefasta. 

                                                      

141
 BENCHLEY, P., Tiburón, Madrid, ed. Planeta, 1984, p. 7. 



 
 

Estas son las premisas que el escritor Peter Benchley142, llevó a una editorial 

neoyorquina en 1971, buscando 

su publicación. En 1973 entregó 

la versión definitiva de la novela 

titulada Jaws (Mandíbulas). El 

texto, que lo tenía todo para 

triunfar: sexo, adulterio y un 

depredador marino con 

predilección por la carne 

humana, tuvo una campaña de 

promoción a nivel nacional, diseñada para convertirlo en un best seller.  

Al igual que el caso de Melville, Benchley se basó en historias reales que 

conmocionaron al país. En el verano de 1916 se produjeron una serie de ataques de 

tiburones a lo largo de las costas de Nueva Jersey, entre el 1 y 12 de Julio de 1916, en 

los que cuatro personas murieron y otra resultó herida. Una ola de calor veraniega y 

una mortal epidemia de poliomielitis llevaron a miles de personas a estas costas, 

donde eran raros los ataques de tiburones. Además de una serie de ataques en las 

costas, también se produjeron en agua dulce, en el rio Matawa.  

La oleada de pánico y el riesgo para la economía de los negocios costeros llevaron 

al alcalde de Matawan a ofrecer una recompensa de 100 dólares a quien lograse 

acabar con el tiburón. Incluso el presidente de los Estados Unidos, Woodrow Wilson 

encargó al secretario del tesoro que emprendiese una campaña para exterminar a los 

tiburones de la costa de Nueva Jersey. Los hombres de la región usaron escopetas, 

dinamita o mallas de alambre en la desembocadura del río (en las cuales el tiburón 

hizo un agujero y escapó, cundiendo el pánico y quedando vacía la ciudad). Los cientos 

                                                      

142
 Peter Benchley (1940 – 2006) quedó fascinado por el mar y sus criaturas. Hijo de su tiempo, de 

monstruos y amenazas, dio forma a numerosas novelas similares a Jaws, en las que los tiburones volvían 
a ser los protagonistas. Sin embargo, consciente del daño que había hecho a los tiburones con su novela, 
escribió numerosos libros divulgativos sobre los escualos, perteneció a asociaciones ecologistas como 
miembro activo e incluso se crearon unos premios de medio ambiente que llevan su nombre, los Peter 
Benchley shark conservation awards. 



 
 

de tiburones capturados eran abiertos en los muelles en busca de restos humanos 

pero no hubo ningún resultado. 

Hasta que el 14 de Julio, el taxidermista neoyorquino Michael Schleisser capturó a 

una hembra de tiburón blanco de 

dos metros y medio de longitud que 

llevaba en su estomago cerca de 7 

kilos de carne, por lo que pensaron 

que era el tiburón causante de los 

ataques. El tiburón fue disecado y 

los huesos enviados al Museo de 

Historia natural de Nueva York, para 

que fuesen analizados por el 

ictiólogo John Nichols. Su 

conclusión última fue que la hembra pudo ser la causante de algunos de los ataques en 

el mar, pero no de los del río. Los tiburones blancos no pueden adentrarse en las 

masas de agua dulce, por lo que teorías posteriores supusieron que eran tiburones 

toro. El desplazamiento de los ataques de sur a norte indicó a los expertos que los 

tiburones probablemente estaban en plena migración. Estos ataques pasaron al 

imaginario colectivo estadounidense, revivido por la obra de Bencheley, que se basó 

claramente en estos hechos para configurar la historia de ambición y pánico que es 

Jaws. Sin embargo, esto hizo que plasmara una serie de datos y comportamientos 

erróneos acerca de los tiburones blancos, mitos más bien originados por el 

desconocimiento que se tenía de esta especie en esa época y que han pasado al 

imaginario colectivo143. 

Para la creación del personaje de Quint, el cazador de tiburones, Benchley tomó 

como modelo a  Frank Mundus (1925 – 2008), un cazador de tiburones al que conocía 

                                                      

143
 En la prensa se le llamó el ‘verano del tiburón’. En agosto del 2002, el pánico volvió a surgir, esta vez 

en las costas de Florida, por los repetidos ataques de tiburón en las costas. Como en la anterior ocasión, 
el aumento de bañistas y la confluencia de un gran banco de tiburones de varias especies y barracudas 
provocaron que el número de ataques aumentase sustancialmente. Pero en esta ocasión, no se organizó 
una batalla contra los tiburones, ya que los conocimientos ictiológicos y la sensibilización ecologista 
estaban más adelantados. 

Fotografía del Bronx Home News de Michael Schleisser con la 
hembra de tiburón blanco causante de los ataques 



 
 

personalmente el escritor. El personaje de Quint tiene un carácter similar al del 

pescador, según sus conocidos, además de que usaba las mismas técnicas de pesca 

para tiburones. Su opinión acerca de la película era bastante negativa, ya que veía 

fallos técnicos por todas partes, como en la 

cocción de las mandíbulas o en el propio 

comportamiento de los animales. Pescó 

numerosos tiburones de gran tamaño, entre 

ellos uno de los tiburones blancos más grandes 

conocidos, de más de dos toneladas de peso y 

seis metros de longitud, lo que le valió varios 

records en este campo. Sin embargo, dio un giro 

al final de su vida, volviéndose un activo 

conservacionista de tiburones, dando 

propaganda a la captura y suelta de estos animales. 

El argumento de la novela es similar a los sucesos de 1912: un pueblo de la costa 

de Estados Unidos es atacado sistemáticamente por un tiburón blanco, y como  

consecuencia las autoridades ofrecen una sustanciosa recompensa que hace ir en 

masa a los cazadores de tiburones, conllevando más muertes debido al incremento del 

número de personas en la zona. Benchley personaliza la historia, creando dentro de 

esta trama a una serie de personajes prototípicos, el jefe de policía Brody, asustadizo 

pero al final salva a todos, simbolizando al héroe americano anónimo, el ictiólogo 

Hooper que, a pesar de su conocimiento y en aras de este, muere por el tiburón, y el 

agresivo pescador Quint quien, a pesar de su experiencia, no logra salvarse de la 

‘muerte blanca’.  

Las subtramas mafiosas y románticas entre la esposa del jefe Brody y el ictiólogo, 

humanizan la historia, sirviendo de arquetipos con los que los lectores pueden 

identificarse. Los puntos de vista subjetivos del tiburón antes de atacar permiten 

desconcertar al lector, pero también le ayudan a entender el punto de vista del 

tiburón, aunque solo desde la perspectiva biológica, ya que son una serie de 

descripciones del comportamiento y las sensaciones que en teoría tienen los escualos 

cuando nadan. Quizás aporta al lector el conocimiento que le puede faltar de cómo 



 
 

‘funcionan’ estos animales, no demasiado conocidos en realidad por el público en 

general. 

La novela de Benchley no es Moby Dick, es una historia creada dentro de la 

industria literaria de esos años, con el firme objetivo de vender ejemplares, de tener 

éxito y de ser llevaba al cine. No posee la carga simbólica y filosófica que Melville 

otorgó a su obra. Es, sin embargo, hija de su tiempo. Dentro del panorama literario 

caracterizado por los best-seller, en un clima de tensiones y miedos a lo desconocido, 

las descohesiones que provocó en la sociedad americana la guerra de Vietnam, el 

escándalo del Watergate, en definitiva, la sensación de amenaza que atenazaba a los 

Estados Unidos, que los hacía desconfiar de lo que había fuera, pero también de lo que 

estaba entre ellos.   

 

ADAPTACIÓN  

Ante el boom que estaba teniendo la novela, los productores David Brown y 

Richard Zanuck144 compraron a Benchley los derechos de la novela para llevarla al cine, 

y además le contrataron para que hiciese una primera versión del guión. A la hora de 

elegir el director, fue el propio Steven Spielberg el que se mostró interesado en la 

historia. A la salida del despacho de los productores se amontonaban una serie de 

guiones. Un joven Spielberg de apenas 26 años cogió prestado uno, lo leyó el fin de 

semana, y supo inmediatamente que quería contar esa historia, con ciertas similitudes 

a su primera película, El diablo sobre ruedas (1971) en la que un camión asesino y 

obsesivo trata de matar a un conductor. 

Spielberg no quería limitarse a transferir el libro a la pantalla, sino que quería 

tomar el concepto básico, transformando la historia en algo diverso. Además pidió 

supervisar todo el proyecto, desde el guión, los actores, el montaje y las localizaciones. 

                                                      

144
 Ambos productores fueron los responsables de numerosas películas que han pasado a la historia del 

cine, entre ellas Sonrisas y lagrimas (1965), El planeta de los simios (1968 y 2001), Loca evasión (1974), 
Cocoon (1985), Big Fish (2003), Alicia en el país de las maravillas (2010), etc. 



 
 

Estaba también empeñado en no rodar nada en el tanque de los estudios, pues quería 

el máximo realismo.  

La escritura del guión fue un acto de colaboración en primer lugar entre Benchley y 

Spielberg, con añadidos, reformas y retoques. Sin embargo, el guión del escritor 

concedía más importancia al tiburón que a sus adversarios humanos y Spielberg quería 

algo más de profundidad, no solo ataques. De esta manera, Spielberg escribió su 

propia versión de la historia, dando mayor peso al lado humano de la misma, el trío 

formado por el Jefe de 

policía, el ictiólogo y el 

pescador. Spielberg 

consultó al dramaturgo 

Howard Sackler, quien 

hizo una reescritura del 

guión. Pero aun así la 

historia no funcionaba, 

por lo que contrataron 

al guionista Carl Gottlieb para que acabase de escribir el guión. 

Eliminaron algunas subtramas como la relación del alcalde con la Mafia o el 

romance entre Hooper, el ictiólogo y la esposa del Jefe Brody para darle una mayor 

fuerza a la acción y a la narración. Algo con lo que no estuvo de acuerdo Benchley, por 

lo que al final tuvo que ser expulsado del rodaje, con los consiguientes problemas 

legales y de publicidad. 

 

PELÍCULA, 1975 

Los años setenta en Estados Unidos fueron turbulentos, espejo de una sociedad 

que cambiaba, que necesitaba reinventarse a sí misma. La guerra de Vietnam supuso 

un revulsivo social, con numerosas manifestaciones y protestas que mostraron el 

inconformismo de la población con las decisiones políticas. El escándalo del WaterGate 

(1972 – 1974) que puso en primer plano la corrupción política, con espionajes por 



 
 

parte del partido republicano al demócrata y la consiguiente dimisión del presidente 

Nixon además de la crisis del petróleo, conformaron la imagen de una sociedad 

desgarrada por los acontecimientos.  

La industria cinematográfica estaba también en plena crisis, con numerosas salas 

cerradas y las productoras buscando financiación alternativa, como salas de juego, 

hoteles e incluso funerarias y aparcamientos, como en el caso de Warner Bros. El cine 

estaba impregnado de las corrientes europeas, sin héroes o romances, con finales 

abiertos y ambiguos además de temáticas psicológicas y personales que hacían que el 

público medio, la gran mayoría, perdiese interés y dejase de acudir a las salas145. 

Los espectadores jóvenes y adultos estaban cansados del activismo, los cambios y 

la experimentación. Lo único que querían era divertirse durante un rato en alguno de 

los complejos multisalas y necesitaban la recuperación de los primeros tiempos del 

cine, cuando se hacían películas de evasión y entretenimiento. 

Pero entonces llegó una película inesperada, El exorcista en 1973 que superó los 

200 millones de recaudación, un record hasta ese momento. Después Jaws en 1975 

con el doble de recaudación y posteriormente La guerra de las Galaxias en 1977 con 

500 millones. Este éxito demostró que los directores ya no podían rodar las películas 

porque quisiesen hacerlas, sino que tenían que atender a los gustos del público, joven, 

que ansiaba un ritmo trepidante, con exóticos mundos y efectos especiales. Se 

multiplicaron los presupuestos y descendieron el número de películas rodadas.  

Eran historias bien elaboradas con una astuta campaña de publicidad detrás. 

Supieron plasmar las tramas presentes en lo más profundo de las conciencias de los 

espectadores, lo que ansiaban ver (el demonio, un tiburón monstruoso y naves 

espaciales). Anteriormente las películas mayoritariamente habían tratado sobre el ser 

humano, su vida y su historia, pero ahora se buscaba personajes fuertes, inspirados en 

el mundo de los comics, los mitos o el psicoanálisis.   

                                                      

145
 COUSINS, op. cit., p. 376. 



 
 

Steven Spielberg supo llegar al sistema nervioso del público más joven, con una 

pasión por el cine que le hacía rodar en súper 8 escenas de choque de trenes y 

aprender de los grandes cineastas del pasado. Sus influencias van desde John Ford a 

John Huston o Alfred Hitchckock a los que intentaba imitar y homenajear en sus 

películas146.  

Jaws, al igual que otras películas coetáneas, muestra la influencia y contaminación 

de géneros característica de ese momento. Como ya hemos visto, Moby Dick es una 

película de aventuras, con tintes metafísicos en lecturas secundarias, pero 

eminentemente bebe del clásico genero y se puede enmarcar como uno de los 

mejores ejemplos. Sin embargo, a Jaws se la puede considerar dentro de los códigos 

del cine de aventuras, algo que el mismo director afirmó. Pero también se puede 

considerar cine de terror, como aparece en muchos manuales sobre los géneros 

cinematográficos, por el clima de tensión que crea continuamente, por los sobresaltos 

y la angustia que pretende crear con los recursos lingüísticos, enmarcada en el terror 

de los años setenta, más real, carnal y cotidiano.  

Pero no debemos olvidar que en cierta manera también se puede enmarcar la 

película dentro de los códigos del cine de catástrofes. A este género pertenecen 

películas en las que se muestran apocalipsis nucleares y cósmicos, plagas, cataclismos 

provocados por la tierra, agua o fuego, tragedias mineras, desastres marítimos, aéreos, 

etc. Secuencias impactantes que antes de los años setenta no eran el hilo argumental 

de la historia, pero que con la película Aeropuerto (1970) pasarán a convertirse en un 

verdadero subgénero147. A partir de ese momento, la catástrofe o su riesgo inmediato 

configurará sus códigos concretos, un ambiente fijo o móvil que el accidente ha 

convertido en una trampa, y que afecta a un microcosmos humano que, por regla 

general, presenta los arquetipos americanos (a menudo la clase acomodada) que 

tienen que demostrar que, en realidad, son héroes. Porque, como sabemos por el cine, 

dentro de cada americano, hay un héroe patriota en potencia. 

                                                      

146
 Pondremos como ejemplo la última imagen de los supervivientes de esta historia, que se alejan 

nadando, de espaldas a la cámara, copiando la última imagen de la película Casablanca (1942) 
147

 PINEL, V., Los géneros cinematográficos, Barcelona, Ma non troppo, 2009, p. 65. 



 
 

Un desastre de proporciones considerables cancela todas las enemistades y 

determina la concentración extrema de los recursos de la tierra, como en el caso de 

Jaws, un microcosmos en el que las posturas se tienen que acercar en pos de la 

salvación común. Asistimos a la simplificación moral y la unidad internacional148. Estas 

películas son un cruce entre un producto ingenuo y en gran parte adulterado del arte 

comercial y los dilemas más profundos de la situación contemporánea149. 

Usando lo que le interesa de los tres códigos que acabamos de describir, Spielberg 

tiene la capacidad para dosificar cada detalle en función de una previsible reacción del 

público, además de combinar lo cotidiano con lo extraordinario para elevar la 

tensión150. Jaws fue un éxito de taquilla y supuso la renovación que necesitaba la 

industria cinematográfica en ese momento, en grave crisis desde hacía unos años.  

Con Jaws revolucionó el cine de terror y creó un nuevo apartado del género, los 

animales asesinos. Las imitaciones se sucederían sin cesar, pero, como le sucedió a la 

película de Huston, ninguna alcanzó la calidad de esta. 

Además de un potente guión, elaborado y trabajado por numerosas personas, 

como acabamos de ver, los recursos técnicos también fueron muy importantes para la 

creación de la película. Desde los actores, la música, el montaje o la fabricación del 

descomunal tiburón, un equipo de más de 200 personas se implicó en la película a lo 

largo de más de veinticuatro semanas de trabajo, hasta su estreno en las salas. 

Uno de los primeros elementos que tuvieron que pensar y dar forma fue al 

protagonista de la historia, el tiburón. Los productores, debido al desconocimiento, 

pensaron que podrían entrenar a un tiburón blanco para hacer algunos movimientos 

simples en las tomas largas, pero estos animales no son domesticables ni sobreviven 

en cautividad, por lo que llegaron a la conclusión de que necesitaban una réplica a 

escala real. El director artístico Joe Alves se documentó mediante textos, fotografías y 

entrevistas para diseñar su monstruo marino, ideando un modelo de unos ocho 

                                                      

148
 SONTAG, op. cit., pp. 244 – 245. 

149
 Ibid. P. 249. 

150
 ALDARONDO, R., Películas clave del cine de aventuras, Barcelona, ed. Robinbook, 2008, p. 166. 



 
 

metros de largo que pudiese nadar libremente, autoalimentado e indistinguible de los 

verdaderos escualos. 

Además decidieron intercalar escenas de tiburones auténticos para convencer a 

los espectadores más escépticos. Ron 

y Valery Tylor, fotógrafos submarinos 

que habían trabajado en el 

documental Agua azul, muerte blanca 

fueron contratados para filmar 

escenas en Australia, pero no se había 

filmado nunca a ningún tiburón de 

más de cinco metros. Ante este problema, decidieron hacer la jaula más pequeña y 

buscar a un doble para la escena en la que Hooper es atacado por el animal cuando se 

encuentra dentro de la jaula. Para ello fue contratado Carlo Rizzi, ex jockey que 

trabajaba como doble en algunas películas en las que aparecían caballos y niños. 

Después de una serie de incidentes que casi terminaron con la vida de Rizzi, el material 

fue usado para en el montaje definitivo, no distinguiéndose estas escenas de las 

grabadas después con el actor que interpretaba a Hooper. 

Para la construcción del tiburón mecánico, los productores eligieron a Robert  

Mattey151, quien ideó un sistema para mover las maquetas en una plataforma 

sumergible con un carril, sobre el 

cual corría una grúa con un pivote 

en la parte superior y a este se le 

encajaba la maqueta del tiburón. 

Este sistema, que pesaba cerca de 

doce toneladas, les costó más de 

dos millones de dólares y 

                                                      

151
 Bob Mattey (1910 – 1993), fue especialista en efectos especiales y director artístico de numerosas 

películas, entre ellas Mary Poppins (1964) o 20.000 Leguas de viaje submarino (1954) para la que 
construyó un enorme pulpo gigante mecánico. 



 
 

numerosos retrasos. Lo más importante para el director era que no se supiese nada del 

tiburón, que fuese un autentico misterio antes del estreno de la película para 

mantener el suspense. 

Mattey realizó tres modelos a escala real del tiburón, bautizados como Bruce en 

honor al abogado de Spielberg. Cada máquina costaba ciento cincuenta mil dólares y 

necesitaba un equipo de trece personas para manejarla. Una de las maquetas estaba 

abierta por la parte de la izquierda para los movimientos de izquierda a derecha en la 

superficie, otra se abría por el lado derecho para los movimientos de derecha a 

izquierda y la ultima estaba destinada a las tomas submarinas, completamente 

cerrada. 

 

Cada tiburón pesaba alrededor de 900 kilos y tenía una estructura interna de 

acero, sobre la cual se colocaba ‘carne’ hecha de espuma de neopreno anti 

absorbente, cubierta por una piel de poliuretano reforzada con material de nylon en 

los puntos flexibles. Surgieron problemas con los sistemas, los movimientos, el peso y 

la pintura lo que llevó a alargar el rodaje y aumentar considerablemente los costes.  

Spielberg quería grabar en escenarios reales, por lo que para la localidad 

imaginaria de Amity eligieron la isla de Martha’s Vineyard, una población costera de 



 
 

Massachusetts152. Pero los habitantes de esta 

ciudad desconfiaban de este proyecto, ya que 

consideraban que dañaría su imagen y el 

negocio turístico. 

Como la verdadera estrella de la película 

era el costoso tiburón, Spielberg decidió 

elegir a actores prácticamente desconocidos 

para la interpretación de los papeles. 

Benchley, por su parte, quería al trío de 

Robert Redford, Paul Newman y Steve 

McQueen, y el productor Zanuck a Charlon 

Heston como Martin Brody. Pero el director 

no quería que los espectadores vinculasen las imágenes que tenían de estos actores 

con sus personajes (Moisés por ejemplo en el caso de Heston), ya que le interesaba el 

desconocimiento y el anonimato que reforzaba la idea de que cualquier persona se 

podía convertir en uno de ellos, en un héroe anónimo. El reparto contó con Roy 

Scheider como Jefe Brody, Richard Dreyfuss como el ictiólogo Hooper y Robert Shaw 

como Quint. 

El rodaje fue sumamente caótico y peligroso, prueba de ello es la escena primera 

de la película, en la que muere Chrissi, la 

primera víctima. La actriz estaba atada a un 

arnés, con dos cuerdas dirigidas a la playa 

de las que tiraban dos miembros del equipo 

y una tercera orientada hacia el fondo del 

mar, donde estaba el propio Spielberg 

tirando de ella para recrear el efecto del 

ataque del tiburón bajo las olas. Sin 

embargo, un fallo llevó a que todos tirasen a la vez, con lo que la actriz se rompió una 

                                                      

152
 Queremos señalar que esta isla tiene como vecina a la isla de Nantucket, lugar desde donde partiría 

el barco del Pequod y ciudad natal de Ahab. También es el lugar elegido por Obama para pasar su 
descanso estival. 



 
 

costilla, pero al pensar que estaba actuando de forma convincente no prestaron 

atención a sus gritos de socorro mientras la boca se le llenaba de agua. Esta toma fue 

la que el director uso en la versión definitiva. 

Uno de los momentos que más contribuyen a la creación del clima de tensión 

antes de la última batalla con el escualo, es la conversación entre los tres hombres 

dentro del ‘Orca’. En concreto, el discurso casi improvisado, del actor que interpretaba 

a Quint sobre la tragedia del USS Indianápolis153 durante la Segunda Guerra Mundial. 

Un relato escalofriante basado en hechos reales que, al igual que sucedió con la 

historia que antes hemos relatado del barco Essex, quedó plasmada en la conciencia 

colectiva y en la imagen que se tenía sobre los ataques de tiburones. En este caso, más 

que de inspiración, sirvió para crear la tensión que deja al espectador helado por lo 

que tiene de real, ya que muchos estadounidenses todavía recordaban la historia. Una 

tragedia que sirve de prologo a la que ellos mismos vivirán momentos después.  

La música fue compuesta por John Williams, quien propuso un motivo central de 

cuatro notas que acompañan la aparición del tiburón en escena. Aunque el espectador 

no lo vea, el sonido ayuda a identificar el momento de peligro, lo pone en pre aviso, lo 

que todavía hace que aumente el clima de tensión. Un recurso muy usado en otras 

películas para ayudar a identificar a otros personajes o acciones determinadas. Otro 

recurso relativo al sonido que queremos destacar ya fue usado por Spielberg en la 

película El diablo sobre ruedas, al caer el camión por el precipicio, el sonido que 

produce es similar a un animal herido, lo mismo que sucede cuando el tiburón 

explota154. 

La montadora de la película fue Verna Fields, que tenía una capacidad 

extraordinaria para visualizar la película mientras se rodaba, además estaba siempre 

presente en el rodaje montando en su cabeza la escena, pudiendo de esta manera 

enseñar la toma final al director apenas unos días después. Posteriormente al montaje 

                                                      

153
 El USS Indianápolis fue un crucero pesado perteneciente a la Armada de los Estados Unidos que entre 

1931 y 1945, después de haber transportado la bomba atómica de Hiroshima, fue torpedeado por un 
submarino japonés. De 1196 tripulantes saltaron al agua 880 personas, y cinco días después fueron 
rescatados los 316 supervivientes. Una parte de los muertos fue por la ingesta de agua salada, el 
agotamiento, el hambre, y otra gran proporción por los tiburones de puntas blancas que los rodeaban. 
154

 CANTERO, op. cit., p. 246. 



 
 

final realizado en secreto entre Verna Fields y Steven Spielberg, el director se dio 

cuenta de que el tiburón mecánico no resultaba tan convincente en la pantalla como 

había esperado, por lo que decidió no mostrar al monstruo hasta pasada la mitad del 

metraje, y solo en breves flashes, haciendo así que la tensión aumentase conforme 

avanzaba la película. Algo similar a lo que hace Melville en Moby Dick, que no muestra 

a Ahab hasta 150 páginas después del inicio, dando al lector la posibilidad de generar 

toda clase de expectativas y de habladurías, lo que lleva a crear una imagen mental de 

un personaje verdaderamente siniestro. Huston, en cambio, inserta una brevísima 

imagen, como un shock o flash que elimina la espera y anula la especulación. 

Su dominio absoluto de la cámara y la narración hacen que la tensión de la película 

vaya en aumento, sin dejar al espectador más que breves periodos de descanso. 

Spielberg evita el fácil impacto visual de mostrar las cosas en sí  mismas, y prefiere que 

sean primero los propios protagonistas quienes asuman los acontecimientos, que 

muestren la alegría, angustia o la crueldad antes de que el espectador llegue a 

sospechar de qué se trata. Al contrario del cine de terror posterior, que busca revolver 

las tripas, aquí es la imaginación la que visualiza el cuerpo cortado de Chrissi, o sus 

restos en la playa, añadiendo fuerza al relato y haciendo todavía más participe al 

espectador155. 

La película además hace algunos guiños al espectador perspicaz, mostrando 

detalles que preludian lo 

que acontecerá a lo largo de 

la película. Cuando el jefe 

Brody ojea unos libros sobre 

tiburones en su casa, se 

detiene en la imagen de un 

tiburón que tiene entre las 

mandibulas una botella de 

oxigeno, precisamente lo 

que matará al tiburón asesino. La aparición de Quint rayando la pizarra con las uñas es 

                                                      

155
 CANTERO, op. cit., p. 148. 



 
 

otro de estos guiños, ya que podemos ver dibujado un tiburón con un hombre en la 

boca, final elegido para él.  

La película presenta dos partes claramente diferenciadas, la primera que muestra 

la aparición del sanguinario escualo y las diferentes reacciones de la comunidad ante 

sus ataques. El preludio en las escenas de ataque es un plano subjetivo, acuático, 

desde el punto de vista del tiburón, que subraya el suspense e incrementa la sensación 

de impotencia, ya que el espectador solo puede ver los efectos. Este recurso es 

constante en la película y directamente tomado del libro. 

Spielberg nos sorprende continuamente, provoca falsas alarmas y nos asusta en 

los momentos más inesperados. Los bañistas no se enfrentan con un monstruo 

sobrenatural dentro de la 

tradición fantástica ya conocida 

por el imaginario colectivo, sino 

a un tiburón, un ejemplar que 

puede encontrarse sin 

dificultad en las aguas cálidas 

de medio mundo y cuya aleta 

asomando por la superficie 

constituye una de las imágenes 

más terroríficas de la naturaleza desde tiempos antiguos, el preludio de una muerte 

segura e inevitable.  

La segunda parte de la película, que comienza con la partida del Orca enmarcada 

por una mandíbula de tiburón, y con la canción de ‘La isla del tesoro’, usa el recurso de 

la ‘nave de locos’ empleada por algunos títulos anteriores, como en La Diligencia, 1939 

de John Ford. Se crea una situación en la que los tres protagonistas, cada uno con sus 

luchas propias y ajenas se encuentran a la deriva a merced de las inclemencias del 

océano y del escualo. Los perseguidores se convierten en perseguidos en ese 

momento, teniendo que luchar por su vida, no siendo el cazador experimentado de 

tiburones el que acaba con la amenaza, sino Brody, el ciudadano común que expuesto 



 
 

a una situación límite, se transforma en un héroe y arriesga generosamente la vida 

para proteger el bien común.   

La búsqueda del tiburón es una batalla, con sus estrategias y ataques alternados. 

Un ejercicio de resistencia contra el mal que encarna un monstruo que solo aparece en 

los momentos oportunos, cuando Spielberg prepara adecuadamente el clima de 

tensión al estilo de Hitchcock. De este director, Spielberg admitía haber aprendido a no 

dejar que el público se distrajese, dándole pequeñas pistas para luego sorprenderle156. 

La Universal organizó un preestreno público en Dallas en Marzo de 1975. El 

resultado fue explosivo, la gente chillaba, aplaudía y reía, incluso un hombre salió 

corriendo de la sala aterrorizado. Pero Spielberg decidió añadir una toma final, la 

escena en la que la cabeza decapitada del pescador Gardner aparece de improviso 

entre los restos de la barcaza, un efecto que aun hoy en día nos hace saltar en 

nuestros sillones. 

En los años 70, la industria cinematografía usaba los pases previos para estudiar las 

reacciones del público, y así añadir, modificar o suprimir escenas o partes importantes. 

También era usual hacer pases en los que se mostraban dos finales alternativos, y esto 

es lo que Spielberg hizo con Jaws. Mostró dos finales diferentes, en uno de los cuales 

el   animal moría por la heridas sufridas durante la batalla, mientras en el otro el 

tiburón saltaba por los aires en mil pedazos, algo que el director consiguió 

amontonando más de treinta kilos de carne y dinamita en la boca de Bruce y 

haciéndola explotar. El público se decantó por esta última secuencia que aumentaba el 

clímax final. 

Las técnicas usadas para su distribución supusieron una revolución a la hora de 

lanzar las películas. Jaws se estrenó el 20 de Junio de 1975 en 409 salas 

norteamericanas, estableciendo para lo sucesivo la época de finales de mayo y 

principios de junio como inicio de la temporada cinematográfica. Además, la Universal 

usó la táctica de la saturación publicitaria en televisión, comprando anuncios en cada 

                                                      

156
 FONTE, J., Steven Spielberg. De Duel a Munich, en busca de la película perfecta, Madrid, ed. Jaguar, 

2008, p. 280. 



 
 

programa prime time durante los días previos al estreno, lo que convenció a los 

ejecutivos de Hollywood de que la televisión tenía que ser explotada como medio 

publicitario, y no evitada. 

A pesar de que al final la película costó más de veinte semanas de rodaje y ocho 

millones de dólares, una extravagancia para la época, su recaudación también lo fue, 

470 millones de dólares en todo el mundo, convirtiéndose en el film más taquillero de 

la historia en el periodo más corto. Recibió cuatro nominaciones al Oscar y gano tres 

de ellos, montaje, sonido y banda sonora. Jaws demostró que una sola película, 

promocionada del modo adecuado, podía hacer ganar millones de dólares a todos los 

implicados en ella. 

La película de Spielberg, junto con La guerra de las Galaxias que se estrenaría dos 

años después, cambiaron por completo el modo de ver la producción cinematográfica, 

ya no se trataba de sacar beneficio, sino de amasar millones de dólares. Las películas 

se convertirían en grandes eventos, cuyo éxito se sabría en el primer fin de semana. El 

cine se convirtió en un producto comercial e industrial, ya no se hacían películas 

porque el director quisiera hacerlas, sino porque el público quería verlas.  

La crítica interpretó Jaws de dos formas diferentes. Por un lado como una película 

sobre el Watergate, en la que un oficial público trata de ocultar una amenaza al 

pueblo, y tiene que ser un heroico rebelde quien aniquile al monstruo devolviendo las 

cosas a la normalidad. En definitiva, el mundo funciona si podemos contar con 

verdaderos héroes. La segunda interpretación estaba relacionada con la industria del 

cine, la manipulación de la mirada que hace Spielberg con la música o el punto de vista 

oceánico dirigen al espectador hacia las emociones y sensaciones buscadas. Hollywood 

controlaba la visión del público, sus gustos e intereses, provocándole a su antojo 

miedo y placer. 

En definitiva, una película plagada de inconvenientes y problemas, que solo con 

constancia y pericia consiguieron sobrellevarse, dando lugar a uno de los mayores 

éxitos de la historia del cine. Sin embargo, Steven Spielberg, al finalizar la película dijo: 



 
 

Mi próximo filme será en tierra firme. Ni siquiera habrá una escena en el cuarto de 

baño157. 

Este éxito generó tres secuelas de calidad progresivamente decreciente y un sinfín 

de películas similares, en las que los animales atacan de forma obsesiva al ser humano. 

La diferencia es que en la película de Spielberg, no solo se cuenta la obsesión del 

animal por matar a los humanos, sino que hay argumento e historia. Después de esta 

película no quedaron orcas, caimanes, perros, gatos, ratas o cualquier animal que no 

pudiese revelarse y convertirse en peligroso para los hombres, como ya hemos visto 

anteriormente. 

Tomando como modelo las películas de monstruos de serie B de los años 

cincuenta, el director jugó inteligentemente con nuestro miedo atávico a los misterios 

que acechan bajo las aguas, convirtiendo el best seller de Benchley en la saga marina 

más terrorífica jamás filmada, y creando una psicosis colectiva entre los bañistas que, 

podría decirse, todavía dura. 

 

                                                      

157
 TEJERO, op. cit., p. 969. 



 
 

CONCLUSIONES 

En esta investigación hemos podido estudiar cómo la figura de dos animales, la 

ballena y el tiburón, han nacido, crecido y se han ido modificando a lo largo del 

tiempo. Podemos entender que, en realidad, los cachalotes nunca han cambiado, 

nunca han dejado de ser lo que son, gigantes odontocetos que nadan, se alimenta y 

viven en un mundo desconocido para nosotros, al igual que los tiburones no se han 

convertido en maniacos asesinos obsesionados con los humanos. 

No han sido dioses, monstruos, amigos o mercancía en la naturaleza. Ellos no se 

han modificado sino que somos nosotros los que hemos cambiado, los que hemos 

visto todas estas cosas en ellos, reflejos siempre de nuestro interior. Vemos monstruos 

cuando tememos a algo irracional, amigos cuando miramos a los ojos a las ballenas y 

entendemos la necesidad de su protección cuando nos sentimos desvalidos en un 

mundo que, poco a poco, va agotando su misterios, sus recursos, cuando nos sentimos 

solos, huérfanos. 

En este sentido tenemos que entender las dos obras artísticas que hemos 

estudiado en profundidad. Moby Dick, es uno de los pilares de la literatura, fiel reflejo 

de un mundo lleno de contradicciones, e hija de un padre pesimista, oscuro, huérfano 

también en un mundo que no lo comprendía, o mejor, que no lo quería comprender 

por lo que de verdad había en su tinta. Los cachalotes, al igual que la pluma de 

Melville, reflejan algo que la sociedad no quiere ver, pero que, inevitablemente, se 

transparenta, un espejo, que creemos distorsionado, de nosotros mismos. 

Huston, un personaje en parte tan retorcido como Ahab, tan misterioso como 

Moby Dick y tan solitario como el propio Melville, fue el encargado de volvernos a 

mostrar nuestro interior en forma de cachalote blanco. Nos hizo reflexionar, admitir 

que, en realidad, esos somos nosotros. Jaws, por el contrario, afirmó todavía más la 

concepción monstruosa heredada del pasado, no planteó la situación de la misma 

forma que Melville, ya que, en este caso, el tiburón pierde. Normalmente, siempre 

pierden. Quizás es anecdótico que la nívea Moby Dick saliese vencedora, se salvase por 

una vez de ese loco acechante, que la perseguía por todos los mares, cálidos o fríos. 



 
 

Quizás, solo se limitaba a huir del diabólico Ahab. La realidad es que, en todas las 

historias que hemos contado de ballenas feroces, estas siempre pierden, unos u otros 

les dan caza, triunfando el hombre y convirtiendo en mercancía al animal. Es el destino 

que les damos, el único espacio que les dejamos. 

Los animales reflejan lo que somos, se comportan en consonancia a como los 

tratamos. Si a una ballena la atacas sistemáticamente, ella se defenderá o huirá, si a un 

tiburón le persigues, escapará. Los animales nos temen, huyen de nosotros. Solo en 

algunos casos respetan la intromisión en su ambiente, y es cuando tratamos de 

respetarlos a ellos. Son espejos en los que se ve la bondad o la maldad humana. 

 

Jaws fue criticada en su momento, pero sobre todo posteriormente, por la imagen 

que daba del tiburón, un animal en realidad mucho menos voraz que el de la película, 

como hemos ido viendo. Pero también tenemos que entender que los animales 

monstruosos del cine, no son representaciones fieles de la realidad, sino fantasías 

sobre el miedo universal del depredador. Jaws no trata de las precauciones que hay 

que tomar en ciertas playas, sino de la indefensión humana ante los caprichos de la 



 
 

naturaleza. Hubo personas que vieron en el tiburón el Mal, el demonio hecho carne, 

pero el propio Spielberg desmintió estas ideas apuntando que el tiburón se comía 

algunas víctimas humanas porque se limitaba a repetir lo que sus antepasados habían 

hecho desde el principio de los tiempos, alimentarse con todo aquello que 

encontraban, sin pararse en ningún otro tipo de valoración moral, y nadar. Es un 

elemento del equilibrio natural, sin malas intenciones, pues para ellos, descuartizar a 

un hombre o a un atún es exactamente lo mismo. 

Pero Benchley no lo vio del mismo modo, y prueba de ello es que pidió perdón por 

las consecuencias que su novela y posterior película habían causado a los tiburones, 

mayor desconocimiento y miedo, que en ocasiones ha llevado a la pesca 

indiscriminada de ellos para salvaguardar a los veraneantes. Peter Benchley que se 

convirtió en protector del medio marino, con un premio anual con su nombre, afirmó: 

The shark in an updated Jaws could not be the villain; it would have to be written as the 

victim; for, worldwide, sharks are much more the oppressed than the oppressors158  

Es cine es la última forma de disección, de recreación completa, de mover a los 

animales a nuestro antojo. Ya no los necesitamos reales, podemos construirlos en 

nuestra mente o fabricarlos en nuestras películas. Y entonces nos creemos poseedores 

de su alma. Ya no tienen misterio para nosotros, se pueden mover, hacer que actúen o 

dejarlos apartados en hangares, desmontarlos y arreglarlos. Una metáfora de nuestro 

mundo, que usamos y tiramos a nuestro antojo. Destrozamos los medios marinos y 

terrestres, masacramos a sus habitantes, sabiendo que, en realidad, eso mismo 

estamos haciendo con nosotros mismos, porque, como dijo Nietzsche Quien con 

monstruos lucha cuide de convertirse a su vez en monstruo159. 

Monstruos aparte, ha sido un trabajo arduo pero hermoso, que nos ha llevado a 

recorrer las sendas del conocimiento humano y de la imaginación, entendiendo que 

somos capaces de lo mejor y de lo peor. Un recorrido a lomos de diferentes seres 

marinos que nos ha enseñado que, si hay algo común a toda la humanidad, esto son 

                                                      

158
 El tiburón de Jaws actualizado no podría ser el villano, sino que tendría que ser la víctima, ya que, en 

todo el mundo, los tiburones están mucho más oprimidos que los opresores. 
159

 Friedrich Nietzsche, Más allá del bien y del mal: preludio de una filosofía del futuro, Madrid, Alianza 
editorial, 1979. 



 
 

los monstruos. A lo largo de todo este año de trabajo, plasmado ahora en estas 

páginas y en todo el conocimiento personal, hemos vistos cosas realmente 

maravillosas, seres extraordinarios que continúan viviendo en los océanos, cada vez 

más protegidos, más amados y más comprendidos. Las reflexiones personales a las que 

hemos llegado, nos han servido para enriquecernos como investigadores y estudiosos 

en el tema, pero también como personas, aumentando nuestra sensibilidad y abriendo 

aún más nuestros ojos al mundo que nos rodea. 

Nuestra ruta de viaje ha cambiado, desde la partida hasta el final. Hemos hecho 

casi el mismo viaje simbólico que el Pequod, en cierto modo, que partió en busca de 

ballenas y terminó encontrando a La Ballena. Su ballena. Nosotros también hemos 

encontrado a nuestra ballena, diferente de cómo la esperábamos. Al menos, no nos 

hemos hundido en el intento. Al principio se quiso hacer una historia compresiva del 

cine de animales peligrosos, buscando las raíces del miedo, sus orígenes, y la manera 

de tratarlos. Un trabajo sumamente interesante y que todavía está por hacer. Pero 

nuestra ballena nos llevó 

por otros mares, 

profundizando en 

cuestiones científicas y 

biológicas, que en realidad, 

quedan bastante lejos de 

nuestra preparación y de 

nuestro campo de estudio, 

pero no de nuestros 

intereses. La humanidad no se divide por disciplinas, esto lo hemos comprendido, sino 

que todo el conocimiento se entreteje para conformar lo que somos. La historia de la 

ciencia y de la zoología que hemos aprendido, nos ha servido para poder ubicar el 

conocimiento de los monstruos y de nuestros animales en un marco concreto, en un 

espacio y tiempo real. 

Trabajar las dos películas con sus respectivos directores y las novelas de las que 

son su origen fue, en realidad, un quiebro de nuestra ballena. Pudimos rescatar una 

vieja pasión casi olvidada por estos animales, que nos llevó a entender la coherencia 



 
 

del camino que estábamos siguiendo. Dejamos de ver la necesidad de estudiar algo en 

general, el cine de animales peligrosos, para centrarnos en lo particular, las dos obras 

que hemos trabajado extensamente y en profundidad. Esto nos ha permitido ahondar 

en las raíces de su creación, de su evolución y de su presencia contemporánea. El cine 

vuelve a las historias inmortales, las hace patrimonio de todos, actualizándolas, sobre 

todo cuando son humanas. Moby Dick plantea en imágenes al mundo contemporáneo 

la verdadera naturaleza del Ser, la profundidad de su alma, el eterno conflicto con los 

monstruos interiores. Jaws es el reflejo de la obsesión del poder, del cazador, del 

miedo, todo ello focalizado en un pez, grande, pero un pez. 

Ambos seres, blancos, inmaculados, ajenos a las perversiones y maldades 

humanas, surcan los mares desde antes de que nosotros tuviésemos consciencia de su 

existencia, desde antes que consideráramos siquiera su nombre. El tiburón que nada, 

caza, sigue nadando, y de vez en cuando se acerca a una embarcación para saber qué 

es lo que altera su calma eterna. La ballena blanca, pura y limpia, que solamente hace 

lo que está escrito en su naturaleza, es usada como vela para iluminar los rincones más 

oscuros de las profundidades humanas, allí donde la luz no llega y, en ocasiones, 

tampoco el sonido.  

Nuestro tiburón perdió la batalla contra la humanidad, pero en cambio Moby Dick 

nada, se sumerge, arrastrando para toda la eternidad en su costado a Ahab, y con él, 

ojalá, la maldad humana. 



 
 

APÉNDICE 



 
 

CARTA MARINA DE OLAO MAGNO, 1539  

TABLA DE MONSTRUOS DE SEBASTIAN MÜNSTER, 1544 



 
 

MAPA DE ISLANDIA DE ABRAHAM ORTELIUS, 1570 

MAPA DE TIERRA SANTA, ABRAHAM ORTELIUS, 1570 



 
 

BIBLIOGRAFÍA 

SOBRE ANIMALES Y SUS RELACIONES CON LOS HUMANOS 

LIBROS 

ARISTÓTELES, Historia de los animales, Madrid, Akal, D.L. 1990. 

BAUDRILLARD, J., Fatal theories, Nueva York, International Library of Sociology, 2009. 

BELOZERSKAYA, M., La jirafa de los Medici y otros relatos sobre los animales exóticos y 

el poder, Barcelona, Editorial Gedisa, 2008. 

BERGER, J., '¿Por qué miramos a los animales?', en: Mirar, Madrid, Hermann Blume, 

1987, pp. 9 – 29. 

BORGES, J.L.,  El libro de los seres imaginarios, Barcelona, Emece, 1990. 

BYRON, J., Viaje alrededor del mundo, Madrid, Atlas, edición de 1943. 

CHAMBERLIN, J.E., Horse. How the horse has shaped civilization, Canada, Vintage 

Canada, 2007. 

CIRLOT, J.E., Diccionario de símbolos, Barcelona, Siruela, 1997. 

COLLADOS SARIEGO, G., El rol de los zoológicos contemporáneos, Chile, Universidad de 

Chile, 1997. 

DEL CAMPO TEJEDOR, A., Tratado del burro y otras bestias. Una historia del simbolismo 

animal en occidente, Sevilla, Aconcagua ediciones, 2012. 

DELORT, R., Les animaux ont une histoire, Paris, Éditions du Seuil, D.L. 1993. 

DONÀ, C., Per le vie dell'altro mondo: l'animale guida e il mito del viaggio, Roma, 

Rubbettino, 2003. 

FUENTELAPEÑA, Fray Antonio de, El Ente dilucidado: discurso unico novissimo que 

muestra hay en naturaleza animales irracionales invisibles y quales sean, Instituto de 

Estudios Zamoranos "Florián de Ocampo", 2007.  



 
 

GARCÍA HUERTA, M.R. Y RUIZ GOMEZ, F. (ED.), Animales simbólicos en la historia, 

Madrid, Sintesis, 2012. 

HERZOG, H., Some we love, some, we hate, some we eat, Nueva York, HarperCollins 

Publishers, 2010. 

IMPELLUSO, L., La naturaleza y sus símbolos: plantas, flores y animales, Barcelona, 

Electa, 2003. 

KALOF, L., Looking at Animals in Human History, London, Reaktion Books, 2007. 

MARIÑO FERRO, X.R., El simbolismo animal: creencias y significados en la cultura 

occidental, Madrid, Encuentro, 1996. 

MODE, H., Animales fabulosos y demonios, México, Fondo de Cultura Económica, 

1980. 

MORGADO GARCÍA, A., Animales en la historia y la cultura, Cádiz, Universidad de 

Cádiz, 2011. 

MORPHY, H., Animals into art, Londres, Unwin Hyman, 1989. 

MUÑOZ, J., La imagen del animal. Arte prehistórico – arte contemporáneo, Madrid, 

Ministerio de Cultura, 1983.  

PASTOUREAU, M., El oso, historia de un rey destronado, Madrid, Ediciones Paidós, 

2007. 

SKEAPING, J., Los animales en el arte: de la prehistoria a nuestro días, Barcelona, 

Argos, 1974. 

TEJEDOR, A.C., Tratado del burro y otras bestias. Una historia del simbolismo animal en 

Occidente, Sevilla, Aconcagua Libros, 2012. 

TRUTONE, F., Filosofi e animali in Roma antica. Modelli di animalità e umanità in 

Lucrezio e Seneca, Pavia, Facoltà di lettere e filosofia dell'Università di Pavia, 2012. 

VV.AA., La imagen del animal: arte prehistórico, arte contemporáneo, Madrid, Casa del 

Monte, exposición diciembre 1983 - enero 1984.  



 
 

YARZA LUACES, J., Formas artísticas de lo imaginario, Barcelona, Anthropos, 1987. 

ARTÍCULOS 

BABICH, B., Adorno on nihilism and modern science, animals, and jews, Nueva York, 

Universidad de Fordham, 2008, pp- 110 – 145. 

BERGER, J., 'Animal World', en: New Society 18 (1971), pp. 1042 - 1043.  

BERGER, J., 'Animals as Metaphor', en: New Society 39 (1977), pp. 504 - 505.  

BERGER, J., 'Vanishing Animals', en: New Society 39 (1977), pp. 664 - 665. 

BORKFELT, S., 'What's in a Name? consequences of naming non-human animals', en: 

Animals, Universidad de Dinamarca, 2011, pp. 116 – 125. 

DELAVIGNE, A.E. Y BOUDIER, 'La representación de la cabeza de cerdo como 'trofeo'. 

Miradas cruzadas entre la historia del arte y la antropología visual', en: Studium. 

Revista de humanidades, 15, 2009, pp. 141 – 163.  

EDNEY, A., 'Companion animals and human health: an overview', en: Journal of the 

royal society of medicine, volumen 88, 1995, pp. 704 – 708. 

EMEL, J., WILBERT, C., WOLCH, J., 'Animal geographies', en: Society & animals, 2002, 

pp. 407 – 412. 

POLLARD, R. Y JOHSON, P., 'Animals matter to god: rediscovering creation 

guardianship', en: Sacred Tribes. Journal of Christian mission to new religious 

movements, vol. 2, 2004 – 2005, pp. 205 – 216.  

SCHATTNER – RIESER, U., 'Le 'chien' dans la tradition juive des littératures biblioques et 

para-et postbiblique', en: Res antiquae 6 (2009), pp. 293 – 304. 

TORNERO, A.,' De bestias y bestiarios', en: Inventio, la génesis de la cultura 

universitaria en Morelos, Nº. 5, 2007, pp. 83-88. 

 

 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=10870
http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=10870
http://dialnet.unirioja.es/servlet/listaarticulos?tipo_busqueda=EJEMPLAR&revista_busqueda=10870&clave_busqueda=183705


 
 

TESIS DOCTORALES 

BERNARD, K. Between reality and realism: CGI and narrative in Hollywood children's 

films, Tesis facultad de artes de Ottawa, Canada, 2011.  

DAWN STALLARD, T., A content analysis of animal spokes-characters in print 

advertisement, thesis in mass communication, Universidad de Texas, 2003. 

EGGERTSSON, G.T., Animal Horror. An investigation into animal rights, horror cinema 

and the double standards of violent human behavior, Universidad de Amsterdam, tesis 

en estudios cinematograficos, 2006. 

MALHER, X., Le parc zoologique et l'enfant, Paris, tesis defendida en la Ecole Nationale 

Vétérinaire d'Alfort, 1980. 

MINASSIANTZ, N. M., Contribution á l'étude des relations entre l'homme et son animal 

de compagnie en milieu urbain, Paris, tesis defendida en la Ecole Nationale Vétérinaire 

d'Alfort, 1980. 

RIBBENS, A., Symboles animaux et fantasmes humans,  Paris, tesis defendida en la 

Ecole Nationale Vétérinaire d'Alfort, 1980. 

RECURSOS ELECTRÓNICOS 

Universidad de Michigan http://www.animalstudies.msu.edu/ 

Universidad de York http://www.york.ac.uk/history/staff/profiles/cowie/#profile 

Universidad de Canterbury http://www.nzchas.canterbury.ac.nz/about.shtml 

Chicago Humanities Festival 2013: http://chicagohumanities.org/ 

Congreso del mar, 2010 http://revistaubisunt.blogspot.com.es/p/xiii-congreso-

multidisciplinar-el-mar.html 

Blog del profesor Arturo Morgado García: http://animaliahispanica.blogspot.com.es/ 

Revista australiana sobre los estudios animales: http://www.aasg.org.au/animal-

studies-journal 

http://www.animalstudies.msu.edu/
http://www.york.ac.uk/history/staff/profiles/cowie/#profile
http://www.nzchas.canterbury.ac.nz/about.shtml
http://chicagohumanities.org/
http://revistaubisunt.blogspot.com.es/p/xiii-congreso-multidisciplinar-el-mar.html
http://revistaubisunt.blogspot.com.es/p/xiii-congreso-multidisciplinar-el-mar.html
http://animaliahispanica.blogspot.com.es/
http://www.aasg.org.au/animal-studies-journal
http://www.aasg.org.au/animal-studies-journal


 
 

SOBRE CIENCIA Y MONSTRUOS 

LIBROS 

ALEMAÑ BERENGER, R., Criptozoología, cazadores de monstruos, Barcelona, ed. 

Melusina, 2010. 

ARISTÓTELES, Partes de los animales. Marcha de los animales. Movimientos de los 

animales, Madrid, Gredos, 2000. 

ARISTÓTELES, Historia de los animales, Madrid, Akal, 1990. 

BARBERO, M., Iconografía animal. La representación animal en los libros europeos de 

Historia Natural de los siglos XVI y XVII, Cuenca, Universidad de Castilla La Mancha, 

1999. 

BERNARDO, S, ‘Apología a Guillermo, abad de Saint – Thierry’ en: Obras completas, vol. 

2, Madrid, Biblioteca de autores cristianos, 1953.  

ECO, U., Historia de la fealdad, Barcelona, ed. Lumen, 2007. 

ELIANO, C., Historia de los animales, libros IX – XVII, Madrid, Biblioteca clásica Gredos, 

1984. 

FORTUNATI, L., I mostri nell’immaginario, Milan, F. Angeli, 1995. 

GIORGI, R., Ángeles y demonios, Barcelona, Electa, 2004. 

GRIMAL, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 1981. 

GUGLIELMI, N., El fisiólogo: bestiario medieval, Madrid, Ediciones Eneida, 2002. 

HUXLEY, El dragón, Madrid, ed. Debate, 1988. 

IZQUIERDO, I., y LEMEAUX, H., Seres híbridos. Apropiación de motivos míticos 

mediterráneos, Actas del seminario – exposición, Casa de Velázquez, Madrid, Museo 

Arqueológico nacional, 2003.  

KAPPLER, C., Monstruos, demonios y maravillas a fines de la Edad Media, Madrid, Akal, 

1986. 



 
 

LEWIS, C.S., La imagen del mundo. Introducción a la literatura medieval y renacentista, 

Barcelona, Antoni Bosch, 1980. 

MAGNO, O., Historia de las gentes septentrionales, Madrid, Tecnos, 1989. 

MALAXECHEVERRIA, I., Bestiario medieval, Madrid, ed. Siruela, 1986. 

NAVARRO, A.J. y SALA, A., Europa imaginada. Cinco miradas sobre lo fantástico en el 

viejo continente Madrid, Valdemar, 2006.  

NIETZSCHE, F., Más allá del bien y del mal: preludio de una filosofía del futuro, Madrid, 

Alianza editorial, 1979. 

ORTELIUS, A., Theatrum orbis terrarum, Florencia, Giunti, 1991. 

PARÉ, A., Monstruos y prodigios, Madrid, Siruela, 1987. 

PLINIO SEGUNDO, C., Historia natural, Madrid, Gredos, 1998. 

REVILLA, F., Diccionario de iconografía y simbología, Madrid, Cátedra, 2007. 

SEBASTIAN, S., El fisiólogo, atribuido a San Epifanio, Madrid, Tuero, 1986.  

SEVILLA, I., Etimologías. Edición bilingüe, XI, 3, 1 – 4, Madrid, BAC, 1982. 

WENDT, H., El descubrimiento de los animales. De la leyenda del unicornio hasta la 

etología, Barcelona, Planeta, 1982. 

YARZA, J., Formas artísticas de lo imaginario, Barcelona, Anthropos, 1987.   

ZAMBON, F., El alfabeto simbólico de los animales. Los bestiarios de la Edad Media, 

Madrid, Siruela, 2010. 

ARTÍCULOS 

CASTILLO, M., ‘Alberto Magno: precursor de la ciencia renacentista’ en: La ciencia de 

los filósofos, Universidad de Sevilla, 1996, pp. 91 – 106. 

DOMÈNECH, J., ‘Cocodrils i balenes a les esglésies’ en: Locus Amoenus 5, 2000 – 2001. 



 
 

MORGADO GARCÍA, A., 'Los monstruos marinos en la edad moderna: la persistencia de 

un mito', en: Trocadero nº 20, 2008, pp. 139 – 154. 

TESIS DOCTORALES 

SEBENICO, S., I mostri dell’occidente medievale: fonti e diffusione di razze umane 

mostruose, ibridi ed animali fantastici, Tesi dottorale, Universitá degli studi di Trieste, 

2005. 

http://es.scribd.com/doc/66160341/SEBENICO-I-MOSTRI-

DELL%E2%80%99OCCIDENTE-MEDIEVALE-FONTI-E-DIFFUSIONE-DI-RAZZE-UMANE-

MOSTRUOSE-IBRIDI-ED-ANIMALI-FANTASTICI (consultada el 24/08/2013) 

RECURSOS ELECTRÓNICOS 

Ejemplo del bestiario de Aberdeen, Inglaterra siglo XIII: 

http://www.abdn.ac.uk/bestiary/intro.hti (consultada el 23/08/2013) 

Recurso en el que se puede encontrar el texto completo de Pierre Belon: 

http://www.biodiversitylibrary.org/item/88331#page/111/mode/1up (consultada el 

22/08/2013) 

Página de las excavaciones de Hierakonpolis con mayor información, esquemas de las 

tumbas y fotografías de los restos:  http://www.hierakonpolis-

online.org/index.php/explore-the-predynastic-cemeteries/hk6-elite-cemetery 

(consultada el 22/08/2013) 

Más información sobre Alberto Magno: 

http://institucional.us.es/revistas/themata/17/05%20Castillo.pdf 

Museo de Criptozoologia: http://cryptozoologymuseum.com/

Atrapan al calamar más grande del mundo: 

http://www.nzherald.co.nz/nz/news/article.cfm?c_id=1&objectid=10425355 

(consultado el 26/08/2013) 

Página con las obras de Bernard Heuvelmans: http://cryptozoo.pagesperso-

orange.fr/personalia/heuvelmans.htm (consultada el 27/08/2013) 

http://es.scribd.com/doc/66160341/SEBENICO-I-MOSTRI-DELL%E2%80%99OCCIDENTE-MEDIEVALE-FONTI-E-DIFFUSIONE-DI-RAZZE-UMANE-MOSTRUOSE-IBRIDI-ED-ANIMALI-FANTASTICI
http://es.scribd.com/doc/66160341/SEBENICO-I-MOSTRI-DELL%E2%80%99OCCIDENTE-MEDIEVALE-FONTI-E-DIFFUSIONE-DI-RAZZE-UMANE-MOSTRUOSE-IBRIDI-ED-ANIMALI-FANTASTICI
http://es.scribd.com/doc/66160341/SEBENICO-I-MOSTRI-DELL%E2%80%99OCCIDENTE-MEDIEVALE-FONTI-E-DIFFUSIONE-DI-RAZZE-UMANE-MOSTRUOSE-IBRIDI-ED-ANIMALI-FANTASTICI
http://www.abdn.ac.uk/bestiary/intro.hti
http://www.biodiversitylibrary.org/item/88331#page/111/mode/1up
http://www.hierakonpolis-online.org/index.php/explore-the-predynastic-cemeteries/hk6-elite-cemetery
http://www.hierakonpolis-online.org/index.php/explore-the-predynastic-cemeteries/hk6-elite-cemetery
http://institucional.us.es/revistas/themata/17/05%20Castillo.pdf
http://cryptozoologymuseum.com/
http://www.nzherald.co.nz/nz/news/article.cfm?c_id=1&objectid=10425355
http://cryptozoo.pagesperso-orange.fr/personalia/heuvelmans.htm
http://cryptozoo.pagesperso-orange.fr/personalia/heuvelmans.htm


 
 

Museo de criptozoología de Coleman: http://cryptozoologymuseum.com/ (consultada 

el 27/08/2013) 

 

CINE DE TERROR Y MONSTRUOS 

LIBROS 

ALDARONDO, R., Películas clave del cine de aventuras, Barcelona, ed. Robinbook, 2008. 

ANDRIANO, J.D., Inmortal monster, the mythological evolution of the fantastic beast in 

the modern fiction and film, Londres, Greenwood Press, 1999. 

BOUSE, D., Wildlife Films, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2000. 

BURGALETA, C., Terror bajo las aguas. El cine de monstruos marinos, Madrid, Ilarión, 

2010.  

BURT, J., Animals in Film, Londres, Reaktion Books, 2002. 

COUSINS, M., Historia del cine, Londres, editorial Blume, 2004. 

CABRERA INFANTE, G., El cronista de cine, Madrid, Galaxia Gutenberg, 2012. 

GUBERN, R. y PRAT, J., Las raíces del miedo. Antropología del cine de terror, Barcelona, 

cuadernos ínfimos 86, 1979. 

HINTZ, H.F., Horses in the movies, Nueva Jersey, Barnes & Company, 1979. 

LAZO, N., El horror en el cine y en la literatura, México, Paidós, 2004. 

LOSILLA, C., El cine de terror. Una introducción, Barcelona, ed. Paidos, 1993. 

MARTIN, S., Monstruos al final del milenio, Madrid, ed. Alberto Santos, 2002. 

MEMBA, J., El cine de terror de la Universal, Madrid, T&B, 2006. 

MITMAN, G., Reel Nature: America's Romance with Wildlife on Film, Cambridge, 

Harvard University Press, 1999. 

http://cryptozoologymuseum.com/


 
 

NEWMAN, K., The BFI companion to horror, Londres, British film institute, 1996. 

ORTIZ – OSÉS, A. y LANCEROS, P., Diccionario de la existencia. Asuntos relevantes de la 

vida humana, Barcelona, Anthropos, 2006. 

PAIETTA, A.C., KAUPPILA, J.L., Animals on screen and radio. An annotated sourcebook, 

Londres, the scarecrow press, 1994. 

PINEL, V., Los géneros cinematográficos, Barcelona, Ma non troppo, 2009. 

RAMÍREZ, J.A., Medios de masas e historia del arte, Madrid, Ediciones Cátedra, 1981. 

SÁNCHEZ, J.L., Diccionario temático del cine, Madrid, Cátedra, 2004. 

SAVATER, F., Nihilismo y acción, Madrid, ed. Taurus, Madrid, 1970. 

SERRANO, V., Soñando monstruos. Terror y delirio en la modernidad, Madrid, Plaza y 

Valdés, 2010. 

SONTAG, S., 'La imaginación del desastre', en: Contra la interpretación, Barcelona, 

Editorial Seix Barral, 1969. 

TEJERO, J., Este rodaje es la guerra, primera parte, Madrid, T&B, 2003. 

VV.AA., El cine, enciclopedia Salvat del séptimo arte, tomo 2: el cine de aventuras, 

Barcelona, Salvat, 1979. 

ARTÍCULOS 

HORAK, J.C., 'Wildlife documentaries: from classical forms to reality TV', en: Film 

History, volumen 18, Nueva York, pp. 459 – 475. 

 

 

 

 



 
 

SOBRE LAS BALLENAS Y MOBY DICK 

LIBROS 

BRODHEAD, R., New essays on Moby-Dick, Cambridge, Cambridge University Press, 

1986. 

CHASE, O., ‘The Essex wrecked by a Whale’ en: MELVILLE, H., Moby Dick. an 

authoritative text, reviews and letters, HAYFORD, H., y PARKER, H. ed., Nueva York, ed. 

Norton, 1967. 

GARCI, J.L., Ray Bradbury. Humanista del futuro, Madrid, ed. Helio, 1971. 

HAYFORD, H., Moby-Dick, Herman Melville an authoritative text, reviews and letters, 

Nueva York, Norton, 1967. 

HOARE, P., Leviatán o la ballena, Barcelona, Ático de los libros, 2010. 

HUSTON, J., A libro abierto, memorias, Madrid, Espasa Calpe, 1986. 

MCSWEENEY, K., Moby-Dick, Ishmael's mighty book, Boston, Twayne, 1986.  

MELVILLE,H., Moby Dick, Introducción a cargo de José María Valverde, Barcelona, ed. 

Planeta, 1987. 

REYNOLDS, J.N., ‘Mocha Dick or the white whale of the Pacific a leaf from a manuscript 

journal’ en: MELVILLE, H., Moby Dick. an authoritative text, reviews and letters, 

HAYFORD, H., y PARKER, H. ed., Nueva York, ed. Norton, 1967. 

ROMAN, J., Ballena, Barcelona, ed. Melusina, 2008. 

UJHÁZY, M., Herman Melville's world of whaling, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1982. 

VV.AA. Moby Dick o la atracción del abismo, Madrid, Graphiclasssic, 2013. 

 ARTÍCULOS 

BERNAL, D. y MONCLOVA, A., ‘Captura y aprovechamiento haliéutico de cetáceos en la 

Antigüedad. De Julia Traducta a Atenas’, en D. Bernal ed. Pescar con Arte. Fenicios y 



 
 

romanos en el origen de los aparejos andaluces. Catalogo de la Exposición (Baelo 

Claudia), Monografías del proyecto Sagena, 3, 2011, pp. 95 – 117.  

BERNAL, D., y MONCLOVA, A., ‘Ballenas, orcas, delfines… una pesca olvidada entre 

época fenicio – púnica y la antigüedad tardía’, en COSTA, B. y FERNANDEZ, J. ed., Sal, 

pesca y salazones fenicios en occidente, Actas de las XXVI Jornadas de arqueología 

Fenicio – Punica, Eivissa, 2011. 

RECURSOS ELECTRÓNICOS 

Texto de Arturo Pérez Reverte sobre la caza de las ballenas:  

http://arturoperez-reverte.blogspot.com.es/2009/11/ochocientas-veces-al-ano.html 

Para escuchar los diferentes sonidos de las  ballenas:  

http://www.sonsdemar.eu/index2.php?web=sonsdemar&lang=es 

Noticias actual del ámbar gris 

http://www.lavanguardia.com/vida/20120830/54343830190/nino-encuentra-vomito-

ballena-50-000-euros.html 

http://www.abc.es/sociedad/20130202/abci-vomito-ballena-201302020518.html 

Noticias aparecidas en los periódicos sobre la actualidad de Moby Dick 

http://cultura.elpais.com/cultura/2013/08/22/actualidad/1377201232_261842.html 

http://cultura.elpais.com/cultura/2013/06/28/actualidad/1372446040_069586.html?r

el=rosEP 

http://www.rtve.es/noticias/20130810/734364.shtml?rel=rosEP 

Noticias sobre ballenas o lugares donde verlas 

http://cincodias.com/cincodias/2009/06/06/sentidos/1244255238_850215.html?rel=r

osEP 

http://elpais.com/diario/2009/08/08/viajero/1249765695_850215.html?rel=rosEP 

http://arturoperez-reverte.blogspot.com.es/2009/11/ochocientas-veces-al-ano.html
http://www.sonsdemar.eu/index2.php?web=sonsdemar&lang=es
http://www.lavanguardia.com/vida/20120830/54343830190/nino-encuentra-vomito-ballena-50-000-euros.html
http://www.lavanguardia.com/vida/20120830/54343830190/nino-encuentra-vomito-ballena-50-000-euros.html
http://www.abc.es/sociedad/20130202/abci-vomito-ballena-201302020518.html
http://cultura.elpais.com/cultura/2013/08/22/actualidad/1377201232_261842.html
http://cultura.elpais.com/cultura/2013/06/28/actualidad/1372446040_069586.html?rel=rosEP
http://cultura.elpais.com/cultura/2013/06/28/actualidad/1372446040_069586.html?rel=rosEP
http://www.rtve.es/noticias/20130810/734364.shtml?rel=rosEP
http://cincodias.com/cincodias/2009/06/06/sentidos/1244255238_850215.html?rel=rosEP
http://cincodias.com/cincodias/2009/06/06/sentidos/1244255238_850215.html?rel=rosEP
http://elpais.com/diario/2009/08/08/viajero/1249765695_850215.html?rel=rosEP


 
 

Personas nadando con cachalotes 

http://www.youtube.com/watch?v=93HXnOfnB8g 

Documental sobre la vida de los cachalotes 

http://www.youtube.com/watch?v=yDdqhpkgP_0 

Artículo sobre las ballenas y cocodrilos en las iglesias 

http://ddd.uab.cat/pub/locus/11359722n5p253.pdf (consultado el 3/9/2013) 

Página de Bryant Austin, fotógrafo de ballenas 

http://www.studiocosmos.com/index.html 

Pagina para adoptar una ballena franca austral 

http://www.icb.org.ar/adoptar.php 

 

SOBRE LOS TIBURONES Y JAWS 

LIBROS 

BENCHLEY, P., Tiburón, Madrid, ed. Planeta, 1984.

CANTERO, M., Steven Spielberg, Madrid, ed. Cátedra, 2006. 

FERRARI, A. y A., Escualos, Barcelona, Grijalbo, 2001. 

FONTE, J., Steven Spielberg. De Duel a Munich, en busca de la película perfecta, 

Madrid, ed. Jaguar, 2008. 

HEMINGWAY, H., El viejo y el mar, Barcelona, ed. Guillermo Kraft, 1973. 

MOJETTA, A., Guía del mundo submarino, tiburones, Madrid, ed. Libsa, 2005. 

MORENO, J.A., Guía de los tiburones de aguas ibéricas, atlántico nororiental y 

Mediterráneo, Barcelona, ed. Omega, 2004. 

http://www.youtube.com/watch?v=93HXnOfnB8g
http://www.youtube.com/watch?v=yDdqhpkgP_0
http://ddd.uab.cat/pub/locus/11359722n5p253.pdf
http://www.studiocosmos.com/index.html
http://www.icb.org.ar/adoptar.php


 
 

ARTÍCULOS 

DÍAZ – CUESTA, J., 'Los hombres de Steven Spielberg en sus películas de monstruos', 

en: Estudios sobre el mensaje periodístico, Vol. 18, octubre 2012, pp. 273 – 281. 

OLIVARES MERINO, J.A., 'Una inmersión en la narración monstruosa: punto de vista y 

concepto del abismo en Tiburón (1975) de Steven Spielberg', en: Especulo. Revista de 

estudios literarios, 2009, pp. 55 – 70. 

RECURSOS ELECTRÓNICOS 

Sobre los dioses tiburón Māori 

http://www.teara.govt.nz/en/sharks-and-rays/page-2 

Videos en los que personas nadan con tiburones 

http://www.youtube.com/watch?v=d-1xU0VfJ-g&feature=share 

https://www.youtube.com/watch?feature=player_embedded&v=xsp4CvENFU0 

Entrevista con Bradbury 

http://www.abc.es/20120606/cultura-libros/abci-decalogo-amante-vida-bradbury-

201206061740.html 

Noticias del fallecimiento de Bradbury 

http://www.elcultural.es/noticias/LETRAS/3280/Ray_Bradbury_el_ultimo_ilustrado 

Documental de la BBC sobre Jaws 

http://www.youtube.com/watch?v=9MiVtavjD8w 

Jaws, inside the story 

http://www.youtube.com/watch?v=pC3bh0Yj-Fs 

http://www.sharks.org/ 

 

http://www.teara.govt.nz/en/sharks-and-rays/page-2
http://www.youtube.com/watch?v=d-1xU0VfJ-g&feature=share
https://www.youtube.com/watch?feature=player_embedded&v=xsp4CvENFU0
http://www.abc.es/20120606/cultura-libros/abci-decalogo-amante-vida-bradbury-201206061740.html
http://www.abc.es/20120606/cultura-libros/abci-decalogo-amante-vida-bradbury-201206061740.html
http://www.elcultural.es/noticias/LETRAS/3280/Ray_Bradbury_el_ultimo_ilustrado
http://www.youtube.com/watch?v=9MiVtavjD8w
http://www.youtube.com/watch?v=pC3bh0Yj-Fs
http://www.sharks.org/


 
 

 


