
 

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

¿Una sociedad sin género? 

El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en 

Francia a través de Shulamith Firestone y Monique Wittig  

(1967-1970) 

 

A Genderless Society? 

The Emergence of Radical Feminism in the United States and  

France through Shulamith Firestone and Monique Wittig  

(1967-1970) 

 
 

Autora 

Pilar Coloma Aceña 

 
Directora 

Gemma del Olmo Campillo 

 

 
Facultad de Ciencias Sociales y del Trabajo 

Máster Universitario en Relaciones de Género 

Noviembre 2022 



2 

 

 

Resumen. ¿Una sociedad sin género? ¿se ha teorizado sobre ello? ¿es acaso eso posible de 

imaginar? Estas fueron las preguntas que originaron el presente trabajo. En busca de respuestas, 

a lo largo de la investigación, me traslado al surgimiento del feminismo radical en Estados 

Unidos y en Francia, así como a las obras de dos de las autoras más significativas de esta 

corriente en ambos países, Shulamith Firestone (1945-2012) y Monique Wittig (1935-2003). 

Ambas feministas radicales imaginaron esta sociedad radicalmente diferente en sus pioneras 

obras utópicas Las guerrilleras, publicada por Wittig en 1969, y La dialéctica del sexo, 

publicada por Firestone en 1970. A través de ellas y de su introducción dentro del contexto de 

finales de los años sesenta –análisis llevado a cabo desde una perspectiva interdisciplinar– es 

posible comprender muchos de los debates entre los feminismos del presente, que tienen que 

ver con la complejidad en torno a las categorías de identidad o en torno al sujeto del feminismo. 

 

Abstract. A genderless society? Has it ever been theorized? Is it even possible to imagine it? 

These were the questions that gave rise to the present work. In search of answers, throughout 

this research, I move to the emergence of radical feminism in the United States and in France, 

as well as to the works of two of the most significant authors of this current in both countries, 

Shulamith Firestone (1945-2012) and Monique Wittig (1935-2003). Both radical feminists 

imagined this radically different society in their pioneering utopian works Les Guérillères, 

published by Wittig in 1969, and The Dialectic of Sex, published by Firestone in 1970. Through 

them and their introduction into the context of the late 1960s –an analysis carried out from an 

interdisciplinary perspective– it is possible to understand many of the debates between current 

feminisms, which have to do with the complexity around the categories of identity or around 

the subject of feminism. 

 

Palabras clave: Feminismo radical, Estados Unidos, Francia, Shulamith Firestone, Monique 

Wittig.  

Keywords: Radical Feminism, United States, France, Shulamith Firestone, Monique Wittig.  



3 

 

Índice 

 

Introducción .............................................................................................................................. 4 

Estado de la cuestión .............................................................................................................. 12 

Marco metodológico ............................................................................................................... 16 

I. El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia ......................... 18 

El comienzo de una historia. Una nueva reinterpretación del mundo .................................. 18 

En espera de algo mejor. Cuando realmente éramos cinco o seis ........................................ 22 

1968. La revolución es posible ............................................................................................. 26 

La semilla está sembrada. La inminente explosión de los feminismos contemporáneos .... 30 

26 de agosto de 1970. La semilla germinó ........................................................................... 35 

La paradoja del MLM. Entre la afirmación y la destrucción ............................................... 40 

II. ¿Una sociedad sin género? ................................................................................................ 43 

III. Shulamith Firestone, Monique Wittig y “La Dialéctica Guerrillera” ........................ 49 

Dinamitar el “sistema sexo-género” ..................................................................................... 49 

Biología, clase sexual, revolución y utopía .......................................................................... 57 

La utopía de una sociedad sin género ................................................................................... 70 

¿Teoría proto-queer? Firestone y Wittig en la encrucijada .................................................. 74 

Conclusiones ........................................................................................................................... 78 

Referencias bibliográficas ...................................................................................................... 80 

 



4 

 

Introducción 
 

 

 
La primera cuestión que me surgió a la hora de plantearme la idea de realizar el Trabajo Fin de 

Máster fue la pregunta que da título al presente trabajo: ¿una sociedad sin género? ¿se ha 

teorizado sobre ello? ¿es acaso eso posible de imaginar? Una vez llevada a cabo la investigación 

soy consciente de que es una pregunta problemática, ya que la conceptualización del género es 

compleja y está sujeta a múltiples interpretaciones. Mi pregunta embrionaria se refería a si era 

posible una sociedad sin construcciones de género binarias y sin categorías de identidad; es 

decir, una sociedad sin mujeres ni hombres, una sociedad sin diferencia sexual. Debido al 

debate en torno al género, mi pregunta como título podía dar lugar a confusión, por lo que me 

planteé con posterioridad muchos otros títulos: “dinamitar la diferencia sexual”, “la destrucción 

del ‘sistema sexo-género’”… Finalmente, aun siendo consciente de su problemática, he 

decidido apostar por la pregunta que dio origen a este trabajo.  

De modo que: ¿Una sociedad sin género? ¿es acaso eso posible de imaginar? Hasta hace 

escasamente sesenta años el género era comúnmente algo intrínseco y natural de los seres 

humanos. Más concretamente el sexo-género binario –aunque no se denominaba así todavía– 

formaba parte de la naturaleza de las personas: hombres y mujeres, sexo masculino y sexo 

femenino. En ese orden –hombres y mujeres– se conformaba una sociedad basada en la 

diferencia sexual, a partir de la cual se entendía que cada sexo –de los dos que se consideraban 

en aquel momento– tenía unas particularidades biológicas, físicas, culturales y sociales. Los 

hombres tenían unos gustos, las mujeres otros; los hombres se dedicaban a unas labores, las 

mujeres a otras; los hombres ocupaban unos espacios, las mujeres otros. Los hombres eran lo 

esencial y lo absoluto, las mujeres: la Alteridad1.  

No obstante, ante tales afirmaciones, cualquiera considerará necesario recapitular. ¿Acaso 

todo ello forma parte del pasado? ¿Se ha superado en nuestro presente –tercera década del siglo 

XXI– la diferencia sexual y el sistema binario sexo-género2? Es evidente que no. No hay más 

 
1 La idea del hombre como lo Absoluto y de la mujer como la Alteridad fue desarrollada por Simone de Beauvoir 

en El segundo sexo: “La mujer se determina y se diferencia con respecto al hombre, y no a la inversa; ella es lo 

inesencial frente a lo esencial. Él es el sujeto, es el Absoluto: ella es la Alteridad”. BEAUVOIR, Simone de, El 

segundo sexo, Cátedra, Madrid, (1949) 2021, p. 48. 
2 El concepto de “sistema sexo/género” fue desarrollado en 1975 por la antropóloga Gayle Rubin en su pionero e 

influyente ensayo “El tráfico de mujeres”: “Un “sistema de sexo/género” es el conjunto de disposiciones por el 

que una sociedad transforma la sexualidad biológica en productos de la actividad humana, y en el cual se satisfacen 

esas necesidades humanas transformadas”. RUBIN, Gayle, “El tráfico de mujeres: notas sobre la economía política 

del sexo”, Nueva Antropología, 30 (1986), p. 97.  



5 

 

que mirar a nuestro alrededor. Todavía hoy es posible escuchar, tanto en el ámbito de lo público 

como en el de lo privado –ambos ámbitos políticos– afirmaciones y argumentaciones 

biologicistas o directamente sexistas. El determinismo biológico campa a sus anchas. Y por 

todo ello, por la preocupación que me inspira tal situación, nace la voluntad e intención del 

presente trabajo.  

Se trata, además, de un trabajo fruto de su contexto. Un contexto en el que a pesar de que 

los feminismos parecen disfrutar de una relevante importancia en la opinión pública y de un 

significativo peso político –aunque este sea disfrutado principalmente por parte del feminismo 

institucional y liberal–, un cierto pesimismo caracteriza sus diversos activismos. Un pesimismo 

que pesa sobre el ejercicio de la imaginación de posibles futuros radicalmente diferentes y 

radicalmente libres. Una cierta desesperanza que ahoga cualquier tipo de reivindicación radical 

que no solo se disponga a transformar progresivamente los roles de género –como defiende el 

feminismo institucional y liberal– sino que se dirija directamente a la raíz de los problemas, una 

raíz compartida por múltiples intersecciones de opresión. Un contexto, en definitiva, que parece 

haber olvidado que esa radicalidad existió y que, por ende, podría volver a florecer.  

En la actualidad no solo el activismo feminista parece haber ahogado todo tipo de 

reivindicación radical. El neoliberalismo ha causado profundos estragos en la capacidad de 

organización colectiva. Tony Judt se preguntó hace unos años: «¿por qué nos resulta tan difícil 

siquiera imaginar otro tipo de sociedad?»3 y Mark Fisher desarrolló así su concepto de 

“realismo capitalista”: «la idea muy difundida de que el capitalismo no solo es el único sistema 

económico viable, sino que es imposible incluso imaginarle una alternativa».4 Nuestro 

presente, además, está siendo asaltado por la imaginación hegemónica de futuros distópicos, 

eliminando así la posibilidad de imaginar futuros más habitables, igualitarios y libres. De esta 

manera lo explica Layla Martínez en su obra Utopía no es una isla:  

La oleada distópica lo ha inundado todo, sin apenas excepciones. Resulta casi imposible 

encontrar una novela o una serie que imagine un futuro utópico o simplemente mejor que el 

presente. […] Los productos culturales reflejan la realidad, pero al hacerlo, también la crean. 

Imaginar futuros peores nos ha quitado la capacidad de pensar en un porvenir mejor.5 

 

 
3 JUDT, Tony, Algo va mal, Debolsillo, Barcelona, 2019, p. 51. [La cursiva es suya]. 
4 FISHER, Mark, Realismo capitalista. ¿No hay alternativa?, Caja Negra, Buenos Aires, 2018, p. 22. [La cursiva 

es suya]. 
5 MARTÍNEZ, Layla, Utopía no es una isla. Catálogo de mundos mejores, Episkaia, Madrid, 2022, p. 11.  



6 

 

Por otro lado, los feminismos actuales también enarbolan la bandera de “lo personal es 

político” y son conscientes de que las dos esferas tradicionalmente separadas de lo público y 

político, por un lado, y de lo privado y personal, por el otro, están ciertamente difuminadas o 

directamente no existe tal distinción. Sin embargo, ¿conocemos realmente de donde surgió esta 

reinterpretación de la política y de la sociedad? ¿conocemos la radicalidad del contexto del que 

surgió? ¿sabemos exactamente qué fue el feminismo radical? En definitiva, ¿conocemos nuestra 

propia historia? 

La intención del presente trabajo responde a la inquietud que me provocan todos estos 

interrogantes. Por un lado, pretendo establecer una postura frontal frente a ese determinismo 

biológico que sigue campando a sus anchas pese a que hace más de cincuenta años se 

comenzaran a evidenciar las falsedades y discriminaciones que pretendía ocultar. Y, por otro 

lado, aspiro a recuperar una historia en gran parte olvidada. Una historia –que nunca es una y 

única sino múltiple y compleja– que recoja todo un contexto en el que era posible imaginar 

futuros que hoy serían difícilmente imaginables. 

Para ello me centro en el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia 

a través de dos figuras que fueron capaces de imaginar esa otra sociedad radicalmente diferente, 

una sociedad de personas en libertad. Pero estas dos figuras, Shulamith Firestone (1945-2012) 

y Monique Wittig (1935-2003) no hubiesen sido capaces de imaginarla sin el contexto, 

asimismo radical, en el que se vieron inmersas. O al menos eso es lo que se pretenderá demostrar 

a lo largo del trabajo. Contexto y teoría –Historia y Filosofía– se vuelven una para abordar tal 

complejidad. Así, a continuación, plantearé con mayor detenimiento la temática y las 

subsiguientes preguntas de investigación que surgen inevitablemente de la misma, así como las 

hipótesis que invitan a la formulación de tales preguntas. 

Con el fin de dar respuesta a los interrogantes que se han planteado anteriormente, además 

de otros muchos que se irán planteando a lo largo de la investigación, me resulta inevitable 

trasladarme a los orígenes del movimiento feminista actual. Establecer unos orígenes siempre 

es una ardua tarea, ya que nos encontramos a lo largo de la historia con figuras, activismos y 

movimientos sociales diversos que podrían ser considerados como origen de los feminismos 

actuales tras un profundo debate. Pero esa no es la intención del presente estudio. Por ello, a 

pesar de que para comprender con profundidad los feminismos del presente podríamos 

remontarnos mucho tiempo atrás –principalmente al movimiento sufragista de finales del siglo 

XIX y principios del XX– quisiera centrarme mejor en el feminismo que surgió a finales de los 

sesenta del siglo XX, que algunas llaman la “segunda ola feminista”.  



7 

 

Además de todo ello, ¿por qué retroceder a finales de los años sesenta? Principalmente 

porque mi intención es la de rastrear el contexto y las figuras que imaginaron y defendieron una 

sociedad sin género y sin diferencia sexual. Y las principales teorizaciones en torno a esta 

sociedad (in)imaginable se dieron por primera vez en aquel contexto. Tal vez hubo personas 

que plantearon previamente sociedades utópicas similares6, pero la concepción del género como 

algo construido socialmente y la idea de que era posible transformar radicalmente tales 

construcciones no se dio de manera generalizada hasta la explosión de los feminismos de finales 

de los sesenta y principios de los setenta.  

¿Y por qué en Estados Unidos y en Francia? Porque fue en Estados Unidos donde surgió 

el feminismo radical del que saldrían después las teorías de Shulamith Firestone y en Francia 

porque Monique Wittig inició allí sus propuestas feministas. Estados Unidos primero y después 

algunos países de Europa se vieron inmersos en una oleada de protestas y en un estallido de 

producción teórica sin precedentes durante esos años. La que se ha venido denominando la 

“segunda ola feminista” –concepto cuestionable sobre el que volveré más adelante– o 

Movimiento de Liberación de las Mujeres (MLM)7 –concepto sobre el que también se 

profundizará a lo largo del trabajo– fue un movimiento transnacional. Detenernos en dos de los 

principales e influyentes países de este resurgimiento feminista favorecerá la comprensión de 

su notable dimensión y posterior impacto sobre los feminismos actuales.  

La presente investigación se centrará en dos figuras de dicho contexto: Shulamith Firestone 

(1945-2012), feminista radical estadounidense, y Monique Wittig (1935-2003), feminista 

lesbiana radical francesa8. Dos figuras representativas del surgimiento del feminismo radical en 

sus respectivos países y dos figuras que creyeron firmemente en que otra sociedad radicalmente 

diferente era posible. No fueron, por supuesto, las primeras en hacerlo ni las únicas, pero sí que 

fueron dos pioneras que ganarían mucha influencia tanto dentro como fuera de sus países. 

Debido a los límites de esta investigación no es posible ni tratar a todas las figuras que 

 
6 Por ejemplo, Charlotte Perkins Gilman (1860-1935) fue una feminista estadounidense de la primera ola que 

escribió una obra utópica en 1915 titulada Herland, en la que imaginó una sociedad habitada exclusivamente por 

mujeres, liberadas de los hombres, la guerra y los conflictos. Fue traducida al castellano como Matriarcadia: 

PERKINS GILMAN, Charlotte, Matriarcadia, Akal, Madrid, 2018. O incluso podríamos remontarnos a finales 

del siglo XV con la conocida obra de La ciudad de las damas de Christine de Pizan. 
7 Movimiento de Liberación de las Mujeres (MLM) en castellano; Women’s Liberation Movement (WLM) en 

inglés; Mouvement de Libération des Femmes (MLF) en francés.  
8 Monique Wittig a finales de los años sesenta pertenecía al feminismo radical francés, que influenció 

profundamente al surgimiento del Mouvement de Libération des Femmes en Francia. No obstante, posteriormente, 

a partir de finales de los años setenta, Wittig sería una importante autora del feminismo materialista francés. De 

ahí que, en general, se describa a Wittig como autora feminista lesbiana del materialismo francés y, sin embargo, 

en este trabajo aparezca principalmente como feminista radical. 



8 

 

plantearon en sus textos la destrucción de la diferencia sexual, ni tampoco tratar la totalidad de 

las obras de Firestone y Wittig. Así, las elegidas para abordar la temática expuesta serán La 

dialéctica del sexo (1970) de Shulamith Firestone y Las guerrilleras (1969) de Monique Wittig.  

Ambas obras se introducen en el contexto de los orígenes del feminismo radical. Un 

contexto que será tratado a lo largo de las páginas siguientes desde una perspectiva histórica. 

Para ello se ha delimitado un marco cronológico: 1967-1970. La cronología es posiblemente 

más clara en el caso estadounidense, ya que el origen del WLM y del activismo de las feministas 

radicales se establece en torno a 1967.9 En el caso francés su cronología se retrasa hasta 1970, 

fecha a partir de la cual se da por constituido el MLF, aunque existe debate al respecto. Pero 

desde 1968 hasta 1970 se suceden en Francia una serie de acontecimientos que provocarán ese 

resurgimiento del feminismo, por lo que resulta fundamental centrarse asimismo en esos 

primeros años.  

Las conexiones entre ambos países son claras, me refiero al impacto de los nuevos 

movimientos sociales estadounidenses de la década de los sesenta y a la gran influencia de 

Mayo del 68 francés. Además, el vínculo significativo entre ambos para el presente trabajo se 

materializó el 26 de agosto de 1970, con la multitudinaria manifestación en Estados Unidos con 

motivo del cincuenta aniversario de la consecución del sufragio femenino y con la protesta en 

Francia de unas doce mujeres frente al Arco de Triunfo en homenaje a “la mujer del soldado 

desconocido”. El 26 de agosto de 1970 cerrará el límite cronológico de esta historia. Una 

cronología corta pero intensa, marcada por el hilo conductor que se pregunta sobre la 

posibilidad de construir una sociedad sin género y que se plantea los siguientes objetivos.  

Una de las principales finalidades es la de subrayar la relevancia de la obras y teorías 

feministas radicales de transformación social –centrándome en aquellos aspectos que respondan 

al hilo conductor– e introducirlas en su contexto. Así, en este primer punto surge una de las 

principales hipótesis: estas obras radicales no hubiesen sido creadas ni imaginadas sin el 

contexto asimismo radical en el que se vieron inmersas sus autoras. Para abordar este punto se 

pondrá en marcha otro de los objetivos primordiales, esto es, abordar la investigación desde una 

perspectiva interdisciplinar, principalmente desde una perspectiva histórica y filosófica, pero 

también literaria, como veremos.  

 
9 El surgimiento del feminismo radical es situado por la historiadora Alice Echols a finales del año 1967, momento 

a partir del cual se fueron formando los primeros grupos de feministas radicales en el este de Estados Unidos. 

ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975, University of Minnesota Press, 

(1989) 2019, p. 51.  



9 

 

En segundo lugar, también como objetivo general nos encontramos con la recuperación de 

la historia del feminismo radical, que en la actualidad parece un poco confusa. En España, desde 

los activismos actuales, se desconoce en gran medida su historia y me parece importante insistir 

en ella. Posiblemente se debe a la encarnación actual del feminismo radical, las que se 

autodenominan feministas radicales. Alice Echols, una de las principales historiadoras que ha 

tratado el surgimiento de esta corriente en Estados Unidos, lo advierte así en la introducción a 

la edición del trigésimo aniversario de su libro Daring to Be Bad: 

Daring to Be Bad se centra en el feminismo radical, el cual ocupó en su día un rincón 

especialmente dinámico y heterodoxo del Movimiento de Liberación de las Mujeres. (Para ser 

clara, aquí me refiero al feminismo radical en sus primeros años, no en su encarnación actual, que 

está entre el escepticismo y el antagonismo hacia el trabajo sexual y los derechos de las personas 

transexuales).10  

Aunque Echols escribe desde Estados Unidos, sus palabras pueden ser perfectamente 

extrapolables al contexto español, en el que existe igualmente esa corriente actual del 

feminismo. Así, como es sabido, las distintas corrientes del feminismo occidental establecen 

lazos y conexiones entre los distintos países.  

Con respecto a esta última idea surge otra de las hipótesis a plantear, la cual contempla la 

comprensión del feminismo radical y del MLM como un movimiento transnacional, desde sus 

orígenes hasta sus sucesoras en el presente. En efecto, como se tratará de evidenciar a lo largo 

del trabajo, existieron desde los orígenes del movimiento unas claras conexiones 

transnacionales, de las cuales me centraré en las establecidas entre Estados Unidos y Francia y 

principalmente a través de dos de las figuras más representativas de ambos movimientos. Y es 

que resulta ciertamente interesante que podamos establecer conexiones y similitudes entre las 

obras de las dos autoras procedentes de estos dos países separados por el Atlántico –aunque 

también existieron evidentes diferencias, como veremos–. 

En tercer lugar, otro de los objetivos presentes en el trabajo es seguir reivindicando la 

relevancia de estas dos autoras. Ciertamente, Monique Wittig ha sido ampliamente recuperada 

en España durante los últimos años de la mano de una parte importante de la academia pero, tal 

vez, sus obras literarias, a excepción de El cuerpo lesbiano (1973), hayan pasado a un segundo 

plano con respecto a sus ensayos teóricos.11 Por ello, a través de Las guerrilleras (1969) es 

 
10 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America…op. cit., p. viii. [Traducción propia].  
11 En 1982 Namascar Shaktini publicó un artículo en el que afirmaba que sus dos primeras obras, L’Opoponax 

(1964) y Les Guérillères (1969) habían sido el foco de atención de considerables estudios, mientras que sus dos 

últimas, las cuales contenían la palabra “lesbiana” en el título, habían sido relativamente olvidadas. Sin embargo, 



10 

 

posible conocer una faceta más temprana y desconocida de Wittig. Por otro lado, Shulamith 

Firestone ha sido más desatendida y apenas existen investigaciones en castellano específicas 

sobre su figura y obra. Por ello, uno de los objetivos del presente estudio consiste en reivindicar 

a estas autoras y sus facetas y obras más desconocidas que tanta huella dejaron para los 

feminismos del presente.  

Así, tal y como se ha venido subrayando, la presente investigación se centrará en los 

orígenes del movimiento ya que a través de ellos es posible comprender la explosión posterior 

de los feminismos. Y también es de vital importancia volver desde los feminismos actuales a 

los orígenes para comprender los debates que inundan nuestro presente. En efecto, muchas de 

las preguntas que surgieron por primera vez en aquel contexto, por parte de numerosas mujeres 

como Wittig y Firestone, siguen caracterizando los debates feministas. Debates en torno al 

sujeto del feminismo, en torno al sistema sexo/género y en torno a la diferencia sexual –

destruirla o resignificarla– en torno al género –dinamitarlo o multiplicarlo– o en torno a la 

intersección de experiencias y opresiones, aunque no existiese todavía ese concepto para 

nombrarlo.  

Por otro lado, cabe decir que en aquellos primeros años de explosión de los feminismos 

todavía se entendía el sexo y el género como cuestiones fácilmente separables. El sexo se 

entendía como algo meramente biológico y el género como la construcción cultural que devenía 

–dependiendo del contexto histórico– de esa base biológica. Así, el feminismo radical apostaba 

por la destrucción de los roles sexuales, y no contempló todavía el debate que se iniciaría más 

adelante en torno a la categoría de sexo, principalmente por parte de Judith Butler y del 

feminismo queer. Como veremos, la obra de Monique Wittig fue recuperada con posterioridad 

y considerada como una de las precursoras de este debate y de esta corriente del feminismo. El 

caso de Firestone es más complejo y, por ello, a lo largo del trabajo trataré de responder a las 

preguntas que surgen inevitablemente del análisis comparado entre ambas autoras: ¿fue 

Firestone también precursora del debate en torno al sexo? ¿pudo ser Firestone, al igual que 

Wittig, precursora del feminismo queer? 

Finalmente, y volviendo a la recuperación de Las guerrilleras y de La dialéctica del sexo, 

surge otra de las hipótesis más complejas a las que trataré de enfrentarme a lo largo del trabajo. 

Y es que una vez expuesto el contexto del surgimiento del feminismo radical, tanto en Estados 

 
creo que en el presente han sido estudiadas todas sus obras por igual e, incluso, Le corps lesbien (1973) ha recibido 

tal vez una mayor atención, de ahí mi afirmación. SHAKTINI, Namascar, “Displacing the Phallic Subject: Wittig’s 

Lesbian Writing”, Signs, 8, 1 (1982), p. 29.  



11 

 

Unidos como en Francia, nos daremos cuenta de que con el fin de conformar un nuevo 

movimiento social fue necesaria la construcción de una fuerte identidad colectiva en torno al 

sujeto “mujeres”.12 En consecuencia, se dio una de las contradicciones más latentes del MLM, 

esta es, la reafirmación del sujeto “mujeres” y, en consecuencia, del sexo-género como criterio 

de identificación política, al mismo tiempo, paradójicamente, que trataban de luchar en contra 

de la propia diferencia sexual.  

Y en este contexto de construcción identitaria ¿dónde se encontraron Shulamith Firestone 

y Monique Wittig? Mi hipótesis es que el caso de estas dos autoras, aunque no fuese el único, 

fue ciertamente singular y particular. Y es que en un contexto en el que era aparentemente 

necesaria la construcción de un sujeto para el movimiento –el cual se materializó en la categoría 

“mujeres” y, en la mayoría de los casos, de mujeres blancas, heterosexuales y de clase media– 

Shulamith Firestone y Monique Wittig apostaron por lo contrario en sus obras, por hacer 

desaparecer esa categoría “mujeres” y construir una sociedad sin género. 

Para abordar todas estas cuestiones el trabajo se divide en dos partes diferenciadas. En 

primer lugar, se analiza el contexto histórico de manera cronológica, tanto de Estados Unidos 

como de Francia, desde 1967 hasta el 26 de agosto de 1970. En este primer capítulo –“El 

surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia”– se pone en marcha la 

investigación interdisciplinar, introduciendo a las autoras en su contexto y relacionando teoría 

con movimiento social, y viceversa. En segundo lugar, el tercer capítulo –“Shulamith Firestone, 

Monique Wittig y ‘La dialéctica guerrillera’”– vendría a conformar la otra parte del trabajo, en 

la que se analiza la obra de Firestone y Wittig siguiendo el hilo conductor y, de nuevo, las 

herramientas de la interdisciplinariedad, entre una perspectiva filosófica e histórica. El segundo 

capítulo –“¿Una sociedad sin género?”– es el que diferencia la primera parte de la segunda y el 

que hace de hilo conductor entre ambas. Si bien las dos partes fusionan el análisis histórico y 

el filosófico, es evidente que en la primera la perspectiva histórica adquiere una mayor 

predominancia y en la segunda es la perspectiva filosófica la que gana un mayor protagonismo. 

En su conjunto, la finalidad consiste en presentar un análisis más completo de esta corriente del 

feminismo, sin la cual es imposible comprender la dimensión actual de los feminismos 

contemporáneos.  

 

 
12 La construcción de una identidad colectiva en torno al sujeto “mujeres” ha sido estudiada por múltiples autoras. 

Se trata de una idea que aparecerá en repetidas ocasiones a lo largo del trabajo, por lo que dejaré para el Estado de 

la cuestión y el desarrollo de la investigación las referencias necesarias que avalen tal afirmación.  



12 

 

Estado de la cuestión 

 

 

El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia es un tema que ha sido 

escasamente tratado en castellano. Existen bastantes estudios sobre el WLM estadounidense y 

el MLF francés por separado, pero no se ha encontrado bibliografía que haya tratado de forma 

específica las influencias y conexiones transnacionales entre ambos países por parte de las 

feministas radicales a finales de los años sesenta.  

Por otro lado, sobre el análisis conjunto de las figuras de Shulamith Firestone y Monique 

Wittig tampoco se ha encontrado ninguna investigación en castellano. Ambas autoras por 

separado sí que han sido significativamente estudiadas, pero ha sido mayormente recuperada la 

autora francesa. De Firestone apenas existen estudios por parte de la academia hispanoparlante. 

Así, sobre la autora estadounidense la mayor parte de bibliografía específica que se encuentra 

está escrita en inglés.  

Por lo que se refiere al MLM a nivel transnacional sí que es posible encontrar numerosos 

estudios por parte de la academia hispanohablante. En España destacan las aportaciones de 

María Ángeles Larumbe y de Mary Nash13, entre otras. Así mismo, desde la revista 

interdisciplinar Dossiers Feministes se han ido publicando interesantes artículos sobre el 

impacto de Mayo del 68 en el mundo contemporáneo occidental desde una perspectiva 

feminista.14 De todos estos estudios es posible encontrar sugerente información tanto del WLM 

estadounidense como del MLF francés.  

Así mismo, como mencionan las líneas anteriores, las dos teóricas feministas también han 

sido tratadas por separado por parte de la academia española. Monique Wittig ha sido una autora 

a la que se han dedicado más trabajos de investigación que a Shulamith Firestone, por lo que 

 
13 Mª Ángeles Larumbe dedica un capítulo de su libro centrado en el movimiento feminista durante la transición a 

la democracia española a la dimensión internacional del MLM: LARUMBE, Mª Ángeles, “El feminismo de 

segunda generación”, en: LARUMBE, Mª Ángeles, Una inmensa minoría. Influencia y feminismo en la transición, 

Prensas Universitarias de Zaragoza, 2002, pp. 51-139. Por otro lado, Mary Nash, en su libro Mujeres en el mundo 

realiza un amplio recorrido por los movimientos feministas en el mundo contemporáneo. NASH, Mary, Mujeres 

en el mundo. Historia, retos y movimientos, Alianza Editorial, Madrid, 2012. 
14 Véanse: CABRERA GARCÍA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las 

reivindicaciones feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafíos”, Dossiers Feministes, 

24 (2018), pp. 75-94; OTERO CARVAJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 68”, Dossiers 

Feministes, 12 (2008), pp. 49-68; PASTOR VERDÚ, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga 

general. Su impacto en la sociedad francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp. 31-47; GARCÍA 

SAIZ, Lorena, “La primavera francesa y el foro social mundial: rebrotes del espíritu del Mayo francés en el 

altermundismo desde la perspectiva de género”, Dossiers Feministes, 24 (2018), pp. 95-108.  



13 

 

con la bibliografía disponible en castellano de la feminista lesbiana es posible abarcar la 

temática y los objetivos de la presente investigación. Para comprender con profundidad su obra 

ha sido fundamental la obra colectiva de Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique 

Wittig, editada por Beatriz Suárez Briones.15 

En el caso de la academia angloparlante es posible localizar interesantes artículos al 

respecto, de los cuales no se ha encontrado nada parecido en español. Mencionaré el artículo 

de Lisa Downing: “Antisocial Feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-

queer Theory”16, ya que es el único análisis que se ha encontrado tanto en español como en 

inglés que haya comparado a estas dos figuras. También sobre el Movimiento de Liberación de 

las Mujeres en ambos países se ha encontrado un artículo que realiza un análisis comparado: 

“‘I'm Not a Feminist, But’…, a Comparative Analysis of the Women's Movement in the United 

States and France”17, de Page Somerville Robinson.  

Por parte de la academia angloparlante es posible asimismo encontrar las principales 

contribuciones a la historia del surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos. Destaca 

principalmente la investigación que realizó tempranamente Alice Echols, mencionada con 

anterioridad, Daring to Be Bad.18 Fue publicada en 1989 pero sigue siendo el estudio de 

referencia para comprender esta corriente del feminismo desde una perspectiva histórica. Así 

lo abalan los estudios posteriores que han tratado también el tema.19  

Además de bibliografía específica sobre el WLM se encuentran en inglés las principales 

investigaciones en torno a la figura y obra de Shulamith Firestone. En 2010 se publicó una 

monografía sobre la feminista radical y su Dialéctica del sexo, editada por Mandy Merck y 

Stella Sanford, Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith 

 
15 SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria, 

Barcelona, 2013.  
16 DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”, 

Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en: 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022]. 
17 ROBINSON, Page Somerville, “‘I'm Not a Feminist, But…’, a Comparative Analysis of the Women's 

Movement in the United States and France”, Notes de L’Ifri-Potomac Papers, 4 (2010), pp. 1-39.  
18 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975 … op. cit. 
19 Existen numerosos estudios por parte de autoras estadounidenses que traten el WLM de finales de los sesenta y 

principios de los setenta, y en su mayoría citan el libro de Echols como referencia de la que partir. Véanse: EVANS, 

Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1 (2015), pp. 138-149; 

NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of 

Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), pp. 29-59; THOMPSON, Becky, 

“Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave Feminism”, Feminist Studies, 28, 2 (2002), 

pp. 335-360.  

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf


14 

 

Firestone.20 Y, posteriormente, en 2018 se publicó una nueva monografía por parte de Victoria 

Margree, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone.21 Y es 

que, paradójicamente, a pesar de que Firestone es citada por prácticamente la totalidad de 

autoras que han tratado en sus estudios la “segunda ola feminista” y el MLM, lo cierto es que 

no ha sido tan estudiada como otras autoras y solo recientemente se ha comenzado a recuperar 

su figura, principalmente desde la academia angloparlante.22  

Por otro lado, y pasando de nuevo al otro lado del Atlántico, para reconstruir esos primeros 

años en los que se fue gestando el Mouvement de Libération des Femmes en Francia, ha sido 

fundamental la obra de las historiadoras francesas Bibia Pavard, Florence Rochefort y Michelle 

Zancarini-Fournel, Ne nous libérez pas, on s’en charge. Une histoire des feminisms de 1789 à 

nous jours, con su capítulo “Le moment 68 des féministes”. 23 Asimismo, han sido muy valiosos 

los artículos publicados por Dossiers Feministes, comentados con anterioridad. En ellos se 

encuentra una mayor cantidad de bibliografía específica sobre el MLF francés que sobre el 

WLM estadounidense en castellano. También porque muchas obras francesas han sido 

traducidas24 y porque Mayo del 68 francés y su impacto en el mundo ha sido significativamente 

tratado en la historiografía hispanohablante.25  

Así pues, la bibliografía específica encontrada y consultada para esta investigación ha 

conllevado el problema de la escasez sobre ciertos asuntos de la temática y, principalmente, 

sobre el idioma en el que se encuentra escrita. En consecuencia, cabe mencionar que tal vez ahí 

reside también la relevancia de un abordaje crítico sobre esta temática. La relevancia de tratar 

un tema que no ha sido especialmente tratado en castellano. En esta línea, considero que analizar 

la corriente radical del feminismo en otros países se trata de algo muy enriquecedor y, al mismo 

tiempo, creo que sería asimismo provechoso traducir las obras que nos acercan a este 

conocimiento, haciendo así mayormente accesible esta historia.   

 
20 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on 

Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010.  
21 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone, Zero Books, 

Hampshire, 2018.  
22 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex… op. cit., p. 3.  
23 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge. Une histoire des feminisms de 1789 à nous sours, Éditions La Découverte, Paris, 2020.  
24 Véanse, por ejemplo: PICQ, Françoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008), 

pp.  69-76; o la traducción temprana de un libro publicado en 1977 por dos activistas feministas: PISAN, Annie 

de y TRISTAN, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer, Editorial Debate, Madrid, 1977. Este último 

será muy importante para conocer los primeros años del MLF contados por sus protagonistas. 
25 Véanse: GARÍ, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968. El mundo pudo cambiar de base, 

Catarata, Madrid, 2008; y GUTIÉRREZ, Rodolfo & MOSQUERA, Andrea (Eds.), Devenires de un 

acontecimiento. Mayo del 68 francés cincuenta años después, Cenaltes Ediciones, Viña del Mar, Chile, 2020. 



15 

 

Y es que, en este sentido, digno de mención es también que, además de no disponer de 

apenas bibliografía accesible en castellano, las traducciones de muchas obras han sido obviadas 

o las necesarias reediciones no han sido realizadas. El ejemplo paradigmático de esta reflexión 

–y que más directamente afecta a este estudio– son las ediciones en español de Las guerrilleras 

y de La dialéctica del sexo. La obra de Wittig fue traducida y publicada en España en 1971 y 

la de Firestone en 1976. Se trataba de un contexto muy activo políticamente y muy enérgico a 

nivel de militantismo feminista. De ahí que se tradujesen tan tempranamente las obras de estas 

dos referentes feministas.  

Sin embargo, en la actualidad nos encontramos con que estas dos obras están 

descatalogadas y no han vuelto a ser reeditadas.26 De hecho, la edición de Las guerrilleras de 

1971 tiene incluso pasajes recortados de la obra original en francés debido a la censura 

franquista. Tal y como afirman Beatriz Suárez Briones y María Jesús Fariña Busto en su artículo 

dedicado a Las guerrilleras y a su traducción española con motivo del cincuenta aniversario, 

«estas supresiones constituyen una mutilación del texto».27 Una mutilación que eliminó varios 

párrafos enteros del original que hacían referencia al clítoris y el placer o a la burla de las 

guerrilleras sobre la “cola” de sus prisioneros.28 Esta intromisión imperdonable sería posible 

corregirla en una nueva edición.  

Lo cierto es que ninguna de las dos obras han sido reeditadas desde entonces en España y 

eso es, en efecto, un claro síntoma de, por un lado, un posible desinterés sobre la obra utópica 

de dos feministas radicales o, por otro lado, del posible olvido al que se les ha condenado. O 

una posible combinación entre ambas.29 Personalmente me gustaría pensar que la razón 

responde más al posible olvido y que, recuperando su historia y analizando sus obras es posible 

contribuir a la recuperación de sus utopías, dotándolas de la importancia que se merecen. 

Porque, cabe decir, el presente trabajo entiende la utopía de la misma forma que lo hace Layla 

Martínez en su recorrido histórico por las utopías que han marcado la historia política de los 

últimos siglos, esto es, «como un horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».30 

 
26 Las guerrilleras sí fue reeditada por una editorial argentina, Hekht, con motivo de su cincuenta aniversario, en 

2019. No obstante, esta edición también ha quedado descatalogada y en 2022 ya no es posible hacerse con un 

ejemplar. WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Hekht, Buenos Aires, 2019.  
27 SUÁREZ BRIONES, Beatriz y FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Monique Wittig: cincuenta años de Las 

guerrilleras (homenaje y notas sobre la traducción española)”, Lectora, 26 (2020), p. 175.  
28 Ibídem., p. 174.  
29 También podría deberse a la política editorial actual, que poco tiene que ver con el interés y calidad de las obras 

sino con ganar dinero de manera rápida.  
30 MARTÍNEZ, Layla, Utopía no es una isla… op. cit., p. 13. Aquí se utiliza el concepto de “utopía” desde la idea 

generalmente positiva interpretada por parte de los nuevos movimientos sociales. Se es consciente de que este 

viene de la obra de Tomas Moro, Utopía, publicada en 1516. Una obra que, analizada desde los ojos del presente 



16 

 

Marco metodológico 
 

 

La metodología empleada para esta investigación consiste en una revisión bibliográfica. La 

revisión trata de abarcar la mayor cantidad posible de las publicaciones indexadas que han 

tratado el tema expuesto y la metodología se lleva a cabo, principalmente, desde la disciplina 

histórica. Se introducen también, sin embargo, diferentes enfoques de análisis desde la filosofía, 

ya que parte de la investigación consiste en analizar las obras de dos autoras feministas, tal y 

como se ha expuesto anteriormente. En este sentido, se ha de subrayar que el análisis de Las 

guerrilleras también comprende una dimensión filológica, ya que se trata de una obra literaria. 

Por tanto, debido a que uno de los principales objetivos consiste en relacionar contexto con 

producción teórica –tanto filosófica como literaria– la metodología empleada ha sido 

interdisciplinar. 

No obstante, cabe mencionar que se abordan también, en determinadas ocasiones, algunas 

de las fuentes primarias más accesibles y representativas. El caso más significativo es el análisis 

de las dos obras protagonistas del presente trabajo, publicadas en su edición original en 1969 y 

1970, Las guerrilleras de Monique Wittig y La dialéctica del sexo de Shulamith Firestone. 

Asimismo, se han consultado también algunas de las revistas y textos que se publicaron en 

aquel momento, como fueron Notes from the First Year, Notes from the Second Year o Notes 

from the Third Year, publicadas en 1968, 1970 y 1971 respectivamente por parte de las 

feministas radicales –Shulamith Firestone, entre otras– en Nueva York. También el artículo del 

número 6 de mayo de 1970 de L’Idiot International titulado “Combat pour la libération de la 

femme”, considerado como uno de los textos fundacionales del MLF y firmado, entre otras, por 

Monique Wittig.  

La mayoría de las fuentes se trata, en efecto, de fuentes secundarias. Una bibliografía que 

puede ser analizada, como sabemos, desde enfoques prácticamente infinitos. No solo las 

perspectivas son muy diferentes sino que, además, con el tiempo, las preguntas van cambiando 

y eso hace que la comprensión del pasado también lo haga. De un mismo acontecimiento 

histórico se puede revisitar la historiografía tantas veces se quiera, pues esta revisión provoca 

el cuestionamiento y la ampliación de la historiografía tradicional, dando lugar a un 

 
–quinientos años más tarde– poco tiene que ver con las utopías que se plantearían actualmente. Así, la idea 

planteada a lo largo del trabajo con el uso del concepto de “utopía” responde mayormente a la interpretación actual 

del mismo más que a su origen filosófico.  



17 

 

enriquecimiento en el conocimiento sobre el pasado. En esta línea es en la que pretende moverse 

la presente investigación, pues su metodología consiste en revisitar la historiografía del 

surgimiento del feminismo radical desde un nuevo enfoque: un estudio transnacional y la 

incorporación de un análisis interdisciplinar.  

Así pues, la metodología elegida no consiste en reproducir tal cual los contenidos 

encontrados en las distintas publicaciones. Al contrario, consiste en analizarlas, interpretarlas e 

interrelacionarlas unas con otras. El objetivo consiste, tal y como se ha expuesto anteriormente, 

en aportar un enfoque propio. Un análisis personal, en efecto, pero siempre siguiendo los pasos 

de la ya asentada perspectiva de género. Y es que este trabajo no hubiera sido posible, ni tan 

siquiera concebible, sin el recorrido previo de tantas investigadoras que han ido asentando los 

estudios feministas en la academia.  

La temática del presente trabajo, en este sentido, cobra de nuevo una especial relevancia 

teórica, pues fue en aquel contexto en el que también surgió la revalorización de las disciplinas 

y el cuestionamiento patriarcal de las mismas. Con el surgimiento del movimiento feminista de 

finales de los sesenta se introdujo un progresivo cambio en la interpretación del mundo, tanto 

del presente como del pasado. Comenzó el camino de lo que hoy conocemos por Historia de 

género: 

La historia de género descansa sobre la idea simple de que lo que significa ser definido como 

hombre o mujer tiene su propia historia. Las historiadoras del género están interesadas en los 

cambios que tienen lugar en el tiempo y en las variaciones que experimenta una única sociedad en 

un periodo concreto del pasado con relación a las diferencias percibidas entre mujeres y hombres 

[…] como seres definidos en términos de género. Están interesadas en cómo han sido producidas 

esas diferencias y relaciones históricamente y en cómo son transformadas.31 

Y, como historiadoras, entendemos también la disciplina histórica no solo como un mero 

análisis sobre el pasado, sino como una «guía de la acción en el presente, mediante la utilización 

de los recursos del pasado, para imaginar posibilidades alternativas en el futuro».32  

 

 

 

 
31 ROSE, Sonya O., ¿Qué es historia de género?, Alianza Editorial, Madrid, 2012, p. 17.  
32 GULDI, Jo y ARMITAGE, David, Manifiesto por la historia, Alianza Editorial, Madrid, 2016, p. 29.  



18 

 

I. El surgimiento del feminismo radical en Estados 

Unidos y en Francia 
 

 

 
 

El comienzo de una historia.  

Una nueva reinterpretación del mundo 

 

 

Debemos hacerle sitio a otro mundo, debemos insistir en la posibilidad 

de un mundo estructurado sobre la no violencia; proclamar, incluso, que 

semejante mundo es factible, aun cuando no encontremos la manera de 

llegar a él.33 

Judith Butler, Sin miedo 

 

El comienzo de esta historia se sitúa en la segunda mitad de la década de los sesenta del siglo 

XX. En Estados Unidos se venían produciendo una serie de conflictos sociales, políticos y 

económicos que fueron conformando un conjunto de nuevos movimientos sociales34, tales 

como la lucha por los derechos de las personas afroamericanas –Black Power–, luchas 

pacifistas, movimientos estudiantiles, luchas por la descolonización, el movimiento de la 

denominada Nueva Izquierda –the New Left– o, posteriormente, el movimiento feminista. Estos 

nuevos movimientos sociales estaban caracterizados por una pluralidad de ideas, por un 

conjunto de redes informales de interacción entre distintos movimientos y colectivos, por el 

rechazo a una dirección piramidal jerárquica y a los canales políticos institucionalizados y, entre 

otros aspectos, por la apuesta de una democratización radical en los procesos de decisión.35  

Así, para comprender el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos es necesario 

introducirlo en su contexto. No fue un movimiento social aislado ni el único que apostó por una 

transformación radical de la sociedad. Lo cierto es que muchas de las feministas que 

 
33 BUTLER, Judith, Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy, Taurus, Barcelona, 2020, p. 54.  
34 “Nuevos movimientos sociales” es el concepto acuñado por la historiografía reciente para hacer referencia a los 

movimientos sociales actuales que son fácilmente distinguibles de sus predecesores, principalmente del 

movimiento obrero tradicional. Para una definición más completa véase: CHIHU AMPARÁN, Aquiles, “Nuevos 

movimientos sociales e identidades colectivas”, Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 47 

(1999), pp. 59-70.  
35 Ibídem., p. 61-62. Véase también: NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos… p. 170. 



19 

 

participaron en las primeras movilizaciones formaron parte con anterioridad de otros 

movimientos sociales del momento. Principalmente procedían de las filas del movimiento 

pacifista en contra de la guerra de Vietnam, de la New Left y, asimismo, del Black Power y el 

movimiento por los derechos civiles.  

A través del documental She’s Beautiful When She’s Angry, en el cual se hace un recorrido 

por la historia del feminismo radical en Estados Unidos de la mano de sus principales 

protagonistas, es posible comprender lo importante que fue el activismo previo de estas mujeres 

en el Civil Rights Movement y en el Anti-War Movement. Así lo afirma Jo Freeman: «Aunque 

no me di del todo cuenta en ese momento, estaba estableciendo las bases para ser una 

feminista»36; y así de claro lo deja Fran Beal cuando afirma que «todos esos otros movimientos 

de cambio social de esa época llevaron al movimiento de mujeres, dieron lugar a una conciencia 

de las mujeres».37  

La conciencia de clase o la conciencia de la opresión por motivos raciales estaba 

interiorizada en la sociedad estadounidense. En especial, el recorrido de la toma de conciencia 

de clase se había iniciado mucho tiempo atrás y, al igual que se pensaba en Europa, parecía que 

con la lucha de clases anunciada por Marx y Engels y la consecuente revolución del proletariado 

se llegaría finalmente a una sociedad sin opresiones ni clases económicas. Las opresiones por 

motivos de raza o sexo desaparecerían una vez alcanzada la toma de conciencia de clase y el 

estallido de la revolución socialista.38  

En 1966 se enuncia por primera vez el “Black Power” como concepto.39 Las personas 

negras se dieron cuenta de que no era suficiente la lucha de clases ni tampoco estaba siendo 

suficiente el Movimiento por los Derechos Civiles.40 Primero, no bastaba con formar parte de 

 
36 DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Película-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco, 

2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0  [Consultado el 14/06/22] 

[Traducción propia]. 
37 Ibídem. 
38 PAVÓN-CUÉLLAR, David, “¿Por qué la violencia de género no puede explicarse por la de clase? Marxismo y 

psicoanálisis ante el fundamento sexual-familiar de la opresión política-económica”, Teoría y Crítica de la 

Psicología, 9 (2017), p. 246. 
39 DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.), The Feminist Memoir Project. Voices from Women’s 

Liberation, Rutgers University Press, New Brunswick/New Jersey, 2007, p. 498. Al final de esta obra colectiva se 

encuentra una cronología muy completa e interesante sobre el desarrollo del Movimiento de Liberación de las 

Mujeres en Estados Unidos.  
40 Existe debate sobre la distinción entre el Civil Rights Movement y el Black Power, pero en general se distinguen 

por ser este último posterior al primero y por contemplar la violencia como forma de reivindicación social. El 

primero, pues, sería un movimiento en mayor medida reformista que buscaba un cambio en la legislación, mientras 

que el segundo emplearía formas y objetivos más radicales en sus reivindicaciones. En todo caso, hay autores que 

interpretan ambos movimientos como sinónimos en el periodo 1950-1980. Véase: ASIMAKOPOULOS, John, 

“The Civil Rights-Black Power Era, Direct Action, and Defensive Violence: Lessons for the Working-Class 

Today”, Theory in Action, 3, 3 (2010), pp. 42-62.  

https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0


20 

 

los colectivos de la Nueva Izquierda o de los movimientos obreros y pacifistas, ya que 

comprendieron que algo que les afectaba tanto en sus experiencias vitales como era el racismo 

no era apenas tenido en cuenta entre sus compatriotas blancos. Y, segundo, pese a que de ello 

se habían percatado desde los años cincuenta y habían constituido un fuerte movimiento social 

liderado por Martin Luther King Jr., muchas y muchos vieron que no era suficiente la 

reclamación pacífica de unos derechos políticos. Era necesaria una lucha autónoma radical de 

las personas negras por su propia liberación.   

En agosto de 1967 se celebró en Chicago la National Conference for New Politics (NCNP). 

En esta conferencia nacional se trató de establecer vínculos entre radicales y liberales que se 

encontraban luchando en contra de la guerra de Vietnam, a través del establecimiento de 

coaliciones entre la Nueva Izquierda, las distintas organizaciones estudiantiles en contra de la 

guerra, así como entre el Movimiento por los derechos civiles y su nueva ala radical del Black 

Power.  Uno de sus principales objetivos, además de poner fin a la Guerra fría y a la 

intervención militar estadounidense, fue el de acabar con el racismo.41 En efecto, el problema 

del racismo dominó el desarrollo de la convención.  Y, mientras tanto, durante el desarrollo de 

la misma, estas fueron las palabras que William F. Pepper, director de la NCNP, dirigió a una 

joven de veintidós años, llamada Shulamith Firestone, cuando pretendía hacer oír, junto con sus 

compañeras, algunas de sus preocupaciones y reivindicaciones: «tranquilízate pequeña, 

tenemos cosas más importantes que hacer aquí que hablar de los problemas de las mujeres».42 

La semana siguiente se formó el primer grupo no mixto de mujeres en Chicago.  

Muchas de las que estarían a punto de denominarse a sí mismas feministas radicales se 

encontraban militando en el Movimiento por los derechos civiles y muchas de ellas formaban 

parte también de la Nueva Izquierda, ambos movimientos dominados por hombres. Se dieron 

cuenta de que no podían seguir así. Tras la convención en Chicago redactaron un manifiesto 

que inicialmente se tituló “A las mujeres de la izquierda” –“To the Women of the Left”–, 

fuertemente influenciado por el activismo del Black Power:  

Tomando deliberadamente como modelo el Black Power, advirtieron a las nuevas mujeres de 

la izquierda que evitaran los errores de los primeros movimientos de derechos civiles: "Las mujeres 

no deben cometer el mismo error que cometieron los negros al principio de permitir que otros (los 

blancos en su caso, los hombres en el nuestro) definan nuestros problemas, métodos y objetivos. 

 
41 HALL, Simon, “On the Tail of the Panther: Black Power and the 1967 Convention of the National Conference 

for New Politics”, Journal of American Studies, 37 (2003), p. 62.  
42 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone, Zero Books, 

Hampshire, 2018, p. 20. [Traducción propia]. 



21 

 

Sólo nosotras podemos y debemos definir los términos de nuestra lucha". Como resultado, 

argumentaron, “... nos incumbe, como mujeres, la responsabilidad de definir los términos de nuestra 

lucha, de organizar un movimiento para la liberación de las mujeres".43 

De todas formas, para comprender el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos 

no basta con poner el foco de atención únicamente en la influencia del Black Power, sino que 

es necesario atender también a la influencia de todo el movimiento feminista precedente. Y es 

que en el momento en el que se fueron formando los primeros grupos de feministas radicales, 

en torno a 1967, ya había acontecido la que se ha denominado como “primera ola feminista” de 

finales del siglo XIX y principios del XX. También se había publicado en 1949 El segundo sexo 

de Simone de Beauvoir, el cual tuvo una influencia esencial para las primeras articulaciones 

teóricas radicales. Y, asimismo, se había publicado en 1963 La mística de la feminidad de Betty 

Friedan, libro que influenció fuertemente a la creación de la Organización Nacional de Mujeres 

–NOW en sus siglas en inglés–, en octubre de 1966, con Friedan como su presidenta.  

Toda esta historia precedente y todo este agitado contexto daría lugar a la formación de los 

primeros grupos de feministas radicales. Junto a ellos se fueron organizando también, a lo largo 

de todo el país, los primeros grupos de autoconciencia –Consciousness raising (CR)–. Los CR 

se trataban de pequeños grupos de mujeres en los que podían compartir todos sus problemas y 

todas las experiencias que les tocaba vivir por el hecho de ser mujeres, por el hecho de haber 

llegado a ser mujeres.44 Se trataba de una herramienta con la que tomar conciencia de la 

opresión que sufrían por razón de su sexo y, de esa forma, idear estrategias de movilización 

para transformar radicalmente la sociedad que había construido, perpetuado y seguía 

perpetuando tales opresiones.  

En 1967 Shulamith Firestone cofundó junto con Pam Allen el grupo New York Radical 

Women. Se estaba construyendo, a lo largo y ancho de Estados Unidos, el comienzo de una 

nueva historia. Una historia que pronto traspasaría las fronteras y los océanos. Ya no había 

vuelta atrás en esta nueva reinterpretación del mundo.  

 

 
43 EVANS, Sara, Personal Politics. The Roots of Women’s Liberation in the Civil Rights Movement & the New 

Left, Alfred A. Knopf, New York, 1979, p. 200. [Traducción propia]. 
44 En los grupos de autoconciencia se difundían obras referentes del feminismo y, en efecto, todas las feministas 

radicales estuvieron muy influenciadas por la obra de Simone de Beauvoir. En El segundo sexo, Beauvoir escribió 

la famosa frase que cambiaría la historia de la teoría feminista: «No se nace mujer: se llega a serlo. Ningún destino 

biológico, psíquico, económico, define la imagen que reviste en el seno de la sociedad la hembra humana». 

BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Cátedra, Madrid, (1949) 2021, p. 341.  



22 

 

En espera de algo mejor.  

Cuando realmente éramos cinco o seis  

 

Para mí está fuera de duda el que la descolonización de la mujer implica una 

subversión radical de la sociedad.45 

Simone de Beauvoir, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer 

 

Mientras tanto en Francia, en 1967, aún no era posible hablar del comienzo de una historia. 

Habría que esperar unos años para asistir al surgimiento del Movimiento de Liberación de las 

Mujeres francés y, asimismo, a su corriente radical. Lo cual no quiere decir, sin embargo, que 

en los años anteriores no se estuviesen gestando alianzas, activismos y movilizaciones 

fundamentales para que el resurgimiento del feminismo pudiese acontecer.  

Al igual que en Estados Unidos, en la década de los sesenta se venían produciendo una 

serie de cambios económicos, políticos y sociales. Con relación a las construcciones de género, 

tras la Segunda guerra mundial se había recuperado el discurso de la domesticidad y se había 

fomentado el repliegue de las mujeres a sus hogares. Simultáneamente, se estaban 

experimentando unos cambios profundos y unas latentes contradicciones. Al mismo tiempo que 

una nueva generación procedente de la clase obrera comenzaba a acceder a la universidad en 

cotas nunca vistas, tanto por parte de hombres como de mujeres, estas últimas continuaban 

sujetas a un estatuto jurídico desigual. También seguía latente una moralidad muy estricta: 

aunque el divorcio era legal, este se encontraba muy mal visto, la virginidad antes del 

matrimonio recaía sobre los hombros de las mujeres, las madres solteras estaban sujetas a una 

gran estigmatización y la contracepción y el aborto estaban directamente prohibidos.46  

Además, también tras la guerra se produjo, en palabras de Mary Nash, «la definitiva ruptura 

con el movimiento feminista y el olvido histórico sobre sus demandas y estrategias de 

resistencia»47. El movimiento parecía haberse desintegrado y sus voces silenciado. Aun así, 

aunque de manera desorganizada, aislada o silenciada, seguían existiendo mujeres que 

 
45 BEAUVOIR, Simone de, “Prólogo” en: PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de 

Liberación de la Mujer, Editorial Debate, Madrid, 1977, p. 10.  
46 TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARÍ, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968. El mundo 

pudo cambiar de base, Catarata, Madrid, 2008, p. 123.  
47 NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos… op. cit., p. 169.  



23 

 

continuaban con la lucha. Esta es la historia de unas pocas, unas “cinco o seis”, que hicieron 

germinar el resurgimiento del feminismo en Francia.  

En 1949 se publicó El segundo sexo de Simone de Beauvoir. ¿Qué es una mujer? se 

preguntó Beauvoir en un momento en el que las mujeres parecían ser, exclusivamente, para sus 

maridos y su familia. No eran en sí mismas, sino que solo eran mediante lo que eran para los 

hombres. Ellas eran la Alteridad, la Otra, se daría cuenta Beauvoir tras tres años de 

investigación para la escritura de un libro que cambiaría la historia de las mujeres y del 

feminismo. Y se dio cuenta también de que –siendo esta tal vez su aportación más importante– 

ellas eran la Alteridad no porque fuese un destino inevitable inscrito en su biología o naturaleza, 

sino porque “Ser mujer” era una imposición construida socialmente:  

No se nace mujer: se llega a serlo. Ningún destino biológico, psíquico, económico, define la 

imagen que reviste en el seno de la sociedad la hembra humana; el conjunto de la civilización 

elabora este producto intermedio entre el macho y el castrado que se suele calificar de femenino. 

Sólo la mediación ajena puede convertir un individuo en Alteridad.48  

La publicación de El segundo sexo tuvo un impacto tan relevante en el resurgir del 

feminismo contemporáneo que no puede pasarse por alto en esta historia. Ya en 1947, con la 

publicación del primer volumen, fue un éxito con la venta de 22.000 ejemplares. También fue 

un éxito en la reacción de la sociedad conservadora. En 1956 fue incluido en el Índice vaticano 

de los libros prohibidos, su venta estuvo prohibida en Portugal y en los países de la Unión 

Soviética. En Inglaterra hubo protestas y fue un libro retirado de muchas librerías de Europa. 

En España tan solo se vendería clandestinamente a partir de los sesenta, en las pocas librerías 

que se arriesgaban a importarlo desde Argentina o México.49  

En Francia y en Estados Unidos no hubo autora feminista de la década de los sesenta que 

no hubiese leído El segundo sexo y no se hubiese visto influenciada por él. Pero, como sabemos, 

no fue la única obra ni Simone de Beauvoir la única persona que hizo posible el surgimiento 

del feminismo radical. En 1964 se publicó La Condition de la Française d’aujourd’hui, de 

Andrée Michel y Geneviève Texier. Al final de este libro, que como su título indica analizaba 

la condición de las mujeres francesas de aquel contexto, las autoras apelaban a las mujeres 

lectoras a que llevasen a cabo una agrupación y organización colectiva para ser así capaces de 

 
48 BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Cátedra, Madrid, (1949) 2021, p. 341.  
49 MORANT, Isabel, “El segundo sexo, de Simone de Beauvoir, y el feminismo contemporáneo”, Saitabi. Revista 

de la Facultat de Geografia i Història, 67 (2017), p. 122.  



24 

 

liberarse de los grilletes sociales que las oprimían.50 Digamos que La Condition de la Française 

d’aujourd’hui fue en Francia lo que The Feminine Mystique de Betty Friedan fue para Estados 

Unidos. La publicación supondría una explosión de producción teórica y uno de los comienzos 

de la movilización feminista. Una comparación que, no obstante, debe salvaguardar las 

distancias, ya que las francesas que tomaron conciencia y comenzaron a militar fueron en 

número mucho menor que sus homólogas estadounidenses. Además, en ese mismo año se 

tradujo al francés, por parte de la misma editorial, Denoël, la obra de Friedan, La femme 

mystifiée, que tuvo también mucho impacto en la sociedad francesa. 

Las obras se multiplicaron en la segunda mitad de la década de los sesenta. También en 

1964 una joven desconocida llamada Monique Wittig publicó L’Opoponax, una obra literaria 

que sería galardonada con el premio Médicis y traducida a varios idiomas, al inglés en una fecha 

tan temprana como 1966. En este libro ya asentaría algunas de las bases de su posterior obra 

feminista lesbiana radical. Como ella misma afirmó unos años después:  

El proyecto de El opoponax, mi primer libro, fue trabajar sobre el sujeto, el sujeto que habla, 

el sujeto del discurso, la subjetividad en general. Quería restaurar un “yo” no dividido, universalizar 

el punto de vista de un grupo condenado a ser particular, relegado en el lenguaje a una categoría 

infrahumana.51  

También se crearon revistas, programas de televisión o cadenas de radio como la de Ménie 

Grégoire en 1967. Se trataba de un programa que se emitía de lunes a viernes y en el que se 

compartían las cartas enviadas por las oyentes. La acumulación de testimonios de mujeres sobre 

sus problemas de pareja o de sexualidad, en su vida cotidiana, ayudó a arrojar luz sobre el peso 

de las limitaciones que recaían sobre ellas.52 Se produjo una significativa explosión de 

productos culturales que iban fomentando progresivamente la toma de una conciencia de “las 

mujeres”, como había sucedido en Estados Unidos. 

Esta toma de conciencia fue fomentada, también al igual que en el otro lado del Atlántico, 

por la militancia de muchas mujeres en los nuevos movimientos sociales de la época. Por 

ejemplo, las autoras de La condición de la francesa de hoy, Andrée Michel y Geneviève Texier, 

militaban en el Movimiento Democrático Femenino (MDF), creado en 1962. Con la 

 
50 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge… op. cit. p. 259 
51 WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, 

Egales, Madrid, 2016, p. 109.  
52 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge… op. cit. p. 260. 



25 

 

publicación de su libro muchas lectoras se unieron al MDF, la única asociación femenina 

ciertamente activa en aquel momento.  

Para Anne Zelensky, la publicación de este libro fue vital para encontrar la militancia 

feminista radical que andaba tiempo buscando: «¡un libro feminista! Después de El segundo 

sexo, de Simone de Beauvoir, no se había publicado nada tan radical»53. Zelensky asistió a un 

seminario que Andrée Michel había organizado con todas las mujeres que habían reaccionado 

ante la lectura de su libro y se habían puesto en contacto con ella. Allí conoció a Jacqueline 

Feldman. Michel les aconsejó a ambas entrar en el MDF, «en espera de algo mejor».54  

El MDF produjo una reflexión teórica que se difundió más allá de sus filas a través de 

reuniones públicas, la publicación de libros, las intervenciones en los medios de comunicación 

o la revista del movimiento, La femme du XXe siècle. En ella, de hecho, se trató de recuperar el 

término de “feminismo” y “feminista” en fechas tan tempranas como 1965, en su revista 

número dos de agosto-septiembre.55 Esto no sucederá en Estados Unidos hasta 1968, fecha en 

la que Shulamith Firestone trató de establecer una conexión entre las feministas radicales de 

aquel momento con las de finales del siglo XIX, recuperando también la categoría identitaria 

de “feminista”: «¿Qué te trae a la mente la palabra “feminismo”? […] Lo más probable es que, 

sea cual sea la imagen que tengas, sea una imagen negativa. Que te llamen feminista se ha 

convertido en un insulto».56 

Así pues, en torno a 1967 ya existía en Francia un contexto que parecía ir progresivamente 

germinando el renacimiento del movimiento feminista. A finales de ese mismo año, Anne 

Zelensky y Jacqueline Feldman fundaron un pequeño grupo mixto, ligado al MDF, que 

pretendía llegar más allá de este, pretendía constituirse como un movimiento feminista radical. 

Lo llamaron Féminin, Masculin, Avenir (FMA) y, aunque eran tan solo cinco o seis personas, 

a veces dos, fueron capaces de resistir, actuar y mantenerse a la espera de algo mejor, a la espera 

del surgimiento de un movimiento social.  

 
53 PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer, Editorial Debate, 

Madrid, 1977, p. 36. Este libro firmado por Anne Zelensky con el pseudónimo de Anne Tristan y por Annie Sugier 

con el de Annie de Pisan es fundamental para comprender el surgimiento del feminismo radical y del MLF en 

Francia. Sus pseudónimos hacen referencia a Flora Tristan, una socialista francesa del siglo XIX que defendió en 

fechas muy tempranas los derechos de las mujeres, y a Christine de Pisan, escritora francesa del siglo XIV que en 

fechas aún más tempranas criticó la subordinación de las mujeres en su obra La ciudad de las damas. El libro de 

Zelensky y Sugier fue publicado en francés en 1977 y traducido al castellano en ese mismo año.  
54 Íbid., p. 37.  
55 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge… op. cit. p. 261. 
56 FIRESTONE, Shulamith, “The Women’s Right Movement in the U.S.: A New View”, en Notes from the First 

Year, New York, New York Radical Women, 1968, p. 1. [Traducción propia]. 



26 

 

1968.  

La revolución es posible  

 

 

Teníamos la sensación de que la revolución estaba a la vuelta de la 

esquina. […] todavía no habíamos incorporado el género de la manera 

que debíamos en nuestro marco de trabajo, pero teníamos muy claro 

que estábamos a punto de hacer la revolución.57  

Angela Davis, Global´68. Solidarity in Alliance and Global History 

 

En marzo de 1968 se publica el primer boletín a nivel nacional del Movimiento de Liberación 

de las Mujeres en Estados Unidos, Voice of the Women’s Liberation Movement. A partir de él 

se comienza a difundir mucho más el concepto de Women’s Liberation, pues previamente el 

movimiento se había visto acaparado por el debate sobre la escisión “politico-feminista”, el 

cual había hecho difícil para las feministas radicales incluso nombrar su propio movimiento.58 

Este debate enfrentó, por un lado, a las mujeres que militaban en los movimientos de izquierda, 

denominadas por las feministas como las politicos, quienes no compartían la idea de formar un 

movimiento independiente y, por el otro, a las feministas radicales, quienes apostaban por un 

movimiento feminista autónomo como había hecho el Black Power. Así lo explica la activista 

feminista Ellen Willis a través de su propia experiencia:   

Me uní al New York Radical Women, el primer grupo de liberación de las mujeres en Nueva 

York, en 1968, aproximadamente un año después de haber empezado a reunirse. Por aquel 

entonces, el grupo estaba profundamente dividido por lo que se denominó (por parte de las 

feministas radicales) la "escisión politico-feminista". El compromiso principal de los politicos era 

con la nueva izquierda. Veían al capitalismo como la fuente de la opresión de las mujeres […] Yo 

me puse del lado de las feministas, que en algún momento comenzaron a llamarse a sí mismas 

“feministas radicales”. […] Los hombres tenían el poder y el privilegio y como cualquier otra clase 

dirigente defenderían sus intereses. Y puesto que la izquierda dominada por los hombres se 

resistiría inevitablemente a comprender o a oponerse al poder masculino, el movimiento feminista 

radical debía ser autónomo, crear su propia teoría y establecer sus propias prioridades. Nuestro 

 
57 DAVIS, Angela y ALI, Tariq, Solidarity and Alliances – Angela Davis and Tariq Ali in conversation [Sesión 

de conferencia], Global´68. Solidarity in Alliance and Global History, Théâtre Nanterre-Amandiers, Nanterre, 2-

6 de mayo de 2018. Disponible en: https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-

tariq-ali-conversation [Consultado el 14/06/22] [Traducción propia].  
58 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad… op. cit., p. 53.  

https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation


27 

 

modelo, por supuesto, fue el Black Power –varias de las primeras feministas radicales habían sido 

activistas de los derechos civiles–.59 

De esta forma, las primeras mujeres que comenzaban a separarse de los movimientos de la 

Nueva Izquierda comenzaron a llamarse a sí mismas radicales y a difundir el Women’s 

Liberation Movement, Women’s Lib o, con sus siglas, WLM. También comenzaron a recuperar 

el concepto “feminista” ya que, como se ha mencionado en el apartado anterior, se trataba de 

un concepto peyorativo que incluso era rechazado por muchas de las que posteriormente se 

identificarían como tal. El término Women’s Liberation fue mucho menos controvertido que el 

de “feminismo”. Shulamith Firestone fue la primera en desafiar públicamente el menosprecio 

de las mujeres radicales al feminismo de la primera ola. La reivindicación de esta primera ola 

del siglo XIX por parte de Firestone fue un acto considerablemente atrevido, ya que los hombres 

y mujeres radicales mencionaban regularmente las deficiencias del mismo –principalmente su 

carácter burgués– para demostrar que un movimiento femenino autónomo sería inevitablemente 

contrarrevolucionario.60 

Pero, como sabemos, se equivocaban. Firestone estaba en lo cierto, el feminismo podía 

llegar a ser un movimiento de masas independiente con profundas reivindicaciones radicales y 

revolucionarias. Aunque las investigaciones recientes afirman que realizó una lectura selectiva 

sobre la historia y proyectó sobre ella sus intereses políticos del presente, su esfuerzo por 

recuperar a las feministas de la primera ola favoreció enormemente la construcción de una 

identidad política y colectiva que se basaría en sus lazos con el pasado.61 Esta cuestión resultó 

fundamental para el surgimiento de un nuevo movimiento social autónomo y para la creación 

de una propia identidad colectiva.  

En 1968 se podía dar por constituido el feminismo radical y el WLM. Se fueron formando 

por todo el país colectivos de feministas radicales y grupos de autoconciencia, se iban 

publicando boletines, revistas y libros y, finalmente, se fueron realizando las primeras 

manifestaciones y actos públicos de reivindicación. Todo ello se vería aun mayormente 

intensificado con la influencia de un movimiento que pronto se convertiría en un fenómeno 

transnacional. Esta vez la influencia no vendría de su propio país, sino de las masivas 

manifestaciones que se estaban produciendo, durante la primavera, al otro lado del Atlántico. 

 
59 WILLIS, Ellen, “Radical Feminism and Feminist Radicalism…op. cit., p. 93. [Traducción propia: se han escrito 

en cursiva las palabras originales en inglés].  
60 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad… op. cit., p. 54.  
61 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of 

Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), p. 32 y 45.  

 



28 

 

El 3 de mayo de 1968 fue la fecha en la que comenzaron una serie de protestas en la 

Sorbona de París. Durante la noche se empezaron a levantar las primeras barricadas por las 

calles del barrio latino. En poco más de una semana las protestas fueron aumentando y el 13 de 

mayo se convocó una huelga general sin precedentes. La huelga llevó por lema: “alto a la 

represión, libertad, democracia, viva la unión de obreros y estudiantes”.62 

Sobre Mayo del 68 se habla de «una revolución en el sistema-mundo» y de un 

«acontecimiento global que tuvo su expresión más alta y politizada en el “Mayo francés”».63 

También se habla de «los años 68»64 como forma de entender aquel contexto como el inicio de 

una serie de luchas prolongadas y de movimientos sociales que continuarían y evolucionarían 

después, como un punto de inflexión en las luchas sociales contemporáneas. Y es que si solo se 

presta atención al análisis de los acontecimientos de aquel año no es posible contemplar la 

prolongación en los años posteriores de todas las luchas que surgieron de allí.  

En este sentido, existe debate sobre si el Movimiento de Liberación de las Mujeres francés 

nació en el propio año de 1968 o si, por el contrario, su fecha fundacional se situó en 1970. 

Antoinette Fouque fue una feminista psicoanalista que lideró uno de los primeros grupos que 

formaron parte del MLF, Psychoanalyse et Politique. Con posterioridad afirmó que el MLF 

nació en Francia en octubre de 1968: 

El MLF nació en Francia en octubre de 1968, tras el movimiento de mayo y la reactivación de 

la lucha de clases y las luchas antiimperialistas de las que surgió. A la iniciativa de Antoinette 

Fouque, Monique Wittig y Josiane Chanel, una quincena de mujeres se reunieron en París, en un 

estudio de la calle Vaugirard.65 

Sin embargo, a excepción de Antoinette Fouque y sus seguidoras, la mayoría concuerda en 

que el MLF se originó en 1970. Historiadoras de referencia como Françoise Picq afirman que 

el MLF es en realidad «heredero de Mayo del 68»66 y no un movimiento que nació durante sus 

protestas. También Josette Trat afirma que su nacimiento no se sitúa en 1968, «sino que 

irrumpió con fuerza en la brecha abierta por este movimiento social».67 

 
62 OTERO CARVAJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 68”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 55. 
63 PASTOR VERDÚ, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga general. Su impacto en la sociedad 

francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 32.  
64 Ibídem., p. 43.  
65 MLF-Psychanalyse et politique (1968-2018). 50 ans de liberation des femmes. Vol. 1: Les premières années, 

Des femmes/Antoinette Fouque, Paris, 2018, p.17. Citado en: PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, 

ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en charge… op. cit. p. 271. [Traducción propia]. 
66 PICQ, Françoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 70.  
67 TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARÍ, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968… op. cit., 

p. 122.  



29 

 

Durante la primavera del 68 en Francia, las mujeres participaron activamente en las 

movilizaciones y manifestaciones, pero lo hicieron dentro de los movimientos de izquierda 

existentes, los cuales aún no habían introducido apenas demandas feministas en sus 

reivindicaciones. Tal y como afirma Simone de Beauvoir, lo cierto es que aumentaron los 

debates y se difundieron trabajos previos como El segundo sexo, «pero el pasado militante 

feminista, tanto francés como extranjero, no fue recordado ni evocado».68  

El debate, en realidad, se originó en torno a 1980, cuando Antoinette Fouque se apropió de 

las siglas MLF registrándolas como marca comercial, lo que supuso la apropiación por parte de 

Fouque de una creación colectiva e informal. Así, el “Mouvement de Libération des Femmes” 

o incluso “des femmes du MLF” se convirtieron en objeto de persecución legal en caso de ser 

utilizados. Esta situación produjo un enfrentamiento entre los grupos feministas del movimiento 

–quienes no habían sido avisados de dicha apropiación y, por supuesto, se encontraban en 

desacuerdo– y el grupo liderado por Fouque, “Psych et Po”. Es interesante la manera en la que 

un solo grupo liderado por una sola persona fue capaz de apropiarse de todo un movimiento. 

Esto no ocurrió en el caso estadounidense: «La apropiación del nombre del movimiento de 

mujeres tuvo una efectividad que no podría ser traducida en términos estadounidenses […] 

imposible para un grupo, y menos una sola persona, ganar semejante monopolio».69   

Monique Wittig, a pesar de encontrarse no muy alejada de Antoinette Fouque en 1968, 

pronto se separaría completamente de ella. Todo este enfrentamiento afectó de forma evidente 

al devenir de los feminismos en Francia y también a la obra de Wittig.  

De vuelta a 1968, el hecho de que la fecha fundacional del movimiento feminista francés 

se sitúe en 1970 no quiere decir que este resurgimiento no fuese causado por aquella primavera. 

Lo cierto es que para comprender el estallido de los feminismos franceses a partir de 1970 es 

necesario remontarse a esos últimos años de la década de los sesenta: «Sin el gran terremoto de 

aquella primavera, que movió todas las aguas mansas, hubiese sido difícil pensar la gran 

explosión posterior del feminismo».70 La revolución era posible. Por el momento, en Francia, 

parecía que la revolución estaba a la vuelta de la esquina, pero no todavía para las mujeres.  

 
68 BEAUVOIR, Simone de, “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger” en: MORGAN, Robin (Ed.), 

Sisterhood is Global. The International Women’s Movement Anthology, The Feminist Press at the City University 

of New York, 1996, p. 229. [Traducción propia]. 
69 KAUFMANN-MCCALL, Dorothy, “Politics of Difference: The Women’s Liberation Movement in France from 

May 1968 to Mitterrand”, Signs, 9, 2 (1983), p. 288. [Traducción propia]. 
70 CABRERA GARCÍA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las reivindicaciones 

feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafíos”, Dossiers Feministes, 24 (2018), p. 83.  



30 

 

La semilla está sembrada.  

La inminente explosión de los feminismos contemporáneos 

 

 

 

Sentíamos que habíamos triunfado. Sentíamos que estábamos cambiando 

el mundo. Ahora somos un movimiento.71  

Kate Millett, She’s Beautiful When She’s Angry 

 

 

Tras Mayo del 68 en Francia, en palabras de Anne Zelensky, «volvíamos casi al punto de 

partida, o sea, a ser seis».72 Como se ha tratado en el apartado anterior, las mujeres habían 

participado de forma muy activa en las protestas, pero las demandas feministas no habían 

caracterizado su activismo. No obstante, al igual que sucedió en Estados Unidos, la militancia 

de muchas mujeres en los movimientos de la Nueva Izquierda en aquel contexto repleto de 

radicalidad y movilización influenciaría de manera inevitable a la posterior consecución de un 

movimiento feminista independiente. Además, pese a que decayó enormemente el número y la 

influencia de los pocos grupos que se habían formado durante la primavera, algunos nuevos 

nacieron y otros consiguieron sobrevivir. Así lo recuerda Simone de Beauvoir:  

Tras la euforia de la "revolución" de Mayo-Junio de 1968 (una revolución más deseada que 

conseguida), el período de normalización que siguió diezmó los pocos grupos de mujeres que se 

habían formado. No obstante, varios, aunque debilitados, lograron sobrevivir a la pérdida de 

impulso. Estos grupos desconocían la existencia de los demás, pero en dos años habían reinventado 

el feminismo.73 

La semilla estaba sembrada en Francia. Habría que esperar dos años para verla germinar 

gracias a esos grupos que sobrevivieron y gracias también, en buena parte, al riego diario que 

le fue proporcionando el Women’s Liberation Movement estadounidense. Así lo rememora 

también Beauvoir: «en 1969 oímos hablar por primera vez del Movimiento de liberación de las 

 
71 DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Película-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco, 

2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0  [Consultado el 14/06/22].  
72 PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer… op. cit., p. 50. 
73 BEAUVOIR, Simone de, “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger”… op. cit., p. 230. 

[Traducción propia]. 

https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0


31 

 

mujeres americano, y esta emocionante noticia reforzó a las pocas y dispersas feministas 

francesas en su determinación de que era posible construir un movimiento propio».74 

En el verano de 1968, Shulamith Firestone viajó a París junto con Anne Koedt, compañera 

feminista con la que fundaría un año más tarde el conocido grupo New York Radical Feminists. 

Ambas trataron de entregarle a Simone de Beauvoir una copia de Notes from the First Year. 

Firestone le escribió una carta a su hermana para contárselo: «Fuimos a ver a S de B. el sábado 

[…] No estaba en casa y una horrible mujer conserje nos gritó que necesitábamos una cita».75 

Dejaron la revista y un mensaje, pero Beauvoir estaba fuera durante el verano.  

Tal vez la revista no llegase finalmente de las manos de Firestone y Koedt a las de 

Beauvoir, pero tampoco sería necesario. Las noticias del Women’s Liberation Movement 

viajaron muy pronto desde la sociedad estadounidense hasta la francesa en su conjunto. Las 

noticias pero también los libros, las monografías y las revistas. Todo actuaría como una gran 

cantidad de agua que parecía necesitar esa semilla que se acababa de sembrar.  

También viajaron muy pronto las estrategias de movilización y las noticias del triunfo de 

una organización feminista independiente y autónoma de otros movimientos sociales. Y es que 

entre 1968 y 1970 no pararon de formarse colectivos, organizaciones y grupos de 

autoconciencia a lo largo de Estados Unidos. Estos últimos constituyeron una de las principales 

estrategias políticas de movilización para el surgimiento del feminismo radical como un 

movimiento social de masas.  

Tal y como se ha introducido en el primer apartado –“El comienzo de una historia”– los 

grupos de autoconciencia o con sus siglas en inglés, los grupos CR –Consciousness raising 

groups– fueron una eficaz herramienta política que favorecieron que las mujeres compartiesen 

sus experiencias personales en un colectivo. A través de estas reuniones, en las que no solían 

ser más de veinte mujeres, se dieron cuenta de que muchas de sus experiencias eran compartidas 

por todas las que formaban dicho colectivo, de manera que lo personal no podía ser interpretado 

como algo aislado y privado, sino como algo colectivo, social y político. Así lo explica Gemma 

del Olmo: 

[Los grupos de autoconciencia] resultaron ser verdaderos espacios políticos en los que las 

mujeres tomaban conciencia de su situación, porque en ellos se daban cuenta de que los problemas 

de los que hablaban no eran algo personal sino político […] Lo que cada una de estas mujeres había 

 
74 Ibídem. 
75 FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary. Shulamith Firestone helped to create a new society. But she 

couldn’t live in it”, The New Yorker, April 15 (2013), p. 7. [Traducción propia]. 



32 

 

considerado un problema privado, personal, en realidad no lo era, porque estaba relacionado con la 

obligación de satisfacer las expectativas sociales con las que la sociedad carga especialmente a las 

mujeres.76 

De esta manera, los grupos de autoconciencia hicieron que también surgiera un proceso de 

identificación como colectivo. Un colectivo, el de “las mujeres”, que fue tomando forma a partir 

de la construcción de una identidad colectiva y de un sujeto del movimiento. Se dieron cuenta 

de que la mayoría de las experiencias que compartían entre ellas tenía que ver con su condición 

de mujeres y con lo que la sociedad proyectaba sobre ellas, por lo que existía una serie de 

discriminaciones por razón de su sexo, al igual que sucedía con la raza. En palabras de Mary 

Nash: «Romper el aislamiento de las mujeres y crear una identidad colectiva como motor del 

movimiento fueron las contribuciones más importantes de los grupos de CR».77 

Voichita Nachescu ha analizado la forma en la que las primeras feministas radicales 

construyeron una visión identitaria de este nuevo movimiento social. La construcción de una 

propia identidad política y colectiva estuvo fuertemente influenciada por el Black Power –como 

se ha mostrado con anterioridad– y como apunta Nachescu, en estos inicios se produjo una 

latente paradoja, ya que a pesar de verse fuertemente influenciadas por la lucha de las personas 

negras, la lectura que hicieron sobre su identidad como grupo igualmente oprimido, así como 

sobre el pasado feminista, excluyó manifiestamente la experiencia de las mujeres negras78, así 

como de las mujeres de color79 y –como veremos más adelante– de las lesbianas.  

La construcción de esta determinada identidad política y de este sujeto –“las mujeres”– 

coincidió de manera generalizada con aquello que respondía a las experiencias de las mujeres 

blancas, heterosexuales y de clase media. En concreto, una de las cuestiones que más afectó a 

esta construcción identitaria fue la recuperación sesgada de la historia del feminismo. Gracias 

a los esfuerzos de las primeras feministas radicales –como fue el caso de la labor llevada a cabo 

por Shulamith Firestone de recuperar la historia de las primeras feministas y de recuperar la 

categoría de “feminista”, mencionada en los apartados anteriores– se descubrió una historia que 

había sido olvidada y marginada y se comenzó el largo camino de investigación que vendría 

después. También gracias a esos esfuerzos, las primeras feministas radicales se vieron a sí 

 
76 OLMO, Gemma del, “Traspasando límites. Lo personal y lo político en el feminismo”, Las Torres de Luca, 8 

(2019), p. 73. 
77 NASH, Mary, Mujeres en el mundo… op. cit., p. 185.  
78 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of 

Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), p. 50.  
79 “Mujeres de color” fue utilizado para hablar de todas las mujeres racializadas y migrantes de Estados Unidos, y 

no solo de las mujeres negras, incluyendo así a las chicanas, asiáticas, procedentes de América latina, etc.  



33 

 

mismas como sujetos de la historia80 y como un grupo político que continuaba la lucha de sus 

predecesoras. Sin embargo, todo ese esfuerzo también supuso una determinada lectura sobre el 

pasado y sobre la identidad del nuevo movimiento que excluía la perspectiva de la raza y trataba 

de contemplar la “clase sexual” –como se le denominó en aquel momento– por encima de todo 

lo demás.  

De esta manera, volver a los orígenes del feminismo radical resulta fundamental para 

comprender los feminismos contemporáneos y la explosión en distintas ramas que se produjo a 

partir de los años setenta del siglo pasado. La predominancia del sexo sobre otras categorías 

sociales de opresión y la intención de unir a todas las mujeres por igual, por encima de la raza, 

la sexualidad o la clase económica, trajo inevitables consecuencias para el devenir de los 

feminismos. Además, la predominancia de una determinada lectura sobre el movimiento y la 

construcción de una identidad colectiva que respondía en la mayoría de ocasiones a la 

experiencia de las mujeres blancas, heterosexuales y de clase media ha llevado asimismo a una 

malinterpretación de lo que realmente fue el feminismo radical en Estados Unidos.  

Como afirma Sara Evans, la idea de que el WLM fue un movimiento blanco y de clase 

media se trata en realidad de un estereotipo generalizado. Los grandes medios de comunicación 

reflejaban un movimiento de mujeres blancas, pero sus protagonistas no lo fueron: «tenemos 

que desprendernos del mito de que las feministas eran “todas blancas”».81 También Becky 

Thompson criticó la idea generalizada y hegemónica de la Segunda ola en Estados Unidos 

cuando analizó el movimiento desde la perspectiva de la raza: 

La versión sobre la historia de los orígenes de la Segunda ola no es suficiente cuando se cuenta 

la historia del feminismo multiracial. Aunque hubo mujeres Negras involucradas en NOW desde 

el principio y mujeres Negras y Latinas que participaron en los grupos CR, el trabajo feminista de 

las mujeres de color estuvo implicado en tres frentes: trabajando con los grupos feministas 

dominados por blancas; formando grupos de mujeres en las organizaciones mixtas existentes; y 

desarrollando organizaciones Negras, Latinas, Nativas Americanas, y Asiáticas autónomas.82 

De ahí que también se haya venido criticando en fechas recientes el concepto de “Segunda 

ola”, ya que este responde a una concepción artificial y monolítica del movimiento feminista.83 

 
80 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation … op. cit., p. 34.  
81 EVANS, Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1 (2015), p. 144. 

[Traducción propia]. 
82 THOMPSON, Becky, “Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave Feminism”, Feminist 

Studies, 28, 2 (2002), p. 338. [Traducción propia]. 
83 GARRIDO RODRÍGUEZ, Carmen (2021). «Repensando las olas del Feminismo. Una aproximación teórica a 

la metáfora de las “olas». Investigaciones Feministas (12: 2), 486. 



34 

 

Se trata de un concepto que se refiere únicamente a los acontecimientos ocurridos en un solo 

país –Estados Unidos– y sugiere que el activismo de las mujeres ha sucedido en discretas fases, 

durante una “Primera ola” ocurrida aproximadamente entre 1848 y 1920 –entre la Declaración 

de Seneca Falls y la consecución del sufragio femenino– y una “Segunda” ocurrida entre 

principios de la década de los sesenta hasta finales de los ochenta –aunque esta segunda 

cronología no está exenta de debate–. Siguiendo la cronología estadounidense se excluyen de 

esta forma décadas en las que las mujeres siguieron movilizándose de una u otra forma, 

principalmente la movilización que llevaron a cabo las mujeres de color y las mujeres, tanto 

negras, de color, migrantes o nativas como blancas, del resto de países occidentales.84 

Nos encontramos, pues, en un largo camino de investigación, el cual es sometido de manera 

constante a los debates que tanto dentro de la academia como fuera de ella, desde los activismos 

de base, se plantean diariamente. Unos debates que responden, como se ha mostrado en las 

líneas anteriores, a un pasado en el que se produjeron problemas a la hora de aceptar la 

pluralidad del sujeto feminista y las diferencias existentes entre las mujeres. Unos debates que 

surgirían inevitablemente de la semilla que dejó sembrada el feminismo radical y que hizo 

germinar la inminente explosión de los feminismos contemporáneos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
84 MOLONY, Barbara & NELSON, Jennifer (Eds.), Women’s Activism and “Second Wave” Feminism. 

Transnational Histories, London/New York, Bloomsbury, 2017, p. 2-3.  



35 

 

26 de agosto de 1970.  

La semilla germinó 

  
Las ideas feministas se extendían por todas partes a medida que hacíamos 

nuevas conexiones y más mujeres se unían al movimiento. Entonces nos 

pareció que nadie nos podría detener.85 

Alix Kates Shulman, Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism 

 

En 1970 las feministas radicales ya podían permitirse pensar que nadie las podría detener. Se 

habían producido importantes acciones que habían conseguido un gran impacto en la opinión 

pública, como la protesta de Miss America en septiembre de 1968. Sus reivindicaciones 

consiguieron situarse en el centro del Women’s Lib y no a los márgenes del feminismo liberal 

de NOW. Situado en el centro, el feminismo radical alcanzó una de las aportaciones más 

relevantes de las muchas que destacó Alice Echols: «Las feministas radicales lograron empujar 

a las feministas liberales hacia la izquierda y a las politicos hacia el feminismo».86  

Con la intención de empujar a todas las mujeres hacia el feminismo, así como construir ese 

necesario sujeto para el movimiento y esa identidad política para conformarse como colectivo 

se celebró también el Segundo Congreso para Unir a las Mujeres –Second Congress to Unite 

Women– en mayo de 1970. Pero, de nuevo, la manera en la que el WLM entendía el sujeto 

“mujeres” distaba mucho de lo que entendían las mujeres lesbianas, negras, de color o de clase 

trabajadora. En este caso, las lesbianas decidieron que tenían que hacer algo, porque algunas de 

ellas, como Karla Jay, se dieron cuenta de que en el congreso «no iba a haber ni un solo panel 

sobre la homofobia o el lesbianismo»87. Karla Jay junto con Rita Mae Brown y otras quince 

mujeres del grupo Radicalesbians, así como del Gay Liberation Front, se colocaron de pie 

frente a unas cuatrocientas mujeres, mostrando sus camisetas teñidas a mano de varios tonos de 

morado y serigrafiadas con las palabras "Lavender Menace". Iniciaron la protesta de la 

 
85 SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism”, Journal of Women in Culture 

and Society, 5 (1980), p. 596. [Traducción propia]. 
86 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad…op. cit., p. 4. [Traducción propia]. 
87 DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Película-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco, 

2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0  [Consultado el 14/06/22].  

https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0


36 

 

“amenaza lavanda” –Lavender Menace protest– con el fin de reivindicar los derechos de las 

lesbianas como parte del Women’s Liberation Movement.88 

A partir de ese momento se iniciaría otro de los debates fundamentales que propiciaría la 

explosión de los feminismos contemporáneos. En este caso, se comenzaron a crear a lo largo 

de todo el país distintos grupos de feministas lesbianas radicales. Como se ha anotado con 

anterioridad, volver al surgimiento del feminismo radical resulta indispensable para 

comprender la problemática que conllevó la no aceptación de la pluralidad del sujeto feminista, 

así como para comprender muchos de los debates que siguen vigentes en nuestros días. En 

palabras de Gemma del Olmo: 

Llama la atención que hoy persista el debate y se siga percibiendo alguna dificultad a la hora 

de hablar del lesbianismo en el feminismo, así como un cierto miedo a la ruptura cuando se habla 

de tener en cuenta las diferencias. […] La ocultación de las diferencias o bien la vergüenza o miedo 

ante algunas de ellas no es una forma adecuada de mantener la unidad, más bien todo lo contrario, 

como ya indicó Lorde.89 

Audre Lorde, «feminista Negra, lesbiana, guerrera, poeta y madre de dos hijos que ha[ce] 

su trabajo»90, fue quien de manera brillante sacó a la luz –de la oscuridad y del silencio– el 

problema que tenía el movimiento feminista a la hora de aceptar las diferencias entre las 

mujeres. Los feminismos actuales –desde una perspectiva interseccional– le deben mucho a la 

aportación que Lorde hizo en aquellas décadas de los setenta y ochenta. Esta es una de las 

muchas citas que se podrían resaltar de su trabajo:  

No nos escondamos detrás de las falsas divisiones que nos han impuesto y que tan a menudo 

aceptamos como propias. […] El hecho de que estemos aquí y de que yo ahora esté diciendo estas 

palabras es un intento por romper ese silencio y acortar algunas de esas diferencias entre nosotras, 

porque no es la diferencia lo que nos inmoviliza, sino el silencio. Y hay tantos silencios que 

romper.91 

 

 
88 DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.) (2007). The Feminist Memoir Project. Voices from Women’s 

Liberation. New Brunswick/New Jersey: Rutgers University Press, p. 504. También en la página web y periódico 

neoyorquino de temática LQBTQ+ Them, se puede encontrar un artículo interesante sobre esta protesta: 

GOODMAN, Elyssa, “How the Lavender Menace Fought for Lesbian Liberation in the 1970s. Remembering the 

instrumental feminist group, who made the voices of their sisters heard in the women's liberation movement”, 

Them, June 19 (2019). Disponible en: https://www.them.us/story/lavender-menace [Consultado el 16/09/2022]. 
89 OLMO, Gemma del, “El desafío violeta. Un camino de libertad”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), p. 

54.  
90 De esta forma se describe Lorde a sí misma en su autobiografía: LORDE, Audre, Zami. Una biomitografía. Una 

nueva forma de escribir mi nombre, Madrid, horas y HORAS, 2009. 
91 LORDE, Audre, Los diarios del cáncer, Chile, Ginecosofía, 2019, p. 33.  

https://www.them.us/story/lavender-menace


37 

 

Pero volvamos a 1970. A pesar de los problemas que se estaban produciendo ya en ese 

momento y que se acentuarían en los años siguientes, el feminismo radical y el WLM se 

encontraban disfrutando de una influencia sin precedentes. A pesar de las inminentes divisiones 

por razón, entre otras cuestiones, del inadecuado tratamiento de las diferencias, el movimiento 

se encontraba en un momento de esplendor. Un esplendor inesperado. O al menos así fue para 

Shulamith Firestone, según lo recordó años más tarde Alix Kates Shulman: 

Las ideas del movimiento se extendían tan rápidamente que a muchas de nosotras en aquellos 

días nos parecía que no sería difícil organizar a las masas de mujeres para que se rebelaran. 

(Firestone pensaba que harían falta "varios años más" para construir un movimiento lo 

suficientemente fuerte como para "forzar el cambio"). Cuando en 1970 se celebró la primera masiva 

Marcha de la Mujer del 26 de agosto en grandes ciudades de todo el país para conmemorar el 

quincuagésimo aniversario de la enmienda del sufragio femenino y para demostrar nuestro poder –

mientras miles y miles de mujeres marchaban para exigir sus derechos–, parecía que podríamos 

ganar con facilidad.92 

Firestone pensaba que habría que esperar unos años más. Pero ya en julio de 1970 el Estado 

de Nueva York había liberalizado su ley sobre el aborto, en agosto la Cámara de representantes 

había aprobado la Enmienda de Igualdad de Derechos –Equal Rights Amendment– y el 26 de 

ese mismo mes se produjo, con motivo del cincuenta aniversario de la consecución del sufragio 

femenino, la manifestación más numerosa por la liberación de las mujeres en la historia de los 

Estados Unidos. Solo en la ciudad de Nueva York marcharon entre 35.000 y 50.000 personas. 

Se hablaba del Women’s Lib en todas partes y hubo una explosión de los textos y literatura de 

las feministas radicales, así como de la creación de grupos y proyectos a lo largo del país, y no 

solo en las grandes ciudades.93  

El feminismo radical se había convertido en un movimiento social. Y su influencia llegó 

también, al fin, de manera directa a Francia. Una Francia, esta vez, con unas mujeres bastante 

más organizadas y preparadas para tomar el relevo. Y es que en mayo de 1970, el Nouvel 

Observateur, una revista muy influyente en el país, publicó una carta del FMA, aquel grupo –

Féminin, Masculin, Avenir– que había sido fundado en 1967 por, entre otras, Anne Zelensky y 

Jacqueline Feldmann, y del que formaban parte “cinco o seis” personas. Tras la publicación de 

su carta, otro grupo feminista, Las orejas verdes –Les oreille vertes– se pusieron en contacto 

con ellas y quedaron en hacer un encuentro entre ambos grupos. También en mayo de 1970, 

 
92 SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism… op. cit., p. 601. [Traducción 

propia]. 
93 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad…op. cit., p. 198.  



38 

 

L’Idiot International, una revista izquierdista publicó en su portada un gran dibujo de una mujer 

con las palabras: “Combat pour la libération de la femme”. El artículo que llevaba esa 

declaración como título se trataba de un texto verdaderamente radical y revolucionario:  

Somos la clase oprimida más antigua. Por ello, queremos iniciar la lucha contra el poder que 

mantiene esta opresión. El sexo oprimido, nosotras somos los únicos humanos que sólo somos sexo, 

que somos el sexo, «la presa y la servidora de la voluptuosidad colectiva», dice Marx. Las 

americanas, que han iniciado su lucha por la liberación, llaman «sexismo» a la segregación en la 

que nos mantienen. Como el racismo, el sexismo está tan profundamente arraigado en la ideología 

de la clase dominante que sólo una toma de poder radical podrá destruirlo. Una toma de poder 

política que represente nuestro interés como el interés universal. Este es el primer paso, siendo el 

objetivo de cualquier toma de poder por parte del pueblo la abolición de la dominación en general. 

Nuestro interés es el del pueblo. Nosotras somos el pueblo.94 

Fue firmado por cuatro mujeres, entre las cuales se encontró Monique Wittig.95 «Ahora ya 

no estábamos solas. Quedaba encontrar a estas mujeres»96, escribió Jacqueline Feldman sobre 

aquella publicación unos años más tarde. Así, tras la reunión entre el FMA y Les oreille vertes 

decidieron hacer otro encuentro entre todos los grupos, también con las mujeres que habían 

firmado el artículo en L’Idiot International. Sobre este segundo encuentro Anne Zelensky, 

quien acudió junto con Jacqueline Feldman, escribió: «Desde mayo del 68 no había visto a 

tantas mujeres juntas, alrededor de treinta».97 Fue todo un éxito, especialmente después de dos 

años de escasa y aislada movilización.  

En esta reunión discutieron sobre el término “feminista”, unas trataban de recuperarlo y 

otras no se sentían identificadas con él debido a su carácter burgués. También debatieron sobre 

el segundo punto del manifiesto del FMA: «Nos negamos a subordinar la solución del 

“problema” femenino al de los movimientos obreros o estudiantiles»98, que fue desarrollado 

por Christine Delphy, futura referente del feminismo materialista francés. Sobre este punto se 

enfrentaron Delphy y Antoinette Fouque, que formaba parte del grupo de quienes habían 

 
94 WITTIG, Monique, WITTIG, Gille, ROTHENBURG Marcia y STEPHENSON, Margaret, “Combat pour la 

libération de la femme”, L’Idiot International, 6 (1970), p.13. Disponible en Yale University Library Digital 

Collections: https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932 [Consultado el 19/09/2022] [Traducción propia]. 
95 Según afirman Beatriz Suárez Briones y María Jesús Fariña Busto, el artículo fue «firmado por las cuatro, aunque 

la autoría sea, de hecho, de Wittig». SUÁREZ BRIONES, Beatriz y FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Monique 

Wittig: cincuenta años de Las guerrilleras (homenaje y notas sobre la traducción española)”, Lectora, 26 (2020), 

p. 168.  
96 FELDMAN, Jacqueline, “De FMA au MLF. Un témoignage sur les débuts du mouvement de libération des 

femmes”, Clio. Femmes, Genre, Histoire, 29 (2009), p. 200. [Traducción propia]. 
97 PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer…op. cit., p. 56.  
98 Ibídem., p. 58.  

https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932


39 

 

firmado el artículo de L’Idiot International. Pero Monique Wittig, del mismo grupo que 

Fouque, fue la única que parecía estar de acuerdo con Delphy.99 Así lo explica Zelensky cuando 

narra lo acontecido en esa reunión:  

La discusión fue circunscribiéndose cada vez más a Antoinette, Monique y Christine. Se 

producía una escisión entre las adversarias de la tesis “FMA – Christine”, una mayoría dirigida por 

Antoinette, y las partidarias, minoría que se expresaba a través de Monique. Aquella noche estaban 

en germen los futuros grupos de lo que se llamaría el MLF.100 

De lo que se llamaría el Mouvement de Libération des Femmes, en efecto, muy pronto. Tan 

solo transcurrieron tres meses desde aquellos encuentros hasta su estallido definitivo. Un 

estallido que se produjo gracias a que las feministas francesas se encontraban finalmente 

preparadas y organizadas para tomar el relevo de la influencia que les venía desde el otro lado 

del Atlántico, por parte de las feministas radicales estadounidenses. Me serviré de nuevo de las 

palabras de Anne Zelensky para rememorar lo que se interpreta como la fecha fundacional del 

MLF:  

Era el 26 de agosto de 1970. […] El teléfono me despertó. Era Mario. 

“¿Estás libre ahora? Te explicaré. Hoy las feministas americanas hacen una jornada de huelga. 

La huelga de las mujeres. […] 

Hemos pensado en una acción para apoyarlas… […] Ven al café de arriba de los Campos 

Elíseos al mediodía.” 

[…] Christine y Monique ya estaban allí. Habían comprado una inmensa corona de flores que 

pensaban ir a depositar sobre la tumba del soldado desconocido, acompañada de pancartas 

explicativas: “Uno de cada dos hombres es una mujer.” “Hay alguien aún más desconocido que el 

soldado: su mujer”. Estábamos muy pocas […] En total seríamos una docena. Pero no habíamos 

hecho más que salir del coche y dirigirnos hacia la llama, cuando los polis aparecieron y nos 

arrebataron bruscamente coronas y pancartas. Antes de que hiciéramos nada, arrastraron sin 

contemplaciones a algunas de nosotras. […] Al día siguiente, France-Soir titulaba en primera 

página: “Las manifestantes feministas de l’Etoile no pudieron depositar su corona ‘a la Mujer 

desconocida del Soldado’.” Se hablaba por primera vez del Movimiento de Liberación de las 

Mujeres. Nosotras no nos habíamos dado ese nombre. Fue la prensa la que, por analogía con el 

Women’s Lib americano, iba a bautizarnos así.  

El feminismo estaba a punto de renacer.101 

 
99 Poco después, tanto Delphy como otras autoras materialistas se convertirían en referentes políticos importantes 

para las obras en las que Wittig reflexiona sobre el pensamiento heterosexual, tal y como ella misma afirma en la 

introducción al libro El pensamiento heteroxexual y otros ensayos. 
100 Ibídem., p. 59.  
101 Ibídem., p. 61-62.  



40 

 

La paradoja del MLM.  

Entre la afirmación y la destrucción 
 

 

Insistir en la coherencia y la unidad de la categoría de las mujeres ha 

negado, en efecto, la multitud de intersecciones culturales, sociales y 

políticas en que se construye el conjunto concreto de “mujeres”.102 

Judith Butler, El género en disputa 

 

El 26 de agosto de 1970 supone el final de esta historia, pero lo cierto es que a partir de ese 

momento la Historia no hizo más que comenzar. La Historia de los feminismos contemporáneos 

–que nunca es una y única sino múltiple y compleja– comenzó gracias a la toma de una 

conciencia de “las mujeres”, pero que sucediese de esa forma no quiere decir que esa fuese la 

única e inevitable manera de construir este nuevo movimiento social. Tampoco quiere decir que 

ese comienzo, aunque exitoso, no trajese consigo importantes y decisivas consecuencias que 

afectarían y multiplicarían los caminos del transcurso de dicha Historia. A partir de ese 

momento ya no se podría hablar de feminismo, sino de feminismos.  

Principalmente en Estados Unidos, en estos momentos fundacionales, «el MLM se 

desarrolló a partir de la construcción de una identidad colectiva de las mujeres».103 Como se ha 

tratado en los apartados anteriores, esta identidad colectiva de “las mujeres” fue construida 

desde una determinada lectura que acabó excluyendo la experiencia y la voz de las lesbianas, 

las negras, las mujeres de color, de clase trabajadora, etc. y trató de condenarlas al silencio, 

como diría Audre Lorde.  

Mientras tanto en Francia, en 1970 las feministas se encontraban en el comienzo de la 

movilización que vendría después, por lo que los procesos de debate que se habían iniciado ya 

en Estados Unidos llegarían con posterioridad al contexto francés. Como afirma María Ángeles 

Larumbe, el inicio del MLF «era, apenas, unas siglas creadas por los medios de comunicación 

bajo las que se pretendía agrupar a toda una serie de pequeños colectivos aparecidos a partir de 

1968 […] solo unos centenares de militantes en París y algunas simpatizantes en todo el 

 
102 BUTLER, Judith, El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad, Paidós, Barcelona, 2020, 

p. 67.  
103 NASH, Mary, Mujeres en el mundo… op. cit., p. 170.  



41 

 

país».104 Todos los debates que vinieron después y que tuvieron sus peculiaridades con respecto 

al contexto estadounidense, escapan del límite cronológico de este estudio y, por ello, la historia 

de la explosión de los feminismos franceses –los debates sobre la “escritura femenina” y el 

feminismo de la diferencia105, sobre la ruptura que se produjo en Questions Féministes en 1980 

con la publicación de “El pensamiento heterosexual” de Monique Wittig106, o sobre el 

surgimiento de otros feminismos como el poscolonial y decolonial107– tendrá que ser buscada 

en otros estudios de referencia.  

Así, a partir de este punto es posible centrarse en las consecuencias que tuvo la construcción 

de una identidad colectiva en torno a una toma de conciencia de “las mujeres”. Esta 

construcción produjo al menos dos consecuencias para el movimiento feminista. La primera, 

tratada con anterioridad, supuso la inminente explosión de los feminismos contemporáneos, 

debido a ese inadecuado tratamiento de las diferencias y la complejidad que supuso la 

construcción de un sujeto único y unificado para el feminismo. La segunda consecuencia supuso 

el asentamiento de una de las paradojas más latentes de este nuevo movimiento social: la 

reafirmación del sujeto “mujeres” y, en consecuencia, del sexo-género como criterio de 

identificación política, al mismo tiempo que trataban de luchar en contra de la propia diferencia 

sexual. Yasmine Ergas lo explica así:  

Especialmente en las primeras fases de los movimientos feministas contemporáneos, este 

doble movimiento entre la afirmación de una certeza (la primacía del sexo como criterio de 

identificación política) y la reiteración de la duda (el constante cuestionamiento de la diferencia 

sexual) llevaba a la búsqueda de coordenadas unificadoras de la “condición de las mujeres”.108  

Pero este doble movimiento llevaba también, además de a la búsqueda de coordenadas 

unificadoras, a una contradicción, a una paradoja: «Lo que los feminismos contemporáneos han 

 
104 LARUMBE, Mª Ángeles, “El feminismo de segunda generación”, en: LARUMBE, Mª Ángeles, Una inmensa 

minoría…op. cit., p. 85.  
105 Sobre este punto es interesante la forma en la que se entendió “el feminismo francés” en Estados Unidos, ya 

que este fue en gran medida acaparado por las teorías psicoanalíticas de Hélène Cixous, Julia Kristeva y Luce 

Irigaray. Sobre una crítica a este asunto véase: ROBINSON, Page Somerville, ‘‘I'm Not a Feminist, But…'', a 

Comparative Analysis of the Women's Movement in the United States and France”, Notes de L’Ifri-Potomac 

Papers, 4 (2010), p. 21; También es interesante leer la crítica que realiza Christine Delphy, desde un feminismo 

claramente opuesto al defendido por las autoras anteriormente mencionadas: «Al construir el "feminismo francés", 

las autoras angloamericanas favorecieron una cierta tendencia política abiertamente antifeminista llamada "Psych 

et  po"». DELPHY, Christine, “The Invention of French Feminism: An Essential Move”, Yale French Studies, 97 

(2000), p. 168.  
106 Sobre esta ruptura véase: OLMO, Gemma del, “El desafío violeta. Un camino de libertad…op. cit., pp. 55-56.  
107 Existen relaciones y conexiones entre el feminismo materialista francófono y el feminismo decolonial. Véase: 

FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economía política: análisis feministas 

materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de feminismos y género, 1 (2017), pp. 2-17.  
108 ERGAS, Yasmine, “El sujeto mujer: el feminismo de los años sesenta-ochenta” en: DUBY, George y PERROT, 

Michelle (dirs.), Historia de las mujeres… op. cit., p. 606. 



42 

 

destacado más es precisamente esta quimérica cualidad de las características comunes a todas 

las mujeres –su participacion en una firme identidad colectiva– aun cuando también hayan 

luchado por superarla».109  Y es que el MLM se vio profundamente influenciado por la obra de 

Simone de Beauvoir y por su «No se nace mujer, se llega a serlo», lo cual significó que ser 

“mujer” era una construcción impuesta socialmente y no un producto de la naturaleza: «una 

“llega a ser” mujer, pero siempre bajo la obligación cultural de hacerlo».110 Y esta rotunda 

afirmación significaba también que si ser “mujer” era una construcción impuesta, se podría 

entonces «no llegar a serlo». Los roles sexuales podrían ser cambiados, reinterpretados e incluso 

destruidos.  

El feminismo radical, además de por la obra de Simone de Beauvoir, se vio también 

influenciado por la teoría marxista. A partir del marxismo se desarrolló el concepto de clase 

sexual, se abogó por la revolución feminista y se teorizó sobre la lucha de clases desde otra 

perspectiva. Muchas feministas radicales teorizaron sobre la destrucción de los roles sexuales 

y de las clases sexuales. Así como se construía lo que significaba ser mujer, se podría 

deconstruir. De esta manera las mujeres dejarían de estar subordinadas a los hombres, porque 

se llevaría a cabo una revolución con la que se demostraría que no existen realmente diferencias 

entre ambos sexos, ni tampoco ninguna justificación biológica que las someta a ellas.  

Sin embargo, al mismo tiempo que se teorizó sobre dicha destrucción –la destrucción de 

los roles sexuales y de la propia diferencia sexual– el feminismo radical fomentó la creación de 

una identidad colectiva “femenina” a partir de la significación de la categoría de sexo. ¿Luchar 

desde el colectivo “mujeres” pero tratar de destruir las construcciones sociales impuestas a 

dicho colectivo al mismo tiempo? ¿construir una identidad colectiva en torno al sujeto 

“mujeres” pero afirmar al mismo tiempo que no existen diferencias entre mujeres y hombres? 

Entonces, ¿para qué reforzar dicha identidad si el objetivo es destruirla?  

La práctica en aquel contexto respondió, en realidad, a lo que se ha mostrado a lo largo de 

todo el primer capítulo: al refuerzo, como dice Ergas, de «la primacía del sexo como criterio de 

identificación política» y a la creación de una identidad colectiva, como dice Butler, 

«[insistiendo] en la coherencia y la unidad de la categoría de las mujeres». Y en este contexto 

de construcción identitaria ¿dónde se encontraron Shulamith Firestone y Monique Wittig? 

 

 

 
109 Ibídem., p. 618.  
110 BUTLER, Judith, El género en disputa… op. cit., p. 57. 



43 

 

II. ¿Una sociedad sin género?  
 

 

 

El objetivo final de la revolución feminista no debe limitarse –a 

diferencia de los primeros movimientos feministas– a la eliminación de 

los privilegios masculinos, sino que debe alcanzar la distinción misma 

de sexo; las diferencias genitales entre los seres humanos deberían pasar 

a ser culturalmente neutras.111 

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo 

 

Dicen que, llegadas a este punto, deben examinar el principio que las 

viene guiando. Dicen que no tienen por qué extraer su fuerza de unos 

símbolos. […] Dicen que, por consiguiente, hay que dejar de exaltar las 

vulvas. Dicen que deben romper el último vínculo que las sujeta a una 

cultura muerta. Dicen que todo símbolo que exalte el cuerpo en 

fragmentos es temporal, debe desaparecer.112  

Monique Wittig, Las guerrilleras 

 

 

¿Una sociedad sin género? ¿es acaso eso posible de imaginar? Para contestar a esta pregunta, 

en realidad, surge en primer lugar otro inevitable interrogante: ¿qué es el género? Y es que no 

es posible preguntarse sobre la teorización de sociedades sin género, o sin sistema sexo-género, 

o sin diferencia sexual, sin primero aclarar el significado de la conceptualización del “género”, 

del “sistema sexo-género” o de “la diferencia sexual”. Son conceptos que llevan 

experimentando un largo debate a sus espaldas y aun hoy en día siguen sujetos a profundas 

reinterpretaciones, pero, no obstante, también es posible extraer algunas conclusiones 

ampliamente aceptadas por parte del recorrido de los estudios feministas. A partir de algunas 

de las conclusiones de este recorrido se asienta la interpretación que realizo a lo largo del 

presente trabajo sobre el significado de esta cuestión e hilo conductor: “¿una sociedad sin 

género?”.  

El concepto “género”, en efecto, ha sido brevemente introducido con anterioridad al 

mencionar en repetidas ocasiones la obra de Simone de Beauvoir. La noción de que «una “llega 

 
111 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo, Editorial Kairós, Barcelona, 1976, p. 20.  
112 WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Seix Barral, Barcelona, 1971, p. 70.   



44 

 

a ser” mujer, pero siempre bajo la obligación cultural de hacerlo»113, revolucionó las 

concepciones arraigadas sobre lo que significaba ser “mujer”. A partir de la publicación de El 

segundo sexo en 1949 y, más notoriamente, a partir de la intensa recuperación de su obra en la 

década de los sesenta, se asentó la idea de que el género era una construcción social. Pero, 

¿Beauvoir no habló de sexo en lugar de género? Lo cierto es que hasta los años sesenta los 

términos género y sexo fueron utilizados indistintamente.114 A finales de esa década se comenzó 

a establecer una diferencia teórica entre el concepto de “género” y el de “sexo”, tal y como 

evidenció Kate Millett en su conocida obra Política sexual115. En realidad, aunque 

anteriormente eran utilizados indistintamente, su noción de lo que después se interpretaría como 

“sexo”, es decir, su noción sobre la biología y la diferencia sexual, era igual o muy similar a la 

que se tenía cuando se realizó dicha distinción.  

Así pues, tal y como lo explica Sonya O. Rose: «el término “género” fue originalmente 

utilizado por las investigadoras feministas para hacer referencia a la construcción cultural de la 

diferencia sexual, en contraste con el término “sexo”, que parecía connotar diferencia “natural” 

o “biológica”».116 De esta manera, las mujeres y los hombres, al parecer, poseen cada cual un 

sexo diferenciado y, por consiguiente, una determinada biología diferenciada. Esta diferencia 

siempre es binaria, por lo que el género –que es entonces la construcción cultural fundamentada 

en esta diferencia sexual binaria– es también binario. Lo que cambia a lo largo del tiempo y en 

las diferentes culturas son las construcciones sociales de las “mujeres” y de los “hombres”. Es 

decir, en cada cultura y contexto ser “mujer” y ser “hombre” tiene significados diferentes pero 

siempre se han apoyado en las características biológicas que diferencian a las mujeres de los 

hombres –las cuales son interpretadas por la categoría de “sexo”–. Esta última idea haría del 

sexo una categoría invariable y transversal a todas las culturas y contextos. Se trata de una 

interpretación que, aunque ha sido profundamente cuestionada con posterioridad, sigue 

disfrutando de un cierto vigor en algunos ámbitos y perspectivas de análisis.  

La contestación a esta conceptualización, en realidad, llegó relativamente pronto. Ya en 

1975 la antropóloga Gayle Rubin afirmó que «el reino del sexo, el género y la procreación 

humanos ha estado sometido a, y ha sido modificado por, una incesante actividad humana 

 
113 BUTLER, Judith, El género en disputa… op. cit., p. 57. 
114 AGUILAR, Teresa, “El sistema sexo-género en los movimientos feministas”, Amnis: Revue de Civilisation 

Contemporaine de l'Université de Bretagne Occidentale, 8 (2008), p. 3.  
115 Kate Millett, referente del feminismo radical, elaboró una interesante definición sobre el “género” en su Política 

sexual. El libro fue publicado en 1970, pero fue la tesis doctoral de Millett defendida en 1969. También citó algunas 

de las investigaciones recientes más importantes, como la de Robert J. Stoller, de 1968, en la que estableció una 

distinción entre el “sexo” y el “género”. Véase: MILLETT, Kate, Política Sexual, Cátedra, Madrid, 2021, p. 77.  
116 ROSE, Sonya O., ¿Qué es historia de género?...op. cit., p. 18.  



45 

 

durante milenios. El sexo […] es en sí un producto social».117 Elaboró el concepto de “sistema 

sexo-género”, como ya se ha mencionado con anterioridad, y añadió a la interpretación del sexo 

y del género la esencial variable de sexualidad: «Al nivel más general, la organización social 

del sexo se basa en el género, la heterosexualidad obligatoria y la constricción de la sexualidad 

femenina. […] El género es una división de los sexos socialmente impuesta. Es un producto de 

las relaciones sociales de sexualidad».118  

Con posterioridad, esa heterosexualidad obligatoria de la que hablaba Gayle Rubin y de la 

que hablaron otras autoras –como Monique Wittig– fue analizada de nuevo en 1980 por 

Adrienne Rich, quien declaró: «Lo que yo sugiero es que la heterosexualidad, como la 

maternidad, tiene que ser reconocida y estudiada como institución política».119 El trabajo de 

Rich fue asimismo muy importante para la conceptualización del género y para la historia de 

género y feminista. Al igual que sucedió con Rubin, con su análisis, el “género” ya no podía 

ser analizado sin tener en cuenta la institución dentro de la cual se construye el mismo: «Las 

historiadoras tienen que preguntarse en cada caso cómo se ha organizado y mantenido la 

heterosexualidad como institución».120 

 De esta manera, progresivamente, se iban sentando las bases del debate que acapararía la 

atención de los estudios feministas a partir de los años noventa: el debate en torno a la categoría 

de sexo. Y es que pese a que los trabajos de autoras como Gayle Rubin o Adrienne Rich 

cobraron relevancia en aquel momento, lo cierto es que no sería hasta los años noventa que 

adquirió mayor importancia el debate en torno al sexo, el género y la sexualidad –y su 

conceptualización como categorías interrelacionadas–. El relevo fue tomado por la filósofa 

Judith Butler y el que pronto se denominaría “feminismo queer”.  

En su recorrido historiográfico por la historia de género, de nuevo, Sonya O. Rose lo 

explica de esta manera: «Las investigadoras feministas detectaron un buen número de 

problemas con la distinción sexo/género».121 En primer lugar, explica, «el sexo y el género son 

frecuentemente utilizados de manera intercambiable en el discurso popular». En segundo lugar, 

«a menudo también el género se ha interpretado con exclusiva alusión a las “mujeres”, como si 

los “hombres” no fueran seres conformados por el género». Y, en tercer lugar, Rose explica que 

 
117 RUBIN, Gayle, “El tráfico de mujeres: notas sobre la economía política del sexo” …op. cit., p. 103.  
118 Ibídem., p. 114.  
119 RICH, Adrienne, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en: RICH, Adrienne, Sangre, pan y 

poesía. Prosa escogida: 1979-1985, Icaria, Barcelona, p. 51.  
120 Ibídem., p. 79.  
121 ROSE, Sonya O., ¿Qué es historia de género?...op. cit., p. 48.  



46 

 

si el “sexo” es entendido como biológico o natural, relativo a los cuerpos físicos o materiales, 

entonces el cuerpo es considerado «como ajeno o al margen de la historia o la cultura. […] Y 

ése es precisamente el problema».122  

Un problema que detectó Judith Butler y que planteó en El género en disputa. El feminismo 

y la subversión de la identidad:  

Aunque la unidad no problemática de las “mujeres” suele usarse para construir una solidaridad 

de identidad, la diferenciación entre sexo y género plantea una fragmentación en el sujeto feminista. 

[…] Aunque los sexos parezcan ser claramente binarios en su morfología y constitución (lo que 

tendrá que ponerse en duda), no hay ningún motivo para creer que también los géneros seguirán 

siendo sólo dos. […] ¿Podemos hacer referencia a un sexo “dado” o a un género “dado” sin aclarar 

primero cómo se dan uno y otro y a través de qué medios? ¿Y al fin y al cabo qué es el “sexo”? 

[…] Si se refuta el carácter invariable del sexo, quizás esta construcción denominada “sexo” esté 

tan culturalmente construida como el género; de hecho, quizá siempre fue género, con el resultado 

de que la distinción entre sexo y género no existe como tal.123  

Este nuevo debate nació, pues, de los replanteamientos sobre la conceptualización del 

“sexo” y del “género” –en su intersección con la sexualidad y en su construcción determinada 

por la institución de la heterosexualidad obligatoria– que se llevó a cabo, principalmente, por 

parte del feminismo queer. Como afirma Beatriz Suárez Briones sobre la Teoría queer, «no se 

trata de qué es sino de lo que hace o, mejor, deshace. Desde el mismísimo principio, teóricas y 

teóricos queer señalaron que definir queer era muy poco queer».124  

Deshacer el género, o el sistema sexo-género, con la triada sexo-género-sexualidad (o 

como dice Butler: sexo/género/deseo) –la cual se materializa en mujer(cis)-femenino-

heterosexual u hombre(cis)-masculino-heterosexual, sin permitir la existencia de nada más– es 

la tarea del feminismo queer pero también de otros feminismos. Además, desde otros 

feminismos se introducen más debates y complejidades a la hora de interpretar dicho concepto. 

También «desde sus orígenes el feminismo afroamericano ha criticado el esencialismo del 

concepto de género. […] Las feministas afroamericanas pusieron de relieve que la concepción 

esencialista del género no permite considerar las interacciones entre el género y otras formas 

de subordinación».125 De hecho, desde el feminismo negro se acuña el concepto de 

 
122 Ibídem., p. 48-49.  
123 BUTLER, Judith, El género en disputa… op. cit., p. 54-55.  
124 SUÁREZ BRIONES, Beatriz, “Feminismos lesbianos queer: ¿utopía o distopía feminista?”, Investigaciones 

Feministas, 10, 1 (2019), p. 20.  
125 LA BARBERA, MariaCaterina, “Interseccionalidad, un “concepto viajero”: orígenes, desarrollo e 

implementación en la Unión Europea”, Interdisciplina, 4, 8 (2016), p. 108.  



47 

 

“interseccionalidad”, en concreto por parte de la abogada Kimberlé Crenshaw en 1989 –aunque 

hubo autoras anteriores, como Audre Lorde, que ya señalaron la interrelación y diferencia de 

las distintas formas de subordinación–. 

Sin embargo, el interrogante “¿una sociedad sin género?” que hace de hilo conductor en 

este trabajo es planteado para el contexto del surgimiento del feminismo radical a finales de los 

años sesenta y para la obra de dos autoras que escribieron en aquel momento. Un contexto en 

el que, como he mencionado en las líneas anteriores, todavía no se había producido el debate 

en torno al “sexo” y el cuestionamiento de su “biología” y “naturaleza”. Por lo que, en general, 

el feminismo radical interpretó el género como los roles sexuales fomentados por la sociedad 

desde la infancia, que son muy distintos para hombres y para mujeres.126 Se trató de cuestionar 

la diferencia sexual no sobre su carácter biológico –la división binaria de los sexos– sino sobre 

su carácter cultural –la división binaria del género y la forma en la que se había construido: con 

la subordinación de las mujeres por parte de los hombres–. Porque, tal y como subrayó Kate 

Millett, las desigualdades entre mujeres y hombres están saturadas de factores culturales.127  

Y, entonces, ¿cómo se trató de cuestionar la diferencial sexual, entendida desde una 

perspectiva cultural? A través de la crítica a los roles sexuales. Una crítica que llega hasta los 

feminismos del presente y que la forma de abordarla depende de cada uno de ellos. En el caso 

del feminismo radical, en general, se trató de destruirlos –en lugar de resignificarlos– con 

especial atención a la construcción de la feminidad. Pero, como hemos visto en el capítulo 

anterior, en realidad se acabó construyendo una identidad en torno al sujeto “mujeres”, lo cual 

conllevaría, en todo caso, a la resignificación del género y no a su destrucción. La destrucción 

quedó en el papel, y no en el de todas las feministas radicales. En este estudio me centro, como 

sabemos, en el de Shulamith Firestone y Monique Wittig.  

¿Por qué entonces he mencionado la (re)conceptualización del género por parte del 

feminismo queer a partir de los años setenta, ochenta y noventa? Porque Monique Wittig es 

considerada como una precursora del feminismo queer. Y Shulamith Firestone, como veremos, 

 
126 De esta forma lo explicó Kate Millett: «[Debido a nuestras circunstancias sociales], lo masculino y lo femenino 

constituyen, a ciencia cierta, dos culturas y dos tipos de vivencias radicalmente distintos. El desarrollo de la 

identidad [de género] depende, en el transcurso de la infancia, de la suma de todo aquello que los padres, los 

compañeros y la cultura en general consideran propio de cada género en lo concerniente al temperamento, al 

carácter, a los intereses, a la posición, a los méritos, a los gestos y a las expresiones. Cada momento de la vida del 

niño [y de la niña] implica una serie de pautas acerca de cómo tiene que pensar o comportarse para satisfacer las 

exigencias inherentes al género». MILLETT, Kate, Política Sexual… op. cit., p. 80. He escrito entre corchetes la 

que creo que es una traducción más fiel al original en inglés, que dice «gender identity» en lugar de «identidad 

genérica»; y «child’s life […] he or she» en lugar de «niño».  
127 Ibídem., p. 76.  



48 

 

también ha sido considerada por algunas autoras como pionera en la teorización de la 

destrucción de lo que posteriormente se denominaría “sistema sexo-género”. Ambas feministas 

radicales, influenciadas de forma clara por el marxismo, teorizaron sobre una “sociedad sin 

género”. Una sociedad sin “género”, en este caso, entendida como una sociedad sin diferencia 

sexual, tanto desde una perspectiva cultural –más clara en el caso de Firestone– como desde 

una perspectiva que cuestiona la naturalidad del sexo –más clara en el caso de Wittig y como 

haría posteriormente el feminismo queer–. Una sociedad sin “género” entendida como una 

sociedad que ha conseguido destruir el “sistema sexo-género” –dominado por la institución de 

la heterosexualidad obligatoria–. La manera de llegar a esa sociedad depende, en aquel 

momento y hasta el día de hoy, de cada autora y cada corriente feminista: ¿resignificar el 

género? ¿multiplicarlo? ¿destruirlo? Firestone y Wittig lo tuvieron claro: había que dinamitarlo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

 

III. Shulamith Firestone, Monique Wittig y           

“La Dialéctica Guerrillera” 

 

 

Dinamitar el “sistema sexo-género” 
 

 

Nos estamos acercando […] a una revolución cultural, así como sexual 

y económica. La revolución cultural, al igual que la revolución 

económica, debe postularse en torno a la eliminación del dualismo 

(sexual) que se encuentra no sólo en los orígenes de las divisiones de 

clases, sino también en los de la división cultural.128 

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo 

 

Te ha esclavizado por medio del engaño tú que has sido grande fuerte 

valiente. […] Te ha amordazado violado engañado. […] Ha inventado 

tu historia. Pero se acerca el día en que tú aplastarás la serpiente bajo tu 

pie, se acerca el día en que tú podrás gritar, erguida, llena de ardor y de 

coraje, el paraíso está a la sombra de las espadas.129  

Monique Wittig, Las guerrilleras 

 

Shulamith Firestone y Monique Wittig escribieron en un momento en el que parecía –y se creía 

firmemente– que la revolución era posible, que «la revolución estaba a la vuelta de la esquina», 

como decía Angela Davis. En realidad no fue “La revolución” la que estaba a la vuelta de la 

esquina, ya que la revolución fue imaginada de muchas y diversas maneras. También, como 

hemos visto, una cuestión fue lo que se imaginó –y teorizó– y otra lo que realmente se acabó 

materializando, la forma en la que realmente se organizó el movimiento. Sin las teorizaciones 

y sin las formas de imaginar otros futuros (im)posibles, el motor del MLM tal vez no se hubiese 

puesto a funcionar. Tal vez la imaginación de futuros utópicos fue el propio motor del 

Movimiento de Liberación de las Mujeres.  

Imaginar una sociedad sin género y teorizar sobre ello, tanto desde un nivel filosófico como 

desde uno literario, se puede interpretar como imaginar una utopía. Pero en este trabajo, he de 

 
128 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 238. 
129 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 106.  



50 

 

recordar, se entiende la utopía «como un horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».130 

Y es que el objetivo de la revolución feminista que propusieron Wittig y Firestone consistía, en 

última instancia, en acabar con la opresión que sufren las mujeres en una sociedad 

heteropatriarcal y capitalista y, en consecuencia, en transformar radicalmente dicha sociedad. 

Es un objetivo ambicioso sobre el que se ha teorizado mucho y sobre el que se comenzó a 

indagar en el contexto en el que escribieron ambas autoras. Y también es un objetivo sobre el 

que se han planteado múltiples estrategias para llegar a él. 

Para Monique Wittig y Shulamith Firestone acabar con la opresión que sufren las mujeres 

en una sociedad heteropatriarcal y capitalista solo se podía conseguir dinamitando el “sistema 

sexo-género”. Entiéndase, cabe decir que ninguna de las dos usó tal concepto en sus 

teorizaciones, sino que es la manera en la que desde el presente se puede interpretar su obra –

con las conceptualizaciones del presente–. Si utilizamos los conceptos que ellas mismas 

manejaban, en el caso de Firestone, hablaríamos de «eliminar el dualismo sexual» o «alcanzar 

la distinción misma de sexo»; y en el caso de Wittig, hablaríamos de «eliminar las categorías 

de sexo» y de «una sociedad sin sexos».131  

Como afirma Mandy Merck, editora de la primera monografía sobre La dialéctica del sexo 

de Firestone, «La dialéctica toma una posición muy simple sobre la cuestión de la diferencia 

sexual: abolirla».132 Y según María Jesús Fariña Busto, las obras literarias de Wittig concuerdan 

con «su posición teórica: dinamitar el sistema de géneros».133 Me quedo, pues, con la expresión 

tan pertinente que utiliza Fariña Busto, «dinamitar», porque no se trata para estas autoras de 

resignificar, repolitizar o –como se dirá más adelante– multiplicar los géneros, sino de hacer 

saltar por los aires todo el “sistema sexo-género”. Que esta sea o no la manera preeminente de 

alcanzar el objetivo de la revolución feminista sería otro debate. En esta segunda parte del 

trabajo se tratará la manera por la que apostaron ambas autoras, con sus similitudes y sus 

diversos y diferentes matices.  

Antes, no obstante, creo necesario realizar un esbozo sobre las dos obras que protagonizan 

este capítulo. La dialéctica del sexo de Shulamith Firestone, cuyo título completo en inglés es 

 
130 MARTÍNEZ, Layla, Utopía no es una isla. Catálogo de mundos mejores…op. cit., p. 13. 
131 «Nos levantamos para luchar por una sociedad sin sexos», escribe Wittig en su ensayo “No se nace mujer”, 

publicado en 1981. WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual 

y otros ensayos, Egales, Madrid, 2016, p. 38. 
132 MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD, 

Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex…op. cit., p. 14. [Traducción propia].  
133 FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en: SUÁREZ 

BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres… op. cit., p. 131.  



51 

 

The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution –el cual podría ser traducido como “La 

dialéctica del sexo. La causa de la revolución feminista”134– se trata de una obra publicada en 

1970 que es considerada principalmente como un manifiesto: «La dialéctica del sexo fue sobre 

todo un manifiesto –una declaración pública de intenciones–. Es un libro que declara que debe 

producirse una revolución feminista, y que puede producirse ahora».135 ¿Y por qué puede 

producirse ahora? ¿Por qué Firestone asegura que «nos estamos acercando […] a una 

revolución cultural, así como sexual y económica»? Porque por primera vez en la historia, 

asegura, la tecnología está tan desarrollada –y en vías de desarrollarse exponencialmente– que 

será capaz, una vez se materialice la revolución feminista, de liberar a las mujeres de su propia 

biología, causante primaria de su opresión.  

La revolución para Firestone sería feminista, socialista y tecnológica. Su influencia le viene 

directamente de Simone de Beauvoir –a quien dedica el libro– y del marxismo, en especial, de 

Engels –a quien cita en la primera página del libro–. También, curiosamente, critica a Freud y 

al psicoanálisis a la vez que se ve influenciada por él, ya que teoriza a partir de muchos de sus 

postulados. Estas influencias se observan a lo largo de todo el libro, a través del cual trata de 

elaborar un análisis del patriarcado al igual que Marx elaboró un análisis sobre el capitalismo, 

de ahí que el libro se titule “La dialéctica del sexo”, en alusión a “La dialéctica de clases” 

desarrollada por Marx. Un análisis, pues, de relevante profundidad, con el que pretende alentar 

a una revolución feminista a través de una explicación materialista de la necesidad de la misma: 

primero se ha de analizar el sistema de explotación para después ser capaces de acabar con él. 

Porque Firestone es discípula de la dialéctica materialista:  

La dialéctica materialista, entonces, es ciencia e historia, es decir, la historización de la ciencia. 

Porque no se trata solo de comprender y fundamentar empíricamente un determinado fenómeno, 

sino de entenderlo como algo perecedero y transitorio. Bajo las condiciones en que se desarrolla 

tratar de “reflejar la vida (y por lo tanto la muerte) del objeto”, intentando develar las posibilidades 

de su transformación futura (la ley interna de su evolución).136 

Así, en esa intención de comprender la dialéctica de las clases sexuales realiza un primer 

capítulo en el que hace un recorrido por la teoría marxista y critica el análisis exclusivamente 

económico que elabora la misma: «Sería un error intentar explicar la opresión de la mujer a 

 
134 En castellano tan solo aparece en la portada: La dialéctica del sexo; y el subtítulo fue traducido como “En 

defensa de la revolución feminista”. La única edición –ya descatalogada– es de 1976.  
135 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone…op. cit., 

p. 19. [Traducción propia: las cursivas son de la autora]. 
136 BRUNO, Diego, “La dialéctica histórica de Karl Marx. Aproximaciones metodológicas para una teoría del 

colapso capitalista”, Hic Rhodus. Crisis capitalista, polémica y controversias, 1 (2011), p. 85.  



52 

 

partir de esta interpretación estrictamente económica».137 De esta forma, lleva a cabo uno de 

los primeros análisis marxistas feministas sobre el sistema patriarcal, concluyendo: 

«Necesitamos una revolución sexual mucho más amplia que la socialista –y, por supuesto, que 

la incluya– para erradicar verdaderamente todos los sistemas clasistas».138 Y desde esa 

perspectiva dialéctica materialista, después de analizar el sistema de clases sexuales, Firestone 

elabora en el último capítulo lo que para ella sería una sociedad posrevolucionaria que acabaría 

finalmente con «todos los sistemas clasistas». Aunque puedan observarse algunas 

contradicciones a la hora de imaginar dicha sociedad, Firestone, al igual que hizo Wittig en Las 

guerrilleras, proyectó en su obra la construcción de una sociedad utópica posrevolucionaria 

que ha conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.  

. . . 

Resulta interesante anotar que Firestone tenía tan solo veinticinco años cuando se publicó La 

dialéctica del sexo, y que la «escribió con fervor, en cuestión de unos meses».139 Además, 

mientras escribía el libro que pronto se convertiría en referencia esencial de la teoría feminista, 

se encontraba organizando los primeros grupos de feministas radicales que se iban formando 

en Chicago y en Nueva York –tal y como se ha mostrado en el primer capítulo–. Pero la 

intensidad, la energía y el entusiasmo en su vida acabaría finalmente explotando. Los problemas 

internos que se fueron sucediendo en los diferentes grupos hicieron que se formasen unos 

nuevos continuamente y que se disolviesen otros, lo cual acabó afectando profundamente a la 

salud mental de Firestone. 

En cuestión de tres años, entre 1967 y 1970, Firestone había fundado, junto con Jo 

Freeman, Westside, el primer grupo feminista radical en Chicago; junto con Pam Allen, New 

York Radical Women; Redstockings, junto con Ellen Willis y New York Radical Feminists, junto 

con Anne Koedt. La disolución de este último grupo coincidió con los primeros éxitos 

mainstream de las publicaciones del movimiento: Sexual Politics, de Kate Millett; Sisterhood 

is Powerful, antología editada por Robin Morgan; The Black Woman, de Cade Bambara; el de 

Celestine Ware, Woman Power: The Movement for Women’s Liberation; y el de la propia 

Firestone, The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution. Todas publicadas en 1970.  

 
137 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 13.  
138 Ibídem., p. 22.  
139 FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary…op. cit., p. 3. [Traducción propia].  



53 

 

Para el momento en el que La dialéctica del sexo apareció en las librerías, en octubre de 

1970, Firestone llevaba ya medio año dentro de su “auto-exilio” del movimiento. En la copia 

del libro que envió a su hermana Laya, escribió: «Para Laya, después de todo, la única hermana 

verdadera».140 Desapareció completamente de la escena política y, posteriormente, en torno a 

finales de la década de los ochenta, fue diagnosticada con esquizofrenia. Volvió al mundo del 

arte, del que procedía desde su etapa académica, y el resto de su vida estuvo caracterizada por 

profundos problemas de salud mental. En 1998 escribió su segunda y última obra, Airless 

Spaces, la cual no había sido traducida al español hasta septiembre de 2022141, el mismo año 

en el que se realiza el presente trabajo. En ella Firestone elabora un conjunto de relatos cortos 

ambientados en los sectores marginados de la ciudad de Nueva York, tratando a personas que 

caen presas de la pobreza y se encuentran dentro y fuera de los hospitales psiquiátricos. Cada 

relato está protagonizado por una persona diferente, pero en muchos de ellos parece que 

Firestone está reflejando en realidad su propia vida.  

Su desaparición temprana del movimiento afectó indudablemente tanto a la posterior 

recepción de su libro como de su figura. Tal y como afirman Mandy Merck y Stella Sanford, la 

voz de Firestone fue silenciada cuando dejó su activismo político, su libro fue olvidado por 

parte de los Women’s Studies de la década de los noventa y no fue hasta 2003 que comenzaría 

progresivamente a ser recuperado.142 También, estas autoras subrayan que al igual que otros 

textos fundacionales del WLM, La dialéctica del sexo se convirtió asimismo en un bestseller 

pero, sin embargo, a diferencia de estos otros, el suyo se convirtió en objeto de ataque y 

tergiversación desde ambos lados, conservador y feminista. Aseguran, además, que a pesar de 

su pionera crítica al género binario, La dialéctica del sexo ha sido también olvidada por parte 

de la bibliografía de la Teoría queer.143  

Situación que sucede a la inversa, no obstante, en el caso de la obra de la feminista lesbiana 

Monique Wittig. En su caso, ciertamente, es bien sabido que puede ser considerada «una 

precursora del feminismo queer»144, así como «una precursora e inspiradora de muchos de los 

planteamientos que han ido queerizando el feminismo».145 Principalmente han sido sus ensayos 

teóricos los que han hecho que Wittig se posicionase en el centro del debate queer a partir de 

 
140 Ibídem., p. 11. [Traducción propia]. 
141 FIRESTONE, Shulamith, Espacios sin aire, Muñeca Infinita, Madrid, 2022.  
142 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella, “Introduction” en: MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further 

Adventures of The Dialectic of Sex… op. cit., p. 3.  
143 Ibídem., p. 1.  
144 BALZA MÚGICA, Isabel, “Hacia un feminismo monstruoso: sobre el cuerpo político y sujeto vulnerable” en: 

SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres…op. cit., p. 109.  
145 SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres…op. cit., p. 13.  



54 

 

los años noventa y en adelante, aunque sus obras literarias también han sido significativamente 

estudiadas en los últimos años. Todo ello se debe, en buena parte, a la recuperación de su obra 

por Judith Butler. En su libro publicado en 1990, El género en disputa –mencionado con 

anterioridad–, le dedica a Wittig buena parte del mismo y también un capítulo en concreto: 

“Monique Wittig: desintegración corporal y sexo ficticio”. Ya en él, Judith Butler reivindica la 

importancia de sus obras literarias:  

La fuerza de las novelas de Wittig, su reto lingüístico, estriba en proporcionar una experiencia 

que trasciende las categorías de identidad, un combate erótico por producir nuevas categorías a 

partir de los restos de las antiguas categorías, nuevos modos de ser un cuerpo dentro del campo 

cultural, y lenguajes descriptivos completamente nuevos.146  

Las guerrilleras es, pues, una obra literaria que es en realidad para Wittig, como asegura 

Butler, un reto lingüístico, un combate por producir nuevas categorías y nuevos modos de ser 

un cuerpo. Se trata, en efecto, de una apuesta literaria atrevida. En ella, Wittig juega con el 

lenguaje y le concede al sujeto “ellas” –elles en francés– la categoría de sujeto universal, de 

igual forma que el sujeto “ellos” –ils en francés– disfruta de tal universalización en una sociedad 

heteropatriarcal. Así lo explica la propia Wittig años más tarde en su ensayo “La marca del 

género”, publicado en 1985:  

Las raras veces que se usa, el elles nunca indica lo general y nunca es portador de un punto de 

vista universal. Por eso, un elles capaz de transmitir un punto de vista universal sería una novedad 

en literatura y en cualquier otro campo. En Las guerrilleras intento universalizar el punto de vista 

de ese elles. El objetivo de este enfoque no es feminizar el mundo, sino hacer que las categorías de 

sexo resulten obsoletas en el lenguaje. Para ello, utilizo el elles en el texto como el sujeto absoluto 

del mundo.147  

Un sujeto nuevo y absoluto que emprende una revolución y construye un mundo nuevo. 

De eso trata Las guerrilleras, de la toma de conciencia de “las mujeres”, primero, y de “ellas”, 

después, y de la revolución y la guerra que emprenden para acabar con el viejo mundo. Se trata 

de una apuesta lingüística pero también de una apuesta utópica, esta segunda faceta mayormente 

pasada por alto en algunos de los estudios sobre su obra. Su influencia, al igual que en el caso 

de Firestone, le viene del marxismo y, en efecto, Wittig se identificó con el feminismo 

 
146 BUTLER, Judith, El género en disputa…op. cit., p. 251.  
147 WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros 

ensayos…op. cit., p. 112.  



55 

 

materialista francés, también lesbiano y radical. Así lo evidencia ella misma de nuevo en “La 

marca del género”:  

Antes de hablar del pronombre, que es el eje de Las guerrilleras, me gustaría recordar lo que 

dicen Marx y Engels en La ideología alemana sobre los intereses de clase. Dicen que cada nueva 

clase que lucha por el poder, para lograr su objetivo, debe presentar sus intereses como el interés 

común de todos los miembros de la sociedad, y que en el campo filosófico esta clase debe concebir 

su pensamiento como universal, presentarlo como el único razonable, el único universalmente 

válido.148 

Y, llevándole la contraria, de manera velada, a la propia Wittig, se podría decir que existe 

otro eje primordial de Las guerrilleras, además de la universalización del pronombre “ellas”. 

Un eje que estructura, de hecho, todo el argumento de la obra y que, en efecto, coincide con el 

que Shulamith Firestone también estructuró su “dialéctica del sexo”. Se trata, en efecto, del eje 

primordial que trata la construcción de una sociedad utópica posrevolucionaria que ha 

conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.  

. . .  

Al igual que sucedía con Firestone en Estados Unidos y el contexto de la publicación de La 

dialéctica del sexo, el momento en el que Wittig escribió Las guerrilleras estuvo iluminado por 

un activismo radical y una movilización continua por parte de la sociedad francesa. De hecho, 

el libro fue publicado en el contexto inmediatamente posterior a Mayo del 68. Pero, a diferencia 

de Firestone, Wittig aparece mayormente en escena en los años posteriores, principalmente a 

finales de los años setenta cuando se traslada a Estados Unidos, donde trabajó como profesora 

universitaria desde entonces. Además, a partir de la publicación de su ensayo “El pensamiento 

heterosexual”, Wittig se hace especialmente conocida. Este fue leído por primera vez en 1978 

en Nueva York, en la Modern Language Association Convention, y se lo dedicó a las lesbianas 

estadounidenses. Posteriormente fue publicado en 1980 en la revista Feminist Issues, en la que 

también publicó otros artículos como “No se nace mujer” en 1981, “La categoría de sexo” en 

1982, “El caballo de Troya” en 1984, “La marca del género” en 1985, “A propósito del contrato 

social” en 1989 o el titulado “Homo sum” en 1990. Todos ellos fueron recogidos en un libro, 

El pensamiento heterosexual y otros ensayos, publicado primero en inglés en 1992, después en 

francés en 2001 y finalmente en español en 2006.  

 
148 Ibídem., p. 111.  



56 

 

De ahí que cuando se hablaba en líneas anteriores sobre la recuperación de la obra de Las 

guerrilleras esta supusiese una recuperación de la faceta temprana de Wittig, de la cual saldría 

y se vería influenciada toda su obra posterior. Y en la cual ya se podría observar a esa Wittig 

«precursora e inspiradora de muchos de los planteamientos que han ido queerizando el 

feminismo», como decía Beatriz Suárez Briones. Una precursora principalmente por su crítica 

del significado determinista de la biología, por su crítica al denominado “determinismo 

biológico” y por su concepción tempranamente novedosa sobre la categoría de sexo y género.  

Y en este sentido, ¿qué sucede entonces con el caso de Shulamith Firestone? Según algunas 

autoras, como es el caso de Lisa Downing, tanto Wittig como Firestone destacan por negarse a 

perpetuar el determinismo biológico, así como por imaginar unas sociedades 

posrevolucionarias que suponen una re-imaginación radical de las categorías de identidad de 

sexo y género.149 Como afirma, «voy a argumentar que el discurso y la lógica empleada por 

Firestone sobre la institución de la familia, la reproducción, la maternidad y el determinismo 

biológico son eminentemente “queer”» y que «la utopía de Firestone es una utopía queer en la 

que, a todos los efectos prácticos, “heterosexual” y “del mismo sexo” tienen un significado 

residual, ya que el sentido de los términos “hombre” y “mujer” quedarían obsoletos».150  

Ambas autoras, por lo tanto, podrían ser consideras como teóricas feministas de una teoría 

“proto-queer”. Además, tanto Las guerrilleras como La dialéctica del sexo pueden ser leídas 

desde el hilo conductor planteado en este trabajo: ¿una sociedad sin género? ¿es acaso eso 

posible de imaginar? Y, en todo caso, ambas pueden ser leídas desde un análisis común que 

coincide en la teorización sobre la construcción de una sociedad utópica posrevolucionaria que 

ha conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar, en consecuencia, una sociedad 

sin género. O al menos eso es lo que tratarán de demostrar las páginas que continúan con este 

tercer capítulo.  

 

 

 

 
149 DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”, 

Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en: 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022]. 
150 Ibídem., [Traducción propia]. 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf


57 

 

Biología, clase sexual, revolución y utopía 
 

 

Conceder que el desequilibrio sexual del poder posee una base 

biológica, no supone arruinar nuestra causa. Ya no somos puramente 

animales y el Reino de la Naturaleza ha dejado de ser señor absoluto. 

[…] lo “natural” no es necesariamente valor “humano”. La humanidad 

ha empezado a desbordar la naturaleza.151  

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo 

 

Dicen, te han mantenido a distancia, te han sustentado, te han erigido, 

constituido en una diferencia esencial. Dicen, te han adorado como a 

una diosa, o bien te han quemado en sus hogueras, o bien te han 

relegado a su servicio en sus corrales. […] Dicen, te han poseído 

violado tomado sometido humillado hasta la saciedad en sus discursos. 

Dicen que, cosa extraña, lo que en sus discursos han erigido como una 

diferencia esencial, son variantes biológicas.152  

Monique Wittig, Las guerrilleras 

 

¿Cuál es el origen del patriarcado? ¿por qué se ha sometido a las mujeres a lo largo de la historia, 

en tantas sociedades y contextos diferentes? Son cuestiones que las feministas radicales de 

finales de los sesenta comenzaron a preguntarse. Para Shulamith Firestone, el origen de la 

división sexual y de la subordinación de las mujeres recae de forma primaria en la biología. 

Biología entendida como la tradicional división natural entre “hembras” y “machos” de una 

especie, así como la reproducción natural entre ambos sexos:  

intentemos efectuar un análisis poniendo a la propia biología –la procreación– en el origen del 

dualismo. […] A diferencia de la estamentización económica, las clases sexuales nacieron 

directamente de una realidad biológica: hombres y mujeres fueron creados con distinta 

configuración y diversidad de privilegios.153  

Unas líneas más adelante declara: «Las mujeres, durante el largo curso histórico anterior 

al control de la natalidad, han estado incesantemente subordinadas a su propia biología. […] La 

diferenciación reproductiva natural entre los sexos condujo directamente a la primera división 

laboral en los orígenes de las clases». Estas dos afirmaciones forman parte de un esquema de 

 
151 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 19. 
152 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 98.  
153 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 17. 



58 

 

cuatro puntos que realiza para analizar la «familia biológica». Se trata de cuatro «hechos 

fundamentales» que caracterizan dicha familia biológica: la mencionada subordinación de las 

mujeres a su propia biología, la dependencia de las crías humanas para con los adultos humanos 

para poder sobrevivir en sus primeras etapas de vida, «la interdependencia básica madre/hijo [e 

hija]»154 y, en cuarto lugar, la también mencionada diferenciación reproductiva natural entre 

los sexos.  

Llegadas a este punto, en efecto, es imposible no juzgar a Firestone de un cierto 

determinismo biológico en sus conclusiones. Aparentemente la biología es la causa natural de 

la subordinación de las mujeres, así como de la división de la sociedad en clases sexuales. Sin 

embargo, como afirma Victoria Margree, «el rasgo distintivo de Firestone es reconocer que lo 

natural no es necesariamente bueno ni inevitable. Lo que hace es establecer implícitamente una 

distinción entre explicación y justificación».155 Y es que, a pesar de que establece esos cuatro 

«hechos fundamentales», al mismo tiempo afirma que se trata de unos hechos «no inmutables». 

Para Firestone, la biología es la causa primaria de la opresión de las mujeres pero, también para 

la misma Firestone, la biología o «lo “natural” [ya] no es necesariamente valor “humano”. La 

humanidad ha empezado a desbordar la naturaleza».  

En efecto, Firestone ha pasado a la historia por su idea –muchas veces malinterpretada– de 

que la biología es la causa de la opresión de las mujeres y ha sido criticada, consecuentemente, 

por un determinismo biológico supuestamente declarado en su manifiesto. En realidad, aunque 

su concepción sobre la biología caiga en muchas ocasiones en postulados que serían 

posteriormente puestos en duda por parte del feminismo queer e interseccional –como se tratará 

más adelante–, lo que precisamente hace Firestone es todo lo contrario, es ir en contra del propio 

determinismo biológico, ya que para ella, nos encontramos en un momento determinado de la 

historia en la que la biología y lo “natural” ya no es algo inmutable. Para ella, «conceder que el 

desequilibrio sexual del poder posee una base biológica, no supone arruinar nuestra causa. Ya 

no somos puramente animales y el Reino de la Naturaleza ha dejado de ser señor absoluto».  

Es posible, pues, modificar la naturaleza y así modificar la cultura. Y esa es la intención 

que tiene cuando afirma que la revolución feminista «debe alcanzar a la distinción misma de 

sexo; las diferencias genitales entre los seres humanos deberían pasar a ser culturalmente 

neutras». Incluso si prestamos atención a la afirmación originalmente escrita en inglés es 

 
154 He escrito entre corchetes la que creo que es una traducción más fiel al original en inglés, que dice «child» en 

lugar de son, en cuyo caso sí sería únicamente «hijo». 
155 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood…op. cit., p. 21. [Traducción propia]. 



59 

 

posible llegar a una conclusión más interesante. Y es que la frase que escribió Firestone dice: 

«genital differences between human beings would no longer matter culturally»156, la cual, en 

lugar de «deberían pasar a ser culturalmente neutras», podría ser traducida como “dejarían de 

importar culturalmente”. De esta manera, se puede llegar a la misma conclusión que llega 

Mandy Merck, quien subraya la importancia de dicha afirmación: «genital differences between 

human beings […] matter culturally», que podría ser traducida como “las diferencias genitales 

entre seres humanos […] importan culturalmente”. Según Merck, «vale la pena señalar aquí 

que la formulación de Firestone, "la distinción sexual", no es del todo la reducción biológica 

tan a menudo descrita, ya que su preocupación radica en cómo los cuerpos importan 

culturalmente».157 

En efecto, reducir La dialéctica del sexo a una mera defensa de un determinismo biológico 

se trata de un análisis, cuanto menos, limitado. Así lo asegura también Gillian Howie:  

Si La dialéctica del sexo estuviese tan profundamente equivocada y Firestone fuese una infeliz 

perpetuadora del reduccionismo biológico, del naturalismo y del esencialismo, por no mencionar 

el reduccionismo causal y el fetichismo sobre la tecnología, entonces tendría sentido archivar [esta] 

investigación. […] Yo sugiero que no nos acerquemos al libro como si fuese una narrativa 

teleológica, histórica y literal, sino, en cambio, como un tratado político. Al igual que El manifiesto 

comunista, fue escrito siguiendo un periodo de intensidad intelectual y actividad política y presenta 

una nueva visión sobre el mundo; un marco para abordar las cuestiones políticas contemporáneas 

en un lenguaje que puede calificarse de incendiario. La dialéctica del sexo fue, y sigue siendo, un 

manifiesto político.158 

Un manifiesto político que pretende mostrar las explicaciones materialistas de la 

“dialéctica del sexo” para, después, alentar a la revolución que consiga acabar con ellas. 

«Porque [como explicaba Diego Bruno sobre la dialéctica materialista] no se trata solo de 

comprender y fundamentar empíricamente un determinado fenómeno, sino de entenderlo como 

algo perecedero y transitorio». Y Firestone, ciertamente, ha encontrado la forma con la que la 

subordinación de las mujeres se convertirá en algo perecedero y transitorio. Esta es la definitiva 

revolución feminista, socialista y tecnológica.  

 
156 FIRESTONE, Shulamith, The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, Bantam Book, New York, 

1972, p. 11.  
157 MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD, 

Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex…op. cit., p. 14. [Traducción propia]. 
158 HOWIE, Gillian, “Sexing the State of Nature: Firestone’s Materialist Manifiesto” en: MERCK, Mandy y 

SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex… op. cit., p. 216. [Traducción propia]. 



60 

 

Así, debido a que Firestone pone su foco de atención en la biología y, especialmente, en la 

función reproductiva biológica, cree que una revolución basada únicamente en la producción 

fracasará. Sirviéndose de la teoría marxista, concibe una revolución que alcance todos los 

niveles de la sociedad, porque «el problema queda siempre a mayor profundidad. Está en todas 

partes. El dualismo yin-yang impregna todo el curso de la cultura, de la historia, de la economía 

e incluso de la naturaleza misma».159 Para que la revolución alcance los niveles profundos de 

la sociedad, esta debe llegar tanto a los medios de producción como a los de reproducción:  

Del mismo modo que para asegurar la eliminación de las clases económicas se necesita una 

revuelta de la clase inferior (el proletariado) y –mediante una dictadura temporal– la confiscación 

de los medios de producción, de igual modo, para asegurar la eliminación de las clases sexuales se 

necesita una revuelta de la clase inferior (mujeres) y la confiscación del control de la 

reproducción.160  

¿Y cómo se consigue confiscar el control de la reproducción? Según su teoría, «la 

reproducción de la especie a través de uno de los sexos en beneficio de ambos, sería sustituida 

por la reproducción artificial». De esta forma, «la dependencia del hijo [e hija] con respecto a 

la madre (y viceversa) sería reemplazada por una dependencia mucho más reducida con 

respecto a un pequeño grupo de otros en general». El objetivo, para Firestone, consiste en 

destruir «la tiranía de la familia biológica». Un objetivo, tal y como afirma, al que el socialismo 

jamás se ha aproximado, por lo que «necesitaremos una revolución sexual mucho más amplia 

que la socialista –y, por supuesto, que la incluya– para erradicar verdaderamente todos los 

sistemas clasistas».161   

En este sentido, también resulta interesante interpretar La dialéctica del sexo como un 

«manifiesto utópico»162, tal y como defiende Kathi Weeks, y no solo como un manifiesto 

político. Según afirma, existen algunas claves a la hora de abordar su obra dentro de esta idea. 

Desde esta perspectiva se plantearía como una manera de «utilizar la posibilidad de un futuro 

mejor para arrojar luz y plantear preguntas sobre el presente». Y, en esta línea, la función de un 

texto utópico también serviría «para estimular la imaginación de un futuro diferente».163  

 
159 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 10.  
160 Ibídem., p. 20.  
161 Ibídem., p. 21-22. Al igual que en la cita 152 he escrito entre corchetes la que creo que es una traducción más 

fiel al original en inglés, que dice «child» en lugar de son, en cuyo caso sí sería únicamente «hijo». 
162 WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist 1970s”, The 

South Atlantic Quarterly, 114, 4 (2015), p. 738.  
163 Ibídem., p. 739. [Traducción propia].  



61 

 

La propia Firestone afirma en la primera página de La dialéctica del sexo que la división 

sexual pasa completamente desapercibida en la sociedad y, consecuentemente, se interpreta 

como algo inmutable y natural: «La división estanca derivada del sexo es tan profunda que 

resulta imperceptible. Caso de ser percibida, puede serlo bajo una capa de desigualdad 

superficial». Debido a ello, advierte ya en esas primeras líneas la reacción que suscita –y que 

suscitará después de la lectura de su libro– el cuestionamiento de algo que se concibe como 

“natural” y “biológico”: «¡Qué dices! Pero, ¡si ésto no se puede cambiar! ¡Tú estás loco!». Su 

intención con La dialéctica es, por tanto, como dice Weeks, «utilizar la posibilidad de un futuro 

mejor para arrojar luz y plantear preguntas sobre el presente», así como «estimular la 

imaginación de un futuro diferente».  

Con esa intención elabora el último capítulo de La dialéctica del sexo, no antes sin 

introducir otros nueve capítulos y hacer un recorrido por la historia del feminismo de finales 

del siglo XIX, por el concepto de “infancia” –ya que Firestone no contempla tampoco una 

revolución que no se centre en los derechos y las libertades de las niñas y niños–, por el racismo 

y el sexismo en la familia, por la concepción sobre el “amor romántico”, por la cultura –

entendida como una cultura predominantemente masculina–, y por la ecología –siendo una de 

las primeras en teorizar sobre la relación entre feminismo y ecología–. Tras estos nueve 

capítulos llega a la “conclusión” y comienza el apartado que titula “La revolución definitiva”.  

¿Por qué Firestone desarrolla detalladamente lo que sería para ella una sociedad pos-

revolucionaria? También nos da la respuesta:  

La trampa clásica para todo revolucionario es siempre esta pregunta:  

- ¿Qué alternativas ofreces a cambio? 

[…] aunque cualquier derrotero específico debe surgir orgánicamente de la propia acción 

revolucionaria, me siento tentada a hacer aquí algunas proposiciones “peligrosamente utópicas” 

–tanto por simpatía hacia mi propia época pre-radical, cuando el “argumento de la falta de 

alternativas” me desconcertaba, como porque soy consciente de los peligros políticos encerrados 

en la peculiar falta de imaginación con respecto a las alternativas de la familia.164 

La sociedad posrevolucionaria que esboza Firestone contempla una serie de cambios 

radicales estructurales. En primer lugar, por todos los medios disponibles –como la 

reproducción artificial– se ampliará «la función reproductora y educadora a toda la sociedad 

globalmente considerada». En segundo lugar, se dará paso a un «socialismo feminista» y a un 

 
164 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 282-283.  



62 

 

«socialismo cibernético» con el que se producirá «la reestructuración radical de la economía 

con el fin de hacer innecesario el “trabajo”, es decir, el trabajo asalariado». Tal y como afirma 

en este segundo punto: «En nuestra sociedad post-revolucionaria adultos y niños serían 

mantenidos –independientemente de sus contribuciones sociales– gracias a la primera 

distribución equitativa de la riqueza en el curso de la historia». En tercer lugar, se integrarán a 

las mujeres y a las niñas y niños «en todos los aspectos de la sociedad global», destruyendo «las 

distinciones culturales varón/hembra y adulto/niño». Y, en cuarto y último lugar, se conseguirá 

una plena libertad sexual para todo el mundo: «todas las formas de sexualidad serían permitidas 

y consentidas».165 

En su afán por predecir las reacciones a sus propuestas, a su libro y a las demandas 

feministas radicales en general, Firestone también advierte de ello:  

nuestras exigencias revolucionarias serán percibidas probablemente con una actitud que 

abarcará desde un suave rechazo (-“es algo utópico… poco realista… descabellado… demasiado 

lejano todavía… imposible… […]”) hasta la histeria (-“es inhumano… antinatural… enfermizo… 

pervertido… […] ¿la maternidad creativa va a ser abolida para tener los niños en tubos de cristal, 

monstruos creados por los científicos?, etc.»).166  

Efectivamente, como apuntó Ann Snitow, compañera de Firestone cuando La dialéctica 

fue publicada por primera vez, «un libro que aboga contra el embarazo y a favor de la crianza 

de las hijas e hijos en colectividades comunales estaba destinado a ser demonizado». También 

afirmó, en la línea que posteriormente apuntó Kathi Weeks, que «La dialéctica del sexo es, de 

lejos, el más utópico de los manifiestos feministas».167 Un «manifiesto utópico» que es 

consciente, ciertamente, de la reacción que va a suscitar pero que, aun así, sigue adelante con 

su propuesta y con su imaginación de un «horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».  

Y un «horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar» también fue imaginado y 

proyectado en Las guerrilleras por parte de Monique Wittig. En esta obra es posible encontrar 

cuatro de los puntos esenciales que también articulan La dialéctica del sexo de Shulamith 

Firestone. En primer lugar, el foco de atención puesto en la “biología” y la “naturaleza” como 

causa explicativa de la opresión de las mujeres. En segundo lugar, la teorización en torno a la 

 
165 Ibídem., p. 258-262. Posteriormente, en las últimas páginas del capítulo desarrolla con mayor profundidad cada 

uno de estos cuatro puntos que considera indispensables para una sociedad pos-revolucionaria feminista socialista. 

Véanse las páginas 283-301.  
166Ibídem., p. 262.  
167 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex…op. cit., p. 2. 

[Traducción propia].  



63 

 

clase sexual, cuya influencia le viene del marxismo. En tercer lugar, la convicción en la 

necesaria revolución feminista para acabar con todos los sistemas de opresión. Y, en cuarto y 

último lugar, la proyección de una sociedad utópica posrevolucionaria que ha conseguido 

“dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.  

Las guerrilleras de Monique Wittig es una apuesta literaria y filosófica. Se puede dividir 

en dos partes, aunque la separación no está muy clara, como tampoco está clara la estructura de 

la historia en su conjunto. Cada parte está compuesta por párrafos separados por espacios en 

blanco y por páginas que aparecen cada dos hojas, más o menos, llenas de nombres 

considerados socialmente en francés como femeninos. En cada párrafo va sucediendo la historia 

sin responder a un orden cronológico, por lo que se producen continuos saltos en el tiempo. 

Así, en la que podría considerarse la primera parte del libro, Wittig escribe más referencias a la 

sociedad pos-revolucionaria, aspectos de su cultura, de sus creencias, de sus mitos,… De 

repente, en las escenas que saltan en el tiempo se proyectan acontecimientos violentos, de 

guerra y revolución, escenas que se multiplicarán en la segunda parte del libro.  

En la segunda parte, pues, Wittig nos traslada con mayor profundidad a la guerra y la 

revolución, y a por qué la alentaron y comenzaron. Se produjo una toma de conciencia de clase 

(sexual) y aparecen escenas en las que las mujeres del mundo se unen –“las guerrilleras”–, 

combaten y forman coaliciones, y a las que también se unen hombres. Esta toma de conciencia 

se produce por medio de discursos, símbolos –la vulva, la O, el cero, el círculo o el «anillo 

vulvar»– y el pronombre universal “ellas”. La revolución feminista (aunque no utiliza en ningún 

momento el calificativo de feminista) es una cruenta guerra. En contraste, la sociedad 

posrevolucionaria que se va construyendo después de la victoria en la guerra, mostrada 

principalmente en la primera parte del libro, es un escenario de calma, comunidad, risas y paz.  

Las alusiones que hace Wittig a la “biología” en Las guerrilleras son más escasas de lo que 

luego serán en sus obras posteriores. No obstante, se pueden encontrar referencias a su 

innovadora interpretación de la categoría de sexo: «Dicen que, cosa extraña, lo que en sus 

discursos han erigido como una diferencia esencial, son variantes biológicas».168  Y es que para 

Wittig, la categoría de sexo y, en consecuencia, lo que se entiende por “biología”, es en realidad 

una construcción social. De esta manera realiza Judith Butler su lectura sobre Las guerrilleras: 

La violencia del texto va dirigida contra la identidad y la coherencia de la categoría de sexo, 

un constructo inanimado que mata el cuerpo. Puesto que esta categoría es el constructo naturalizado 

 
168 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 98.  



64 

 

que hace parecer inevitable la institución de la heterosexualidad normativa, la violencia textual de 

Wittig se efectúa contra esa institución […] Además, hay que tener en cuenta que la categoría de 

sexo y la institución naturalizada de la heterosexualidad son constructos, “fetiches” o fantasías 

socialmente instaurados y socialmente reglamentados; no categorías naturales, sino políticas.169 

De hecho, ya en Las guerrilleras, Monique Wittig realiza una comparación entre la 

categoría de sexo y de raza, como hará posteriormente en su artículo “La categoría de sexo” 

publicado en 1982. Tras declarar que «lo que en sus discursos han erigido como una diferencia 

esencial, son variantes biológicas», el discurso de las guerrilleras continúa así:  

Dicen, te han descrito como han descrito las razas que han llamado inferiores. Dicen, sí, son 

los mismos opresores dominantes, los mismos dueños que dijeron que los negros y las hembras no 

tienen el corazón el bazo el hígado en el mismo lugar que ellos, que la diferencia de sexo, la 

diferencia de color significan inferioridad, derecho al dominio y a la apropiación. Dicen, sí, son los 

mismos opresores dominantes que han descrito a los negros y a las hembras como universalmente 

engañosos hipócritas tramposos mentirosos superficiales glotones pusilánimes, de pensamiento 

intuitivo e ilógico, en los que predomina ante todo la naturaleza etcétera.170  

Y en “La categoría de sexo” reflexiona sobre cómo esta «es una categoría que determina 

la esclavitud de las mujeres […] como en el caso de los esclavos negros, tomando una parte por 

el todo, una parte (el color, el sexo) por la cual tiene que pasar todo un grupo humano como a 

través de un filtro».171 Al igual que en Las guerrilleras, donde se realiza ese discurso para 

acabar a través de la guerra y la revolución con esas “diferencias” socialmente impuestas, Wittig 

en su artículo aboga por la destrucción de la categoría de sexo:  

en lo referente al estado civil, tanto el color como el sexo deben ser “declarados”. Sin embargo, 

gracias a la abolición de la esclavitud, la “declaración” del “color” se considera ahora una 

discriminación. Pero esto no ocurre en el caso de la “declaración” del “sexo”, algo que las mujeres 

ni siquiera han pensado en abolir. Yo me digo: ¿a qué esperamos?  

De esta manera, para Wittig, la opresión de las mujeres también recae en su biología –en 

su cuerpo– pero principalmente recae en cómo su biología –su cuerpo– ha sido interpretado y 

construido socialmente: «Han hecho de lo que los diferencia de ti el signo de la dominación y 

de la posesión».172 En consecuencia, las mujeres, en una sociedad heteropatriarcal que erige 

«sus variantes biológicas» como «una diferencia esencial», deben aspirar a una toma de 

 
169 BUTLER, Judith, El género en disputa… op. cit., p. 250.  
170 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 98. 
171 WITTIG, Monique, “La categoría de sexo” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual…op. cit., p. 

30-31.  
172 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 102. 



65 

 

conciencia de clase (sexual) para llevar a cabo una revolución feminista que ponga fin a estas 

categorías de opresión. Influenciada por el marxismo, Wittig aboga por la toma de conciencia 

de clase, por la lucha como clase, para la desaparición del sistema (binario) de clases sexuales: 

«¿Qué significa “feminista”? […] Para muchas de nosotras, significa alguien que lucha por las 

mujeres como clase y por la desaparición de esta clase».173 Esa lucha es, en esencia, la lucha de 

Las guerrilleras.  

Pero la influencia, en realidad, le viene más directamente del feminismo materialista 

francés del cual formó parte y de sus compañeras, como fue Colette Guillaumin. Tal y como 

explica Jules Falquet, «como Guillaumin lo ha subrayado, […] la apropiación individual y 

colectiva de las mujeres les ofrece a los miembros de la clase de los hombres, un amplio 

conjunto de privilegios y […] la exención de buena parte del trabajo de la reproducción 

social».174 En línea con la teorización y conceptualización de la “clase sexual”, Wittig refleja 

en la toma de conciencia de ellas, una toma de conciencia en contraposición con la clase de los 

hombres, quienes ejercen el poder y sustentan el sistema de clases por medio de su apropiación 

de las mujeres.  

También Aránzazu Hernández Piñero ha destacado la influencia de Guillaumin sobre la 

obra de Wittig: «profundamente influenciada por Guillaumin, […] establece un paralelismo 

entre las mujeres como clase social, la servidumbre en el feudalismo y la situación de las 

personas negras esclavizadas en el colonialismo».175 En efecto, los discursos y argumentos que 

utilizan ellas para alentar a la revolución en Las guerrilleras reflejan todo lo expuesto en estas 

líneas anteriores: «Dicen, desgraciada, te han expulsado del mundo de los signos, y no obstante 

te han dado nombre, te han llamado esclava, a ti, desgraciada esclava. Como dueños han 

ejercido su derecho de dueños».176 Y también, de nuevo, los argumentos para alentar a la 

revolución reflejan su posterior apuesta teórica y política: «Siempre he pensado que las mujeres 

son una clase que está estructurada de forma muy similar a como lo estaba la clase de los 

siervos»177; «Nuestra lucha intenta hacer desaparecer a los hombres como clase […] Cuando la 

clase de los “hombres” haya desaparecido, las mujeres como clase desaparecerán también, 

 
173 WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual… op. cit., p. 39.  
174 FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economía política: análisis feministas 

materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de feminismos y género, 1 (2017), p. 6.  
175 HERNÁNDEZ PIÑERO, Aránzazu, “Aquí y ahora”: la noción de contrato social en el lesbianismo materialista 

de Monique Wittig”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), p. 38.  
176 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 109.  
177 WITTIG, Monique, “A propósito del contrato social” en WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual… 

op. cit., p. 60.  



66 

 

porque no habrá esclavos sin amos»178; «es la lucha de clase entre hombres y mujeres la que 

abolirá los hombres y las mujeres».179  

Sin embargo, resulta interesante como, a pesar de su teorización en torno al sistema 

(binario) de clases sexuales, Monique Wittig también dota de gran importancia a la 

individualidad y a su visibilización dentro de la toma de conciencia colectiva. De esta manera 

lo analiza María Jesús Fariña Busto en Las guerrilleras: «La empresa es una empresa colectiva 

[…] pero es relevante también la visibilización de las integrantes del colectivo, función que 

cumplen los personajes que desfilan por las secuencias y la serie enumerativa de nombres 

propios».180 Se trata de una estrategia que, por medio del lenguaje, se dote de relevancia política 

la individualidad de todas las personas, aun cuando estas forman parte de un colectivo que lucha 

conjuntamente.  

Y es que todo en Wittig es una estrategia que utiliza el lenguaje como medio de 

transformación social. Porque es necesaria una toma de conciencia de clase materialista pero 

también lingüística, y es necesaria una transformación en el lenguaje para que se produzca una 

transformación en la realidad material y social:  

Dicen que no hay ninguna realidad antes de que las palabras las reglas los reglamentos le hayan 

dado forma. Dicen que en lo que les concierne todo debe comenzar a partir de elementos 

embrionarios. Dicen que en primer lugar el vocabulario de todas las lenguas debe ser examinado, 

modificado, cambiado de arriba abajo, que cada palabra debe ser cuidadosamente cribada.181  

Las dos revoluciones en las que cree Wittig, como ha observado Mónica Cano Abadía, son 

la revolución lingüística y la revolución social, y Las guerrilleras se trata de «la narración épica 

de estas dos revoluciones, que van unidas».182 A través del triunfo en la guerra y la revolución 

y a través de la construcción de un nuevo lenguaje y de un nuevo sujeto universal, las 

guerrilleras, cuyo nombre en francés –Les Guérillères– también es una invención lingüística, 

consiguen transformar el mundo.  

Una vez comenzada la revolución Wittig juega de forma extraordinaria con el lenguaje 

para lograr un impacto en la lectora, principalmente en su afán por desnaturalizar las 

 
178 WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual… op. cit., p. 40.  
179 WITTIG, Monique, “El pensamiento heterosexual” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual… op. 

cit., p.55.  
180 FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en: SUÁREZ 

BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres... op. cit., p. 134.  
181 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 130.  
182 CANO ABADÍA, Mónica, “Reflexionando sobre Wittig: Las guerrilleras y El cuerpo lesbiano”, Thémata. 

Revista de Filosofía, 46 (2012), p. 346.  



67 

 

construcciones de género, tanto la feminidad como la masculinidad. Principalmente crea una 

estrategia de impacto e impresión en la lectura a través de la violencia de la que son capaces las 

que se rebelan, algo impensable según la construcción de “la mujer” en una sociedad 

heteropatriarcal: «Amenazan atacan desprecian los injurian les silban les escupen en la cara los 

encarnecen los provocan los ultrajan los apostrofan los maltratan los golpean les hablan 

crudamente los execran los maldicen». Consigue de esta forma desnaturalizar la feminidad: «Su 

violencia está desencadenada […] alguien dice que son hembras que parecen mujeres cuando 

están muertas».183  

La revolución es, pues, una guerra social y lingüística: «Dicen, que las que reivindican un 

nuevo lenguaje aprenden primero la violencia. Dicen que las que quieren transformar el mundo 

se proveen ante todo de fusiles. Dicen que ellas parten de cero. Dicen que comienza un mundo 

nuevo».184 Y, tras la victoria en la guerra y la revolución, ¿cómo es este mundo nuevo que 

comienza? En efecto, como afirma Elvira Burgos,  

Las guerrilleras es una obra de gran belleza donde se dibuja, no mediante un lenguaje 

conceptual sino a través del relato ficción, una sociedad en la que la práctica de libertad es una 

realidad. La narración no pretende convencer con argumentos lógicos y bien estructurados. Figura 

un mundo en ausencia de los sexos-géneros establecidos.185 

Aparentemente, durante la lectura de la primera parte del libro donde se pueden observar 

más referencias a la sociedad pos-revolucionaria, podría parecer que se trata de una sociedad 

exclusivamente de mujeres. Sin embargo, la lectura de la obra en su conjunto proyecta una idea 

radicalmente diferente, la cual responde, en realidad, a lo que aclaró años más tarde Wittig en 

su artículo “La marca del género”, publicado en 1985: «En Las guerrilleras intento 

universalizar el punto de vista de […] elles. El objetivo de este enfoque no es feminizar el 

mundo, sino hacer que las categorías de sexo resulten obsoletas en el lenguaje. Para ello, utilizo 

el elles en el texto como el sujeto absoluto del mundo».186 

Resulta muy interesante que cuando «comienza un mundo nuevo» los símbolos y las 

categorías de identidad son muy importantes. Principalmente porque gracias a ellas han sido 

capaces de lograr una conciencia de clase de “las mujeres” y rebelarse contra el sistema de 

 
183 WITTIG, Monique, Las guerrilleras… op. cit., p. 114.  
184 Ibídem., p. 83.  
185 BURGOS DÍAZ, Elvira, “El escándalo de lo humano: lesbianas y mujeres” en: SUÁREZ BRIONES, Beatriz 

(ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres… op. cit., p. 65.  
186 WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros 

ensayos…op. cit., p. 112.  



68 

 

clases que las esclavizaba. Utilizan el pronombre ellas pero también el símbolo de la vulva, la 

O, el cero, o el “anillo vulvar”. Podría tratarse de una estrategia que toma las construcciones 

que dominan la sociedad en la que viven y les da la vuelta: ellos como el sujeto universal en 

una cultura patriarcal por ellas y el falo como símbolo de dominación en una sociedad 

falocéntrica y heteronormativa por la vulva.  

En este mundo nuevo que comienza lo socialmente considerado como “femenino” en una 

cultura heteropatriarcal se universaliza y se destruye al mismo tiempo. Hay hombres que se han 

unido a la revolución y de esta manera lo masculino y la masculinidad se destruye también:  

Se dirigen a los muchachos en estos términos, antaño comprendisteis que luchamos por 

vosotros al mismo tiempo que para nosotras. En esta guerra que también fue la vuestra tomasteis 

parte. Hoy, juntos, repetimos como una orden, que desaparezca en esta tierra cualquier rasgo de 

violencia. […] Llevan consigo sus armas. Las entierran al mismo tiempo que las de ellos diciendo, 

que se borre de la memoria humana la guerra más larga, más mortal que jamás conoció, la última 

guerra posible de la historia.187  

Pero en Las guerrilleras no solo se proyecta el mundo nuevo que comienza inmediatamente 

después de la revolución, sino que transcurren los años y, finalmente, ha sido posible lograr una 

transformación radical y construir una nueva sociedad por medio de un nuevo lenguaje. Según 

la teoría marxista, la lucha de clases es el motor de la historia. Tal vez a eso se refiera Wittig 

cuando escribe «la última guerra posible de la historia», porque se ha producido, tras la 

revolución feminista victoriosa, el fin del sistema sexual, el fin de la lucha de clases. En esa 

sociedad sin motor histórico: «Adelantan, no hay delante, no hay detrás. Progresan, no hay 

futuro, no hay pasado».188 Y, además, en este nuevo mundo ya no utilizan los símbolos, las 

historias, las creencias ni las categorías de identidad, ya no las necesitan: 

Dicen que las referencias a Amaterasu o a Cihuacoatl han dejado de ser válidas. Dicen que no 

necesitan mitos o símbolos. Dicen que la época en que partieron de cero se está borrando de sus 

memorias. Dicen que apenas pueden referirla. Cuando repiten, conviene que este orden se rompa, 

dicen que no saben de qué orden se trata.189  

En este nuevo mundo, en el que se ha puesto fin al sistema de clases sexuales, se ha dado 

paso, en definitiva, a una sociedad sin género:  

 
187 WITTIG, Monique, Las guerrilleras…op. cit., p. 124.  
188 Ibídem., p. 28.  
189 Ibídem., p. 27.  



69 

 

Dicen que, llegadas a este punto, deben examinar el principio que las viene guiando. Dicen 

que no tienen por qué extraer su fuerza de unos símbolos. […] Dicen que, por consiguiente, hay 

que dejar de exaltar las vulvas. Dicen que deben romper el último vínculo que las sujeta a una 

cultura muerta. Dicen que todo símbolo que exalte el cuerpo en fragmentos es temporal, debe 

desaparecer. Antaño así ocurrió. Ellas, cuerpos íntegros primeros principales, avanzan caminando 

juntas por otro mundo.190  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
190 Ibídem., p. 70.  



70 

 

La utopía de una sociedad sin género 
 

 

 

Poseemos en la actualidad los conocimientos necesarios para crear un 

paraíso sobre la tierra una vez más. La alternativa es la de nuestro 

propio suicidio a través de este mismo conocimiento, la creación de un 

infierno sobre la tierra seguidos por un olvido total.191  

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo 

 

Más te vale contar tus tripas al sol y agonizar, herida de muerte, que 

vivir una vida de la que cualquiera puede apropiarse. ¿Qué te pertenece 

en esta tierra? Sólo la muerte.192  

Monique Wittig, Las guerrilleras 

 

Eduardo Galeano escribió en su obra Las palabras andantes que «[La utopía] está en el 

horizonte […] Me acerco dos pasos, ella se aleja dos pasos. Camino diez pasos y el horizonte 

se corre diez pasos más allá. Por mucho que yo camine, nunca la alcanzaré. ¿Para qué sirve la 

utopía? Para eso sirve: para caminar».193 Y ¿por qué la utopía siempre se aleja? ¿por qué 

siempre está en el horizonte? Porque precisamente en eso consiste la utopía, como dice Galeano, 

en imaginar un futuro mejor hacia el que caminar. Siempre va a haber pasos que comenzar, 

siempre va a existir algo que mejorar, algo por lo que luchar.  

De la imaginación de futuros mejores hacia los que caminar nacieron muchos de los debates 

que protagonizaron las problemáticas y las demandas feministas de finales de los sesenta y que 

siguen protagonizando los que se producen hoy en día entre los distintos feminismos. De las 

utopías como las imaginadas en La dialéctica del sexo o en Las guerrilleras nacerían muchos 

de los caminos por los que avanzar pero, al mismo tiempo, muchas de las discrepancias con las 

que construir nuevas direcciones hacia el horizonte. De ahí lo enriquecedor de la(s) utopía(s), 

ya que de ella(s) es posible construir muchos de los caminos por los que comenzar a dar dos, 

diez pasos, para que el horizonte se desplace asimismo dos, diez pasos más allá.  

 
191 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 301.  
192 WITTIG, Monique, Las guerrilleras…op. cit., p. 112.  
193 GALEANO, Eduardo, Las palabras andantes, Catálogos, Buenos Aires, 2001, p. 230. Se trata de una cita muy 

difundida y habitualmente atribuida a Galeano, pero él mismo ha subrayado que en realidad fue la contestación 

que el director de cine Fernando Birri le dio a un estudiante en una conferencia impartida por él y por Galeano en 

Cartagena de Indias, Colombia, después de que le preguntase ¿Para qué sirve la utopía? Esa fue su hábil respuesta.  



71 

 

No obstante, no todo siempre está caracterizado por la discrepancia y la multitud de 

caminos y de horizontes. En efecto, la coincidencia y la búsqueda de conformidad también 

enriquecen la imaginación y proyección de esos futuros hacia los que caminar. En el caso de 

Shulamith Firestone y Monique Wittig –aunque no de forma consciente ya que no existen 

evidencias de que se conociesen la una a la otra ni de que hubiesen leído la obra de una y de la 

otra a finales de los años sesenta– se produce esta dinámica doble que enriquece, ciertamente, 

la lectura de sus obras en conjunto. Existen a su vez evidentes coincidencias y manifiestas 

discrepancias en sus reflexiones, ficciones y teorizaciones.  

Comenzaré con las coincidencias y finalizaré con las discrepancias, todas ellas entendidas 

como una base enriquecedora sobre la que debatir y comprender el devenir de los feminismos 

del presente. Y aunque en el apartado anterior ya se ha tratado de realizar una lectura conjunta 

de ambas obras –desde los conceptos de “biología, clase sexual, revolución y utopía”– lo cierto 

es que es posible elaborar un esquema más concreto que interprete sus similitudes, resultando 

de esta manera interesante que dos feministas de finales de los sesenta escribiesen dos obras 

con importantes coincidencias prácticamente en el mismo momento –1968 y 1969– pero desde 

dos países separados por el Atlántico.   

Ambas obras pueden ser leídas desde el hilo conductor que estructura este trabajo: la 

construcción de una sociedad sin género. Las dos coinciden, en efecto, en la problemática que 

supone la destrucción de la clase sexual “mujeres” y de la propia diferencia sexual binaria. Para 

conseguir dicha destrucción creen necesario elaborar un análisis materialista de la opresión de 

las mujeres, teorizar en torno a la “clase sexual” y así conseguir una necesaria toma de 

conciencia de clase para hacer posible la revolución feminista. En la toma de conciencia se hace 

indispensable dotar de valor y de análisis crítico los rasgos anatómicos –para Firestone, en 

especial, la función reproductora y, para Wittig, la vulva y el cuerpo en su conjunto–.  

La revolución, para ambas, debe alcanzar la lucha de clases desde la clase de las mujeres 

para la destrucción de las clases sexuales y sociales. Sin embargo, la revolución para Firestone 

comprende mayormente una revolución de las condiciones materiales y, para Wittig, una 

revolución lingüística que también tendrá consecuencias materiales. Para la primera, se ha de 

liberar a las mujeres de su capacidad/obligación reproductora y, para la segunda, se han de crear 

nuevas categorías de identidad, así como nuevos lenguajes para expresar de modos distintos los 

cuerpos. Así, modificando materialmente la función reproductora y modificando 

lingüísticamente la percepción de los cuerpos las “mujeres”, estas dejarían de ser “mujeres”. 



72 

 

Porque ¿cómo identificaríamos a las mujeres si ya no les caracterizase su función reproductora 

o su cuerpo “femenino”?  

La sociedad pos-revolucionaria imaginada por Monique Wittig y por Shulamith Firestone 

ha conseguido que las “mujeres” dejen de ser “mujeres” y que los rasgos anatómicos dejen de 

poseer un valor social. La sociedad pos-revolucionaria imaginada por estas dos feministas 

radicales se trata de la utopía de una sociedad sin género. Una sociedad que ha coincidido en la 

necesidad de dejar de ser “mujeres”, porque, según ambas autoras, ser “mujer” es pertenecer a 

una clase sexual oprimida sobre las bases de su biología –y, especialmente para Wittig, sobre 

las bases de la construcción social de su biología–.194 

Las discrepancias en la imaginación de esta sociedad, no obstante, son también notorias. 

Como afirma Teresa de Lauretis, «Wittig compartía la premisa de que las mujeres no son un 

“grupo natural” cuya opresión sería consecuencia de su naturaleza física sino, más bien, una 

categoría social y política».195 Y, aunque Firestone estaba profundamente influenciada por 

Simone de Beauvoir y también compartía la idea de que la “mujer” se trataba de una categoría 

social y política, su teoría resultó controversial al afirmar que «las clases sexuales nacieron 

directamente de una realidad biológica: hombres y mujeres fueron creados con distinta 

configuración y diversidad de privilegios».196 En este sentido, existe una evidente discrepancia 

entre ambas autoras. Aunque Firestone no cayó posteriormente en un determinismo biológico 

a pesar de afirmar tal aseveración, Wittig no compartiría nunca la idea de que la opresión de las 

mujeres «sería consecuencia de su naturaleza física», como dice de Lauretis.  

Por otro lado, otro aspecto controvertido de la obra de Firestone se sitúa en su teorización 

sobre la sociedad pos-revolucionaria, cuando trata el aspecto de la libertad sexual y afirma que 

«hombres y mujeres –en igualdad de otros factores– se preferirán el uno al otro sobre los demás 

individuos del propio sexo por simple conveniencia física».197 Además de caer en una profunda 

contradicción al hablar de “hombres” y “mujeres” en la sociedad pos-revolucionaria que, 

 
194 Y, con posterioridad, se podría decir que, para Wittig, ser “mujer” es pertenecer a una clase sexual oprimida 

sobre las bases del pensamiento heterosexual. Ciertamente, no he elaborado un análisis con especial alusión al 

“pensamiento heterosexual” teorizado por Wittig en 1980 porque he tratado de centrarme exclusivamente en Las 

guerrilleras, publicado en 1969. Realizar una lectura de su obra desde las teorizaciones que realizaría 

posteriormente puede ser enriquecedor pero, al mismo tiempo, creo que de esa forma no se comprende totalmente 

la misma dentro de su contexto, de ahí que no me haya referido especialmente a su tan importante y fundamental 

ensayo.  
195 LAURETIS, Teresa de, Cuando las lesbianas no éramos mujeres [Sesión de conferencia], Coloquio Autour de 

L’œuvre Politique, Théorique et Littéraire de Monique Wittig, Paris, 16-17 de junio de 2001. Disponible en: 

https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/ [Consultado el 16/10/2022], p. 

9.  
196 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo…op. cit., p. 17. 
197 Ibídem., p. 299.  

https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/


73 

 

previamente, había teorizado como una en la que dicha distinción desparecería, cae, además, 

en una afirmación evidentemente homófoba. Como afirma Mandy Merck, aunque su 

convicción de que una relajación en los tabús familiares fomentaría una sexualidad polimorfa 

y aunque esta le lleva a especular sobre un futuro sin relaciones de pareja exclusivamente o sin 

un énfasis excesivo en la genitalidad, la heterosexualidad no es vista por Firestone como la base 

de dominio y sumisión en las relaciones de género.198 En este sentido, existe, de nuevo, una 

clara discrepancia con Wittig.  

Y, entre otras cuestiones, una de las críticas más significativas a la obra de Firestone se 

sitúa en torno a su capítulo quinto, “El racismo o el sexismo de la familia humana”. Sobre él, 

Angela Davis afirmó que «Firestone sucumbe al viejo sofisma racista de culpar a la víctima» y 

que con su teoría facilitó –junto con las teorías de otras feministas como Brownmiller, 

MacKellar y Russell– «el resurgimiento del manido mito del violador negro».199 Por lo que, 

aunque intentó introducir –o, como diríamos hoy, interseccionar– la cuestión de la raza con su 

análisis sobre el sexismo, digamos que, como mínimo, no le salió muy bien. Al respecto, en el 

caso de Monique Wittig, parece que su análisis interseccional sobre el racismo y el sexismo 

resultó mayormente satisfactorio, al igual que sucedió con otras feministas materialistas 

francesas, como fue el caso de Colette Guillaumin.  

En definitiva, como he tratado de introducir en las líneas anteriores, existieron entre ambas 

importantes coincidencias pero, también, profundas discrepancias. Todas ellas, no obstante, 

deben ser entendidas como una base enriquecedora sobre la que debatir y comprender el devenir 

de los feminismos del presente. Porque, en el momento en el que escribieron, tal y como asegura 

Beatriz Suarez Briones, «todo estaba por inventar. Y esto fue lo que hizo Monique Wittig en 

toda su obra, ensayística y de ficción».200 Afirmación perfectamente extrapolable a la obra de 

la feminista estadounidense Shulamith Firestone. Ambas pioneras de lo que se podría 

denominar una “Teoría proto-queer”.  

 

 

 

 
198 MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD, 

Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex…op. cit., p. 20.  
199 DAVIS, Angela, Mujeres, raza y clase, Akal, Madrid, 2021, p. 183.  
200 SUÁREZ BRIONES, Beatriz, “Cuando las lesbianas éramos mujeres” en: SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), 

Las lesbianas (no) somos mujeres…op. cit., p. 43.  



74 

 

¿Teoría proto-queer? Firestone y Wittig en la encrucijada 

 

Toda la historia de la lucha por la autodeterminación de las mujeres ha 

sido ocultada una y otra vez. […] frente a cada trabajo feminista, existe 

la tendencia a recibirlo como si saliera de la nada.201 

Adrienne Rich, Sobre mentiras, secretos y silencios 

La obra de estas dos feministas radicales es posible ser leída –como se ha demostrado en el 

apartado anterior– de manera conjunta, a partir de muchas de sus coincidencias y similitudes. 

Sin embargo, es evidente que existen, al mismo tiempo, muchas discrepancias y distintas 

perspectivas de análisis filosófico entre ambas. De ahí también la riqueza de juntar a ambas 

autoras y sus teorías, las cuales, como se ha visto, sentaron muchas de las bases de la teoría 

feminista que vendría después, producto de la explosión de los feminismos a principios de los 

años setenta.  

En este sentido, es interesante prestar atención al tratamiento de las obras de aquel contexto 

por parte de los feminismos del presente. Y es que actualmente nos encontramos en una tercera 

o incluso cuarta ola del feminismo202, la cual se ha descrito en muchas ocasiones como “en 

contra de” en lugar de “después de” la Segunda ola. Esta auto-percepción, tal y como lo ha 

analizado Lisa Downing, tiene una serie de consecuencias para todas las obras pioneras que se 

escribieron a finales de los sesenta y principios de los setenta del siglo pasado. Una de las 

consecuencias principales es que cuando se habla de “Segunda ola” o de las obras que se 

escribieron en aquel contexto, tanto la primera como las segundas suspendan el test de la 

insterseccionalidad.203 De esta manera, se presenta la tercera ola como una corrección de la 

segunda, como un modelo superior, lo cual presenta asimismo una serie de problemáticas. En 

primer lugar, la lectura desde los valores políticos del presente de las obras del pasado se trata, 

 
201 RICH, Adrienne, Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983, p. 19.  
202 Como afirma Carmen Garrido Rodríguez, «Algunas autoras defienden que podemos hablar de cuarta ola desde 

principios de los años 2000, otras lo sitúan en 2008, mientras que las teorías más extendidas la sitúan en 2017 con 

el movimiento #MeToo o el 8 de marzo de 2018 tomando como referente el caso español». GARRIDO 

RODRÍGUEZ, Carmen, “Repensando las olas del Feminismo. Una aproximación teórica a la metáfora de las 

“olas”, Investigaciones Feministas, 12: 2 (2021), p. 487.  
203 DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”, 

Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en: 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022]. 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf


75 

 

en efecto, de un anacronismo, no consiguiendo, además, comprenderlas con profundidad. Y, en 

segundo lugar, se acaban silenciando las voces de aquellas que hablaron en esos tempranos 

años, ya que son tachadas de incumplir este supuesto test de la interseccionalidad.204  

El problema es que, como afirmó Adrienne Rich, «toda la historia de la lucha por la 

autodeterminación de las mujeres ha sido ocultada una y otra vez. […] frente a cada trabajo 

feminista, existe la tendencia a recibirlo como si saliera de la nada».205 Y, en efecto, nada sale 

de la nada. Los debates actuales entre y desde los distintos feminismos no se pueden 

comprender sin echar la mirada hacia atrás, sin volver a aquellos años convulsos de los sesenta. 

Las obras de Firestone y Wittig, por lo tanto, se convierten en referentes primordiales a los que 

volver para comprender muchas de las problemáticas del presente, ya que de ellas –al igual que 

de muchas otras obras de sus compañeras– nacieron y se vieron influenciadas todas las que 

vendrían después. Como afirma Elena Apilánez,  

Los aportes de estas teóricas y militantes feministas del movimiento de liberación de las 

mujeres de fines de los años 60 e inicios de la década de los 70, han sido fundamentales para dar 

luz a una propuesta de teoría revolucionaria que no solo explique lo que estaba pasando con las 

mujeres, sino que provea de la serie de elementos y dimensiones en torno a las cuales desplegar los 

múltiples análisis posibles sobre la opresión de las mujeres y oriente el proceso revolucionario, en 

este caso, feminista.206  

Porque, ciertamente, los aportes de estas teóricas hicieron posible «desplegar los múltiples 

análisis posibles sobre la opresión de las mujeres», así como, tal y como apunta acertadamente 

Apilánez, orientar la revolución y fomentar la agrupación y la acción. Así, en lugar de concebir 

el feminismo de los setenta como una reliquia muerta de un pasado superado, sería más 

interesante y enriquecedor comprender las temporalidades de la teoría feminista de modo que 

se tenga en cuenta tanto la continuidad como la ruptura. De hecho, como apunta Kathi Weeks, 

La dialéctica del sexo es un ejemplo de teoría del feminismo radical que jugó un papel muy 

importante en dar forma a la posterior historia de la teoría feminista y, en efecto, «La dialéctica 

[…] formó los bloques iniciales del proyecto de la teoría feminista que posteriormente la 

rechazaría».207 

 
204 Ibídem., p. 3.  
205 RICH, Adrienne, Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983, p. 19.  
206 APILÁNEZ, Elena, “La revolución se cocina a fuego lento. Una revisitación de la noción de revolución a la 

luz del pensamiento feminista de la segunda ola”, Iberoamérica Social, XIV (2020), p. 64.  
207 WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist 1970s…op. cit., 

p. 736-741. [Traducción propia].  



76 

 

Resulta evidente, no obstante, que con todo ello no me refiero a que se deba evitar una 

lectura crítica sobre todas las obras que se escribieron en aquel contexto. Al contrario, dicha 

crítica es necesaria, pero siempre comprendiéndola como una interpretación y un análisis que 

enriquezca la teoría posterior –teniendo en cuenta tanto la continuidad como la ruptura– y, en 

definitiva, no como un juicio de valor desde el presente sobre aquellas cuestiones en las que no 

estamos de acuerdo desde los feminismos actuales.  

Así, desde esta perspectiva, sería posible interpretar la obra de Monique Wittig, pero 

también la de Shulamith Firestone, como parte de una “teoría proto-queer”. De esta manera lo 

analiza acertadamente Lisa Downing. Y es que ambas, como feministas materialistas, 

reconocen que la biología de las mujeres ha sido utilizada como una herramienta de la opresión 

patriarcal. Y ambas se oponen a perpetuar el determinismo biológico. Aunque –como se ha 

mostrado en el apartado anterior– la forma de entender la “biología” como una herramienta de 

la opresión patriarcal ha sido interpretada de forma diferente por parte de Wittig y Firestone –

esta última todavía un paso por detrás de la primera–, lo cierto es que el objetivo de ambas 

coincide en gran medida.  

La feminista estadounidense cree que «se ha hecho necesario librar a la humanidad de la 

tiranía de su biología»208 y, aunque la francesa posiblemente entendería tal afirmación de esta 

otra manera –“se ha hecho necesario librar a la humanidad de la tiranía de la construcción social 

de su biología”–  la propuesta de ambas coincide en que la interpretación de la biología puede 

modificarse socialmente; Firestone más en términos materiales y Wittig más en términos 

lingüísticos, con consecuencias también materiales. Ambas coinciden en el objetivo de alcanzar 

una sociedad en la que las diferencias genitales –y las diferencias corporales– dejen de importar 

socialmente.  

Si volvemos a la definición proporcionada por Beatriz Suárez Briones de la Teoría queer 

sobre que «definir queer era muy poco queer» y sobre que «no se trata de qué es sino de lo que 

hace o, mejor deshace» lo cierto es que el olvido producido sobre la obra y figura de Shulamith 

Firestone por parte de este feminismo es digno, como mínimo, de tener en cuenta. Pero no solo 

por parte del feminismo queer, sino por parte de los feminismos actuales en su conjunto.  

Este trabajo, en definitiva, se trata de un análisis de la obra de ambas autoras introducidas 

en su contexto pero, al mismo tiempo, se trata de una estrategia de equiparación de una autora 

más olvidada con una más reivindicada. En suma, la obra de Firestone es una referencia tan 

 
208 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo… op. cit., p. 242.  



77 

 

importante como la de Wittig y, sin embargo, en parte ha caído en el olvido. Recuperar con 

profundidad, pues, y no solo con la mención referencial, La dialéctica del sexo, resulta 

fundamental para la historia de los feminismos contemporáneos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



78 

 

Conclusiones 
 

A finales de los años sesenta del siglo XX se comenzó a construir en Estados Unidos un 

movimiento que marcaría la vida de millones de personas. Parte importante de ese movimiento 

lo ocuparon las que pronto se denominarían feministas radicales, quienes buscaron no solo una 

reforma legislativa en relación con los derechos de las mujeres, sino una transformación 

profunda de la sociedad que llegara a la raíz de todas las opresiones. Comenzó una nueva 

reinterpretación del mundo que tempranamente se expandiría por el resto de países 

occidentales. En Francia, con la brecha abierta por su Mayo del 68, pasarían de ser “cinco o 

seis” feministas a conformarse, a partir de 1970, como un movimiento social. Todo ello 

conduciría a la explosión de los feminismos que configuran –y transforman– nuestro presente.  

La pregunta que dio origen al presente trabajo –¿una sociedad sin género?– provocó que 

me trasladara a estos orígenes para encontrar respuestas. Y las preguntas que acompañaron a 

esta primera cuestión –¿se ha teorizado sobre ello? ¿es acaso eso posible de imaginar?– hicieron 

que acudiera a las obras de Shulamith Firestone y Monique Wittig para tratar de abordar algunas 

de mis dudas. Lo cierto es que empecé el Trabajo Fin de Máster llena de preguntas y finalizo 

este proceso con pocas cuestiones claras y llena de todavía más incógnitas por resolver. El 

transcurso por esta investigación ha estado lleno de problemáticas pero, asimismo, ha resultado 

ser un camino enormemente enriquecedor.  

Porque resulta muy enriquecedor, en efecto, llevar a cabo un recorrido por las obras de 

estas dos referentes feministas y, como se ha tratado de demostrar, de introducirlas en su 

contexto. A través de este análisis interdisciplinar es posible comprender y concluir que la 

elaboración de obras que contemplen una transformación radical de la sociedad son muy 

difíciles de escribir, e incluso de imaginar, sin un contexto asimismo radical en el que se vean 

inmersas sus autoras. También a partir, principalmente, de lo que nos enseña el análisis 

histórico, se puede llegar a la conclusión de que los movimientos sociales necesitan de fuertes 

categorías de identidad para conformarse como tales. Por lo que gracias a esa construcción 

identitaria en torno al sujeto “mujeres” se constituyó un movimiento social –el MLM y el 

feminismo radical– y debido en parte a que tanto Firestone como Wittig se vieron inmersas en 

él, fueron capaces de imaginar una sociedad radicalmente diferente.  

 



79 

 

En consecuencia, más que a conclusiones he llegado, en realidad, a plantearme aun más 

cuestiones: ¿Es posible una sociedad sin categorías de identidad? ¿es factible construir 

categorías de identidad para luchar por la destrucción de esas mismas categorías? ¿es realizable 

la construcción de un movimiento social sin un sujeto identitario? Comencé este recorrido 

preguntándome acerca del “género” y concluyo cuestionándome sobre la complejidad que 

caracteriza la identidad de las personas.  

Aunque también he dado con algunas claves. Tras el proceso de elaborar la presente 

investigación, creo que resulta ciertamente problemático plantear la destrucción de las 

identidades, en este caso, de género. No obstante, este recorrido también me ha conducido a 

pensar que aunque el análisis del pasado nos muestra que los movimientos sociales se han 

conformado a partir de la elaboración de categorías identitarias, eso no quiere decir que no se 

puedan construir en el futuro movimientos de otra forma. En especial, no creo que sea necesaria 

una única categoría de identidad para un movimiento social, ya que el análisis histórico nos 

muestra también que la creación de categorías únicas y esencialistas conlleva profundos 

problemas y divisiones. Cuestión que he tratado asimismo de abordar a lo largo del trabajo.  

En efecto, resulta difícil llegar a la conclusión de que es posible la construcción de una 

sociedad sin género. La imaginación de dicha sociedad, no obstante, sí es posible y sí que se ha 

dado en el pasado de la teoría feminista, como se ha mostrado. Volver a quienes han teorizado 

sobre ello favorece los debates entre los feminismos del presente. Y, aunque, en mi caso, no 

haya fomentado la creencia en que dicha sociedad sea factible, sí que ha reforzado, sin lugar a 

dudas, la convicción en que una sociedad sin categorías binarias de identidad de género es 

posible y materializable. Una sociedad en la que ser “mujer” adquiera múltiples significados y 

en la que todos esos múltiples significados sean aceptados. O en la que se sigan construyendo 

diversas categorías de identidad y que todas las personas que se identifiquen con ellas puedan 

habitar este mundo de forma segura y libre.  

En definitiva, un mundo de personas libres y un mundo en el que las mujeres dejen de 

ocupar el lugar al que las relega este sistema, sí es posible. Porque como dice Judith Butler, 

«debemos hacerle sitio a otro mundo, debemos insistir en la posibilidad de un mundo 

estructurado sobre la no violencia; proclamar, incluso, que semejante mundo es factible, aun 

cuando no encontremos la manera de llegar a él».209  

 
209 BUTLER, Judith, Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy…op. cit., p. 54.  



80 

 

Referencias bibliográficas 
 

 

 

AGUILAR, Teresa, “El sistema sexo-género en los movimientos feministas”, Amnis: Revue de 

Civilisation Contemporaine de l'Université de Bretagne Occidentale, 8 (2008), pp. 1-11.  

APILÁNEZ, Elena, “La revolución se cocina a fuego lento. Una revisitación de la noción de 

revolución a la luz del pensamiento feminista de la segunda ola”, Iberoamérica Social, 

XIV (2020), pp. 50-67.  

ASIMAKOPOULOS, John, “The Civil Rights-Black Power Era, Direct Action, and Defensive 

Violence: Lessons for the Working-Class Today”, Theory in Action, 3, 3 (2010), pp. 42-

62.  

BALZA MÚGICA, Isabel, “Hacia un feminismo monstruoso: sobre el cuerpo político y sujeto 

vulnerable” en: SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En 

torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 85-115. 

BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Cátedra, Madrid, (1949) 2021. 

⎯ “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger” en: MORGAN, Robin (Ed.), 

Sisterhood is Global. The International Women’s Movement Anthology, The Feminist 

Press at the City University of New York, 1996, pp. 229-235.  

BRUNO, Diego, “La dialéctica histórica de Karl Marx Aproximaciones metodológicas para 

una teoría del colapso capitalista”, Hic Rhodus. Crisis capitalista, polémica y 

controversias, 1 (2011), pp. 75-86.  

BURGOS DÍAZ, Elvira, “El escándalo de lo humano: lesbianas y mujeres” en: SUÁREZ 

BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig, 

Icaria, Barcelona, 2013, pp. 51-83. 

⎯  “El pensamiento de Monique Wittig y su presencia en la teoría de Judith Butler”, Thémata. 

Revista de Filosofía, 31 (2003), pp. 15-31.  

BUTLER, Judith, El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad, Paidós, 

Barcelona, 2020.  



81 

 

⎯  Sin miedo. Formas de Resistencia a la violencia de hoy, Taurus, Barcelona, 2020. 

CABRERA GARCÍA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las 

reivindicaciones feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafíos”, 

Dossiers Feministes, 24 (2018), pp. 75-94.  

CANO ABADÍA, Mónica, “Reflexionando sobre Wittig: Las guerrilleras y El cuerpo 

lesbiano”, Thémata. Revista de Filosofía, 46 (2012), pp. 345-351. 

CHIHU AMPARÁN, Aquiles, “Nuevos movimientos sociales e identidades colectivas”, 

Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 47 (1999), pp. 59-70.  

DAVIS, Angela, Mujeres, raza y clase, Akal, Madrid, 2021.  

⎯  y ALI, Tariq, Solidarity and Alliances – Angela Davis and Tariq Ali in conversation 

[Sesión de conferencia], Global´68. Solidarity in Alliance and Global History, Théâtre 

Nanterre-Amandiers, Nanterre, 2-6 de mayo de 2018. Disponible en: 

https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-

conversation [Consultado el 14/06/22].  

DELPHY, Christine, “The Invention of French Feminism: An Essential Move”, Yale French 

Studies, 97 (2000), pp. 166-197.  

DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Película-documental] Estados Unidos, 

Svetlana Cvetco, 2014. Disponible en YouTube: 

 https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0  [Consultado el 14/06/22]. 

DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-

queer Theory”, Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en: 

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf [Consultado el 

07/11/2022]. 

DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.), The Feminist Memoir Project. Voices from 

Women’s Liberation, Rutgers University Press, New Brunswick/New Jersey, 2007.  

ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975, University of 

Minnesota Press, (1989) 2019. 

https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0
http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf


82 

 

ERGAS, Yasmine, “El sujeto mujer: el feminismo de los años sesenta-ochenta” en: DUBY, 

George y PERROT, Michelle (Eds.), Historia de las mujeres. El siglo XX, Taurus, Madrid, 

2000.  

EVANS, Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1 

(2015), pp. 138-149.  

⎯   Personal Politics. The Roots of Women’s Liberation in the Civil Rights Movement & the 

New Left, Alfred A. Knopf, New York, 1979. 

FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economía política: análisis 

feministas materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de 

feminismos y género, 1 (2017), pp. 2-17.  

FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary. Shulamith Firestone helped to create a new 

society. But she couldn’t live in it”, The New Yorker, April 15 (2013).  

FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en: 

SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique 

Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 117-147.  

FELDMAN, Jacqueline, “De FMA au MLF Un témoignage sur les débuts du mouvement de 

libération des femmes”, Clio. Femmes, Genre, Histoire, 29 (2009), pp. 193-203.  

FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo, Editorial Kairós, Barcelona, 1976.  

⎯   The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, Bantam Book, New York, 1972. 

⎯   Espacios sin aire, Muñeca Infinita, Madrid, 2022.  

 ⎯  “The Women’s Right Movement in the U.S.: A New View”, en Notes from the First Year, 

New York, New York Radical Women, 1968. 

FISHER, Mark, Realismo capitalista. ¿No hay alternativa?, Caja Negra, Buenos Aires, 2018. 

GALEANO, Eduardo, Las palabras andantes, Catálogos, Buenos Aires, 2001.  

GARCÍA SAIZ, Lorena, “La primavera francesa y el foro social mundial: rebrotes del espíritu 

del Mayo francés en el altermundismo desde la perspectiva de género”, Dossiers 

Feministes, 24 (2018), pp. 95-108.  



83 

 

GARRIDO RODRÍGUEZ, Carmen, “Repensando las olas del Feminismo. Una aproximación 

teórica a la metáfora de las “olas”, Investigaciones Feministas, 12: 2 (2021), pp. 483-492.  

GOODMAN, Elyssa, “How the Lavender Menace Fought for Lesbian Liberation in the 1970s. 

Remembering the instrumental feminist group, who made the voices of their sisters heard 

in the women's liberation movement”, Them, June 19 (2019). Disponible en: 

https://www.them.us/story/lavender-menace [Consultado el 16/09/2022]. 

GULDI, Jo y ARMITAGE, David, Manifiesto por la historia, Alianza Editorial, Madrid, 2016. 

HALL, Simon, “On the Tail of the Panther: Black Power and the 1967 Convention of the 

National Conference for New Politics”, Journal of American Studies, 37 (2003), pp. 59-

78. 

HERNÁNDEZ PIÑERO, Aránzazu, “Aquí y ahora”: la noción de contrato social en el 

lesbianismo materialista de Monique Wittig”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), pp. 

27-43.  

HOWIE, Gillian, “Sexing the State of Nature: Firestone’s Materialist Manifiesto” en: MERCK, 

Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical 

Essays on Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 216-234.  

JUDT, Tony, Algo va mal, Debolsillo, Barcelona, 2019. 

KAUFMANN-MCCALL, Dorothy, “Politics of Difference: The Women’s Liberation 

Movement in France from May 1968 to Mitterrand”, Signs, 9, 2 (1983), pp. 282-293. 

LA BARBERA, María Caterina, “Interseccionalidad, un “concepto viajero”: orígenes, 

desarrollo e implementación en la Unión Europea”, Interdisciplina, 4, 8 (2016), pp. 105-

122. 

LARUMBE, Mª Ángeles, “El feminismo de segunda generación”, en: LARUMBE, Mª 

Ángeles, Una inmensa minoría. Influencia y feminismo en la transición, Prensas 

Universitarias de Zaragoza, 2002, pp. 51-139.  

LAURETIS, Teresa de, Cuando las lesbianas no éramos mujeres [Sesión de conferencia], 

Coloquio Autour de L’œuvre Politique, Théorique et Littéraire de Monique Wittig, Paris, 

16-17 de junio de 2001. Disponible en: https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-

las-lesbianas-no-eramos-mujeres/ [Consultado el 16/10/2022].  

https://www.them.us/story/lavender-menace
https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/
https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/


84 

 

LORDE, Audre, Los diarios del cáncer, Chile, Ginecosofía, 2019.  

⎯  Zami. Una biomitografía. Una nueva forma de escribir mi nombre, Madrid, horas y 

HORAS, 2009.  

MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith 

Firestone, Zero Books, Hampshire, 2018.  

MARTÍNEZ, Layla, Utopía no es una isla. Catálogo de mundos mejores, Episkaia, Madrid, 

2022. 

MERCK, Mandy y SANFORD, Stella, “Introduction” en: MERCK, Mandy y SANFORD, 

Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith 

Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 1-9.  

⎯  “Integration, Intersex, and Firestone’s Dialectic” en: MERCK, Mandy y SANFORD, Stella 

(eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith Firestone, 

Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 163-193.  

⎯  “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD, 

Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith 

Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 9-26.  

MILLETT, Kate, Política Sexual, Cátedra, Madrid, 2021.  

MOLONY, Barbara & NELSON, Jennifer (Eds.), Women’s Activism and “Second Wave” 

Feminism. Transnational Histories, London/New York, Bloomsbury, 2017. 

MORAGA, Cherríe & ANZALDÚA, Gloria (Eds.), This Bridge Called My Back: Writings by 

Radical Women of Color, Persephone Press, 1981.  

MORANT, Isabel, “El segundo sexo, de Simone de Beauvoir, y el feminismo contemporáneo”, 

Saitabi. Revista de la Facultat de Geografia i Història, 67 (2017), pp. 105-134. 

NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political 

Imagination of Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), 

pp. 29-59.  

NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos, Alianza Editorial, Madrid, 

2012.  



85 

 

OLMO, Gemma del, “El desafío violeta. Un camino de libertad”, Investigaciones Feministas, 

10, 1 (2019), pp. 45-59.  

⎯ “Traspasando límites. Lo personal y lo político en el feminismo”, Las Torres de Luca, 8 

(2019), pp. 63-80.  

OTERO CARVAJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 68”, Dossiers Feministes, 

12 (2008), pp. 49-68.  

PASTOR VERDÚ, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga general. Su impacto 

en la sociedad francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp. 31-47.  

PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous 

libérez pas, on s’en charge. Une histoire des feminisms de 1789 à nous jours, Éditions La 

Découverte, Paris, 2020.  

PAVÓN-CUÉLLAR, David, “¿Por qué la violencia de género no puede explicarse por la de 

clase? Marxismo y psicoanálisis ante el fundamento sexual-familiar de la opresión política-

económica”, Teoría y Crítica de la Psicología, 9 (2017), pp. 244-253. 

PERKINS GILMAN, Charlotte, Matriarcadia, Akal, Madrid, 2018. 

PICQ, Françoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp.  

69-76.  

PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberación de la Mujer, 

Editorial Debate, Madrid, 1977.  

RICH, Adrienne, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en: RICH, Adrienne, 

Sangre, pan y poesía. Prosa escogida: 1979-1985, Icaria, Barcelona, pp. 41-86.  

⎯   Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983. 

ROBINSON, Page Somerville, ‘‘I'm Not a Feminist, But…'', a Comparative Analysis of 

the Women's Movement in the United States and France”, Notes de L’Ifri-Potomac 

Papers, 4 (2010), pp. 1-39.  

ROSE, Sonya O., ¿Qué es historia de género?, Alianza Editorial, Madrid, 2012. 

RUBIN, Gayle, “El tráfico de mujeres: notas sobre la economía política del sexo”, Nueva 

Antropología, 30 (1986), pp. 95-145.  



86 

 

SANCHEZ, Ana, “Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo”, Teorema: Revista 

internacional de filosofía, 10, 1 (1980), p. 100-102.  

SÁNCHEZ-ÁVILA ESTÉBANEZ, Fernando, “Mai 68 y el giro antisocial en los Queer Studies. 

Notas para una arqueología de la queeridad” en: GUTIÉRREZ, Rodolfo & MOSQUERA, 

Andrea (Eds.), Devenires de un acontecimiento. Mayo del 68 francés cincuenta años 

después, Cenaltes Ediciones, Viña del Mar, Chile, 2020, pp. 315-326.  

SANDFORD, Stella, “The Dialectic of The Dialectic of Sex” en: MERCK, Mandy y 

SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on 

Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 235-253.  

SHAKTINI, Namascar, “Displacing the Phallic Subject: Wittig’s Lesbian Writing”, Signs, 8, 1 

(1982), pp. 29-44. 

SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism”, Journal of 

Women in Culture and Society, 5 (1980), pp. 590-604.  

SUÁREZ BRIONES, Beatriz y FARIÑA BUSTO, María Jesús, “Monique Wittig: cincuenta 

años de Las guerrilleras (homenaje y notas sobre la traducción española)”, Lectora, 26 

(2020), pp. 167-180.  

⎯ “Cuando las lesbianas éramos mujeres” en: SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las 

lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 15-

50.  

⎯  “Feminismos lesbianos queer: ¿utopía o distopía feminista?”, Investigaciones Feministas, 

10, 1 (2019), pp. 9-26.  

THOMPSON, Becky, “Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave 

Feminism”, Feminist Studies, 28, 2 (2002), pp. 335-360.  

TORTORICI, Dayna & STRYKER, Beth (Eds.), “Shulamith Firestone 1945-2012”, n+1 

magazine, 15 (2013), pp. 1-35. 

TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARÍ, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 

1968. El mundo pudo cambiar de base, Catarata, Madrid, 2008. 



87 

 

TRUJILLO BARBADILLO, Gracia, “Y no, no somos mujeres. Legados e inspiraciones para 

los feminismos queer” en: SUÁREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos 

mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 185-211.  

VIVIENNE WENZEL, Hélène, “The Text as Body/Politics: An Appreciation of Monique 

Wittig’s Writings in Context”, Feminist Studies, 7, 2 (1981), pp. 264-287.  

WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist 

1970s”, The South Atlantic Quarterly, 114, 4 (2015), pp. 735-754.  

WILLIS, Ellen, “Radical Feminism and Feminist Radicalism”, Social Text, 9/10 (1984), pp. 

91-118.  

WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Seix Barral, Barcelona, 1971. 

 ⎯ “A propósito del contrato social”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y 

otros ensayos, Egales, Madrid, 2016, pp. 59-72.  

⎯ “El caballo de troya”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, 

Egales, Madrid, 2016, pp. 95-102.  

⎯ “El pensamiento heterosexual”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros 

ensayos, Egales, Madrid, 2016, pp. 47-58.  

⎯ “La categoría de sexo” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, 

Egales, Madrid, 2016, pp. 23-31.  

⎯ “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, 

Egales, Madrid, 2016, pp. 103-115.  

⎯ “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, 

Egales, Madrid, 2016, pp. 33-45.  

⎯  WITTIG, Gille, ROTHENBURG Marcia y STEPHENSON, Margaret, “Combat pour la 

libération de la femme”, L’Idiot International, 6 (1970), pp. 13-16. Disponible en Yale 

University Library Digital Collections: 

 https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932 [Consultado el 19/09/2022]. 

ZERILLI, Linda M. G., “Las feministas son principiantes: Las Guerrilleras de Monique Wittig 

y el “problema de lo nuevo” en: ZERILLI, Linda M. G., El feminismo y el abismo de la 

libertad, Fondo de cultura económica, Buenos Aires, 2008, pp. 139-185. 

https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932

