«as  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

¢Una sociedad sin género?

El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en
Francia a través de Shulamith Firestone y Monique Wittig
(1967-1970)

A Genderless Society?
The Emergence of Radical Feminism in the United States and

France through Shulamith Firestone and Monique Wittig
(1967-1970)

Autora

Pilar Coloma Acefia

Directora

Gemma del Olmo Campillo

Facultad de Ciencias Sociales y del Trabajo
Master Universitario en Relaciones de Género
Noviembre 2022




Resumen. ¢Una sociedad sin género? ;se ha teorizado sobre ello? ;es acaso eso posible de
imaginar? Estas fueron las preguntas que originaron el presente trabajo. En busca de respuestas,
a lo largo de la investigacion, me traslado al surgimiento del feminismo radical en Estados
Unidos y en Francia, asi como a las obras de dos de las autoras méas significativas de esta
corriente en ambos paises, Shulamith Firestone (1945-2012) y Monique Wittig (1935-2003).
Ambas feministas radicales imaginaron esta sociedad radicalmente diferente en sus pioneras
obras utdpicas Las guerrilleras, publicada por Wittig en 1969, y La dialéctica del sexo,
publicada por Firestone en 1970. A través de ellas y de su introduccién dentro del contexto de
finales de los afios sesenta —analisis llevado a cabo desde una perspectiva interdisciplinar— es
posible comprender muchos de los debates entre los feminismos del presente, que tienen que

ver con la complejidad en torno a las categorias de identidad o en torno al sujeto del feminismo.

Abstract. A genderless society? Has it ever been theorized? Is it even possible to imagine it?
These were the questions that gave rise to the present work. In search of answers, throughout
this research, I move to the emergence of radical feminism in the United States and in France,
as well as to the works of two of the most significant authors of this current in both countries,
Shulamith Firestone (1945-2012) and Monique Wittig (1935-2003). Both radical feminists
imagined this radically different society in their pioneering utopian works Les Guérilleres,
published by Wittig in 1969, and The Dialectic of Sex, published by Firestone in 1970. Through
them and their introduction into the context of the late 1960s —an analysis carried out from an
interdisciplinary perspective— it is possible to understand many of the debates between current
feminisms, which have to do with the complexity around the categories of identity or around

the subject of feminism.

Palabras clave: Feminismo radical, Estados Unidos, Francia, Shulamith Firestone, Monique
Wittig.

Keywords: Radical Feminism, United States, France, Shulamith Firestone, Monique Wittig.



Indice

INEFOAUCCION ...ttt b bbbttt ettt e bttt b e e ne e 4
EStado de 1 CUBSTION ........civiiieiiicicieie ettt st st reene e eneeneas 12
Marco MEtOAOIOGICO .......ceeuiiieie ettt et sra e beeneenneas 16
I. El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia..............cc......... 18
El comienzo de una historia. Una nueva reinterpretacion del mundo.............cccccoeevevvennne. 18
En espera de algo mejor. Cuando realmente éramos CINCO 0 SEIS........ccvvevereerieieerreereenns 22
1968. La revoluCion €5 POSIDIE........c.eiiiiice e 26

La semilla esta sembrada. La inminente explosién de los feminismos contemporaneos .... 30

26 de agosto de 1970. La semilla germinG..........cccccevieieeieiiie it 35
La paradoja del MLM. Entre la afirmacion y la destruccion ............ccccoccevvvevviiciicce e, 40
1. ¢ UN@a SOCiedad SiN gENEIO?......oouiieiiieiieeeie ettt ettt en s 43
I11. Shulamith Firestone, Monique Wittig y “La Dialéctica Guerrillera” ........................ 49
Dinamitar el “SiStema SEX0=ZENETO ... ....ccuiiireirrieieerre e 49
Biologia, clase sexual, revoluCion Y ULOPIa.........ccvieririreriiiiirese e, 57
La utopia de una SOCIedad SIN GENEIO..........cciiiiirieieie ettt 70
¢ Teoria proto-queer? Firestone y Wittig en la encrucijada..........cccocevvveveiiieiieeneerieseennnnn, 74
(0] 0 [od [T ] To] o 2SSOSR 78
Referencias DIDIIOGIATICAS. .........coiiiiiii s 80



Introduccidén

La primera cuestion que me surgio a la hora de plantearme la idea de realizar el Trabajo Fin de
Master fue la pregunta que da titulo al presente trabajo: ¢una sociedad sin género? ;se ha
teorizado sobre ello? ;es acaso eso posible de imaginar? Una vez llevada a cabo la investigacion
soy consciente de que es una pregunta problematica, ya que la conceptualizacion del género es
compleja y esta sujeta a multiples interpretaciones. Mi pregunta embrionaria se referia a si era
posible una sociedad sin construcciones de género binarias y sin categorias de identidad; es
decir, una sociedad sin mujeres ni hombres, una sociedad sin diferencia sexual. Debido al
debate en torno al género, mi pregunta como titulo podia dar lugar a confusién, por lo que me
planteé con posterioridad muchos otros titulos: “dinamitar la diferencia sexual”, “la destruccion
del ‘sistema sexo-género’... Finalmente, aun siendo consciente de su problematica, he

decidido apostar por la pregunta que dio origen a este trabajo.

De modo que: ¢Una sociedad sin género? ¢es acaso eso posible de imaginar? Hasta hace
escasamente sesenta afios el género era comdnmente algo intrinseco y natural de los seres
humanos. Mas concretamente el sexo-género binario —aunque no se denominaba asi todavia—
formaba parte de la naturaleza de las personas: hombres y mujeres, sexo masculino y sexo
femenino. En ese orden —hombres y mujeres— se conformaba una sociedad basada en la
diferencia sexual, a partir de la cual se entendia que cada sexo —de los dos que se consideraban
en aquel momento— tenia unas particularidades bioldgicas, fisicas, culturales y sociales. Los
hombres tenian unos gustos, las mujeres otros; los hombres se dedicaban a unas labores, las
mujeres a otras; los hombres ocupaban unos espacios, las mujeres otros. Los hombres eran lo

esencial y lo absoluto, las mujeres: la Alteridad?.

No obstante, ante tales afirmaciones, cualquiera considerara necesario recapitular. ¢ Acaso
todo ello forma parte del pasado? ;Se ha superado en nuestro presente —tercera década del siglo

XXI- la diferencia sexual y el sistema binario sexo-género?? Es evidente que no. No hay mas

! La idea del hombre como lo Absoluto y de la mujer como la Alteridad fue desarrollada por Simone de Beauvoir
en El segundo sexo: “La mujer se determina y se diferencia con respecto al hombre, y no a la inversa; ella es lo
inesencial frente a lo esencial. El es el sujeto, es el Absoluto: ella es la Alteridad”. BEAUVOIR, Simone de, El
segundo sexo, Cétedra, Madrid, (1949) 2021, p. 48.

2 El concepto de “sistema sexo/género” fue desarrollado en 1975 por la antropéloga Gayle Rubin en su pionero e
influyente ensayo “El trafico de mujeres”: “Un “sistema de sexo/género” es el conjunto de disposiciones por el
gue una sociedad transforma la sexualidad biolégica en productos de la actividad humana, y en el cual se satisfacen
esas necesidades humanas transformadas”. RUBIN, Gayle, “El trafico de mujeres: notas sobre la economia politica
del sexo”, Nueva Antropologia, 30 (1986), p. 97.



que mirar a nuestro alrededor. Todavia hoy es posible escuchar, tanto en el &mbito de lo pablico
como en el de lo privado —ambos &mbitos politicos— afirmaciones y argumentaciones
biologicistas o directamente sexistas. El determinismo bioldgico campa a sus anchas. Y por
todo ello, por la preocupacion que me inspira tal situacion, nace la voluntad e intencion del

presente trabajo.

Se trata, ademas, de un trabajo fruto de su contexto. Un contexto en el que a pesar de que
los feminismos parecen disfrutar de una relevante importancia en la opinién publica y de un
significativo peso politico —aunque este sea disfrutado principalmente por parte del feminismo
institucional y liberal—, un cierto pesimismo caracteriza sus diversos activismos. Un pesimismo
que pesa sobre el ejercicio de la imaginacion de posibles futuros radicalmente diferentes y
radicalmente libres. Una cierta desesperanza que ahoga cualquier tipo de reivindicacion radical
gue no solo se disponga a transformar progresivamente los roles de género —como defiende el
feminismo institucional y liberal— sino que se dirija directamente a la raiz de los problemas, una
raiz compartida por multiples intersecciones de opresion. Un contexto, en definitiva, que parece

haber olvidado que esa radicalidad existio y que, por ende, podria volver a florecer.

En la actualidad no solo el activismo feminista parece haber ahogado todo tipo de
reivindicacion radical. El neoliberalismo ha causado profundos estragos en la capacidad de
organizacion colectiva. Tony Judt se preguntd hace unos afios: «¢por qué nos resulta tan dificil
siquiera imaginar otro tipo de sociedad?»® y Mark Fisher desarrollé asi su concepto de
“realismo capitalista”: «la idea muy difundida de que el capitalismo no solo es el unico sistema
econémico viable, sino que es imposible incluso imaginarle una alternativa».* Nuestro
presente, ademas, esta siendo asaltado por la imaginacion hegemonica de futuros distopicos,
eliminando asi la posibilidad de imaginar futuros méas habitables, igualitarios y libres. De esta

manera lo explica Layla Martinez en su obra Utopia no es una isla:

La oleada distdpica lo ha inundado todo, sin apenas excepciones. Resulta casi imposible
encontrar una novela o una serie que imagine un futuro utépico o simplemente mejor que el
presente. [...] Los productos culturales reflejan la realidad, pero al hacerlo, también la crean.

Imaginar futuros peores nos ha quitado la capacidad de pensar en un porvenir mejor.°

3 JUDT, Tony, Algo va mal, Debolsillo, Barcelona, 2019, p. 51. [La cursiva es suya].

4 FISHER, Mark, Realismo capitalista. ¢No hay alternativa?, Caja Negra, Buenos Aires, 2018, p. 22. [La cursiva
es suya].

S MARTINEZ, Layla, Utopia no es una isla. Catalogo de mundos mejores, Episkaia, Madrid, 2022, p. 11.

5



Por otro lado, los feminismos actuales también enarbolan la bandera de “lo personal es
politico” y son conscientes de que las dos esferas tradicionalmente separadas de lo pablico y
politico, por un lado, y de lo privado y personal, por el otro, estan ciertamente difuminadas o
directamente no existe tal distincién. Sin embargo, ¢conocemos realmente de donde surgié esta
reinterpretacion de la politica y de la sociedad? ¢conocemos la radicalidad del contexto del que
surgio? ¢sabemos exactamente qué fue el feminismo radical? En definitiva, ;conocemos nuestra

propia historia?

La intencidn del presente trabajo responde a la inquietud que me provocan todos estos
interrogantes. Por un lado, pretendo establecer una postura frontal frente a ese determinismo
biolégico que sigue campando a sus anchas pese a que hace mas de cincuenta afios se
comenzaran a evidenciar las falsedades y discriminaciones que pretendia ocultar. Y, por otro
lado, aspiro a recuperar una historia en gran parte olvidada. Una historia —que nunca es una 'y
Unica sino multiple y compleja— que recoja todo un contexto en el que era posible imaginar

futuros que hoy serian dificilmente imaginables.

Para ello me centro en el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia
a través de dos figuras que fueron capaces de imaginar esa otra sociedad radicalmente diferente,
una sociedad de personas en libertad. Pero estas dos figuras, Shulamith Firestone (1945-2012)
y Monique Wittig (1935-2003) no hubiesen sido capaces de imaginarla sin el contexto,
asimismo radical, en el que se vieron inmersas. O al menos eso es lo que se pretendera demostrar
a lo largo del trabajo. Contexto y teoria —Historia y Filosofia— se vuelven una para abordar tal
complejidad. Asi, a continuacién, plantearé con mayor detenimiento la tematica y las
subsiguientes preguntas de investigacion que surgen inevitablemente de la misma, asi como las

hipdtesis que invitan a la formulacion de tales preguntas.

Con el fin de dar respuesta a los interrogantes que se han planteado anteriormente, ademas
de otros muchos que se iran planteando a lo largo de la investigacion, me resulta inevitable
trasladarme a los origenes del movimiento feminista actual. Establecer unos origenes siempre
es una ardua tarea, ya que nos encontramos a lo largo de la historia con figuras, activismos y
movimientos sociales diversos que podrian ser considerados como origen de los feminismos
actuales tras un profundo debate. Pero esa no es la intencion del presente estudio. Por ello, a
pesar de que para comprender con profundidad los feminismos del presente podriamos
remontarnos mucho tiempo atras —principalmente al movimiento sufragista de finales del siglo
XIX'y principios del XX~- quisiera centrarme mejor en el feminismo que surgi6 a finales de los

sesenta del siglo XX, que algunas llaman la “segunda ola feminista”.

6



Ademaés de todo ello, ¢por qué retroceder a finales de los afios sesenta? Principalmente
porque mi intencion es la de rastrear el contexto y las figuras que imaginaron y defendieron una
sociedad sin género y sin diferencia sexual. Y las principales teorizaciones en torno a esta
sociedad (in)imaginable se dieron por primera vez en aquel contexto. Tal vez hubo personas
que plantearon previamente sociedades utdpicas similares®, pero la concepcion del género como
algo construido socialmente y la idea de que era posible transformar radicalmente tales
construcciones no se dio de manera generalizada hasta la explosion de los feminismos de finales

de los sesenta y principios de los setenta.

¢Y por qué en Estados Unidos y en Francia? Porque fue en Estados Unidos donde surgio
el feminismo radical del que saldrian después las teorias de Shulamith Firestone y en Francia
porgque Monique Wittig inicid alli sus propuestas feministas. Estados Unidos primero y después
algunos paises de Europa se vieron inmersos en una oleada de protestas y en un estallido de
produccion teorica sin precedentes durante esos afios. La que se ha venido denominando la
“segunda ola feminista” —concepto cuestionable sobre el que volveré més adelante— o
Movimiento de Liberacion de las Mujeres (MLM)’ —concepto sobre el que también se
profundizara a lo largo del trabajo— fue un movimiento transnacional. Detenernos en dos de los
principales e influyentes paises de este resurgimiento feminista favorecera la comprension de

su notable dimension y posterior impacto sobre los feminismos actuales.

La presente investigacion se centrara en dos figuras de dicho contexto: Shulamith Firestone
(1945-2012), feminista radical estadounidense, y Monique Wittig (1935-2003), feminista
lesbiana radical francesa®. Dos figuras representativas del surgimiento del feminismo radical en
sus respectivos paises y dos figuras que creyeron firmemente en que otra sociedad radicalmente
diferente era posible. No fueron, por supuesto, las primeras en hacerlo ni las Unicas, pero si que
fueron dos pioneras que ganarian mucha influencia tanto dentro como fuera de sus paises.

Debido a los limites de esta investigacion no es posible ni tratar a todas las figuras que

® Por ejemplo, Charlotte Perkins Gilman (1860-1935) fue una feminista estadounidense de la primera ola que
escribié una obra utopica en 1915 titulada Herland, en la que imagin6 una sociedad habitada exclusivamente por
mujeres, liberadas de los hombres, la guerra y los conflictos. Fue traducida al castellano como Matriarcadia:
PERKINS GILMAN, Charlotte, Matriarcadia, Akal, Madrid, 2018. O incluso podriamos remontarnos a finales
del siglo XV con la conocida obra de La ciudad de las damas de Christine de Pizan.

" Movimiento de Liberacion de las Mujeres (MLM) en castellano; Women’s Liberation Movement (WLM) en
inglés; Mouvement de Libération des Femmes (MLF) en francés.

& Monique Wittig a finales de los afios sesenta pertenecia al feminismo radical francés, que influencid
profundamente al surgimiento del Mouvement de Libération des Femmes en Francia. No obstante, posteriormente,
a partir de finales de los afios setenta, Wittig seria una importante autora del feminismo materialista francés. De
ahi que, en general, se describa a Wittig como autora feminista lesbiana del materialismo francés y, sin embargo,
en este trabajo aparezca principalmente como feminista radical.

7



plantearon en sus textos la destruccion de la diferencia sexual, ni tampoco tratar la totalidad de
las obras de Firestone y Wittig. Asi, las elegidas para abordar la temética expuesta seran La

dialéctica del sexo (1970) de Shulamith Firestone y Las guerrilleras (1969) de Monique Wittig.

Ambas obras se introducen en el contexto de los origenes del feminismo radical. Un
contexto que serd tratado a lo largo de las paginas siguientes desde una perspectiva histérica.
Para ello se ha delimitado un marco cronoldgico: 1967-1970. La cronologia es posiblemente
mas clara en el caso estadounidense, ya que el origen del WLM y del activismo de las feministas
radicales se establece en torno a 1967.° En el caso francés su cronologia se retrasa hasta 1970,
fecha a partir de la cual se da por constituido el MLF, aunque existe debate al respecto. Pero
desde 1968 hasta 1970 se suceden en Francia una serie de acontecimientos que provocaran ese
resurgimiento del feminismo, por lo que resulta fundamental centrarse asimismo en esos

primeros afios.

Las conexiones entre ambos paises son claras, me refiero al impacto de los nuevos
movimientos sociales estadounidenses de la década de los sesenta y a la gran influencia de
Mayo del 68 francés. Ademas, el vinculo significativo entre ambos para el presente trabajo se
materializo el 26 de agosto de 1970, con la multitudinaria manifestacion en Estados Unidos con
motivo del cincuenta aniversario de la consecucion del sufragio femenino y con la protesta en
Francia de unas doce mujeres frente al Arco de Triunfo en homenaje a “la mujer del soldado
desconocido”. El 26 de agosto de 1970 cerraré el limite cronoldgico de esta historia. Una
cronologia corta pero intensa, marcada por el hilo conductor que se pregunta sobre la

posibilidad de construir una sociedad sin género y que se plantea los siguientes objetivos.

Una de las principales finalidades es la de subrayar la relevancia de la obras y teorias
feministas radicales de transformacion social —centrandome en aquellos aspectos que respondan
al hilo conductor— e introducirlas en su contexto. Asi, en este primer punto surge una de las
principales hipotesis: estas obras radicales no hubiesen sido creadas ni imaginadas sin el
contexto asimismo radical en el que se vieron inmersas sus autoras. Para abordar este punto se
pondréa en marcha otro de los objetivos primordiales, esto es, abordar la investigacion desde una
perspectiva interdisciplinar, principalmente desde una perspectiva histérica y filosofica, pero

también literaria, como veremos.

% El surgimiento del feminismo radical es situado por la historiadora Alice Echols a finales del afio 1967, momento
a partir del cual se fueron formando los primeros grupos de feministas radicales en el este de Estados Unidos.
ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975, University of Minnesota Press,
(1989) 2019, p. 51.



En segundo lugar, también como objetivo general nos encontramos con la recuperacion de
la historia del feminismo radical, que en la actualidad parece un poco confusa. En Espafia, desde
los activismos actuales, se desconoce en gran medida su historia y me parece importante insistir
en ella. Posiblemente se debe a la encarnacion actual del feminismo radical, las que se
autodenominan feministas radicales. Alice Echols, una de las principales historiadoras que ha
tratado el surgimiento de esta corriente en Estados Unidos, lo advierte asi en la introduccién a

la edicion del trigésimo aniversario de su libro Daring to Be Bad:

Daring to Be Bad se centra en el feminismo radical, el cual ocupd en su dia un rincén
especialmente dindmico y heterodoxo del Movimiento de Liberacion de las Mujeres. (Para ser
clara, aqui me refiero al feminismo radical en sus primeros afios, no en su encarnacion actual, que
esta entre el escepticismo y el antagonismo hacia el trabajo sexual y los derechos de las personas

transexuales).'°

Aunque Echols escribe desde Estados Unidos, sus palabras pueden ser perfectamente
extrapolables al contexto espafiol, en el que existe igualmente esa corriente actual del
feminismo. Asi, como es sabido, las distintas corrientes del feminismo occidental establecen

lazos y conexiones entre los distintos paises.

Con respecto a esta Ultima idea surge otra de las hipotesis a plantear, la cual contempla la
comprension del feminismo radical y del MLM como un movimiento transnacional, desde sus
origenes hasta sus sucesoras en el presente. En efecto, como se tratara de evidenciar a lo largo
del trabajo, existieron desde los origenes del movimiento unas claras conexiones
transnacionales, de las cuales me centraré en las establecidas entre Estados Unidos y Francia y
principalmente a través de dos de las figuras mas representativas de ambos movimientos. Y es
que resulta ciertamente interesante que podamos establecer conexiones y similitudes entre las
obras de las dos autoras procedentes de estos dos paises separados por el Atlantico —aunque

también existieron evidentes diferencias, como veremos—.

En tercer lugar, otro de los objetivos presentes en el trabajo es seguir reivindicando la
relevancia de estas dos autoras. Ciertamente, Monique Wittig ha sido ampliamente recuperada
en Espafia durante los Gltimos afios de la mano de una parte importante de la academia pero, tal
vez, sus obras literarias, a excepcion de El cuerpo leshiano (1973), hayan pasado a un segundo
plano con respecto a sus ensayos tedricos.!! Por ello, a través de Las guerrilleras (1969) es

10 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America...op. cit., p. viii. [Traduccién propia].

11 En 1982 Namascar Shaktini publicé un articulo en el que afirmaba que sus dos primeras obras, L ’Opoponax
(1964) y Les Guérilléres (1969) habian sido el foco de atencién de considerables estudios, mientras que sus dos
Ultimas, las cuales contenian la palabra “lesbiana” en el titulo, habian sido relativamente olvidadas. Sin embargo,

9



posible conocer una faceta méas temprana y desconocida de Wittig. Por otro lado, Shulamith
Firestone ha sido més desatendida y apenas existen investigaciones en castellano especificas
sobre su figuray obra. Por ello, uno de los objetivos del presente estudio consiste en reivindicar
a estas autoras y sus facetas y obras mas desconocidas que tanta huella dejaron para los

feminismos del presente.

Asi, tal y como se ha venido subrayando, la presente investigacion se centrard en los
origenes del movimiento ya que a traves de ellos es posible comprender la explosion posterior
de los feminismos. Y también es de vital importancia volver desde los feminismos actuales a
los origenes para comprender los debates que inundan nuestro presente. En efecto, muchas de
las preguntas que surgieron por primera vez en aquel contexto, por parte de numerosas mujeres
como Wittig y Firestone, siguen caracterizando los debates feministas. Debates en torno al
sujeto del feminismo, en torno al sistema sexo/género y en torno a la diferencia sexual —
destruirla o resignificarla— en torno al género —dinamitarlo o multiplicarlo— o en torno a la
interseccion de experiencias y opresiones, aunque no existiese todavia ese concepto para

nombrarlo.

Por otro lado, cabe decir que en aquellos primeros afios de explosion de los feminismos
todavia se entendia el sexo y el género como cuestiones facilmente separables. El sexo se
entendia como algo meramente bioldgico y el género como la construccion cultural que devenia
—dependiendo del contexto histérico— de esa base bioldgica. Asi, el feminismo radical apostaba
por la destruccion de los roles sexuales, y no contempl6 todavia el debate que se iniciaria mas
adelante en torno a la categoria de sexo, principalmente por parte de Judith Butler y del
feminismo queer. Como veremos, la obra de Monique Wittig fue recuperada con posterioridad
y considerada como una de las precursoras de este debate y de esta corriente del feminismo. El
caso de Firestone es mas complejo vy, por ello, a lo largo del trabajo trataré de responder a las
preguntas que surgen inevitablemente del andlisis comparado entre ambas autoras: ¢fue
Firestone también precursora del debate en torno al sexo? ¢pudo ser Firestone, al igual que

Wittig, precursora del feminismo queer?

Finalmente, y volviendo a la recuperacion de Las guerrilleras y de La dialéctica del sexo,
surge otra de las hip6tesis mas complejas a las que trataré de enfrentarme a lo largo del trabajo.

Y es que una vez expuesto el contexto del surgimiento del feminismo radical, tanto en Estados

creo que en el presente han sido estudiadas todas sus obras por igual e, incluso, Le corps lesbien (1973) ha recibido
tal vez una mayor atencion, de ahi mi afirmacion. SHAKTINI, Namascar, “Displacing the Phallic Subject: Wittig’s
Lesbian Writing”, Signs, 8, 1 (1982), p. 29.

10



Unidos como en Francia, nos daremos cuenta de que con el fin de conformar un nuevo
movimiento social fue necesaria la construccion de una fuerte identidad colectiva en torno al
sujeto “mujeres”.*? En consecuencia, se dio una de las contradicciones mas latentes del MLM,
esta es, la reafirmacion del sujeto “mujeres” y, en consecuencia, del sexo-género como criterio
de identificacion politica, al mismo tiempo, paraddjicamente, que trataban de luchar en contra
de la propia diferencia sexual.

Y en este contexto de construccién identitaria ¢ddnde se encontraron Shulamith Firestone
y Monique Wittig? Mi hipotesis es que el caso de estas dos autoras, aunque no fuese el Unico,
fue ciertamente singular y particular. Y es que en un contexto en el que era aparentemente
necesaria la construccion de un sujeto para el movimiento —el cual se materializé en la categoria
“mujeres” y, en la mayoria de los casos, de mujeres blancas, heterosexuales y de clase media—
Shulamith Firestone y Monique Wittig apostaron por lo contrario en sus obras, por hacer

desaparecer esa categoria “mujeres” y construir una sociedad sin género.

Para abordar todas estas cuestiones el trabajo se divide en dos partes diferenciadas. En
primer lugar, se analiza el contexto histérico de manera cronoldgica, tanto de Estados Unidos
como de Francia, desde 1967 hasta el 26 de agosto de 1970. En este primer capitulo —El
surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia”- se pone en marcha la
investigacion interdisciplinar, introduciendo a las autoras en su contexto y relacionando teoria
con movimiento social, y viceversa. En segundo lugar, el tercer capitulo —“Shulamith Firestone,
Monique Wittig y ‘La dialéctica guerrillera’”— vendria a conformar la otra parte del trabajo, en
la que se analiza la obra de Firestone y Wittig siguiendo el hilo conductor y, de nuevo, las
herramientas de la interdisciplinariedad, entre una perspectiva filosofica e histérica. EI segundo
capitulo —; Una sociedad sin género?”— es el que diferencia la primera parte de la segunda y el
que hace de hilo conductor entre ambas. Si bien las dos partes fusionan el andlisis historico y
el filoséfico, es evidente que en la primera la perspectiva histérica adquiere una mayor
predominanciay en la segunda es la perspectiva filoséfica la que gana un mayor protagonismo.
En su conjunto, la finalidad consiste en presentar un analisis mas completo de esta corriente del
feminismo, sin la cual es imposible comprender la dimension actual de los feminismos

contemporaneos.

12 La construccién de una identidad colectiva en torno al sujeto “mujeres” ha sido estudiada por multiples autoras.
Se trata de una idea que aparecera en repetidas ocasiones a lo largo del trabajo, por lo que dejaré para el Estado de
la cuestion y el desarrollo de la investigacion las referencias necesarias que avalen tal afirmacion.

11



Estado de la cuestion

El surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos y en Francia es un tema que ha sido
escasamente tratado en castellano. Existen bastantes estudios sobre el WLM estadounidense y
el MLF francés por separado, pero no se ha encontrado bibliografia que haya tratado de forma
especifica las influencias y conexiones transnacionales entre ambos paises por parte de las
feministas radicales a finales de los afos sesenta.

Por otro lado, sobre el andlisis conjunto de las figuras de Shulamith Firestone y Monique
Wittig tampoco se ha encontrado ninguna investigacion en castellano. Ambas autoras por
separado si que han sido significativamente estudiadas, pero ha sido mayormente recuperada la
autora francesa. De Firestone apenas existen estudios por parte de la academia hispanoparlante.
Asi, sobre la autora estadounidense la mayor parte de bibliografia especifica que se encuentra

esta escrita en inglés.

Por lo que se refiere al MLM a nivel transnacional si que es posible encontrar numerosos
estudios por parte de la academia hispanohablante. En Espafia destacan las aportaciones de
Maria Angeles Larumbe y de Mary Nash'®, entre otras. Asi mismo, desde la revista
interdisciplinar Dossiers Feministes se han ido publicando interesantes articulos sobre el
impacto de Mayo del 68 en el mundo contemporaneo occidental desde una perspectiva
feminista.’* De todos estos estudios es posible encontrar sugerente informacion tanto del WLM
estadounidense como del MLF francés.

Asi mismo, como mencionan las lineas anteriores, las dos tedricas feministas también han
sido tratadas por separado por parte de la academia espafiola. Monique Wittig ha sido una autora

a la que se han dedicado mas trabajos de investigacion que a Shulamith Firestone, por lo que

13 M2 Angeles Larumbe dedica un capitulo de su libro centrado en el movimiento feminista durante la transicion a
la democracia espafiola a la dimension internacional del MLM: LARUMBE, M* Angeles, “El feminismo de
segunda generacién”, en: LARUMBE, M* Angeles, Una inmensa minoria. Influencia y feminismo en la transicion,
Prensas Universitarias de Zaragoza, 2002, pp. 51-139. Por otro lado, Mary Nash, en su libro Mujeres en el mundo
realiza un amplio recorrido por los movimientos feministas en el mundo contemporaneo. NASH, Mary, Mujeres
en el mundo. Historia, retos y movimientos, Alianza Editorial, Madrid, 2012.

14 \ganse: CABRERA GARCIA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las
reivindicaciones feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafios”, Dossiers Feministes,
24 (2018), pp. 75-94; OTERO CARVAIJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 687, Dossiers
Feministes, 12 (2008), pp. 49-68; PASTOR VERDU, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga
general. Su impacto en la sociedad francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp. 31-47; GARCIA
SAIZ, Lorena, “La primavera francesa y el foro social mundial: rebrotes del espiritu del Mayo francés en el
altermundismo desde la perspectiva de género”, Dossiers Feministes, 24 (2018), pp. 95-108.

12



con la bibliografia disponible en castellano de la feminista lesbiana es posible abarcar la
temaética y los objetivos de la presente investigacion. Para comprender con profundidad su obra
ha sido fundamental la obra colectiva de Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique

Wittig, editada por Beatriz Suérez Briones.®

En el caso de la academia angloparlante es posible localizar interesantes articulos al
respecto, de los cuales no se ha encontrado nada parecido en espafiol. Mencionaré el articulo
de Lisa Downing: “Antisocial Feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-
queer Theory”8, ya que es el Gnico analisis que se ha encontrado tanto en espafiol como en
inglés que haya comparado a estas dos figuras. También sobre el Movimiento de Liberacion de
las Mujeres en ambos paises se ha encontrado un articulo que realiza un analisis comparado:
““I'm Not a Feminist, But’..., a Comparative Analysis of the Women's Movement in the United

States and France™!’, de Page Somerville Robinson.

Por parte de la academia angloparlante es posible asimismo encontrar las principales
contribuciones a la historia del surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos. Destaca
principalmente la investigacion que realizé tempranamente Alice Echols, mencionada con
anterioridad, Daring to Be Bad.'® Fue publicada en 1989 pero sigue siendo el estudio de
referencia para comprender esta corriente del feminismo desde una perspectiva historica. Asi
lo abalan los estudios posteriores que han tratado también el tema.*®

Ademas de bibliografia especifica sobre el WLM se encuentran en inglés las principales
investigaciones en torno a la figura y obra de Shulamith Firestone. En 2010 se publicé una
monografia sobre la feminista radical y su Dialéctica del sexo, editada por Mandy Merck y
Stella Sanford, Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith

15 SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria,
Barcelona, 2013.

% DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”,
Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en:

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8 Final Lisa Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022].

17 ROBINSON, Page Somerville, “‘I'm Not a Feminist, But...”, a Comparative Analysis of the Women's
Movement in the United States and France”, Notes de L Ifri-Potomac Papers, 4 (2010), pp. 1-39.

18 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975 ... op. cit.

19 Existen numerosos estudios por parte de autoras estadounidenses que traten el WLM de finales de los sesenta y
principios de los setenta, y en su mayoria citan el libro de Echols como referencia de la que partir. Véanse: EVANS,
Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1 (2015), pp. 138-149;
NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of
Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), pp. 29-59; THOMPSON, Becky,
“Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave Feminism”, Feminist Studies, 28, 2 (2002),
pp. 335-360.

13


http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf

Firestone.?’ Y, posteriormente, en 2018 se publicd una nueva monografia por parte de Victoria
Margree, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone.?! Y es
que, paradojicamente, a pesar de que Firestone es citada por practicamente la totalidad de
autoras que han tratado en sus estudios la “segunda ola feminista” y el MLM, lo cierto es que
no ha sido tan estudiada como otras autoras y solo recientemente se ha comenzado a recuperar

su figura, principalmente desde la academia angloparlante.??

Por otro lado, y pasando de nuevo al otro lado del Atlantico, para reconstruir esos primeros
afios en los que se fue gestando el Mouvement de Libération des Femmes en Francia, ha sido
fundamental la obra de las historiadoras francesas Bibia Pavard, Florence Rochefort y Michelle
Zancarini-Fournel, Ne nous libérez pas, on s’en charge. Une histoire des feminisms de 1789 a
nous jours, con su capitulo “Le moment 68 des féministes”. 2> Asimismo, han sido muy valiosos
los articulos publicados por Dossiers Feministes, comentados con anterioridad. En ellos se
encuentra una mayor cantidad de bibliografia especifica sobre el MLF francés que sobre el
WLM estadounidense en castellano. También porque muchas obras francesas han sido
traducidas®* y porque Mayo del 68 francés y su impacto en el mundo ha sido significativamente

tratado en la historiografia hispanohablante.?®

Asi pues, la bibliografia especifica encontrada y consultada para esta investigacion ha
conllevado el problema de la escasez sobre ciertos asuntos de la tematica y, principalmente,
sobre el idioma en el que se encuentra escrita. En consecuencia, cabe mencionar que tal vez ahi
reside también la relevancia de un abordaje critico sobre esta tematica. La relevancia de tratar
un tema que no ha sido especialmente tratado en castellano. En esta linea, considero que analizar
la corriente radical del feminismo en otros paises se trata de algo muy enriquecedor y, al mismo
tiempo, creo que seria asimismo provechoso traducir las obras que nos acercan a este

conocimiento, haciendo asi mayormente accesible esta historia.

20 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on
Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010.

2L MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone, Zero Books,
Hampshire, 2018.

22 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex... op. cit., p. 3.

23 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en
charge. Une histoire des feminisms de 1789 & nous sours, Editions La Découverte, Paris, 2020.

24 \éanse, por ejemplo: PICQ, Francoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008),
pp. 69-76; o la traduccion temprana de un libro publicado en 1977 por dos activistas feministas: PISAN, Annie
de y TRISTAN, Historias del Movimiento de Liberacion de la Mujer, Editorial Debate, Madrid, 1977. Este Gltimo
sera muy importante para conocer los primeros afios del MLF contados por sus protagonistas.

25 \/ganse: GARI, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968. El mundo pudo cambiar de base,
Catarata, Madrid, 2008; y GUTIERREZ, Rodolfo & MOSQUERA, Andrea (Eds.), Devenires de un
acontecimiento. Mayo del 68 francés cincuenta afios después, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2020.

14



Y es que, en este sentido, digno de mencién es también que, ademéas de no disponer de
apenas bibliografia accesible en castellano, las traducciones de muchas obras han sido obviadas
o las necesarias reediciones no han sido realizadas. El ejemplo paradigmatico de esta reflexion
-y que mas directamente afecta a este estudio— son las ediciones en espafiol de Las guerrilleras
y de La dialéctica del sexo. La obra de Wittig fue traducida y publicada en Espafia en 1971 y
la de Firestone en 1976. Se trataba de un contexto muy activo politicamente y muy enérgico a
nivel de militantismo feminista. De ahi que se tradujesen tan tempranamente las obras de estas

dos referentes feministas.

Sin embargo, en la actualidad nos encontramos con que estas dos obras estan
descatalogadas y no han vuelto a ser reeditadas.?® De hecho, la edicion de Las guerrilleras de
1971 tiene incluso pasajes recortados de la obra original en francés debido a la censura
franquista. Tal y como afirman Beatriz Suarez Briones y Maria Jesus Farifia Busto en su articulo
dedicado a Las guerrilleras y a su traduccion espafiola con motivo del cincuenta aniversario,
«estas supresiones constituyen una mutilacion del texto».2” Una mutilacion que eliminé varios
parrafos enteros del original que hacian referencia al clitoris y el placer o a la burla de las
guerrilleras sobre la “cola” de sus prisioneros.?® Esta intromision imperdonable seria posible

corregirla en una nueva edicion.

Lo cierto es que ninguna de las dos obras han sido reeditadas desde entonces en Espafia y
eso es, en efecto, un claro sintoma de, por un lado, un posible desinterés sobre la obra utdpica
de dos feministas radicales o, por otro lado, del posible olvido al que se les ha condenado. O
una posible combinacion entre ambas.?® Personalmente me gustaria pensar que la razdn
responde mas al posible olvido y que, recuperando su historia y analizando sus obras es posible
contribuir a la recuperacion de sus utopias, dotandolas de la importancia que se merecen.
Porque, cabe decir, el presente trabajo entiende la utopia de la misma forma que lo hace Layla
Martinez en su recorrido historico por las utopias que han marcado la historia politica de los

tltimos siglos, esto es, «como un horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».*

26 | as guerrilleras si fue reeditada por una editorial argentina, Hekht, con motivo de su cincuenta aniversario, en
2019. No obstante, esta edicion también ha quedado descatalogada y en 2022 ya no es posible hacerse con un
ejemplar. WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Hekht, Buenos Aires, 2019.

27 SUAREZ BRIONES, Beatriz y FARINA BUSTO, Maria Jests, “Monique Wittig: cincuenta afios de Las
guerrilleras (homenaje y notas sobre la traduccion espafiola)”, Lectora, 26 (2020), p. 175.

28 |bidem., p. 174.

23 También podria deberse a la politica editorial actual, que poco tiene que ver con el interés y calidad de las obras
sino con ganar dinero de manera rapida.

% MARTINEZ, Layla, Utopia no es unaisla... op. cit., p. 13. Aqui se utiliza el concepto de “utopia” desde la idea
generalmente positiva interpretada por parte de los nuevos movimientos sociales. Se es consciente de que este
viene de la obra de Tomas Moro, Utopia, publicada en 1516. Una obra que, analizada desde los ojos del presente

15



Marco metodologico

La metodologia empleada para esta investigacion consiste en una revision bibliografica. La
revision trata de abarcar la mayor cantidad posible de las publicaciones indexadas que han
tratado el tema expuesto y la metodologia se lleva a cabo, principalmente, desde la disciplina
historica. Se introducen también, sin embargo, diferentes enfoques de analisis desde la filosofia,
ya que parte de la investigacion consiste en analizar las obras de dos autoras feministas, tal y
como se ha expuesto anteriormente. En este sentido, se ha de subrayar que el andlisis de Las
guerrilleras también comprende una dimension filologica, ya que se trata de una obra literaria.
Por tanto, debido a que uno de los principales objetivos consiste en relacionar contexto con
produccion teodrica —tanto filos6fica como literaria— la metodologia empleada ha sido

interdisciplinar.

No obstante, cabe mencionar que se abordan también, en determinadas ocasiones, algunas
de las fuentes primarias mas accesibles y representativas. EI caso mas significativo es el analisis
de las dos obras protagonistas del presente trabajo, publicadas en su edicion original en 1969 y
1970, Las guerrilleras de Monique Wittig y La dialéctica del sexo de Shulamith Firestone.
Asimismo, se han consultado también algunas de las revistas y textos que se publicaron en
aquel momento, como fueron Notes from the First Year, Notes from the Second Year o Notes
from the Third Year, publicadas en 1968, 1970 y 1971 respectivamente por parte de las
feministas radicales —Shulamith Firestone, entre otras—en Nueva York. También el articulo del
namero 6 de mayo de 1970 de L 'Idiot International titulado “Combat pour la libération de la
femme ”, considerado como uno de los textos fundacionales del MLF y firmado, entre otras, por

Monique Wittig.

La mayoria de las fuentes se trata, en efecto, de fuentes secundarias. Una bibliografia que
puede ser analizada, como sabemos, desde enfoques practicamente infinitos. No solo las
perspectivas son muy diferentes sino que, ademas, con el tiempo, las preguntas van cambiando
y eso hace que la comprension del pasado también lo haga. De un mismo acontecimiento
historico se puede revisitar la historiografia tantas veces se quiera, pues esta revision provoca

el cuestionamiento y la ampliacién de la historiografia tradicional, dando lugar a un

—quinientos afios mas tarde— poco tiene que ver con las utopias que se plantearian actualmente. Asi, la idea
planteada a lo largo del trabajo con el uso del concepto de “utopia” responde mayormente a la interpretacion actual
del mismo mas que a su origen filosofico.

16



enriquecimiento en el conocimiento sobre el pasado. En esta linea es en la que pretende moverse
la presente investigacion, pues su metodologia consiste en revisitar la historiografia del
surgimiento del feminismo radical desde un nuevo enfoque: un estudio transnacional y la

incorporacion de un analisis interdisciplinar.

Asi pues, la metodologia elegida no consiste en reproducir tal cual los contenidos
encontrados en las distintas publicaciones. Al contrario, consiste en analizarlas, interpretarlas e
interrelacionarlas unas con otras. El objetivo consiste, tal y como se ha expuesto anteriormente,
en aportar un enfoque propio. Un andlisis personal, en efecto, pero siempre siguiendo los pasos
de la ya asentada perspectiva de género. Y es que este trabajo no hubiera sido posible, ni tan
siquiera concebible, sin el recorrido previo de tantas investigadoras que han ido asentando los

estudios feministas en la academia.

La tematica del presente trabajo, en este sentido, cobra de nuevo una especial relevancia
tedrica, pues fue en aquel contexto en el que también surgio la revalorizacion de las disciplinas
y el cuestionamiento patriarcal de las mismas. Con el surgimiento del movimiento feminista de
finales de los sesenta se introdujo un progresivo cambio en la interpretacion del mundo, tanto
del presente como del pasado. Comenzo el camino de lo que hoy conocemos por Historia de

género:

La historia de género descansa sobre la idea simple de que lo que significa ser definido como
hombre o mujer tiene su propia historia. Las historiadoras del género estan interesadas en los
cambios que tienen lugar en el tiempo y en las variaciones que experimenta una Unica sociedad en
un periodo concreto del pasado con relacién a las diferencias percibidas entre mujeres y hombres
[...] como seres definidos en términos de género. Estan interesadas en como han sido producidas

esas diferencias y relaciones histéricamente y en cémo son transformadas.!

Y, como historiadoras, entendemos también la disciplina histérica no solo como un mero
analisis sobre el pasado, sino como una «guia de la accion en el presente, mediante la utilizacion

de los recursos del pasado, para imaginar posibilidades alternativas en el futuro».3

31 ROSE, Sonya O., ¢Qué es historia de género?, Alianza Editorial, Madrid, 2012, p. 17.
32 GULDI, Jo y ARMITAGE, David, Manifiesto por la historia, Alianza Editorial, Madrid, 2016, p. 29.

17



I. Elsurgimiento del feminismo radical en Estados
Unidos y en Francia

El comienzo de una historia.
Una nueva reinterpretacion del mundo

Debemos hacerle sitio a otro mundo, debemaos insistir en la posibilidad
de un mundo estructurado sobre la no violencia; proclamar, incluso, que
semejante mundo es factible, aun cuando no encontremos la manera de
llegar a él.33

Judith Butler, Sin miedo

El comienzo de esta historia se sitla en la segunda mitad de la década de los sesenta del siglo
XX. En Estados Unidos se venian produciendo una serie de conflictos sociales, politicos y
economicos que fueron conformando un conjunto de nuevos movimientos sociales®, tales
como la lucha por los derechos de las personas afroamericanas —Black Power—, luchas
pacifistas, movimientos estudiantiles, luchas por la descolonizacién, el movimiento de la
denominada Nueva Izquierda —the New Left— o, posteriormente, el movimiento feminista. Estos
nuevos movimientos sociales estaban caracterizados por una pluralidad de ideas, por un
conjunto de redes informales de interaccion entre distintos movimientos y colectivos, por el
rechazo a una direccion piramidal jerarquicay a los canales politicos institucionalizados y, entre

otros aspectos, por la apuesta de una democratizacion radical en los procesos de decision.

Asi, para comprender el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos es necesario
introducirlo en su contexto. No fue un movimiento social aislado ni el Unico que aposto por una

transformacion radical de la sociedad. Lo cierto es que muchas de las feministas que

33 BUTLER, Judith, Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy, Taurus, Barcelona, 2020, p. 54.

34 “Nuevos movimientos sociales” es el concepto acufiado por la historiografia reciente para hacer referencia a los
movimientos sociales actuales que son facilmente distinguibles de sus predecesores, principalmente del
movimiento obrero tradicional. Para una definicion mas completa véase: CHIHU AMPARAN, Aquiles, “Nuevos
movimientos sociales e identidades colectivas”, Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 47
(1999), pp. 59-70.

% |bidem., p. 61-62. Véase también: NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos... p. 170.

18



participaron en las primeras movilizaciones formaron parte con anterioridad de otros
movimientos sociales del momento. Principalmente procedian de las filas del movimiento
pacifista en contra de la guerra de Vietnam, de la New Left y, asimismo, del Black Power y el

movimiento por los derechos civiles.

A través del documental Sie’s Beautiful When She’s Angry, en el cual se hace un recorrido
por la historia del feminismo radical en Estados Unidos de la mano de sus principales
protagonistas, es posible comprender lo importante que fue el activismo previo de estas mujeres
en el Civil Rights Movement y en el Anti-War Movement. Asi lo afirma Jo Freeman: «Aunque
no me di del todo cuenta en ese momento, estaba estableciendo las bases para ser una
feminista»®; y asi de claro lo deja Fran Beal cuando afirma que «todos esos otros movimientos
de cambio social de esa época llevaron al movimiento de mujeres, dieron lugar a una conciencia

de las mujeres».*’

La conciencia de clase o la conciencia de la opresion por motivos raciales estaba
interiorizada en la sociedad estadounidense. En especial, el recorrido de la toma de conciencia
de clase se habia iniciado mucho tiempo atras y, al igual que se pensaba en Europa, parecia que
con la lucha de clases anunciada por Marx y Engels y la consecuente revolucion del proletariado
se llegaria finalmente a una sociedad sin opresiones ni clases econémicas. Las opresiones por
motivos de raza o sexo desaparecerian una vez alcanzada la toma de conciencia de clase y el

estallido de la revolucion socialista.3®

En 1966 se enuncia por primera vez el “Black Power” como concepto.®® Las personas
negras se dieron cuenta de que no era suficiente la lucha de clases ni tampoco estaba siendo
suficiente el Movimiento por los Derechos Civiles.*® Primero, no bastaba con formar parte de

36 DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Pelicula-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco,
2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0 [Consultado el 14/06/22]
[Traduccion propia].

37 Ibidem.

38 PAVON-CUELLAR, David, “;Por qué la violencia de género no puede explicarse por la de clase? Marxismo y
psicoandlisis ante el fundamento sexual-familiar de la opresion politica-economica”, Teoria y Critica de la
Psicologia, 9 (2017), p. 246.

39 DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.), The Feminist Memoir Project. Voices from Women's
Liberation, Rutgers University Press, New Brunswick/New Jersey, 2007, p. 498. Al final de esta obra colectiva se
encuentra una cronologia muy completa e interesante sobre el desarrollo del Movimiento de Liberacion de las
Mujeres en Estados Unidos.

40 Existe debate sobre la distincion entre el Civil Rights Movement y el Black Power, pero en general se distinguen
por ser este Ultimo posterior al primero y por contemplar la violencia como forma de reivindicacion social. El
primero, pues, seria un movimiento en mayor medida reformista que buscaba un cambio en la legislacién, mientras
que el segundo emplearia formas y objetivos mas radicales en sus reivindicaciones. En todo caso, hay autores que
interpretan ambos movimientos como sinénimos en el periodo 1950-1980. Véase: ASIMAKOPOULOS, John,
“The Civil Rights-Black Power Era, Direct Action, and Defensive Violence: Lessons for the Working-Class
Today”, Theory in Action, 3, 3 (2010), pp. 42-62.

19


https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0

los colectivos de la Nueva lzquierda o de los movimientos obreros y pacifistas, ya que
comprendieron que algo que les afectaba tanto en sus experiencias vitales como era el racismo
no era apenas tenido en cuenta entre sus compatriotas blancos. Y, segundo, pese a que de ello
se habian percatado desde los afios cincuenta y habian constituido un fuerte movimiento social
liderado por Martin Luther King Jr., muchas y muchos vieron que no era suficiente la
reclamacion pacifica de unos derechos politicos. Era necesaria una lucha autonoma radical de

las personas negras por su propia liberacion.

En agosto de 1967 se celebrd en Chicago la National Conference for New Politics (NCNP).
En esta conferencia nacional se tratd de establecer vinculos entre radicales y liberales que se
encontraban luchando en contra de la guerra de Vietnam, a través del establecimiento de
coaliciones entre la Nueva lzquierda, las distintas organizaciones estudiantiles en contra de la
guerra, asi como entre el Movimiento por los derechos civiles y su nueva ala radical del Black
Power. Uno de sus principales objetivos, ademas de poner fin a la Guerra fria y a la
intervencion militar estadounidense, fue el de acabar con el racismo.** En efecto, el problema
del racismo domind el desarrollo de la convencion. Y, mientras tanto, durante el desarrollo de
la misma, estas fueron las palabras que William F. Pepper, director de la NCNP, dirigié a una
joven de veintidds afios, llamada Shulamith Firestone, cuando pretendia hacer oir, junto con sus
compafieras, algunas de sus preocupaciones y reivindicaciones: «tranquilizate pequefia,
tenemos cosas mas importantes que hacer aqui que hablar de los problemas de las mujeres».*?

La semana siguiente se formo el primer grupo no mixto de mujeres en Chicago.

Muchas de las que estarian a punto de denominarse a si mismas feministas radicales se
encontraban militando en el Movimiento por los derechos civiles y muchas de ellas formaban
parte también de la Nueva lzquierda, ambos movimientos dominados por hombres. Se dieron
cuenta de que no podian seguir asi. Tras la convencion en Chicago redactaron un manifiesto
que inicialmente se titulo “A las mujeres de la izquierda” —“To the Women of the Left —,

fuertemente influenciado por el activismo del Black Power:

Tomando deliberadamente como modelo el Black Power, advirtieron a las nuevas mujeres de
laizquierda que evitaran los errores de los primeros movimientos de derechos civiles: "Las mujeres
no deben cometer el mismo error que cometieron los negros al principio de permitir que otros (los

blancos en su caso, los hombres en el nuestro) definan nuestros problemas, métodos y objetivos.

“HALL, Simon, “On the Tail of the Panther: Black Power and the 1967 Convention of the National Conference
for New Politics”, Journal of American Studies, 37 (2003), p. 62.

42 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone, Zero Books,
Hampshire, 2018, p. 20. [Traduccion propia].

20



Solo nosotras podemos y debemos definir los términos de nuestra lucha". Como resultado,
argumentaron, “... nos incumbe, como mujeres, la responsabilidad de definir los términos de nuestra

lucha, de organizar un movimiento para la liberacién de las mujeres".*®

De todas formas, para comprender el surgimiento del feminismo radical en Estados Unidos
no basta con poner el foco de atencion Unicamente en la influencia del Black Power, sino que
es necesario atender también a la influencia de todo el movimiento feminista precedente. Y es
que en el momento en el que se fueron formando los primeros grupos de feministas radicales,
en torno a 1967, ya habia acontecido la que se ha denominado como “primera ola feminista” de
finales del siglo X1Xy principios del XX. También se habia publicado en 1949 El segundo sexo
de Simone de Beauvoir, el cual tuvo una influencia esencial para las primeras articulaciones
tedricas radicales. Y, asimismo, se habia publicado en 1963 La mistica de la feminidad de Betty
Friedan, libro que influencié fuertemente a la creacion de la Organizacion Nacional de Mujeres

—~NOW en sus siglas en inglés—, en octubre de 1966, con Friedan como su presidenta.

Toda esta historia precedente y todo este agitado contexto daria lugar a la formacion de los
primeros grupos de feministas radicales. Junto a ellos se fueron organizando también, a lo largo
de todo el pais, los primeros grupos de autoconciencia —Consciousness raising (CR)—. Los CR
se trataban de pequefios grupos de mujeres en los que podian compartir todos sus problemas y
todas las experiencias que les tocaba vivir por el hecho de ser mujeres, por el hecho de haber
llegado a ser mujeres.** Se trataba de una herramienta con la que tomar conciencia de la
opresion que sufrian por razén de su sexo y, de esa forma, idear estrategias de movilizacion
para transformar radicalmente la sociedad que habia construido, perpetuado y seguia

perpetuando tales opresiones.

En 1967 Shulamith Firestone cofundd junto con Pam Allen el grupo New York Radical
Women. Se estaba construyendo, a lo largo y ancho de Estados Unidos, el comienzo de una
nueva historia. Una historia que pronto traspasaria las fronteras y los océanos. Ya no habia

vuelta atras en esta nueva reinterpretacion del mundo.

4 EVANS, Sara, Personal Politics. The Roots of Women's Liberation in the Civil Rights Movement & the New
Left, Alfred A. Knopf, New York, 1979, p. 200. [Traduccion propia].
44 En los grupos de autoconciencia se difundian obras referentes del feminismo y, en efecto, todas las feministas

radicales estuvieron muy influenciadas por la obra de Simone de Beauvoir. En El segundo sexo, Beauvoir escribio
la famosa frase que cambiaria la historia de la teoria feminista: «No se nace mujer: se llega a serlo. Ningun destino
biologico, psiquico, econémico, define la imagen que reviste en el seno de la sociedad la hembra humana».
BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Catedra, Madrid, (1949) 2021, p. 341.

21



En espera de algo mejor.
Cuando realmente éramos cinco o seis

Para mi esta fuera de duda el que la descolonizacion de la mujer implica una
subversion radical de la sociedad.*

Simone de Beauvoir, Historias del Movimiento de Liberacion de la Mujer

Mientras tanto en Francia, en 1967, ain no era posible hablar del comienzo de una historia.
Habria que esperar unos afios para asistir al surgimiento del Movimiento de Liberacion de las
Mujeres francés y, asimismo, a su corriente radical. Lo cual no quiere decir, sin embargo, que
en los afos anteriores no se estuviesen gestando alianzas, activismos y movilizaciones

fundamentales para que el resurgimiento del feminismo pudiese acontecer.

Al igual que en Estados Unidos, en la década de los sesenta se venian produciendo una
serie de cambios econémicos, politicos y sociales. Con relacién a las construcciones de género,
tras la Segunda guerra mundial se habia recuperado el discurso de la domesticidad y se habia
fomentado el repliegue de las mujeres a sus hogares. Simultdneamente, se estaban
experimentando unos cambios profundos y unas latentes contradicciones. Al mismo tiempo que
una nueva generacion procedente de la clase obrera comenzaba a acceder a la universidad en
cotas nunca vistas, tanto por parte de hombres como de mujeres, estas Gltimas continuaban
sujetas a un estatuto juridico desigual. También seguia latente una moralidad muy estricta:
aunque el divorcio era legal, este se encontraba muy mal visto, la virginidad antes del
matrimonio recaia sobre los hombros de las mujeres, las madres solteras estaban sujetas a una

gran estigmatizacion y la contracepcion y el aborto estaban directamente prohibidos.*®

Ademas, también tras la guerra se produjo, en palabras de Mary Nash, «la definitiva ruptura
con el movimiento feminista y el olvido historico sobre sus demandas y estrategias de
resistencia»*’. EI movimiento parecia haberse desintegrado y sus voces silenciado. Aun asi,

aunque de manera desorganizada, aislada o silenciada, seguian existiendo mujeres que

4% BEAUVOIR, Simone de, “Prélogo” en: PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de
Liberacidn de la Mujer, Editorial Debate, Madrid, 1977, p. 10.

4 TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARI, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968. El mundo
pudo cambiar de base, Catarata, Madrid, 2008, p. 123.

4T NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos... op. cit., p. 169.

22



continuaban con la lucha. Esta es la historia de unas pocas, unas “cinco o seis”, que hicieron

germinar el resurgimiento del feminismo en Francia.

En 1949 se publico El segundo sexo de Simone de Beauvoir. ;Qué es una mujer? se
preguntd Beauvoir en un momento en el que las mujeres parecian ser, exclusivamente, para sus
maridos y su familia. No eran en si mismas, sino que solo eran mediante lo que eran para los
hombres. Ellas eran la Alteridad, la Otra, se daria cuenta Beauvoir tras tres afios de
investigacion para la escritura de un libro que cambiaria la historia de las mujeres y del
feminismo. Y se dio cuenta también de que —siendo esta tal vez su aportacion mas importante—
ellas eran la Alteridad no porque fuese un destino inevitable inscrito en su biologia o naturaleza,

sino porque “Ser mujer” era una imposicién construida socialmente:

No se nace mujer: se llega a serlo. Ningun destino bioldgico, psiquico, econémico, define la
imagen que reviste en el seno de la sociedad la hembra humana; el conjunto de la civilizacion
elabora este producto intermedio entre el macho y el castrado que se suele calificar de femenino.
Solo la mediacién ajena puede convertir un individuo en Alteridad.*®

La publicacién de El segundo sexo tuvo un impacto tan relevante en el resurgir del
feminismo contemporaneo que no puede pasarse por alto en esta historia. Ya en 1947, con la
publicacion del primer volumen, fue un éxito con la venta de 22.000 ejemplares. También fue
un éxito en la reaccion de la sociedad conservadora. En 1956 fue incluido en el indice vaticano
de los libros prohibidos, su venta estuvo prohibida en Portugal y en los paises de la Union
Soviética. En Inglaterra hubo protestas y fue un libro retirado de muchas librerias de Europa.
En Espafia tan solo se venderia clandestinamente a partir de los sesenta, en las pocas librerias

que se arriesgaban a importarlo desde Argentina o México.*

En Francia y en Estados Unidos no hubo autora feminista de la década de los sesenta que
no hubiese leido El segundo sexo y no se hubiese visto influenciada por €l. Pero, como sabemos,
no fue la Unica obra ni Simone de Beauvoir la Unica persona que hizo posible el surgimiento
del feminismo radical. En 1964 se publicé La Condition de la Francaise d’aujourd’hui, de
Andrée Michel y Geneviéve Texier. Al final de este libro, que como su titulo indica analizaba
la condicion de las mujeres francesas de aquel contexto, las autoras apelaban a las mujeres

lectoras a que llevasen a cabo una agrupacion y organizacion colectiva para ser asi capaces de

4 BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Catedra, Madrid, (1949) 2021, p. 341.
4 MORANT, Isabel, “El segundo sexo, de Simone de Beauvoir, y el feminismo contemporaneo”, Saitabi. Revista
de la Facultat de Geografia i Historia, 67 (2017), p. 122.

23



liberarse de los grilletes sociales que las oprimian.>® Digamos que La Condition de la Frangaise
d’aujourd’hui fue en Francia lo que The Feminine Mystique de Betty Friedan fue para Estados
Unidos. La publicacion supondria una explosion de produccion tedrica y uno de los comienzos
de la movilizacion feminista. Una comparacion que, no obstante, debe salvaguardar las
distancias, ya que las francesas que tomaron conciencia y comenzaron a militar fueron en
namero mucho menor que sus homdlogas estadounidenses. Ademas, en ese mismo afio se
tradujo al francés, por parte de la misma editorial, Denoél, la obra de Friedan, La femme

mystifiée, que tuvo también mucho impacto en la sociedad francesa.

Las obras se multiplicaron en la segunda mitad de la década de los sesenta. También en
1964 una joven desconocida llamada Monique Wittig publico L’ Opoponax, una obra literaria
que seria galardonada con el premio Médicis y traducida a varios idiomas, al inglés en una fecha
tan temprana como 1966. En este libro ya asentaria algunas de las bases de su posterior obra

feminista lesbiana radical. Como ella misma afirmé unos afios después:

El proyecto de EI opoponax, mi primer libro, fue trabajar sobre el sujeto, el sujeto que habla,
el sujeto del discurso, la subjetividad en general. Queria restaurar un “yo” no dividido, universalizar
el punto de vista de un grupo condenado a ser particular, relegado en el lenguaje a una categoria

infrahumana.??

También se crearon revistas, programas de television o cadenas de radio como la de Ménie
Grégoire en 1967. Se trataba de un programa que se emitia de lunes a viernes y en el que se
compartian las cartas enviadas por las oyentes. La acumulacion de testimonios de mujeres sobre
sus problemas de pareja o de sexualidad, en su vida cotidiana, ayudo a arrojar luz sobre el peso
de las limitaciones que recaian sobre ellas.’> Se produjo una significativa explosion de
productos culturales que iban fomentando progresivamente la toma de una conciencia de “las

mujeres”, como habia sucedido en Estados Unidos.

Esta toma de conciencia fue fomentada, también al igual que en el otro lado del Atlantico,
por la militancia de muchas mujeres en los nuevos movimientos sociales de la época. Por
ejemplo, las autoras de La condicién de la francesa de hoy, Andrée Michel y Genevieve Texier,

militaban en el Movimiento Democratico Femenino (MDF), creado en 1962. Con la

%0 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en
charge... op. cit. p. 259

5L WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos,
Egales, Madrid, 2016, p. 109.

%2 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en
charge... op. cit. p. 260.

24



publicacién de su libro muchas lectoras se unieron al MDF, la Unica asociacion femenina

ciertamente activa en aquel momento.

Para Anne Zelensky, la publicacion de este libro fue vital para encontrar la militancia
feminista radical que andaba tiempo buscando: «jun libro feminista! Después de El segundo
sexo, de Simone de Beauvoir, no se habia publicado nada tan radical»>3. Zelensky asisti6 a un
seminario que Andrée Michel habia organizado con todas las mujeres que habian reaccionado
ante la lectura de su libro y se habian puesto en contacto con ella. Alli conocié a Jacqueline

Feldman. Michel les aconsej6 a ambas entrar en el MDF, «en espera de algo mejor».>

El MDF produjo una reflexion tedrica que se difundio més alld de sus filas a través de
reuniones publicas, la publicacion de libros, las intervenciones en los medios de comunicacion
o la revista del movimiento, La femme du XXe siecle. En ella, de hecho, se tratd de recuperar el
término de “feminismo” y “feminista” en fechas tan tempranas como 1965, en su revista
nimero dos de agosto-septiembre.> Esto no sucedera en Estados Unidos hasta 1968, fecha en
la que Shulamith Firestone trato de establecer una conexion entre las feministas radicales de
aquel momento con las de finales del siglo XI1X, recuperando también la categoria identitaria
de “feminista”: «;Qué te trae a la mente la palabra “feminismo™? [...] Lo mas probable es que,
sea cual sea la imagen que tengas, sea una imagen negativa. Que te llamen feminista se ha

convertido en un insulto».®®

Asi pues, en torno a 1967 ya existia en Francia un contexto que parecia ir progresivamente
germinando el renacimiento del movimiento feminista. A finales de ese mismo afio, Anne
Zelensky y Jacqueline Feldman fundaron un pequefio grupo mixto, ligado al MDF, que
pretendia llegar mas alla de este, pretendia constituirse como un movimiento feminista radical.
Lo llamaron Féminin, Masculin, Avenir (FMA) y, aunque eran tan solo cinco o seis personas,
a veces dos, fueron capaces de resistir, actuar y mantenerse a la espera de algo mejor, a la espera

del surgimiento de un movimiento social.

3 PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberacion de la Mujer, Editorial Debate,
Madrid, 1977, p. 36. Este libro firmado por Anne Zelensky con el pseudénimo de Anne Tristan y por Annie Sugier
con el de Annie de Pisan es fundamental para comprender el surgimiento del feminismo radical y del MLF en
Francia. Sus pseudonimos hacen referencia a Flora Tristan, una socialista francesa del siglo X1X que defendi6 en
fechas muy tempranas los derechos de las mujeres, y a Christine de Pisan, escritora francesa del siglo XIV que en
fechas alin més tempranas criticé la subordinacion de las mujeres en su obra La ciudad de las damas. El libro de
Zelensky y Sugier fue publicado en francés en 1977 y traducido al castellano en ese mismo afio.

5 [bid., p. 37.

%5 PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en
charge... op. cit. p. 261.

6 FIRESTONE, Shulamith, “The Women’s Right Movement in the U.S.: A New View”, en Notes from the First
Year, New York, New York Radical Women, 1968, p. 1. [Traduccion propia].

25



1968.
La revolucion es posible

Teniamos la sensacion de que la revolucion estaba a la vuelta de la
esquina. [...] todavia no habiamos incorporado el género de la manera
que debiamos en nuestro marco de trabajo, pero teniamos muy claro
que estabamos a punto de hacer la revolucion.®’

Angela Davis, Global 68. Solidarity in Alliance and Global History

En marzo de 1968 se publica el primer boletin a nivel nacional del Movimiento de Liberacién
de las Mujeres en Estados Unidos, Voice of the Women'’s Liberation Movement. A partir de él
se comienza a difundir mucho mas el concepto de Women'’s Liberation, pues previamente el
movimiento se habia visto acaparado por el debate sobre la escision “politico-feminista”, el
cual habia hecho dificil para las feministas radicales incluso nombrar su propio movimiento.*®
Este debate enfrentd, por un lado, a las mujeres que militaban en los movimientos de izquierda,
denominadas por las feministas como las politicos, quienes no compartian la idea de formar un
movimiento independiente y, por el otro, a las feministas radicales, quienes apostaban por un
movimiento feminista autonomo como habia hecho el Black Power. Asi lo explica la activista

feminista Ellen Willis a través de su propia experiencia:

Me uni al New York Radical Women, el primer grupo de liberacién de las mujeres en Nueva
York, en 1968, aproximadamente un afio después de haber empezado a reunirse. Por aquel
entonces, el grupo estaba profundamente dividido por lo que se denomind (por parte de las
feministas radicales) la "escision politico-feminista”. EI compromiso principal de los politicos era
con la nueva izquierda. Veian al capitalismo como la fuente de la opresion de las mujeres [...] Yo
me puse del lado de las feministas, que en algin momento comenzaron a llamarse a si mismas
“feministas radicales”. [...] Los hombres tenian el poder y el privilegio y como cualquier otra clase
dirigente defenderian sus intereses. Y puesto que la izquierda dominada por los hombres se
resistiria inevitablemente a comprender o a oponerse al poder masculino, el movimiento feminista

radical debia ser autdbnomo, crear su propia teoria y establecer sus propias prioridades. Nuestro

5" DAVIS, Angela y ALI, Tarig, Solidarity and Alliances — Angela Davis and Tarigq Ali in conversation [Sesion
de conferencia], Global 68. Solidarity in Alliance and Global History, Théatre Nanterre-Amandiers, Nanterre, 2-
6 de mayo de 2018. Disponible en: https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-
tarig-ali-conversation [Consultado el 14/06/22] [Traduccion propia].

8 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad... op. cit., p. 53.

26



https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation

modelo, por supuesto, fue el Black Power —varias de las primeras feministas radicales habian sido

activistas de los derechos civiles—.%°

De esta forma, las primeras mujeres que comenzaban a separarse de los movimientos de la
Nueva lzquierda comenzaron a llamarse a si mismas radicales y a difundir el Women'’s
Liberation Movement, Women’s Lib 0, con sus siglas, WLM. También comenzaron a recuperar
el concepto “feminista” ya que, como se ha mencionado en el apartado anterior, se trataba de
un concepto peyorativo que incluso era rechazado por muchas de las que posteriormente se
identificarian como tal. El término Women'’s Liberation fue mucho menos controvertido que el
de “feminismo”. Shulamith Firestone fue la primera en desafiar publicamente el menosprecio
de las mujeres radicales al feminismo de la primera ola. La reivindicacion de esta primera ola
del siglo XIX por parte de Firestone fue un acto considerablemente atrevido, ya que los hombres
y mujeres radicales mencionaban regularmente las deficiencias del mismo —principalmente su
caracter burgués— para demostrar que un movimiento femenino autbnomo seria inevitablemente

contrarrevolucionario.®®

Pero, como sabemos, se equivocaban. Firestone estaba en lo cierto, el feminismo podia
Ilegar a ser un movimiento de masas independiente con profundas reivindicaciones radicales y
revolucionarias. Aunque las investigaciones recientes afirman que realizé una lectura selectiva
sobre la historia y proyectd sobre ella sus intereses politicos del presente, su esfuerzo por
recuperar a las feministas de la primera ola favorecié enormemente la construccion de una
identidad politica y colectiva que se basaria en sus lazos con el pasado.®® Esta cuestion resulto
fundamental para el surgimiento de un nuevo movimiento social autbnomo y para la creacion

de una propia identidad colectiva.

En 1968 se podia dar por constituido el feminismo radical y el WLM. Se fueron formando
por todo el pais colectivos de feministas radicales y grupos de autoconciencia, se iban
publicando boletines, revistas y libros y, finalmente, se fueron realizando las primeras
manifestaciones y actos publicos de reivindicacion. Todo ello se veria aun mayormente
intensificado con la influencia de un movimiento que pronto se convertiria en un fendomeno
transnacional. Esta vez la influencia no vendria de su propio pais, sino de las masivas

manifestaciones que se estaban produciendo, durante la primavera, al otro lado del Atlantico.

5 WILLIS, Ellen, “Radical Feminism and Feminist Radicalism...op. cit., p. 93. [Traduccidn propia: se han escrito
en cursiva las palabras originales en inglés].

80 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad... op. cit., p. 54.

81 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of
Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), p. 32 y 45.

27



El 3 de mayo de 1968 fue la fecha en la que comenzaron una serie de protestas en la
Sorbona de Paris. Durante la noche se empezaron a levantar las primeras barricadas por las
calles del barrio latino. En poco més de una semana las protestas fueron aumentando y el 13 de
mayo se convocd una huelga general sin precedentes. La huelga llevd por lema: “alto a la

represion, libertad, democracia, viva la union de obreros y estudiantes”.5

Sobre Mayo del 68 se habla de «una revolucion en el sistema-mundo» y de un
«acontecimiento global que tuvo su expresion mas alta y politizada en el “Mayo francés”».%3
También se habla de «los afios 68»% como forma de entender aquel contexto como el inicio de
una serie de luchas prolongadas y de movimientos sociales que continuarian y evolucionarian
después, como un punto de inflexién en las luchas sociales contemporaneas. Y es que si solo se
presta atencién al analisis de los acontecimientos de aquel afio no es posible contemplar la

prolongacion en los afios posteriores de todas las luchas que surgieron de alli.

En este sentido, existe debate sobre si el Movimiento de Liberacion de las Mujeres francés
nacio en el propio afio de 1968 o si, por el contrario, su fecha fundacional se situé en 1970.
Antoinette Fouque fue una feminista psicoanalista que liderd uno de los primeros grupos que
formaron parte del MLF, Psychoanalyse et Politique. Con posterioridad afirmé que el MLF

nacio en Francia en octubre de 1968:

El MLF naci6 en Francia en octubre de 1968, tras el movimiento de mayo y la reactivacion de
la lucha de clases y las luchas antiimperialistas de las que surgié. A la iniciativa de Antoinette
Fouque, Monique Wittig y Josiane Chanel, una quincena de mujeres se reunieron en Paris, en un

estudio de la calle Vaugirard.®®

Sin embargo, a excepcién de Antoinette Fouque y sus seguidoras, la mayoria concuerda en
que el MLF se origin6 en 1970. Historiadoras de referencia como Francgoise Picq afirman que
el MLF es en realidad «heredero de Mayo del 68»% y no un movimiento que nacié durante sus
protestas. También Josette Trat afirma que su nacimiento no se situa en 1968, «sino que

irrumpid con fuerza en la brecha abierta por este movimiento social».®’

62 OTERO CARVAJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 68”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 55.
8 PASTOR VERDU, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga general. Su impacto en la sociedad
francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 32.

% 1bidem., p. 43.

85 MLF-Psychanalyse et politique (1968-2018). 50 ans de liberation des femmes. Vol. 1: Les premiéres années,
Des femmes/Antoinette Fouque, Paris, 2018, p.17. Citado en: PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence,
ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous libérez pas, on s’en charge... op. cit. p. 271. [Traduccion propia].
% PICQ, Francoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008), p. 70.

67 TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARI, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.), 1968... op. cit.,
p. 122.

28



Durante la primavera del 68 en Francia, las mujeres participaron activamente en las
movilizaciones y manifestaciones, pero lo hicieron dentro de los movimientos de izquierda
existentes, los cuales ain no habian introducido apenas demandas feministas en sus
reivindicaciones. Tal y como afirma Simone de Beauvoir, lo cierto es que aumentaron los
debates y se difundieron trabajos previos como El segundo sexo, «pero el pasado militante

feminista, tanto francés como extranjero, no fue recordado ni evocado».®

El debate, en realidad, se origin6 en torno a 1980, cuando Antoinette Fouque se apropio de
las siglas MLF registrandolas como marca comercial, lo que supuso la apropiacién por parte de
Fouque de una creacion colectiva e informal. Asi, el “Mouvement de Libération des Femmes”
o incluso “des femmes du MLF” se convirtieron en objeto de persecucion legal en caso de ser
utilizados. Esta situacion produjo un enfrentamiento entre los grupos feministas del movimiento
—quienes no habian sido avisados de dicha apropiacion y, por supuesto, se encontraban en
desacuerdo—y el grupo liderado por Fouque, “Psych et Po”. Es interesante la manera en la que
un solo grupo liderado por una sola persona fue capaz de apropiarse de todo un movimiento.
Esto no ocurrid en el caso estadounidense: «La apropiacion del nombre del movimiento de
mujeres tuvo una efectividad que no podria ser traducida en términos estadounidenses [...]

imposible para un grupo, y menos una sola persona, ganar semejante monopolio».5

Monique Wittig, a pesar de encontrarse no muy alejada de Antoinette Fouque en 1968,
pronto se separaria completamente de ella. Todo este enfrentamiento afectd de forma evidente

al devenir de los feminismos en Francia y también a la obra de Wittig.

De vuelta a 1968, el hecho de que la fecha fundacional del movimiento feminista francés
se sitle en 1970 no quiere decir que este resurgimiento no fuese causado por aquella primavera.
Lo cierto es que para comprender el estallido de los feminismos franceses a partir de 1970 es
necesario remontarse a esos Ultimos afios de la década de los sesenta: «Sin el gran terremoto de
aquella primavera, que movi6 todas las aguas mansas, hubiese sido dificil pensar la gran
explosion posterior del feminismo».” La revolucion era posible. Por el momento, en Francia,

parecia que la revolucion estaba a la vuelta de la esquina, pero no todavia para las mujeres.

88 BEAUVOIR, Simone de, “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger” en: MORGAN, Robin (Ed.),
Sisterhood is Global. The International Women'’s Movement Anthology, The Feminist Press at the City University
of New York, 1996, p. 229. [Traduccion propia].

8 KAUFMANN-MCCALL, Dorothy, “Politics of Difference: The Women’s Liberation Movement in France from
May 1968 to Mitterrand”, Signs, 9, 2 (1983), p. 288. [Traduccion propia].

" CABRERA GARCIA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las reivindicaciones
feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafios”, Dossiers Feministes, 24 (2018), p. 83.

29



La semilla esta sembrada.
La inminente explosion de los feminismos contemporaneos

Sentiamos que habiamos triunfado. Sentiamos que estabamos cambiando
el mundo. Ahora somos un movimiento.’

Kate Millett, She’s Beautiful When She’s Angry

Tras Mayo del 68 en Francia, en palabras de Anne Zelensky, «volviamos casi al punto de
partida, o sea, a ser seis».”> Como se ha tratado en el apartado anterior, las mujeres habian
participado de forma muy activa en las protestas, pero las demandas feministas no habian
caracterizado su activismo. No obstante, al igual que sucedio6 en Estados Unidos, la militancia
de muchas mujeres en los movimientos de la Nueva lzquierda en aquel contexto repleto de
radicalidad y movilizacion influenciaria de manera inevitable a la posterior consecucion de un
movimiento feminista independiente. Ademas, pese a que decay6 enormemente el numero y la
influencia de los pocos grupos que se habian formado durante la primavera, algunos nuevos

nacieron y otros consiguieron sobrevivir. Asi lo recuerda Simone de Beauvoir:

Tras la euforia de la "revolucion” de Mayo-Junio de 1968 (una revolucién mas deseada que
conseguida), el periodo de normalizacion que sigui6 diezm6 los pocos grupos de mujeres que se
habian formado. No obstante, varios, aunque debilitados, lograron sobrevivir a la pérdida de
impulso. Estos grupos desconocian la existencia de los demés, pero en dos afios habian reinventado

el feminismo.™

La semilla estaba sembrada en Francia. Habria que esperar dos afios para verla germinar
gracias a esos grupos que sobrevivieron y gracias también, en buena parte, al riego diario que
le fue proporcionando el Women's Liberation Movement estadounidense. Asi lo rememora

tambien Beauvoir: «en 1969 oimos hablar por primera vez del Movimiento de liberacion de las

"L DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Pelicula-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco,
2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0 [Consultado el 14/06/22].
2PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberacion de la Mujer ... op. cit., p. 50.

8 BEAUVOIR, Simone de, “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger”... op. cit, p. 230.
[Traduccion propia].

30


https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0

mujeres americano, y esta emocionante noticia reforzé a las pocas y dispersas feministas

francesas en su determinacion de que era posible construir un movimiento propio».”

En el verano de 1968, Shulamith Firestone viajo a Paris junto con Anne Koedt, comparfiera
feminista con la que fundaria un afio mas tarde el conocido grupo New York Radical Feminists.
Ambas trataron de entregarle a Simone de Beauvoir una copia de Notes from the First Year.
Firestone le escribid una carta a su hermana para contarselo: «Fuimos a ver a S de B. el sdbado
[...] No estaba en casa y una horrible mujer conserje nos gritd que necesitibamos una cita».”

Dejaron la revista y un mensaje, pero Beauvoir estaba fuera durante el verano.

Tal vez la revista no llegase finalmente de las manos de Firestone y Koedt a las de
Beauvoir, pero tampoco seria necesario. Las noticias del Women'’s Liberation Movement
viajaron muy pronto desde la sociedad estadounidense hasta la francesa en su conjunto. Las
noticias pero también los libros, las monografias y las revistas. Todo actuaria como una gran

cantidad de agua que parecia necesitar esa semilla que se acababa de sembrar.

También viajaron muy pronto las estrategias de movilizacion y las noticias del triunfo de
una organizacion feminista independiente y autobnoma de otros movimientos sociales. Y es que
entre 1968 y 1970 no pararon de formarse colectivos, organizaciones y grupos de
autoconciencia a lo largo de Estados Unidos. Estos ultimos constituyeron una de las principales
estrategias politicas de movilizacion para el surgimiento del feminismo radical como un

movimiento social de masas.

Tal y como se ha introducido en el primer apartado —“El comienzo de una historia”— los
grupos de autoconciencia o con sus siglas en inglés, los grupos CR —Consciousness raising
groups— fueron una eficaz herramienta politica que favorecieron que las mujeres compartiesen
sus experiencias personales en un colectivo. A través de estas reuniones, en las que no solian
ser mas de veinte mujeres, se dieron cuenta de que muchas de sus experiencias eran compartidas
por todas las que formaban dicho colectivo, de manera que lo personal no podia ser interpretado
como algo aislado y privado, sino como algo colectivo, social y politico. Asi lo explica Gemma
del Olmo:

[Los grupos de autoconciencia] resultaron ser verdaderos espacios politicos en los que las
mujeres tomaban conciencia de su situacion, porque en ellos se daban cuenta de que los problemas

de los que hablaban no eran algo personal sino politico [...] Lo que cada una de estas mujeres habia

" |bidem.

S FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary. Shulamith Firestone helped to create a new society. But she
couldn’t live in it”, The New Yorker, April 15 (2013), p. 7. [Traduccion propia].

31



considerado un problema privado, personal, en realidad no lo era, porque estaba relacionado con la
obligacion de satisfacer las expectativas sociales con las que la sociedad carga especialmente a las

mujeres.’

De esta manera, los grupos de autoconciencia hicieron que también surgiera un proceso de
identificacion como colectivo. Un colectivo, el de “las mujeres”, que fue tomando forma a partir
de la construccidn de una identidad colectiva y de un sujeto del movimiento. Se dieron cuenta
de que la mayoria de las experiencias que compartian entre ellas tenia que ver con su condicion
de mujeres y con lo que la sociedad proyectaba sobre ellas, por lo que existia una serie de
discriminaciones por razon de su sexo, al igual que sucedia con la raza. En palabras de Mary
Nash: «Romper el aislamiento de las mujeres y crear una identidad colectiva como motor del

movimiento fueron las contribuciones mas importantes de los grupos de CR».”

Voichita Nachescu ha analizado la forma en la que las primeras feministas radicales
construyeron una vision identitaria de este nuevo movimiento social. La construccién de una
propia identidad politica y colectiva estuvo fuertemente influenciada por el Black Power —como
se ha mostrado con anterioridad— y como apunta Nachescu, en estos inicios se produjo una
latente paradoja, ya que a pesar de verse fuertemente influenciadas por la lucha de las personas
negras, la lectura que hicieron sobre su identidad como grupo igualmente oprimido, asi como
sobre el pasado feminista, excluyé manifiestamente la experiencia de las mujeres negras’®, asi

como de las mujeres de color’® y —como veremos mas adelante— de las lesbianas.

La construccion de esta determinada identidad politica y de este sujeto —“las mujeres”—
coincidié de manera generalizada con aquello que respondia a las experiencias de las mujeres
blancas, heterosexuales y de clase media. En concreto, una de las cuestiones que mas afect6 a
esta construccidn identitaria fue la recuperacion sesgada de la historia del feminismo. Gracias
a los esfuerzos de las primeras feministas radicales —como fue el caso de la labor llevada a cabo
por Shulamith Firestone de recuperar la historia de las primeras feministas y de recuperar la
categoria de “feminista”, mencionada en los apartados anteriores— se descubrié una historia que
habia sido olvidada y marginada y se comenzé el largo camino de investigacion que vendria

después. También gracias a esos esfuerzos, las primeras feministas radicales se vieron a si

6 OLMO, Gemma del, “Traspasando limites. Lo personal y lo politico en el feminismo”, Las Torres de Luca, 8
(2019), p. 73.

" NASH, Mary, Mujeres en el mundo... op. cit., p. 185.

8 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political Imagination of
Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009), p. 50.

™ “Mujeres de color” fue utilizado para hablar de todas las mujeres racializadas y migrantes de Estados Unidos, y
no solo de las mujeres negras, incluyendo asi a las chicanas, asiaticas, procedentes de América latina, etc.

32



mismas como sujetos de la historia® y como un grupo politico que continuaba la lucha de sus
predecesoras. Sin embargo, todo ese esfuerzo también supuso una determinada lectura sobre el
pasado y sobre la identidad del nuevo movimiento que excluia la perspectiva de la razay trataba
de contemplar la “clase sexual” —como se le denomind en aquel momento— por encima de todo

lo demas.

De esta manera, volver a los origenes del feminismo radical resulta fundamental para
comprender los feminismos contemporaneos y la explosion en distintas ramas que se produjo a
partir de los afos setenta del siglo pasado. La predominancia del sexo sobre otras categorias
sociales de opresion y la intencion de unir a todas las mujeres por igual, por encima de la raza,
la sexualidad o la clase econdmica, trajo inevitables consecuencias para el devenir de los
feminismos. Ademas, la predominancia de una determinada lectura sobre el movimiento y la
construccién de una identidad colectiva que respondia en la mayoria de ocasiones a la
experiencia de las mujeres blancas, heterosexuales y de clase media ha llevado asimismo a una

malinterpretacion de lo que realmente fue el feminismo radical en Estados Unidos.

Como afirma Sara Evans, la idea de que el WLM fue un movimiento blanco y de clase
media se trata en realidad de un estereotipo generalizado. Los grandes medios de comunicacion
reflejaban un movimiento de mujeres blancas, pero sus protagonistas no lo fueron: «tenemos
que desprendernos del mito de que las feministas eran “todas blancas”».8! También Becky
Thompson critico la idea generalizada y hegemonica de la Segunda ola en Estados Unidos

cuando analiz6 el movimiento desde la perspectiva de la raza:

La version sobre la historia de los origenes de la Segunda ola no es suficiente cuando se cuenta
la historia del feminismo multiracial. Aunque hubo mujeres Negras involucradas en NOW desde
el principio y mujeres Negras y Latinas que participaron en los grupos CR, el trabajo feminista de
las mujeres de color estuvo implicado en tres frentes: trabajando con los grupos feministas
dominados por blancas; formando grupos de mujeres en las organizaciones mixtas existentes; y

desarrollando organizaciones Negras, Latinas, Nativas Americanas, y Asiaticas autdnomas.®

De ahi que también se haya venido criticando en fechas recientes el concepto de “Segunda

ola”, ya que este responde a una concepcion artificial y monolitica del movimiento feminista.®

8 NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation ... op. cit., p. 34.

81 EVANS, Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1 (2015), p. 144.
[Traduccion propia].

8 THOMPSON, Becky, “Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave Feminism”, Feminist
Studies, 28, 2 (2002), p. 338. [Traduccion propia].

8 GARRIDO RODRIGUEZ, Carmen (2021). «Repensando las olas del Feminismo. Una aproximacion teérica a
la metafora de las “olas». Investigaciones Feministas (12: 2), 486.

33



Se trata de un concepto que se refiere Gnicamente a los acontecimientos ocurridos en un solo
pais —Estados Unidos—y sugiere que el activismo de las mujeres ha sucedido en discretas fases,
durante una “Primera ola” ocurrida aproximadamente entre 1848 y 1920 —entre la Declaracion
de Seneca Falls y la consecucién del sufragio femenino— y una “Segunda” ocurrida entre
principios de la década de los sesenta hasta finales de los ochenta —aunque esta segunda
cronologia no esta exenta de debate—. Siguiendo la cronologia estadounidense se excluyen de
esta forma décadas en las que las mujeres siguieron movilizdndose de una u otra forma,
principalmente la movilizacién que llevaron a cabo las mujeres de color y las mujeres, tanto

negras, de color, migrantes o nativas como blancas, del resto de paises occidentales.3

Nos encontramos, pues, en un largo camino de investigacion, el cual es sometido de manera
constante a los debates que tanto dentro de la academia como fuera de ella, desde los activismos
de base, se plantean diariamente. Unos debates que responden, como se ha mostrado en las
lineas anteriores, a un pasado en el que se produjeron problemas a la hora de aceptar la
pluralidad del sujeto feminista y las diferencias existentes entre las mujeres. Unos debates que
surgirian inevitablemente de la semilla que dejo sembrada el feminismo radical y que hizo

germinar la inminente explosién de los feminismos contemporaneos.

8 MOLONY, Barbara & NELSON, Jennifer (Eds.), Women’s Activism and “Second Wave” Feminism.
Transnational Histories, London/New York, Bloomsbury, 2017, p. 2-3.

34



26 de agosto de 1970.
La semilla germiné

Las ideas feministas se extendian por todas partes a medida que haciamos
nuevas conexiones y mas mujeres se unian al movimiento. Entonces nos
parecio que nadie nos podria detener.®

Alix Kates Shulman, Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism

En 1970 las feministas radicales ya podian permitirse pensar que nadie las podria detener. Se
habian producido importantes acciones que habian conseguido un gran impacto en la opinién
publica, como la protesta de Miss America en septiembre de 1968. Sus reivindicaciones
consiguieron situarse en el centro del Women’s Lib y no a los margenes del feminismo liberal
de NOW. Situado en el centro, el feminismo radical alcanzé una de las aportaciones mas
relevantes de las muchas que destaco Alice Echols: «Las feministas radicales lograron empujar

a las feministas liberales hacia la izquierda y a las politicos hacia el feminismo».8

Con la intencion de empujar a todas las mujeres hacia el feminismo, asi como construir ese
necesario sujeto para el movimiento y esa identidad politica para conformarse como colectivo
se celebrd también el Segundo Congreso para Unir a las Mujeres —Second Congress to Unite
Women- en mayo de 1970. Pero, de nuevo, la manera en la que el WLM entendia el sujeto
“mujeres” distaba mucho de lo que entendian las mujeres lesbianas, negras, de color o de clase
trabajadora. En este caso, las lesbianas decidieron que tenian que hacer algo, porque algunas de
ellas, como Karla Jay, se dieron cuenta de que en el congreso «no iba a haber ni un solo panel
sobre la homofobia o el lesbianismo»®’. Karla Jay junto con Rita Mae Brown y otras quince
mujeres del grupo Radicalesbians, asi como del Gay Liberation Front, se colocaron de pie
frente a unas cuatrocientas mujeres, mostrando sus camisetas tefiidas a mano de varios tonos de

morado y serigrafiadas con las palabras "Lavender Menace". Iniciaron la protesta de la

8 SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism”, Journal of Women in Culture
and Society, 5 (1980), p. 596. [Traduccion propia].

8 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad...op. cit., p. 4. [Traduccion propia].

8 DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Pelicula-documental] Estados Unidos, Svetlana Cvetco,
2014. Disponible en YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0 [Consultado el 14/06/22].

35



https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0

“amenaza lavanda” —Lavender Menace protest— con el fin de reivindicar los derechos de las

lesbianas como parte del Women's Liberation Movement.%

A partir de ese momento se iniciaria otro de los debates fundamentales que propiciaria la
explosion de los feminismos contemporaneos. En este caso, se comenzaron a crear a lo largo
de todo el pais distintos grupos de feministas lesbianas radicales. Como se ha anotado con
anterioridad, volver al surgimiento del feminismo radical resulta indispensable para
comprender la problematica que conllevo la no aceptacion de la pluralidad del sujeto feminista,
asi como para comprender muchos de los debates que siguen vigentes en nuestros dias. En

palabras de Gemma del Olmo:

Llama la atencion que hoy persista el debate y se siga percibiendo alguna dificultad a la hora
de hablar del lesbianismo en el feminismo, asi como un cierto miedo a la ruptura cuando se habla
de tener en cuenta las diferencias. [...] La ocultacion de las diferencias o bien la vergiienza o miedo
ante algunas de ellas no es una forma adecuada de mantener la unidad, méas bien todo lo contrario,

como ya indicé Lorde.®°

Audre Lorde, «feminista Negra, lesbiana, guerrera, poeta y madre de dos hijos que ha[ce]
su trabajo»®, fue quien de manera brillante sacé a la luz —de la oscuridad y del silencio— el
problema que tenia el movimiento feminista a la hora de aceptar las diferencias entre las
mujeres. Los feminismos actuales —desde una perspectiva interseccional— le deben mucho a la
aportacion que Lorde hizo en aquellas décadas de los setenta y ochenta. Esta es una de las

muchas citas que se podrian resaltar de su trabajo:

No nos escondamos detras de las falsas divisiones que nos han impuesto y que tan a menudo
aceptamos como propias. [...] El hecho de que estemos aqui y de que yo ahora esté diciendo estas
palabras es un intento por romper ese silencio y acortar algunas de esas diferencias entre nosotras,
porgue no es la diferencia lo que nos inmoviliza, sino el silencio. Y hay tantos silencios que

romper.®

8 DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.) (2007). The Feminist Memoir Project. Voices from Women's
Liberation. New Brunswick/New Jersey: Rutgers University Press, p. 504. También en la pagina web y periddico
neoyorquino de temética LQBTQ+ Them, se puede encontrar un articulo interesante sobre esta protesta:
GOODMAN, Elyssa, “How the Lavender Menace Fought for Lesbian Liberation in the 1970s. Remembering the
instrumental feminist group, who made the voices of their sisters heard in the women's liberation movement”,
Them, June 19 (2019). Disponible en: https://www.them.us/story/lavender-menace [Consultado el 16/09/2022].
8 OLMO, Gemma del, “El desafio violeta. Un camino de libertad”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), p.
54,

% De esta forma se describe Lorde a si misma en su autobiografia: LORDE, Audre, Zami. Una biomitografia. Una
nueva forma de escribir mi nombre, Madrid, horas y HORAS, 20009.

1 LORDE, Audre, Los diarios del cancer, Chile, Ginecosofia, 2019, p. 33.

36



https://www.them.us/story/lavender-menace

Pero volvamos a 1970. A pesar de los problemas que se estaban produciendo ya en ese
momento y que se acentuarian en los afios siguientes, el feminismo radical y el WLM se
encontraban disfrutando de una influencia sin precedentes. A pesar de las inminentes divisiones
por razon, entre otras cuestiones, del inadecuado tratamiento de las diferencias, el movimiento
se encontraba en un momento de esplendor. Un esplendor inesperado. O al menos asi fue para
Shulamith Firestone, segun lo recordd afios mas tarde Alix Kates Shulman:

Las ideas del movimiento se extendian tan rapidamente que a muchas de nosotras en aquellos
dias nos parecia que no seria dificil organizar a las masas de mujeres para que se rebelaran.
(Firestone pensaba que harian falta "varios afios mas" para construir un movimiento lo
suficientemente fuerte como para "forzar el cambio™). Cuando en 1970 se celebré la primera masiva
Marcha de la Mujer del 26 de agosto en grandes ciudades de todo el pais para conmemorar el
quincuagésimo aniversario de la enmienda del sufragio femenino y para demostrar nuestro poder —
mientras miles y miles de mujeres marchaban para exigir sus derechos—, parecia que podriamos

ganar con facilidad.®

Firestone pensaba que habria que esperar unos afios mas. Pero ya en julio de 1970 el Estado
de Nueva York habia liberalizado su ley sobre el aborto, en agosto la Cdmara de representantes
habia aprobado la Enmienda de Igualdad de Derechos —Equal Rights Amendment—y el 26 de
ese mismo mes se produjo, con motivo del cincuenta aniversario de la consecucion del sufragio
femenino, la manifestacion mas numerosa por la liberacién de las mujeres en la historia de los
Estados Unidos. Solo en la ciudad de Nueva York marcharon entre 35.000 y 50.000 personas.
Se hablaba del Women’s Lib en todas partes y hubo una explosion de los textos y literatura de
las feministas radicales, asi como de la creacion de grupos y proyectos a lo largo del pais, y no

solo en las grandes ciudades.®®

El feminismo radical se habia convertido en un movimiento social. Y su influencia lleg6
también, al fin, de manera directa a Francia. Una Francia, esta vez, con unas mujeres bastante
mas organizadas y preparadas para tomar el relevo. Y es que en mayo de 1970, el Nouvel
Observateur, una revista muy influyente en el pais, publicd una carta del FMA, aquel grupo —
Féminin, Masculin, Avenir— que habia sido fundado en 1967 por, entre otras, Anne Zelensky y
Jacqueline Feldmann, y del que formaban parte “cinco o seis” personas. Tras la publicacion de
su carta, otro grupo feminista, Las orejas verdes —Les oreille vertes— se pusieron en contacto

con ellas y quedaron en hacer un encuentro entre ambos grupos. También en mayo de 1970,

%2 SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism... op. cit., p. 601. [Traduccion

propia].
9 ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad...op. cit., p. 198.

37



L’Idiot International, una revista izquierdista publico en su portada un gran dibujo de una mujer
con las palabras: “Combat pour la libération de la femme”. El articulo que llevaba esa

declaracion como titulo se trataba de un texto verdaderamente radical y revolucionario:

Somos la clase oprimida méas antigua. Por ello, queremos iniciar la lucha contra el poder que
mantiene esta opresion. El sexo oprimido, nosotras somos los tinicos humanos que s6lo somos sexo,
gue somos el sexo, «la presa y la servidora de la voluptuosidad colectiva», dice Marx. Las
americanas, que han iniciado su lucha por la liberacion, llaman «sexismo» a la segregacién en la
gue nos mantienen. Como el racismo, el sexismo esta tan profundamente arraigado en la ideologia
de la clase dominante que s6lo una toma de poder radical podra destruirlo. Una toma de poder
politica que represente nuestro interés como el interés universal. Este es el primer paso, siendo el
objetivo de cualquier toma de poder por parte del pueblo la abolicion de la dominacion en general.

Nuestro interés es el del pueblo. Nosotras somos el pueblo.®

Fue firmado por cuatro mujeres, entre las cuales se encontré Monique Wittig.>> «Ahora ya
no estabamos solas. Quedaba encontrar a estas mujeres»®, escribié Jacqueline Feldman sobre
aquella publicacion unos afios mas tarde. Asi, tras la reunion entre el FMA y Les oreille vertes
decidieron hacer otro encuentro entre todos los grupos, también con las mujeres que habian
firmado el articulo en L’ Idiot International. Sobre este segundo encuentro Anne Zelensky,
quien acudié junto con Jacqueline Feldman, escribié: «Desde mayo del 68 no habia visto a
tantas mujeres juntas, alrededor de treinta».®” Fue todo un éxito, especialmente después de dos

afios de escasa y aislada movilizacion.

En esta reunion discutieron sobre el término “feminista”, unas trataban de recuperarlo y
otras no se sentian identificadas con él debido a su caracter burgués. También debatieron sobre
el segundo punto del manifiesto del FMA: «Nos negamos a subordinar la solucion del
“problema” femenino al de los movimientos obreros o estudiantiles»®, que fue desarrollado
por Christine Delphy, futura referente del feminismo materialista francés. Sobre este punto se

enfrentaron Delphy y Antoinette Fouque, que formaba parte del grupo de quienes habian

% WITTIG, Monique, WITTIG, Gille, ROTHENBURG Marcia y STEPHENSON, Margaret, “Combat pour la
libération de la femme”, L Idiot International, 6 (1970), p.13. Disponible en Yale University Library Digital
Collections: https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932 [Consultado el 19/09/2022] [Traduccién propia].
% Seglin afirman Beatriz Suarez Briones y Maria JesUs Farifia Busto, el articulo fue «firmado por las cuatro, aunque
la autoria sea, de hecho, de Wittigy. SUAREZ BRIONES, Beatriz y FARINA BUSTO, Maria Jests, “Monique
Wittig: cincuenta afios de Las guerrilleras (homenaje y notas sobre la traduccion espafiola)”, Lectora, 26 (2020),
p. 168.

% FELDMAN, Jacqueline, “De FMA au MLF. Un témoignage sur les débuts du mouvement de libération des
femmes”, Clio. Femmes, Genre, Histoire, 29 (2009), p. 200. [Traduccion propia].

% PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberacion de la Mujer ...op. cit., p. 56.

% |bidem., p. 58.

38


https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932

firmado el articulo de L’Idiot International. Pero Monique Wittig, del mismo grupo que
Fouque, fue la Ginica que parecia estar de acuerdo con Delphy.® Asi lo explica Zelensky cuando

narra lo acontecido en esa reunion:

La discusion fue circunscribiéndose cada vez mas a Antoinette, Monique y Christine. Se
producia una escision entre las adversarias de la tesis “FMA — Christine”, una mayoria dirigida por
Antoinette, y las partidarias, minoria que se expresaba a través de Monique. Aquella noche estaban

en germen los futuros grupos de lo que se llamaria el MLF.1%

De lo que se llamaria el Mouvement de Libération des Femmes, en efecto, muy pronto. Tan
solo transcurrieron tres meses desde aquellos encuentros hasta su estallido definitivo. Un
estallido que se produjo gracias a que las feministas francesas se encontraban finalmente
preparadas y organizadas para tomar el relevo de la influencia que les venia desde el otro lado
del Atléantico, por parte de las feministas radicales estadounidenses. Me serviré de nuevo de las
palabras de Anne Zelensky para rememorar lo que se interpreta como la fecha fundacional del
MLF:

Era el 26 de agosto de 1970. [...] El teléfono me despertd. Era Mario.

“¢Estés libre ahora? Te explicaré. Hoy las feministas americanas hacen una jornada de huelga.
La huelga de las mujeres. [...]

Hemos pensado en una accion para apoyarlas... [...] Ven al café de arriba de 1os Campos
Eliseos al mediodia.”

[...] Christine y Monique ya estaban alli. Habian comprado una inmensa corona de flores que
pensaban ir a depositar sobre la tumba del soldado desconocido, acompafiada de pancartas
explicativas: “Uno de cada dos hombres es una mujer.” “Hay alguien aun mas desconocido que el
soldado: su mujer”. Estabamos muy pocas [...] En total seriamos una docena. Pero no habiamos
hecho méas que salir del coche y dirigirnos hacia la llama, cuando los polis aparecieron y nos
arrebataron bruscamente coronas y pancartas. Antes de que hiciéramos nada, arrastraron sin
contemplaciones a algunas de nosotras. [...] Al dia siguiente, France-Soir titulaba en primera
pagina: “Las manifestantes feministas de 1’Etoile no pudieron depositar su corona ‘a la Mujer
desconocida del Soldado’.” Se hablaba por primera vez del Movimiento de Liberacion de las
Mujeres. Nosotras no nos habiamos dado ese nombre. Fue la prensa la que, por analogia con el
Women’s Lib americano, iba a bautizarnos asi.

El feminismo estaba a punto de renacer.1%

% Poco después, tanto Delphy como otras autoras materialistas se convertirian en referentes politicos importantes
para las obras en las que Wittig reflexiona sobre el pensamiento heterosexual, tal y como ella misma afirma en la
introduccion al libro EI pensamiento heteroxexual y otros ensayos.

100 |bidem., p. 59.

101 |bidem., p. 61-62.

39



La paradoja del MLM.
Entre la afirmacién y la destruccion

Insistir en la coherencia y la unidad de la categoria de las mujeres ha

negado, en efecto, la multitud de intersecciones culturales, sociales y

politicas en que se construye el conjunto concreto de “mujeres”.1%?

Judith Butler, El género en disputa

El 26 de agosto de 1970 supone el final de esta historia, pero lo cierto es que a partir de ese
momento la Historia no hizo mas que comenzar. La Historia de los feminismos contemporaneos
—que nunca es una Yy unica sino multiple y compleja— comenzé gracias a la toma de una
conciencia de “las mujeres”, pero que sucediese de esa forma no quiere decir que esa fuese la
Unica e inevitable manera de construir este nuevo movimiento social. Tampoco quiere decir que
ese comienzo, aunque exitoso, no trajese consigo importantes y decisivas consecuencias que
afectarian y multiplicarian los caminos del transcurso de dicha Historia. A partir de ese

momento ya no se podria hablar de feminismo, sino de feminismos.

Principalmente en Estados Unidos, en estos momentos fundacionales, «el MLM se
desarroll6 a partir de la construccion de una identidad colectiva de las mujeres».1° Como se ha
tratado en los apartados anteriores, esta identidad colectiva de “las mujeres” fue construida
desde una determinada lectura que acab6 excluyendo la experiencia y la voz de las leshianas,
las negras, las mujeres de color, de clase trabajadora, etc. y traté de condenarlas al silencio,

como diria Audre Lorde.

Mientras tanto en Francia, en 1970 las feministas se encontraban en el comienzo de la
movilizacion que vendria despues, por lo que los procesos de debate que se habian iniciado ya
en Estados Unidos llegarian con posterioridad al contexto francés. Como afirma Maria Angeles
Larumbe, el inicio del MLF «era, apenas, unas siglas creadas por los medios de comunicacion
bajo las que se pretendia agrupar a toda una serie de pequefios colectivos aparecidos a partir de

1968 [...] solo unos centenares de militantes en Paris y algunas simpatizantes en todo el

102 BUTLER, Judith, EI género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad, Paidés, Barcelona, 2020,
p. 67.
103 NASH, Mary, Mujeres en el mundo... op. cit., p. 170.

40



pais».1% Todos los debates que vinieron después y que tuvieron sus peculiaridades con respecto
al contexto estadounidense, escapan del limite cronoldgico de este estudio y, por ello, la historia
de la explosion de los feminismos franceses —los debates sobre la “escritura femenina” y el
feminismo de la diferencial®, sobre la ruptura que se produjo en Questions Féministes en 1980
con la publicacion de “El pensamiento heterosexual” de Monique Wittig!®, o sobre el
surgimiento de otros feminismos como el poscolonial y decolonial’®’— tendra que ser buscada

en otros estudios de referencia.

Asi, a partir de este punto es posible centrarse en las consecuencias que tuvo la construccion
de una identidad colectiva en torno a una toma de conciencia de “las mujeres”. Esta
construccion produjo al menos dos consecuencias para el movimiento feminista. La primera,
tratada con anterioridad, supuso la inminente explosién de los feminismos contemporaneos,
debido a ese inadecuado tratamiento de las diferencias y la complejidad que supuso la
construccion de un sujeto Unico y unificado para el feminismo. La segunda consecuencia supuso
el asentamiento de una de las paradojas mas latentes de este nuevo movimiento social: la
reafirmacion del sujeto “mujeres” y, en consecuencia, del sexo-género como criterio de
identificacion politica, al mismo tiempo que trataban de luchar en contra de la propia diferencia

sexual. Yasmine Ergas lo explica asi:

Especialmente en las primeras fases de los movimientos feministas contemporaneos, este
doble movimiento entre la afirmacion de una certeza (la primacia del sexo como criterio de
identificacion politica) y la reiteracién de la duda (el constante cuestionamiento de la diferencia

sexual) llevaba a la busqueda de coordenadas unificadoras de la “condicion de las mujeres”.1%8

Pero este doble movimiento llevaba también, ademas de a la busqueda de coordenadas

unificadoras, a una contradiccion, a una paradoja: «Lo que los feminismos contemporaneos han

104 L ARUMBE, M* Angeles, “El feminismo de segunda generacion”, en: LARUMBE, M* Angeles, Una inmensa
minoria...op. cit., p. 85.

105 Sobre este punto es interesante la forma en la que se entendid “el feminismo francés” en Estados Unidos, ya
que este fue en gran medida acaparado por las teorias psicoanaliticas de Héléne Cixous, Julia Kristeva y Luce
Irigaray. Sobre una critica a este asunto véase: ROBINSON, Page Somerville, ‘‘I'm Not a Feminist, But...", a
Comparative Analysis of the Women's Movement in the United States and France”, Nofes de L’Ifri-Potomac
Papers, 4 (2010), p. 21; También es interesante leer la critica que realiza Christine Delphy, desde un feminismo
claramente opuesto al defendido por las autoras anteriormente mencionadas: «Al construir el “feminismo francés",
las autoras angloamericanas favorecieron una cierta tendencia politica abiertamente antifeminista llamada "Psych
et po"». DELPHY, Christine, “The Invention of French Feminism: An Essential Move”, Yale French Studies, 97
(2000), p. 168.

106 Sobre esta ruptura véase: OLMO, Gemma del, “El desafio violeta. Un camino de libertad...op. cit., pp. 55-56.
107 Existen relaciones y conexiones entre el feminismo materialista franc6fono y el feminismo decolonial. Véase:
FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economia politica: analisis feministas
materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de feminismos y género, 1 (2017), pp. 2-17.
18 ERGAS, Yasmine, “El sujeto mujer: €l feminismo de los afios sesenta-ochenta” en: DUBY, George y PERROT,
Michelle (dirs.), Historia de las mujeres... op. cit., p. 606.

41



destacado mas es precisamente esta quimérica cualidad de las caracteristicas comunes a todas
las mujeres —su participacion en una firme identidad colectiva— aun cuando también hayan
luchado por superarla».® Y es que el MLM se vio profundamente influenciado por la obra de
Simone de Beauvoir y por su «No se nace mujer, se llega a serlo», lo cual significo que ser
“mujer” era una construccion impuesta socialmente y no un producto de la naturaleza: «una
“llega a ser” mujer, pero siempre bajo la obligacion cultural de hacerlo».!° Y esta rotunda
afirmacion significaba también que si ser “mujer” era una construccion impuesta, se podria
entonces «no llegar a serlo». Los roles sexuales podrian ser cambiados, reinterpretados e incluso

destruidos.

El feminismo radical, ademas de por la obra de Simone de Beauvoir, se vio también
influenciado por la teoria marxista. A partir del marxismo se desarroll6 el concepto de clase
sexual, se abogo por la revolucién feminista y se teorizo sobre la lucha de clases desde otra
perspectiva. Muchas feministas radicales teorizaron sobre la destruccion de los roles sexuales
y de las clases sexuales. Asi como se construia lo que significaba ser mujer, se podria
deconstruir. De esta manera las mujeres dejarian de estar subordinadas a los hombres, porque
se llevaria a cabo una revolucion con la que se demostraria que no existen realmente diferencias

entre ambos sexos, ni tampoco ninguna justificacion bioldgica que las someta a ellas.

Sin embargo, al mismo tiempo que se teoriz6 sobre dicha destruccion —la destruccion de
los roles sexuales y de la propia diferencia sexual— el feminismo radical fomenté la creacion de
una identidad colectiva “femenina” a partir de la significacion de la categoria de sexo. ¢Luchar
desde el colectivo “mujeres” pero tratar de destruir las construcciones sociales impuestas a
dicho colectivo al mismo tiempo? ¢construir una identidad colectiva en torno al sujeto
“mujeres” pero afirmar al mismo tiempo que no existen diferencias entre mujeres y hombres?

Entonces, ¢para qué reforzar dicha identidad si el objetivo es destruirla?

La practica en aquel contexto respondio, en realidad, a lo que se ha mostrado a lo largo de
todo el primer capitulo: al refuerzo, como dice Ergas, de «la primacia del sexo como criterio de
identificacion politica» y a la creacion de una identidad colectiva, como dice Butler,
«[insistiendo] en la coherencia y la unidad de la categoria de las mujeres». Y en este contexto

de construccidn identitaria ¢ddnde se encontraron Shulamith Firestone y Monique Wittig?

109 |bidem., p. 618.
10 BUTLER, Judith, El género en disputa... op. cit., p. 57.

42



Il. ¢/Una sociedad sin género?

El objetivo final de la revolucion feminista no debe limitarse —a
diferencia de los primeros movimientos feministas—a la eliminacion de
los privilegios masculinos, sino que debe alcanzar la distincién misma
de sexo; las diferencias genitales entre los seres humanos deberian pasar
a ser culturalmente neutras.!

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo

Dicen que, llegadas a este punto, deben examinar el principio que las
viene guiando. Dicen que no tienen por que extraer su fuerza de unos
simbolos. [...] Dicen que, por consiguiente, hay que dejar de exaltar las
vulvas. Dicen que deben romper el tltimo vinculo que las sujeta a una
cultura muerta. Dicen que todo simbolo que exalte el cuerpo en
fragmentos es temporal, debe desaparecer.!?

Monique Wittig, Las guerrilleras

¢Una sociedad sin género? ;es acaso eso posible de imaginar? Para contestar a esta pregunta,
en realidad, surge en primer lugar otro inevitable interrogante: ¢qué es el género? Y es que no
es posible preguntarse sobre la teorizacion de sociedades sin género, o sin sistema sexo-género,
o sin diferencia sexual, sin primero aclarar el significado de la conceptualizacion del “género”,
del “sistema sexo-género” o de “la diferencia sexual”. Son conceptos que llevan
experimentando un largo debate a sus espaldas y aun hoy en dia siguen sujetos a profundas
reinterpretaciones, pero, no obstante, también es posible extraer algunas conclusiones
ampliamente aceptadas por parte del recorrido de los estudios feministas. A partir de algunas
de las conclusiones de este recorrido se asienta la interpretacion que realizo a lo largo del
presente trabajo sobre el significado de esta cuestion e hilo conductor: “;una sociedad sin

género?”.

El concepto “género”, en efecto, ha sido brevemente introducido con anterioridad al

mencionar en repetidas ocasiones la obra de Simone de Beauvoir. La nocion de que «una “llega

11 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo, Editorial Kairds, Barcelona, 1976, p. 20.
12 WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Seix Barral, Barcelona, 1971, p. 70.

43



113 revoluciond las

a ser” mujer, pero siempre bajo la obligacién cultural de hacerlo»
concepciones arraigadas sobre lo que significaba ser “mujer”. A partir de la publicacion de El
segundo sexo en 1949 y, mas notoriamente, a partir de la intensa recuperacion de su obra en la
década de los sesenta, se asent0 la idea de que el género era una construccion social. Pero,
¢Beauvoir no habl6 de sexo en lugar de género? Lo cierto es que hasta los afios sesenta los
términos género y sexo fueron utilizados indistintamente.** A finales de esa década se comenz6
a establecer una diferencia tedrica entre el concepto de “género” y el de “sexo”, tal y como
evidencid Kate Millett en su conocida obra Politica sexual'®. En realidad, aunque
anteriormente eran utilizados indistintamente, su nocién de lo que después se interpretaria como

“sex0”, es decir, su nocion sobre la biologia y la diferencia sexual, era igual 0 muy similar a la

que se tenia cuando se realiz6 dicha distincion.

Asi pues, tal y como lo explica Sonya O. Rose: «el término “género” fue originalmente
utilizado por las investigadoras feministas para hacer referencia a la construccion cultural de la
diferencia sexual, en contraste con el término “sexo”, que parecia connotar diferencia “natural”
o0 “biologica”».11® De esta manera, las mujeres y los hombres, al parecer, poseen cada cual un
sexo diferenciado y, por consiguiente, una determinada biologia diferenciada. Esta diferencia
siempre es binaria, por lo que el género —que es entonces la construccion cultural fundamentada
en esta diferencia sexual binaria— es también binario. Lo que cambia a lo largo del tiempo y en
las diferentes culturas son las construcciones sociales de las “mujeres” y de los “hombres”. Es
decir, en cada cultura y contexto ser “mujer” y ser “hombre” tiene significados diferentes pero
siempre se han apoyado en las caracteristicas bioldgicas que diferencian a las mujeres de los
hombres —las cuales son interpretadas por la categoria de “sexo”—. Esta Ultima idea haria del
sexo una categoria invariable y transversal a todas las culturas y contextos. Se trata de una
interpretacion que, aunque ha sido profundamente cuestionada con posterioridad, sigue

disfrutando de un cierto vigor en algunos &mbitos y perspectivas de analisis.

La contestacion a esta conceptualizacion, en realidad, llegé relativamente pronto. Ya en
1975 la antropo6loga Gayle Rubin afirmo que «el reino del sexo, el género y la procreacion

humanos ha estado sometido a, y ha sido modificado por, una incesante actividad humana

18 BUTLER, Judith, EI género en disputa... op. cit., p. 57.

114 AGUILAR, Teresa, “El sistema sexo-género en los movimientos feministas”, Amnis: Revue de Civilisation
Contemporaine de I'Université de Bretagne Occidentale, 8 (2008), p. 3.

115 Kate Millett, referente del feminismo radical, elabord una interesante definicion sobre el “género” en su Politica
sexual. El libro fue publicado en 1970, pero fue la tesis doctoral de Millett defendida en 1969. También cité algunas
de las investigaciones recientes mas importantes, como la de Robert J. Stoller, de 1968, en la que establecio una
distincion entre el “sexo” y el “género”. Véase: MILLETT, Kate, Politica Sexual, Catedra, Madrid, 2021, p. 77.
116 ROSE, Sonya O., ¢ Qué es historia de género?...op. cit., p. 18.

44



durante milenios. El sexo [...] es en si un producto social».!*” Elaboro el concepto de “sistema
sexo0-género”, como ya se ha mencionado con anterioridad, y afiadio a la interpretacion del sexo
y del género la esencial variable de sexualidad: «Al nivel mas general, la organizacion social
del sexo se basa en el género, la heterosexualidad obligatoria y la constriccion de la sexualidad
femenina. [...] El género es una division de los sexos socialmente impuesta. Es un producto de

las relaciones sociales de sexualidad».'!®

Con posterioridad, esa heterosexualidad obligatoria de la que hablaba Gayle Rubin y de la
que hablaron otras autoras —como Monique Wittig— fue analizada de nuevo en 1980 por
Adrienne Rich, quien declar6: «Lo que yo sugiero es que la heterosexualidad, como la
maternidad, tiene que ser reconocida y estudiada como institucion politica».*® El trabajo de
Rich fue asimismo muy importante para la conceptualizacion del género y para la historia de
género y feminista. Al igual que sucedié con Rubin, con su andlisis, el “género” ya no podia
ser analizado sin tener en cuenta la institucion dentro de la cual se construye el mismo: «Las
historiadoras tienen que preguntarse en cada caso como se ha organizado y mantenido la

heterosexualidad como institucion».2°

De esta manera, progresivamente, se iban sentando las bases del debate que acapararia la
atencion de los estudios feministas a partir de los afios noventa: el debate en torno a la categoria
de sexo. Y es que pese a que los trabajos de autoras como Gayle Rubin o Adrienne Rich
cobraron relevancia en aquel momento, lo cierto es que no seria hasta los afios noventa que
adquirid6 mayor importancia el debate en torno al sexo, el género y la sexualidad -y su
conceptualizacion como categorias interrelacionadas—. El relevo fue tomado por la filésofa

Judith Butler y el que pronto se denominaria “feminismo queer”.

En su recorrido historiografico por la historia de género, de nuevo, Sonya O. Rose lo
explica de esta manera: «Las investigadoras feministas detectaron un buen numero de
problemas con la distincion sexo/génerox».*2! En primer lugar, explica, «el sexo y el género son
frecuentemente utilizados de manera intercambiable en el discurso popular». En segundo lugar,
«a menudo también el género se ha interpretado con exclusiva alusion a las “mujeres”, COMO Si

los “hombres” no fueran seres conformados por el género». Y, en tercer lugar, Rose explica que

117 RUBIN, Gayle, “El trafico de mujeres: notas sobre la economia politica del sexo” ...op. cit., p. 103.

118 |bidem., p. 114.

119 RICH, Adrienne, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en: RICH, Adrienne, Sangre, pan y
poesia. Prosa escogida: 1979-1985, Icaria, Barcelona, p. 51.

120 |bidem., p. 79.

121 ROSE, Sonya O., ¢Qué es historia de género?...op. cit., p. 48.

45



si el “sexo0” es entendido como bioldgico o natural, relativo a los cuerpos fisicos o materiales,
entonces el cuerpo es considerado «como ajeno o al margen de la historia o la cultura. [...] Y

ése es precisamente el problemax.t??

Un problema que detectd Judith Butler y que plante6 en El género en disputa. EI feminismo

y la subversion de la identidad:

Aunque la unidad no problematica de las “mujeres” suele usarse para construir una solidaridad
de identidad, la diferenciacion entre sexo y género plantea una fragmentacion en el sujeto feminista.
[...] Aunque los sexos parezcan ser claramente binarios en su morfologia y constitucion (lo que
tendrad que ponerse en duda), no hay ningin motivo para creer que también los géneros seguiran
siendo solo dos. [...] /Podemos hacer referencia a un sexo “dado” o a un género “dado” sin aclarar
primero como se dan uno y otro y a través de qué medios? ;Y al fin y al cabo qué es el “sexo0”?
[...] Si se refuta el caracter invariable del sexo, quizas esta construccion denominada “sexo” esté
tan culturalmente construida como el género; de hecho, quizé siempre fue género, con el resultado

de que la distincién entre sexo y género no existe como tal.*?®

Este nuevo debate nacio, pues, de los replanteamientos sobre la conceptualizacion del
“sex0” y del “género” —en su interseccidn con la sexualidad y en su construccion determinada
por la institucion de la heterosexualidad obligatoria— que se llevé a cabo, principalmente, por
parte del feminismo queer. Como afirma Beatriz Suarez Briones sobre la Teoria queer, «no se
trata de qué es sino de lo que hace o, mejor, deshace. Desde el mismisimo principio, tedricas y

tedricos queer sefialaron que definir queer era muy poco queer» .24

Deshacer el género, o el sistema sexo-género, con la triada sexo-género-sexualidad (o
como dice Butler: sexo/género/deseo) —la cual se materializa en mujer(cis)-femenino-
heterosexual u hombre(cis)-masculino-heterosexual, sin permitir la existencia de nada mas— es
la tarea del feminismo queer pero también de otros feminismos. Ademas, desde otros
feminismos se introducen mas debates y complejidades a la hora de interpretar dicho concepto.
También «desde sus origenes el feminismo afroamericano ha criticado el esencialismo del
concepto de genero. [...] Las feministas afroamericanas pusieron de relieve que la concepcion
esencialista del género no permite considerar las interacciones entre el género y otras formas

de subordinacion».'?® De hecho, desde el feminismo negro se acufia el concepto de

122 |bidem., p. 48-49.

128 BUTLER, Judith, El género en disputa... op. cit., p. 54-55.

124 SUAREZ BRIONES, Beatriz, “Feminismos lesbianos queer: jutopia o distopia feminista?”, Investigaciones
Feministas, 10, 1 (2019), p. 20.

125 LA BARBERA, MariaCaterina, “Interseccionalidad, un ‘“concepto viajero”: origenes, desarrollo e
implementacion en la Union Europea”, Interdisciplina, 4, 8 (2016), p. 108.

46



“interseccionalidad”, en concreto por parte de la abogada Kimberlé Crenshaw en 1989 —aunque
hubo autoras anteriores, como Audre Lorde, que ya sefialaron la interrelacion y diferencia de

las distintas formas de subordinacion—.

Sin embargo, el interrogante “;una sociedad sin género?” que hace de hilo conductor en
este trabajo es planteado para el contexto del surgimiento del feminismo radical a finales de los
afios sesenta y para la obra de dos autoras que escribieron en aquel momento. Un contexto en
el que, como he mencionado en las lineas anteriores, todavia no se habia producido el debate
en torno al “sexo” y el cuestionamiento de su “biologia” y “naturaleza”. Por lo que, en general,
el feminismo radical interpret6 el género como los roles sexuales fomentados por la sociedad
desde la infancia, que son muy distintos para hombres y para mujeres. % Se trat6 de cuestionar
la diferencia sexual no sobre su caracter bioldgico —la division binaria de los sexos— sino sobre
su caracter cultural —la division binaria del género y la forma en la que se habia construido: con
la subordinacion de las mujeres por parte de los hombres—. Porque, tal y como subray6 Kate
Millett, las desigualdades entre mujeres y hombres estan saturadas de factores culturales.?’

Y, entonces, ;,como se tratd de cuestionar la diferencial sexual, entendida desde una
perspectiva cultural? A través de la critica a los roles sexuales. Una critica que llega hasta los
feminismos del presente y que la forma de abordarla depende de cada uno de ellos. En el caso
del feminismo radical, en general, se tratd de destruirlos —en lugar de resignificarlos— con
especial atencion a la construccién de la feminidad. Pero, como hemos visto en el capitulo
anterior, en realidad se acabo construyendo una identidad en torno al sujeto “mujeres”, lo cual
conllevaria, en todo caso, a la resignificacion del género y no a su destruccion. La destruccion
quedd en el papel, y no en el de todas las feministas radicales. En este estudio me centro, como

sabemos, en el de Shulamith Firestone y Monique Wittig.

¢Por qué entonces he mencionado la (re)conceptualizacién del género por parte del
feminismo queer a partir de los afios setenta, ochenta y noventa? Porque Monique Wittig es

considerada como una precursora del feminismo queer. Y Shulamith Firestone, como veremos,

126 De esta forma lo explico Kate Millett: «[Debido a nuestras circunstancias sociales], lo masculino y lo femenino
constituyen, a ciencia cierta, dos culturas y dos tipos de vivencias radicalmente distintos. El desarrollo de la
identidad [de género] depende, en el transcurso de la infancia, de la suma de todo aquello que los padres, los
compafieros y la cultura en general consideran propio de cada género en lo concerniente al temperamento, al
carécter, a los intereses, a la posicidn, a los méritos, a los gestos y a las expresiones. Cada momento de la vida del
nifio [y de la nifia] implica una serie de pautas acerca de cOmo tiene que pensar 0 comportarse para satisfacer las
exigencias inherentes al género». MILLETT, Kate, Politica Sexual... op. cit., p. 80. He escrito entre corchetes la
que creo que es una traduccion més fiel al original en inglés, que dice «gender identity» en lugar de «identidad
genérica»; y «child’s life [...] he or she» en lugar de «nifio».

127 |bidem., p. 76.

47



también ha sido considerada por algunas autoras como pionera en la teorizacion de la
destruccion de lo que posteriormente se denominaria “sistema sexo-género”. Ambas feministas
radicales, influenciadas de forma clara por el marxismo, teorizaron sobre una “sociedad sin
género”. Una sociedad sin “género”, en este caso, entendida como una sociedad sin diferencia
sexual, tanto desde una perspectiva cultural -més clara en el caso de Firestone— como desde
una perspectiva que cuestiona la naturalidad del sexo —maés clara en el caso de Wittig y como
haria posteriormente el feminismo queer—. Una sociedad sin “género” entendida como una
sociedad que ha conseguido destruir el “sistema sexo-género” —dominado por la institucion de
la heterosexualidad obligatoria—. La manera de llegar a esa sociedad depende, en aquel
momento y hasta el dia de hoy, de cada autora y cada corriente feminista: ¢resignificar el

género? ;multiplicarlo? ¢ destruirlo? Firestone y Wittig lo tuvieron claro: habia que dinamitarlo.

48



[11. Shulamith Firestone, Monique Wittig y
“La Dialéectica Guerrillera”

Dinamitar el “sistema sexo-género”

Nos estamos acercando [...] a una revolucién cultural, asi como sexual
y econdmica. La revolucion cultural, al igual que la revolucion
econdmica, debe postularse en torno a la eliminacion del dualismo
(sexual) que se encuentra no sélo en los origenes de las divisiones de
clases, sino también en los de la division cultural 128

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo

Te ha esclavizado por medio del engafio ti que has sido grande fuerte
valiente. [...] Te ha amordazado violado engafado. [...] Ha inventado
tu historia. Pero se acerca el dia en que tu aplastaras la serpiente bajo tu
pie, se acerca el dia en que tu podréas gritar, erguida, llena de ardor y de
coraje, el paraiso esta a la sombra de las espadas.'?®

Monique Wittig, Las guerrilleras

Shulamith Firestone y Monique Wittig escribieron en un momento en el que parecia —y se creia
firmemente— que la revolucion era posible, que «la revolucion estaba a la vuelta de la esquina,
como decia Angela Davis. En realidad no fue “La revolucion” la que estaba a la vuelta de la
esquina, ya que la revolucion fue imaginada de muchas y diversas maneras. También, como
hemos visto, una cuestion fue lo que se imagind —y teorizo—y otra lo que realmente se acabo
materializando, la forma en la que realmente se organizé el movimiento. Sin las teorizaciones
y sin las formas de imaginar otros futuros (im)posibles, el motor del MLM tal vez no se hubiese
puesto a funcionar. Tal vez la imaginacion de futuros utopicos fue el propio motor del

Movimiento de Liberacion de las Mujeres.

Imaginar una sociedad sin género y teorizar sobre ello, tanto desde un nivel filos6fico como

desde uno literario, se puede interpretar como imaginar una utopia. Pero en este trabajo, he de

128 FJRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 238.
129 WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 106.

49



recordar, se entiende la utopia «como un horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».**
Y es que el objetivo de la revolucion feminista que propusieron Wittig y Firestone consistia, en
ultima instancia, en acabar con la opresion que sufren las mujeres en una sociedad
heteropatriarcal y capitalista y, en consecuencia, en transformar radicalmente dicha sociedad.
Es un objetivo ambicioso sobre el que se ha teorizado mucho y sobre el que se comenzo a
indagar en el contexto en el que escribieron ambas autoras. Y también es un objetivo sobre el

que se han planteado multiples estrategias para llegar a él.

Para Monique Wittig y Shulamith Firestone acabar con la opresion que sufren las mujeres
en una sociedad heteropatriarcal y capitalista solo se podia conseguir dinamitando el “sistema
sexo-género”. Entiéndase, cabe decir que ninguna de las dos us6 tal concepto en sus
teorizaciones, sino que es la manera en la que desde el presente se puede interpretar su obra —
con las conceptualizaciones del presente—. Si utilizamos los conceptos que ellas mismas
manejaban, en el caso de Firestone, hablariamos de «eliminar el dualismo sexual» o «alcanzar
la distincién misma de sexo»; y en el caso de Wittig, hablariamos de «eliminar las categorias

de sexo» y de «una sociedad sin sexos».!3!

Como afirma Mandy Merck, editora de la primera monografia sobre La dialéctica del sexo
de Firestone, «La dialéctica toma una posicion muy simple sobre la cuestion de la diferencia
sexual: abolirla».*32 Y segtin Maria JesUs Farifia Busto, las obras literarias de Wittig concuerdan
con «su posicion tedrica: dinamitar el sistema de géneros».' Me quedo, pues, con la expresion
tan pertinente que utiliza Farifia Busto, «dinamitar», porque no se trata para estas autoras de
resignificar, repolitizar o —como se dira méas adelante— multiplicar los géneros, sino de hacer
saltar por los aires todo el “sistema sexo-género”. Que esta sea o no la manera preeminente de
alcanzar el objetivo de la revolucion feminista seria otro debate. En esta segunda parte del
trabajo se tratara la manera por la que apostaron ambas autoras, con sus similitudes y sus

diversos y diferentes matices.

Antes, no obstante, creo necesario realizar un esbozo sobre las dos obras que protagonizan

este capitulo. La dialéctica del sexo de Shulamith Firestone, cuyo titulo completo en inglés es

130 MARTINEZ, Layla, Utopia no es una isla. Catdlogo de mundos mejores...op. cit., p. 13.

181 «Nos levantamos para luchar por una sociedad sin sexos», escribe Wittig en su ensayo “No se nace mujer”,
publicado en 1981. WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual
y otros ensayos, Egales, Madrid, 2016, p. 38.

182 MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD,
Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex...op. cit., p. 14. [Traduccidn propia).

138 FARINA BUSTO, Maria Jesis, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en: SUAREZ
BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres... op. cit., p. 131.

50



The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution —el cual podria ser traducido como “La
dialéctica del sexo. La causa de la revolucion feminista™!34— se trata de una obra publicada en
1970 que es considerada principalmente como un manifiesto: «La dialéctica del sexo fue sobre
todo un manifiesto —una declaracion publica de intenciones—. Es un libro que declara que debe
producirse una revolucion feminista, y que puede producirse ahora».*® ;Y por qué puede
producirse ahora? ;Por qué Firestone asegura que «nos estamos acercando [...] a una
revolucion cultural, asi como sexual y econdmica»? Porque por primera vez en la historia,
asegura, la tecnologia esta tan desarrollada —y en vias de desarrollarse exponencialmente— que
seré capaz, una vez se materialice la revolucion feminista, de liberar a las mujeres de su propia

biologia, causante primaria de su opresion.

La revolucidn para Firestone seria feminista, socialista y tecnolédgica. Su influencia le viene
directamente de Simone de Beauvoir —a quien dedica el libro—y del marxismo, en especial, de
Engels —a quien cita en la primera pagina del libro—. También, curiosamente, critica a Freud y
al psicoandlisis a la vez que se ve influenciada por él, ya que teoriza a partir de muchos de sus
postulados. Estas influencias se observan a lo largo de todo el libro, a través del cual trata de
elaborar un analisis del patriarcado al igual que Marx elabor6 un analisis sobre el capitalismo,
de ahi que el libro se titule “La dialéctica del sexo”, en alusion a “La dialéctica de clases”
desarrollada por Marx. Un andlisis, pues, de relevante profundidad, con el que pretende alentar
a una revolucion feminista a través de una explicacién materialista de la necesidad de la misma:
primero se ha de analizar el sistema de explotacion para después ser capaces de acabar con él.

Porque Firestone es discipula de la dialéctica materialista:

La dialéctica materialista, entonces, es ciencia e historia, es decir, la historizacion de la ciencia.
Porque no se trata solo de comprender y fundamentar empiricamente un determinado fenémeno,
sino de entenderlo como algo perecedero y transitorio. Bajo las condiciones en que se desarrolla
tratar de “reflejar la vida (y por lo tanto la muerte) del objeto”, intentando develar las posibilidades

de su transformacion futura (la ley interna de su evolucion).**

Asi, en esa intencion de comprender la dialéctica de las clases sexuales realiza un primer
capitulo en el que hace un recorrido por la teoria marxista y critica el analisis exclusivamente

economico que elabora la misma: «Seria un error intentar explicar la opresion de la mujer a

134 En castellano tan solo aparece en la portada: La dialéctica del sexo; y el subtitulo fue traducido como “En
defensa de la revolucion feminista”. La tinica edicion —ya descatalogada— es de 1976.

135 MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith Firestone...op. cit.,
p. 19. [Traduccion propia: las cursivas son de la autora].

138 BRUNO, Diego, “La dialéctica histérica de Karl Marx. Aproximaciones metodoldgicas para una teoria del
colapso capitalista”, Hic Rhodus. Crisis capitalista, polémica y controversias, 1 (2011), p. 85.

o1



partir de esta interpretacion estrictamente econémica».’*’ De esta forma, lleva a cabo uno de
los primeros anélisis marxistas feministas sobre el sistema patriarcal, concluyendo:
«Necesitamos una revolucion sexual mucho méas amplia que la socialista —y, por supuesto, que
la incluya— para erradicar verdaderamente todos los sistemas clasistas».’*® Y desde esa
perspectiva dialéctica materialista, después de analizar el sistema de clases sexuales, Firestone
elabora en el ultimo capitulo lo que para ella seria una sociedad posrevolucionaria que acabaria
finalmente con «todos los sistemas clasistas». Aungque puedan observarse algunas
contradicciones a la hora de imaginar dicha sociedad, Firestone, al igual que hizo Wittig en Las
guerrilleras, proyectd en su obra la construccion de una sociedad utdpica posrevolucionaria

que ha conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.

Resulta interesante anotar que Firestone tenia tan solo veinticinco afios cuando se publicéd La
dialéctica del sexo, y que la «escribié con fervor, en cuestion de unos meses».’*® Ademas,
mientras escribia el libro que pronto se convertiria en referencia esencial de la teoria feminista,
se encontraba organizando los primeros grupos de feministas radicales que se iban formando
en Chicago y en Nueva York —tal y como se ha mostrado en el primer capitulo—. Pero la
intensidad, la energia y el entusiasmo en su vida acabaria finalmente explotando. Los problemas
internos que se fueron sucediendo en los diferentes grupos hicieron que se formasen unos
nuevos continuamente y que se disolviesen otros, lo cual acab6 afectando profundamente a la

salud mental de Firestone.

En cuestion de tres afios, entre 1967 y 1970, Firestone habia fundado, junto con Jo
Freeman, Westside, el primer grupo feminista radical en Chicago; junto con Pam Allen, New
York Radical Women; Redstockings, junto con Ellen Willis y New York Radical Feminists, junto
con Anne Koedt. La disolucién de este Gltimo grupo coincidié con los primeros éxitos
mainstream de las publicaciones del movimiento: Sexual Politics, de Kate Millett; Sisterhood
is Powerful, antologia editada por Robin Morgan; The Black Woman, de Cade Bambara; el de
Celestine Ware, Woman Power: The Movement for Women’s Liberation; y el de la propia

Firestone, The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution. Todas publicadas en 1970.

187 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 13.
138 |bidem., p. 22.
139 FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary...op. cit., p. 3. [Traduccién propia].

52



Para el momento en el que La dialéctica del sexo aparecio en las librerias, en octubre de
1970, Firestone llevaba ya medio afo dentro de su “auto-exilio” del movimiento. En la copia
del libro que envi6 a su hermana Laya, escribid: «Para Laya, después de todo, la Unica hermana
verdadera».'%° Desaparecié completamente de la escena politica y, posteriormente, en torno a
finales de la década de los ochenta, fue diagnosticada con esquizofrenia. Volvié al mundo del
arte, del que procedia desde su etapa académica, y el resto de su vida estuvo caracterizada por
profundos problemas de salud mental. En 1998 escribié su segunda y ultima obra, Airless
Spaces, la cual no habia sido traducida al espafiol hasta septiembre de 20224, el mismo afio
en el que se realiza el presente trabajo. En ella Firestone elabora un conjunto de relatos cortos
ambientados en los sectores marginados de la ciudad de Nueva York, tratando a personas que
caen presas de la pobreza y se encuentran dentro y fuera de los hospitales psiquiatricos. Cada
relato estd protagonizado por una persona diferente, pero en muchos de ellos parece que

Firestone esta reflejando en realidad su propia vida.

Su desaparicion temprana del movimiento afectd indudablemente tanto a la posterior
recepcion de su libro como de su figura. Tal y como afirman Mandy Merck y Stella Sanford, la
voz de Firestone fue silenciada cuando dejé su activismo politico, su libro fue olvidado por
parte de los Women'’s Studies de la década de los noventa y no fue hasta 2003 que comenzaria
progresivamente a ser recuperado.l*? También, estas autoras subrayan que al igual que otros
textos fundacionales del WLM, La dialéctica del sexo se convirtio asimismo en un bestseller
pero, sin embargo, a diferencia de estos otros, el suyo se convirtid en objeto de ataque y
tergiversacion desde ambos lados, conservador y feminista. Aseguran, ademas, que a pesar de
su pionera critica al género binario, La dialéctica del sexo ha sido también olvidada por parte

de la bibliografia de la Teoria queer.*

Situacion que sucede a la inversa, no obstante, en el caso de la obra de la feminista lesbiana
Monique Wittig. En su caso, ciertamente, es bien sabido que puede ser considerada «una

precursora del feminismo queer»'4

, 8si como «una precursora e inspiradora de muchos de los
planteamientos que han ido queerizando el feminismo».**® Principalmente han sido sus ensayos

tedricos los que han hecho que Wittig se posicionase en el centro del debate queer a partir de

140 Ibidem., p. 11. [Traduccidn propia].

141 FIRESTONE, Shulamith, Espacios sin aire, Mufieca Infinita, Madrid, 2022.

142 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella, “Introduction” en: MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further
Adventures of The Dialectic of Sex... op. cit., p. 3.

143 |bidem., p. 1.

144 BALZA MUGICA, Isabel, “Hacia un feminismo monstruoso: sobre el cuerpo politico y sujeto vulnerable” en:
SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres...op. cit., p. 109.

145 SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las leshianas (no) somos mujeres...op. cit., p. 13.

53



los afios noventa y en adelante, aunque sus obras literarias también han sido significativamente
estudiadas en los ultimos afios. Todo ello se debe, en buena parte, a la recuperacion de su obra
por Judith Butler. En su libro publicado en 1990, El género en disputa —mencionado con
anterioridad—, le dedica a Wittig buena parte del mismo y también un capitulo en concreto:
“Monique Wittig: desintegracion corporal y sexo ficticio”. Ya en él, Judith Butler reivindica la

importancia de sus obras literarias:

La fuerza de las novelas de Wittig, su reto linglistico, estriba en proporcionar una experiencia
que trasciende las categorias de identidad, un combate erético por producir nuevas categorias a
partir de los restos de las antiguas categorias, huevos modos de ser un cuerpo dentro del campo

cultural, y lenguajes descriptivos completamente nuevos.'4

Las guerrilleras es, pues, una obra literaria que es en realidad para Wittig, como asegura
Butler, un reto lingiistico, un combate por producir nuevas categorias y nuevos modos de ser
un cuerpo. Se trata, en efecto, de una apuesta literaria atrevida. En ella, Wittig juega con el
lenguaje y le concede al sujeto “ellas” —elles en francés— la categoria de sujeto universal, de
igual forma que el sujeto “ellos” —ils en francés— disfruta de tal universalizacion en una sociedad
heteropatriarcal. Asi lo explica la propia Wittig afios mas tarde en su ensayo “La marca del

género”, publicado en 1985:

Las raras veces que se usa, el elles nunca indica lo general y nunca es portador de un punto de
vista universal. Por eso, un elles capaz de transmitir un punto de vista universal seria una novedad
en literatura y en cualquier otro campo. En Las guerrilleras intento universalizar el punto de vista
de ese elles. El objetivo de este enfoque no es feminizar el mundo, sino hacer que las categorias de
sexo resulten obsoletas en el lenguaje. Para ello, utilizo el elles en el texto como el sujeto absoluto

del mundo.**’

Un sujeto nuevo y absoluto que emprende una revolucion y construye un mundo nuevo.
De eso trata Las guerrilleras, de la toma de conciencia de “las mujeres”, primero, y de “ellas”,
después, y de la revolucion y la guerra que emprenden para acabar con el viejo mundo. Se trata
de una apuesta linguistica pero también de una apuesta utdpica, esta segunda faceta mayormente
pasada por alto en algunos de los estudios sobre su obra. Su influencia, al igual que en el caso

de Firestone, le viene del marxismo y, en efecto, Wittig se identifico con el feminismo

148 BUTLER, Judith, El género en disputa...op. cit., p. 251.
147 WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros
ensayos...op. cit., p. 112.

54



materialista francés, también lesbiano y radical. Asi lo evidencia ella misma de nuevo en “La

marca del género”:

Antes de hablar del pronombre, que es el eje de Las guerrilleras, me gustaria recordar lo que
dicen Marx y Engels en La ideologia alemana sobre los intereses de clase. Dicen que cada nueva
clase que lucha por el poder, para lograr su objetivo, debe presentar sus intereses como el interés
comun de todos los miembros de la sociedad, y que en el campo filosofico esta clase debe concebir
su pensamiento como universal, presentarlo como el Unico razonable, el Gnico universalmente

vélido.*#®

Y, llevandole la contraria, de manera velada, a la propia Wittig, se podria decir que existe
otro eje primordial de Las guerrilleras, ademas de la universalizacion del pronombre “ellas”.
Un eje que estructura, de hecho, todo el argumento de la obra y que, en efecto, coincide con el
que Shulamith Firestone también estructuré su “dialéctica del sexo”. Se trata, en efecto, del eje
primordial que trata la construccion de una sociedad utdpica posrevolucionaria que ha

conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.

Al igual que sucedia con Firestone en Estados Unidos y el contexto de la publicacién de La
dialéctica del sexo, el momento en el que Wittig escribid Las guerrilleras estuvo iluminado por
un activismo radical y una movilizacion continua por parte de la sociedad francesa. De hecho,
el libro fue publicado en el contexto inmediatamente posterior a Mayo del 68. Pero, a diferencia
de Firestone, Wittig aparece mayormente en escena en los afios posteriores, principalmente a
finales de los afios setenta cuando se traslada a Estados Unidos, donde trabajo como profesora
universitaria desde entonces. Ademas, a partir de la publicacion de su ensayo “El pensamiento
heterosexual”, Wittig se hace especialmente conocida. Este fue leido por primera vez en 1978
en Nueva York, en la Modern Language Association Convention, y se lo dedico a las lesbianas
estadounidenses. Posteriormente fue publicado en 1980 en la revista Feminist Issues, en la que
también publicé otros articulos como “No se nace mujer” en 1981, “La categoria de sexo” en
1982, “El caballo de Troya” en 1984, “La marca del género” en 1985, “A proposito del contrato
social” en 1989 o el titulado “Homo sum” en 1990. Todos ellos fueron recogidos en un libro,
El pensamiento heterosexual y otros ensayos, publicado primero en inglés en 1992, después en

francés en 2001 y finalmente en espaiiol en 2006.

148 |bidem., p. 111.
95



De ahi que cuando se hablaba en lineas anteriores sobre la recuperacion de la obra de Las
guerrilleras esta supusiese una recuperacion de la faceta temprana de Wittig, de la cual saldria
y se veria influenciada toda su obra posterior. Y en la cual ya se podria observar a esa Wittig
«precursora e inspiradora de muchos de los planteamientos que han ido queerizando el
feminismo», como decia Beatriz Suarez Briones. Una precursora principalmente por su critica
del significado determinista de la biologia, por su critica al denominado “determinismo

biologico” y por su concepcion tempranamente novedosa sobre la categoria de sexo y género.

Y en este sentido, ¢qué sucede entonces con el caso de Shulamith Firestone? Segun algunas
autoras, como es el caso de Lisa Downing, tanto Wittig como Firestone destacan por negarse a
perpetuar el determinismo biol6gico, asi como por imaginar unas sociedades
posrevolucionarias que suponen una re-imaginacion radical de las categorias de identidad de
sexo y género.'*® Como afirma, «voy a argumentar que el discurso y la l6gica empleada por
Firestone sobre la institucién de la familia, la reproduccion, la maternidad y el determinismo
bioldgico son eminentemente “queer”» y que «la utopia de Firestone es una utopia queer en la
que, a todos los efectos practicos, “heterosexual” y “del mismo sexo” tienen un significado

residual, ya que el sentido de los términos “hombre” y “mujer” quedarian obsoletos».**

Ambas autoras, por lo tanto, podrian ser consideras como tedricas feministas de una teoria
“proto-queer”. Ademas, tanto Las guerrilleras como La dialéctica del sexo pueden ser leidas
desde el hilo conductor planteado en este trabajo: ¢una sociedad sin género? ¢es acaso eso
posible de imaginar? Y, en todo caso, ambas pueden ser leidas desde un analisis comun que
coincide en la teorizacién sobre la construccion de una sociedad ut6pica posrevolucionaria que
ha conseguido “dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar, en consecuencia, una sociedad
sin género. O al menos eso es lo que tratardn de demostrar las paginas que contindan con este

tercer capitulo.

149 DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”,
Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en:

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8 Final Lisa Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022].

150 |bidem., [Traduccién propia].

56


http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf

Biologia, clase sexual, revoluciéon y utopia

Conceder que el desequilibrio sexual del poder posee una base
bioldgica, no supone arruinar nuestra causa. Ya no somos puramente
animales y el Reino de la Naturaleza ha dejado de ser sefior absoluto.
[...] lo “natural” no es necesariamente valor “humano”. La humanidad
ha empezado a desbordar la naturaleza.!

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo

Dicen, te han mantenido a distancia, te han sustentado, te han erigido,
constituido en una diferencia esencial. Dicen, te han adorado como a
una diosa, 0 bien te han quemado en sus hogueras, o bien te han
relegado a su servicio en sus corrales. [...] Dicen, te han poseido
violado tomado sometido humillado hasta la saciedad en sus discursos.
Dicen gue, cosa extrafia, lo que en sus discursos han erigido como una
diferencia esencial, son variantes bioldgicas.>?

Monique Wittig, Las guerrilleras

¢Cual es el origen del patriarcado? ¢ por qué se ha sometido a las mujeres a lo largo de la historia,
en tantas sociedades y contextos diferentes? Son cuestiones que las feministas radicales de
finales de los sesenta comenzaron a preguntarse. Para Shulamith Firestone, el origen de la
division sexual y de la subordinacion de las mujeres recae de forma primaria en la biologia.
Biologia entendida como la tradicional division natural entre “hembras” y “machos” de una

especie, asi como la reproduccién natural entre ambos sexos:

intentemos efectuar un analisis poniendo a la propia biologia —la procreacion—en el origen del
dualismo. [...] A diferencia de la estamentizacion econdmica, las clases sexuales nacieron
directamente de una realidad bioldgica: hombres y mujeres fueron creados con distinta

configuracion y diversidad de privilegios.!*3

Unas lineas mas adelante declara: «Las mujeres, durante el largo curso histérico anterior
al control de la natalidad, han estado incesantemente subordinadas a su propia biologia. [...] La
diferenciacion reproductiva natural entre los sexos condujo directamente a la primera division

laboral en los origenes de las clases». Estas dos afirmaciones forman parte de un esquema de

151 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 19.
2 WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 98.
158 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 17.

57



cuatro puntos que realiza para analizar la «familia bioldgica». Se trata de cuatro «hechos
fundamentales» que caracterizan dicha familia bioldgica: la mencionada subordinacion de las
mujeres a su propia biologia, la dependencia de las crias humanas para con los adultos humanos
para poder sobrevivir en sus primeras etapas de vida, «la interdependencia basica madre/hijo [e
hija]»** y, en cuarto lugar, la también mencionada diferenciacion reproductiva natural entre

los sexos.

Llegadas a este punto, en efecto, es imposible no juzgar a Firestone de un cierto
determinismo biologico en sus conclusiones. Aparentemente la biologia es la causa natural de
la subordinacién de las mujeres, asi como de la division de la sociedad en clases sexuales. Sin
embargo, como afirma Victoria Margree, «el rasgo distintivo de Firestone es reconocer que lo
natural no es necesariamente bueno ni inevitable. Lo que hace es establecer implicitamente una
distincion entre explicacion y justificacion».'> Y es que, a pesar de que establece esos cuatro
«hechos fundamentales», al mismo tiempo afirma que se trata de unos hechos «no inmutables».
Para Firestone, la biologia es la causa primaria de la opresion de las mujeres pero, también para
la misma Firestone, la biologia 0 «lo “natural” [ya] no es necesariamente valor “humano”. La

humanidad ha empezado a desbordar la naturaleza».

En efecto, Firestone ha pasado a la historia por su idea —muchas veces malinterpretada— de
que la biologia es la causa de la opresion de las mujeres y ha sido criticada, consecuentemente,
por un determinismo bioldgico supuestamente declarado en su manifiesto. En realidad, aunque
su concepcion sobre la biologia caiga en muchas ocasiones en postulados que serian
posteriormente puestos en duda por parte del feminismo queer e interseccional —como se tratara
mas adelante—, lo que precisamente hace Firestone es todo lo contrario, s ir en contra del propio
determinismo bioldgico, ya que para ella, nos encontramos en un momento determinado de la
historia en la que la biologia y lo “natural” ya no es algo inmutable. Para ella, «conceder que el
desequilibrio sexual del poder posee una base bioldgica, no supone arruinar nuestra causa. Ya

no somos puramente animales y el Reino de la Naturaleza ha dejado de ser sefior absoluto.

Es posible, pues, modificar la naturaleza y asi modificar la cultura. Y esa es la intencion
que tiene cuando afirma que la revolucion feminista «debe alcanzar a la distincion misma de
sexo; las diferencias genitales entre los seres humanos deberian pasar a ser culturalmente

neutras». Incluso si prestamos atencion a la afirmacion originalmente escrita en inglés es

154 He escrito entre corchetes la que creo que es una traducciéon mas fiel al original en inglés, que dice «child» en
lugar de son, en cuyo caso si seria inicamente «hijo».
1% MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood...op. cit., p. 21. [Traduccién propia].

58



posible llegar a una conclusion més interesante. Y es que la frase que escribio Firestone dice:
«genital differences between human beings would no longer matter culturally»*®, la cual, en
lugar de «deberian pasar a ser culturalmente neutras», podria ser traducida como “dejarian de
importar culturalmente”. De esta manera, se puede llegar a la misma conclusion que llega
Mandy Merck, quien subraya la importancia de dicha afirmacion: «genital differences between
human beings /.../ matter culturally», que podria ser traducida como “las diferencias genitales
entre seres humanos [...] importan culturalmente”. Segun Merck, «vale la pena sefialar aqui
que la formulacién de Firestone, "la distincion sexual™, no es del todo la reduccion biolégica
tan a menudo descrita, ya que su preocupacion radica en como los cuerpos importan

culturalmente».®’

En efecto, reducir La dialéctica del sexo a una mera defensa de un determinismo bioldgico

se trata de un analisis, cuanto menos, limitado. Asi lo asegura también Gillian Howie:

Si La dialéctica del sexo estuviese tan profundamente equivocada y Firestone fuese una infeliz
perpetuadora del reduccionismo bioldgico, del naturalismo y del esencialismo, por no mencionar
el reduccionismo causal y el fetichismo sobre la tecnologia, entonces tendria sentido archivar [esta]
investigacion. [...] Yo sugiero que no nos acerquemos al libro como si fuese una narrativa
teleoldgica, histoérica y literal, sino, en cambio, como un tratado politico. Al igual que El manifiesto
comunista, fue escrito siguiendo un periodo de intensidad intelectual y actividad politica y presenta
una nueva vision sobre el mundo; un marco para abordar las cuestiones politicas contemporaneas
en un lenguaje que puede calificarse de incendiario. La dialéctica del sexo fue, y sigue siendo, un

manifiesto politico.'*®

Un manifiesto politico que pretende mostrar las explicaciones materialistas de la
“dialéctica del sexo” para, después, alentar a la revolucion que consiga acabar con ellas.
«Porque [como explicaba Diego Bruno sobre la dialéctica materialista] no se trata solo de
comprender y fundamentar empiricamente un determinado fendmeno, sino de entenderlo como
algo perecedero y transitorio». Y Firestone, ciertamente, ha encontrado la forma con la que la
subordinacion de las mujeres se convertird en algo perecedero y transitorio. Esta es la definitiva

revolucion feminista, socialista y tecnologica.

1% FIRESTONE, Shulamith, The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, Bantam Book, New York,
1972, p. 11.

1 MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD,
Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex...op. cit., p. 14. [Traduccidn propia).

18 HOWIE, Gillian, “Sexing the State of Nature: Firestone’s Materialist Manifiesto” en: MERCK, Mandy y
SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex... op. cit., p. 216. [Traduccion propia].

59



Asi, debido a que Firestone pone su foco de atencion en la biologia y, especialmente, en la
funcién reproductiva bioldgica, cree que una revolucion basada unicamente en la produccion
fracasara. Sirviéndose de la teoria marxista, concibe una revolucién que alcance todos los
niveles de la sociedad, porgue «el problema queda siempre a mayor profundidad. Esta en todas
partes. El dualismo yin-yang impregna todo el curso de la cultura, de la historia, de la economia
e incluso de la naturaleza misma».'*® Para que la revolucion alcance los niveles profundos de

la sociedad, esta debe llegar tanto a los medios de produccion como a los de reproduccion:

Del mismo modo que para asegurar la eliminacion de las clases econémicas se necesita una
revuelta de la clase inferior (el proletariado) y —mediante una dictadura temporal— la confiscacién
de los medios de produccién, de igual modo, para asegurar la eliminacién de las clases sexuales se
necesita una revuelta de la clase inferior (mujeres) y la confiscacién del control de la

reproduccion.

¢Y como se consigue confiscar el control de la reproduccion? Seglin su teoria, «la
reproduccion de la especie a través de uno de los sexos en beneficio de ambos, seria sustituida
por la reproduccion artificial». De esta forma, «la dependencia del hijo [e hija] con respecto a
la madre (y viceversa) seria reemplazada por una dependencia mucho mas reducida con
respecto a un pequefio grupo de otros en general». El objetivo, para Firestone, consiste en
destruir «la tirania de la familia biol6gica». Un objetivo, tal y como afirma, al que el socialismo
jamas se ha aproximado, por lo que «necesitaremos una revolucion sexual mucho mas amplia
que la socialista —y, por supuesto, que la incluya— para erradicar verdaderamente todos los

sistemas clasistas».1%!

En este sentido, también resulta interesante interpretar La dialéctica del sexo como un
«manifiesto utopico»'®, tal y como defiende Kathi Weeks, y no solo como un manifiesto
politico. Segun afirma, existen algunas claves a la hora de abordar su obra dentro de esta idea.
Desde esta perspectiva se plantearia como una manera de «utilizar la posibilidad de un futuro
mejor para arrojar luz y plantear preguntas sobre el presente». Y, en esta linea, la funcion de un

texto utopico también serviria «para estimular la imaginacion de un futuro diferentex».63

159 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 10.

160 |hidem., p. 20.

161 |bidem., p. 21-22. Al igual que en la cita 152 he escrito entre corchetes la que creo que es una traduccion mas
fiel al original en inglés, que dice «child» en lugar de son, en cuyo caso si seria inicamente «hijo».

162 WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist 1970s”, The
South Atlantic Quarterly, 114, 4 (2015), p. 738.

163 |bidem., p. 739. [Traduccién propia].

60



La propia Firestone afirma en la primera pagina de La dialéctica del sexo que la division
sexual pasa completamente desapercibida en la sociedad y, consecuentemente, se interpreta
como algo inmutable y natural: «La division estanca derivada del sexo es tan profunda que
resulta imperceptible. Caso de ser percibida, puede serlo bajo una capa de desigualdad
superficial». Debido a ello, advierte ya en esas primeras lineas la reaccidn que suscita -y que
suscitard después de la lectura de su libro— el cuestionamiento de algo que se concibe como
“natural” y “biologico”: «jQue dices! Pero, jsi ésto no se puede cambiar! jTu estas loco!». Su
intencion con La dialéctica es, por tanto, como dice Weeks, «utilizar la posibilidad de un futuro
mejor para arrojar luz y plantear preguntas sobre el presente», asi como «estimular la

imaginacion de un futuro diferente».

Con esa intencion elabora el ultimo capitulo de La dialéctica del sexo, no antes sin
introducir otros nueve capitulos y hacer un recorrido por la historia del feminismo de finales
del siglo XIX, por el concepto de “infancia” —ya que Firestone no contempla tampoco una
revolucién que no se centre en los derechos y las libertades de las nifias y nifios—, por el racismo
y el sexismo en la familia, por la concepcion sobre el “amor romantico”, por la cultura —
entendida como una cultura predominantemente masculina—, y por la ecologia —siendo una de
las primeras en teorizar sobre la relacion entre feminismo y ecologia—. Tras estos nueve

capitulos llega a la “conclusion” y comienza el apartado que titula “La revolucion definitiva”.

¢Por qué Firestone desarrolla detalladamente lo que seria para ella una sociedad pos-

revolucionaria? También nos da la respuesta:
La trampa clasica para todo revolucionario es siempre esta pregunta:
- ¢Qué alternativas ofreces a cambio?

[...] aunque cualquier derrotero especifico debe surgir organicamente de la propia accidén
revolucionaria, me siento tentada a hacer aqui algunas proposiciones “peligrosamente utopicas”
—tanto por simpatia hacia mi propia época pre-radical, cuando el “argumento de la falta de
alternativas” me desconcertaba, como porque soy consciente de los peligros politicos encerrados

en la peculiar falta de imaginacién con respecto a las alternativas de la familia.'®*

La sociedad posrevolucionaria que esboza Firestone contempla una serie de cambios
radicales estructurales. En primer lugar, por todos los medios disponibles —como la
reproduccion artificial- se ampliara «la funcion reproductora y educadora a toda la sociedad

globalmente considerada». En segundo lugar, se dara paso a un «socialismo feminista» y a un

164 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 282-283.
61



«socialismo cibernético» con el que se producira «la reestructuracion radical de la economia
con el fin de hacer innecesario el “trabajo”, es decir, el trabajo asalariado». Tal y como afirma
en este segundo punto: «En nuestra sociedad post-revolucionaria adultos y nifios serian
mantenidos —independientemente de sus contribuciones sociales— gracias a la primera
distribucion equitativa de la riqueza en el curso de la historia». En tercer lugar, se integrarén a
las mujeres y a las nifias y nifios «en todos los aspectos de la sociedad global», destruyendo «las
distinciones culturales varén/hembra y adulto/nifio». Y, en cuarto y ultimo lugar, se conseguira
una plena libertad sexual para todo el mundo: «todas las formas de sexualidad serian permitidas

y consentidas».1

En su afan por predecir las reacciones a sus propuestas, a su libro y a las demandas

feministas radicales en general, Firestone también advierte de ello:

nuestras exigencias revolucionarias seran percibidas probablemente con una actitud que
abarcara desde un suave rechazo (-“es algo utdpico... poco realista... descabellado... demasiado
lejano todavia... imposible... [...]”) hasta la histeria (-“es inhumano... antinatural... enfermizo...
pervertido... [...] ;la maternidad creativa va a ser abolida para tener los nifios en tubos de cristal,

monstruos creados por los cientificos?, etc.»).%

Efectivamente, como apuntdé Ann Snitow, compafiera de Firestone cuando La dialéctica
fue publicada por primera vez, «un libro que aboga contra el embarazo y a favor de la crianza
de las hijas e hijos en colectividades comunales estaba destinado a ser demonizado». También
afirmd, en la linea que posteriormente apuntd Kathi Weeks, que «La dialéctica del sexo es, de
lejos, el mas utdpico de los manifiestos feministas».’®” Un «manifiesto utopico» que es
consciente, ciertamente, de la reaccion que va a suscitar pero que, aun asi, sigue adelante con

su propuesta y con su imaginacién de un «horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar».

Y un «horizonte de sociedad mejor hacia el que caminar» también fue imaginado y
proyectado en Las guerrilleras por parte de Monique Wittig. En esta obra es posible encontrar
cuatro de los puntos esenciales que también articulan La dialéctica del sexo de Shulamith
Firestone. En primer lugar, el foco de atencion puesto en la “biologia” y la “naturaleza” como

causa explicativa de la opresion de las mujeres. En segundo lugar, la teorizacién en torno a la

165 |pidem., p. 258-262. Posteriormente, en las Gltimas paginas del capitulo desarrolla con mayor profundidad cada
uno de estos cuatro puntos que considera indispensables para una sociedad pos-revolucionaria feminista socialista.
Véanse las paginas 283-301.

1861 bidem., p. 262.

167 MERCK, Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex...op. cit., p. 2.
[Traduccion propia].

62



clase sexual, cuya influencia le viene del marxismo. En tercer lugar, la conviccion en la
necesaria revolucion feminista para acabar con todos los sistemas de opresion. Y, en cuarto y
ualtimo lugar, la proyeccion de una sociedad utopica posrevolucionaria que ha conseguido

“dinamitar” el “sistema sexo-género” y edificar una sociedad sin género.

Las guerrilleras de Monique Wittig es una apuesta literaria y filosofica. Se puede dividir
en dos partes, aunque la separacion no estd muy clara, como tampoco esté clara la estructura de
la historia en su conjunto. Cada parte estd compuesta por parrafos separados por espacios en
blanco y por paginas que aparecen cada dos hojas, mas o menos, llenas de nombres
considerados socialmente en francés como femeninos. En cada parrafo va sucediendo la historia
sin responder a un orden cronolégico, por lo que se producen continuos saltos en el tiempo.
Asi, en la que podria considerarse la primera parte del libro, Wittig escribe mas referencias a la
sociedad pos-revolucionaria, aspectos de su cultura, de sus creencias, de sus mitos,... De
repente, en las escenas que saltan en el tiempo se proyectan acontecimientos violentos, de

guerra y revolucion, escenas que se multiplicaran en la segunda parte del libro.

En la segunda parte, pues, Wittig nos traslada con mayor profundidad a la guerra y la
revolucion, y a por qué la alentaron y comenzaron. Se produjo una toma de conciencia de clase
(sexual) y aparecen escenas en las que las mujeres del mundo se unen —“las guerrilleras”—,
combaten y forman coaliciones, y a las que también se unen hombres. Esta toma de conciencia
se produce por medio de discursos, simbolos —la vulva, la O, el cero, el circulo o el «anillo
vulvar»—Yy el pronombre universal “ellas”. La revolucion feminista (aunque no utiliza en ningan
momento el calificativo de feminista) es una cruenta guerra. En contraste, la sociedad
posrevolucionaria que se va construyendo después de la victoria en la guerra, mostrada

principalmente en la primera parte del libro, es un escenario de calma, comunidad, risas y paz.

Las alusiones que hace Wittig a la “biologia” en Las guerrilleras son mas escasas de lo que
luego seran en sus obras posteriores. No obstante, se pueden encontrar referencias a su
innovadora interpretacion de la categoria de sexo: «Dicen que, cosa extrafia, lo que en sus
discursos han erigido como una diferencia esencial, son variantes bioldgicas».1® Y es que para
Wittig, la categoria de sexo y, en consecuencia, lo que se entiende por “biologia”, es en realidad

una construccion social. De esta manera realiza Judith Butler su lectura sobre Las guerrilleras:

La violencia del texto va dirigida contra la identidad y la coherencia de la categoria de sexo,

un constructo inanimado que mata el cuerpo. Puesto que esta categoria es el constructo naturalizado

18 WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 98.
63



gue hace parecer inevitable la institucion de la heterosexualidad normativa, la violencia textual de
Wittig se efectla contra esa institucion [...] Ademas, hay que tener en cuenta que la categoria de
sexo y la instituciéon naturalizada de la heterosexualidad son constructos, “fetiches” o fantasias

socialmente instaurados y socialmente reglamentados; no categorias naturales, sino politicas.!%®

De hecho, ya en Las guerrilleras, Monique Wittig realiza una comparacion entre la
categoria de sexo y de raza, como haré posteriormente en su articulo “La categoria de sexo”
publicado en 1982. Tras declarar que «lo que en sus discursos han erigido como una diferencia

esencial, son variantes bioldgicas», el discurso de las guerrilleras continla asi:

Dicen, te han descrito como han descrito las razas que han llamado inferiores. Dicen, si, son
los mismos opresores dominantes, los mismos duefios que dijeron que los negros y las hembras no
tienen el corazon el bazo el higado en el mismo lugar que ellos, que la diferencia de sexo, la
diferencia de color significan inferioridad, derecho al dominio y a la apropiacion. Dicen, si, son los
mismos opresores dominantes que han descrito a los negros y a las hembras como universalmente
engafiosos hipdcritas tramposos mentirosos superficiales glotones pusilanimes, de pensamiento

intuitivo e ilégico, en los que predomina ante todo la naturaleza etcétera.™

Y en “La categoria de sexo” reflexiona sobre como esta «es una categoria que determina
la esclavitud de las mujeres [...] como en el caso de los esclavos negros, tomando una parte por
el todo, una parte (el color, el sexo) por la cual tiene que pasar todo un grupo humano como a
través de un filtro».1"* Al igual que en Las guerrilleras, donde se realiza ese discurso para
acabar a través de la guerra y la revolucion con esas “diferencias” socialmente impuestas, Wittig

en su articulo aboga por la destruccion de la categoria de sexo:

en lo referente al estado civil, tanto el color como el sexo deben ser “declarados”. Sin embargo,
gracias a la aboliciéon de la esclavitud, la “declaracién” del “color” se considera ahora una
discriminacidn. Pero esto no ocurre en el caso de la “declaracion” del “sexo”, algo que las mujeres

ni siquiera han pensado en abolir. Yo me digo: ¢a qué esperamos?

De esta manera, para Wittig, la opresion de las mujeres también recae en su biologia —en
su cuerpo— pero principalmente recae en codmo su biologia —su cuerpo— ha sido interpretado y
construido socialmente: «Han hecho de lo que los diferencia de ti el signo de la dominacién y
de la posesion».1’2 En consecuencia, las mujeres, en una sociedad heteropatriarcal que erige

«sus variantes biologicas» como «una diferencia esencial», deben aspirar a una toma de

169 BUTLER, Judith, El género en disputa... op. cit., p. 250.

0O WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 98.

1 WITTIG, Monique, “La categoria de sexo” en: WITTIG, Monique, EIl pensamiento heterosexual...op. cit., p.
30-31.

2\WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 102.

64



conciencia de clase (sexual) para llevar a cabo una revolucion feminista que ponga fin a estas
categorias de opresion. Influenciada por el marxismo, Wittig aboga por la toma de conciencia
de clase, por la lucha como clase, para la desaparicion del sistema (binario) de clases sexuales:
«Qué significa “feminista”? [...] Para muchas de nosotras, significa alguien que lucha por las
mujeres como clase y por la desaparicion de esta clase».!”® Esa lucha es, en esencia, la lucha de

Las guerrilleras.

Pero la influencia, en realidad, le viene mas directamente del feminismo materialista
francés del cual formo parte y de sus compafieras, como fue Colette Guillaumin. Tal y como
explica Jules Falquet, «como Guillaumin lo ha subrayado, [...] la apropiacion individual y
colectiva de las mujeres les ofrece a los miembros de la clase de los hombres, un amplio
conjunto de privilegios y [...] la exencion de buena parte del trabajo de la reproduccion
social».}” En linea con la teorizacion y conceptualizacion de la “clase sexual”, Wittig refleja
en la toma de conciencia de ellas, una toma de conciencia en contraposicion con la clase de los
hombres, quienes ejercen el poder y sustentan el sistema de clases por medio de su apropiacién

de las mujeres.

También Aranzazu Hernandez Pifiero ha destacado la influencia de Guillaumin sobre la
obra de Wittig: «profundamente influenciada por Guillaumin, [...] establece un paralelismo
entre las mujeres como clase social, la servidumbre en el feudalismo y la situacion de las
personas negras esclavizadas en el colonialismo».*” En efecto, los discursos y argumentos que
utilizan ellas para alentar a la revolucion en Las guerrilleras reflejan todo lo expuesto en estas
lineas anteriores: «Dicen, desgraciada, te han expulsado del mundo de los signos, y no obstante
te han dado nombre, te han llamado esclava, a ti, desgraciada esclava. Como duefios han
gjercido su derecho de duefios».}’® Y también, de nuevo, los argumentos para alentar a la
revolucion reflejan su posterior apuesta tedrica y politica: «Siempre he pensado que las mujeres
son una clase que esta estructurada de forma muy similar a como lo estaba la clase de los

177.

siervos»'’; «Nuestra lucha intenta hacer desaparecer a los hombres como clase [...] Cuando la

clase de los “hombres” haya desaparecido, las mujeres como clase desapareceran también,

173 WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual... op. cit., p. 39.
174 FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economia politica: anélisis feministas
materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de feminismos y género, 1 (2017), p. 6.

175 HERNANDEZ PINERO, Aranzazu, “Aqui y ahora”: la nocién de contrato social en el lesbianismo materialista
de Monique Wittig”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), p. 38.

8 WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 109.

7 WITTIG, Monique, “A proposito del contrato social” en WITTIG, Monique, EI pensamiento heterosexual...
op. cit., p. 60.

65



porque no habra esclavos sin amos»*’®; «es la lucha de clase entre hombres y mujeres la que

abolira los hombres y las mujeres».t’®

Sin embargo, resulta interesante como, a pesar de su teorizacion en torno al sistema
(binario) de clases sexuales, Monique Wittig también dota de gran importancia a la
individualidad y a su visibilizacion dentro de la toma de conciencia colectiva. De esta manera
lo analiza Maria JesUs Farifia Busto en Las guerrilleras: «La empresa es una empresa colectiva
[...] pero es relevante también la visibilizacion de las integrantes del colectivo, funcion que
cumplen los personajes que desfilan por las secuencias y la serie enumerativa de nombres
propios».18° Se trata de una estrategia que, por medio del lenguaje, se dote de relevancia politica
laindividualidad de todas las personas, aun cuando estas forman parte de un colectivo que lucha

conjuntamente.

Y es que todo en Wittig es una estrategia que utiliza el lenguaje como medio de
transformacion social. Porque es necesaria una toma de conciencia de clase materialista pero
también linglistica, y es necesaria una transformacién en el lenguaje para que se produzca una

transformacion en la realidad material y social:

Dicen que no hay ninguna realidad antes de que las palabras las reglas los reglamentos le hayan
dado forma. Dicen que en lo que les concierne todo debe comenzar a partir de elementos
embrionarios. Dicen que en primer lugar el vocabulario de todas las lenguas debe ser examinado,

modificado, cambiado de arriba abajo, que cada palabra debe ser cuidadosamente cribada. 8

Las dos revoluciones en las que cree Wittig, como ha observado Ménica Cano Abadia, son
la revolucion linglistica y la revolucion social, y Las guerrilleras se trata de «la narracién épica
de estas dos revoluciones, que van unidas».'®? A través del triunfo en la guerra y la revolucion
y a través de la construccion de un nuevo lenguaje y de un nuevo sujeto universal, las
guerrilleras, cuyo nombre en francés —Les Guerilleres— también es una invencion linguistica,

consiguen transformar el mundo.

Una vez comenzada la revolucion Wittig juega de forma extraordinaria con el lenguaje

para lograr un impacto en la lectora, principalmente en su afan por desnaturalizar las

178 WITTIG, Monique, “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual... op. cit., p. 40.
19 WITTIG, Monique, “El pensamiento heterosexual” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual... op.
cit., p.55.

180 FARINA BUSTO, Maria Jests, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en: SUAREZ
BRIONES, Beatriz (ed.), Las leshianas (no) somos mujeres... op. cit., p. 134.

BLWITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 130.

182 CANO ABADIA, Ménica, “Reflexionando sobre Wittig: Las guerrilleras y El cuerpo lesbiano”, Thémata.
Revista de Filosofia, 46 (2012), p. 346.

66



construcciones de género, tanto la feminidad como la masculinidad. Principalmente crea una
estrategia de impacto e impresion en la lectura a traves de la violencia de la que son capaces las
que se rebelan, algo impensable segin la construccion de “la mujer” en una sociedad
heteropatriarcal: «KAmenazan atacan desprecian los injurian les silban les escupen en la cara los
encarnecen los provocan los ultrajan los apostrofan los maltratan los golpean les hablan
crudamente los execran los maldicen». Consigue de esta forma desnaturalizar la feminidad: «Su
violencia esta desencadenada [...] alguien dice que son hembras que parecen mujeres cuando

estan muertas».182

La revolucion es, pues, una guerra social y linglistica: «Dicen, que las que reivindican un
nuevo lenguaje aprenden primero la violencia. Dicen que las que quieren transformar el mundo
se proveen ante todo de fusiles. Dicen que ellas parten de cero. Dicen que comienza un mundo
nuevo».84 Y, tras la victoria en la guerra y la revolucion, ,como es este mundo nuevo que

comienza? En efecto, como afirma Elvira Burgos,

Las guerrilleras es una obra de gran belleza donde se dibuja, no mediante un lenguaje
conceptual sino a través del relato ficcion, una sociedad en la que la préctica de libertad es una
realidad. La narracién no pretende convencer con argumentos 16gicos y bien estructurados. Figura

un mundo en ausencia de los sexos-géneros establecidos.

Aparentemente, durante la lectura de la primera parte del libro donde se pueden observar
mas referencias a la sociedad pos-revolucionaria, podria parecer que se trata de una sociedad
exclusivamente de mujeres. Sin embargo, la lectura de la obra en su conjunto proyecta una idea
radicalmente diferente, la cual responde, en realidad, a lo que aclar6 afios mas tarde Wittig en
su articulo “La marca del género”, publicado en 1985: «En Las guerrilleras intento
universalizar el punto de vista de [...] elles. El objetivo de este enfoque no es feminizar el
mundo, sino hacer que las categorias de sexo resulten obsoletas en el lenguaje. Para ello, utilizo

el elles en el texto como el sujeto absoluto del mundo».*8®

Resulta muy interesante que cuando «comienza un mundo nuevo» los simbolos y las
categorias de identidad son muy importantes. Principalmente porque gracias a ellas han sido

capaces de lograr una conciencia de clase de “las mujeres” y rebelarse contra el sistema de

B WITTIG, Monique, Las guerrilleras... op. cit., p. 114.

184 |bidem., p. 83.

18 BURGOS DIAZ, Elvira, “El escandalo de lo humano: lesbianas y mujeres” en: SUAREZ BRIONES, Beatriz
(ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres... op. cit., p. 65.

188 WITTIG, Monique, “La marca del género” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros
ensayos...op. cit., p. 112.

67



clases que las esclavizaba. Utilizan el pronombre ellas pero también el simbolo de la vulva, la
0O, el cero, o ¢l “anillo vulvar”. Podria tratarse de una estrategia que toma las construcciones
que dominan la sociedad en la que viven y les da la vuelta: ellos como el sujeto universal en
una cultura patriarcal por ellas y el falo como simbolo de dominacion en una sociedad

falocéntrica y heteronormativa por la vulva.

En este mundo nuevo que comienza lo socialmente considerado como “femenino” en una
cultura heteropatriarcal se universaliza y se destruye al mismo tiempo. Hay hombres que se han

unido a la revolucion y de esta manera lo masculino y la masculinidad se destruye también:

Se dirigen a los muchachos en estos términos, antafio comprendisteis que luchamos por
vosotros al mismo tiempo que para nosotras. En esta guerra que también fue la vuestra tomasteis
parte. Hoy, juntos, repetimos como una orden, que desaparezca en esta tierra cualquier rasgo de
violencia. [...] Llevan consigo sus armas. Las entierran al mismo tiempo que las de ellos diciendo,
gue se borre de la memoria humana la guerra mas larga, mas mortal que jamas conoci6, la Gltima

guerra posible de la historia.'®

Pero en Las guerrilleras no solo se proyecta el mundo nuevo que comienza inmediatamente
después de la revolucion, sino que transcurren los afios y, finalmente, ha sido posible lograr una
transformacion radical y construir una nueva sociedad por medio de un nuevo lenguaje. Segun
la teoria marxista, la lucha de clases es el motor de la historia. Tal vez a eso se refiera Wittig
cuando escribe «la Gltima guerra posible de la historia», porque se ha producido, tras la
revolucion feminista victoriosa, el fin del sistema sexual, el fin de la lucha de clases. En esa
sociedad sin motor histérico: «Adelantan, no hay delante, no hay detras. Progresan, no hay
futuro, no hay pasado».!® Y, ademas, en este nuevo mundo ya no utilizan los simbolos, las

historias, las creencias ni las categorias de identidad, ya no las necesitan:

Dicen que las referencias a Amaterasu o a Cihuacoatl han dejado de ser validas. Dicen que no
necesitan mitos o simbolos. Dicen que la época en que partieron de cero se esta borrando de sus
memorias. Dicen que apenas pueden referirla. Cuando repiten, conviene que este orden se rompa,

dicen que no saben de qué orden se trata.®®

En este nuevo mundo, en el que se ha puesto fin al sistema de clases sexuales, se ha dado

paso, en definitiva, a una sociedad sin género:

BT WITTIG, Monique, Las guerrilleras...op. cit., p. 124.
188 |bidem., p. 28.
189 |bidem., p. 27.

68



Dicen que, llegadas a este punto, deben examinar el principio que las viene guiando. Dicen
que no tienen por qué extraer su fuerza de unos simbolos. [...] Dicen que, por consiguiente, hay
gue dejar de exaltar las vulvas. Dicen que deben romper el ultimo vinculo que las sujeta a una
cultura muerta. Dicen que todo simbolo que exalte el cuerpo en fragmentos es temporal, debe
desaparecer. Antafio asi ocurrié. Ellas, cuerpos integros primeros principales, avanzan caminando

juntas por otro mundo.*%°

190 |bidem., p. 70.
69



La utopia de una sociedad sin genero

Poseemos en la actualidad los conocimientos necesarios para crear un
paraiso sobre la tierra una vez mas. La alternativa es la de nuestro
propio suicidio a través de este mismo conocimiento, la creacion de un
infierno sobre la tierra seguidos por un olvido total 1%

Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo

Mas te vale contar tus tripas al sol y agonizar, herida de muerte, que
vivir una vida de la que cualquiera puede apropiarse. ¢Qué te pertenece
en esta tierra? Solo la muerte.1%2

Monique Wittig, Las guerrilleras

Eduardo Galeano escribié en su obra Las palabras andantes que «[La utopia] estd en el
horizonte [...] Me acerco dos pasos, ella se aleja dos pasos. Camino diez pasos Yy el horizonte
se corre diez pasos mas alld. Por mucho que yo camine, nunca la alcanzaré. ¢Para qué sirve la
utopia? Para eso sirve: para caminar».1®® Y ;por qué la utopia siempre se aleja? ¢por qué
siempre esta en el horizonte? Porque precisamente en eso consiste la utopia, como dice Galeano,
en imaginar un futuro mejor hacia el que caminar. Siempre va a haber pasos que comenzar,

siempre va a existir algo que mejorar, algo por lo que luchar.

De laimaginacion de futuros mejores hacia los que caminar nacieron muchos de los debates
que protagonizaron las problematicas y las demandas feministas de finales de los sesenta y que
siguen protagonizando los que se producen hoy en dia entre los distintos feminismos. De las
utopias como las imaginadas en La dialéctica del sexo o en Las guerrilleras nacerian muchos
de los caminos por los que avanzar pero, al mismo tiempo, muchas de las discrepancias con las
gue construir nuevas direcciones hacia el horizonte. De ahi lo enriquecedor de la(s) utopia(s),
ya que de ella(s) es posible construir muchos de los caminos por los que comenzar a dar dos,

diez pasos, para que el horizonte se desplace asimismo dos, diez pasos mas alla.

191 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 301.

2 WITTIG, Monique, Las guerrilleras...op. cit., p. 112.

198 GALEANO, Eduardo, Las palabras andantes, Catalogos, Buenos Aires, 2001, p. 230. Se trata de una cita muy
difundida y habitualmente atribuida a Galeano, pero él mismo ha subrayado que en realidad fue la contestacion
que el director de cine Fernando Birri le dio a un estudiante en una conferencia impartida por €l y por Galeano en
Cartagena de Indias, Colombia, después de que le preguntase ¢Para qué sirve la utopia? Esa fue su habil respuesta.

70



No obstante, no todo siempre estd caracterizado por la discrepancia y la multitud de
caminos y de horizontes. En efecto, la coincidencia y la basqueda de conformidad también
enriquecen la imaginacion y proyeccion de esos futuros hacia los que caminar. En el caso de
Shulamith Firestone y Monique Wittig —aunque no de forma consciente ya que no existen
evidencias de que se conociesen la una a la otra ni de que hubiesen leido la obra de unay de la
otra a finales de los afios sesenta— se produce esta dinamica doble que enriquece, ciertamente,
la lectura de sus obras en conjunto. Existen a su vez evidentes coincidencias y manifiestas

discrepancias en sus reflexiones, ficciones y teorizaciones.

Comenzaré con las coincidencias y finalizaré con las discrepancias, todas ellas entendidas
como una base enriquecedora sobre la que debatir y comprender el devenir de los feminismos
del presente. Y aungue en el apartado anterior ya se ha tratado de realizar una lectura conjunta
de ambas obras —desde los conceptos de “biologia, clase sexual, revolucion y utopia”— lo cierto
es que es posible elaborar un esquema mas concreto que interprete sus similitudes, resultando
de esta manera interesante que dos feministas de finales de los sesenta escribiesen dos obras
con importantes coincidencias practicamente en el mismo momento —1968 y 1969 pero desde

dos paises separados por el Atlantico.

Ambas obras pueden ser leidas desde el hilo conductor que estructura este trabajo: la
construccion de una sociedad sin género. Las dos coinciden, en efecto, en la problemética que
supone la destruccion de la clase sexual “mujeres” y de la propia diferencia sexual binaria. Para
conseguir dicha destruccion creen necesario elaborar un analisis materialista de la opresion de
las mujeres, teorizar en torno a la “clase sexual” y asi conseguir una necesaria toma de
conciencia de clase para hacer posible la revolucion feminista. En la toma de conciencia se hace
indispensable dotar de valor y de analisis critico los rasgos anatomicos —para Firestone, en

especial, la funcién reproductora y, para Wittig, la vulva y el cuerpo en su conjunto-—.

La revolucién, para ambas, debe alcanzar la lucha de clases desde la clase de las mujeres
para la destruccion de las clases sexuales y sociales. Sin embargo, la revolucion para Firestone
comprende mayormente una revolucion de las condiciones materiales y, para Wittig, una
revolucion linglistica que también tendra consecuencias materiales. Para la primera, se ha de
liberar a las mujeres de su capacidad/obligacion reproductoray, para la segunda, se han de crear
nuevas categorias de identidad, asi como nuevos lenguajes para expresar de modos distintos los
cuerpos. Asi, modificando materialmente la funcion reproductora y modificando

lingiiisticamente la percepcion de los cuerpos las “mujeres”, estas dejarian de ser “mujeres”.

71



Porque ¢como identificariamos a las mujeres si ya no les caracterizase su funcién reproductora

0 su cuerpo “femenino’?

La sociedad pos-revolucionaria imaginada por Monique Wittig y por Shulamith Firestone
ha conseguido que las “mujeres” dejen de ser “mujeres” y que los rasgos anatdmicos dejen de
poseer un valor social. La sociedad pos-revolucionaria imaginada por estas dos feministas
radicales se trata de la utopia de una sociedad sin género. Una sociedad que ha coincidido en la
necesidad de dejar de ser “mujeres”, porque, segun ambas autoras, ser “mujer”’ es pertenecer a
una clase sexual oprimida sobre las bases de su biologia —y, especialmente para Wittig, sobre

las bases de la construccion social de su biologia—.%*

Las discrepancias en la imaginacién de esta sociedad, no obstante, son también notorias.
Como afirma Teresa de Lauretis, «Wittig compartia la premisa de que las mujeres no son un
“grupo natural” cuya opresion seria consecuencia de su naturaleza fisica sino, mas bien, una
categoria social y politica».1% Y, aunque Firestone estaba profundamente influenciada por
Simone de Beauvoir y también compartia la idea de que la “mujer” se trataba de una categoria
social y politica, su teoria resulté controversial al afirmar que «las clases sexuales nacieron
directamente de una realidad biolégica: hombres y mujeres fueron creados con distinta
configuracion y diversidad de privilegios».1% En este sentido, existe una evidente discrepancia
entre ambas autoras. Aunque Firestone no cayé posteriormente en un determinismo biol6gico
a pesar de afirmar tal aseveracion, Wittig no compartiria nunca la idea de que la opresion de las

mujeres «seria consecuencia de su naturaleza fisica», como dice de Lauretis.

Por otro lado, otro aspecto controvertido de la obra de Firestone se sitla en su teorizacion
sobre la sociedad pos-revolucionaria, cuando trata el aspecto de la libertad sexual y afirma que
«hombres y mujeres —en igualdad de otros factores— se preferiran el uno al otro sobre los demas
individuos del propio sexo por simple conveniencia fisica».'” Ademas de caer en una profunda

contradiccion al hablar de “hombres” y “mujeres” en la sociedad pos-revolucionaria que,

194y, con posterioridad, se podria decir que, para Wittig, ser “mujer” es pertenecer a una clase sexual oprimida
sobre las bases del pensamiento heterosexual. Ciertamente, no he elaborado un analisis con especial alusion al
“pensamiento heterosexual” teorizado por Wittig en 1980 porque he tratado de centrarme exclusivamente en Las
guerrilleras, publicado en 1969. Realizar una lectura de su obra desde las teorizaciones que realizaria
posteriormente puede ser enriquecedor pero, al mismo tiempo, creo que de esa forma no se comprende totalmente
la misma dentro de su contexto, de ahi que no me haya referido especialmente a su tan importante y fundamental
ensayo.

195 L AURETIS, Teresa de, Cuando las lesbianas no éramos mujeres [Sesion de conferencia], Coloquio Autour de
L’ceuvre Politique, Théorique et Littéraire de Monique Wittig, Paris, 16-17 de junio de 2001. Disponible en:
https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-leshianas-no-eramos-mujeres/ [Consultado el 16/10/2022], p.
9.

1% FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo...op. cit., p. 17.

197 |bidem., p. 299.

72


https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/

previamente, habia teorizado como una en la que dicha distincion despareceria, cae, ademas,
en una afirmacion evidentemente homdfoba. Como afirma Mandy Merck, aunque su
conviccion de que una relajacion en los tabas familiares fomentaria una sexualidad polimorfa
y aunque esta le lleva a especular sobre un futuro sin relaciones de pareja exclusivamente o sin
un énfasis excesivo en la genitalidad, la heterosexualidad no es vista por Firestone como la base
de dominio y sumision en las relaciones de género.!®® En este sentido, existe, de nuevo, una

clara discrepancia con Wittig.

Y, entre otras cuestiones, una de las criticas mas significativas a la obra de Firestone se
situa en torno a su capitulo quinto, “El racismo o el sexismo de la familia humana”. Sobre €I,
Angela Davis afirmé que «Firestone sucumbe al viejo sofisma racista de culpar a la victima» y
qgue con su teoria facilitd6 —junto con las teorias de otras feministas como Brownmiller,
MacKellar y Russell- «el resurgimiento del manido mito del violador negro».!*® Por lo que,
aunque intent6 introducir —o, como diriamos hoy, interseccionar— la cuestion de la raza con su
analisis sobre el sexismo, digamos que, como minimo, no le sali6 muy bien. Al respecto, en el
caso de Monique Wittig, parece que su andlisis interseccional sobre el racismo y el sexismo
resultd mayormente satisfactorio, al igual que sucedié con otras feministas materialistas

francesas, como fue el caso de Colette Guillaumin.

En definitiva, como he tratado de introducir en las lineas anteriores, existieron entre ambas
importantes coincidencias pero, también, profundas discrepancias. Todas ellas, no obstante,
deben ser entendidas como una base enriquecedora sobre la que debatir y comprender el devenir
de los feminismos del presente. Porque, en el momento en el que escribieron, tal y como asegura
Beatriz Suarez Briones, «todo estaba por inventar. Y esto fue lo que hizo Monique Wittig en
toda su obra, ensayistica y de ficcion».?% Afirmacion perfectamente extrapolable a la obra de
la feminista estadounidense Shulamith Firestone. Ambas pioneras de lo que se podria

denominar una “Teoria proto-queer”.

1% MERCK, Mandy, “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD,
Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex...op. cit., p. 20.

19 DAVIS, Angela, Mujeres, raza y clase, Akal, Madrid, 2021, p. 183.

200 SUAREZ BRIONES, Beatriz, “Cuando las lesbianas éramos mujeres” en: SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.),
Las leshianas (no) somos mujeres...op. cit., p. 43.

73



¢ Teoria proto-queer? Firestone y Wittig en la encrucijada

Toda la historia de la lucha por la autodeterminacion de las mujeres ha
sido ocultada una y otra vez. [...] frente a cada trabajo feminista, existe
la tendencia a recibirlo como si saliera de la nada.?*

Adrienne Rich, Sobre mentiras, secretos y silencios

La obra de estas dos feministas radicales es posible ser leida —como se ha demostrado en el
apartado anterior— de manera conjunta, a partir de muchas de sus coincidencias y similitudes.
Sin embargo, es evidente que existen, al mismo tiempo, muchas discrepancias y distintas
perspectivas de analisis filosofico entre ambas. De ahi también la riqueza de juntar a ambas
autoras y sus teorias, las cuales, como se ha visto, sentaron muchas de las bases de la teoria
feminista que vendria después, producto de la explosion de los feminismos a principios de los

afos setenta.

En este sentido, es interesante prestar atencion al tratamiento de las obras de aquel contexto
por parte de los feminismos del presente. Y es que actualmente nos encontramos en una tercera
o incluso cuarta ola del feminismo?®, la cual se ha descrito en muchas ocasiones como “en
contra de” en lugar de “después de” la Segunda ola. Esta auto-percepcion, tal y como lo ha
analizado Lisa Downing, tiene una serie de consecuencias para todas las obras pioneras que se
escribieron a finales de los sesenta y principios de los setenta del siglo pasado. Una de las
consecuencias principales es que cuando se habla de “Segunda ola” o de las obras que se
escribieron en aquel contexto, tanto la primera como las segundas suspendan el test de la
insterseccionalidad.?®® De esta manera, se presenta la tercera ola como una correccion de la
segunda, como un modelo superior, lo cual presenta asimismo una serie de problematicas. En

primer lugar, la lectura desde los valores politicos del presente de las obras del pasado se trata,

201 RICH, Adrienne, Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983, p. 19.

202 Como afirma Carmen Garrido Rodriguez, «Algunas autoras defienden que podemos hablar de cuarta ola desde
principios de los afios 2000, otras lo sitian en 2008, mientras que las teorias més extendidas la sitian en 2017 con
el movimiento #MeToo o el 8 de marzo de 2018 tomando como referente el caso espafiol». GARRIDO
RODRIGUEZ, Carmen, “Repensando las olas del Feminismo. Una aproximacion tedrica a la metafora de las
“olas”, Investigaciones Feministas, 12: 2 (2021), p. 487.

23 DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-queer Theory”,
Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en:

http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8 Final_Lisa Downing.pdf [Consultado el 07/11/2022].

74



http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf

en efecto, de un anacronismo, no consiguiendo, ademas, comprenderlas con profundidad. Y, en
segundo lugar, se acaban silenciando las voces de aquellas que hablaron en esos tempranos

afios, ya que son tachadas de incumplir este supuesto test de la interseccionalidad.?%

El problema es que, como afirmé Adrienne Rich, «toda la historia de la lucha por la
autodeterminacion de las mujeres ha sido ocultada una y otra vez. [...] frente a cada trabajo
feminista, existe la tendencia a recibirlo como si saliera de la nada».?%® Y, en efecto, nada sale
de la nada. Los debates actuales entre y desde los distintos feminismos no se pueden
comprender sin echar la mirada hacia atras, sin volver a aquellos afios convulsos de los sesenta.
Las obras de Firestone y Wittig, por lo tanto, se convierten en referentes primordiales a los que
volver para comprender muchas de las problematicas del presente, ya que de ellas —al igual que
de muchas otras obras de sus compafieras— nacieron y se vieron influenciadas todas las que

vendrian después. Como afirma Elena Apilanez,

Los aportes de estas tedricas y militantes feministas del movimiento de liberacion de las
mujeres de fines de los afios 60 e inicios de la década de los 70, han sido fundamentales para dar
luz a una propuesta de teoria revolucionaria que no solo explique lo que estaba pasando con las
mujeres, sino que provea de la serie de elementos y dimensiones en torno a las cuales desplegar los
maultiples andlisis posibles sobre la opresion de las mujeres y oriente el proceso revolucionario, en

este caso, feminista.?%®

Porque, ciertamente, los aportes de estas teoricas hicieron posible «desplegar los multiples
analisis posibles sobre la opresion de las mujeres», asi como, tal y como apunta acertadamente
Apilanez, orientar la revolucion y fomentar la agrupacién y la accion. Asi, en lugar de concebir
el feminismo de los setenta como una reliquia muerta de un pasado superado, seria mas
interesante y enriquecedor comprender las temporalidades de la teoria feminista de modo que
se tenga en cuenta tanto la continuidad como la ruptura. De hecho, como apunta Kathi Weeks,
La dialéctica del sexo es un ejemplo de teoria del feminismo radical que jugé un papel muy
importante en dar forma a la posterior historia de la teoria feminista y, en efecto, «La dialéctica
[...] form6 los bloques iniciales del proyecto de la teoria feminista que posteriormente la

rechazaria».2’

204 |bidem., p. 3.

205 RICH, Adrienne, Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983, p. 19.

206 APILANEZ, Elena, “La revolucidn se cocina a fuego lento. Una revisitacion de la nocién de revolucién a la
luz del pensamiento feminista de la segunda ola”, Iberoamérica Social, XIV (2020), p. 64.

27 WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist 1970s...0p. cit.,
p. 736-741. [Traduccion propia].

75



Resulta evidente, no obstante, que con todo ello no me refiero a que se deba evitar una
lectura critica sobre todas las obras que se escribieron en aquel contexto. Al contrario, dicha
critica es necesaria, pero siempre comprendiéndola como una interpretacion y un analisis que
enriquezca la teoria posterior —teniendo en cuenta tanto la continuidad como la ruptura—y, en
definitiva, no como un juicio de valor desde el presente sobre aquellas cuestiones en las que no

estamos de acuerdo desde los feminismos actuales.

Asi, desde esta perspectiva, seria posible interpretar la obra de Monique Wittig, pero
también la de Shulamith Firestone, como parte de una “teoria proto-queer”. De esta manera lo
analiza acertadamente Lisa Downing. Y es que ambas, como feministas materialistas,
reconocen que la biologia de las mujeres ha sido utilizada como una herramienta de la opresion
patriarcal. Y ambas se oponen a perpetuar el determinismo biolégico. Aunque —como se ha
mostrado en el apartado anterior— la forma de entender la “biologia” como una herramienta de
la opresion patriarcal ha sido interpretada de forma diferente por parte de Wittig y Firestone —
esta Gltima todavia un paso por detras de la primera—, lo cierto es que el objetivo de ambas

coincide en gran medida.

La feminista estadounidense cree que «se ha hecho necesario librar a la humanidad de la
tiranfa de su biologia»?®® y, aunque la francesa posiblemente entenderia tal afirmacion de esta
otra manera —‘se ha hecho necesario librar a la humanidad de la tirania de la construccion social
de su biologia”— la propuesta de ambas coincide en que la interpretacion de la biologia puede
modificarse socialmente; Firestone mas en términos materiales y Wittig mas en términos
linguisticos, con consecuencias también materiales. Ambas coinciden en el objetivo de alcanzar
una sociedad en la que las diferencias genitales —y las diferencias corporales— dejen de importar

socialmente.

Si volvemos a la definicién proporcionada por Beatriz Suarez Briones de la Teoria queer
sobre que «definir queer era muy poco queer» y sobre que «no se trata de qué es sino de lo que
hace o, mejor deshace» lo cierto es que el olvido producido sobre la obra y figura de Shulamith
Firestone por parte de este feminismo es digno, como minimo, de tener en cuenta. Pero no solo

por parte del feminismo queer, sino por parte de los feminismos actuales en su conjunto.

Este trabajo, en definitiva, se trata de un analisis de la obra de ambas autoras introducidas
en su contexto pero, al mismo tiempo, se trata de una estrategia de equiparacion de una autora

mas olvidada con una mas reivindicada. En suma, la obra de Firestone es una referencia tan

208 FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo... op. cit., p. 242.
76



importante como la de Wittig y, sin embargo, en parte ha caido en el olvido. Recuperar con
profundidad, pues, y no solo con la mencion referencial, La dialéctica del sexo, resulta

fundamental para la historia de los feminismos contemporaneos.

77



Conclusiones

A finales de los afios sesenta del siglo XX se comenzé a construir en Estados Unidos un
movimiento que marcaria la vida de millones de personas. Parte importante de ese movimiento
lo ocuparon las que pronto se denominarian feministas radicales, quienes buscaron no solo una
reforma legislativa en relacion con los derechos de las mujeres, sino una transformacion
profunda de la sociedad que llegara a la raiz de todas las opresiones. Comenzé una nueva
reinterpretacion del mundo que tempranamente se expandiria por el resto de paises
occidentales. En Francia, con la brecha abierta por su Mayo del 68, pasarian de ser “cinco o
seis” feministas a conformarse, a partir de 1970, como un movimiento social. Todo ello

conduciria a la explosién de los feminismos que configuran —y transforman— nuestro presente.

La pregunta que dio origen al presente trabajo —¢una sociedad sin género?— provocé que
me trasladara a estos origenes para encontrar respuestas. Y las preguntas que acompafaron a
esta primera cuestion —;se ha teorizado sobre ello? ¢ es acaso eso posible de imaginar?— hicieron
que acudiera a las obras de Shulamith Firestone y Monique Wittig para tratar de abordar algunas
de mis dudas. Lo cierto es que empecé el Trabajo Fin de Master llena de preguntas y finalizo
este proceso con pocas cuestiones claras y llena de todavia méas incdgnitas por resolver. El
transcurso por esta investigacion ha estado lleno de problematicas pero, asimismo, ha resultado

ser un camino enormemente enriquecedor.

Porque resulta muy enriquecedor, en efecto, llevar a cabo un recorrido por las obras de
estas dos referentes feministas y, como se ha tratado de demostrar, de introducirlas en su
contexto. A través de este analisis interdisciplinar es posible comprender y concluir que la
elaboracion de obras que contemplen una transformacion radical de la sociedad son muy
dificiles de escribir, e incluso de imaginar, sin un contexto asimismo radical en el que se vean
inmersas sus autoras. También a partir, principalmente, de lo que nos ensefia el analisis
historico, se puede llegar a la conclusién de que los movimientos sociales necesitan de fuertes
categorias de identidad para conformarse como tales. Por lo que gracias a esa construccion
identitaria en torno al sujeto “mujeres” se constituyé un movimiento social —el MLM vy el
feminismo radical-y debido en parte a que tanto Firestone como Wittig se vieron inmersas en

él, fueron capaces de imaginar una sociedad radicalmente diferente.

78



En consecuencia, mas que a conclusiones he llegado, en realidad, a plantearme aun méas
cuestiones: ¢Es posible una sociedad sin categorias de identidad? ¢es factible construir
categorias de identidad para luchar por la destruccidn de esas mismas categorias? ¢es realizable
la construccion de un movimiento social sin un sujeto identitario? Comencé este recorrido
preguntandome acerca del “género” y concluyo cuestionaindome sobre la complejidad que

caracteriza la identidad de las personas.

Aunque también he dado con algunas claves. Tras el proceso de elaborar la presente
investigacion, creo que resulta ciertamente problematico plantear la destruccion de las
identidades, en este caso, de género. No obstante, este recorrido también me ha conducido a
pensar que aunque el andlisis del pasado nos muestra que los movimientos sociales se han
conformado a partir de la elaboracién de categorias identitarias, eso no quiere decir que no se
puedan construir en el futuro movimientos de otra forma. En especial, no creo que sea necesaria
una unica categoria de identidad para un movimiento social, ya que el andlisis historico nos
muestra también que la creacidon de categorias Unicas y esencialistas conlleva profundos

problemas y divisiones. Cuestion que he tratado asimismo de abordar a lo largo del trabajo.

En efecto, resulta dificil llegar a la conclusién de que es posible la construccion de una
sociedad sin género. La imaginacion de dicha sociedad, no obstante, si es posible y si que se ha
dado en el pasado de la teoria feminista, como se ha mostrado. VVolver a quienes han teorizado
sobre ello favorece los debates entre los feminismos del presente. Y, aunque, en mi caso, no
haya fomentado la creencia en que dicha sociedad sea factible, si que ha reforzado, sin lugar a
dudas, la conviccién en que una sociedad sin categorias binarias de identidad de género es
posible y materializable. Una sociedad en la que ser “mujer” adquiera multiples significados y
en la que todos esos multiples significados sean aceptados. O en la que se sigan construyendo
diversas categorias de identidad y que todas las personas que se identifiquen con ellas puedan

habitar este mundo de forma seguray libre.

En definitiva, un mundo de personas libres y un mundo en el que las mujeres dejen de
ocupar el lugar al que las relega este sistema, si es posible. Porque como dice Judith Butler,
«debemos hacerle sitio a otro mundo, debemos insistir en la posibilidad de un mundo
estructurado sobre la no violencia; proclamar, incluso, que semejante mundo es factible, aun

cuando no encontremos la manera de llegar a él».2%°

29 BUTLER, Judith, Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy...op. cit., p. 54.

79



Referencias bibliograficas

AGUILAR, Teresa, “El sistema sexo-género en los movimientos feministas”, Amnis: Revue de

Civilisation Contemporaine de I'Université de Bretagne Occidentale, 8 (2008), pp. 1-11.

APILANEZ, Elena, “La revolucién se cocina a fuego lento. Una revisitacion de la nocion de
revolucion a la luz del pensamiento feminista de la segunda ola”, Iberoamérica Social,

X1V (2020), pp. 50-67.

ASIMAKOPOULOS, John, “The Civil Rights-Black Power Era, Direct Action, and Defensive
Violence: Lessons for the Working-Class Today”, Theory in Action, 3, 3 (2010), pp. 42-
62.

BALZA MUGICA, Isabel, “Hacia un feminismo monstruoso: sobre el cuerpo politico y sujeto
vulnerable” en: SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En
torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 85-115.

BEAUVOIR, Simone de, El segundo sexo, Catedra, Madrid, (1949) 2021.

— “France: Feminism-Alive, Well, and in Constant Danger” en: MORGAN, Robin (Ed.),
Sisterhood is Global. The International Women’s Movement Anthology, The Feminist
Press at the City University of New York, 1996, pp. 229-235.

BRUNO, Diego, “La dialéctica histérica de Karl Marx Aproximaciones metodoldgicas para
una teoria del colapso capitalista”, Hic Rhodus. Crisis capitalista, polémica vy
controversias, 1 (2011), pp. 75-86.

BURGOS DIAZ, Elvira, “El escandalo de lo humano: lesbianas y mujeres” en: SUAREZ
BRIONES, Beatriz (ed.), Las leshianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig,

Icaria, Barcelona, 2013, pp. 51-83.

— “El pensamiento de Monique Wittig y su presencia en la teoria de Judith Butler”, Thémata.
Revista de Filosofia, 31 (2003), pp. 15-31.

BUTLER, Judith, El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad, Paidos,
Barcelona, 2020.

80



— Sin miedo. Formas de Resistencia a la violencia de hoy, Taurus, Barcelona, 2020.

CABRERA GARCIA, Elisa & VALLE CORPAS, Irene, “Notas para una historia de las
reivindicaciones feministas en y tras Mayo de 1968: contradicciones, alianzas y desafios”,

Dossiers Feministes, 24 (2018), pp. 75-94.

CANO ABADIA, Monica, “Reflexionando sobre Wittig: Las guerrilleras y El cuerpo
lesbiano”, Thémata. Revista de Filosofia, 46 (2012), pp. 345-351.

CHIHU AMPARAN, Aquiles, “Nuevos movimientos sociales ¢ identidades colectivas”,
Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 47 (1999), pp. 59-70.

DAVIS, Angela, Mujeres, raza y clase, Akal, Madrid, 2021.

— y AL, Tariqg, Solidarity and Alliances — Angela Davis and Tarig Ali in conversation
[Sesion de conferencia], Global 68. Solidarity in Alliance and Global History, Théatre
Nanterre-Amandiers, Nanterre, 2-6 de mayo de 2018. Disponible en:
https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tarig-ali-
conversation [Consultado el 14/06/22].

DELPHY, Christine, “The Invention of French Feminism: An Essential Move”, Yale French
Studies, 97 (2000), pp. 166-197.

DORE, Mary (dir.), She’s Beautiful When She’s Angry, [Pelicula-documental] Estados Unidos,
Svetlana Cvetco, 2014. Disponible en YouTube:
https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0 [Consultado el 14/06/22].

DOWNING, Lisa, “Antisocial feminism? Shulamith Firestone, Monique Wittig and Proto-
queer Theory”, Paragraph, 41, 3 (2018), pp. 364-379. Disponible en:
http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8 Final_Lisa_Downing.pdf [Consultado el
07/11/2022].

DUPLESSIS, Rachel B. y SNITOW, Ann (Eds.), The Feminist Memoir Project. Voices from

Women'’s Liberation, Rutgers University Press, New Brunswick/New Jersey, 2007.

ECHOLS, Alice, Daring to Be Bad. Radical Feminism in America. 1967-1975, University of
Minnesota Press, (1989) 20109.

81


https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.fmsh.fr/en/projects/solidarity-and-alliances-angela-davis-and-tariq-ali-conversation
https://www.youtube.com/watch?v=UB54kDZg5t0
http://pure-oai.bham.ac.uk/ws/files/60726374/8_Final_Lisa_Downing.pdf

ERGAS, Yasmine, “El sujeto mujer: el feminismo de los afnos sesenta-ochenta” en: DUBY,
George y PERROT, Michelle (Eds.), Historia de las mujeres. El siglo XX, Taurus, Madrid,
2000.

EVANS, Sara, “Women’s Liberation: Seeing the Revolution Clearly”, Feminist Studies, 41, 1
(2015), pp. 138-149.

— Personal Politics. The Roots of Women’s Liberation in the Civil Rights Movement & the
New Left, Alfred A. Knopf, New York, 1979.

FALQUET, Jules, “La combinatoria straight: Raza, clase, sexo y economia politica: andlisis
feministas materialistas y decoloniales”, Descentrada. Revista interdisciplinaria de

feminismos y género, 1 (2017), pp. 2-17.

FALUDI, Susan, “Death of a Revolutionary. Shulamith Firestone helped to create a new
society. But she couldn’t live in it”, The New Yorker, April 15 (2013).

FARINA BUSTO, Maria Jests, “Haciendo cosas con el lenguaje. La escritora en su taller” en:
SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique
Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 117-147.

FELDMAN, Jacqueline, “De FMA au MLF Un témoignage sur les débuts du mouvement de
libération des femmes”, Clio. Femmes, Genre, Histoire, 29 (2009), pp. 193-203.

FIRESTONE, Shulamith, La dialéctica del sexo, Editorial Kairds, Barcelona, 1976.
— The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, Bantam Book, New York, 1972.
— Espacios sin aire, Mufieca Infinita, Madrid, 2022.

— “The Women’s Right Movement in the U.S.: A New View”, en Notes from the First Year,
New York, New York Radical Women, 1968.

FISHER, Mark, Realismo capitalista. ¢ No hay alternativa?, Caja Negra, Buenos Aires, 2018.
GALEANO, Eduardo, Las palabras andantes, Catalogos, Buenos Aires, 2001.

GARCIA SAIZ, Lorena, “La primavera francesa y el foro social mundial: rebrotes del espiritu

del Mayo francés en el altermundismo desde la perspectiva de género”, Dossiers

Feministes, 24 (2018), pp. 95-108.

82



GARRIDO RODRIGUEZ, Carmen, “Repensando las olas del Feminismo. Una aproximacion
teorica a la metafora de las “olas”, Investigaciones Feministas, 12: 2 (2021), pp. 483-492.

GOODMAN, Elyssa, “How the Lavender Menace Fought for Lesbian Liberation in the 1970s.
Remembering the instrumental feminist group, who made the voices of their sisters heard
in the women's liberation movement”, Them, June 19 (2019). Disponible en:

https://www.them.us/story/lavender-menace [Consultado el 16/09/2022].

GULDI, Jo y ARMITAGE, David, Manifiesto por la historia, Alianza Editorial, Madrid, 2016.

HALL, Simon, “On the Tail of the Panther: Black Power and the 1967 Convention of the
National Conference for New Politics”, Journal of American Studies, 37 (2003), pp. 59-
78.

HERNANDEZ PINERO, Aranzazu, “Aqui y ahora”: la nocion de contrato social en el
lesbianismo materialista de Monique Wittig”, Investigaciones Feministas, 10, 1 (2019), pp.
27-43.

HOWIE, Gillian, “Sexing the State of Nature: Firestone’s Materialist Manifiesto” en: MERCK,
Mandy y SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical
Essays on Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 216-234.

JUDT, Tony, Algo va mal, Debolsillo, Barcelona, 2019.

KAUFMANN-MCCALL, Dorothy, “Politics of Difference: The Women’s Liberation
Movement in France from May 1968 to Mitterrand”, Signs, 9, 2 (1983), pp. 282-293.

LA BARBERA, Maria Caterina, “Interseccionalidad, un “concepto viajero”: origenes,
desarrollo e implementacion en la Union Europea”, Interdisciplina, 4, 8 (2016), pp. 105-
122.

LARUMBE, M? Angeles, “El feminismo de segunda generacion”, en: LARUMBE, M?
Angeles, Una inmensa minoria. Influencia y feminismo en la transicién, Prensas

Universitarias de Zaragoza, 2002, pp. 51-139.

LAURETIS, Teresa de, Cuando las lesbianas no éramos mujeres [Sesidon de conferencia],
Coloquio Autour de L’ceuvre Politique, Théorique et Littéraire de Monique Wittig, Paris,

16-17 de junio de 2001. Disponible en: https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-

las-lesbianas-no-eramos-mujeres/ [Consultado el 16/10/2022].

83


https://www.them.us/story/lavender-menace
https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/
https://www.bibliotecafragmentada.org/cuando-las-lesbianas-no-eramos-mujeres/

LORDE, Audre, Los diarios del cancer, Chile, Ginecosofia, 2019.

— Zami. Una biomitografia. Una nueva forma de escribir mi nombre, Madrid, horas y
HORAS, 20009.

MARGREE, Victoria, Neglected or Misunderstood: The Radical Feminism of Shulamith
Firestone, Zero Books, Hampshire, 2018.

MARTINEZ, Layla, Utopia no es una isla. Catalogo de mundos mejores, Episkaia, Madrid,
2022.

MERCK, Mandy y SANFORD, Stella, “Introduction” en: MERCK, Mandy y SANFORD,
Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith
Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 1-9.

— “Integration, Intersex, and Firestone’s Dialectic” en: MERCK, Mandy y SANFORD, Stella
(eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith Firestone,
Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 163-193.

— “Prologue: Shulamith Firestone and Sexual Difference” en: MERCK, Mandy y SANFORD,
Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on Shulamith

Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 9-26.
MILLETT, Kate, Politica Sexual, Catedra, Madrid, 2021.

MOLONY, Barbara & NELSON, Jennifer (Eds.), Women’s Activism and ‘““Second Wave”
Feminism. Transnational Histories, London/New York, Bloomsbury, 2017.

MORAGA, Cherrie & ANZALDUA, Gloria (Eds.), This Bridge Called My Back: Writings by

Radical Women of Color, Persephone Press, 1981.

MORANT, Isabel, “El segundo sexo, de Simone de Beauvoir, y el feminismo contemporaneo”,
Saitabi. Revista de la Facultat de Geografia i Historia, 67 (2017), pp. 105-134.

NACHESCU, Voichita, “Radical Feminism and the Nation. History and Space in the Political
Imagination of Second-Wave Feminism”, Journal for the Study of Radicalism, 3, 1 (2009),
pp. 29-59.

NASH, Mary, Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos, Alianza Editorial, Madrid,
2012.

84



OLMO, Gemma del, “El desafio violeta. Un camino de libertad”, Investigaciones Feministas,
10, 1 (2019), pp. 45-59.

— “Traspasando limites. Lo personal y lo politico en ¢l feminismo”, Las Torres de Luca, 8
(2019), pp. 63-80.

OTERO CARVAIJAL, Luis Enrique, “La larga sombra de mayo del 68, Dossiers Feministes,
12 (2008), pp. 49-68.

PASTOR VERDU, Jaime, “Mayo 68, de la revuelta estudiantil a la huelga general. Su impacto

en la sociedad francesa y en el mundo”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp. 31-47.

PAVARD, Bibia, ROCHEFORT, Florence, ZANCARINI-FOURNEL, Michelle, Ne nous
libérez pas, on s’en charge. Une histoire des feminisms de 1789 & nous jours, Editions La

Découverte, Paris, 2020.

PAVON-CUELLAR, David, “¢Por qué la violencia de género no puede explicarse por la de
clase? Marxismo y psicoanalisis ante el fundamento sexual-familiar de la opresion politica-

economica”, Teoria y Critica de la Psicologia, 9 (2017), pp. 244-253.
PERKINS GILMAN, Charlotte, Matriarcadia, Akal, Madrid, 2018.

PICQ, Frangoise, “El hermoso pos-mayo de las mujeres”, Dossiers Feministes, 12 (2008), pp.
69-76.

PISAN, Annie de y TRISTAN, Anne, Historias del Movimiento de Liberacién de la Mujer,
Editorial Debate, Madrid, 1977.

RICH, Adrienne, “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana” en: RICH, Adrienne,

Sangre, pan y poesia. Prosa escogida: 1979-1985, Icaria, Barcelona, pp. 41-86.
— Sobre mentiras, secretos y silencios, Barcelona, Icaria, 1983.

ROBINSON, Page Somerville, ‘‘I'm Not a Feminist, But...", a Comparative Analysis of
the Women's Movement in the United States and France”, Notes de L Ifri-Potomac
Papers, 4 (2010), pp. 1-39.

ROSE, Sonya O., ¢Qué es historia de género?, Alianza Editorial, Madrid, 2012.

RUBIN, Gayle, “El trafico de mujeres: notas sobre la economia politica del sexo”, Nueva

Antropologia, 30 (1986), pp. 95-145.

85



SANCHEZ, Ana, “Shulamith Firestone, La dialéctica del sexo”, Teorema: Revista
internacional de filosofia, 10, 1 (1980), p. 100-102.

SANCHEZ-AVILA ESTEBANEZ, Fernando, “Mai 68 y el giro antisocial en los Queer Studies.
Notas para una arqueologia de la queeridad” en: GUTIERREZ, Rodolfo & MOSQUERA,
Andrea (Eds.), Devenires de un acontecimiento. Mayo del 68 francés cincuenta afios
después, Cenaltes Ediciones, Vifia del Mar, Chile, 2020, pp. 315-326.

SANDFORD, Stella, “The Dialectic of The Dialectic of Sex” en: MERCK, Mandy y
SANFORD, Stella (eds.) Further Adventures of The Dialectic of Sex. Critical Essays on
Shulamith Firestone, Palgrave Macmillan, New York, 2010, pp. 235-253.

SHAKTINI, Namascar, “Displacing the Phallic Subject: Wittig’s Lesbian Writing”, Signs, 8, 1
(1982), pp. 29-44.

SHULMAN, Alix Kates, “Sex and Power: Sexual Bases of Radical Feminism”, Journal of
Women in Culture and Society, 5 (1980), pp. 590-604.

SUAREZ BRIONES, Beatriz y FARINA BUSTO, Maria Jesus, “Monique Wittig: cincuenta
afios de Las guerrilleras (homenaje y notas sobre la traduccion espafola)”, Lectora, 26
(2020), pp. 167-180.

— “Cuando las lesbianas éramos mujeres” en: SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las
lesbianas (no) somos mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 15-
50.

— “Feminismos lesbianos queer: utopia o distopia feminista?”, Investigaciones Feministas,
10, 1 (2019), pp. 9-26.

THOMPSON, Becky, “Multiracial Feminism: Recasting the Chronology of Second Wave
Feminism”, Feminist Studies, 28, 2 (2002), pp. 335-360.

TORTORICI, Dayna & STRYKER, Beth (Eds.), “Shulamith Firestone 1945-2012”, n+1
magazine, 15 (2013), pp. 1-35.

TRAT, Josette, “Feminismo” en: GARI, Manuel, PASTOR, Jaime & ROMERO, Miguel (Eds.),
1968. EI mundo pudo cambiar de base, Catarata, Madrid, 2008.

86



TRUJILLO BARBADILLO, Gracia, “Y no, no somos mujeres. Legados e inspiraciones para
los feminismos queer” en: SUAREZ BRIONES, Beatriz (ed.), Las lesbianas (no) somos
mujeres. En torno a Monique Wittig, Icaria, Barcelona, 2013, pp. 185-211.

VIVIENNE WENZEL, Héléne, “The Text as Body/Politics: An Appreciation of Monique
Wittig’s Writings in Context”, Feminist Studies, 7, 2 (1981), pp. 264-287.

WEEKS, Kathi, “The Vanishing Dialectic: Shulamith Firestone and the Future of the Feminist
1970s”, The South Atlantic Quarterly, 114, 4 (2015), pp. 735-754.

WILLIS, Ellen, “Radical Feminism and Feminist Radicalism”, Social Text, 9/10 (1984), pp.
91-118.

WITTIG, Monique, Las guerrilleras, Seix Barral, Barcelona, 1971.

— “A proposito del contrato social”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y

otros ensayos, Egales, Madrid, 2016, pp. 59-72.

— “El caballo de troya”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos,
Egales, Madrid, 2016, pp. 95-102.

— “El pensamiento heterosexual”, en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros
ensayos, Egales, Madrid, 2016, pp. 47-58.

— “La categoria de sexo” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos,
Egales, Madrid, 2016, pp. 23-31.

— “La marca del género” en: WITTIG, Monique, EIl pensamiento heterosexual y otros ensayos,
Egales, Madrid, 2016, pp. 103-115.

— “No se nace mujer” en: WITTIG, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos,
Egales, Madrid, 2016, pp. 33-45.

— WITTIG, Gille, ROTHENBURG Marcia y STEPHENSON, Margaret, “Combat pour la
libération de la femme”, L Idiot International, 6 (1970), pp. 13-16. Disponible en Yale
University Library Digital Collections:
https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932 [Consultado el 19/09/2022].

ZERILLI, Linda M. G., “Las feministas son principiantes: Las Guerrilleras de Monique Wittig
y el “problema de lo nuevo” en: ZERILLI, Linda M. G., El feminismo y el abismo de la
libertad, Fondo de cultura econdmica, Buenos Aires, 2008, pp. 139-185.

87


https://collections.library.yale.edu/catalog/2057932

