Universidad
Zara goza

[IT]]]
lil\__l
_

1542

Trabajo Fin de Master

El uso de la pregunta como método didactico en el
proceso de ensefanza-aprendizaje de la Filosofia

Autor/es

Rocio del Alba Melendo Aban

Director/es

Javier Paricio Royo

Facultad de Educaciéon
2013




Indice:

L.INETOAUCCION ..ottt e e et e e e ae e e e et e e e eeaaeeeeeeaaseeeeeeasseeeeeaseeeeennns 3
Y, (o TR (=6 5 (oo J 5
2.1;Puede existir una didéctica de la filosofia? ..........cooceeriiniiiiiiii e 5

2.2 El MELOAO SOCTALICO....uuvviiiiiiiiieiitiieieieeeeeeeeeteeee e e e e e e eeeatae e e e e e e eeesaaareeeeeeeseeenaaaeeeeas 9

2.2.1 La funcion docente en el metodo SOCTAtICO. .......cccvuveeeeecureeeeecieeeeeeieeee e 9

2.2.2. El lugar del alumno en el mé€todo SOCTatico. .......ccccvvvvurrercuieencieerieeennen. 12

2.2.3 La particularidad de la reflexion filosofica en el aula.........c.ccoceveennieienee. 15

3. Cuestiones fundamentales del €StUAIO...........eieiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 20
T\, (] 7o Ve [0 O USROS PRRSRRSOPU 21
5. RESUITAAOS. ..ottt e e e e e e e et e e e e e e e e et e e e e e e e e eenarranees 28
6. DiSCUSION de TESUILAAOS. ......eeeeiriieeeeieie et eee e et e e et e e e et e e e e enaneas 37
23 1o) § U0 e ¥ i b OSSR 40



1.Introduccion.

Es caracteristica de la tradicion filosofica occidental la preocupacion por el método mas
adecuado a seguir en la actividad propia de la filosofia, esta es, el esfuerzo por comprender
racionalmente el mundo. A pesar de que esta reflexion esta presente en los inicios del
pensamiento clasico, no existe hoy en dia un acuerdo acerca de cuél sea el modo definitivo del
quehacer filosofico. Sin embargo, ello no implica una laxitud en el razonamiento, antes bien,
la familiaridad con el uso de la razén en el intento de dar un sentido al mundo y a la
experiencia humana genera la capacidad de distinguir una reflexion genuinamente filoséfica
de reflexiones de otro estilo. Ello implica que, pese a la mencionada falta de consenso, puede
afirmarse la existencia de ciertas caracteristicas en la labor de hacer filosofia, a saber: cuidar
al méximo el proceso argumentativo en sus aspectos formales, evitando cometer falacias vy,
por otro lado, poner atencidn rigurosa en el uso exacto de los conceptos. Es decir, existe una
exigencia que tiene que ver tanto con el procedimiento como con el contenido de la reflexion
filosofica. Con ello en nuestro horizonte de significado, proponemos en este ensayo la
posibilidad de conducir una clase de Filosofia mediante el método socratico, es decir, la forma
de didlogo articulado en torno a preguntas que dio origen al posterior método filosofico, que
hoy en dia conocemos. Ello significa convertir la ensefianza de la Filosofia en un espacio,
tanto fisico como conceptual, en el que se recrea el modo exacto de proceder de las filosofas y
filésofos. Asi, nuestra clase se convierte en un “laboratorio conceptual” donde las alumnas y
alumnos actualizan los procedimientos propios del pensar filosoéfico, es decir, donde se lleva a
cabo una investigacion filoséfica.

El motivo que guia este planteamiento es la conviccidon de que no se puede ensefiar filosofia
sin ensefiar a filosofar o, dicho de otro modo, resulta un sinsentido proporcionar a nuestro
alumnado el contenido de la tradicion filosofica si no les ensefiamos las formas y métodos
especificos del pensar filosofico, los cuales ya hemos mencionado: la exigencia respecto a la
forma tanto como al contenido. Nos situamos asi en un paradigma que prima el “saber como”
frente al “saber qué” sin, empero, crear una separacion absoluta entre ambas posiciones, pues,
no soélo se ensefia filosofia al tiempo que se ensefia a filosofar sino que también el acercarse a
los problemas filosoficos es un modo de ensefar a filosofar. Se establece, por tanto, una
relacion dialéctica entre la tradicion académica y el pensamiento de nuestros alumnos y
alumnas, en la cual el docente y la docente han de ser ejemplo de la aplicacion del método
socratico. El papel del cuerpo docente queda, en esta propuesta, alterado. Su labor consiste en
guiar y entrenar a sus alumnos y alumnas en la investigacion filosofica, es decir, el uso
sistematico de la razon ante el mundo que les rodea. La investigacion filosofica contiene unas
caracteristicas propias que la distinguen de investigaciones de otro tipo, como la cientifica,
estas son: la radicalidad de la reflexion que plantea y el tipo de cuestiones que son objeto de
su investigacion. En concrecion, ello significa que el cuestionamiento filoséfico ataca los
cimientos sobre los que se asientan nuestras convicciones mas profundas, tales como el
sentimiento de identidad individual, el concepto de sustancia o la creencia en la existencia del
mundo, por citar algunos ejemplos paradigmaticos. Este tipo de investigacion se distingue por
abandonar la intencion de aclarar el sentido del mundo y privilegiar la funcidon de introducir la
duda y la perplejidad en aquello que los sujetos dan por sentado y no se cuestionan en el
devenir cotidiano. La consecuencia de semejante empresa es el surgimiento del pensamiento
critico, puesto que se ha inducido al sujeto a salir de su esquema interpretativo habitual y a
mirar al mundo y a si mismo desde la extrafieza, una posicion de ajenidad que libera la razon
de los prejuicios cotidianos. El docente, por tanto, tiene la mision de traducir para su clase la
radicalidad y universalidad de las preguntas filosoficas al tiempo que ha de construir
situaciones en las cuales su grupo clase pueda practicar las destrezas propias de la reflexion



filosofica. Por ultimo, indicamos que nuestra propuesta se articula en torno a dos preguntas
principales: ;puede hacerse filosofia en una clase de Filosofia? Y ;Qué consecuencias tiene
esta propuesta para el alumnado y la figura docente?

A lo largo de los diferentes apartados que desarrollamos en esta investigacion exploraremos
cuidadosamente las implicaciones didacticas y curriculares de ensefiar filosofia segin la
perspectiva integradora que hemos indicado. Asi, en el “marco tedrico” planteamos la
cuestion respecto al estatuto que ocupa en al tradicion filoséfica la didactica de la filosofia.
Posteriormente, en “El método socratico” expondremos detalladamente en qué consiste la
opcion didactica por la que hemos optado en esta investigacion cualitativa y como afecta al
proceso de ensefanza-aprendizaje al tiempo que modifica las posiciones de los distintos
agentes sociales en la estructura educativa. En tercer lugar, sefialamos las cuestiones
fundamentales del estudio, estas son: en primer lugar, “;logra el método socratico una
implicacion mayor de os estudiantes que otras técnicas didacticas?” y, en segundo lugar,
“llogra el método socratico una mayor significatividad conceptual?”. A continuacion
presentamos la metodologia que hemos empleado en la realizacion del estudio, el cual se ha
realizado en el contexto didactico de la unidad didactica correspondiente a “metafisica” en
primer curso de bachillerato. Dicha metodologia consta de los siguientes procedimientos:
observacion participante, trabajo con textos fuente, ejercicios de dindmica de grupos,
realizacién de experimentos conceptuales de tres estilos diferentes (problematizacion de la
cotidianidad, descripcion conceptual y representacion conceptual), discusion grupal y
realizacion de un focus group al final de la investigacion. La presentacion de resultados se ha
esquematizado en tablas comparativas para facilitar el andlisis e interpretacion de los datos
obtenidos, lo cual se presenta en el ultimo de los apartados.



2. Marco tedrico
2.1. ;Puede existir una didactica de la filosofia?

La pregunta por la posibilidad de que la capacidad filoséfica sea una habilidad adquirible y no
innata esta presente en la tradicion filosofica desde sus origenes cldsicos. Desde la
modernidad, la relacion entre la filosofia y la didactica es una cuestion de actualidad que ha
generado posturas diversas: desde quienes lo consideran una cuestion retérica a quienes lo ven
exento de problematica. La relacion por la que aqui apostamos se caracteriza por entender que
ensefiar a filosofar y ensefar filosofia son dos momentos de un mismo movimiento: la
investigacion filosofica. Asi, la reflexion sobre la praxis filosofica se erige en genuinamente
filosofica. Ello conlleva considerar el aula como un lugar abierto a la reflexion filosoéfica,
gracias a la accion de la didactica de la Filosofia. Como sefiala Alberto Revenga (2012), este
tipo de reflexion requiere que los docentes se interroguen sobre los presupuestos
metodologicos que guian sus actuaciones didacticas, es decir, qué creencias, convicciones y
teorias empujan y justifican sus précticas de ensefianza. Tal como lo expresa Tejedor, los
docentes han de preguntarse:

“de donde proceden nuestras ideas pedagodgicas, por qué continuamos respaldandolas, a qué
intereses sirven, qué relaciones de poder implican, como influyen en relacion con los alumnos,
qué concepcion de la ensefianza presuponen, cuales son nuestros fines educativos, qué métodos
estamos empleando y como se justifica su utilizacion, qué es lo que realmente interesa a
nuestros alumnos y qué es lo que deberiamos ensefiarles, qué valores estamos transmitiendo”
(Tejedor, 1984, p. 24)

Cuadl sea la naturaleza de la relacion entre filosofia y didéctica es, asi, un problema enmarcado
en el contexto de la institucion educativa: tanto aquello que entendamos por educacion como
cudl sea su efectiva traduccion administrativa es determinante para el sentido y la praxis de la
filosofia en el sistema educativo. Resulta compleja la necesaria tarea de deliberar sobre la
practica filosofica debido al doble enraizamiento de la didactica de la Filosofia, por un lado, la
esencia critica del quehacer filosofico convierte en inadmisible una didactica no autocritica,
por otro, el universo educativo al que pertenece la filosofia en las aulas la hace susceptible de
ser utilizada ideoldgicamente (algo que en el Estado espafiol ocurre desde la LOGSE), esto es,
de manera acritica. La doble deuda de la ensefianza de la filosofia, consigo misma y con el
sistema educativo, se puede resolver en una relacion fructifera cuando la didactica facilita la
revision critica de los objetivos educativos, los contenidos impartidos y las orientaciones
metodoldgicas, asi como las funciones de docentes y alumnado en la articulacion de nuevas
relaciones educativas. La vertiente educativa de la filosofia facilita, asi, que la filosofia, como
saber disciplinar general, actualice su relacién con la realidad social y haga efectivo el
potencial transformador que porta. Aparece, ahora, una cuestion fundamental ;cémo
interacciona la didactica, en tanto mediadora, con la tradicion filosofica? Traducido a
cuestiones especificas esto significa preguntarse por el estatus filosofico de la ensefanza de la
filosofia y, en consecuencia, por el papel que le queda tanto al docente de filosofia como al
alumnado que la recibe. Estos son los interrogantes principales que constituyen el problema
de una ensefianza particularmente filosofica. Antes de ofrecer nuestra propia concepcion que,
ademas, se articula a lo largo de todo el ensayo, revisaremos brevemente algunos de los
argumentos que aducen quienes consideran superflua la didactica de la filosofia. En primer
lugar, se objeta que no es posible aprender a ensefiar, por cuanto el pedagogo ha de poseer
unas aptitudes intrinsecas del caricter, vocacion o talento natural. Asi como la aptitud
pedagodgica se naturaliza, también la aptitud filosofica. Las argumentaciones en torno a la
rareza de la capacidad de filosofar son tradicionales en el conocimiento filosofico y se han



revelado como una estrategia para conservar el caracter elitista de la academia de filosofia'.
Este enfoque olvida, sin embargo, que pese a la dificultad intrinseca de los motivos
filosoficos, el objetivo de la filosofia no es otro que ensefiar una determinada forma de ver el
mundo, educar la mirada en el pensamiento critico. De otra indole son aquellas criticas que
seflalan la suficiencia del dominio teorico de la filosofia, o sea, el conocimiento del saber
académico, para saber ensefiar. Actualmente, este argumento ha sido tedricamente invalidado
por las teorias del aprendizaje en vigor pero se encuentra asentado todavia en la practica en
nuestro sistema educativo. Finalmente, se argumenta que las exigencias didacticas del sistema
educativo (procedimentales, actitudinales, el concepto de competencias basicas...) son nocivas
para la actividad filosofica porque la constrifien en un campo tedrico y normativo que es ajeno
al método dialdgico, es decir, lo propiamente filosofico, y que dificulta el pensamiento critico
en pos de la reproduccion social. Desde este punto de vista, solo existen dos condiciones
necesarias y, ademas, suficientes, para el aprendizaje filosofico: la competencia tedrica del
docente y el interés del alumnado, lo cual hace superflua la presencia de la didactica en tanto
mediacion. Puede contraargumentarse que entregar al alumnado los textos constitutivos de la
tradicion filosofica en su pureza original dificilmente producird un conocimiento en los
alumnos, antes bien, es probable que, sin la construccién del adecuado andamiaje, el texto
aparezca oscuro y resulte incomprensible o no mas comprensible que un aforismo mistico. Es
la didactica, empero, quien proporciona ese andamiaje y nos permite traducir y facilitar la
comprension de los problemas, siempre sin vulgarizar ni simplificar la intencion original del
texto. Lo que comparten los diferentes argumentos presentados es la consideracion de la
didactica como un ambito externo y extrafo a la filosofia. La devaluacion de la consideracion
didactica en la ensefianza de la filosofia constituye uno de los dos posicionamientos
mayoritarios, ante la institucionalizacion de la ensefianza de la Filosofia en la educacion
reglada, junto con la posicion contraria, esta es, destacar la importancia de la didactica como
aprendizaje del filosofar. De ambos modelos se deducen diversas formas de comprender y
mostrar la Filosofia. Por su capacidad explicativa, tomamos prestado el siguiente cuadro
elaborado por el profesor Alberto Ravenga (Cifuentes, 2010, p. 20):

REPRODUCTIVA PROCEDIMENTAL CONSTITUTIVA
MODELO EPISTEMICO | MODELO FORMATIVO | MODELO PRAGMATICO
(ORIENTACION SEMANTICA) | (ORIENTACION SINTACTICA) | (ORIENTACION PRAGMATICA)

Concepcion de la| Saber sustantivo, tradicion | Aprendizaje del| Aprendizaje  social

materia de pensamiento de los|pensamiento y sus reglas pensamiento.  Critica
grandes pensadores. transformadora.

Contenido Tradicion filosofica. | Procesos de pensamiento. Integrador (problemas,
Preferentemente, historia de procedimientos, valores,
la filosofia. actitudes)

Concepto de | Acabado, separado de la|Procesal y problematico.|Construccion histérica,

conocimiento experiencia del alumnado. | Conocimiento ligado o |sujeto a revision, perfectible.
Saber verdadero. cercano a la experiencia del | Integrador y complejo.

alumnado.

Concepto de | Receptivo, pasivo, | Individual. Alumnado y|Colectivo/individual.

aprendizaje memoristico,  motivacion | profesorado activos. | Compromiso social. Activo.
extrinseca. Simulacion de modelos. | Significativo y funcional.

Significativo.

1 Cabe recordar aqui que el nacimiento de las academias filosoficas post-socraticas viene precedido por la
existencia de sectas presocraticas de pensadores, cuya actividad consistia en aquello que mas tarde hemos
llamado filosofia: aprender un uso de la razén separado de la cotidianidad, privilegio de unos pocos y para
unos pocos. Esta modalidad del discurso filosofico como liturgico y religioso arranca en Pitagoras y continua
en la actualidad en las Universidades.



Base psicopedagogica Asociacionismo, Constructivismo. Constructivismo. Teorias
conductismo. Verbalismo contextuales
socioculturales.
Orientacion Magistral, deductiva, | Inductiva-deductiva. Dialogica, critica,
metodologica adoctrinadora. Intuitiva, critica. pragmatica.
Evaluacion Cuantitativa, estandar, | Evaluacion continua, | Cualitativa. Rendimiento no
devolucion mimética. cualitativa estandar. Pocos examenes.
Continua
Interaccion Jerarquica, asimétrica, | Dirigida, individual y de|lIgualitaria, individual
unidireccional, individual. | grupo. grupal. Dentro y fuera del
aula.
Medios Libro de texto. Textos|Libro de texto. Textos|Cuaderno de
clasicos seleccionados. diversos. Audiovisuales. (portafolios) Textos
diversos. Audiovisuales

Como puede observarse, la desvalorizacion de la funcion didactica en el aprendizaje de la
Filosofia constituye la relacion reproductiva (entre didactica y Filosofia). Esta se basa en
considerar la filosofia una tradicion de pensamiento con valor intrinseco, cuyo aprendizaje es
condicion previa, necesaria y suficiente para la reflexion filoséfica. La actividad formal de
filosofar es una cuestion secundaria que pierde protagonismo frente al conocimiento de la
tradicion filosofica, el cual aparece como indispensable. El lugar de la didactica es el de la
mera repeticion de unos contenidos académicos. Este modelo didéctico tiene su origen en las
teorias filosoficas idealistas, de Platon a Hegel, pues consideran que el conocimiento es un
saber preexistente al individuo al cual se asciende por contemplacion, ello sitiia al sujeto en
una posicion de mera receptividad pasiva. Tal es la posicion en la que quedan, también, los
alumnos: la tunica accidén que les es permitida es la recepcion, mediante la figura docente, de
la palabra sagrada e incuestionable de la tradicion. La posicién absolutamente contraria es la
relacion procedimental. La didactica de la Filosofia vivio un giro radical con el desarrollo de
las teorias pedagogicas de la década de 1970 y la influencia de la psicologia cognitiva. Ya no
se relega al alumnado a la asimilacion estatica sino que se focaliza el disefo curricular en
torno a la actividad efectiva del alumnado. Asi, el contenido conceptual queda relegado en
favor del procedimental, lo cual implica una revalorizacion de la didactica, esta vez como
proceso de formacion indispensable para el aprendizaje. Este giro formalista en la didactica de
la Filosofia encuentra su justificacion filosofica en los presupuestos de la Ilustracion,
concretamente en las teorias del conocimiento humano desarrolladas por Kant y su famoso
“sapere aude”, es decir, “atrévete a saber™. Se trata de conceder la palabra al sujeto, alumnos
en este caso, reconocer y estimular la capacidad de pensar por si mismo y promover una
actitud reflexiva. Para ello, en lugar de transmitir el saber aceptado por la academia, se trata
de estudiar el razonamiento logico, la teoria de la argumentacion, las técnicas y estrategias del
trabajo conceptual, asi como poner en practica un uso analitico del lenguaje. Esto es, trasladar
a la educacion los ideales de la modernidad de libertad, autonomia e independencia de
criterio.’ Finalmente, aparece la posibilidad de una posicion intermedia que no desdefia la
tradicion filosofica ni deslegitima el formalismo logico: la relacion constitutiva entre didactica
y filosofia.  Este camino intermedio, que pretende integrar ambas dimensiones, exige un
replanteamiento de las funciones tanto del profesorado como del alumnado. Los alumnos y
alumnas han de ser sujetos activos, individuos que proponen, deliberan, critican y deciden
respecto a su experiencia de aprendizaje. El docente, por su parte, ha de replantear el sentido

2 Kant, ;Qué es la Ilustracion?
3 Entre estos proyectos puede contarse el del profesor e investigador Ignacio Izuzquiza (1982), La clase de
filosofia como simulacion de la actividad filosdfica. Madrid: Anaya.



de sus intervenciones en la clase para dar paso a la presencia del silencio, silencio que es
necesario para que se abra la posibilidad de que los alumnos construyan un pensar autonomo,
no determinado por la omnipresente palabra del docente. La actividad docente es
eminentemente creativa en tanto su objetivo es favorecer el pensar del alumnado mediante
actividades que le permitan:

promover el saber, potenciar la curiosidad, crear estimulos hacia la tarea, ensefiar a aprender,
crear responsabilidad, escuchar y estimular la participacion, crear atmodsferas facilitadoras de la
participacién, la accion colaborativa y el aprendizaje compartido, orientar las tareas,
desatascarlas, ofrecer estrategias didacticas, crear situaciones de aprendizaje, proponer
actividades, ofrecer recursos...” (Cifuentes, 2010, p. 26)

Ahora bien ;qué contenido se trata en una clase de Filosofia asi entendida? ;con qué criterio
se seleccionan las actividades? Ofrecemos ahora una breve perspectiva general de las
implicaciones que para el curriculo, el docente y el disefio de actividades tiene la relacion
constitutiva entre didactica y filosofia. Pueden distinguirse tres elementos clave que actiian
como criterio de demarcacion en el momento de disenar la clase de filosofia: la estimulacion,
la implicacién y la accesibilidad. Es decir, la propuesta curricular que desde esta perspectiva
se ofrece ha de valorar la idoneidad de las actividades para constituir el foco principal de las
actividades cognitivas del alumnado, al tiempo que tratara de conectar emocionalmente con
los mismos (puesto que busca estimular un interés subjetivo en la materia) y, por tltimo, los
conocimientos proporcionados se han de adaptar al nivel cognitivo del alumnado, sin lo cual
no es posible que dicha materia les estimule ni que éstos se impliquen en ella, como veremos
en detalle mas adelante. Por otro lado, la seleccion de contenido que el docente elabora ha de
tener en cuenta su potencial para implicar a los estudiantes en la materia. Dicho potencial
puede evaluarse atendiendo al interés que es capaz de despertar en el alumnado sin olvidar la
relevancia conceptual de lo que se estd explicando y que es importante para su formacion, asi
como la accesibilidad de los contenidos. Ello significa, en definitiva, que el docente ha de
construir un andamiaje que permita a los alumnos conectar el nivel de operaciones concretas
directamente experimental con el nivel del pensamiento formal y abstracto. Dicha conexion
puede lograrse desarrollando las competencias genéricas de andlisis y flexibilidad mental en
el alumnado, las cuales son proporcionadas por la propia disciplina.

Como se observa, el valor de la disciplina ha alterado su lugar, no radica ya en los contenidos
especificos de caracter histdrico que son asimilados por la cultura, esto es, la tradicion
filoso6fica en nuestro caso; antes bien, este valor se encuentra en las habilidades de
pensamiento que desarrolla, cudn apropiada es para alcanzar determinadas capacidades
intelectuales y qué tipos especificos de procesos cognitivos conlleva, los cuales permiten el
desarrollo del alumno tanto en el nivel personal, como emocional y cognitivo. Por tanto, la
disciplina no se considera una riqueza en si misma sino en funcion de los procesos que es
capaz de lograr en el individuo. Puede afirmarse que funciona como un espacio o medio para
desarrollar los tipos de procesos cognitivos especificos asociados la filosofia. El nuevo lugar
de referencia para valorar la pertinencia de una disciplina en el sistema educativo, de la
filosofia en nuestro caso, altera la situacion, no solo del docente sino también del alumnado.
Puesto que el modelo a seguir es el propio de la reflexion filoséfica, los estudiantes
interpretan ahora el papel de verdaderos pensadores y pensadoras, esto es, se enfrentan a
problemas que han de resolver genuinamente. Consideramos que para un estudiante de
Educacion Secundaria Obligatoria o Bachillerato, es importante aprender a pensar
filos6ficamente por varias razones, el primer lugar porque aprender el uso logico del lenguaje
ensefia a entender el tratamiento mediatico que se hace de cuestiones politicas; en segundo
lugar, porque la interdisplinariedad presente en el andlisis filosofico facilita una vision



holistica de los problemas diarios; en tercer lugar porque el tratamiento de problemas éticos
ayuda a que sean conscientes de sus propios prejuicios y, finalmente, porque la tarea de
reflexionar cuidadosamente sobre problemas estimula la formacion de un criterio propio.
Todo lo cual, es imprescindible para formar ciudadanos que sean capaces de participar
activamente en una sociedad democratica y plural como es la contemporanea.

El método didactico en que se traduce la relacion constitutiva entre filosofia y didéctica
responde a la posicion defendida por Bruner (1960), segun la cual la didactica de una
disciplina nace de la propia estructura de la disciplina. Como veremos, la filosofia es una
actividad reflexiva esencialmente cuestionadora, por ello resulta pertinente elegir una
pregunta como guia de la programacion curricular. Una pregunta en el sentido filoséfico
clasico, como sugiere Marcos Santos (2010) en Pedagogia de la pregunta, donde la pregunta
es un resorte que moviliza la capacidad intelectiva, la sintesis definitiva entre contemplacion y
accion capaz de distanciar al sujeto de juicios precriticos asumidos dogmaticamente, lo cual
significa que estimula y corrige el proceso de pensamiento al tiempo que admite la disparidad
dentro de si. Asumir la pregunta como método didactico abre la posibilidad de analizar
criticamente el corpus de conocimientos asimilado por la tradicion a través del desarrollo de
una capacidad argumentativa sélida y concisa en el alumnado. Por ultimo, consideramos
indispensable que los alumnos ejecuten las habilidades adquiridas en relacion a los problemas
concretos de nuestra €poca, los cuales han de ser insertados en la tradicion filosofica gracias a
la accion docente. Tal es el modo en que las escuelas filosoficas trabajan. No podemos zanjar
la discusion, en torno al lugar de la didactica en la ensefianza filosofica, sin reflexionar
detenidamente sobre los cambios que introduce en la profesion docente la relacion
constitutiva entre didactica y filosofia que aqui presentamos.

2.2 . El método socratico.

2.2.1 La funcidén docente en el método socratico.

Desde esta perspectiva integradora entendemos, junto con Gomez Mendoza (2003), que
ensenar filosofia es también ensefar a filosofar, lo cual genera un cambio en la figura del
docente respecto a la tradicion académica. Es necesario reflexionar acerca de esta ensefianza
ya que es peculiar: se trata de orientar a los alumnos en unas determinadas operaciones de
pensamiento, ayudarles en su proceso de reflexion. Sostener que ensefiar filosofia es ensefiar a
filosofar es una idea que bebe del trabajo realizado por Bruner (1960), segtn el cual no existe
mejor método didactico para ensefiar unos contenidos que el modelo de investigacion ofrecido
por la disciplina de la que estos proceden. Ello conlleva un analisis de la actividad filosofica,
de sus puntos clave y estructura, puesto que el objetivo ultimo de este enfoque es convertir al
alumno, al sujeto que aprende, en el centro del proceso de ensefianza-aprendizaje,
sustituyendo al lugar central que antes ocupaba el docente. Esta nueva situacion, conocida
como paradigma del aprendizaje, genera una mayor conciencia de las peculiaridades y
dificultades que le son propias a la filosofia y, en general, propicia que el alumno sea mas
consciente de su progreso en el proceso de ensefianza-aprendizaje. Cuando hablamos del lugar
central de alumnado, no podemos olvidar que nos estamos refiriendo al alumnado de
cualquier edad. Asi, la propuesta de Bruner se concreta en la idea de que puede aprenderse la
forma de una disciplina a cualquier edad, es decir, la ensefianza de la filosofia no ha de
relegarse a los ultimos afios de formacion académica, sino que puede ensefiarse, como
evidencia el éxito del proyecto Filosofia para nirios, de Mathew Lipman, desde edades muy
tempranas. La gran labor del docente en este nuevo paradigma es adecuarse al desarrollo



intelectual del alumnado. A cada edad del desarrollo del intelecto, el nifio tiene una forma
particular de ver el mundo y de explicarselo a si mismo. Lo que el docente ha de lograr es
ensenar al nifio la estructura de la disciplina de forma acorde a como el nifio ve el mundo. Es
una labor esencialmente traductora.Cuando hablamos de estructura nos referimos a aquellos
elementos comunes que permanecen inalterables en el transcurso de los avatares concretos de
la tradicidn filosoéfica, la cual se enriquece con conocimientos posteriormente aprendidos. Es
el cardcter esencial que porta la estructura lo que la hace susceptible de ser ensefiada a
cualquier edad, pues se trata, en definitiva, del sistema simbolico internalizado por el cual los
alumnos representan el mundo. Es en el paradigma, en el lenguaje, de esta estructura como
deben traducirse las ideas para que los alumnos de distintos niveles puedan captarlas.

En el caso concreto de la filosofia, la estructura de la disciplina refiere tanto a la forma del
razonamiento como a una cierta disposicion actitudinal. Asi, los docentes de esta disciplina
enfrentan la dificil tarea de ensefiar a los alumnos a escapar de la confusion intelectual sin
caer en el dogmatismo de verdades absolutas, en la instrumentalizacion del conocimiento ni
en las opiniones relativizadas. La ensefianza de la filosofia debe promover un cierto
inconformismo, una sospecha constante respecto al pensamiento cotidiano. La labor del
docente de filosofia es la del mediador, representa un puente entre la tradicion filoséfica y el
alumnado, entre los textos filosoficos y los estudiantes, su tarea es guiar a éstos en la
tradicion, no para que la acepten, sino para que la interroguen. Es un atizador, un incitador del
pensamiento propio. El modo en que la traduccion tiene lugar es, en parte, mediante la
problematizacion de aquello que se percibe como evidencia, puesto que el objetivo ultimo de
la educacion filosofica es que los alumnos sean capaces de formarse a si mismos, aprender a
caminar de manera autbnoma abandonando para siempre la cojera intelectual a la que condena
el academicismo.

Hemos de preguntarnos ;como puede lograr esto el profesor? ;es acaso demasiado
ambicioso? Puesto que nuestro objetivo es ensefiar a nuestro alumnado a trabajar seglin el
método filosofico, en consonancia con las ideas expresadas por Bruner, y dado que confiamos
en su capacidad intelectual para razonar genuinamente, entendemos que el docente ha de
atender a la especificidad del pensamiento filos6fico como guia en esta forma de docencia. La
Filosofia es un conocimiento de cuarto grado, se alimenta de otras disciplinas, reflexiona
sobre ellas y se nutre del lenguaje y su andlisis; se trata, pues, de un saber “coémo” antes que
de un saber “qué”. El objetivo del docente es crear situaciones de aprendizaje en las que los
alumnos deban ejercitar las habilidades propias de la filosofia: la discusion, el didlogo, la
indagacion, el razonamiento pausado. Esto quiere decir, para el profesor, que no basta con dar
clases magistrales, ha de convertir el aula en una comunidad de investigacion, un espacio de
experimentacion y reflexion. Es requisito indispensable que apoye a los estudiantes en sus
procesos discursivos, incitarles a la critica, lograr que se atrevan a razonar en lugar de a
acatar.

El método para ello resulta evidente. Se trata de la forma especifica de pensamiento que
marca el nacimiento de la Filosofia como disciplina: la pregunta radical, el método socratico.
El “método socratico de didlogo™ consiste en el encadenamiento de preguntas y respuestas
como hilo conductor de un razonamiento compartido que, en este caso, se efectiia en el aula.
Este método se ubica en la raiz de la reflexion filosofica puesto que la filosofia se constituye
sobre el intercambio reflexivo de, al menos, dos conciencias. El método socratico desarrolla la
capacidad de buscar soluciones personales a problemas generales pues constituye una
exploracion de la propia subjetividad. Se trata de un conocimiento por descubrimiento que
evita el dogmatismo, puesto que remueve los cimientos de las propias creencias, asi como el

10



autoritarismo, ya que apela, en primer lugar, al gobierno sobre uno mismo y no sobre los
otros. No se trata de adoctrinar en unos conocimientos, sino de ayudar en el propio
aprendizaje. No se ensefia a un otro, se aprende de uno mismo. En palabras del filosofo,
profesor e investigador Ignacio Izuzquiza, la funcidén del profesor de filosofia consiste en
“observar y traducir.” Observar, es decir, atender al contexto particular del clima del aula, las
peculiaridades de los alumnos, la concrecion del curriculum, etc para poder traducir
adecuadamente la riqueza de los problemas filoséficos. Traducir, esto es, convertir en
accesibles los problemas filosoficos para lo cual el profesor ha de traerlos al nivel intelectual
de los alumnos. Ello no significa que las cuestiones filosoficas se relativicen, sino que éstas
son suficientemente amplias como para permitir tratarlas en diferentes niveles de generalidad.
La traduccién cumple la labor que Bruner (1960) reservaba para los docentes, esta es, ayudar
al alumno a evolucionar progresivamente del pensamiento concreto al uso de modos de
pensamiento mas conceptuales, siempre de manera cercana a la forma de pensamiento del
alumno. Cuando ello no ocurre la explicacion formal resulta estéril y carece de implicaciones
para el alumno. La razén de este fracaso la ofrece la teoria constructivista. Seguiin la teoria
constructivista, la cual se basa en las teorias cartesianas y kantianas acerca de los limites del
conocimiento humano, es necesaria una mediacion entre el sujeto y el mundo para que el
mundo sea cognoscible. Dicha mediacion la constituyen los propios esquemas del
pensamiento del sujeto, como son, por ejemplo, las categorias de espacio y tiempo: son
elementos que el sujeto pone para comprender la realidad y, sin los cuales, ésta resultaria
incognoscible. Asi pues, existe una mediaciéon entre objeto de conocimiento y sujeto
cognoscente y es gracias a la existencia de dicha mediacion, que el sujeto es capaz de
reconstruir el mundo, convirtiéndolo asi en inteligible.

Tal como sefiala Cifuentes (2010), esto significa para el docente que la Uinica manera en que el
alumno comprenderd aquella informacion que el profesor presente sera cuando aquel tenga
los esquemas de pensamiento adecuados. Sin ellos, la informacion resulta un sin sentido ya
que no existe ningin medio para interpretarla, se dard una distancia absoluta, falta radical de
significado. Pero el alumno no construye desde si mismo, en una autonomia radical, dichos
esquemas, tal como sefiala Mario Bunge. Sostener que asi es, es afirmar la existencia de ideas
innatas. El desarrollo intelectual del sujeto-alumno esta influenciado por el entorno, no se
trata de un proceso genético aislado del contexto en que vive el sujeto. Como sefiala Bruner
(1960), el desarrollo puede ser estimulado proporcionando al alumno problemas que le exigen
practicar habilidades propias del siguiente estadio de desarrollo intelectual. La labor del
docente serd entonces crear situaciones que empujen al alumno a formarse los esquemas
necesarios, elaborar escenarios de aprendizaje. ;COémo? Encontrando las preguntas que
pueden ser entendidas por el alumno y cuyas respuestas producen un resultado significativo,
un avance en su capacidad para conceptualizar el mundo. La busqueda de esas preguntas es el
gran trabajo del docente. Preguntas que atenderan, como ya sugerimos, a los principios
estructurales de la disciplina, de la filosofia, de manera que constituyen, por si mismas, un
método didactico que permite al alumno ser consciente del proceso natural del pensamiento,
capacitando a éste para descubrir los principios estructurales de la disciplina, los cuales
permanecen invariables. Asi, “la interaccion que se produce entre los contenidos escolares y
los esquemas internos del alumnado necesita la mediacion del profesor para que el
aprendizaje sea significativo” (Cifuentes, 2010, p. 12) Nos parece pertinente senalar que la
labor docente aqui propuesta se corresponde con el modelo de profesor critico y reflexivo
propio de la concepcion constructivista en psicopedagogia. Hablamos de profesor critico y
reflexivo porque se espera de este docente que reflexione sobre su propia labor para mejorar
la calidad de la docencia que imparte, es decir, para ser capaz de construir actividades
encaminadas a una eficaz consecucion de su objetivo: que los alumnos se forjen los esquemas

11



interpretativos adecuados. Cabe esperar que el profesorado de Filosofia, por la misma
naturaleza de la actividad filosofica, esté preparado para dicha labor argumentativa y reflexiva
a la par que autocritica.

En el proceso de ensefianza-aprendizaje de la Filosofia, adoptar un método dialdgico aporta
singulares ventajas ya que, como sefiala Luis Maria Cifuentes, “se pretende que los
adolescentes aprendan a argumentar, a presentar sus propuestas, a usar el lenguaje
correctamente y a respetarse mutuamente a pesar de las diferencias de opinion” (Cifuentes,
2010,p.15) Es decir, mediante el método dialdgico los alumnos y las alumnas se ejercitan,
activamente, para la vida en democracia. Cuando la dindmica de la clase se organiza en torno
al dialogo lateral entre alumnos y no en base a la autoridad vertical del profesor entonces se
da una recreacion de la caracteristica principal del didlogo filosofico, esto es, el intercambio
de razones como aquello que estructura la vida en comunidad. Es importante tener en cuenta
que los alumnos han de ejercitarse en la discusion en conceptos que ellos mismos toman en
serio, puesto que conducir discusiones sobre asuntos que no valoran Unicamente enseia
estrategias retdricas propias de la sofistica, en ninglin caso produce un aprendizaje
significativo de caracter filosofico, puesto que no resulta relevante ni estimulante, algo que,
como vimos, es indispensable en el proceso de seleccion de actividades desde este paradigma
didactico.

2.2.2 El lugar del alumno en el método socrético.

Una vez aclarada la funcién docente en nuestra propuesta curricular, resulta conveniente
preguntarse por como afecta al alumnado la rearticulacion de la relacion entre didactica y
filosofia. De lo enunciado hasta el momento, puede deducirse que, en definitiva, la unica
forma de comprender algo realmente es volver a recrearlo. Es esta la razon por la cual se
insiste en la importancia de aprender la estructura, la forma, de una disciplina, antes que sus
contenidos concretos. Los alumnos han de ser capaces de tratar la filosofia como un lenguaje
determinado en el que se desenvuelven con fluidez. Pero, para ello, este lenguaje ha de
presentarse contextualizado, como sucede en el aprendizaje natural. Desde el trabajo de
Bruner, se sabe que material contextualizado se entiende mejor que aquel que se presenta
secuenciado. En palabras de Matthew Lipman:

Realmente, aprender algo bien, es aprenderlo de nuevo con el mismo espiritu de
descubrimiento que reinaba cuando fue descubierto, o con el mismo espiritu de invencion
que predominaba cuando se inventd. (Lipman, 1992, p. 41)

Es decir, cuando los alumnos aprenden es cuando piensan por si mismos. Ahora bien ;resulta
un objetivo demasiado ambicioso para la filosofia en la escuela? No lo creemos pues las
asignaturas relacionadas con el ambito de la Filosofia no son ajenas al mundo en que viven los
adolescentes. No son ajenas en dos sentidos, el primero de ellos es de naturaleza académica,
pues tanto el curriculo de la ESO como el de Bachillerato incluyen asignaturas de caracter
filosofico. El segundo de ellos y el més importante, es que el proceso de formacion de la
identidad personal, que es la adolescencia, comparte rasgos comunes con el pensar filosofico,
tales como el asombro y desasosiego ante la propia ignorancia, la preocupacion por temas
morales de gran trascendencia (justicia, verdad, igualdad, libertad...) asi como un cierto
“talante intempestivo”, tal y como sefiala Alejandro Sarbach (Sarbach, 2010). Este
isomorfismo entre la situacion vital de los adolescentes y la naturaleza de la Filosofia nos
lleva a situarnos de forma nueva ante la didactica de la Filosofia en los institutos: todo aquello
que se ha considerado tradicionalmente un defecto para el estudio (rebeldia, impaciencia,
ignorancia, inestabilidad emocional, irresponsabilidad moral...) surge ahora como una

12



oportunidad para la reflexion filosofica, una posibilidad para la investigacion. Infancia y
adolescencia guardan ciertas caracteristicas comunes, una de las cuales es eminentemente
filosofica: el caracter inquisitivo e inquieto. Por ello, la filosofia establece una buena conexion
entre los nifios y adolescentes y entre la estructura formal del conocimiento humano, pues se
trata de una disciplina interesada por el planteamiento de cuestiones siempre mas profundas
sobre la forma de interpretar y comprender la experiencia humana. La filosofia implica el
esfuerzo permanente por mantener una tension conceptual a través de preguntas que no
admiten una solucion sencilla y que exigen un replanteamiento y reformulacion continuos. La
experiencia de discusiones con nifios y adolescentes ha demostrado que son capaces de
plantear preguntas radicales, genuinamente filosoficas, lo cual indica que buscan
explicaciones holisticas y estan capacitadas para entenderlas. Dichas explicaciones son del
tipo que proporciona la filosofia. Esta conexion entre pensamiento infantil-adolescente y
pensamiento filoséfico requiere de los docentes, en primer, lugar, que reconozcan esa
demanda de totalidad por parte del alumnado y, en segundo lugar, les ayuden a desarrollar la
flexibilidad intelectual y los recursos necesarios. El profesor se convierte, asi, en un
indagador, al igual que el alumno. Es decir, el reto que se nos presenta es hacer efectivo un
cambio en el planteamiento pedagogico a nivel estructural.

Ello podemos lograrlo alterando la funcion y la importancia que otorgamos a las
intervenciones del docente: no se trata de decirles la respuesta correcta, ni de instarles a
pensar conforme a unas determinadas opiniones, sino de ayudar a profundizar en la reflexion,
sefialar las contradicciones e incoherencias y sugerir nuevas relaciones conceptuales. El
objetivo final es convertir el aula de filosofia en un espacio de investigacion donde trabaja una
comunidad de investigadores filosoficos, estos son, nuestros alumnos y alumnas, con material
de caracter “prefilosofico”, es decir, sus experiencias vitales y las reflexiones que de éstas
surgen, y con herramientas propias de la tradicion filosofica. Convertir el aula en una
comunidad de investigacion muestra un compromiso con los procedimientos propios de la
investigacion filosofica y las técnicas de apertura de la razon. Por lo tanto, han de crearse
ciertas condiciones que funciona como requisitos previos, estos son la disponibilidad hacia la
razon, el respeto mutuo y la ausencia de adoctrinamiento. Estas condiciones son intrinsecas a
la filosofia, forman parte tanto de su naturaleza como de su estructura, peor no son suficientes
para lograr una buena comunicacion de los pensamientos de los alumnos.Para lograr una
mejor comunicacion, Alejandro Sarbach ofrece una serie de estrategias propias de estilos de
accion docente que evitan el modelo académico o tradicional de docencia: la escucha activa,
reduccion del metadiscurso, lateralizar las relaciones, dar prioridad a las motivaciones
intrinsecas, despenalizar el error y evitar el discurso ideologico. Comentamos brevemente
cada una de ellas.

1. La practica de la escucha activa

Se caracteriza por poner atencion en las palabras de nuestro interlocutor, sin juzgarlas y
pidiendo verificacion de que lo hemos comprendido correctamente. No se trata de interpretar
sino de hacer justicia a la intencién comunicativa del otro. Esta practica coloca al profesor en
una situacion muy distinta a la que le otorga la jerarquia escolar, pues le posiciona no como
autoridad incontestable sino como aquel que introduce la posibilidad de la disension, lo cual
implica la posibilidad de ser cuestionado por los propios alumnos en el libre ejercicio de su
razén. Como Sarbach sefiala “el escuchar de manera atenta lo que dicen los estudiantes
significa a menudo para el profesor o la profesora verse llevado a la revisiéon de su propio
discurso, encontrarse ante un espejo que le devuelve una imagen no siempre satisfactoria.”
(CIFUENTES, 2010, p.86) Es la vulnerabilidad que puede sentir el docente derivada de la

13



libre expresion de los alumnos lo que hace que la escucha activa no sea un dispositivo facil,
pero si altamente efectivo en el proceso de democratizar el discurso filosofico en el aula y de
convertir el contenido de la tradicion filoséfica en problemas accesibles para los alumnos.

2. Reducir el uso del metadiscurso

“Metadiscurso” hace referencia a la forma que tomaran las actividades que se realizaran
(método didactico, objetivos de aprendizaje, formas de evaluacion del alumnado...), es lo que
conocemos como “normas del juego”. Una presencia muy acentuada del metadiscurso en el
transcurso de un curso académico logra que los alumnos se preocupen mas de lo que se espera
de ellos, como alumnos supeditados a una jerarquia académica, que de los problemas y
contenidos sobre los que tienen que pensar. Por ejemplo, se preocupan mas de como aprobar
el examen y de la estructura que éste tendrd que de comprender, por ejemplo, el problema
filosofico de la percepcion. Tampoco se recomienda, por contra, eliminar por completo el
metadiscurso, pues es conveniente que los alumnos sepan qué se espera de ellos, sin que esto
constituya la meta de su desarrollo intelectual.

3. Lateralizar las relaciones

Indica favorecer el didlogo democratico en la clase restando importancia a la palabra
descendiente del profesor. Decimos “democratizar” porque se trata de estimular el dialogo
entre los iguales, esto es, entre los alumnos. Cuando sujetos que se encuentran en lo que se
conoce como “zona de desarrollo proximo™ interaccionan unos con otros activamente -en
lugar de estar aislados unos de otros atendiendo a un Otro que domina la clase, como es el
profesor- se desarrolla creativamente el pensamiento de dichos sujetos. Buscar esta
lateralizacion implica dejar de concebir los didlogos entre alumnos como una alteracion del
orden de la clase, para considerarlos una manifestacion del surgimiento de un incipiente
pensar autonomo. La discusiéon es un elemento crucial para fomentar que los alumnos
participen en su proceso de ensefianza-aprendizaje puesto que agudiza las habilidades de
razonamiento y de investigacion. Tal como afirmaba Vygotsky (1964), pensamiento y dialogo
estdn intimamente relacionados, hasta el punto de que los procesos colaborativos de
resolucion de problemas resultan mas fructiferos que los individuales. Es este aumento en la
eficacia resolutiva lo que justifica convertir el aula en una comunidad de investigacion como
una prioridad didéctica. Para lograr el paso del pensamiento concreto al pensamiento abstracto
resulta imprescindible recorrer el proceso de refinamiento expresivo que es el didlogo.

4. Priorizar la motivacion intrinseca.

Resulta obvio que si pretendemos promover la investigacion filosofica en nuestros alumnos a
partir de sus experiencias personales, habremos de propiciar una motivacion intrinseca en
lugar de extrinseca en ellos. Asi, el objetivo final del desarrollo del curso no pueden ser las
herramientas evaluativas ni las calificaciones finales, pues son elementos motivadores
claramente extrinsecos.

5. Despenalizar el error.
Considerar el error del alumno como un fallo en su persona o, al menos, en su papel de

alumno, generalmente desemboca en el posterior silencio de los alumnos. Si mostramos que la
filosofia esta hecha de tentativas de respuesta, y no de verdades absolutas, podemos convertir

14



los errores de los alumnos en oportunidades educativas. Oportunidades en, al menos, dos
sentidos: en primer lugar, corregir los errores como forma de depurar el proceso
argumentativo y creativo de nuestros alumnos y, por otro lado, la aparicién de disensiones
abre la via a nuevos puntos de vista en torno a una misma cuestion; es, por tanto, la
oportunidad de un pensamiento desde la diferencia.

6. Evitar el discurso ideologico.

La posicion intelectual y politica del profesor no puede servir de criterio de demarcacion
valido para establecer la validez o invalidez de los argumentos que los alumnos pueden
expresar. La razon de ello es obvia: estamos buscando un estilo didactico que favorezca la
formacion del pensamiento critico en el alumnado. Para lograrlo hemos de priorizar una
actitud docente similar a la escéptica, es decir, evitar proporcionar verdades absolutas y, en su
lugar, construir situaciones que remuevan las creencias de los alumnos y les hagan
cuestionarse las preconcepciones filosoficas con que piensan la realidad. Ello constituye,
ademas, un ejercicio de aprendizaje democratico por cuanto se ensefia a respetar las
diversidad de opiniones.

2.2.3 La particularidad de la reflexion filosofica en el aula.

Es importante exponer con cierto detalle qué es aquello que caracterizamos de reflexion
filosofica para poder llevarla a cabo en el espacio del aula. La investigacion filosofica se
constituye en tres momentos de pensamiento : problematizacion, conceptualizacion y
argumentacion. Los tres instantes conducen el filosofar como ejercicio de la razén que,
mediante el lenguaje, genera cuestiones que problematizan el mundo del sujeto pensante.
Estos tres procesos de pensamiento pueden representarse mediante la figura del tridngulo,
puesto que, aunque analiticamente estén separados, se presentan en la practica en una relacion
de interdependencia:

CONCEPTUALIZACION

ARGUMENTACION PROBLEMATIZACION

1 movimiento: PROBLEMATIZACION.

Como profesores de filosofia, si queremos ensefiar a nuestros alumnos a filosofar, hemos de
ensefarles a problematizar, ayudarles a que adquieran la capacidad de cuestionar y reflexionar
sobre sus propias acciones. Hay que facilitar a los alumnos la capacidad de conceptualizar su
pensamiento, hacer verdaderamente significante aquello que afirman. Por Gltimo, ensefiarles a
argumentar es fundamental para ensefarles a responder a preguntas y ser capaces de
formularlas. La filosofia y su didactica aparecen, asi, como actividad esencialmente
problematizante. Nos manejamos en el dia a dia a base de respuestas, no muy meditadas

15



generalmente, sin pararnos a pensar a qué preguntas estamos respondiendo. Tenemos que
lograr que los alumnos tomen conciencia de este hecho puesto que, tal como afirma Michel
Tozzi (2008), aprender a preguntar se ha revelado como una habilidad indispensable para
aprender a pensar por uno mismo. Mas no toda pregunta abre el camino hacia la
independencia de pensamiento, hay que aprender a formular las preguntas correctamente ya
que un problema mal formulado dificilmente encuentra solucion alguna. Puesto que nuestro
objetivo es desarrollar en el alumnado el pensamiento critico, resulta indispensable ayudarles
a elaborar un cuestionamiento filos6fico. Hablamos de una interrogacion especificamente
filosofica porque es caracteristico del proceso de reflexion filosofica traer a la conciencia
aquellas respuestas que, en nuestra busqueda de sentido del mundo, hemos respondido
implicita, cotidiana y acriticamente. Es decir, el método filosofico, basado en la duda radical,
permite a los sujetos tomar conciencia de sus prejuicios® y plantear las cuestiones desde la
objetividad y el distanciamiento con una misma ganado, con ello, libertad de juicio y de
exploracion de otras respuestas posibles. En tanto busquemos abrir la posibilidad de la
divergencia en el pensar de nuestro alumnado habremos de ensefarles a analizar las
presuposiciones, en las cuales basan sus afirmaciones. Entendemos presuposicion como una
afirmacion que ha sido implicada por una proposicion previa, la cual es condicidn necesaria.
La tarea analitica que explicamos consiste en formular explicitamente esa proposicion previa
o, dicho de otro modo, hacer patente a nuestros alumnos que nuestros pensamientos siguen un
orden l6gico de formulacion, el cual no es neutro y expresa nuestras creencias respecto a la
realidad que nos rodea.

Caracterizacion de la pregunta filosofica.

Ahora bien, ese es el paso previo, una suerte de limpieza de pensamiento, a formular
preguntas especificamente filosoficas. Pero, ;qué caracteriza una pregunta filosoéfica? En una
sola frase, podemos definir una pregunta filosofica como una interrogacion racional,
general, abstracta y abierta que se plantea con radical y con alcance universal, es decir, es
filosofica tanto en razon de su contenido como de su forma. Comentamos brevemente cada
uno de estos adjetivos definitorios.

1. Interrogacion radical.

Decimos que una pregunta es filosofica gracias al contenido que porta cuando la apuesta
existencial que plantea se erige como una urgencia vital (son ejemplos clésicos, la pregunta
por el sentido de la vida, los limites del poder o la relacion entre felicidad y libertad humana;
sin embargo, existen preguntas fundamentales que no son filos6ficas, como las posibilidades
de la lucha contra el cancer) y se articula con la razéon como herramienta principal para
dilucidarla (asi, la pregunta por el sexo de los dngeles no es manera alguna filoso6fica). Tal
como lo expresa Tozzi:

es filosofica toda pregunta que plantea el problema del sentido, de la finalidad o del valor de
una situacién o de un fenomeno para el hombre y que no pueda reducirse a la explicacion
cientifica de los hechos o a la modificacion técnica de la realidad. (Tozzi, 2008, p. 62)

4 “Prejuicio” se entiende aqui en su sentido literal: una opinioén que se formula y expresa antes del examen
racional de la realidad, esto es, una afirmacion apresurada o lo que sucede antes de que se desarrolle un
criterio con que juzgar.

16



2. Racional.

Afirmamos que es de naturaleza racional porque la pregunta filosofica porta un caracter
(auto)critico, es nuestra propia razén quien introduce la duda en nuestras opiniones en lugar
de asentar la verdad de las mismas, como demostrara la Filosofia Moderna, lo tnico que se
salva de la duda metodica radical, que es el método filoséfico, es la certeza de la propia duda.
Asi lo expresa Descartes:

de manera que, tras pensarlo bien y examinarlo todo cuidadosamente, resulta que es preciso
concluir y dar como cosa cierta que esta proposicidon: yo soy, yo existo, es necesariamente
verdadera, cuantas veces la pronuncio o la concibo en mi espiritu (...) Ya sé con certeza que soy,
pero aun no sé con claridad qué soy...;qué soy entonces? Una cosa que piensa. Y ;qué es una
cosa que piensa? Es una cosa que duda ( Descartes, 1977, p. 26)

3. General.

La caracterizamos de general porque los topicos que ocupan la reflexion filosofica exceden la
particular contingencia de los sujetos, es decir, son problemas que superan la individualidad
de cada ser humano y se elevan al nivel de la universalidad. Los problemas filoséficos son de
caracter fundamental, por lo tanto, apelan a cada subjetividad concreta al tiempo que engloban
al género humano en su conjunto. Por ello, las preguntas filos6ficas adoptan un estilo
indirecto y con un planteamiento general; por ejemplo, antes diremos “;somos libres?” o
“;podemos hablar de libertad en la condicion humana" que ““;soy libre?”.

4. Abstracta.

Abstracta porque el pensamiento se articula a través y en el lenguaje: no existe pensamiento
sin palabra, pensamos porque hablamos. Asi, todo pensamiento se articula mediante unidades
de sentido, pero no toda palabra expresa un pensamiento filoséfico. Ello implica que el
analisis cuidadoso del lenguaje es indisociable de la reflexion filosoéfica.

5. Abierta y no dirigida.

Finalmente, la pregunta filoséfica es abierta y no dirigida dado su alto nivel de complejidad.
Cuantos mas matices tiene un problema, mayor cantidad de soluciones aparecen. Asi, la
pluralidad de respuestas, la diversidad de pensamiento, es constitutiva de la filosofia. Sin
embargo, no es suficiente con que una pregunta esté bien planteada para poder responderla
filos6ficamente, es necesario proceder mediante el método analitico, pacientemente, para
evitar reproducir nuestros prejuicios en una respuesta espontanea.

2° movimiento: CONCEPTUALIZACION.

El segundo de los movimientos que constituyen la reflexion filosofica es la conceptualizacion.
Filosofar y conceptualizar son, para algunos autores, practicamente sindénimos por cuanto
ambas acciones hacen surgir el sentido de las nociones, con que pensamos, a partir de ideas
vagas, de manera que éstas se convierten tanto en el objeto como en la herramienta del

17



pensamiento. Algunos ejercicios de naturaleza analitica pueden ayudar a los estudiantes en
esta tarea de refrenar la respuesta espontanea.

1. Aplazar la respuesta.

El lugar simbolico de la respuesta en filosofia no es el mismo que el que le otorga el sistema
educativo: éste busca la respuesta adecuada del alumno como una comprobacion de los
conocimientos aprendidos, aquella, sin embargo, exige un esfuerzo del pensamiento que va
mas alld de la repeticion memoristica. La respuesta filosofica toma la imagen de un pequeno
avance conceptual, una direcciéon por la que seguir pensando. La respuesta es, pues, una
flecha que indica un camino que transitar mas tarde. “Mas tarde” porque el aplazamiento es
condicién indispensable: no se puede pensar meticulosamente con el reloj en la mano, una
buena reflexion requiere tiempo, maceracion. No en vano Ignacio 1zuzquiza caracteriza a los
filosofos de “rumiantes”. En las bellas palabras de Tozzi: “el “reflejo” filoséfico es la
reflexion, la suspension inmediata del juicio, la auto-prohibicion de afirmar: aguantarse la
lengua, hacer silencio y colocarse frente a la pregunta e instalarse para habitarla” (Tozzi,
2008, p. 102).

2. Analisis terminologico.

Ademas de aplazar la respuesta a la pregunta increpada es recomendable analizar las nociones
de una pregunta y los sentidos posibles de dichas nociones. Este ejercicio conocid su auge en
el transcurso del siglo XX con el desarrollo y expansion de la Filosofia analitica y la Filosofia
del lenguaje, sin embargo, es una practica filoséfica que encontramos ya en los textos
fundacionales de la tradicion filoséfica occidental: el examen riguroso del recorrido histdrico
y filologico de un término nos informa sobre los significados con que la tradicion lo ha
impregnado hasta nuestros dias. Es un andlisis enormemente fecundo dado que trae al
presente significados de las palabras que han sido asimilados por el uso acritico del lenguaje.
Cuando la investigacion terminologica los desempolva devolviéndoles el brillo actualiza
también nuevas posibilidades de significado y revela diversas vias de investigacion.

3. Concretar el significado.

El paso siguiente es, pues, definir con precision el sentido de la palabra sobre la que estamos
pensando o que utilizamos para guiar nuestro pensar. Es, asi mismo, conveniente analizar el
planteamiento de la pregunta presentada prestando atencion al tipo de relaciones que se
establecen entre diferentes nociones y explicitando las presuposiciones que la pregunta
implica (como ya indicamos anteriormente). Es recomendable, puesto que buscamos alcanzar
una notable precision conceptual, localizar los campos de aplicacion de una idea en la
realidad, explicitar su contexto, &mbito de accién y dominio de aplicacion (por ejemplo, el
concepto de “vida” varia su sentido segiin pensemos en las implicaciones éticas, médicas,
juridicas, cientificas o metafisicas de su significado) No podemos olvidar la forma logica de la
definicidn, esta es, atribuir el significado de un término segln el significado de sus atributos,
las caracteristicas especificas que lo diferencian y relacionan con otros conceptos (por
ejemplo, la conciencia como atributo exclusivo del ser humano y del que carecen el resto de
animales).Finalmente, recurrir a la imagen, la metafora, el simbolo y la alegoria para formular
de manera abstracta el sentido de un término es un recurso que goza de largo recorrido en

18



filosofia puesto que el pensamiento se articula, no so6lo a través del lenguaje, sino también de
la estética.

3 movimiento: ARGUMENTACION.

Ahora bien, no basta con tener herramientas con las que pensar el mundo, ni con tener
cuestiones sobre las que pensar y a las que tratar de responder, es necesario un ultimo
momento: la argumentacion. Es crucial que los alumnos aprendan un proceso critico de
argumentacion, evitando caer en la expresion de la opinion. El final del aprendizaje filosofico
del alumno es aprender a argumentar. El ultimo de los movimientos, la argumentacion,
constituye, en realidad, una sintesis de los anteriores. En la argumentacion filoséfica
encontramos tanto elementos cuestionadores como razones probatorias de una determinada
tesis: generalmente se pone en duda un objeto, erigiéndolo asi en un problema que solucionar,
para, posteriormente, construir las razones que permiten justificar una tesis respecto a dicho
problema. El segundo estilo argumentativo, el probatorio, puede intentar fundar una respuesta
tanto directa como indirectamente, mediante contra-objecciones o el cambio de perspectiva en
el analisis. Mds, para que la argumentacion probatoria sea genuinamente filosofica ha de
cumplir dos criterios fundamentales, los cuales evitardn que se convierta en mero
dogmatismo, estos son: la coherencia interna en la forma argumentativa y la pertinencia en el
contenido. Es decir, una argumentacion filosofica queda desacreditada como tal si incurre en
contradicion, comete falacias, utiliza pseudo-argumentos o recurre a cualquier otra fuente de
conocimiento y justificacion ajena a la racionalidad (como puede ser el pensamiento mistico,
artistico, pero también el cientifico, puesto que la filosofia trata de cuestiones que no se
agotan en los métodos experimentales de la investigacion cientifica). Junto a ello, una
argumentacion puede ser perfectamente 16gica pero utilizar argumentos ajenos a la realidad
socio-cultural; por ello, una buena argumentacion filosoéfica se distingue por la capacidad de
resistir y desmontar las objeciones que se le presentan al tiempo que es capaz de defender
unos determinados valores con los que se compromete (por ejemplo, el lugar del derecho a la
diferencia en el marco de los Derechos Humanos)

19



3. Cuestiones fundamentales del estudio.

El presente estudio se articula en base a dos preguntas guia:

1. (logra el método socratico una implicacion mayor de los estudiantes que otras técnicas
didacticas?

2. ¢logra el método socratico una mayor significatividad conceptual?
Podemos incluir una tercera pregunta que atina las anteriores:

3. a partir del método socratico ;pueden los alumnos adolescentes desarrollar el
pensamiento critico en una clase de filosofia?

En el presente estudio tratamos de responder a las tres cuestiones, las cuales han surgido de
los presupuestos teoricos expresados en los apartados dos y tres del presente ensayo, y las
cuales tratan de demostrar la idea fundamental elaborada por Bruner, a saber, que la didactica
mas conveniente para ensefiar una disciplina se encuentra en el andlisis de la estructura de la
propia disciplina.Ello genera una mayor conciencia en el estudiante de su proceso de
ensenanza-aprendizaje y, por tanto, logra mayor implicacion; al tiempo que genera un
aprendizaje significativo por cuanto los alumnos emulan la actividad propia de una
comunidad de investigacion filosofica. Puesto que la actitud genuinamente filoséfica se
corresponde uno de sus componentes estructurales -la duda-, resulta pertinente preguntarse
por la idoneidad del método de pensamiento genuinamente filosofico -el método socratico-
para generar el pensamiento critico en los alumnos.

20



4. Método empleado.

4.1 Integrantes

Contamos con la presencia de cuarenta y ocho alumnos de primero de bachiller, de edades
comprendidas entre los dieciséis y dieciocho. Se trata de dos clases de primero de
bachillerato: 1°A'y 1°C.

1°A se compone de un unico grupo ciencias y tecnologia, con quince chicas y ocho chicos.
Cuenta con tres inmigrantes: dos chicas y un chico, todos procedentes de Europa del Este,
cuya lengua materna no es el castellano.

1°C estd compuesto por un grupo mixto de ciencias y tecnologia, y otro de humanidades y
ciencias sociales. Trece chicas y catorce chicos. Cuenta con una inmigrante china, que estd en
proceso de aprender el castellano, y otra sudamericana.

Como la mayor parte de los habitantes del barrio de La Almozara, donde esta ubicado el
centro, se trata de alumnos de clase media trabajadora con un bagaje estandar de cultura
popular.

4.2 Procedimientos.

El preguntarnos por las relaciones que se establecen entre la Filosofia y su didactica nos ha
llevado a elaborar una propuesta pedagogica alternativa: entender el aula de Filosofia como el
lugar propicio para la reflexion filosofica, reflexion que es ejecutada por el alumnado y en la
cual el docente interpreta el papel de un dinamizador conceptual, un atizador del pensamiento
critico. Entender el aula como laboratorio filoséfico supone adoptar unas conductas concretas
que pretenden probar unas hipdtesis determinadas. Atendiendo al deseo de elaborar la
mencionada propuesta pedagdgica alternativa, se elabord la presente metodologia. La
metodologia que exponemos a continuacién se realiza durante el transcurso de veinte
sesiones, de 55 minutos cada una en el horario que el centro a adjudicado a la asignatura de
Filosofia para primero de bachillerato, a razéon de tres horas lectivas a la semana con cada
grupo clase. Durante las sesiones en que este estudio de desarrolla se impartidé la unidad
didactica de “Metafisica”. Para facilitar la tarea investigadora, la unidad se dividio6 en tres sub
apartados, atendiendo a la naturaleza filoséfica de las distintas areas que componen el ambito
de la metafisica. Asi, primero se tratd la ontologia, esto es, la pregunta por el ser y qué sea
aquello que llamamos realidad; en segundo lugar, se estudié la relacién entre metafisica y
conocimiento de la realidad, a través de dos teorias del conocimiento fundamentales:
racionalismo y empirismo; por ultimo, se analizaron las consecuencias politicas de las teorias
sobre el ser, de manera que se hizo necesario reflexionar sobre la naturaleza de la accion.
Adjuntamos como anexo la Unidad Didéctica completa, para su libre consulta. Se realizaron
tres tipos diferentes de pruebas para evaluar la tesis principal que aqui proponemos, a saber,
que el método socratico permite, en mayor medida que otros métodos didacticos, desarrollar
el pensamiento critico en el alumnado. Dichas técnicas son: la observacion participante, el
trabajo con textos fuentes, ejercicios de dinamica de grupos, la construccion de experimentos
conceptuales, reflexion y discusion grupal, y la realizacion de un focus group.

4.2.1 Observacion participante.

En primer lugar, se llevd a cabo la observacion participante. Esta técnica se realizo durante la

21



primera semana de la estancia en el Practicum II. La observacion participante consta de dos
momentos, el primero de ellos consiste en una integracion completa del observador con el
grupo estudiado, hasta el punto de que la presencia del observador no aliena los
comportamientos de los participantes y éstos actiian con naturalidad. El segundo, requiere que
el investigador tome distancia de la comunidad para estudiar los datos y comprender qué es
aquello que ha observado. Se eligio esta técnica de analisis cualitativo porque resulta til para
estudiar las expresiones no verbales, las relaciones de poder entre los sujetos y para verificar
las dinamicas de funcionamiento de la clase. Permite, asi mismo, analizar el vocabulario y el
sentido en que se usan los términos, lo cual proporcionad una idea bastante aproximada del
nivel de reflexion filosofica en que se encontraban los alumnos. El objetivo general es
desarrollar una comprension holistica del funcionamiento de la clase. En este estudio hemos
optado por una observacion participante de tipo selectiva, esto es, focalizamos nuestra
atencion en determinadas actividades para poder contrastar las posibles variaciones. En
nuestro caso, focalizamos la atencion en la capacidad analitica y critica de la clase.

4.2.2 Textos fuente.

Se elaboraron diferentes experimentos conceptuales articulados en torno a los problemas
filosoficos principales propios de la Unidad Didactica que se impartid, Metafisica. Para
resolver esos problemas hace falta trabajar con la informacién originaria, es por ello que los
textos primarios representan un recurso que prevalece sobre los manuales. El trabajo con
textos fuentes implica atender a la tradicion filosofica, aun cuando se tiene especial cuidado
en que su existencia no limite el libre pensamiento de los alumnos. Su funcién es orientar a
los alumnos a un pensamiento mas riguroso, a criticas mas rigurosas a la tradicion, pero sin
descuidar esta ultima puesto que, como sabemos, el pensamiento es un proceso colectivo. El
trabajo con textos fuente es s6lo un facilitador para disefiar actividades que impliquen
efectivamente en el trabajo intelectual.

4.2.3 Dinamica de grupos.

Los textos primarios se trabajaron usando la técmica grupal Phillips 66, ligeramente
modificada: se divide la clase en ocho grupos de tres personas, grupos que se mantuvieron
durante el mes que estuve impartiendo clase. Se trata de fragmentos, no mas de un parrafo
cada uno, de los filésofos mas relevantes del periodo que estamos estudiando. Cada
fragmento esta numerado y cada grupo trabaja sobre el nimero que le corresponde. Disponen
de diez minutos exactos para leer el texto, encontrar la tesis principal y tratar de elaborar una
contraargumentacion. Superado el tiempo estimado, cada grupo comparte individualmente sus
reflexiones con el resto de la clase. Lo principal de cada respuesta es anotado por la docente
de manera esquematica en la pizarra. De esta manera, los alumnos ven coOmo encajan unas
partes del razonamiento con otras y son ellos mismos quienes reconstruyen la argumentacion
filosofica estudiada. El objetivo de esta dindmica es que sean ellos quienes reconstruyan la
argumentacion. La efectividad de esta técnica es alta, sin embargo, s6lo produce un
aprendizaje profundo en los alumnos genuinamente interesados en la filosofia. Para generar
una mayor implicacion del alumnado, se combina con otras actividades.

4.2.4 Experimentos conceptuales.
Las actividades son el elemento principal, no un momento anecdotico, debido a que obligan a

poner en funcionamiento operaciones racionales tales como la busqueda de informacion, la
identificacion de problemas y formulacién de preguntas. El profesor ha de proporcionar las

22



condiciones intelectuales y materiales necesarias para que en la clase se trabaje a la manera
filosofica, es decir, se imite el comportamiento intelectual de los filésofos, sus métodos de
trabajo. Ya sabemos que la labor docente es plantear diferentes situaciones que hagan
reflexionar al alumno, estimular que se comporte como un filéosofo durante la clase de
filosofia, mas, ;cémo lograrlo? Sugerimos, en modo esquematico, unos pasos a seguir.

1. El docente selecciona los procesos deductivos, de la historia de la filosofia, que
considera importantes y valiosos para sus alumnos. Aquello de los que cree que
pueden obtener un conocimiento valioso. (por ejemplo, el surgimiento del cogito en
las meditaciones cartesianas)

2. Plantea problemas adecuados a la capacidad intelectiva de la clase. (“;qué significa
duda metddica en Descartes?”)

3. Oftrece diferentes vias de solucion a los problemas planteados. (Objecciones propias,
de los alumnos y de otros filosofos a la demostracion cartesiana)

4. Elabora y presenta una situacion en la que el alumno ha de comportarse como un
filosofo al tratar de resolver un problema (por ejemplo, “valore seriamente la
posibilidad de que ahora mismo no esté sofiando™)

Ahora bien ;donde encontrar los modelos de simulacion? Es a la propia historia de la filosofia
a quien hay que recurrir, pues lo que hay que buscar son los distintos modelos de pensamiento
desarrollados. En esta bisqueda prima la forma de la argumentacion sobre el contenido de la
misma, puesto que enfocaremos la atencion de los alumnos hacia el dinamismo del
pensamiento antes que hacia las respuestas particulares de tales o cuéles filésofos. Con ello
pretende conseguirse que, en primer lugar, puedan leer filosofia académica con un grado
aceptable de significatividad y comprension y, en segundo lugar, adquieran las destrezas
personales que permiten construir una argumentacion filosofica bien fundamentada. Asi, la
clase de filosofia se erige como una introduccion al filosofar. Los experimentos concretos
realizados fueron de tres tipos: problematizacion de la realidad, descripcion conceptual y
representacion conceptual.

4.2.4 a) Problematizar la cotidianidad.

Para facilitar este proceso introductorio puede comenzarse, a modo de estrategia,
problematizando la cotidianidad del alumnado, manteniendo siempre el objetivo de extraer
una estructura general de aquello que se problematiza. Pasar de lo particular a lo general hace
mas accesibles los problemas filosoéficos y multiplica las posibilidades de éxito. Con el
objetivo de despertar en los alumnos la capacidad de sorprenderse ante el mundo y extrafiarse
ante la realidad cotidiana, esto es, con la intencion de generar en ellos el primer paso que lleva
a la formacion del pensamiento critico, que es tomar distancia respecto a la cotidianidad, se
realiza el siguiente experimento. Puesto que en dias anteriores se habia proyectado en su clase
la pelicula Matrix, les planteé la siguiente pregunta, la cual resolvimos de manera colectiva:
“,qué ocurre cuando Morfeo hace elegir a Neo entre la pastilla roa y la pastilla azul?” El
objetivo de esta pregunta es llevarles a concluir que la realidad del mundo cambia y es
necesario pensar sobre ello. Una vez hemos llegado a esa conclusion en no mas de diez
minutos, les pedi que sacaran un folio y escribieran una redaccidon respondiendo a “;en qué
sentidos podemos afirmar que la vida de Neo cambia tras tomar la pastilla roja?”” La redaccion
se elabord en clase con un tiempo determinado y suficiente para la extension requerida: treinta
minutos para escribir una pagina.

23



Esta primera pregunta es en realidad un “experimento conceptual”, en la acepcion de Ignacio
[zuzquiza (Izuzquiza, 1982) “Experimento” en el sentido fuerte del término, se trata del
enfrentamiento del alumno con un problema, el cual ha de resolverse simulando el trabajo de
un investigador, un investigador conceptual, en este caso. El trabajo fundamental del profesor
sera preparar los experimentos, situaciones problematicas y preguntas guia que orienten a los
alumnos en sus tentativas de respuesta a los problemas. Se busca que trabajen
conceptualmente de una determinada manera, esto es, la manera filoséfica previamente
explicada. Tomando como modelo el trabajo cientifico, se procede mediante el método del
ensayo y el error, es decir, el profesor no puede penalizar el error en los alumnos sino
aprovecharlo como un resorte para disparar las preguntas adecuadas. El error en los
razonamientos de los alumnos sirve también como pauta de autocritica y reflexion para el
profesor, pues usualmente, cuando se da la situacion en la que el alumno no responde o esta
desorientado, se debe a una mala planificacién de la actividad: no se ha sabido entroncar el
concepto con la realidad del alumno ni con el resto de aspectos de la realidad con que guarda
relacion. No se proporciona una vision holistica ni se ha construido adecuadamente el
andamiaje que permite pensar de lo particular a lo general. Es decir, el alumno no puede
reconstruir porque no encuentra un escenario adecuado para ello.

Un buen experimento conceptual ha de cubrir tres &mbitos: hacer comprensible un problema
filosofico, ser capaz de simular un proceso argumentativo y lograr la implicacion de los
alumnos. Un experimento conceptual es, en definitiva, un ejercicio en el que se pide a los
alumnos que sean quienes ellos hagan la filosofia. La programacion del curso gira en torno al
disefio de los experimentos conceptuales. No son un mero agregado para dinamizar las clases
y evitar la pérdida de atencion de los alumnos: son el eje principal del curso que desarrolla los
problemas fundamentales que se trataran durante el curso académico. Esto significa también
que el éxito del curso dependerd de la calidad del disefo de los experimentos. Ofrecemos, a
partir de la propuesta de Ignacio Izuzquiza La clase de filosofia como simulacion de la
actividad filosofica (1982), una secuenciacion del disefio de experimentos conceptuales:

Seleccion de un problema de amplia relevancia filosofica.

Relacionar este problema con la experiencia cotidiana del alumno.

Simular situaciones cotidianas que nos introduzcan en el problema

Secuencializar el experimento y delimitar bien cada paso a seguir

Seleccionar la informacion que sea pertinente para que el problema pueda ser

percibido por los alumnos. Esto significa también que la informacion ha de estar

adaptada al alumno.

Desarrollo del experimento.

7. Analisis de los resultados del experimento ;cuan lejos/profundo han llegado los
alumnos en su indagacion? ;se han posicionado? ;han aceptado las consecuencias de
ello? ;han cuestionado las soluciones de otros autores al problema?

8. Comparar unos experimentos con otros a lo largo del curso para observar si hay una

progresion favorable o, por contra, existe una pérdida de valor conceptual

SNk w =

@

Tomando como cddigo deontologico la propuesta de Izuzquiza, elaboramos los siguientes
experimentos en clase, para medir el progreso en el aprendizaje significativo de los alumnos:
descripcion conceptual y representacion conceptual.

4.2.4 b) Descripcion conceptual.

La descripcion conceptual consiste en elegir un objeto y tratar de describirlo de la manera

24



mas acertada posible eligiendo una corriente explicativa concreta perteneciente a teoria del
conocimiento. En ello consiste la segunda de las redacciones que les pido: han de elegir un
objeto y describirlo desde el punto de vista racionalista o empirista, valorado las objeciones
que la corriente contraria podria plantear. Ello supone que han de valorar cual de las dos
corrientes les parece mas acertada y reflexionar sobre el motivo de su eleccion. Ademads, han
de distanciarse de la forma en que comunmente observamos el mundo y permitir que se
introduzca la duda en su sentido comun. Analizando las respuestas que elaboran, es posible
conocer el grado de interiorizacion de los argumentos explicados en clase asi como las
personalizacion de los mismos y la autonomia que, poco a poco, van desarrollando cuando
intentan rebatir las objeciones que los argumentos contrarios les plantean.

4.2.4 c) Representacion conceptual.

Respecto a la representacion conceptual, se utiliza para reconstruir el argumento racionalista
en torno a la existencia del mundo externo mediante una narracion y el planteamiento de un
reto: se pide a los alumnos que cierren los ojos y se esfuercen en imaginar lo que se les narra
con detalle, esto es, que son nada mas que unos cerebros en una cubeta. Este experimento se
toma de Hilary Putnam, quien ofrece una version contemporanea del razonamiento cartesiano,
al cual se afiade un reto : los alumnos ha de argumentar que la profesora que les habla es,
efectivamente, un ser humano individual y no una proyeccion de su imaginacion. Las
respuestas que me ofrecen me permiten comprobar que si han comprendido los argumentos,
no porque citen a los autores, sino porque los estan usando: estan argumentando
filosoficamente con razonamientos propiamente epistemologicos. Y lo mas importante de
todo, estan usando el método filosofico para analizar su experiencia. Combinan un primer
nivel de la reflexiéon (la experiencia del sujeto) con un segundo nivel de abstraccion y
traduccion de los pensamientos personales a lenguaje especializado. A lo largo del curso se
realizan otros experimentos similares, cuya elaboracion se ha basado en la tradicion filosofica.

4.2.5 Discusion grupal.

Finalmente, con el objetivo de disparar la autonomia de su proceso reflexivo, se llevan a cabo
un grupo diferente de dindmicas. Ya no se trata de reconstruir los argumentos de otros, ni de
demostrar que han entendido una argumentacion, ni siquiera de ser capaz de criticar las
argumentaciones de otros. De lo que se trata esta semana es de que se arriesguen ellos y ellas
a filosofar. Filosofar a partir del mundo que les rodea, de la cotidianidad, con materiales
contemporaneos. Las técnicas anteriores, el trabajo con los textos, las simulaciones
conceptuales, etc, han constituido, en realidad, un entrenamiento para la labor ultima de la
filosofia, esto es, atreverse a pensar por si mismos. A partir de sus reflexionas en torno a la
cotidianidad, surgidas de materiales de la cultura pop que les eran proporcionados, han de
responder a la redaccion final: “;Tienen un sentido los actos que hacemos?” Con estas
actividades se pretende comprobar el progreso que se ha producido respecto a la primera
redaccion, la personalizacion de los conocimientos expuestos en clase, el desarrollo de la
autonomia de pensamiento de los alumnos, el incremento en su capacidad de cuestionar el
mundo, la capacidad de elaborar un pensamiento colectivo y, finalmente, el incremento en la
correccion académica de sus escritos.A pesar de que la discusion dialogada ha estado presente
en las demas actividades y métodos que conforman el estudio, es ahora cuando se hace
potente todo su potencial. Lo esencial en esta fase no es s6lo que los alumnos se expresen sino
que lo hagan con rigor, de manera que el resultado final de la discusion permita apreciar un
progreso, un avance, respecto al inicio de la misma. Una buena discusion es acumulativa,

25



cada opinion constituye un vector de fuerza que converge con las otras y junto a las que se
orquesta, sin importa que haya un completo acuerdo o desacuerdo al final de la misma. De lo
que se trata es de aprender conjuntamente a partir de lo expresado por el resto de
participantes, de manera que se crea una dindmica dialdgica de enriquecimiento conceptual
mutuo. Aunque la discusion suele iniciarse con una interaccion predominantemente profesor-
alumno, se ha de buscar que se mueva hacia la absoluta interaccion estudiante-estudiante, de
manera que el profesor cumpla una funcién arbitral pero no direccional.

El debate se orienta mediante el método socratico, al igual que el resto de actividades.
Comienza cuando la docente realiza una pregunta a la clase que ha surgido de la experiencia
personal de los estudiantes. Ha de ser una pregunta bien formulada y genuinamente filosofica,
es decir, no puede ser una pregunta retorica. Es importante interrogar a los alumnos sobre los
motivos e implicaciones de sus respuestas, de manera que se problematiza el pensamiento del
alumno y se aclaran los conceptos, evitando que se produzca pérdida conceptual. El debate se
mantiene mientras existe interés del alumnado, procurando haber llegado a algunas
conclusiones.

4.2.6 Focus group.

Puesto que sostenemos que el desarrollo del pensamiento critico no es una cuestion
meramente académica sino que incluye factores actitudinales, llevamos a cabo también una
prueba para comprobar la autoeficacia percibida y como han sentido su proceso de
aprendizaje. Se trata de un focus group. El focus group o grupo focal facilita la expresion de
opiniones y comportamientos no académicos. Debido a que se trata de una entrevista informal
y semiestructurada resulta un recurso adecuado para recoger informacion de estudiantes
adolescentes.

4.3 Método de analisis de datos.

Para analizar las redacciones que elaboraron se puso especial atencion en la correccion de la
estructura argumentativa asi como en la originalidad y atrevimiento de las tesis que
elaboraban. Asi, se consideré6 que una respuesta que se limitaba a repetir lo ya estudiado
evidenciaba una menor apropiacién del conocimiento y autonomia del estudiante que otra
respuesta que, habiendo respondido de manera académica, se aventurara a aportar argumentos
propios e hiciera de su respuesta una apuesta personal. La presencia de preguntas en la forma
argumentativa es un factor crucial en la busqueda del desarrollo del pensamiento critico y
creativo de los alumnos.

Tanto para el andlisis de las redacciones como para el focus group, se elabord una
serie de categorias previas con las que se buscaba rastrear objetivamente el incremento en la
implicacion de los estudiantes y la consecuente generacion de aprendizaje profundo. Asi, se
buscaba intuitivamente la presencia de elementos, construcciones sintacticas y recursos
estilisticos que evidenciaran la presencia de una accesibilidad del conocimiento, que incluia
las complejidad y abstraccion, claridad de propositos, estimulacidon, autonomia, implicacion,
interés, descubrimiento individual, autoeficacia percibida, voluntad de aprender, pensamiento
critico, personalizacion del conocimiento, pensamiento creativo, aprendizaje colaborativo,
coayuda entre miembros, aprender a respetarse unos a otros, el conocimiento como
reapropiacion, analizar el mundo y habilidad de sintesis.Tras la lectura de las redacciones a la

26



luz de estas categorias, se decidid modificar la lista sustancidlmente. Se buscaron en las
redacciones estrategias argumentativas y de estilo que se correspondieran con alguna de las
categorias previas. El resultado fue un mayor nivel de concrecion que anteriormente. Las
categorias que aparecieron fueron: analisis terminologico para ganar claridad, uso de ejemplos
para reforzar la argumentacion, consideracion de argumentos contrarios, consideracion de
objeciones, rebaten las objeciones, transferencia lejana de los conocimientos, uso de
argumentos propios, apuesta personal, las preguntas son el eje de la argumentacion,
argumentan desde la experiencia, formulan preguntas, formulan preguntas genuinamente
filosoficas, existe una buena estructura argumentativa, presencia de autocuestionamiento,
establecen una relacion entre los conocimientos de diferentes temas, existe error en el uso de
los términos. Se realizd otra lectura a con las nuevas categorias, lo cual resultd en agrupar
estas categorias en cuatro dimensiones fundamentales: la personalizacién del conocimiento, la
autonomia de los estudiantes, el surgimiento del pensamiento critico o creativo, y la
correccion académica.

Respecto al Focus Group, se realizdo con la intencion de conocer la experiencia de
aprendizaje de los alumnos, puesto que mantenemos que ésta es indispensable para producir
un conocimiento significativo, lograr una mayor implicacion en la actividad de clase y, en
definitiva, a ayudar a producir en los alumnos la formacion del pensamiento critico. Se realizo
una serie de trece preguntas que trataban de medir sus experiencias generales, asi como el
grado de desorientacion vivido, la dificultad percibida, el aprendizaje percibido y su grado de
transferibilidad, la significatividad del aprendizaje, el cambio o ausencia del mismo en su
actitud hacia la disciplina y el grado de aceptacion de la metodologia. Tras su transcripcion,
estas preguntas dieron lugar a un andlisis categorial y al agrupamiento de las categorias en
dimensiones, siguiendo el mismo proceso de relectura y andlisis intuitivo que en el estudio de
las redacciones.

27



5. Resultados

5.1 Categorias de las redacciones

El procedimiento previamente descrito dio como resultado las siguientes categorias, con las
cuales tratamos de rastrear la presencia de aprendizaje significativo en los alumnos y alumnas
que participaron en el estudio. Cada una de las categorias ha sido agrupada en dimensiones
mas amplias. Estas dimensiones son: personalizacion del conocimiento, autonomia de los
estudiantes, pensamiento creativo/critico, correccion académica. Cada una de las mencionadas
dimensiones incluye las siguientes categorias:

— personalizacion del conocimiento: uso de ejemplos para reforzar la argumentacion,
argumentacion desde la experiencia propia, autocuestionamiento, transferencia lejana.

— autonomia de los estudiantes: consideracion de objeciones a la propia argumentacion,
rebaten dichas objecciones, existe una apuesta personal.

— pensamiento creativo/critico: uso de argumentos propios, formulan preguntas, formulan
preguntas genuinamente filosoficas, dichas preguntas son el eje argumental.

— correccion académica: andlisis terminoldgico, relacion de conocimientos entre diferentes
temas, error en el uso de los términos y conceptos, estructura argumentativa adecuada,
falta la conclusion, consideracion del estado previo de la cuestion, responden lo que se les
pregunta

Presentamos unas tablas comparativas entre las dos clases donde se puede apreciar el progreso

en cada una de las clases a lo largo de las tres redacciones, asi como la diferencia de progreso
entre ambas clases.

Tabla 2: PRIMERA REDACCION.

Aprendizaje significativo: comparacion entre 1°A'y 1°C.

DIMENSION CATEGORIAS 1°A 1°C
Personalizacion del ~ Uso de ejemplos para 2 1
conocimiento reforzar la propia

argumentacion

Argumentacion desde 1 0

la propia experiencia

Autocuestionamiento 0 0

Transferencia lejana 0 0
Autonomia de los Consideracion de 0 0
estudiantes objeciones a la propia

argumentacion

Rebaten dichas 0 0

objeciones

Existe una apuesta 5 3

personal

28



Pensamiento critico
creativo

Correccion académica

Uso de argumentos
propios

Formulan preguntas
Formulan preguntas
genuinamente
filosoficas

Dichas preguntas son 0

el eje argumental

Analisis terminoldgico 0

Relacion de
conocimientos entre
diferentes temas
Error en el uso de los
términos y conceptos
Estructura
argumentativa
adecuada

Falta la conclusion
Consideracion del
estadio previo de la
cuestion

Responden lo que se
les pregunta

0

23

(e

O =

24

En el andlisis de las primeras redacciones de ambos grupos se observa la presencia de

bastantes fallos en la composicion argumentativa, pues es desordenada y discontinua.
La sintaxis es, en general, defectuosa con fallos graves en la composicion de las frases.

Se aprecia una falta generalizada de argumentacion, quedando esta reducida a la mera
expresion de una opinidon personal.

Tabla 3: SEGUNDA REDACCION.

Aprendizaje significativo: comparacion entre 1°A'y 1°C

DIMENSION

Personalizacion del
conocimiento

Autonomia de los

CATEGORIAS

1°A

Uso de ejemplos para 8

reforzar la propia
argumentacion

Argumentacion desde 9

la propia experiencia
Autocuestionamiento
Transferencia lejana

Consideracion de

6
10

10

1°C

11

29



estudiantes

objeciones a la propia

argumentacion
Rebaten dichas 7 6
objeciones
Existe una apuesta 8 9
personal
Pensamiento critico  Uso de argumentos 12 17
creativo propios
Formulan preguntas 9 7
Formulan preguntas 5 6
genuinamente
filosoficas
Dichas preguntas son 4 2
el eje argumental
Correccion académica Anadlisis terminologico 0 1
Relacion de 5 2
conocimientos entre
diferentes temas
Error en el uso de los 2 2
términos y conceptos
Estructura 7 6
argumentativa
adecuada
Falta la conclusion 9 11
Consideracion del 2 3
estadio previo de la
cuestion
Responden lo que se 15 10

les pregunta

El segundo grupo de redacciones de ambos grupos muestra un notable progreso, el cual se
detecta en las siguientes estrategias literarias y argumentativas:

1.

2.

Now s

No estan presentes una buena cantidad de prejuicios filosoficos que se
observaban en las anteriores redacciones.

Se aprecia un aumento en el uso de terminologia especifica propia de la
disciplina, hay un aumento en la riqueza de vocabulario empleado.

Se muestran capaces de cuestionar los prejuicios con que razonan
cotidianamente, es decir, ejecutan un ejercicio de autocuestionamiento ausente
en las redacciones anteriores.

Ponen en duda su propia tesis considerando los argumentos contrarios.
Cuestionan las tesis de los autores aprendidos

Son capaces de argumentar en primera persona

Elaboran argumentos propios ajenos a lo explicado en clase pero que resultan
pertinentes

Uso del humor en la argumentacion

30



9. Interrumpen una argumentacion para valorar otra nueva, a veces estando
agotada, pero no siempre.

10. Hay quien no sigue los argumentos hasta el final, los abandona a medio camino
y da por concluida la argumentacion

11. Uso de la retdrica para desmontar la argumentacion contraria

12. Usan su experiencia cotidiana como fuente primaria de conocimiento veraz
para oponerse a las tesis filosoficas ( igual que los filosofos)

13. Dudan del conocimiento entregado por la tradicion

14. Quienes siguen las argumentaciones hasta el final: a veces no distinguen qué
partes de una teoria les ayudan en su argumentacion y cuales les desvian

Tabla 4: TERCERA REDACCION,

Aprendizaje significativo: comparacion entre 1°A'y 1°C.

DIMENSION CATEGORIAS 1°A 1°C
Personalizacion del ~ Uso de ejemplos para 7 9
conocimiento reforzar la propia

argumentacion

Argumentacion desde 2 3

la propia experiencia

Autocuestionamiento 3 1
Transferencia lejana 5 7
Autonomia de los Consideracion de 13 10
estudiantes objeciones a la propia
argumentacion
Rebaten dichas 8 4
objeciones
Existe una apuesta 18 12
personal
Pensamiento critico  Uso de argumentos 3 4
creativo propios
Formulan preguntas 10 11
Formulan preguntas 6 2
genuinamente
filosoficas
Dichas preguntas son 3 2
el eje argumental
Correccion académica Analisis terminolégico 7 3
Relacion de 6 8

conocimientos entre

diferentes temas

Error en el uso de los 2 0
términos y conceptos

31



Estructura 10 8
argumentativa

adecuada

Falta la conclusion 8 10
Consideracion del
estadio previo de la
cuestion
Responden lo que se 23 25
les pregunta

[\
[e)

Se percibe un cambio en las estrategias argumentativas que emplean, que evidencia una
mayor rigurosidad en la elaboracion de los pensamientos propios y en la expresion del punto
de vista. Dichas estrategias son:

Evidente mejoria en la estructuracion de las redacciones.

Uso adecuado de conectores

Consideran con seriedad los argumentos contrarios

Se esfuerzan en argumentar su posicion detalladamente

Son capaces de reflexionar sobre su vida diaria y argumentar desde ella

Formulan preguntas explicitamente

Basan su argumentacion en preguntas

dichas preguntas son genuinamente filosoficas: “pero ;por qué en ocasiones no

hacemos lo que deseamos si nos creemos libres?”/ “si no sé donde vivo, ni qué

soy (por qué he de preocuparme por mis actos?”/ “;Por qué ahora mismo

escribo esta redaccion?”

9. Refuerzan sus argumentaciones con ejemplos muy elaborados y complejos

10. En algunas redacciones analizan el lenguaje que emplean para concretar el
significado del término que quieren dar

11. Persiste la dificultad en el uso de la puntuacion

12. Las redacciones son suficientemente claras como para permitir al lector seguir
la formacion de las ideas. Se da la suficiente transparencia para que sea posible
observar como se modifican las posiciones de la tesis inicial a la conclusion.
Esto puede ser sintoma de que no habian hecho un esquema previo o no habian
reflexionado mucho antes de escribir. O de que se estd desarrollando la
capacidad de cuestionar sus propias afirmaciones

13. Error en el uso de los términos, cuando se trata de vocabulario no cotidiano

(positivismo por positividad, resigno por reniego)

i A s e

En la siguiente tabla puede observarse una comparativa de la progresion del conjunto de los
cuarenta y ocho alumnos a lo largo de las tres redacciones.

DIMENSION CATEGORIAS 1* REDACCION 2° REDACCION 32 REDACCION

Personalizacion  Uso de ejemplos 3 17 16
del conocimiento para reforzar la

propia

argumentacion

Argumentacion 1 11 5

32



Autonomia de los
estudiantes

Pensamiento
critico creativo

Correccion
académica

desde la propia
experiencia
Autocuestionamie
nto

Transferencia
lejana

Consideracion de
objeciones a la
propia
argumentacion
Rebaten dichas
objeciones

Existe una apuesta
personal

Uso de
argumentos
propios
Formulan
preguntas
Formulan
preguntas
genuinamente
filosoficas
Dichas preguntas
son el eje
argumental

Analisis
terminolédgico
Relacion de
conocimientos
entre diferentes
temas

Error en el uso de
los términos y
conceptos
Estructura
argumentativa
adecuada

Falta la conclusion
Consideracion del
estadio previo de
la cuestion
Responden lo que
se les pregunta

13

47

19

21

13

17

29

16

11

13

20

25

12

23

12

30

21

10

14

48

Como puede observarse se aprecia un incremento significativo en todas las categorias de corte

33



positivo y un descrecimiento en las de corte negativo, como son la falta la conclusion y el
error en el uso de los términos.Puede concluirse de todo ello que se presenta una evolucion
positiva a lo largo de las tres redacciones.

5.2 Focus group

1. Ficha técnica

Grupo focal realizado en el aula de 1°A a la hora del recreo el dia 8 de mayo de 2013 sobre
temas relacionados con la experiencia de aprendizaje que las alumnas de dicha clase han
tenido durante la unidad didactica impartida a lo largo de un mes, metafisica. Se trata de un
cuestionario semiestructurado sobre cuatro dimensiones, estas son:

1)
2)

3)
4)

Experiencia general que han tenido de las sesiones.

Exigencias y dificultades del curso: por la materia, por el método, por la novedad y
superacion o no de la misma.

Aprendizaje percibido.

Significatividad del aprendizaje logrado.

Se realizd con cinco participantes voluntarias, todas mujeres, en la hora del recreo, por lo que
el resto de compafieros de clase estaban ausentes.

1)

2)

3)

4)

2. Analisis de los resultados.’

Sentimiento general respecto a la globalidad del curso compartido:

se trata de una forma de practicar la didactica de la filosofia ampliamente aceptada por
las alumnas (5). Se debe a les resulta interesante participar y crear debates (4) para dar
su opinidn (4), expresarse (5) y hacer filosofia (2), aprender a razonar (2), hacer del
conocimiento filosofico algo util (1). La novedad de la técnica se sefiala como un
factor importante en la aceptacion (5)

Respecto al conocimiento de los propositos del curso y las distintas actividades
llevadas a cabo:
se sefala una cierta desorientacion inicial debida a la complejidad intrinseca a la
propia Filosofia (2), dificultad en seguir el método por ser dindmico y no estatico (3),
dificultad por constituir una novedad (5). Sin embargo, todas (5) afirman superar esta
desorientacion sin mayor problema, se adaptan al método y conforme las sesiones
cogen ritmo (5)

Qué tema les ha implicado mas y qué tema les resultaba menos accesible:

coinciden en sefalar que el mismo tema que les ha parecido mas dificil ha sido
también el mas interesante (3). Lo que han considerado més dificil lo atribuyen a la
propia naturaleza del tema (5). Aquello que mas les ha estimulado ha sido lo que tenia
una conexion facil con su realidad diaria y emocional (5) y donde han podido conocer
las opiniones de sus compaieros (2) y participar en los debates (5)

Autoeficiencia percibida:
responden con una afirmacién undnime ante la posibilidad de explicar ellas lo

5 Cada nimero que figura entre paréntesis corresponde al nimero de personas de acuerdo con esa afirmacion.

34



aprendido a un sujeto ajeno a la clase (5), sin embargo, se seialan posibles dificultades
con el vocabulario (1), que se salvarian a partir de ejemplos concretos (2) Confiann en
su capacidad y eficacia debido a la apropiacion del conocimiento (2) y a la
participacion en actividades que les implicaban personalmente (2)

5) Profundidad del aprendizaje en relacion a la apropiacion de los conocimientos:
no piensan los problemas filoso6ficos como tedricos sino como problemas personales
que les apelan directamente (4) y que sobrepasan el tiempo lectivo estipulado (5)
viven las conclusiones a las que llegan como un descubrimiento individual (2), sefialan
también una voluntad de aprender por placer (2) y por desear analizar el mundo (2)

6) El curso ha modificado las concepciones que tenian de la filosofia de manera positiva
(5) debido a:
ven un propoésito en lo que estudian (2), les resulta mas accesible un método basado en
la recreacion conceptual que en la mera memorizacién (3), aprecian una conexion
entre lo estudiado y su vida personal, se identifican (1), creen mas sensato entender
que memorizar (3)

7) sobre la claridad de propdsitos y la aceptacion de la nueva metodologia:
miedo inicial (5) debido a la duda respecto a sus propias capacidades (3), debido a la
incertidumbre ante la novedad del método (2)

8) aceptacion de técnicas colaborativas, aprendizaje colaborativo:
rotundamente positivo (5) debido a la generacidon de cohesion social (3), al aumento de
la autoeficacia percibida (4), a pemitirles expresar pensamientos propios y
argumentaciones que viven como creaciones singulares -autonomia- (3) y a aprender a
respetarse unos a otros (1)

9) Recepcion de un método cualitativo, continuado y formativo de evaluacion:
aceptacion positiva (5) pero con una amplia variabilidad, desde una aceptacion
entusiasta en la que se reconoce la complejidad pero se valora més la posibilidad de
expresarse y ser creativa (1), hasta sefialar que produce mas agobio que un examen (1)
debido a la dificultad propia de la disertacion filosofica (1), a la falta de expertez en
ella (4), a la duda respecto a la pregunta planteada (1), la indecision por hacer una
apuesta personal y pensamiento creativo (2), dificultad con la expresion escrita (2).
Por otro lado, se sefiala como ventaja la libertad de expresion (5), la despenalizacion
del error como algo que facilita el pensamiento creativo (2), disponer de material y
tiempo como un elemento que mejora la implicacion y autonomia (2)

10) Dificultad principal del método:
vergiienza inicial para participar: debido a la falta de costumbre (5), miedo al error (3),
miedo a la correccion de los iguales (1), de la profesora (2) el cual, sin embargo, se
supera cuando ven que aqui el error no estd penalizado sino que se utiliza como una
oportunidad didéctica (2). Miedo a exponer las creencias propias ante los demas (1)

Del anélisis de los resultados se pueden extraer las siguientes categorias presentes en el focus
group:

35



Reto y dificultad de las pruebas: poca (1), normal (2), excesiva (2)

Relacion patente de lo aprendido con la cotidianidad (5)

Implicacion en las preguntas planteadas (5)

Apropiacion del conocimiento: percibido (5), no percibido (0)

Proposito de la metodologia: inexistente (0), difuso (4), claro (1)

Ritmo de la metodologia: lento (0), adecuado (2), rapido (3)

Interés que les ha suscitado la dindmica: ninguna (0), poca (0), algo (0), bastante (5)
Variacion de la predisposicion personal hacia la asignatura: inexistente (0) , existente

)

XN R =

5.3 Relacion entre las categorias de las redacciones v el focus group.

Puede establecerse una continuidad entre las categorias aparecidas en las redacciones y en el
focus group. Este hecho apoya nuestra tesis de que la experiencia del estudiante es
determinante para el tipo de aprendizaje que logra. Asi, se relacionan el reto y dificultad de las
pruebas la capacidad para establecer relaciones entre contenidos de diferentes temas, asi como
la presencia de una buena estructura argumentativa, peor también el error en el uso de los
términos. La implicacién en las preguntas planteadas puede relacionarse con el ejercicio de
autocuestionamiento, la elaboracion de una apuesta personal asi como la consideracion y
contraargumentacion de argumentos contrarios. La apropiacion del conocimiento guarda
paralelismo con argumentar desde la propia experiencia, usar argumentos propios y no
exclusivamente los procedentes de la tradicion, la evidencia de transferencia lejana y el uso de
ejemplos para reforzar la argumentacion. Por ultimo, el conocer el propdsito de la
metodologia se corresponde con la presencia de andlisis terminoldgico, la formulacion de
preguntas, la formulacion de preguntas genuinamente filoséficas y estructurar la
argumentacion a través de dichas preguntas.

36



6. Discusion de resultados.

La practica inicial de la observacion participante ha servido para confirmar la necesidad de
un cambio en la actitud docente, como enuncidbamos al analizar el papel docente en el
método socratico y como confirman las investigaciones llevadas a cabo por Alberto Revenga
(Revenga, 2010). La idea de docentes criticos y reflexivos se concreta en la revision critica de
los objetivos educativos, contenidos y orientacion metodoldgica. Ello hace justicia a la
vocacion transformadora de la filosofia, por lo que no puede ser una necesidad mas imperiosa.

Respecto a las redacciones, han permitido medir el grado en que el método socratico
produce aprendizaje significativo. Mediante el analisis de éstas, ha podido comprobarse si el
docente estd ayudando a construir correctamente el andamiaje, asi como para comprobar la
adecuada traduccion de los problemas filosoficos y si ejerce una buena mediacion entre el
conocimiento entregado por la tradicion y la realidad cercana a los alumnos. En definitiva, las
redacciones constituyen una evaluacién, no s6lo de los resultados de aprendizaje de los
alumnos, sino de la labor docente, por cuanto dan cuenta de la capacidad del docente para
favorecer el pensar del alumnado. En lo tocante al alumnado, las redacciones han servido para
favorecer técnicas de trabajo conceptual, mejorar la estructura argumentativa y producir un
avance en la capacidad reflexiva del mismo. Estos resultados coinciden con los expresados
por Ignacio Izuzquiza (Izuzquiza, 1982)

Respecto a la experiencia del didlogo filos6fico en el aula se ha apreciado, mediante la
observacion participante, que es indispensable que existan unas condiciones previas para que
el intercambio dialdgico estimule la expresion del pensamiento del alumnado. Dichas
condiciones incluyen el convencimiento del docente de que no posee todas las respuestas asi
como la situacion mas que probable de que dichas respuestas vengan proporcionadas por los
alumnos. El hecho de que esta situacion se produjera en el aula resalta la importancia de la
implicacion del alumnado en su proceso de ensefanza-aprendizaje, implicacion que se
produjo y que derivd, como se deduce, en el desarrollo de autonomia de pensamiento en el
alumnado. Este resultado era previsible, puesto que se siguieron las recomendaciones
pedagogicas de Marcos Santos (Santos 2010), con cuyos resultados se coincide.

Se han detectado, tanto mediante la observacion participante como mediante el analisis de las
redacciones, ciertas dificultades en el pensamiento dialdégico de los alumnos, relacionadas
con los procedimientos y con los contenidos. Las dificultades de caracter procedimental son,
principalmente, la tendencia a convertir la elaboracion de una argumentacion en una mera
expresion de opinion, asi como la tendencia inicial a valorar de forma positiva y acritica la
propia opinion. Esta tendencia fue corregida, al menos en una cantidad de alumnos
significativa, mediante el requisito de la consideracion de los argumentos contrarios y de
alternativas de respuesta, lo cual enriquecia su opinion convirtiéndola en un proceso
argumentativo. Asi mismo, se presenta también un interés de caracter superficial por las
opiniones de los compafieros, lo cual no significa que el tratamiento superficial de las mismas
por los alumnos implique que no quieran conocerlas. Les interesan de modo anecdoético, pero
no las consideran seriamente. Por ultimo, se ha percibido que presentan dificultad para
distinguir la frontera entre el cuestionamiento a las ideas y el cuestionamiento a las personas.
Conviene resaltar que esta percepcion es exclusiva de la docente, pues en la entrevista con el
grupo de control todas las participantes resaltaron la importancia que tenia aprender a respetar
las opiniones de los demas ain cuando eran diferentes a la propia. De ello puede concluirse
que una alta personalizacion del conocimiento asi como la apropiacion de los contenidos

37



produce, no so6lo aprendizaje significativo, sino una implicacion que va mas alla de la
jerarquia y procedimientos de la institucion educativa.Respecto a las dificultades en los
contenidos de las discusiones asi como en las redacciones, se ha observado la dificultad para
mantener una linea continuada de argumentaciones y relacionar las argumentaciones nuevas
con las anteriores. Sin embargo, como se aprecia en las tablas presentadas, se da también una
mejora en la estructura argumentativa, asi como en las técnicas especificamente filosoficas:
problematizacion y conceptualizacion. Ello podemos deducirlo del aumento progresivo en el
uso analitico del lenguaje, la presencia cada vez mayor de un autocuestionamiento, la seria
consideracion de los argumentos contrarios y la formulacion de preguntas de caracter
filosofico que, son, ademas, el eje de la argumentacion de los alumnos.

Asi mismo, puede observarse un aumento en la capacidad de establecer relaciones entre los
contenidos de diferentes temas, lo cual indica el desarrollo de una continuidad tematica de
caracter conceptual a lo largo del curso.La existencia de dicha continuidad puede interpretarse
como un indicador de una pérdida conceptual relativamente pequefia. Esta interpretacion
estaria respaldada por la impresion del aprendizaje que las propias alumnas manifestaron en el
focus group, en el cual no dudan en afirmar la transferibilidad de los contenidos aprendidos
asi como el conocimiento de los objetivos que se perseguian alcanzar con la metodologia
socratica.

En relacion al sentimiento que los alumnos han experimentado respecto a la metodologia
empleada, puede afirmarse que ha servido para generar en los alumnos un cambio actitudinal
respecto a la disciplina filoséfica. Este resultado concuerda con los obtenidos por Alejandro
Sarbach (Sarbach, 2010) Han entendido que la filosofia se compone no de respuestas, sino de
preguntas, es antes que nada, una actividad problematizante. Han sabido apreciar la
racionalidad como instrumento para explorar el mundo y abrir nuevas vias al pensamiento.
Ello conlleva que han desterrado de sus habitos mentales la asuncion acritica de presupuestos
cotidianos en el pensar. Han desarrollado competentemente la capacidad dialdgica, ain
reconociendo las dificultades que conlleva. Por ultimo, a través del método socratico, han
realizado andlisis filoséficos de la realidad politica en que nos encontramos y han cuestionado
la posicion epistemologica del sujeto cognoscente. Es decir, han razonado filos6ficamente
tratando de responder a los desafios del mundo contemporaneo. Toda esta progresion no ha
estado exenta de dificultades, asi, se ha notado una lentitud especial en el avance del andlisis
terminologico del lenguaje, la dificultad en argumentar con rigor la opinidén contraria y, en
general, manejarse con precision en un pensamiento que es de naturaleza abstracta. Sin
embargo, la dificultad mas notable, aunque también superada, ha sido atreverse a pensar mas
alla de lo politicamente correcto y hacer un esfuerzo por filosofar en primera persona, aspecto
esencial cuando convertimos el aula en una comunidad de investigacion filoséfica.

Se ha observado, también, que el uso del método socratico crea una atmdsfera de dar y recibir
producciones intelectuales en la que los estudiantes que habitualmente no participan en la
clase, lo hacen ahora. Creemos que ello sucede porque los estudiantes se percatan de que cada
punto de vista es respetado y considerado seriamente. Ello aumenta su deseo de participar
y, por tanto, la actividad que realizan durante la clase. Puesto que la actividad que realiza el
alumno estd directamente relacionado con el tipo de aprendizaje que el alumno logra, puede
afirmarse que el método socratico logra una mayor significatividad conceptual, que otros
métodos, por cuanto genera, precisamente, una mayor implicacion de los estudiantes.
También se ha comprobado cémo es indispensable la implicacion de los alumnos para generar
significados. Asi, es cuando habia una apuesta personal en la argumentacion cuando se
apreciaba una buena construcciéon conceptual y, en ultimo término, la presencia de

38



pensamiento critico. En tanto el método didéactico empleado ha sido el propio modelo
filosofico, la estructura de la disciplina, o sea, el método socratico, puede afirmarse que es
necesario que los alumnos aprendan las claves de la disciplina para dar significado al mundo.
Significado que solo pueden generar por si mismos, pues es pensando como se habilita a una
persona para lograr significados. Por todo ello y basandonos en los resultados presentados,
puede concluirse que el método socratico genera una mayor implicacioén en los alumnos. Los
métodos de perfeccionamiento en el pensar que se han llevado a cabo -los diferentes
experimentos conceptuales, el método dialogico, las discusiones grupales y la elaboracion de
redacciones- han generado una mejora en el juicio de los alumnos, pues se aprecia como son
capaces de cuestionar sus propias argumentaciones, valorar situaciones y acciones hipotéticas
en base a unos criterios autonomos. Es decir, la ensefianza del método socratico ha incidido
positivamente en la formacion del pensamiento critico en los alumnos.

Por ultimo, haremos unas puntualizaciones respecto a la labor cuestionadora y arbitral del
docente en el método socratico. Estamos convencidos de que, a pesar de las indicaciones
metodologicas ofrecidas en este estudio, el arte de ensefiar filosofia no se adquiere
rapidamente. Esto es asi debido, en primer lugar, a la poca familiaridad con el analisis l6gico
del mundo y el lenguaje pues no se trata, ni siquiera en el caso del profesorado de filosofia, de
una habilidad innata, sino de un habito adquirido que es necesario revisar y mantener
cotidianamente. En segundo lugar, el ensefiar filosofia exige una caracteristica propia de la
actividad filosofica, esta es, la reflexion pausada y la lentitud en proporcionar respuestas,
ambas explicadas en apartados anteriores. A ello ha de afiadirse la capacidad inagotable de la
actividad filosofica para generar sorpresa y extrafieza ante la realidad cotidiana. De lo cual
resulta que un docente de filosofia que siga el método socratico se embarca en una dinamica
cuestionadora sin final previsto. Es este comportamiento de busqueda el que es dificil de
transmitir mediante técnicas, estrategias o recetas didacticas, pues no puede ser fingido, ha de
nacer de la propia experiencia. Se trata de un pensar genuino.

39



7. Bibliografia

Beltran, J (2010) Argumentar, una capacidad filoséfica. En Cifuentes (ed) FILOSOFIA.
Investigacion, innovacion y buenas practicas. pp. 29-41 Barcelona: Grao

Bruner, J (1960) The process of Education. Cambridge, MA: Harvard University Press
Cifuentes, LM (2010):

— La reflexion sobre la practica docente como eje de la innovacion y la
investigacion filosoficas. En Cifuentes (ed) FILOSOFIA. Investigacion,
innovacion y buenas practicas. pp. 9-25 Barcelona: Grao

— Las materias filosoficas en la Ley Organica de Educacion: descripcion y
valoracion critica. En Cifuentes (ed) FILOSOFIA. Complementos de
formacion disciplinar pp. 7-26 Barcelona: Grao

— Las competencias basicas y la ensefianza de las disciplinas filosoficas. En
Cifuentes (ed) FILOSOFIA. Complementos de formacion disciplinar pp.
55-70 Barcelona: Grao

Descartes, R (1977) Meditaciones metafisicas. Madrid: Algafuara.

Garcia Moriyon, F (2010) La investigacion filosofica en las aulas de secundaria. En Cifuentes
(ed) FILOSOFIA. Investigacion, innovacion y buenas practicas. pp. 165-179 Barcelona: Grao

Gomez Mendoza, M. A (2003) Introduccion a la didactica de la filosofia. Colombia: Papiro.

Gutiérrez, JM (2010) La funcion docente y la ensenanza filosofica. En Cifuentes (ed)
Didactica de la filosofia. pp. 37-51 Barcelona: Grao

Izuzquiza, 1 (1982) La clase de filosofia como simulacion de la actividad filos6fica. Madrid:
Anaya

Lipman, M, (1992) La filosofia en el aula. Madrid: Ediciones de la Torre.

Revenga, A (2010) Las relaciones entre filosofia y didactica. En Cifuentes (ed) Diddctica de
la filosofia. pp. 11-28 Barcelona: Grao

Santos, M (2010) Pedagogia de la pregunta.

Sarbach, A (2010) Filosofar con jovenes. En Cifuentes (ed) FILOSOFIA. Investigacion,
innovacion y buenas practicas. pp. 83-94 Barcelona: Grao

Tejedor (1984) Didactica de la filosofia. Perspectivas y materiales. Madrid: SM.
Tozzi, M (2008) Pensar por si mismo. Madrid: Popular

Vygotsky, L, (1964) Pensamiento y lenguaje. Buenos Aires: Lautaro.

40



