ana
101 Zaragoza

s Universidad

Trabajo Final de Grado

Historia del Imperio Otomano: la crisis del sultanato
en el contexto de la globalizacion. Siglos XVI-
XVIILI.

Autor: Carlos Miravalles Garcia

Director:; Jesus Gascon Pérez

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
ANO: 2021-2022




RESUMEN

El objetivo de este trabajo es el acercamiento al conocimiento mediante la sintesis de los
principales rasgos que configuraron al Imperio Otomano, que una vez domind el panorama
internacional, centrandose en los siglos XVI, XVII y XVIII, asistiendo al cénit del poderio de la
méaquina de guerra del Imperio de La Sublime Puerta y prestando atencion a los factores
econdmico-sociales y politicos que son la causa de esa dindmica de declive que se acentla en el
imperio de los sultanes a medida que nos vamos adentrando en el periodo de la Edad Moderna,
sin olvidar por supuesto, los origenes que lo consolidaran y el anélisis del cuerpo social, de su
vida cotidiana y aspectos culturales, que constituia esas estructuras de poder, ni de las reformas

encabezadas para amortiguar o superar los periodos de crisis.

Palabras clave: cénit, factores economico-sociales, dinamica de declive, cuerpo social,

estructuras de poder.

ABSTRACT

The target of this work is the approach to knowledge through synthesis of the main features that
shaped the Ottoman Empire, focusing on the sixteenth, seventeenth and eighteenth centuries,
witnessing the zenith of the power of this political war machine, paying attention to the economic-
social and political factors that are the cause of that dynamic of decline accentuated in the empire
of the sultans as we go deeper into the period of the Modern Ages, without forgetting the origins
that will consolidate it and the analysis of the social body, its daily life and cultural aspects, which

constituted these power structures, nor the reforms led to cushion or overcome periods of crisis.

Key words: Zenith, socio-economic factors, dynamics of decline, social body, power

structures.



INDICE

L INErOAUCCION. .ot e e e e, 5

- EStado de 12 CUBSHION. ... ... e e
-La historicidad del Imperio Otomano en los Balcanes

después de 1a HIGM ... ... 6

2. El origen de los pueblos turcos en Anatolia y el ascenso otomano....................11

2.1. El primer soberano otomano y la transicion de la estructura politica

tribal @l IMPEIIO. .. e e 11
2.2. La hegemonia otomana: campafias militares y superioridad naval....................... 14
2.3. El cénit del poderio de los sultanes: Soliman | 'y Selim Il; la aparicion de figuras
alternativas de POOET. .. ... i, 17
3. Siglo XVII. Decadencia interna y pérdida de la hegemonia internacional.......... 19
5.1.Elreinadode Murad I1...........ooiiiii e 19
5.2. El estancamiento @CONOMICO. ... ...vuiiritit it 22
4. El periodo de reformas (XVII-XVI11) y cambios en las fronteras del imperio...... 25
4.1. Religiosidad oficial y popular: ante sala de las primeras reformas......................... 25
4.2. Osman Il; la vuelta a los origenes del imperio, primeros intentos de reforma del
gjército y del sistema recaudatorio de impPUESEOS. .........oviviiririt e 29
4.3, MURAd IV 30
4.4. Ahmed 111 y Mahmud I; final del aislacionismo e inicio del aperturismo politico-
CUltUral CON OCCIABNTE. ...t 31
4.5. La“fiebre” del tulipan..........coooiiiiiiiiiiii 34



5.S0ciedad Yy ECONOMIA. ... ... 35

7.1. Privilegiados, no privilegiados y meritocracia.................cccooiviiiiiiiiniinn.n. 35
7.3. Poblacion urbanay rural............coooiii 37
7.4. Rutas comerciales a lo largo de los siglos XV-XVII............cooon. 40
T5. Bl “Vakif” .o 45
7.6. La educacidn; difusion de lacienciay lacultura................cococoviiiil. 46
7.7. Conductas en relacion al SEX0...........ovvviriiiiiiii e 48
CONCIUSIONES. .. .ttt 49
Bibliografia. ... ..o 52



ESTADO DE LA CUESTION

Los estudios del Imperio Otomano partieron de la teoria del “Estado Ghazi”, elaborada
por el historiador Paul Wittek en el siglo XX, quien partia del presupuesto de que lo Unico
que habia llevado a los turcomanos a expandirse fue la yihad o la lucha contra el no
musulman siendo los otomanos autoconcebidos segin él como la interpretacion
dominante hasta 1980, cuando surgieron los primeros criticos frente a este postulado,
rechazando casi por completo a dia de hoy el planteamiento de este historiador por ser
excesivamente esquematico y simplificador sobre un fendmeno que fue mucho mas
complejo de lo que €l da a conocer, aunque los historiadores del presente no logran llegar
a un consenso sobre una hipdtesis que termine de sustituir a la primera, principalmente
porque se han encontrado con la dificultad de la ausencia de fuentes escritas del S.X1V,
momento en el que se remontaban los origenes del imperio

Segln esta teorizacion, tanto Paul Wittek como el otomanista turco Fuat Kroprull
defienden el papel edificante de las tribus turcas del surgimiento de la estructura estatal
del Imperio Otomano, nombrando como primer soberano y lider tribal a Osman I, cuyos
herederos darian paso a la estructura imperial, contradiciendo a quienes negaban la

presencia de la rama dinastica turca-osmanli en el futuro aparato estatal.

Lo que ha decantado la seleccién de este tema y la elaboracion de dicho trabajo ha sido
la voluntad de adquirir conocimientos mas amplios sobre una estructura politica, que a
mi juicio, no se le presta la debida atencion en el Grado de Historia en linea con la
relevancia histérica que tuvo hasta la contemporaneidad, asi como la intencion de
divulgar y de acumular un mayor contenido de publicaciones sobre el asunto en la lengua
castellana, dadas las ciertas dificultades con las que me he encontrado para hallar dichas
obras que Unicamente se encuentran en gran medida en las lenguas inglesa y francesa
como ejemplifican turclogos como Jason Goodwin y Dimitri Kitsikis, respectivamente.
Los autores esparfioles por excelencia que abordan esta tematica y en cuyas contribuciones
me he basado a partir de sus obras para la realizacion de este estudio han sido Miguel
Angel Extremera Extremera y Miguel Angel de Bunes lbarra, con un claro mayor peso

de las aportaciones del primero en el desarrollo de este trabajo.



La historicidad del Imperio Otomano en los Balcanes después de la 1IGM

La historia del Imperio Otomano ha sido tan extensa en el tiempo como denostada por los
nacionalismos, sobre todo porque ha tenido tal repercusion en los paises contemporaneos
que entonces pertenecian a ese conglomerado multicultural y multiétnico, que estos
mismos consideraron en su historiografia nacional, al imperio de La Sublime Puerta,
como un fenédmeno anémalo; un desvario en la historia de los paises balcanicos que
supuso una “interrupcion del desarrollo natural” hasta el punto de que la presencia de l0s
otomanos es interpretada como una involucion histérica hasta la llegada de las
revoluciones liberales que libraron a Europa del “yugo” de los sultanes.

Esas revoluciones tienen un impacto atn mayor si tenemos en cuenta como los ideales de
libertad del siglo X1X quedaran impregnados, especialmente en el caso de Grecia, de ese
Romanticismo literario, cuyo adalid y martir sera el autor britdnico Lord Byron, quién
ayudara a desarrollar todavia més, esa creencia de que esas regiones de los Balcanes
estaban siendo sometidas por un poder militar extranjero que habia excluido a los locales
de la participacion de las instituciones y de los beneficios econémicos que dicha presencia
aportaba a las arcas del sultan, sobre todo si tenemos como ejemplo el comercio, lo que
hara que en el conjunto de la poblacion se despierte una aparente necesidad de constituir
sus propias instituciones autdnomas como respuesta a esa exclusion politica y social.

Si nos adentramos a analizar la causalidad de esa exclusion que ha sido desde los relatos
nacionalistas de los paises balcanicos méas que subrayada, alegando a episodios histéricos
concretos, encontramos muchas veces que los mismos convergen en la idea de la
incapacidad de las estructuras politicas del Imperio Otomano de democratizarse y
adaptarse a ese contexto del auge de libertades que se respiraba en la Europa Occidental,
cuyos maximos exponentes de dichos idearios eran sobre todo Francia, por su pasado
revolucionario, y por la tradicién parlamentarista de Gran Bretafia, que habian puesto
sobre la mesa la necesidad de incluir en la participaciéon politica a las masas, cuyas
demandas habian sido tradicionalmente desechadas. Es decir, el sufragio censitario o las
practicas residuales del absolutismo reformista eran insuficientes y solo cabia a ojos de
esos nacionalistas balcanicos la inclusion en un sistema que realmente los representase y
permitiera la configuracién de autogobiernos que desde las élites del imperio otomano,
incluyendo a los sultanes, se censuraron en mas de una ocasion con una represion brutal
a veces dirigida contra minorias étnicas, culminando en los genocidios modernos que han

sido dados a conocer a la sociedad bajo esas premisas nacionalistas que desdibujan en



funcion de los intereses politicos, la causalidad de los mismos y que son retroalimentadas
desde nuestro presente. En este sentido, es comudn a esos nacionalismos de los Balcanes
la constante alusién a los genocidios armenio (1915-1923) y griego (1914-1923)
perpetrados desde las altas clpulas del imperio de La Sublime Puerta, para ejemplificar
el motivo que legitimo a esos movimientos politico-regionales a erigirse contra ese poder
dominante autoritario, aparentemente sin voluntad de cambio alguna, y por supuesto a
ojos de estos, sin politicas que auguraran la llegada del liberalismo, como sucedié en
Europa, a la sociedad turca (menos adn al aparato del Estado) que se ensafid
especialmente contra esos dos grupos mencionados, y que ha sido constantemente
recordado no solo por asociaciones nacionalistas sino que también han sido remarcados
por otras naciones europeas como Francia, Rusia o el Imperio Austro-hingaro, no por
una preocupacion real de la situacion de esas etnias sino porque veian la oportunidad de
obtener réditos territoriales y econdmicos desgastando la imagen del imperio otomano a
través de divulgacion de dichos acontecimientos para acabar con una presencia que habia
Ilegado siglos antes, al corazon de Europa, o bien, dando paso a esos deseos nacionalistas
de las antiguas regiones vasallas y provincias del imperio osmanli. Todo ello deterioraba
aun méas la estructura imperial otomana, sobre todo cuando los nacionalismos
confrontados con esta, apelaban al papel de la organizacion de los Jovenes Turcos a la
hora de planificar esos genocidios que se traducian en las mas que popularizadas marchas
de la muerte, torturas y asesinatos masivos que contemplaban procesos de seleccién de
las etnias armenia y griega para proceder a su exterminio. No obstante, desde esos relatos
nacionales balcénicos se simplifica bastante una conflictividad que queda recogida en la
mera accion represora de un poder extranjero sobre las tierras que domina sin realizar un
diagnostico adecuado de los procesos de transformacion que se estaban dando dentro de
la propias estructuras del imperio otomano en el siglo XIX con la entrada en escena de la
asociacion politica de los Jovenes Otomanos en 1871 liderados por Midhat Pasha, que
suponia la llegada de una vision politica de corte reformista y liberal confrontada con el
sultan y que establecia un coto a su fuerte poder centralizador. Este movimiento forz6 a
la autoridad imperial, en concreto a Abdul Hamid |1, a aceptar la presencia y la aplicacion
de esos idearios liberales europeos que se plasmarian en una constitucion aprobada en
1876, que aunque no ponia en el foco un trato igualitario a esas etnias no musulmanas o
“millet”, si que daran pie a que ya en el siglo XX surjan corrientes liberales mas
progresistas como el Partido Liberal Otomano que si se lo planteaban a través del

gobierno autondémico en contraposicion a los sectores reformistas-conservadores mas

7



reaccionarios como los Jovenes Turcos, que aunque eran criticos con esa figura
decimondnica del sultan y de sus politicas ambiguas, partian de una concepcion del
Estado muy centralizada que inminentemente conducia a la confrontacion tanto con los
nacionalismos rupturistas balcanicos como con las alternativas que dejasen entrever la
via conciliadora de proyectos estatutario-autondmicos. Esto apenas es nombrado en la
historiografia nacional balcénica, y si bien es dada a conocer, quizas es en ocasiones
presentada como una pugna interna en el imperio otomano debido a las ansias de poder
entre distintos estratos sociales a quienes les interesaba relevar a la figura del sultan o
influir en los nombramientos de estos con el fin de que se vieran garantizados sus intereses
de clase, situacion que propiciaria una crisis que seria aprovechada por los nacionalistas
para lograr culminar con éxito las independencias de esas regiones y provincias
contraladas por los otomanos. Todo ese discurso nacionalista no deja de imbuir un
sentimentalismo que repara en las emociones mediante el reduccionismo y la seleccion y
el desecho intencionado de los acontecimientos para que se adeclen a esos mecanismos
de construccién de nacionalidades que sittan en el eje narrativo la represion ejercida por
el poder imperial en forma de genocidios, mencionando solo los sufridos por la poblacién
local. En este sentido la retorica juega un papel esencial a la hora de predisponer una
“poblacion autoctona o local” enfrentada a la “invasora”, cobrando la adjetivacion de la
segunda un carécter peyorativo, y la primera, uno natural; de debilidad de cara a esa
potencia invasora, frente a la que poco o nada se puede hacer. No obstante, el
planteamiento de dicho marco retérico se tambalea si partimos del hecho de que esos
mismos nacionalismos reconocen o sugieren la presencia de una poblacion local como la
griega en la Peninsula de Anatolia para situar esas masacres contra la poblacion civil, lo
cual es paradojico si asumimos la existencia de ese concepto de “poblacion autoctona”
que concibe una territorialidad natural y con fronteras exactas, que sin embargo da el salto
desde el Egeo al continente Asiatico, lo que es hasta cierto punto llamativo si tenemos en
cuenta que las fronteras de los estados contemporaneos suelen quedar delimitados a su
vez por el continente al que pertenecen, ocupando de forma muy excepcional un territorio
amplio en dos 0 mas espacios continentales. Es decir, de la misma manera que es
reconocible una “poblacion autdctona”, como un recurso casi retorico para hacer alusion
a las poblaciones griegas que indudablemente tuvieron una presencia activa en Anatolia
(en laregién del Ponto), tampoco cabe omitir con la habilidad con la que lo hacen siempre
los nacionalismos balcanicos la presencia efectiva de una poblacidn civil con costumbres

y religion islamico-otomanas, que desde un punto de vista conceptual eran tan autéctonos

8



viviendo en aquellas regiones de los Balcanes como los griegos que habitaban al otro lado
del Egeo y que también fueron victimas de persecuciones étnicas que derivaron en
practicas igualmente genocidas que las encabezadas por los otomanos en territorio bajo
su dominio.

En cuanto a esa exclusion de la economia aparejada a lo social, a la que hacen una
mencidn especial esos relatos nacionales, si bien pone como centro del problema a esas
minorias religiosas o “millet” presentandolas como a los sometidas que en los siglos X1X
y XX protagonizaran esas revoluciones dirigidas a tomar parte en los sistemas
econdmicos, omiten mal intencionadamente que estas tuvieron acceso a la propiedad (de
la tierra, de negocios...) ademas de participar en ese flujo comercial de arrastre del Oeste
hacia el Este de los Balcanes cuyas mercancias iban destinadas a abastecer a la capital del
imperio, Estambul. También, ese maltrato histérico contra las distintas etnias al que
apelan los nacionalistas como argumento de base aparentemente firme que emplean la
mayoria de los nacionalismos, queda muy en entredicho si partimos del hecho de que la
legislacién del imperio otomano no deja de ser la de un estado islamico en el que se aplica
la “sharia”, que concibe el respeto a las religiones cristiana y judia, los “dimmies”, que
quedaban del mismo modo amparados por el islam, aunque si que es cierto que la laxitud
y la tolerancia con estas comunidades alternara periodos de gran tolerancia con los de
mayor intransigencia a medida que nos vamos acercando al siglo XIX. Tal fue esa
convivencia entre comunidades y etnias diferentes que si nos adentramos a analizar los
movimientos migratorios de la poblacién podemos observar en las crénicas populares de
antes y después de 1492 que los otomanos simpatizaban de forma significativa con las
gentes que no tenian unas raices propiamente arraigadas, los “garibs”, en un espacio
concreto, sobre todo acogiendo a grupos de moriscos y judios expulsados durante el
reinado de los Reyes Catolicos, que terminarian fundando comunidades prdsperas en
pueblos de la region de la Galatia, en Anatolia.

Evidentemente, ser musulman implicaba una serie de ventajas en lo que a fiscalidad se
refiere, pero a priori los componentes mas importantes y valorados por los otomanos eran
la habilidad humana en el trabajo y el uso de la fuerza en detrimento de los origenes del
grueso de la poblacion.

Por lo tanto, tenemos como aparato critico varios elementos que los nacionalismos se han
dedicado a reproducir y a asumir que se nos dan a conocer como los auténticos pilares
gue son supuestamente el germen de todo proceso emancipador: la exclusion politica; la

econdmica y la social, que actian como los ganchos movilizadores de las sociedades de

9



masas contemporaneas, siendo el elenco de un relato que culmina en lo heroico-nacional,
que no atiende a las causas econdmicas que generan muchas veces esas practicas de
represion cuya expresion maxima seran los genocidios, entendiendolos sin relativizarlos,
como otras formulas de reaccionismo de los sectores absolutistas o del liberalismo mas
conservador frente a ese profundo reformismo que demandan en el silgo XIX muchos
estratos de la sociedad otomana, que se vieron de la misma forma reprimidos aunque sin
la particularidad y del desarrollo metodolégico que implican los genocidios.

Todas estas visiones, principalmente pertenecientes al siglo XX, méas en concreto al final
de la 1l Guerra Mundial cuando se inician los procesos de descolonizacion, tienen como
resultado la falta de comprension sobre el efecto real que tuvo el Imperio Otomano en el
Mediterraneo. Y es que, si tenemos en cuenta que en pleno siglo XXI hablamos de un
mundo globalizado, ya en los siglos XVI-XVIII, el efecto que tuvo la presencia del
Imperio Otomano fue el de un impacto bastante generalizado en la politica de los distintos
estados europeos, y paralelamente a ella, se desarrollaron los idearios de los relatos
nacionales, que al historiador le conviene someter a un analisis exhaustivo con el fin de
probar hasta qué punto estos sirven como referencia para poder conocer qué resultado
tuvo la presencia otomana alla donde establecio su influencia, por lo que el objetivo de
este trabajo convenientemente nos llevara a estudiar aspectos culturales que ayuden al
lector a desechar o reformular los planteamientos aparentemente firmes que fijan esos

mismos relatos elaborados por los nacionalismos.

10



2. El origen de los pueblos turcos en Anatolia y el ascenso otomano

2.1. El primer soberano otomano v la transicién de la estructura politica tribal al
imperio

Miguel Angel Extremera sitda el origen de los pueblos turcos en Asia Central, en
concreto, en la zona de los montes Altai, en el Oeste de lo que hoy dia es Mongolia,
ocupando un vastisimo territorio que iba desde el mar Caspio, pasando por Siberia,
limitando el Sur de China, hasta llegar a la region de Manchuria, formando parte del
Imperio de los koktiirk®.

Estos pueblos turcos estaban conformados por unas veinte tribus en total, entre las
que destacaron dos clanes principales, el de los Kinik y los Kayi, siendo con los
segundos con los que los otomanos se identificarian como sus descendientes, aunque
dicha préactica se dara en el siglo XV por la necesidad de los sultanes otomanos de
reafirmar su legitimidad frente a los que rivalizaban con ellos.

Todas estas tribus estaban aglutinadas entorno al poder del Imperio Seljuk de Rum,
cuya capital residia en Konya, Anatolia. El resquebrajamiento de este se inicia como
reconoce Extremera, en el 1243 con la llegada de los mongoles sucesores de Gengis
Kan, comportando la derrota del mismo en la batalla de Késedag. Las consecuencias
no se hicieron esperar: el exilio de un numeroso contingente poblacional tribus turcas
hacia la periferia occidental la peninsula de Anatolia, unido a que el sultanato de Rum
paso a ser vasallo de la dinastia mongol de los llkhans, entrando en una dinamica
progresiva de debilitamiento que supuso un vacio de poder que permiti6 a las distintos
clanes que formaban el Imperio Seljuk, erigir sus propios reinos independientes que
propiciaran la desaparicion de esa primera estructura imperial en 1308 para dar paso
a una conflictividad entre ellos. Entre estos reinos situamos el origen de la dinastia
osmanli, cuya expansion ha captado la atencion de los historiadores por su peculiar
avance en un periodo de tiempo tan breve. Esto, segun los expertos se debe a la
localizacion geografica estratégica del reino osmanli al noroeste de Anatolia,
haciendo frontera con los territorios pertenecientes al Imperio Bizantino, en una
region con un gran desarrollo econémico en la que se hallaban centros urbanos de

importancia considerable como Nicea y Bursa, lo que unido a la cercania costera

1“E| colapso de este Gltimo marcé la pauta de una serie de movimientos migratorios que se iniciaron entre
los siglos IX y XI, finalizando casi definitivamente para el siglo Xlll, en direccién este-oeste desde lo que
son las estepas del centro de Asia, asentandose en Irdn y posteriormente en Anatolia”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.15.

11



permitia el acceso a la meseta central de Anatolia, cosa que era mucho mas dificil
desde el Norte y el Sur, donde se situaban las principales cadenas montafiosas en el
Pdntico y a su vez en los montes Taurus, precipitando un efectivo expansionismo
militar, allanada por la més que resefiable debilidad de los bizantinos. En este sentido,
Extremera parte de las teorias elaboradas por la historiografia para explicar el
afianzamiento del poder de los otomanos, destacando las del historiador
norteamericano Herber A.Gibbons? (1880-1934) No obstante, atendiendo a los
planteamientos de otros estudiosos de la civilizacion turca como los de Fuat Kopruli
y Paul Wittek®. En este contexto se daba la necesidad de afianzar el poder de los
sultanes mediante titulos destacados como el de gazi®, Esta explicacion de los gazi se
prolongd en el tiempo, abriendo en el seno de los historiadores un debate en torno a
su naturaleza hasta la década de los afios ochenta, en la que Rudi Paul Lindner sugirié
el “caracter inclusivo” que se correspondia con los primeros afios de formacion del
imperio otomano frente a la vision extendida de un imperio basando su exclusion en
la religion que defendian los gazi. En linea con ello, cabe decir que este Gltimo
postulado quedd desmentido atendiendo a que los primeros otomanos acomodaron en
la administracion a bizantinos para ejercer puestos de responsabilidad. Ademas,
debemos incluir que los turcos combatieron al mismo tiempo con otros musulmanes
por intereses que nada tenian que ver con la religion, sino que los objetivos
fundamentales eran el botin y los esclavos. Esto no se puede dar como se ha
mencionado sin el debilitamiento del Imperio Bizantino, pero sobre todo el auge de
esa estructura administrativa viene posibilitado en gran medida gracias a la puesta en
practica de la unigenitura, es decir, que el sultan asigne la herencia del reino a un

unico heredero, previniendo asi la dislocacion politica del territorio conquistado,

2“quien destacé rasgos occidentalizantes en los origenes de los osmanlies por su vecindad con Bizancio,
lo que inevitablemente conllevd la adopcion del aparato administrativo estatal del mismo”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.18.

3“esta presenta los caracteristicas turco-musulmanas como los verdaderos elementos constituyentes de
dicha entidad politica, recurriendo al argumento clave histérico de la “guerra santa” o yihad como la
actividad espiritual al servicio de la fe, que aprovechada por los sultanes otomanos, atrajo a una masa de
combatientes que se trasladaban a las fronteras del imperio bizantino provenientes de toda Anatolia para
expandir el islam por los Balcanes hasta la posterior conquista de Constantinopla”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.18.

#segundo nombre del que fuera el primer miembro de la dinastia de otomana, Osman Gazi, que dotaba
sus sucesores de una legitimidad indiscutible al reivindicarse como los verdaderos adalides de la religion
musulmana, aunque la conquista de Medina y La Meca en 1517 resonara todavia mas de cara a ese
discurso de legitimacién, compensando de alguna forma que la dinastia osmanli no estuviese
emparentada con la tribu de los quraish de la que provenia Mahoma”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.19.

12



habiendo tenido como experiencia el caso de los reinos de los Ilkhans y el de los
distintos beylicatos de la peninsula turca.

En cuanto al orden dinastico de la familia osmanli, el primer soberano y fundador de
esta rama de poder real fue el ya citado Osman Gazi u Osman | (1258-1326), que
interpretd més el puesto de un lider tribal que el de un sultan propiamente dicho, figura
entorno a la cual se fragu6 un elenco mitoldgico recogido en el siglo XV en la cronica
de Asikpasazade®.

Todos estos acontecimientos no pasaron desapercibidos en Constantinopla, enviando
un contingente armado que fracaso en la defensa de la ciudad de Iznik (la Nicea
bizantina), sitiada por Osman, siendo derrotados los bizantinos en el 1302 en la batalla
de Bapheus, brindandole la oportunidad de tomar otros enclaves urbanos (Bilecik e
Inegol) de vital importancia en los alrededores del valle del rio Sakarya y de también
comenzar el asedio de Bursa en 1326 que finalmente conquistara su hijo Orhan 1°,
Este aproximamiento venia augurado por una diplomacia exterior que habilmente
pretendia el mayor debilitamiento del Imperio Bizantino, aprovechando el estallido
de una guerra civil “entre dos candidatos al trono de Bizancio: Juan V Pale6logo y
Juan VI Cantacuzeno, decantdndose Orhan por el apoyo a este Ultimo, cuyo triunfo se
compenso con el matrimonio concertado entre la hija del aspirante al cargo imperial,
Teodora, y el hijo de Osman I.

Fue tal la conciencia que tenian los osmanlies de la fragmentacion del poder de los

bizantinos que fueron conquistando a partir de 1354 fortalezas al otro lado de los

“titulada Tevarih-i Ali-i Osman, en la que su cronista relata que Osman estaba destinado a encabezar

grandes proezas. Esta, parte en el momento en que el lider tribal se encontraba descansando como
invitado en el hogar del lider espiritual de la tribu, Edebali, protagonizando un suefio en el que del pecho
de Osman penetraba una luna creciente, y de su ombligo nacia un arbol cuyas ramas abarcaban todo el
mundo, lo que preconizaba a ojos de Edebali que tanto él como sus sucesores habian sido elegidos por
Allah como los verdaderos monarcas del islam, dando paso al acuerdo del matrimonio de la hija de Edebali
con Osman, de cuya unidn naceria el sucesor de Osman, Orhan |”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.20.

8“quien asentaria las primeras bases del Estado turco-otomano durante su mandato (1326-1360),
estableciendo el sistema educativo (fundara la primera madrasa) y moviendo la capital a Bursa, con lo que
Soglt dejara de serlo. A su vez, creara un puesto comercial o bazar, lo que dara paso al acuiiamiento de
monedas con su nombre”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.21.

7“Ello anunciaba el inicio de una serie de operaciones militares continuadas en el tiempo en la regién de
los Balcanes, donde el poco afianzamiento del poder bizantino y las amenazas colindantes como la de los
serbios. En el aspecto militar destaca durante su gobierno la toma del emirato de Karesi en 1346, lo que
permitié a los otomanos situarse en el Sur del Estrecho de los Dardanelos, de manera que el paso a suelo
europeo seria inmediato, obligando a Bizancio a solicitar el socorro de los otomanos, lo que comportd en
consecuencia una relacion de vasallaje en la que los turcos eran claramente superiores”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.21.

13



Dardanelos, convirtiéndose dicha zona en la antesala de futuros ataques dirigidos a
expandir el territorio de los otomanos.

El sucesor de Orhan serd Murad 18 (1360-1389), siendo formalmente el primer rey en
recibir el titulo de sultan, con lo que el paso definitivo de la estructura tribal a la
imperial se produce con la llegada de su reinado, sobre todo porque tanto Osman como
Orhan habian sido todavia vasallos de los Ilkhans.

2.2. La hegemonia otomana: campanas militares y superioridad naval

Muerto en batalla Murad |, le seguira en su reinado Bayezid | °(1389-1402). Con su
gobierno la tonica de condicidn de vasallaje del Imperio Bizantino seguiria siendo patente
cuando el emperador bizantino, Manuel 1l Paledlogo apoye a los otomanos para derrotar
a Kadi Burhan I-Din Ahmed, quien dominaba el centro de la peninsula turca. Entre sus
conquistas destacan la anexion de sefiorios como el de Aydin, Saruhan, Candar, Germiyan
y Mentese, asi como la del Estado de Valaquia, a quien convirtié en vasallo. A su vez
sometid el Principado de Karaman, logrando el control de Anatolia Central, pero sin duda
alguna lo que le dio un gran prestigio fue frenar la cruzada organizada por el rey
Segismundo de Hungria en la batalla de Nicopolis en 1396. Sin embargo, a raiz de la
derrota y captura de Bayezid | en Ankara en 1402 supuso casi la desintegracion del
incipiente imperio otomano, cuyas consecuencias se tradujeron en que los vasallos tanto
de Anatolia como de los Balcanes volvieran a ganar su independencia como emiratos y
reinos separados de la administracion turca, lo que también dio paso a un periodo de
interregno y de guerra civil (1402-1413) entre los descendientes de Bayezid I, de cuyo
conflicto emerge la figura de Mehmed I (1413-1421), que junto a su hijo Murad 11 (1421-
1444, 1446-1451) lograrian recuperar el dominio de la mayor parte de Anatolia para

8“El mandato de Murad | inaugura una etapa definitiva de una independencia politica absoluta y de cargos
como el cuerpo militar de los jenizaros y el del gran Visir. Ademas, al igual que sus predecesores continua
el expansionismo militar otomano, tomando la ciudad de Edirne en 1361 asi como consigue controlar el
puesto comercial mediterrdneo que constituia la Republica de Rasgua, que hasta entonces habia sido de
Venecia, pasando a ser un territorio vasallo-tributario del Imperio Otomano, afiadiéndose una serie de
triunfos militares como la del rio Maritsa (1371) y la de Kosovo conocida popularmente como el Campo
de Mirlos (1389) en las que respectivamente fallecieron el rey de Serbia, quien habia formado una
coalicion antiotomana que fracasaria, y el propio Murad |. Esta batalla figurara en la historia de Serbia
como una humillacién nacional por su importancia, teniendo un gran impacto psicoldgico de cara a la
posteridad”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.22.

9“continud multiples campafias militares que se extenderian a lo largo de Anatolia y de los Balcanes, lo
que le concederia el apodo de “el rayo”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.23.

14



centrar de nuevo sus esfuerzos en la region de los Balcanes, siendo este periodo de 1438
cuando Hungria sufriria més razzias, aunque la cruzada de este reino liderada por el noble
Janos Hunyadi frenara el avance otomano hacia el interior de Europa, forzando a Murad
Il a firmar un tratado por el que se compromete a que las tropas turco-otomanas se
mantengan al Sur del Danubio, sin traspasarlo. En dicho contexto, los paises cristianos
estaban convencidos de que la expulsion definitva de los otomanos de Europa era posible
e inmediatamente organizaron otra cruzada que seria repelida de nuevo por en la batalla
de Varna en 1444, siendo este el dltimo gran esfuerzo por parte de las naciones
occidentales de detener el empuje del imperio osmanli. Tras la muerte de Murad 11, el
siguiente en la linea sucesoria serd Mehmed Il (1444-1446, 1451-1481), siendo otro de
los mas emblematicos sultanes en la historia del Imperio Otomano principalmente por su
conquista de Constantinopla %en 1453, ya pretendida por sus predecesores, logrando su
toma gracias a la construccion de una fortaleza en el Bosforo que impedia el
abastecimiento de trigo de la capital bizantina.

Las campafias militares de Mehmed Il fueron numerosas y paralelamente exitosas en los
Balcanes, donde ocuparia Serbia en 1459, Bosnia (1463) y Grecia (1460) ademas de
sofocar el levantamiento en Valaquia encabezado por Vlad Dracul Il de Rumania.
También comportaria importantes derrotas a la Republica de Venecia entre 1463y 1479,
anexionando la isla de Eubea y a la confederacion de los Ak Koyunlu, que liderados por
Uzun Hasan tramaban conspiraciones junto con los venecianos contra el imperio osmanli.
Génova a su vez veria el retroceso de su dominio en el Mediterraneo, y en cuanto al
Khanato de Crimea, su conversion en un estado vasallo de los otomanos consolidaria el
control del Mar Negro, una regiéon que al mismo tiempo que ayudaria a los turcos a
defenderse, proporcionaba el trigo para satisfacer las necesidades de la capital del
imperio. Respecto a los aspectos juridicos, los esfuerzos de Mehmed |1 se centraron en
consolidar un aparato estatal centralizado a través de la elaboracion de sucesivos codigos

penales entre los que destaca el célebre Fatih Kanunnamesit?.

10“sy caida supuso la concesion de tres dias de gracia en los que Mehmed Il permitié el saqueo del Gltimo
reducto del Imperio Romano de Oriente y la esclavizacion y deportacion de la mayoria de la poblacion
segln sefiala Miguel Angel Extremera, a lo que le seguirian medidas de repoblamiento y de obras publicas
en la ciudad para convertirla en la nueva capital del Imperio de La Sublime Puerta, rebautizada como
Estambul. En consonancia con ello, se edificaria el palacio de Topkapi Sarayi, que mds adelante pasaria a
ser la sede de la administracién imperial y la residencia oficial de los futuros sultanes”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.27.

11 “que contemplaba la nacionalizacién y confiscacion de tierras de las élites para aumentar el poder de
la figura del sultdn y remarcar la preeminencia de este”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.31.

15



Su hijo, Bayezid Il (1481-1512) continuard sus funciones habiendo resultado victorioso
del enfrentamiento con su hermano Cem por el trono, momento en el que se planted la
particion del Imperio Otomano entre Anatolia y los Balcanes. En el terreno de lo militar,
el reinado de Bayezid Il se caracteriza por la defensa del imperio frente a las incursiones
de los safavidas, enviando para ello a los Jenizaros, que los harén retroceder a Iran y la
represion de otra revuelta iniciada por los kizilbas en Antalya, al Sur de Anatolia.
También destaca la continuidad de las hostilidades con Venecia, fortaleciendo aun mas
el poderio naval de los otomanos, cuya fuerza adquirird a partir de entonces una doble
dimension de potencial terrestre y maritimo.

El gobernante sucesor de Bayezid Il, sera su hijo Selim 1*? (1512-1520), quien ya habia
protagonizado enfrentamientos con sus hermanos, a quienes mando asesinar para forzar
a su progenitor a designarle como sucesor al trono.

Su politica interior se caracterizé por el asesinato sistemético de grandes Visires a la
menor contradiccidn, segun reconoce Extremera y a la persecuciéon de los Kizilbas,
contingente a quien especialmente dirigio la violencia.

La conquista de peninsula arabiga en el mandato de este monarca supuso la reafirmacion
del imperio osmanli como el verdadero garante del islam sunni al tomar Medina y La
Meca, con lo que dicho imperio pasaba a ser el encomendado a la proteccion de la ruta

de peregrinacion por excelencia del islam.

2“5y agresiva politica exterior como interior le valié ganarse el apodo de “el terrible”, iniciando
hostilidades contra los safdvidas, logrando con éxito conquistar el Este de Anatolia, la region del Cducaso
hasta el Norte de Iran derrotando a los persas en 1514 en la batalla de Caldiran. Las campafias que
convocd en Africa fueron dirigidas a la ocupacion del sultanato mameluco de Egipto, tomando en su
camino Siria, Libano y Palestina, como medida preventiva para evitar que la alianza entre estos y los
safdvidas contra los otomanos triunfara”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.34.

16



2.3. El cénit del poderio de los sultanes: Solimén | vy Selim II; la aparicién de figuras

alternativas de poder

Después de la muerte de Selim I, le sucedio el que seguramente sea el sultan mas iconico
y que mayores éxitos cosechd rivalizando con la Monarquia Hispanica, Soliméan el
Magnifico®® (1520-1566).

En el ambito de lo militar destaca ya al inicio de su gobierno su irrefrenable ansia de
conquista con la toma de Belgrado en 1521y la de Rodas, lo que le concedié el dominio
de las rutas maritimas entre Estambul y Egipto. Sus campafias contra los hingaros tras
sucesivos intentos de anteriores sultanes le valieron en la batalla de Moh&cs en 1526 el
acceso a Europa Central, creando para ello Soliman un estado que actuaria como valvula
de contencion para detener los ataques de los Habsburgo. Seguidamente tendria lugar la
planificacion del primer sitio a la ciudad de Viena en 1529, que fracasaria, pero que
denotaria la fragilidad de un occidente que se tambaleaba frente al poder del Imperio de
La Sublime Puerta. Debido a esto, Soliman centraria sus esfuerzos en el Mediterraneo,
afianzando su poder con la conquista de Argel gracias a la comandancia de la armada
turca, dirigida por el famoso almirante Hayreddin Barbarroja, quien también tomaria
Tunez a pesar de que Carlos V la recuperaria. No obstante, el imperio osmanli comport6
importantes derrotas a castellanos y venecianos en la batalla de Préveza en 1538,

En Iran, el monarca recrudecié sus campafas, llegando a conquistar a los safavidas
Bagdad, Tabriz, y el Este de Anatolia, aunque la primera volveria a manos persas.
Solimén también tuvo que centrar sus esfuerzos bélicos en la retaguardia, en el Golfo
Pérsico, donde los intereses portugueses chocaban con los de los otomanos, dado que los
lusos tras los viajes en el siglo XVI1 de Vasco de Gama habian tratado de controlar las
rutas comerciales hasta China. Esto dard lugar a que los otomanos tomen la ciudad
portuaria de Adén, en Yemen, bloqueando asi el acceso al Mar Rojo.

El final del reinado de Soliman el Magnifico se tradujo por la pugna entre sus sucesores
Mustafa, Selim Il y Bayezid por la corona y saldandose con el asesinato del primero por

orden del sultan bajo la acusacion de tramar una conspiracion respaldada por los jenizaros

13“cuyo reinado supuso el maximo esplendor del poderio otomano tanto a nivel militar, institucional como

econdmico y cultural, rodedndose para ello de una corte imperial con gran talento como grandes Visires
a su lado que pasaron a la historia como lbrahim Pasha, Riistem Pasha y Sokollu Mehmed Pasha”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.35.

14 “otorgando el dominio del Mare Nostrum por décadas a los turcos”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.38.

17



para deponerle como rey y con la ejecucion de su otro hijo, Bayezid, tras su exilio a Persia
junto a su familia, acordando con el shah safavida Tahmasp I, su pena capital.

De este conflicto saldria triunfante Selim Il (1566-1557), tras la muerte de su padre a los
72 afios en Hungria, donde realizaba los preparativos para una nueva campana. El reinado
de su hijo iniciaba el principio del declive del imperio otomano, momento a partir del que
observamos una pérdida paulatina del poder absoluto del sultan, que empieza a delegar
todavia mas el gobierno en la figura de los grandes visires'®.

Selim II seria apodado como “el borracho” por su gran desmedida por ¢l juego y la
bebida, lo que le apartd significativamente del gobierno, que cambid para dar més
protagonismo a sus favoritos en la corte ademéas de que se inaugura un periodo en la
historia del imperio otomano en la que los sultanes, la mayoria de ellos, ya no acudirian
a dirigir campanas, sino que se abstendrian para llevar a cabo exclusivamente una vida
palaciega en la ciudad de Edirne y en los entornos de Estambul.

Esa omnipresencia de los visires se hizo patente en el reinado de Selim 11 y en adelante,
tratando de ganarse el favor real y siendo el eje de conflictos por el poder como el
reconocido por Extremera entre Sokollu Mehmed Pasha y Don Yosef Nasi, siendo un
momento en el que los visires sobrepasan ese escalafén que los situaba como Unica
autoridad subordinada a los sultanes para convertirse en sus iguales, algo impensable y
gue causaba un reaccionismo autoritario en los soberanos otomanos anteriores a Selim 11,
quien se acomoda en el lujo y se desentiende de sus obligaciones. Esta comodidad se
tradujo en una debilidad que azotara los gobiernos de futuros sultanes y daran paso a que
otros estamentos de la sociedad otomana protagonicen conflictos encaminados a
satisfacer sus intereses de clase como ejemplifica el caso de los jenizaros'®. Este momento
marca el comienzo de la socavacién de la sacralidad de la figura del emperador otomano,
cuya figura ya no es incontestable a pesar de que fuese aparejada a connotaciones
religiosas, estas pasan a un segundo plano en favor de los intereses econémicos y sociales
de otras clases, que determinaran los mandatos de los sultanes.

Es el gobierno de Selim Il el que recoge los primeros reveses militares, sobre todo si se

presta atencidn a la mas que conocida la batalla de Lepanto en 1571, que a pesar de ser

“convirtiéndolos de alguna forma en la analogia que experimentaria la monarquia de los Austrias la
Espafia del siglo XVII, donde los validos asumirian el gobierno de la nacién, debido a la incapacidad o la
indiferencia de los monarcas por el ejercicio del poder”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.40.

16“que progresivamente se irian haciendo mas fuertes en Estambul hasta acorralar a los sultanes hasta el
punto en que decidiran en el futuro su candidatura”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.42.

18



una victoria espafiola no tuvo un gran impacto para los otomanos, que rapidamente en
apenas dos afios reconstruyeron su armada. Si esta fecha es digna de mencion es ante todo
porque denota un cambio en la Europa de la Edad Moderna, pues hasta dicha batalla la
percepcion era que el turco era invencible, y dicho acontecimiento cambia esa mentalidad
que abandona la asociacion de este al demonio y el terror a que occidente cayese en manos
de los otomanos. Para estos Ultimos, supone mas bien un impacto psicolégico en el
ideario colectivo tal y como relataba el historiador turco Selaniki®’.

Uno de los ultimos grandes proyectos encabezados por la administracion imperial fue el
intento de la construccion de un canal entre el Volga y el Don en 1569, lo que hubiese
facilitado la defensa de esa region después de que las hostilidades con la Rusia de Ivan el
Terrible se iniciaran, pero dicho plan no se llegé a aprobar finalmente, siendo suplido por

la construccion de un observatorio astrondmico.

3. Siglo XVII. Decadencia interna y pérdida de la hegemonia internacional

3.1. El reinado de Murad Il

El siglo XVII inaugura una etapa de decadencia interna y pérdida de la hegemonia
internacional si bien como sefiala Miguel Angel Extremera, acudimos a los afios
comprendidos entre 1579 y 1718 con el inicio del gobierno del sultan Mehmet 11 y de
Murad Ill. En el del segundo se sucederan treinta y dos visires diferentes, por lo que
asistimos a una inestabilidad palpable ademas de que el sultan se vié influido en el
gjercicio del poder por su madre, Nur Banu®®. Esto junto a que en esta época los sectores
mas fanaticos del islam comienzan a tener mas presencia en la escena central, cambiaran
el rumbo en la historia de una sociedad que hasta ahora habia presumido de poseer una
cultura superior a la occidental por sus avances cientificos, pero el afianzamiento de los
ulema se tradujo en la destruccion del gran observatorio astrondmico en 1580, levantado

en el reinado de Selim I, es decir, el acercamiento a ese cierre cultural y al desarrollo de

7“quien sefiald que no durmid durante tres noches y tres dias al enterarse de dicho suceso”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.42.

18Serd junto con Safiye, esposa de Murad Ill, quienes inauguren el periodo popularmente conocido como
el “harén de las mujeres o el sultanato de las mujeres” donde el papel de estas sera fundamental en
decisiones politicas que ellas mismas encabezaron y que afectaron al imperio otomano.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.111.

19



esta se da en este largo siglo XVII, estando el foco a partir de entonces en Europa, donde
estaba dando lugar la primera revolucion cientifica.

Durante el mandato de Murad 11l se inicia una nueva tradicion politica por la que los
futuros sultanes ya no subian al trono habiendo adquirido previamente una experiencia
en el gobierno de las provincias, sino que en adelante provendrian exclusivamente como
reconoce Bunes lbarra de Estambul®®. A ello se une toda una serie de intrigas palaciegas
desde comienzos de su gobierno, con el asesinato del visir Sokollu en 1579 al llegar el
sultan de Manisa con una corte sdlida de hombres, como lo fue el caso de Kara Uvey
Celebi, que ansiaban detentar el poder y que rivalizaran con otros nombres que destacaran
como Isdendiyar-oglu Shemsi Ahmed Pacha® y a su vez con las mujeres del harén para

contrarrestar la influencia de estas. Todo ello con la intencion de ganarse el favor real.

A partir del reinado de Murad I11, se inician de nuevo el recrudecimiento de las camparias
contra la Persia de los safavidas?! entre 1576 hasta 1590 con el objetivo de conquistar
Georgia y Azerbaiyan, conflicto que finalizara como causa del desgaste de ambos
contendientes con la llegada al trono persa del nuevo sha Abbas 122,

También cabe sefialar la guerra contra la Casa de Austria, la conocida como la “larga

guerra” (1593-1606) que derivo en la firma del tratado de Zsitvatorok? en 1606.

1%saliendo de la capital del imperio turco en contadas ocasiones y delegando la organizacién de campafias
militares a grandes visires y a los ulemas, contradiciendo las politicas de Soliman El Magnifico y que hasta
entonces habian caracterizado a los sultanes predecesores. “Murad Il es el primer sultan otomano que
nunca abandoné la ciudad...por lo que cedié la jefatura militar de sus empresas a visires, funcién que
siempre habia caracterizado a los descendientes de Osman |, lo que es una demostracién del nuevo rumbo
que tomara la dinastia en el siglo XVII”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.112.

20“quien habia prestado sus servicios a Selim I, Soliman y Selim I1”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.111.

21“nor lo que aprovechan la inestabilidad...por la muerte de Tahmasp y la de su hijo Ismail Il para mandar
ejércitos al Este”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)", p.113.

224a| nuevo sha quiere finalizar la guerra con la Sublime Puerta para arreglar problemas estrictamente
interiores...y sobre todo expulsar a los uzbecos turcos. Estas razones le llevan en 1590 a firmar una pazy
a ceder Georgia y Azerbaiyan...sin embargo le permitiria acabar con sus enemigos interiores y reorganizar
sus fuerzas para iniciar mas adelante la recuperacion de lo perdido”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.113.

ZSe firmaria ya en el reinado de Ahmed | (1603-1617) “en el que, por primera vez en la historia, ambas
potencias, los Habsburgo y los otomanos, se autoconciben mutuamente como iguales, con lo que los
primeros ya dejan de tributar a los osmanlies para garantizar su independencia, denotando un trato
distinto en las relaciones entre los dos estados”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.43.

20



No obstante, ya desde 1576 diplomaticos espafioles y otomanos, a voces de Felipe 11 'y
Murad I11 respectivamente, sopesaban establecer negociaciones?* dirigidas al armisticio,
aunque es cierto que la dificultad estuvo en determinar esas relaciones de equilibrio con
las constantes tentaciones de ultimar la palabra que decidiera la superioridad del uno o
del otro, pero bien es cierto que ambos compartian la necesidad de poner final a la larga
duracién de la guerra en el Mediterrdneo que tantos costes habia implicado para las arcas
estatales de las dos potencias. Esto da sentido a que, a lo largo del gobierno de Murad 111,
se fomentaran las relaciones con paises europeos como Francia, Inglaterra y Venecia a
través de personajes femeninos como Nur Banu y Safiye, cuyas influencias sobre el sultan

eran claras como se ha sefialado con anterioridad.

A partir de entonces comenzaba otra etapa en la historia del imperio otomano, no se
trataba ya de buscar la hegemonia sino de garantizar la supervivencia del imperio,
fomentando el fortalecimiento de las defensas de ciudades® situadas en los Balcanes,
sobre todo las regiones en torno al Danubio, y las provincias mas orientales ya
pertenecientes a los otomanos.

En este siglo, dicho ente politico afronté diversos procesos que amenazaban la
desintegracion del mismo si nos fijamos en las grandes rebeliones que protagonizaron los
Celali entre 1596 y 1609 en adelante, que pretendian establecer sultanatos independientes,
gue muchas veces contaban con el respaldo en forma de conspiracion de las potencias
europeas para desgastar a los turcos, asi como las sublevaciones encabezadas por
principes nativos de los Estados vasallos de Moldavia, Transilvania y Valaquia®® que
empezaron a cuestionar la obediencia a la autoridad imperial y que tendran una resonancia

intermitente en los siglos venideros.

24“ninguno de los ancestros de Murat Il hubiera permitido, sobre todo Soliman El Magnifico, llegar a una
suspension de armas en os términos en los que lo hizo su nieto, ya que estaba completamente convencido
de su superioridad. La arrogancia del sultdan y del Rey Prudente se aparca para lograr un beneficio
inmediato...”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)", p.115.

Como lo eran “Belgrado, Gran, Buda...lugares donde concentran recursos humanos y técnicos para
poder contrarrestar la activa politica de Rodolfo Il de Hungria

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)", p.117.

26Y3 en los afios finales del reinado de Murad Ill, que seria un problema intermitente y de gravedad
considerable para los proximos sultanes que le sucederian en el cargo.

21



3.2. El estancamiento econémico

Todo lo anterior conllevé en consecuencia la llegada de una recesién econémica en el
Imperio de la Sublime, que segun reconoce Extremera, vino auspiciado por un notable
ascenso de los casos de corrupciéon que implicaban la venta de cargos de gobierno que
vino acompafiada de la depreciacion de la moneda turca, el akce, en un 44%. Esta crisis
monetaria propicio el levantamiento de los jenizaros en Estambul en 1589 que junto con
la rebelién Celali de 1596 dirigida por Karayazici supuso la devastacion de villas y tierras
por parte de un contingente de 20.000 campesinos de Anatolia, tras haber renegado del
frente europeo con los Habsburgo, lo que multiplico el efecto de una crisis que amplio su
dimension econémica para convertirse a su vez en demogréfica y social, pues muchos
campesinos optaron por abandonar sus pueblos. A estas rebeliones, cuya motivacion
principal fue el descontento por la escasa remuneracion de las tropas otomanas ?’que
tenian que confrontar los constantes frentes que fueron abriéndose en Europa, sobre todo
la larga guerra con Hungria®® que se iria complicando, se les unia que el cuerpo de los
jenizaros se empezaria a configurar por miembros musulmanes de nacimiento?, lo que
inmediatamente supuso el aumento del reclutamiento de soldados, significando el recurrir
a una mayor presion para el sistema financiero otomano, viéndose comprometido al
mismo tiempo, al igual que las economias europeas, al conocido fenémeno de la
“revolucion de los precios” en la década de 1570%, coincidiendo con el crecimiento
demografico de la poblacion en este siglo sin que progresivamente hubiese un alza de la
produccidn de las materias primas para abastecerla. Esta dindmica de recesion economica
iba a la par del esfuerzo de los sultanes de incrementar y modernizar el ejército osmanli,

es decir, a la inflacién se le sumaba el excesivo gasto militar para sostener las camparias

ZSobre todo, por parte de jenizaros y de los shipai en 1592, “situacidn que se arregla con un subsidio
extraordinario. Este tipo de problemas se repitieron a lo largo del siglo XVII, lo que motivé que algunas de
estas revueltas fueran sofocadas con el uso de las armas”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.123.

28Conllevd la sucesiva sustitucidn de grandes visires como Satirji Mehmet y la ejecucién de los mismos.
B“logran que se les concedan los mismos privilegios que a los soldados provenientes del devsirme, lo que
conllevo la pérdida de la disciplina de este cuerpo del ejército, provocando su pérdida de efectividad y la
ruptura del espiritu anterior”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)", p.122.

30“5tribuida al aumento de la plata y metales preciosos provenientes de América...”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.122.

22



en las regiones mas septentrionales del Imperio de La Sublime Puerta, a cuya solucion
Unicamente cabia la de depreciar la moneda y aumentar la carga fiscal sobre el conjunto
de la poblacidn, planteando la creacion de nuevos impuestos, sobre todo en el siglo XVIII,
que se focalizaron mas en sectores estratégicos de la economia otomana como lo fueron
las rutas de caravanas y que también tenian como destinatarios a los pequefios y medianos
propietarios, asi como a la heterogénea base del campesinado®.. No obstante, la
dimensién social de la crisis no termina aqui, ya que esa situacion de pobreza propicia
que durante el reinado de Murad I11 proliferen doctrinas milenaristas que dieron pie a que
se produjeran levantamientos que pusieron en duda la forma de organizar el aparato del
estado otomano, ademas de aparecer flujos migratorios®? del campo a ntcleos urbanos.
Estos ultimos adquiriran experiencia militar como consecuencia de la participacion en las
campanfas de Hungria y de Persia, siendo otro objeto mas de atencién para la autoridad
imperial, a quien tampoco debia descuidar el pago de sus salarios, cosa que sucederia al
igual que en el caso de los jenizaros, y que, junto a los rentistas tendrian capacidad para
armarse contra los sultanes. La clase que unida a los campesinos padecié en un mayor
grado los efectos de la crisis fueron los caballeros timariotas, cuyas bajas en los frentes
europeos Y asiaticos generaron un vacio de tierras y de la productividad de las mismas al
tener que afrontar las subidas de precios y el pago de tributos méas exigentes que solicitaba
el gobierno central. El destino de estos dominios que quedaron vacantes no fue su
reasignacion a estos soldados destacados, sino que fueron el ante sala de una serie de
préacticas corruptas sustentadas por el favoritismo en beneficio de los circulos mas
préximos al poder imperial, lo que generalizd la corrupcidn en estos grupos sociales de
caballeros otomanos y de los jenizaros que se valieron de su influencia para asegurarse el
pago correspondiente a los servicios prestados que no habian sido remunerados.

La respuesta en no pocas ocasiones fue la de la represion, aungue bien los sultanes fueron
conscientes de que no era una solucion al problema a largo plazo. Se requeria la
reestructuracion del estado turcomano, y en este sentido, del mismo modo que sucederia
en la Europa ilustrada del siglo XVIII, se la tomaria como ejemplo, planteando la

necesidad de gravar la riqueza de las clases privilegiadas en un sentido proporcional, no

31“E| incremento de impuesto y la excesiva carestia de la vida que debia ser pagada con una moneda
depreciada conllevan movimientos de poblacidn de las zonas agricolas a las urbanas, lo que descompone
el tradicional reparto poblacional del Imperio”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)", p.123.

32Entre ellos destacarian “desheredados en el mundo rural (levendant), que entraron al servicio de los
diferentes sultanes pretendientes al trono...”.

BUNES IBARRA, Miguel Angel, “El imperio otomano (1451-1807)”, p.124.

23



bastaba con aumentar los impuestos al campesinado, que tradicionalmente ya habian
soportado dichas cargas impositivas. Ello permitiria sanear y sufragar considerablemente
la hacienda publica, que ya en el siglo XVII presentaba sintomas de debilidad, sobre todo
de cara hacerla mas eficaz, permitiendo a la postre modernizar la estructura del ejército
otomano que se estaba quedando obsoleta en comparacién a las potencias europeas, con
el objetivo de recuperar la gran capacidad de despliegue y de conquistas que siempre
habian caracterizado al Imperio Otomano.

Evidentemente, todo este proceso comporté un gran conflicto que derivd en un
reaccionismo frente al que tuvieron que dar respuesta los sucesores de Murad I11, y que
ya se adentraria en el largo siglo XVI11I intentando dar respuestas a través de reformas que
tuvieron mas o menos éxito, en los gobiernos de Ahmed | (1603-1617), Osman Il (1618-
1622) y Murad IV (1623-1640).

24



4. El periodo de reformas (XVII-XVII1) y cambios en las fronteras del imperio

4.1. Religiosidad oficial y popular

Antes de entrar a tratar el periodo de reformas que se llevaron a cabo en el Imperio de La
Sublime Puerta, sobre todo en el siglo XVIII, conviene sefialar ciertos elementos de
religiosidad que reafirmaran las politicas oficiales que cobraran un tradicionalismo
prolongado en el tiempo, y que quedaran confrontadas con nuevas doctrinas
espiritualistas que serviran, bien para renovar el poder central o para confrontarlo
buscando limitar su accion politica a través de ramas alternativas del islam que se
manifestaran como auténticos fendmenos culturales a la par que politicos, y que seran de
algun modo los antecedentes a esas reformas econdémicas y politicas que realizaran en
adelante.

En cuanto a esos aspectos culturales que actian como bases generales para caracterizar
al Imperio Otomano cabe destacar el papel de la religion, teniendo en consideracién que
al tratarse de una estructura imperial que abarca una gran territorialidad que se adentra en
la Europa Oriental, también lo hace en el Proximo Oriente, de manera que no solo
reconocemos la presencia del cristianismo en la sociedad otomana, sino a su vez del islam
y de sus propias renovaciones a través de otros movimientos espirituales que apelan a lo
primigenio y que estaran en el continente asiatico acompafados de otras religiosidades
menores en lo que se refiere a la cantidad de seguidores de las mismas, pero no por ello
menos destacables, ya que con el paso del tiempo cristalizaran en la forma en la que se
relacionardn con el poder imperial, bien legitimandolo o bien exigiendo un trato
igualitario respecto a los musulmanes, siendo los precedentes que derivaran en la gran
radicalidad de las minorias religiosas del imperio otomano en el siglo XIX y de las
respuestas, en ocasiones autoritarias, de los sultanes.

Los otomanos, seglin reconoce en sus estudios el historiador Miguel Angel Extremera,
eran seguidores del islam sunnita y dentro de él, quedaban englobados en la escuela

juridica hanafi®3. Para este autor debemos, ante todo, analizar la existencia de una

3“3unque también era habitual la presencia e interpretaciones de las otras tres escuelas existentes en la

religion musulmana, cuyos fundamentos lograban encontrar la aceptacion del poder central en las
multiples provincias que constituian el imperio”.

25



religiosidad oficial dictada desde la autoridad imperial, en contraposicion a la religiosidad
popular®*. Ese islam oficial es modelado desde la figura del sultan, y a ojos de la sociedad
esta representado como el maximo baluarte o defensor de esa ortodoxia sunnita para que
sea aplicada de forma adecuada en los procesos judiciales que contempla la ley islamica.
Su figura encarna la union de la comunidad musulmana bajo la denominacion de la
umma®®, siendo el imperio otomano, la ejemplificacion de otro estado islamico hecho a
semejanza de ese primer imperio islamico que daria paso a los cuatro califas perfectos, y
con el que se identifican para emularlo buscando establecer lazos de consanguineidad con
esos califas o bien con el profeta, apelando a sus ser descendientes de alguna de las
muchas esposas que tuvo Muhammad a lo largo de su vida. En este sentido, los intereses
y los planteamientos tedricos que reafirmaban la legitimidad del poder de los sultanes, no
solo a los del Imperio de La Sublime Puerta, sino a su vez a los de otros sultanatos
coetaneos o anteriores al mismo, conllevo a la generalizacion de las practicas legitimistas
a través de las cronicas que establecian algun tipo de lazo de sangre con el profeta®®.
Junto a los sultanes, los otros representantes de ese islam oficial o culto, entendiendo el
segundo término como la religidén que es fruto de la produccion cultural y social de las
élites, son los ulemas, funcionarios que constituian una jerarquia eclesiastica ligada al
Estado (al sultan) y que estaban dirigidos por el seyhulislam?”.

Ese islam culto u oficial contrasta con los aportes teéricos del islam popular, impregnado
de una gran heterogeneidad, y es que Miguel Angel Extremera identifica el papel de
distintas ordenes religiosas o tarikat®. Esta heterodoxia se presentaba en cierta manera
como un reto para el sultan, pues tribus como los kizilbas guardaban simpatia con el que

fuera casi siempre el enemigo natural de los otomanos, el Imperio Persa de los safavidas,

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.259.

34Que deja dilucidar esas mentalidades y creencias de las capas subalternas de la sociedad otomana que
dan pie al popular concepto de microhistoria y que es aplicable tanto a las sociedades cristianas
occidentales como a las orientales.

35Continuando la aplicacién de las bases elaboradas por el profeta Mahoma.

36Mediante relaciones de parentesco dentro de una genealogia que aparentemente estaba cerrada y que
dejaba hueco a la construccion de un relato sobre el origen de un linaje que perfectamente sabia rellenar
esos vacios o incoherencias y confusiones que los mismos adquieren con el paso del tiempo derivado de
las disputas por el poder entre grandes familias de una region o localidad.

374y 3 este le seguian otros puestos como los kadi, mufti, y muderris, que seran el cuerpo de todo un
entramado institucional de tales dimensiones que solo queda recogido en el caso del imperio otomano”.
BEXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.259.

“como las de los mevlevi o la de los bektasi, de caracter mitico, que contaban con numerosos afines a las
que se sumaban la mezcla de los ideales del islam, del cristianismo y de creencias antiguas chamanicas-
paganas propias de la estructura tribal de los pueblos turcos de Anatolia, que incluso llegaron a tener un
perfilamiento religioso casi enfrentado con la autoridad central”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.259.

26



que se habia caracterizado por su tendencia shiita. Fueron acontecimientos de este tipo
gue marcaron una descentralizacion respecto a la religiosidad preconizada desde arriba la
que propicio que en el reinado de Mehmed Il se fuese estableciendo una clara
identificacion con la rama sunni del islam, erigiendo para ello en Eyiip3® (Estambul) un
complejo religioso. De esta forma los soberanos otomanos contindan ese principio de
unicidad del islam establecido por el profeta para deslegitimar a cualquier figura
alternativa de poder que no fuese la del sultdn hasta tal punto, que Mehmed Il ordené
buscar la tumba de Eylp, para ser de nuevo sepultado en Estambul, donde cada nuevo
sultan designado asumiria el protocolo denominado como Seyhulislam*. Este cargo, el
de Seyhdlislam designaba al mismo tiempo a la maxima autoridad religiosa cuyo cargo
podriamos equiparar al del Papado en el mundo Occidental y que actuaba como apoyo
del sultdn otomano, pero a su vez le permitia teniendo en cuenta todo lo expuesto en
relacion a esos vinculos con Mahoma y sus més cercanos, no solo reivindicar la expansion
del islam y de proteger sus espacios sagrados, sino también la de reafirmar el califato
universal a través de la figura del santo popular del vel*!i o baba. Esta catalogacion de
santo popular o veli sera la que a la larga propicie los primeros sintomas de inestabilidad
y fisuras en el imperio otomano, que protagonizara la tribu de los Kizilbas.

Volviendo a tratar esa religiosidad oficial que buscaba calar en las clases populares, cabe
de nuevo citar al Seyhilislam como la cabeza del conservadurismo religioso y social de
la jerarquia de los Ulemas, en todo momento cercana al sultdn y que con el paso del
tiempo iria asumiendo mayores prerrogativas en el ambito religioso y politico, notandose
sobre todo el crecimiento de su autoridad en el segundo, adquiriendo ya para el siglo XVI
la potestad de deponer a los visires o incluso a los sultanes. Esto contrastaria con esas
maultiples religiosidades alternativas o populares que existian en el imperio otomano, pues
no debemos olvidar las diferentes creencias derivadas de la heterogeneidad del Imperio

de La Sublime Puerta que llegaba también a muchos ulemas y que mezclaba esas

39“Este nombre se corresponde con el que fuera amigo y portador del estandarte del propio Mahoma, lo
que nos hace entrever una clara intencién por parte de la autoridad imperial de sugerir una autenticidad
del poder que emana del soberano, el califa, vinculando la figura del sultan otomano a la de esos primeros
califas perfectos, desechando por completo la figura de Ali al entenderla como la de un golpista que se
valié del oportunismo para llegar al poder”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.260.

40“en el que se le cefiiria la espada del primer fundador de |a dinastia otomana, Osman |, que suponia el
nombramiento como soberano que continuarian sus sucesores, siendo un gran elemento de
afianzamiento del poder a lo que se unian muchas connotaciones religiosas de relevancia considerable”.
#lque asumia el sultdn como nexo de unién entre las distintas tribus turcomanas al ser considerado como
el emisario de Allah segun sefiala Miguel Angel Extremera.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.260.

27



creencias chamanicas propias del mundo preisldmico y de las distintas hermandades
religiosas o cofradias, conocidas como tarikat y que venian a designar el camino a seguir
para llegar a Allah, y que se expandieron por el mundo rural y urbano. Normalmente la
presencia en este ultimo ambito alertaba a la autoridad imperial, especialmente en el caso
del predicador Ismail Masuki de la orden de los melami*? a principios del XVI, que
defendi6 la negacién de uno mismo, la austeridad como forma de vida y la aceptacion del
sufrimiento mundano, desdefiando las costumbres establecidas. No obstante, hubo otras
cofradias que si contaron con el beneplacito de las autoridades como la de los bektasi u
otras que sorprendentemente llegaron a recoger aspectos cristianos de veneracion y de
sus festividades, siendo defendidas por Molla Kabiz*® en 1527, quien afirmé
publicamente la superioridad espiritual de Jesucristo. Cabe decir que esto no cambid la
actitud de tolerancia hacia los cristianos. De hecho, siempre hay que contemplar la
conflictividad entre el sultdn y los seguidores del cristianismo en medida en que los
mensajes emitidos por estos vienen a querer situar las Sagradas Escrituras y su contenido
como inalterables al paso del tiempo, lo que viene a contravenir lo dictado por el Coran.
Es decir, en el seno de la Edad Moderna se da un debate en torno a lo teoldgico en el que
reciprocamente, cristianos y musulmanes pretenden situar su religion como la verdadera
ultima, lo que a la postre precipita que, cuando los primeros busquen recurrir al recurso
anterior viviendo en territorio musulman sean reprimidos al amenazar el orden
preexistente, de manera que atendiendo a lo expuesto, el cristianismo no es perseguido
por el hecho de ser una religion distinta, sino que esa actitud hostil hacia él se da en
circunstancias muy puntuales que conllevan la alteridad o la disonancia con lo recogido
en el Coran. En linea con ello podemos sugerir que el libro sagrado por excelencia del
islam actuaba paralelamente de alguna forma como lo hacen las constituciones de los
Estados modernos europeos, a lo que se sumaba la compleja y extensa legislacion
otomana. Osea, el Coran, sustancialmente era una base del fundamento del poder del
sultan que le legitimaba, de modo que ahora se nos esclarece mas que ser un discurso
teolégico o una predicacidn distinta a la del islam, era necesariamente un ataque en toda
regla a la autoridad imperial, lo que en consecuencia derivaba en practicas autoritarias

homologables a las de los monarcas absolutos propios de la Europa de la Edad Moderna

42“Este ideal tuvo una acogida considerable en Estambul, la capital del imperio, e indudablemente
conllevd la reaccién de los Ulema que derivo en la ejecucidon de Masuki y de sus discipulos”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.260.

43| 0 que supuso el enjuiciamiento del mismo y su ejecucién”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.265.

28



que encabezaron contra sus subditos. Estas précticas abarcaban desde la pena de muerte
como ya hemos mencionado, hasta el exilio como ejemplifica el caso de la rama
musulmana fanatica de los espiritualistas conocidos como los Kadizade**.

Aun asi, como bien reconoce Extremera, de las pocas heterodoxias que lograrian
despertar el alarmismo en el seno de la autoridad central seria la de los Kizilbas o “cabezas
rojas” que mas alld de distinguirse por empatia con el shiismo y con el paganismo
preislamico escondian un trasfondo de oposicion al centralismo de la administracion
turca. En pocas palabras, existia una tolerancia religiosa amparada por la ley islamica de
la sharia y si esa proteccidn que esta otorgaba se vio vulnerada fue porque realmente se
dieron una suma de elementos que constituian una contestacion al poder del sultan

otomano.

4.2. Osméan Il; la vuelta a los origenes del imperio, primeros intentos de reforma del
gjército y del sistema recaudatorio de impuestos

En resumen, el debilitamiento politico se haria patente con el reinado de Mustafa I,
momento que ahondaba en que la figura del sultan se habia convertido en una marioneta
de los jenizaros, concienciando a la autoridad imperial de que inevitablemente, la reforma
del ejército otomano se convertiria en una necesidad latente que ya contemplé el soberano
Osman |1 (1618-1622) en su breve reinado, ya que pretendi6 llevar a cabo dicha reforma
con la consecuente disolucién del cuerpo de los jenizaros acompafiada de una vuelta a los
origenes de las raices turcas del imperio®, que habian pasado a ser el centro de pugnas
palaciegas por el nombramiento de sultanes, lo que le valio la organizacion de su asesinato
por parte de los jenizaros, que junto con los ulemas, los burdcratas corruptos, los
gobernadores provinciales que se levantaron contra el sultan y los miembros dentro del
propio seno de la familia imperial, propiciaron la decadencia que caracterizaria al imperio

otomano en este largo siglo XVII.

44“cuya orden de expulsidn con destino a Chipre fue emitida por el gran Visir Kopriilii Mehmed Pasha en

torno a 1656”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.267.
4>“casandose para ello con la hija de una familia turca destacable”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.47.

29



4.3. Murad IV

El mandato de Murad 1V (1623-1640) supuso algunos reveses en territoriales que se
tradujeron en la caida de Bagdad en manos de los safavidas, asi como el levantamiento
de los tartaros del Khanato de Crimea, que sumada a los saqueos cosacos del Bosforo y a
la revuelta del gobernador de la provincia de Erzurum, Abaza Mehmed Pasha, darian
lugar al inicio de un reinado que con el tiempo asentaria el control del soberano?,
recrudeciendo las campafas con un sentido eminentemente defensivo frente a los persas,
logrando recuperar las ciudades de Erevan y Bagdad, a través de la firmara del tratado de
Kasr-i Sirin en 1639%'.

Tras la muerte del que seria el dltimo sultan de la rama sucesoria de los osmanlies, le
seguira Ibrahim I (1640-1648)*8. Su gobierno, si bien contd con la lucidez de su visir Kara
Mustafa Pasha, quien emprendié grandes reformas como: la estabilizacion de la moneda,
la graduacion de los impuestos, la fijacion de un codigo de precios para el mercado y la
subordinacion de los gobernadores a la autoridad imperial, asi como el castigo ejemplar
a aquellos que habian desobedecido, el asesinato de este visir a manos de los jenizaros
abrid una segunda etapa en el mandato de Ibrahim I, en la que seria manipulado por los
mismos, reflejandose en el aumento desmedido de cargos pablicos*, lo que evidenciaba
una vez mas que la corrupcion estaba por esta época a la orden del dia.

Después del asesinato de Ibrahim I, orquestado una vez més por los jenizaros, y tras el
gobierno de Mehmed IV (1648-1687), Hatice Turhan® en 1656 con la ayuda del visir
Kopruli Mehmed Pasha, inauguran otro intento de politicas reformistas encaminadas a
devolver la disciplina a la administracion otomana, traduciéndose en la erradicacion de la
corrupcion sistematica, que se hizo patente con la aplicacion de una politica austera que
conllevo supresion de esa macrocefalia de cargos publicos asi como la ejecucion de

aquellas personalidades que habian ejercido dichos puestos de confianza, lo que equilibro

46“que reprimié dichos movimientos que socavaban el poder politico del imperio osmanli”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.48.

47 “que estableceria unas fronteras mas o menos fijas entre ambas potencias con leves cambios”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.49.

48 “que anunciaba la llegada de la rama de los khanes, de la dinastia Giray”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.50.

4“desde los 40.000 hasta llegar a los 100.000 en tan solo un afio”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.50.

%0“sy reinado marca la llegada de una dinastia de origen albanés”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.51.

30



la hacienda publica que se hallaba en bancarrota, lo que permitié al imperio otomano

reiniciar la que serian los ultimos coletazos de una accion ofensiva contra Europa.

4.4. Ahmed 11l y Mahmud I; final del aislacionismo e inicio del aperturismo politico-
cultural con Occidente

A partir de 1686, seglin sefiala Miguel Angel Extremera serian afios que reportarian duros
reveses tanto por tierra como por mar para los otomanos, partiendo de la sucesion entre
Suleyman 11 (1687-1691), Ahmed 11 (1691-1695) y Mustafa 11 (1695-1703), que tuvieron
que confrontar a la coalicion de la Santa Liga®.

El final del siglo XVII en la historia del imperio otomano supone en Europa la caida
definitiva de Hungria en favor de los austriacos y el abandono de la esperanza de su
reconquista tras la batalla de Zenta en 1697. Al mismo tiempo, Venencia comportara
derrotas resefiables a los otomanos cuyas consecuencias derivaron en la pérdida de Morea,
del Norte de Grecia, de la ciudad de Atenas en 1687 y en la derrota de Slankamen®2,

En resumen, por primera vez el imperio otomano habia sido testigo de como su ejército
como elemento de disuasion militar ya no tendria la determinacion operativa de los siglos
anteriores, viéndose forzado a tomar parte de la diplomacia europea a través de la firma
del Tratado de Karlowitz en 1699, lo que significd cuantiosas renuncias territoriales por
parte de los turcos en beneficio ante todo de los Habsburgo, que se anexionaran: Hungria,
Transilvania y Croacia. También supuso la particion de regiones entre Venecia y Rusia.
Los primeros ocuparan la Dalmacia y Morea y el imperio ruso la fortaleza de Azov en el
Khanato de Crimea, aunque la guerra contra Rusia se extenderia en el tiempo.

A partir de la elaboracion de este tratado, la postura del imperio osmanli sera solo
defensiva frente al auge de las potencias europeas con la convocatoria de campafias
militares dirigidas a la reconquista de antiguas provincias, o bien, a la estabilizacién de

las mismas como resultado de la injerencia de naciones extranjeras®.

S“formada por los Habsburgo, Venecia, Polonia y Rusia”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.54.

52“hatalla después de la cual los otomanos abandonaran la ciudad de Belgrado”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.54.

53“que sancioné finalmente la expansién del Imperio de La Sublime Puerta en Occidente”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.55.

S4que apoyaran en muchas ocasiones los levantamientos de los gobernadores de dichas provincias que
pretendieron fundar sus propios sultanatos independientes.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.56.

31



La alternativa a esa actitud defensiva de cara a la politica exterior sera la neutralidad que
ya pretendié llevar a cabo Ahmed 111 (1703-1730) con Rusia, sabedor del poder creciente
del imperio de los zares, aunque dicha pretension resulté fallida cuando el rey de Suecia,
Carlos XII al haber sido derrotado contra los rusos se exilio a territorio moldavo, aun
controlado por los otomanos, quienes se negaron a entregarle, teniendo como
consecuencia el inicio de un conflicto armado con Rusia entre 1700 y 1721 que se alio
con el principe Rumano Dimitrie Cantermir®,

Dicha escalada militar no tuvo grandes consecuencias para los otomanos, aunque si que
tomaron como precaucion no volver a confiar a principes nativos de Moldavia y Valaquia
el gobierno, siendo destituidos por destacables familias griegas asentadas desde hace
generaciones en Estambul®®.

La guerra con Rusia se recrudecio ya bajo el gobierno de Catalina 1l la Grande, quien
pretendia conquistar la capital turca para establecer alli una especie de nueva Bizancio de
caracter ortodoxa, pero tuvo que centrar sus esfuerzos en afrontar la rebelién cosaca de
Purgachov en 1773, pero posteriormente los rusos lograron la firma del tratado de Kiclk
Kaynarca®’, ya bajo el reinado de Abdulhamid I (1774-1789) Catalina Il también centrd
sus esfuerzos en desgastar a la flota naval otomana del Mediterraneo para dar pie a la
rebelién de Grecia, contando para ello con la ayuda de Inglaterra como contraofensiva

frente al pacto entre Franciay el Imperio Otomano, que habian sido aliados tradicionales.

A partir de 1718 y 1730, Extremera identifica en el reinado de Ahmed 111 el renacimiento
de la cultura otomana basada en el islam clasico, dejando atras ese fanatismo religioso
para hacer del imperio un proceso de aculturacion profundo de Occidente cuyo gran
desarrollador fue el visir Damat Ibrahim Pasa que supuso; la expansion y asimilacion de
la capital turca y de sus palacios, jardines y fuentes a semejanza de Versalles, aunque no
obstante esa imitacion no solo se basaba en el plano estético sino que el Imperio Otomano
focaliz6 méas su modernizacion aprendiendo de los modelos que inspiraron los ejércitos
europeos, llevando a cabo para ello importantes reformas en el mismo pero a su vez

propiciando una transformacién de las ciudades que no se puede entender sin ir

55 “yasallo de los otomanos para que el Zar Pedro | el Grande invadiese Rumania, aunque sin éxito”.
%“con lo que estas regiones no presentaran inestabilidad hasta que se inicien los procesos de
independencias en 1821".

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.57.

S7“que significéd la desmembracion efectiva de la peninsula de Crimea del imperio turco en favor de la
zarina. También, plena libertad de comercio en el Mar Negro para la potencia eslava”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.60.

32



acompafiada de un cambio en las politicas econdmicas. Para ejecutar dicho plan de
actualizacion de la administracion central y de las estructuras productivas, Ahmed 11
establecio embajadas en las distintas capitales europeas, acompafiado de un plan de
restitucion de estudios cientificos y la revitalizacion de las madrasas.

Esto provoco, como bien reconoce Extremera, una gran reaccionismo entre los
conservadores, ulemas y jenizaros (élites), partidarios del tradicionalismo, que depusieron
al sultan y ejecutaron al visir Damat Ibrahim Pasa®. Se trataba de dos posturas
antagénicas que tendria una duracion hasta llegado el siglo XIX: la mas vanguardista
abogaba por la modernizacion del imperio osmanli, mientras que los mas decimonénicos
o “tradicionalistas” creian en la aplicacion de la sharia en todos los aspectos de la vida
cotidiana, chocando con la autoridad imperial, cuya respuesta no se hizo esperar con la
Ilegada al poder de un nuevo sultdn, Mahmud I (1730-1754), que mandd ejecutar a unos
7.000 jenizaros instigadores del levantamiento que habia depuesto al anterior soberano y
que se habia cobrado la vida su visir.

Durante el gobierno de este monarca asistimos a la continuacion de la actualizacién de la
estructura del ejército otomano con la aportacion de Bonneval®®, llevando a cabo la
reestructuracién del cuerpo de artilleria en 1733, fundando una escuela técnica militar en
Uskudar, en Estambul.

El proceso de adaptacion y de avance del Estado se desplazo6 al &mbito econdmico y fiscal,
significando el saneamiento de la hacienda publica y el aumento notable de los ingresos
en las arcas estatales, aunque ya en la segunda mitad del siglo XVIII, la pérdida de la
influencia del poder central sobre las provincias dio lugar al surgimiento de familias
locales conocidas como ayan, que actuarian de enganche en focos estratégicos de la
economia, estableciendo al margen del poder imperial cargas impositivas al campesinado

y a las rutas de comercio®’.

4.5. La “fiebre” del tulipan

8“representante de ese movimiento turco de “los modernos”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.58.

5“un francés que renegd de los servicios a la corona francesa para ponerse a disposicién del sultdn y que
iba a reorganizar el cuerpo de artilleros”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.58.

80“entorno al Cairo, La Meca, y en direccién a la capital del Imperio Otomano, controlando amplios
territorios en calidad de regimenes casi auténomos”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.59.

33



El origen del tulipan, que seria la flor que daria lugar a la crisis econdmica en los Paises
Bajos en 1637 derivada de la obsesion con dicha planta, fendmeno conocido como
tulipomania, se sitia en Turquia entre los reinados de Ahmed Il y Mahmud I,
coincidiendo con el periodo reformista en la historia del Imperio Otomano en el siglo
XVII.

Este bulbo se de moda entre las élites otomanas del momento, y era un simbolo de
distincion social, que ocupaba lugares idilicos en el hogar®?, dotandolo de una imagen que
proyectaba el lujo. El objetivo de cualquier estrato social elevado era hacerse con esta
planta para denotar el prestigio de la clase social a la que pertenecia o para ennoblecer un
linaje. Dicha préctica llegard a Europa como consecuencia del descongelamiento de las
relaciones diplomaticas entre el continente europeo y los turcos, ademas de haberse
producido por un intercambio cultural en consonancia con el final del aislacionismo del
imperio osmanli con la llegada al poder de Osman 11, que significaré en el ideario turco
un renacimiento de la cultura otomana acompafado del desarrollo de grandes obras
publicas como librerias, fuentes y plazas, aparejado de los cambios que irian encaminados
a modernizar el ejército otomano, a introducir nuevos impuestos e incluso a permitir la

Ilegada al territorio otomano de costumbres extranjeras.

5. Sociedad y Economia

5.1. Privilegiados, no privilegiados y meritocracia

Una vez recogidos los aspectos sustanciales en el espectro politico de la Edad Moderna

en el Imperio Otomano junto a los acontecimientos que los precipitan, con las figuras

61Con lo cual era habitual encontrarlos en los jardines de las casas de las familias mds distinguidas.

34



intermitentes de los sultanes, que si bien en ocasiones como se ha mencionado, se dotaron
de un poder absoluto, la falta de autoridad o el desentendimiento por el gobierno dio lugar
a que otras alternativas se plantasen en el poder para suplir ese vacio que dejaban los
emperadores otomanos, aunque cabe advertir que no solo estamos hablando de los
hombres de gran confianza con quienes contaba el soberano, los visires, sino que también
hay que reconocer como lo hace Miguel Angel Extremera a las élites que rivalizaran con
la autoridad imperial, es decir las élites o clases gobernantes conocidos como los askeri,
grupo social al que pertenecian un importante conglomerado de cargos estatales como los
burdcratas, militares, los recaudadores de impuestos como lo eran los shipai®?, los propios
sultanes junto sus familias y puestos politicos de gobierno destacados como era el caso
de los gobernadores provinciales a los que se les sumaban los jueces y docentes. A este
estrato social de gobierno y de poder solo podian acceder los que eran musulmanes y los
que podian contar con el favor del sultan, aunque durante largos periodos de tiempo primo
la capacidad para ejercer dichos cargos y no tanto el origen étnico de las personalidades
que ocuparon dichos puestos. La élite turca estaba exenta del pago de cargas impositivas,
pero a pesar de ello hubo grandes diferencias dentro de la misma. Este grupo social
minoritario contrastaba con el de los sUbditos o reaya, cuya traduccion literal es “el
rebafio”, al que pertenecia el grueso de la poblacion que estaba obligada a pagar
impuestos, que incluian a los sectores dedicados a la industria, el comercio y la
agricultura, independientemente de la religion, aunque es cierto que las diferencias
religiosas también suponian el tributar una mayor cantidad de dinero sino se era
musulman para promocionar la conversion al islam, llevando a cabo una préctica del
mismo modo como ya habian hecho otros sultanatos, emiratos y califatos del momento

como lo ejemplifica el Califato de Cérdoba en la Peninsula Ibérica.

Esta era la estructura que componia la pirdmide social del Imperio Otomano, pero cabe
decir que la sociedad otomana a pesar de guardar similitudes con la Occidental, se
distinguia principalmente de los paises europeos por sustentarse a su vez en el principio
de la meritocracia, elemento que no tuvo gran presencia en las sociedades europeas, en
las que los estratos sociales eran practicamente inamovibles, siendo impensable cualquier

posibilidad de ascenso social desde los estratos méas bajos hasta alcanzar la nobleza, algo

62“quienes actuaban como funcionarios a su vez supervisando que las tierras fueran bien cultivadas”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.160.

35



que si sucedia en el caso de la sociedad turca. En ella el ascenso social venia dado sobre
todo por el mérito profesional y las cualidades extraordinarias del individuo que, al
servicio del poder imperial, lo ampliaban o bien lo lograban hacer incontestable,
trabajando al servicio de la administracion estatal. La oportunidad de ascender se debia a
diversos motivos como: el establecimiento de lazos personales con el sultan o con otras
clases de condicion social alta; a través de las levas militares forzosas; y haber nacido en
el seno de una familia de clase privilegiada e ir paulatinamente ascendiendo de posicion.
Un buen ejemplo del ascenso social mediante el reclutamiento forzado, conocido como
devsirme, seria el caso del visir de Selim Il, Sokollu Mehmed Pasha, de origen serbio,
que tras verse sometido a dicho proceso pasaria a ser uno de los mejores casos de la
meritocracia turca, llegando a desempefar puestos exclusivos de las élites antes de
acceder al cargo de Gran Visir, ocupando ininterrumpidamente el marco administrativo
y militar del Estado como sefiala el historiador Miguel Angel Extremera durante el
gobierno de tres sultanes: Soliméan el Magnifico, Selim I1'y Murad I11.

También es reconocido como un caso de meritocracia el de otro visir otomano digno de
mencién al servicio de Soliman I, Ibrahim Pasha (1493-1536), quien seria gran amigo de
la juventud del sultan y cuyos origenes se sittan en el seno de una familia de pescadores
de una localidad griega. Seria apresado por unos piratas turcos y posteriormente
comprado por una pudiente dama otomana, ambiente en el que pronto destacaria su
inteligencia y amplios conocimientos que captaron el interés de Soliman I, que por
entonces ejercia el titulo de principe, gobernando la ciudad de Manisa, nombrandolo
como su segundo y concertando el matrimonio de Ibrahim Pasha con su hermana.
Ademas, seria el responsable de difundir la imagen propagandistica del sultan, teniendo
mucho éxito en su desarrollo.

En pocas palabras, el acceso al gran escalafon social venia determinado al ser musulman,
siendo este el primer requisito indiscutible para ejercer dichos puestos de responsabilidad,
guedando en un segundo plano las raices étnicas de quienes desempefiaban dichos cargos
del Estado Mayor o Menor, y primando la habilidad, inteligencia y capacidad para
ocuparlos, asi como la obediencia absoluta a la autoridad imperial. No obstante, como
medida de prevencion, raramente los sultanes permitieron que una familia local poderosa
asociada a una etnia en concreto acaparara todos los puestos relevantes de la

administracion, para que su presencia no pudiera contestar el gobierno del sultan, dandose

36



por lo tanto un reparto amplio de los cargos de responsabilidad entre distintas etnias y
familias acomodadas.

5.3. Poblacion urbana y rural

Para el estudio de la vida urbana y rural, asi como el de la actividad econdémica ligada a
ambos espacios, acudiremos a las aportaciones de los otomanistas Suraiya Faroghi, Bruce
McGowan, Donald Quatetaert y Sevket Pamuk, quienes apuntan la complementacion de
dos mundos que guardan una gran correlacion entre si, pero que del mismo modo
conservan particularidades que los distinguen. En cuanto a esas similitudes estos
historiadores reconocen que tanto los nucleos rurales como urbanos no terminaban por
vivir en un régimen de autonomia, asi como tampoco de dependencia respecto al gobierno
central, sino que quedaban asignados en una tercera categoria de semi-dependencia®®.
Lo cierto es que Estambul fue la Gnica ciudad con un control efectivo por parte del sultan,
teniendo por consecuencia que en otras ciudades de provincias fueron las €lites urbanas
de los ulemas, los recaudadores de impuestos y los comandantes jenizaros los que
progresivamente fueron ganando el control de las mismas. La tarea de mayor
responsabilidad para los administradores de estos distritos rurales y urbanes fue la
proteccion de la comida y garantizar al abastecimiento de materias primas, asi como
cumplir con las demandas incesantes del poder central, que requeria la entrega de un
porcentaje establecido de productos de cosecha en forma de impuestos 0 en especie,
gravando para ello de antemano el precio maximo que los mismos podian adquirir en el
mercado, contando con el apoyo expreso de inspectores. En linea con esto cabe decir que
la cantidad requerida por la administracién imperial no se facilitaba fielmente, siendo los
notables locales y los oficiales de la region los causantes de ello, demostrandonos cémo
el poder central tuvo limitaciones para imponer su autoridad fuera de la capital osmanli.
En cuanto a los asentamientos rurales se caracterizan por expandirse entorno a; una
mezquita con uno o dos alminares, una fortificacion situada en altura y el centro de
negocios y mercado. Ademas, estos alcazares o fortificaciones contaban con un batallon

de soldados para salvaguardarlos y una prision, en cuyo distrito se situaban las viviendas

8Tanto si nos referimos a los poblamientos en los Balcanes como en Anatolia, a pesar de que se ha
extendido la creencia de que las zonas urbanas y rurales estaban directamente administradas por el
gobierno imperial.

37



mas caras, donde a su vez vivian los gobernadores, siendo el lugar de residencia oficial
de cargos destacados.

En cuanto a la importancia de la localizacion geografica de dichos pueblos y su
importancia venia dada en medida en que coincidian con las rutas comerciales de
caravanas que pasaban por estos asentamientos, pasando por enclaves urbanos medios
hasta llegar a las grandes ciudades del Imperio Otomano: El Cairo, Alepo, Alejandria,
Damasco, Bursa, Edirne, Tunez, Argel, las rutas en direccidon Oeste-Este en los Balcanes
que terminaban en Estambul y el recorrido de estos carromatos que hacian en doble
sentido hacia Irdn desde las provincias otomanas del Este, adentrdndose ya en el Asia
profunda. Estas poblaciones rurales contaban ademas con administradores que se
encargaban de frenar el deterioramiento de los edificios mediante un cuidado constante,
ya que eran habituales los incendios que los destruian y que hacian que estos pueblos
sustentados por fundaciones pias religiosas islamicas fueran dificiles de reconstruir por
estas mismas organizaciones por la falta de fondos, dandose el caso de que esas
propiedades pasaban a ser concedidas por rentas bajas para que quien quisiera las
restaurase®®. En consecuencia, esto daba lugar a un costoso y extenso proceso de
reedificacion en el que como se ha mencionado, significaba el cambio de tenencia de estas
estructuras, que se veian posibilitadas por la inversion del capital de clases pudientes
procedente de las ciudades.

Otro aspecto en el que debemos fijarnos es en el trazado de los poblamientos tanto
urbanos como rurales, que son un buen indicador de la estructura social que los
componen, sobre todo si prestamos atencion a la division en distritos segln la riqueza y
la etnia a la que se pertenecia, aunque respecto a esto Ultimo cabe decir que no consistia
en una practica dirigida a la discriminacion®, pues fue habitual resituar a minorias como
la cristiana en viejos pueblos anteriormente habitados por los musulmanes, que también
compartieron espacios con ellos en las grandes ciudades de Rumelia y en la propia
Estambul.

La segregacion iba determinada ante todo por el nivel de riqueza de la que se disponia,

habiendo etnias en zonas urbanas mejor situadas que otras no musulmanas como sucedia

54Lo que conllevaba que dichas fundaciones renunciasen al régimen de tenencia de las mismas.

85En este sentido a pesar de que la administracion central dictaba la separacidn de distritos musulmanes
de los que no lo eran, la realidad fue que la aplicacidn de este reglamento fue bastante laxa, permitiendo
el contacto entre diferentes etnias y religiones.

38



en El Cairo y Ankara, donde a su vez encontramos distritos que tendian a agrupar a la
gente pobre.

Otros barrios acogian exclusivamente a los puestos de negocios de artesanos, sus talleres,
a comerciantes y a sus tiendas, produciéndose en la sociedad otomana una clara
separacion entre vivienda y el lugar de trabajo, contrariamente a coémo sucedia en la
Europa del momento, donde el taller se situaba en la calle y las plantas superiores los
habitaculos destinados a acoger a la familia. Esta subdivision en distritos tenia una
funcién preestablecida, pues a cada uno le correspondia el cumplimiento de una
normativa elaborada para esos barrios®®, que asumian la obligacion del pago de unas
cargas impositivas que se extendian variablemente dependiendo de la etnia y de si eran
musulmanes. En este sentido, al igual que el resto de las sociedades islamicas que la
precedieron, la otomana centr6 su recaudacion tanto en musulmanes como en cristianos
y judios, pero estos Ultimos tuvieron que afrontar la imposicion de impuestos més altos,
aunque ello no impidi6 que dentro de estos grupos no musulmanes existieran ricos y

pobres.

En lo que se refiere a las viviendas tanto en mundo urbano como en el rural se
aprovecharon para su levantamiento materiales de gran disponibilidad como la piedra,
incluso en el caso de los hogares de las familias adineradas, aunque es cierto que el tipo
de construccion que tuvo una influencia definitiva en la tipologia®’ de los edificios seria
la de Estambul ya en el siglo XV11, que irradiaria a otras grandes ciudades de los Balcanes
y de Anatolia donde las casas contarian con una planta superior decoradas con numerosos

balcones.

En linea con el mundo urbano y los poblamientos en zonas rurales cabe sefialar como lo
hacen los otomanistas, la imposibilidad de disociar los conflictos sociales y politicos que
se suceden sobre todo en el primero, protagonizado por los nobles locales como los
mamelucos, otros militares y los jenizaros que rivalizan con la administracion estatal para
percibir mayores riquezas en forma de impuestos a las granjas, a artesanos y a los

comerciantes, siendo esta practica bastante comun en el Delta del Nilo, regién en la que

8Se obligaba a vestir de una determinada manera y se vetaba o no el acceso a la posesién de
determinados bienes.

7L3 influencia de la construccidn siria también se hizo patente, creando la frontera entre dos estilos
distintos de edificacidn, extendiéndose al mismo tiempo por el centro de Anatolia.

39



la respuesta del gobierno central fue tratar de impedir que estas élites locales cobrasen
cargas impositivas extraoficiales, con lo que se consolidd una alianza entre la
administracion imperial y los sectores productivos para evitar que se dieran los abusos de
esas aristocracias ante todo paramilitares, que actuaban como enganche estratégico de las
rutas comerciales y de los negocios como auténticas facciones que se extendian a su vez
por Siria, en Damasco y Alepo, aungue la situacion en esta segunda ciudad cambiaria con
los descendientes del profeta Mahoma, que actuarian para este siglo XVII como el
contrapeso de esas milicias erigiéndose como la primera fuerza del lugar.

Esta seria la causa de las continuas hostilidades que encabezarian estos nobles locales
contra la autoridad imperial, que se saldaria en no pocas ocasiones con las conspiraciones
que derivarian en el asesinato de sultanes o en la deposicion de estos para ser nombrados
por los jenizaros, los ulemas y notables provinciales con la finalidad de que sus intereses

de clase no se vieran perjudicados por el centralismo politico.

En resumen, tanto las ciudades como los pueblos relevantes que conectan con focos de la
economia estratégicos, tanto para el poder central como el local son el escenario de luchas
de clase para buscar la preeminencia sobre el otro y al mismo tiempo se definen por ser
espacios de sociabilidad y el germen de espacios culturales que constituyen la identidad

multiétnica del Imperio de La Sublime Puerta.

5.4. Rutas comerciales a lo largo de los siglos XV-XVIII

Probablemente cuando estudiamos el Imperio Otomano se nos haga imposible no asociar
a este ente politico como una gran potencia caracterizada en gran medida por el comercio
tanto a escala local como internacional, con una diversidad de rutas terrestres y maritimas
que llegaron a muchos de los rincones de este vasto imperio que dominé el Mediterraneo
durante gran parte de la Edad Moderna asi como los flujos econémicos del Norte de
Africa (El Cairo, Ttnez y Argel), pasando por la zona del Levante (Siria) hasta adentrarse
en el Oeste de Asia, en la frontera con Iran y en el golfo pérsico.

En este sentido, distinguimos por un lado el comercio interprovincial, llevado a cabo por
musulmanes y el exterior dominado por minorias cristianas que atracaban en los puertos

de los estados europeos para comercializar sus bienes. Ese comercio entre provincias del

40



sultanato tenfa una doble escala®®. Buen ejemplo de ello fue la capital del imperio,
Estambul, que mas que ser un foco de economia externalizante requeria de una continua
importacion de productos procedentes de la Grecia continental (lana, algodon, trigo,
aceite de oliva, vino, tabaco, cerdos, caballos, y ganado en general) y los Balcanes, como
de la Peninsula de Anatolia (seda y frutos secos) cuyas rutas comerciales conectaban con
el Oeste asiatico, con el Levante (pieles y seda), a su vez con Egipto (algoddn y arroz) y
con Tunez, donde se extraia el grano que iria directo a la capital otomana junto con el del
Bdsforo. Estambul habia sido el puesto comercial de mayor importancia en el
Mediterraneo, pero tras la llegada de la Revolucion Francesa seria el puerto de Trieste®,
pero ello no cambid que la vieja capital turca dejase de importar mas de lo que exportaba.
Es decir, por consecuencia tenemos que la existencia de tantos flujos comerciales requeria
un dominio incontestable de todas esas rutas, pero las maritimas lo exigieron
especialmente, de manera que cuando asistimos al declive otomano sobre la hegemonia
de las aguas del Mediterraneo, incluso de las méas controladas en el Este, vemos como el
Imperio Otomano frente al incremento de corsarios cristianos que rebasaba en numero al
de los turcos, prefirio garantizar la seguridad de las materias primas a través del que seria
su mayor socio y aliado comercial en el siglo XVII, Francia, quien transportaria dichos
productos otomanos entre las provincias del sultanato osmanli bajo bandera extranjera’.
Seria ya con la llegada del siglo XVIII cuando el comercio turco se resentiria a partir de
1740, fecha en la que su moneda experimentaria la caida de la mitad del valor que tenia
dos siglos atrés, coincidiendo con la subida general de los precios en Europa entre 1700
y 1740 y la consolidacion de un peso definitivo en el mercado internacional de las rutas
del Atlantico y el retroceso del total que representaba en términos absolutos el comercio
del Levante, que pasaria a convertirse en un mero mercado de exportacion de excedentes
otomanos sin procesar.

Es decir, a partir de estas fechas el Imperio Otomano empieza a tomar parte en el mercado
internacional, siendo un periodo en el que se asumira el crédito y actuando como destino
de los bienes coloniales procedentes del Nuevo Mundo, cuyos precios eran mucho mas

asequibles que los otomanos para el consumidor, propiciando que paralelamente se

%8pues al mismo tiempo que estaba destinado a abastecer a poblamientos aislados del mundo urbano
pero estratégicos por su posicién geografica, también a las grandes ciudades del imperio osmanli cuya
relacion con el mundo rural era indispensable para los mercados de estas.

59En el Mar Adridtico, quién lo relevaria.

OUna estrategia que logré ser muy eficaz para frenar el avance de la pirateria que tan amenazante se
habia vuelto para el comercio turco.

41



desarrollara una economia basada en la explotacion de la mano de obra esclava para
integrar ese incipiente comercio colonial contraponiendo las ventajas sobre los costes
como un nuevo balance econémico que adoptarian de los europeos’™.

Aun asi, los socios comerciales europeos de los otomanos no dejaron de tener un papel
destacado como importadores de materias primas, siendo los britanicos (por la seda irani),
los alemanes y los franceses (por el algodén) ademas de los holandeses’. Es decir,
asistimos a un siglo en el que sobrevive un comercio regional entre provincias del imperio
osmanli en el que la lana, las pieles de confeccion turca, el tabaco de Macedonia y Latakia
y la oliva se siguieron exportando como en siglos anteriores, pero los otomanos se
convirtieron mas que nunca en importadores de bienes europeos de calidad superior como
la porcelana, el papel, medicinas, textiles de lana procedentes de Languedoc y de Lyon
asi como de otras curiosidades y productos que dan lugar a un comercio eminentemente
de lujo en el que a partir de 1720 Francia sustituy6 a Inglaterra como socio comercial
prioritario del Imperio de La Sublime Puerta adaptando mejor sus textiles al comercio del
Levante’®, siendo un acto de contestacion a la creciente hegemonia de Inglaterra sobre las
rutas del Nuevo Mundo. La estrategia empleada por los ingleses y los holandeses frente
a esto fue confiar en el comercio de intermediarios, siendo estos los griegos, los judios y
los armenios para contestar a ese acuerdo que habia sido firmado entre los franceses y los
turcos en 1740 por el que Francia pasaba a tener la consideracion de nacién mas
favorecida en aspectos comerciales, ganando el derecho del pago de aduanas hasta del
tres por ciento, frente al diez que solian tener que asumir los extranjeros, pero la situacion
cambid con la llegada de la Revolucion francesa en 1789, siendo los alemanes los que
sustituyeron dicha presencia. Esto se unid a la cada vez mas habitual integracion del
comercio maritimo otomano en las redes financiacién que fueron promovidas por la banca
desde Venencia, Vienna, Livorno, Genoa y Amsterdam, aunque paralelamente los
mercaderes y barcos turcos quedaron apartados del comercio del Nuevo Mundo, en el que
no tuvieron ningun rol resefiable.

Solo las rutas de caravanas a mediados del siglo XVl que conectaban con las provincias

mas al Este (frontera con Irak) del Imperio Otomano a través de Siria (Alepo)

"IEsto supuso que las provincias otomanas fueran progresivamente involucradas involuntariamente en el
mercado internacional por la preeminencia de las rutas de América y las de Asia desde la circunnavegacion
de Africa por parte de los portugueses.

2Que tenian grandes intereses en el puerto de Izmir.

BLo que significd que entre 1720 y 1760 las exportaciones inglesas a esta region se retrotrajeron a la
mitad mientras que las de Francia se habian cuadriplicado.

42



mantuvieron su relevancia en el comercio internacional a pesar de la presencia de
comerciantes del Oeste de Europa en el Golfo Pérsico. No obstante, a partir de entonces
encontramos un descenso en la produccion de manufacturas que directamente fue
asociado al descenso del comercio turco.

En este siglo se confirma el relevo de Europa como eje econémico a nivel internacional,
denotandose un retroceso en la gran capacidad de coercién fiscal del estado otomano
sobre el continente europeo como habia sido sucedido en el siglo X V1, afectando a su vez
a la estructura y financiamiento del ejército turco’®, y cuya situacion se canalizo a través
de las amplias reformas que se llevarian a cabo en este largo siglo XVIII, que ya
anunciaba que comenzaba una nueva etapa en la historia del sultanato que no consistiria
en la contienda por la hegemonia internacional, sino en la lucha por la supervivencia,
compartiendo hasta cierto punto dicha situacion en el mismo siglo con la Espafia de los
Borbones. En pocas palabras, el Imperio Otomano es desbordado por el fenémeno de la
globalizacion mediante los mercados internacionales conectados a traves de la bolsa y por
la progresiva industrializacion de Europa como consecuencia del auge de las rutas
atlanticas, viendo su moneda devaluada y desplazada por otras mas potentes, y ya en el
siglo X1X, por las asiaticas, siendo la respuesta de la administracion central un intento de
acercamiento a esa dindmica globalizante con el fin de modernizar la ambigua estructura
del estado y superar la naciente conflictividad social desde la muerte de los sucesores de
Soliman El Magnifico y que se prolongaria hasta bien entrado el S.XVIII, cuya clase
politica cercana a los sultanes, sobre todo los visires, ya desde finales del XVI
contemplaron la necesidad de reforzar la autoridad real y paralelamente de encabezar
reformas econdémicas dirigidas a actuar como una valvula de escape a ese
confrontamiento que comportaba intereses sociales de las élites y a la vez las demandas
de estratos subalternos de la sociedad dirigidas al sultan para que impidiese el abuso que
los primeros practicaban sobre los pequefios comerciantes, artesanos y campesinos,

gravandoles impuestos extraordinarios a los establecidos por la administracion imperial.

Es decir, el mercado turco sufrird un desplome cuanto menos notable en este siglo,
manteniéndose en vigor mas o0 menos e inalteradas el valor de las rutas comerciales

dirigidas a la importacion y exportacion de esclavos, siendo el esclavismo un elemento

7%Que inevitablemente veria limitada su accidn ofensiva y la constitucion de fuerzas armadas que pondrian
en riesgo la integridad del ente politico osmanli.

43



que desde los albores del Imperio de La Sublime Puerta tendria protagonismo como
fendmeno generalizado sustentador de una parte importante de la economia hasta el siglo
XIX a través de la “devsirme”’®, consistente en el secuestro de nifios, normalmente
procedentes de los Balcanes, del Caucaso, de Africa del Norte y Oriental y de Europa del
Este (Polonia-Lituaniay el Kanato de Crimea) llegando a Estambul gran nimero de ellos
desde el Mar Negro y desde las partes mas Occidentales del Mediterraneo, asi como en
la franja fronteriza con la Persia de los safavidas a través de las razzias o aplicando dicha
politica a minorias de otras religiones que vivieron en las provincias del imperio turco,
sobre todo en las regiones méas septentrionales y cercanas al corazén de Europa.

Este mercado de la esclavitud movilizd grandes cantidades de dinero, por lo que fue
gravado con impuestos por la autoridad central para la exportacion e importacion de
esclavos.

El valor de los esclavos variaba segln el color de piel, la raza, la edad’®, y a su vez
dependiendo de la formacion de los mismos y de la finalidad para la que se los
pretendiese, suscitando especial interés las jovenes europeas convertidas en esclavas
sexuales y varones cristianos de corta edad que serian reclutados en el cuerpo militar de
los jenizaros para en el futuro ser destinados a las campafias en suelo europeo con el fin
de saquear y de disponer de mano de obra esclava’’.

Aun asi cabe decir, como se ha mencionado anteriormente, que la mayor parte de las
fuerzas del ejército turco serian reclutadas a través de la devsirme, llegando a ocupar
cargos de gran relevancia, pues los factores que determinaron la meritocracia en la
sociedad otomana fueron ante todo las habilidades y capacidades para desempefiar
puestos de relevancia notable como bien ejemplifica la figura del jenizaro Sokollu

Mehmet Baja.

En resumen, tenemos que solo con la llegada del siglo XIX, hay un coto real a la
esclavitud como consecuencia de la influencia de la mentalidad europea, con lo que seria
el sultdn Mahmud I1 en 1830 quien decretaria la libertad de esclavos blancos para no tener
que ampliarla a otros sectores de la poblacion no cristianas y que tuvieran otras religiones

que no fuesen la islamica. En consecuencia, no seria hasta 1871 cuando se empezaria a

75Una préctica cuya traduccidn literal es “el impuesto sobre la sangre”.

"®Entre los 10 y 35 afios se situaban los precios mas caros.

7Como ejemplo tenemos el caso de Mehmed I, quien tras conquistar Constantinopla en 1453 mandé
esclavizar y vender a toda su poblacidn.

44



sancionar la trata de seres humanos, aunque distinguiendo siempre entre etnias de menor
a mayor consideracion, junto a lo que se unio la astucia de quienes se apoyaron en la
aplicacion de la sharia y en las declaraciones del profeta Mahoma para continuar con las
practicas esclavistas. No seria finalmente hasta Conferencia de Bruselas en 1890, bajo la
presion europea y con otros dieciséis paises cuando se comprometeria a abolir
definitivamente la esclavitud y cualquier forma de organizacion servil, pero ello no evito
que con la llegada del S.XIX, coincidiendo con los genocidios organizados por la

administracion turca, que se dieran casos de venta de esclavos.

5.5. El “vakif”

Tal y como reconoce Miguel Angel Extremera las élites otomanas incluyendo a los
sultanes, formaban parte de una institucion que es bésica para comprender el
funcionamiento de la economiay el devenir de la conflictividad social turca, el vakif. Este
aglutinaba todas las posesiones’® de la élite, los askeri y tenia dos finalidades muy claras.
En primer lugar, dicha institucion favorecia que el individuo detentador de sus riquezas
viese que estas no serian susceptibles de ser expropiadas’® por orden del sultan, aunque
no actuaba como salvaguarda si se requeria el cumplimiento de una condena en firme por
desacato, es decir, la condicion de esos bienes seria inalienable e inviolable, con la que la
jurisdiccion de los mismos seria administrada en todo momento por sus duefios en calidad
de propiedad privada, siendo una manera de limitar la accion de la autoridad imperial.
La segunda razén de la existencia del vakif seria procurar evitar la dispersion del
patrimonio familiar a través de estas fundaciones pias, para sortear el derecho islamico
igualitario que promulgaba la reparticion proporcional de la riqueza entre los sucesores,
estableciendo siempre la herencia de los bienes en los varones por parte paterna de hijos
a nietos, siempre teniendo como prioridad al mas mayor.

Cabe decir que el limite de estas instituciones fue determinado Unicamente por la
capacidad de la riqueza de quienes las fundaron, no hubo ningun tipo de obstaculo por

parte del gobierno central, de hecho las €lites turcas aprovecharon al maximo sus buenas

78“tiendas, madrasas, mezquitas, comedores publicos, hospitales, bafios, propiedades agrarias y casas”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.186.

7%“La abolicién de las ejecuciones y confiscaciones de bienes solo se llevaria a cabo por un decreto imperial
en una fecha tan tardia como la de 1839”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.186.

45



relaciones con el sultan para adquirir tierras de realengo o timar que pasarian a ser suyas
a titularidad privada® con el beneplécito del emperador, siendo enormes los beneficios
que otorgaban los vakif por la inmensa cantidad de excedentes que generaban. De hecho,
tal fue que asi, que muchos se dedicaron a la concesién de créditos, actuando como la

banca.

Esta institucion fue realmente conservadora, pero al mismo tiempo liberalizadora, pues
sus miembros dispusieron del marco de accion del que quisieron dotarse aprovechando
su alta condicion social y a ella tuvieron acceso mujeres pudientes que a su vez pudieron

fundar nuevas vakif, siendo su presencia especialmente notable en Alepo y en Siria.

3.2. La educacion; difusion de la ciencia y la cultura

Cuando hablamos de los innumerables conocimientos y avances aportados por el mundo
del islam no cabe desechar en ningin momento el papel desempefiado por los otomanos,
que si bien contribuyeron a la ciencia fueron desde un punto de vista disciplinar
destacados mas como maestros que como cientificos, aun teniendo en cuenta su gran
formacion en ciencias como la astrologia, la aritmética, la geometria y el algebra. Esto se
debe a la estructura del sistema educativo otomano, que divide la ensefianza en dos
bloques. El primero, denominado como mekteb® se corresponde con una educacion
primaria, donde se aprendia a escribir y a leer en arabe mediante textos y fragmentos del
Coran, tal como lo hicieron muchas otras civilizaciones islamicas del momento. Tras este
primer ciclo formativo, la mayor parte de la sociedad terminaba su formacion académica
para centrarse en los oficios vinculados a la familia, con lo que dicho esto podemos
deducir que las tasas de analfabetismo serian altas al igual que sucedia en Occidente. El
segundo bloque designaba una institucion superior de educacion, bajo el nombre de la
madrasa® o medrese (en turco). Este nivel formativo fue de gran importancia y tuvo una
continuidad notable hasta el primer cuarto del siglo XX como afirma Extremera. La

madrasa® fue comparada por algunos con las universidades europeas del medievo, y con

80“tras esto, se podia fundar facilmente un vakif con esas tierras”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.187.
81y que se desarrollaba en un periodo estimado de entre cinco y seis afios en el interior de una mezquita”.
EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.191.

8BEXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.191.

46



las de la Edad Moderna, aunque este Gltimo aspecto ya es algo exagerado porque dicha
etapa en la Historia marca, como es sabido, el estancamiento del desarrollo cientifico en
Oriente, donde se sobrepone la religiosidad a la razén, mientras que en Occidente se
producira el fendbmeno a la inversa, despertando de esa especie de letargo en el que, razon
y religion ya no irian més de la mano en los siglos venideros, pero sus ventajas eran plenas
al estar establecidas las madrasas como instituciones benéficas, con lo que la educacion
era gratuita, a lo que se unian las necesidades de los estudiantes, a los que se les facilitaba
alojo y cocinas publicas, cuyos gastos corrian a cargo de la administracion. Sobre todo,
el avance de estas escuelas se produjo paulatinamente a los procesos de conquista del
Imperio Otomano, y se establecieron simultdneamente en aquellos territorios conquistado
como identifica Extremera en Constantinopla, cuando después de su caida, su
conquistador Mehmed Il, ordené levantar hasta ocho madrasas en la que seria en nuevo
centro politico turco. Dicha practica fue bastante comun y la podemos ver en muchas
otras regiones del imperio de reciente ocupacién, que vivieron el mismo fenémeno.

En este nivel superior de educacion de las madrasas podemos todavia situar una mayor
exclusividad de formacién si atendemos a las €lites gobernantes y a la familia real del
sultdn. Este escalafon, instruia en los conocimientos més elevados en ciencias de la
religion islamica, contemplando principalmente el derecho vinculado al Coran. En
definitiva, habia un ranking de madrasas que contemplaban en todo momento el estatus
de sus miembros, asi como una reputacion de mejor consideracién en funcion del nivel
de formacion del profesorado, como bien lo fueron las fundadas por Soliméan el Magnifico
en el siglo XVI en torno a la mezquita Siileymaniye, en Estambul.

A pesar de la incuestionable calidad de ensefianza, la misma fue experimentando un claro
retroceso® a partir de la segunda mitad del siglo XVI, hasta llegar a 1580, donde la
presion de los ulema logré su desaparicion definitiva, quedando los cargos de profesorado
a disposicion de esta clase privilegiada, con lo que el acceso al dichas plazas se
determinaba en funcion de la vinculacion a las familias ulemas, es decir, el ejercimiento
de dicho oficio dejaria de estar asociado a la preparacion y competencia de los docentes,
comportando inevitablemente la decadencia del sistema educativo otomano, que pasoé a

tener preeminentemente un perfil centrado en el estudio de los textos sagrados.

“Este ciclo superior no obstante como se ha sefialado que ocupaba un perfil mas focalizado en el ambito
docente que en la investigacion propiamente dicha”.

84neriodo en el que se inicia la eliminacidén casi total de los curriculums docentes de las “ciencias
racionales”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.195.

47



3.3. Conductas en relacion al sexo

Otros aspectos fundamentales que caben estudiar son las actitudes en relacion a la
sexualidad, lo que nos es Util para observar sobre qué mentalidades se pretendia construir
la sociedad otomana, y por lo tanto, sus roles de género unidos a otras préacticas que fueron
reguladas por la ley islamica o sharia y por el kanun otomano como bien sefiala
Extremera. A partir de aqui la legislacion turca contemplaba la prostitucion y la
homosexualidad como actividades prohibidas, aunque lo cierto es que las autoridades
fueron bastante laxas, considerando de naturaleza ordinaria a las mismas. El sexo era gran
parte del eje de la sociedad otomana, no solo porque garantizaba la reproduccion del orden
social existente sino porque tenia en si un trasfondo cultural cuyo impacto venia dado por
obras literarias como la escrita por el ulema Mehmed Gazali, bajo el titulo de Dafi ul
gumum ve rafi’ul humum, cuyas paginas dedicO a mostrar diferentes técnicas de
masturbacion, y en otro dirigido exclusivamente a las élites, conocido como el Risale-i
Garibe, las buenas conductas en relacion al sexo. Es decir, la sexualidad, como en otras
civilizaciones se pone al servicio de la legitimacién del poder de unos privilegiados sobre
el resto, por eso se encontramos ese afan por distinguir también en lo sexual a los que
ejercen el gobierno o a los que son préximos a €l. Por ende, ello justifica la presencia de
manuales sexuales y de poesia cuya tematica eran las relaciones homoeroéticas entre
jévenes y adultos, convirtiéndose en todo un topico literario mas que habitual en la época
y que se extendio al teatro popular protagonizado por marionetas, lo que caus6 un gran
escandalo a o0jos de los europeos que concurrieron el imperio de La Sublime Puerta. En
este sentido la corporalidad adquiria sustanciacion espiritual y otra de dimension sexual.
La primera establecia que la contemplacion de un cuerpo joven® era la admiracion® por
el culmen de la creacion de la divinidad y la meditacion sobre ello segln la herencia persa
del sufismo medieval suponia un acercamiento a Allah.

En resumen, la homosexualidad tuvo una gran presencia y aceptacion en el sultanato

otomano, pero a medida que nos vamos adentrando en el siglo X1X esa percepcion cambia

85“3l-nazar ila al-amrad”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.283.

8“Aun asi, los ulemas manifestaron su desconformidad bajo el pretexto de que esa fascinacién iba mucho
mas alld de la mera observacién, dandose el contacto fisico”.

EXTREMERA, Miguel Angel, “La civilizacién otomana (1300-1800)”, p.283.

48



y comienza a estigmatizarse dicha practica debido a la influencia de Europa en el imperio

osmanli.

Conclusiones

Como reflexion final tenemos que indudablemente la huella del Imperio Otomano en el
Mediterraneo y en la Europa continental fue innegable, contando con un gran y complejo
aparato estatal que al servicio del sultan se apoyd en la figura de los visires para llevar a
cabo con éxito el expansionismo militar que caracterizaria al sultanato osmanli hasta bien
entrado el siglo XVI, periodo después del cual asistimos a una pérdida progresiva de la
eficacia y autoridad de la administracion imperial en favor del auge de élites locales y el
cuerpo de los jenizaros, que competiran a nivel social y econdémico con la misma,
inaugurando etapas de mayor inestabilidad politica que serdn aprovechadas por los
enemigos de los turcos para debilitar el dominio de estos en Europa central y en las
provincias de Asia mas alejadas de la peninsula de Anatolia, que paralelamente logran
liberalizar el comercio internacional con las rutas conectadas con el Nuevo Mundo,
escapando asi del cerco de presion que ejercian los otomanos sobre los estados cristianos
del momento, aunque ello no impidié como se ha dicho anteriormente que los franceses
y los venecianos tuvieran un trato de favor destacado sobre el resto de naciones del
momento, por lo que no podemos hablar de un bloqueo total, sobre todo teniendo en
cuenta que el intercambio cultural entre Occidente y Oriente fue mas que habitual.

Bien es cierto que la actitud del Imperio Otomano fue una vez méas la que
consecuentemente habian llevado la mayoria de los sultanatos que sucedieron al primer
imperio musulman, articulando la sociedad a través de la ley islamica o sharia, que
aunque contemplaba la protecciéon de minorias como los cristianos y los judios asi como
de sus ritos y costumbres, en la practica se pretendio diferenciar los espacios asignados a
cada etnia, identificando a cada una a partir de determinadas vestimentas y con el veto a
portar ciertos objetos o armas, lo que nos indica que la voluntad del imperio turco fue
también la de promocionar la conversion al islam de estos diversos contingentes de
poblacion y relegar sus préacticas religiosas a un espacio concreto, con lo que podriamos
achacar el problema de segregar a la sociedad otomana en funcion de las creencias al

propio islam mas que a la legislaciéon turca, lo que explicaria ese aislacionismo

49



predominante hasta el siglo XV para evitar el contagio de ideas que alterasen el ideal de
sociedad islamica del que hablaba Mahoma. Estos principios del altimo profeta solo se
verian afectados con el avance cristiano en territorios que siempre habian pertenecido al
imperio osmanli, lo que causo6 un gran impacto psicologico en las élites turcas, pues solo
se habia concebido la difusion del islam mediante la yihad, y no que los musulmanes
fuesen conquistados por los cristianos tal y como estaba sucediendo, seguido de otro
elemento que resquebrajaria la sociedad turca: el progresivo avance hacia la globalizacién
y la necesidad del Imperio Otomano de formar parte de él para sobrevivir a la
contemporaneidad a través de un reformismo gradualista del estado o arriesgarse a
afrontar un cambio virulento que acabase con todas las bases del poder y de la sociedad
turca.

Finalmente se optd por la primera opcidn, aunque ello comportd importantes respuestas
politicas reaccionarias de las viejas élites, los ulemas y los jenizaros, frente a los sultanes
y los visires partidarios de la modernizacion del estado, protagonizando ambos conflictos
sociales, econdémicos y sobre todo étnicos con la llegada de los siglos X1X y XX, donde
se sucederian las practicas genocidas como consecuencia de la radicalidad religiosa
musulmana y cristiana coincidente con los procesos de independencia de las regiones
Balcénicas y de otras antiguas provincias del imperio.

Es un cimulo de causalidades las que propician la llegada de un siglo XIX tan impetuoso,
con lo que no nos podemos limitar a simplificar y etiquetar al estado turco de genocida,
se trata de un choque cultural entre un mundo que no estaba experimentando los cambios
de mentalidad que se estaban gestando en Europa occidental, en la que ya se habia
producido la Revolucion Francesa, introduciendo ideas nuevas como la libertad del
individuo, de expresion y asociacion junto a las demandas de derechos como el sufragio
universal masculino o el censitario como alternativa moderada. Estos ideales
evidentemente eran revolucionarios para el mundo islamico mas tradicionalista y cuya
estructura social no habia experimentado cambios signifiactivos que afectaran de raiz a
la base, pues la aplicacion de estas politicas iba contra la palabra de Mahoma, pero ese
reaccionismo no se limitd al Imperio Otomano, pues cabe recordar que en siglo XIX, el
absolutismo monarquico europeo tuvo actitudes similares al mundo islamico frente a las
ideas ilustradas que eran concebidas de igual manera como revolucionarias, alterando el
orden y las relaciones sociales vigentes. Es decir, en estos estados cristianos observamos
que las minorias que son reprimidas son los liberales o ilustrados y en el sultanato osmanli

las mismas adquieren una caracterizacion étnica-religiosa cristiana o de cualquier otra

50



indole, pero no dejan de demandar de la misma forma que los otros, libertades y que se
reconozcan la posibilidad de ejercer unos derechos fundamentales, pues las ideas también
viajan; se comercializan hasta llegar al imperio turco (y a su vez hasta las clases politicas
de la sociedad osmanli, que asumieron dichos ideales), que no dejaba de ser un estado
mediterraneo, lo que inevitablemente hacia de su vasto territorio la imposibilidad de
sostener un aislacionismo prolongado en el tiempo, omitiendo que fuera voluntad de
Osman Il y Mahmud | acabar con esa praxis politica para iniciar un aperturismo que
Ilegaria para quedarse.

No es tanto que el Imperio Otomano quisiera poner fin al aislacionismo, sino que trataba
de suavizar los efectos de la globalizacion, porque dicho ente politico fue consciente de

que era inminente a largo plazo.

51



BIBLIOGRAFIA

Libros:

-ABOU-AL HAJ, Rifa’at, Formation of the Modern State: The Ottoman Empire Sixteenth to
Eighteenth Centuries, Albany: Suny Press, 1991.

- AHSAN, Virginia H, Ottomans and Europeans: Contacts and Conflicts, Isis, 2004.

- ALLOUCHE, Adel, The Origins and Develompment of the Ottoman-Safavid Conflict (906-
960/1500-1555), Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 1983.

- BUNES IBARRA, Miguel Angel, El imperio otomano (1451-1807), ed. Sintesis, Madrid,
2015.

- EXTREMERA EXTREMERA, Miguel Angel, La civilizacion otomana (1300-1800), Madrid,
2020.

- FAROQHI, Suraiya; MCGOWAN, Bruce; QUATAERT, Donald and PAMUK, Sevket, An
Economic and Social History of the Ottoman Empire (1600-1914), Vol. 2, Cambridge,
Cambridge University Press, 1997.

-GOODWIN, Jason, Los Sefiores del Horizonte: Una Historia del Imperio Otomano, ed. Alianza.
Madrid, 2004.

-GUSTAVE E. Von Grunebaum, El Islam II. Desde la caida de Constantinopla hasta nuestros
dias, ed. Siglo XXI de Espafia Editores S.A, 1979.

- MANTRAN, Robert, L"Empire ottoman du XVIe au XVIlle siecle: Administration, économie,
société, ed. Routledge, 1984.

- ROGER, Antonio, EI IMPERIO OTOMANO, ed. Atlas, 1943.

- KITSIKIS, Dimitri, L"Empire ottoman, 1re édition, Presses Universitaires de France, Paris,
1994.

52



Recursos digitales:

- https://archive.org/details/arau-r.-el-imperio-turco-ocr-1985/page/4/mode/2up

- https://www.nationalgeographic.es/historia/2019/12/auge-y-caida-del-imperio-otomano

- IMPERIO OTOMANO | Historia, origen, ubicacion, organizacion vy aportes (historiando.org)

Documentales:

- https://www.bing.com/videos/search?g=el+imperio+otomano&refig

- https://www.bing.com/videos/search?q=el+imperio+otomano&ru

53


https://www.nationalgeographic.es/historia/2019/12/auge-y-caida-del-imperio-otomano
https://historiando.org/imperio-otomano/
https://www.bing.com/videos/search?q=el+imperio+otomano&refig
https://www.bing.com/videos/search?q=el+imperio+otomano&ru

54



55



