«2s  Universidad
A8 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

«Cleérigos subversivos»: un acercamiento a la participacion
del clero en la revolucion de las Comunidades de Castilla y
en la rebelion aragonesa de 1591

Autor

Alberto Quintin Navarro

Director

Jesus Gascon Pérez

Facultad de Filosofia y Letras / Grado en Historia
2022







INDICE DE CONTENIDOS

Introduccion y justificacion del trabajo ........ccoccevveesveessensinsceeiieiiiiieiieiiiieiieniannns 4
PrESENTACION ...ttt ettt ettt e e e e e e e e e e 4
ODJEIVOS ..ttt ettt ettt ettt ettt et at e bt e bt e bt ebeebe et e et et e a e eaee e ae e aaes 4
Fuentes, metodologia y estado de la cuestion ..........ccceeevevcveeeeci e 5

1. Introduccion al clero en la Edad Moderna ..........coeevecsceeenininninnnncnssnsseecnes 9

2. Revolucion de las Comunidades de Castilla ..........coveeeveeiseensercseisseissnssnscnecneinennnne 12

2.1. El contexto historico de la revolucion ...........cccceeveeiieieeiinieies e 12
2.2. Carlos I y el clero. Primeras decisiones COmo €Y. .......c.ovverrerrenrennannnnn 13
2.3. El desarrollo de 1a reVOIUCION .......coceeviiiiiniiiiiiieieet e 15
2.4. La participacion del CIETO ........c.ccverieiieieeieeie et se e e s 16
3. La rebelion aragonesa w22
3.1. El contexto historico de la rebelion ..........coceeeviienienenieniince e 22
3.2. El desarrollo de 1a 1ebelion .........cccoeoeeiiiiiiiieieeeeeeeee e e 23
3.3. La participacion del CIETO .......c.cccuerverieriieriieniesiceiceseere e e e e e e e e 26

4. Comparativa de la actuacion del clero en Castilla y Aragon .......ccecceeeeenvenneennns 31

Conclusiones .34

Bibliografia .37




Introduccion y justificacion del trabajo

Presentacion

El siglo XVI es considerado como el momento hegemonico de la monarquia hispanica en el contexto
europeo. A la unioén dinastica de la Corona de Aragdn con Castilla se afiadio el descubrimiento de América y
la riqueza que trajo consigo, haciendo que dos de los monarcas mas representativos de este periodo, Carlos I
y Felipe II, dispusieran de un inmenso poder e influencia, acrecentado en el caso de Carlos con su eleccion

como emperador y en el caso de Felipe con la unién con Portugal.

Los reinos de la Peninsula Ibérica pasaron de conformar entidades independientes a estar aglutinadas
dentro de un imperio con presencia en los cuatro continentes conocidos. Esto provocod que los intereses de
rey y reino no siempre fueran de la mano, dando lugar a conflictos como el de la revolucion de las
Comunidades de 1520 y 1521 o la rebelion aragonesa de 1591, dos de los episodios mas representativos de
esas tensiones. El clero no fue ajeno a esta situacion y pese a los lazos que unian a la Iglesia con la

monarquia hispanica, aquella no dudo en oponerse a esta si consideraba sus derechos atacados.

Objetivos

El objetivo principal de este trabajo consiste en realizar un estudio de la participacion del estamento
clerical en esas tensiones que surgieron entre la monarquia de los Austrias y los reinos peninsulares. Para
ello el punto de partida sera el analisis del clero espanol en el siglo XVI, de modo que se puedan entender
sus diferencias internas y su relacion con los diferentes estratos sociales del momento, viendo de qué forma

influia en la sociedad espafola.

También sera necesario conocer el contexto de Castilla y Aragon en los afios previos al estallido de ambas
revueltas, lo que ayudara a entender cual era el sentir general dentro de las sociedades aragonesa y castellana,
asi como el desarrollo de ambos conflictos, prestando atencion a la reaccion del monarca y a personajes e

instituciones afines a ¢l y a la conformacion y actuacion de los grupos que se oponen a las decisiones reales.

Una vez analizado el estamento clerical a nivel general y el contexto y el desarrollo de ambos conflictos
sera mas sencillo abordar el objetivo principal del trabajo, pudiéndose observar con claridad qué parte del
clero participo en cada conflicto y cudles fueron sus motivaciones y actuaciones. Se pretende ademas realizar
un estudio comparado de la actuacion de los religiosos en Aragon y Castilla, buscar semejanzas y diferencias

y tratar de explicarlas.



Fuentes, metodologia y estado de la cuestion

Tanto la revolucion de las Comunidades como la rebelion de Aragon fueron dos hechos que por su
relevancia despertaron el interés de los cronistas de la época. El caso castellano, no obstante, caera en el
olvido hasta que los liberales del siglo XIX rescaten a los comuneros como la oposicion al absolutismo y
conviertan a los principales cabecillas del movimiento en héroes de la resistencia contra la monarquia de los

Austrias.

Primero Angel Ganivet y después Gregorio Marafion, ya en el siglo XX, pondran en duda estas tesis,
afirmando que los comuneros representaron un movimiento reaccionario que Carlos I debi6 vencer para traer
la modernidad y los valores europeos a Espafia. En la segunda mitad de siglo, historiadores como Joseph
Pérez, José Antonio Maravall o Manuel Giménez Ferndndez realizaran un estudio mas completo que
permitira hacerse con una vision general del conflicto, atendiendo no s6lo a factores politicos sino también a
la economia y a las particularidades de la sociedad castellana. Tanto Pérez como Maravall coinciden en que
si se puede otorgar la categoria de «moderno» a algin bando sin incurrir en anacronismos, ésta caeria en el
bando comunero. Con motivo del quinto centenario de la revolucion se producira una revision del tema,

siendo editados varios libros al respecto en los afios 2020 y 2021.

La consideracién del movimiento comunero como una revolucién es un tema abierto a debate. Tanto
Joseph Pérez como José Antonio Maravall ven argumentos suficientes para denominarlo como tal, mientras
que otros autores como Luis Ribot 0 Manuel Giménez Fernandez prefieren considerar al conflicto como una

revuelta.

La RAE define revolucion como «Cambio profundo, generalmente violento, en las estructuras politicas y
socioecondmicas de una comunidad nacional». En la propia consideracion que hace Maravall al respecto del
término sostiene que «frente a este proyecto vigente en que se basa el orden existente, la revolucion presenta
un proyecto discrepante, para reemplazar al otro»'. Ademas, para considerar un proyecto revolucionario «se

exige que cuente con €l un amplio grupo, capaz de una actuacion piblica en favor de aquel»?.

Hemos decidido emplear el término revolucion porque si bien al comienzo del conflicto el ideario
comunero no va mas alla de una serie de reivindicaciones la monarca, consideramos que cuando no llegan
respuestas del rey el comportamiento de la Junta va adquiriendo un matiz revolucionario. La oferta tacita de
la Corona que se le hace a Juana habria supuesto un cambio social de gran alcance, no habria sido solo que el
poder hubiera pasado de unas manos a otras, habria significado el establecimiento de una monarquia apoyada

por la burguesia urbana y no por la nobleza. Las instituciones de las que se dota el bando comunero buscan

1 J.A. Maravall, Las Comunidades de Castilla, p. 43.
2 Ibidem.



legitimarse en la representacion del pueblo, lo que dista mucho de las instituciones existentes, de marcado
cardcter aristocratico. Debido a esto, Maravall llega a sefialar sobre la revolucion que «no tendria demasiado
inconveniente en llamarla democratica»®. Si bien esto quizas puede ser considerado un anacronismo, ya que
la representatividad de las instituciones comuneras esta lejos del concepto que tenemos hoy en dia de
democracia, de haberse mantenido este sistema se habria producido un cambio significativo en la estructura

politica del reino.

Ademés el apoyo a la revolucion es muy amplio en el &mbito geografico en el que triunfa. La mayor parte
del centro del reino correspondiente a las dos Castillas pasa a ser gobernada por la Junta, que es quien toma
las decisiones y no las instituciones reales. Por estos motivos consideramos que se puede hablar de

revolucion para entender el conflicto que tuvo lugar en Castilla en los afios 1520 y 1521.

El caso aragonés muestra algunas diferencias, ya que el tema fue tratado muy pronto por diversos autores,
que emplearan términos como «movimientos», «inquietudesy», «revoluciones» o «sucesos» para referirse a
los hechos. Uno de estos escritores sera Bartolomé Leonardo de Argensola, quien a peticion de la Diputacion
de Aragdn publicara en 1621 Alteraciones populares de Zaragoza, restando importancia al incidente y
buscando resaltar la fidelidad del reino con la monarquia. Ya en el primer capitulo se refiere a Zaragoza
como «metropoli de Aragon, cabeza de los reynos de su Corona y temple de perpetua fidelidad divina y

humanax*.

Como en el caso castellano, la corriente liberal del XIX vera en los sucesos otra muestra de tirania del
absolutismo Austria y elevara al Justicia de Aragon decapitado, don Juan de Lanuza, a la categoria de martir.
Sin embargo, tanto en el siglo XIX como en el XX una serie de historiadores positivistas como el marqués de
Pidal o de nuevo Marafion defendieron la actuacion del monarca Felipe 11, viendo en la actuacion aragonesa
un intento de la nobleza de mantener los fueros, una legislacion obsoleta que contribuia a mantener sus
privilegios. El éxito de los estudios del marqués de Pidal provocara que la terminologia empleada por el

autor, «alteracionesy», se imponga sobre el resto de denominaciones.

Al mismo tiempo comenzaba a tomar cuerpo una manera regionalista de entender los hechos, muy
interesada en la peculiaridad de la legislacion aragonesa en época moderna. Representan esta corriente los

autores aragoneses Braulio Foz o Javier de Quinto.

En la segunda mitad del siglo XX, Gregorio Colas Latorre y José Antonio Salas Auséns comenzaron a
defender posturas mas criticas con la vision general hasta el momento. Vieron en las «alteraciones» el

resultado de un largo proceso de conflicto entre la monarquia hispanica y el reino de Aragon, negando que

3 Ibidem, p. 49.
4  B. Leonardo de Argensola, Alteraciones populares del ario 1591, pp. 83-84.

6



esa nobleza que el positivismo veia como la gran defensora de los fueros y precursora del movimiento
hubiera visto afectada su posicion de manera negativa tras las Cortes de Tarazona, asi como que el
campesinado hubiera mejorado sus condiciones. Sera ya con los estudios de Jestis Gascon Pérez cuando este
autor empiece a hablar de «rebelion aragonesa» para referirse al conflicto, justificandose por la intensidad
del proceso y la expansion del mismo, extendiéndose mas alla de la capital del reino. En linea con lo
defendido por Coléas y Salas, la presencia de Pérez en Aragén sera el detonante y no la causa de la

sublevacion.

Por la violencia aplicada en los diferentes motines y la fuerza con la que respondid Felipe II, hemos
considerado que el término «alternaciones» no expresa del todo la realidad del conflicto. En linea con los
postulados de Gregorio Colds Latorre y José Antonio Salas Auséns, entendemos que el proceso que tiene
lugar en Aragon en 1591 es resultado de una serie de tensiones entre el reino y la monarquia, y que las
violentas actuaciones de los motines del 24 de mayo y de septiembre responden a algo mas que a un
movimiento de la nobleza temerosa de perder sus privilegios. Tampoco este movimiento buscé alterar el
orden establecido de ningiin modo, ya que las reivindicaciones no van mas alld de pedir el respeto y el
cumplimiento de la legislacion aragonesa, por lo que hablar de revolucion seria exagerado en este caso. El
término elegido es el de rebelion, empleado por Jesus Gascon en sus estudios sobre el tema y que creemos

que refleja mejor la realidad de los acontecimientos que tuvieron lugar en Aragén en el afio 1591.

Con respecto al estudio del estamento eclesiastico en la Edad Moderna, en su libro de 1970 La Sociedad
Espariola en el siglo XVII (II), Dominguez Ortiz advierte sobre la ausencia de obras generalistas en contraste
con la cantidad de fuentes disponibles y bibliografia concreta sobre el clero en una determinada zona
geografica. Con posterioridad a su obra, considerada como un clasico por muchos autores posteriores, se han
publicado una serie de estudios al respecto como el Diccionario de Historia Eclesiastica de Esparia de
Quintin Aldea Vaquero, Tomas Marin Martinez y José Vives que el propio Dominguez Ortiz reclamaba en
su primer capitulo, la Historia de la Iglesia en Esparia de 2009 de Francisco Martin Hernandez y José Carlos
Martin de la Hoz, la Breve Historia de la Iglesia en Esparia de Vicente Carcel Orti o La iglesia espariola en
la Edad Moderna, de Antonio Luis Cortés Pefia y Miguel Luis Lopez-Guadalupe. No obstante el analisis de

Dominguez Ortiz sigue siendo de gran interés para acercarse al estamento eclesiastico en la Edad Modema.

Para comprender la actuacion del clero en la rebelion aragonesa y en la revolucion de las Comunidades es
preciso acudir a monografias sobre ambos episodios. Sobre Castilla, tanto La revolucion de las Comunidades
de Castilla de Pérez como Las Comunidades como movimiento antisefiorial de Juan Ignacio Gutiérrez Nieto
cuentan con apartados en los que se analiza el comportamiento del estamento eclesiastico. Del mismo modo,
en Alzar banderas contra su rey GascoOn también incluye una seccion para hablar del clero en la rebelion
aragonesa. Ademas algunos autores han llevado a cabo algunos andlisis del tema en particular, como los

articulos realizados para el caso castellano por el investigador argentino de la Universidad de Buenos Aires



Claudio César Rizzuto, La imagen del obispo ideal en la revuelta de las Comunidades de Castilla (1520-
1521) y Legitimacion y Religion en la revuelta de las Comunidades de Castilla (1520-1521). Acerca de los
clérigos aragoneses, podemos encontrar un articulo de Juan Ramoén Royo Garcia, Procesos del tribunal
eclesiastico de Zaragoza por sedicion politica en 1592, en el que trata la represion del estamento tras la
rebelion. Asimismo merece ser destacado el articulo £/ motin de los clérigos de Teruel (1570) de Isidoro
Miguel Garcia, el cual trata un episodio que por su cercania en el tiempo y en el espacio a la rebelion

aragonesa ayuda a entender mejor las motivaciones y actuaciones del clero aragonés en ese momento.



1. Introduccion al clero en la Edad Moderna

En las sociedades de Antiguo Régimen el clero, junto a la nobleza, conformaban lo que se conoce como
«estamentos privilegiados» por sus derechos y beneficios con respecto al pueblo llano. Esto es especialmente
cierto en la monarquia hispanica, donde contaban con una serie de privilegios especiales, como que «a los
cardenales da el rey silla igual, y los sale a recibir y acompafiar en la primera visita (...) a ningin sacerdote
da a besar su mano, ni permite que le hablen de rodillas»® y no era raro que ocupasen cargos politicos de gran

relevancia, como la presidencia del Consejo de Castilla o los diferentes virreinatos.

Sin embargo, no podemos entender al clero espafiol como un elemento uniforme. Las diferencias entre
seculares y regulares eran notables, y también entre los clérigos de unos territorios con otros. Pese a los
intentos de la Corona de unificar el territorio, a la hora de obtener cargos, castellanos, aragoneses, navarros o
catalanes se consideraban extranjeros entre ellos. Incluso dentro de la propia Castilla existian diferencias
territoriales, como muestran las disputas del clero de Santiago o de Sevilla frente a la hegemonia tedrica que
ostentaba el arzobispado de Toledo. Dominguez Ortiz manifestara al respecto que «Menos aun podia
considerarse al primado toledano como un posible portavoz de toda la Iglesia espafiola; los demas prelados

solo le reconocian una primacia honorifica, y aun esto le fue discutido en ocasiones por Santiago y Sevilla»®.

En la cumbre del clero secular encontramos los cinco arzobispados y treinta obispados de Castilla y los
tres arzobispados y dieciséis obispados de la Corona de Aragon. El monarca tenia la ultima decision acerca
del nombramiento de los candidatos a estos cargos, ademas de vigilar su correcta actuacion, aunque lo
habitual era que los organismos legislativos como la Camara de Castilla enviaran sus propuestas al rey. La

candidatura era enviada a Roma, que solia dar el visto bueno al elegido por el rey.

En el reparto de dignidades eclesidsticas el clero secular tuvo una mayor representacion que el clero
regular, aunque dominicos y franciscanos si que obtuvieron algunos obispados. De cara a elegir al candidato
la nobleza fue un factor de peso y la mayor parte de elegidos provenian de este estamento. No obstante
también hay casos de eleccion de miembros de la clase media o baja, aunque no fue lo habitual. Las altas
instancias eclesiasticas fueron un destino para muchos bastardos de casas nobles, asi como de la propia Casa

Real.

En el bajo clero se incluyen todos los representantes del clero no capitular, la gran mayoria. Hablamos de
curas parrocos y capellanes, para los que el adjetivo «bajo» es una cuestion mas de estatus que econdmica,
puesto que se pueden encontrar parrocos con unos ingresos superiores a los del alto clero. Sin embargo la

norma general era que tuvieran unas rentas menores, estando situados de manera predominante en el &mbito

5 A.Dominguez Ortiz, La Sociedad Espaiiola en el siglo XVII II, p. 196.
6 Ibidem, p. 14.



rural. Los religiosos del clero bajo tenian un contacto mayor con la poblacion, especialmente cuando el cura
llevaba a cabo su labor en una poblacion pequeiia. En ese caso las relaciones entre parroco y parroquiano
tenia un cierto tono paternalista, en el que el religioso era «el consejero natural de los aldeanos, su
N . ., , . , . .
compafiero de caza, de tertulia»’ pero también el que podia multarles si no acudian a misa los domingos o no

contribuian con el diezmo.

Del clero regular se puede decir que aumentd su representacion en la Peninsula bajo el gobierno de los
Austrias, en especial en la ultima parte del siglo XVI y comienzos del XVII. Su expansion fue tan
pronunciada que tanto el clero secular como los monasterios mas antiguos protestarian, ya que los ingresos
provenientes de la generosidad de los fieles pasaban a ser compartidos con estos nuevos conventos. Los
monasterios de reciente creacion fueron un destino muy buscado por aquellos de origenes humildes, ya que
ponian menos condiciones a la entrada que los méas antiguos. Pese a ello, a medida que fueron creciendo
estas nuevas ordenes comenzaron a exigir limpieza de sangre, de oficios y en algunos casos pruebas de

hidalguia.

El clero no contaba con un 6rgano representativo que velara por los intereses generales de sus miembros
en la Peninsula, y mientras que en Castilla ni siquiera tenia representacion en las Cortes, en el resto de reinos
de la monarquia hispanica ésta se reducia al alto clero. Esto reducia su influencia como grupo sobre el

gobierno, que dependia de la persona que estuviera bajo los cargos eclesiasticos de mayor renombre.

Aunque la inexactitud de las fuentes no deja confirmarlo, todas las estimaciones apuntan a que el nimero
de eclesiasticos en los diferentes reinos de la monarquia hispénica era elevado. Sin embargo su reparto era
desigual; por motivos economicos las ciudades agrupaban gran cantidad de clérigos, mientras que las
comarcas y zonas mas despobladas se veian desasistidas por la ausencia de los mismos. Los monasterios, que
en un primer momento habrian buscado los desiertos y medios rurales, acabaron por fijarse mas en las
ciudades, por lo que la expansion del clero regular no ayud6 a acabar con este desequilibrio, sino que lo

acentuo.

Fue motivo de queja de la poblacion el bajo nivel intelectual y moral de una parte del clero. Era comtin
que se viera la carrera eclesiastica como una buena oportunidad para medrar, quedando la vocacién en un
segundo plano. La falta de seminarios especificos para la formacion religiosa y la permisividad de algunos
prelados a la hora de aceptar nuevos sacerdotes no ayudaron a solucionar el problema. Esto llegd a preocupar

a la Corona, llegando a tomar medidas para elevar el nivel de los nuevos clérigos y limitar su niimero.

El clero acumulaba un volumen muy alto de riqueza, repartido de manera dispar entre sus miembros. La

renta de un obispo en una ciudad importante como Malaga podia multiplicar por 10 la de otro que ejerciera

7  Ibidem, p. 59.

10



en Galicia, lugar del que Dominguez Ortiz afirma que «todos los obispados de Galicia eran muy pobres»® y
las diferencias se mantenian en todos los estratos del estamento clerical, lo cual ayuda a entender la
concentracion de clérigos en determinadas ciudades. Ademas de estas rentas, el clero poseia una gran
cantidad de bienes inmuebles, asi como juros y rentas urbanas que contribuian a dar una imagen de opulencia

del sacerdocio.

Con un Estado moderno mucho mas costoso de mantener que en el periodo medieval, estas riquezas no
escaparon a los ojos de la monarquia. Abandonada ya la impunidad fiscal de la Edad Media, el clero tuvo
que contribuir a las arcas del Estado, siempre de manera indirecta para dar una sensacion de privilegio frente
al resto de la sociedad. Esta dindmica comenz6 con los Reyes Catdlicos y necesitaba contar con el
beneplacito del papa, que también sacaba provecho de esta forma de las riquezas del clero hispano,

obteniendo concesiones por parte de la Corona.

Con respecto al papel de la mujer en la Iglesia, en el siglo XVI encontramos un menor niimero de monjas
con respecto al de sacerdotes. No fue por falta de vocacion sino por las dificultades que padecieron las
ordenes femeninas para conseguir financiacion; recibian menos donaciones y al llevar una vida en clausura
no eran tan atractivas para los municipios como las 6rdenes masculinas, que participaban de diferentes
formas en la vida social de la localidad. De modo que dependian de las limosnas que pudieran recibir, las
rentas con las que contaran y las dotes que entregaran las nuevas religiosas, lo que provocaba ademés que un
buen nimero de ellas tuvieran un origen noble al poder permitirse entregar una dote mayor. En general, todo
esto provocaba que los conventos de monjas vivieran siempre cerca de la pobreza, teniendo que recurrir a
modos alternativos de financiaciéon como la confeccion de productos textiles o el alojamiento de mujeres

seglares de manera temporal.

8 Ibidem, p. 133.

11



2. Revolucion de las Comunidades de Castilla

2.1. El contexto historico de la revolucion

Con la muerte de la reina de Castilla Isabel la Catdlica en el afio 1504 se inicia un periodo de
inestabilidad en el reino. La candidata l6gica a heredar la Corona era Juana, hija de los Reyes Catolicos y
esposa de Felipe el Hermoso. Fernando el Catolico no tenia derechos dinasticos sobre Castilla, por lo que
pese a su interés en obtener el poder a la muerte de su esposa pronto se encontroé con grandes resistencias por
parte de la nobleza castellana, siendo «la nobleza andaluza la primera en manifestarse, pronunciandose
contra el rey Fernando, el aragonés, el extranjero (...) Otros grupos de aristocratas no tardaron en seguir sus

pasos y en muy poco tiempo se produjo una auténtica movilizacion contra el rey Catdlico»®.

No obstante la salud mental de Juana complico la sucesion al trono. Isabel, a pesar de nombrarla como
heredera en su testamento, ya sefialé que si por algiin motivo no estuviera en condiciones de gobernar, su
esposo y viudo Fernando actuaria como regente hasta la mayoria de edad de Carlos, hijo de Juana, en clara

alusion a sus problemas mentales.

Pese a estos condicionantes la nobleza castellana vio en el esposo de Juana, Felipe el Hermoso, un
monarca potencial del que poder sacar provecho. Aunque extranjero como Fernando, llegaria al reino sin los
contactos del aragonés, por lo que sabria beneficiar a aquellos que le apoyaran en esta transicion. Asi, en

1505 las Cortes de Toro reconocen a Juana como heredera de Castilla.

Sin embargo el debate sobre la salud mental de Juana se recrudeceria a la muerte de su esposo al afio
siguiente, en 1506. Segtn diversas fuentes ahi es cuando la reina daria signos inequivocos de inestabilidad
mental. El cardenal Cisneros asumi6 los poderes de gobierno eligiendo a Fernando como regente, el cual

llegara a encerrar a la reina en el castillo de Tordesillas.

Con la muerte de Fernando en 1516 el gobierno de Castilla volvio a recaer en Cisneros. La situacion era
diferente a la de 1506, puesto que Carlos de Gante ya contaba 16 afios y su camarilla le impulsaba a
proclamarse rey. La presencia de Juana, si bien no suponia un reto a su candidatura debido a su ya citada
salud mental, si que dificultaba el hecho de poder considerarse a si mismo como rey. De cualquier modo la
Corte de Bruselas hizo caso omiso de esas circunstancias y coron6 a Carlos como rey, en una decisiéon mal

vista desde Castilla'.

9 J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de Castilla, p. 82.
10 Joseph Pérez considera la decision un «golpe de Estado» (/bidem, p. 78), apoyandose en la opinion de otros
historiadores que lo ven de un modo parecido, como Giménez Fernandez y Menéndez Pidal.

12



Con su llegada a la peninsula y sus primeras decisiones como rey, Carlos I se granjed la enemistad de los
diferentes estratos de la sociedad castellana y despertd resistencia en varias ciudades. Su marcha hacia
Alemania para defender su candidatura al titulo imperial dejando a Adriano de Utrecht como virrey acabd
por desesperar a estos municipios, que fueron organizandose en juntas y aumentando su desafio al monarca,

dando lugar a la revolucion de las Comunidades de Castilla.

2.2. Carlos I y el clero. Primeras decisiones como rey

Criado en Flandes, Carlos de Gante tenia entre sus colaboradores mas estrechos a personajes de la
sociedad flamenca. Fueron su principal apoyo a la hora de coronarse como rey y Carlos supo devolver los

favores otorgando titulos y rentas tras su llegada a Castilla.

Los cargos religiosos no fueron una excepcion. Los Reyes Catolicos habian logrado el poder de nombrar
a los obispos en sus territorios y optaron por una «politica eclesiastica nacionalista»'', eligiendo a personajes
letrados y alejados de la alta nobleza consiguiendo asi que los nuevos cargos tuvieran fidelidad absoluta a la
Corona. Se dieron cuenta de la importancia del papel de los religiosos por su papel adoctrinador de cara a

mantener el control de la sociedad y los fieles.

Carlos rompi6é con esta tendencia y reservd las mejores plazas para sus colaboradores flamencos,
designando entre otros a Marlian como obispo de Tuy o a Adriano como obispo de Tortosa. Pero destaca
sobre todas las elecciones la del sobrino de Chiévres, Guillaume de Croy como arzobispo de Toledo, cargo

de gran importancia.

Para salvar la legalidad, Carlos I entregé cartas de naturaleza por las cuales estos flamencos obtenian la
nacionalidad y se convertian en validos para el cargo. Esto no sento bien en la sociedad castellana y tampoco
lo hizo en el clero. Ademas de elegir a un extranjero para el arzobispado de Toledo, se escogia a alguien que
no iba a residir en la didcesis, por lo que todos los beneficios economicos que reportaba este cargo iban a
favorecer la economia de otro lugar. Ademas del dinero que se iba del reino, los monjes protestaban por el
dafio espiritual que producia que estos cargos no residieran en el territorio, produciendo una desconexion con

los fieles'?.

Tampoco se librd el clero castellano de la carga financiera que supuso la obtencion del titulo de
emperador por parte de Carlos. Con la muerte del anterior emperador Maximiliano en 1519, ¢l se postulaba

como uno de los candidatos al trono con mas posibilidades junto con el monarca francés, Francisco 1. Para

11 J.I Gutiérrez Nieto, Las Comunidades como movimiento antiseniorial, p. 344.

12 Esa desconexion producia entre otras cosas que aumentara la dificultad para cobrar el diezmo al pueblo (véase
Claudio César Rizzuto, La imagen del obispo ideal en la revuelta de las Comunidades de Castilla (1520-1521), pp.
408-409).

13



asegurar su eleccion Carlos necesitaba dinero, por lo que recurrié a diferentes impuestos, entre ellos una
contribucion extraordinaria sobre los ingresos del clero. Este impuesto provoco un rechazo unadnime entre el

estamento, lanzando «a no pocos eclesiasticos decididamente contra el gobierno de Carlos» .

Con estas decisiones se formo6 un clima de descontento entre el clero que lo traslad6 al resto de la
sociedad mediante los sermones, en los que se criticaba sobre todo a los flamencos y su ocupacion de cargos
que deberian estar reservados a los castellanos. Fueron los monjes mendicantes los primeros en pronunciar
estas quejas que llegan antes de la revoluciéon comunera, pudiéndose observar relacion entre estas primeras

reivindicaciones del clero y las reclamaciones posteriores de los comuneros ™.

El propio Carlos fue consciente desde el inicio del papel propagandistico que desarrollaba el clero.
Cuando convoc6 Cortes en Santiago en el afio 1520, su objetivo estaba claro: ser capaz de recaudar la mayor
cantidad posible de dinero para costear su titulo imperial. La eleccion del lugar tampoco era casual, se optd
por Galicia para poder zarpar con rapidez una vez finalizadas las Cortes. En ese contexto, advirtié que a la
hora de elegir los procuradores las diferentes ciudades, los corregidores no debian permitir «que ninguna
persona ajena al ayuntamiento estuviese presente en €l en el momento de la eleccion de los procuradores» ,

en una alusién a la propaganda que estaba realizando el clero.

La participacion del clero en esas Cortes se puede ver con claridad en el caso de la ciudad de Salamanca,
donde se solicitdo a un grupo de monjes que elaboraran una serie de peticiones para que los regidores las
presentaran al rey. Franciscanos, agustinos y dominicos participaron en la redaccion, en la que contribuyd el

dominico fray Alonso de Medina'’, el cual tendra su importancia dentro del bando comunero.

A las reivindicaciones tradicionales de la reserva de cargos a naturales del reino y a evitar que el dinero
de Castilla saliera rumbo a Flandes se sumo el rechazo a nuevos pagos y a que Carlos I saliera de la
Peninsula sin asegurar la sucesion de la Corona. Ademas se incluyeron dos peticiones relacionadas con
América, que la Casa de Contratacion de las Indias permaneciera en Sevilla y no se trasladara a Flandes y
que los oficios de esos territorios no se dieran a extranjeros. Giménez Fernandez considera razonable pensar
que detras de este interés de los asuntos de las Indias esté la relacion que tenia fray Alonso de Medina con el
también dominico fray Bartolomé de las Casas'’, autor del famoso libro Brevisima relacién de la destruccion
de las Indias publicado en el afio 1552 y que ya en este momento mostraba preocupacion por la situacion de

la poblacion nativa del continente americano.

13 M. Giménez Fernandez, Bartolomé de las Casas vol. 2, p. 327.

14 J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de Castilla, p. 127-128.
15 Ibidem, p. 142.

16 M. Giménez Fernandez, Bartolomé de las Casas vol. 2, p. 329.

17 Ibidem, p. 331.

14



Las condiciones debian ser cumplidas para contar con el apoyo de Salamanca en las Cortes y desde esta
ciudad se animo al resto a que compartieran estas demandas. Los monjes advierten que en caso de que el
monarca se negara a aceptarlas, «las Comunidades tomarian entonces todas sus responsabilidades» '®, dejando
entre otras cosas de colaborar econdmicamente con los negocios que el rey Carlos I tuviera en otras regiones.

Estas advertencias parecen anunciar la situacion que tendra lugar meses después.

Las demandas de los monjes de Salamanca no fueron satisfechas en las Cortes de Santiago y La Coruiia,
en las cuales los procuradores, sometidos a fuertes presiones, acabaron por aceptar los servicios que el rey
Carlos pedia a su reino. Sin embargo muchos habian perdido la confianza en el rey, y tras su marcha a
Alemania para ser coronado como emperador, estallo en Castilla la revolucion. Las peticiones de los monjes
de Salamanca se extendieron por el reino a través del pulpito y conformaran el fondo ideoldgico del
movimiento, siendo aceptadas y asimiladas en el inicio por los comuneros. De este modo vemos el papel

central que desempefi6 una parte del clero en el estallido de la revolucion de las Comunidades de Castilla.

2.3. El desarrollo de la revolucion

Tras las Cortes de Santiago se extendio por Castilla el rumor de que las cargas fiscales iban a aumentar de
manera drastica, lo que provoco estallidos de violencia en algunas ciudades del pais como Segovia, Burgos,
Guadalajara o Zamora. El caracter de estas revueltas fue popular y no se puede relacionar con el movimiento
comunero o con sus lideres'®, pero muestra como era el ambiente social en ese momento. Destaca el papel
del obispo Acufia en la ciudad de Zamora, personaje que tendra una importancia capital en la revolucion, y
que sin embargo ahora logra calmar a la multitud y evitar que el conflicto escale ain mas. Si bien no se
aprecia un papel directo del clero en estos estallidos, queda claro que contribuyeron a crispar el ambiente, ya

que continuaron con su propaganda desde el pulpito®.

El inicio del movimiento comunero tiene lugar en Toledo, primer epicentro en donde el poder popular se
manifestd echando al corregidor el 31 de mayo de 1520 y dejando el poder a la Comunidad. En Toledo
comenzo el camino de Juan de Padilla, que tuvo un papel activo en esta revuelta y que sera pieza clave en los
ejércitos comuneros. Tras Toledo, otras ciudades fueron sumandose bajo unos objetivos que seguian

alineados con los puntos que establecieron los monjes de Salamanca®'.

Toledo dirigi6 el movimiento revolucionario en este primer momento, y animoé al resto de ciudades

castellanas a reunirse para poner en comun sus intereses. A comienzos de agosto se conformo en Avila una

18 J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de Castilla, p. 143.

19 O al menos esa es la postura de Joseph Pérez, que no obstante sefiala que otros cronistas e historiadores si que
atribuyeron responsabilidades a los lideres comuneros.

20 J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de Castilla, p. 170.

21 Ibidem.

15



Junta con representantes de Toledo, Segovia, Salamanca y Toro*.

El suceso clave que termind de socavar el poder real fue la quema de Medina del Campo por parte del
jefe maximo del ejército real, Antonio de Fonseca. Este acudio a la ciudad en busca de la artilleria real para
dirigir una accién punitiva contra Segovia, alineada con Toledo desde el principio del conflicto. Ante la
negativa de los vecinos a entregar la artilleria para atacar Segovia, a Fonseca «se le ocurrié la desdichada
idea de prender fuego con alquitran a algunas casas»™ para que la poblacion se dispersara al apagar el

incendio, pero esta permanecio cortando el paso a las tropas reales.

El fuego, impulsado por el viento, acabaria por destruir buena parte de Medina del Campo, lo que
provoco la adhesion de un gran niimero de ciudades a la Junta de Avila que hasta ahora habian permanecido
neutrales o leales a la Corona. En septiembre, este organismo ostentaba el poder real en Castilla. Buscando la
aprobacion de la reina Juana, trasladaron la Junta a Tordesillas en este mes, aunque no lograron que Juana se

opusiera a su hijo.

Carlos 1 debi6 atender al conflicto que iba aumentando en intensidad, y nombré al almirante y al
condestable de Castilla como virreyes junto al cardenal Adriano, buscando hacer frente a la queja de la
cantidad de extranjeros que estaban tomando cargos de gobierno. El poder real se rehizo gracias al apoyo
politico y militar de la alta nobleza y a la ayuda financiera del rey de Portugal, que rechazo la peticién de los

comuneros de mantenerse neutral en el conflicto.

De este modo el ejército real derrotod a la Junta en la batalla de Tordesillas el 5 de diciembre de 1520. El
ejército comunero logro reagruparse y obtuvo una importante victoria en Torrelobaton a finales de febrero de
1521, pero recibié un gran golpe en la batalla de Villalar el 23 de abril, donde los capitanes comuneros
Padilla, Bravo y Maldonado fueron condenados a muerte. Toledo resistiria algunos meses mas, gracias a la
invasion francesa de Navarra, hasta llegar a un acuerdo de pacificacion el 25 de octubre. Cuando la situacion
en el norte se tranquilizd, los virreyes rechazaron el acuerdo, dando lugar a un conflicto armado a inicios de
febrero de 1522, en el que termino la resistencia comunera y la viuda de Padilla, que habia sido la cabecilla

de la ciudad, huyo6 de Toledo poniendo fin a la revolucion.
2.4. La participacién del clero
Debido a la imposibilidad de entender al clero como un estrato social uniforme no se pueden tratar de

buscar comportamientos de grupo frente al conflicto comunero. No obstante, ya habia desde hacia unos afios

dentro del clero castellano una «actitud de critica violenta, audaz y aun de franca subversion»** hacia el

22 Zamora estuvo presente en un inicio pero retiré a sus representantes el dia 10 de agosto.
23 M. Giménez Fernandez, Bartolomé de las Casas vol. 2, p. 886.
24 J.A. Maravall, Las Comunidades de Castilla, p. 241.

16



poder establecido, por lo que vamos a encontrar la presencia de un gran nimero de clérigos en el conflicto,

siendo ademas de los mas fervientes defensores del movimiento.

El clero regular apoy6 de una manera mas clara la revolucion, siendo los franciscanos, los dominicos y
los agustinos los mas activos propagando las reivindicaciones de las Comunidades®. Estas ordenes religiosas
tienen en comun el que algunos de sus frailes iniciaron en los siglos XV y XVI una tendencia conocida como
el «camino de las observancias», un «retorno al primitivo impulso fundacional, inclinados a la austeridad, al
mantenimiento de la pobreza, del retiro y de la regla»®® en oposicion a las riquezas que algunos conventos
estaban amasando. En cualquier caso el apoyo de estas ordenes a la causa comunera no fue total, hubo
miembros destacados de las congregaciones, como el dominico fray Juan Hurtado de Mendoza, que

apoyaron al bando realista.

El clero secular se mantuvo mas alejado de las posturas de la Junta, en especial el alto clero, con
excepciones notables como la del obispo de Zamora. Si que se puede encontrar mayor apoyo a la revolucion

dentro del bajo clero, de origenes mas ligados al tercer estamento y mas cercanos a los intereses comuneros.

El momento de mayor entendimiento del estamento eclesiastico con la oposicion lo encontramos en
primera instancia, cuando los impuestos extraordinarios de 1519 a los religiosos y las elecciones de
flamencos como cargos eclesidsticos estan mas recientes. Tras la radicalizacion del conflicto, en torno al

otono de 1520 surgiran algunas voces discordantes con la actuacion de la Junta.

Este apoyo de los religiosos a la revolucion de las Comunidades no supone una excepcion en el contexto
internacional. Maravall afirma que «Esto es un fendmeno tipicamente europeo»,”’ ya que «En el siglo XV y
en las primeras décadas del XVI, la mayor parte de los movimientos de caracter revolucionario tienen su
arranque (...) en actitudes de violento enfrentamiento por parte de individuos del clero con los poderes
establecidos»®®. Nombres como Girolamo Savonarola, Thomas Miinzer o John Wyclef destacan en la lista de
religiosos que se manifestaron contra el poder en el Viejo Continente. Sin embargo la revolucion de las
Comunidades difiere de los conflictos que protagonizaron los anteriores personajes en que la religion no es el

centro del ideario del movimiento.

El clero tuvo un papel muy activo en la confeccion y difusion de la ideologia de los comuneros. Antes de
1520 sus sermones prepararon el terreno para la revolucion, y durante la misma desarrollaron una intensa

propaganda. Cuando alguna ciudad castellana expreso dudas con respecto a la Junta, los sermones del clero

25 Carlos I llegd a enviar a un fraile franciscano, fray Pedro de Montemolin, para que tratara de poner fin a la
propaganda de esta orden en favor de los comuneros (véase J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de
Castilla, p. 498).

26 H. Pizarro Llorente, «Clero y corrientes espirituales en las Comunidades», p. 258.

27 J.A. Maravall, Las Comunidades de Castilla, p. 241.

28 Ibidem.

17



fueron una forma de tratar de inclinar la balanza en su favor. Los discursos debieron de ser violentos y
agresivos, incluyendo con frecuencia profecias de caracter mesidnico y milenarista. En algunas de ellas los
predicadores «identificaron a Carlos V con el anticristo (...) mientras que a los cabecillas del movimiento
(Padilla, Bravo, Maldonado y, sobre todo, el obispo Acuifia) eran presentados como depositarios de una
mision mesianica»®. Los religiosos leales a la monarquia también recurriran a este tipo de profecias
cambiando la naturaleza de los protagonistas. Este tipo de homilias debieron de ser maniobras especialmente

«convenientes para los grandes movimientos populares, excitables por medio de un contagio irracional»*.

En Valladolid, que se unid con algunas reservas al movimiento, el clero pronto predico contra el Consejo
Real, el 6rgano administrativo de mayor importancia en el pais®'. Cuando las cuadrillas de la ciudad estaban
decidiendo si apoyar a la Junta, tanto el obispo Acufia como fray Alonso de Medina trataron de posicionarlas
en favor de la revolucion. El fraile pronuncié sermones especialmente violentos en la ciudad contra el

Consejo.

En Burgos existia una burguesia exportadora de materias primas hacia el resto de Europa que veia con
buenos ojos los contactos en el continente de Carlos I, 1o que dio a su Comunidad el caracter mas moderado
de todas las ciudades castellanas. Aqui también tratd el clero de poner a la ciudad de parte de la revolucion,
siendo atacados con dureza por los representantes de la ciudad por lo que ellos entendian como el intento de
pervertir al pueblo castellano, llegando a llamar a los clérigos «gatos religiosos», «animales dafiados de mal

contagioso» o diciendo que son «los mismos demonios»**.

Uno de los clérigos méas destacados en esta labor fue el candnigo de San Agustin fray Bernaldino de
Flores. Por su reputacion como propagandista fue enviado a Palencia el 25 de octubre de 1520. Al mando de
la ciudad estaba el corregidor, Sebastian de Mudarra, amparado bajo la proteccion del notable don Diego de
Castilla. Gracias a la autoridad de este noble la ciudad atin no se habia alineado con la Comunidad. Si bien
fray Bernaldino no logré expulsar del poder a estos personajes, si que logro que la faccion comunera de
Palencia aumentara la intensidad de sus reivindicaciones, lo que acabaria por entregar el gobierno de
Palencia a Gonzalo de Ayora, un simpatizante de los comuneros el 23 de noviembre. Tras su mision en
Palencia fue apresado, y cuando los grandes nobles sugirieron intercambiarlo por don Martin de Acufia
Adriano se negd, alegando que era mas peligroso que «las mejores cien langas que tienen los contrarios» *, lo

que da una muestra de la importancia de este agustino y de la mision propagandistica que desempefio.

La Comunidad también se apoy6 en el clero a la hora de intentar legitimar su revolucion. No es casual

29 Henar Pizarro Llorente, «Clero y corrientes espirituales en las Comunidades», p. 251.

30 J.A. Maravall, Las Comunidades de Castilla, p. 239.

31 En teoria, ya que el poder del Consejo Real iba en descenso desde el gobierno de los Reyes Catolicos en beneficio
de los secretarios reales, mas cercanos al monarca y conocedores de sus deseos ¢ intereses.

32 J. Pérez, La revolucion de las Comunidades de Castilla, p. 210.

33 Ibidem, p. 484.

18



que ya desde septiembre de 1520 se empiece a utilizar el término «Santa Junta» para dar un caracter sagrado
al movimiento. Cuando se dirigen a Portugal para tratar de explicar la revolucion al monarca, la mision

diplomatica la dirige un clérigo, el dean de Avila don Alonso de Pliego.

Dentro de las reivindicaciones de la Junta con respecto al clero, exigieron que los obispos residieran en la
localidad correspondiente a su didcesis, asi como que los beneficios eclesidsticos estuvieran reservados a
castellanos. Son reformas que responden a la tendencia ya comentada del monarca Carlos de otorgar cargos y
rentas a flamencos tras darles la nacionalidad, que en muchas ocasiones ni residian en Castilla. También se
defendid que los jueces no se quedaran con los bienes confiscados a los acusados, una practica habitual que

llevaba a cabo la Inquisicion.

No esté clara la postura de la Junta con respecto a este tribunal. Desde el bando realista se les acusé de
querer suprimirla y de interferir en sus procesos, pero ellos siempre negaron tales maniobras. Joseph Pérez
cree que los comuneros actuaron con prudencia ante la Inquisicion sin acabar de revelar su postura, pese a
que su inspiracion liberal acabaria por llevarles a rechazar los abusos del Santo Oficio**. Padilla, en pleno
estado de guerra, prefirié no considerar el asunto seguramente para no sumar otro rival mas, evitando hablar

en favor o en contra del tribunal.

Pero el papel del clero no se redujo al pulpito o a la confeccidon ideoldgica de los principios comuneros,
también tuvo un rol importante en los conflictos armados que enfrentaron a la Junta de Tordesillas con el
poder real. Y la figura que representa esto de una manera mas clara es Don Antonio de Acufia, obispo de

Zamora.

Acuiia se enfoco a la carrera eclesiastica siguiendo los pasos de su padre, Luis Osorio de Acufia, obispo
de Burgos. Fue colaborador de la reina Isabel y a su muerte se alined con Felipe el Hermoso frente a
Fernando el Catolico. Felipe lo mand6 a Roma a realizar tareas diplomaticas, donde consiguio el obispado de
Zamora. Sin embargo con la muerte de Felipe y la regencia de Fernando Acuiia perdié buena parte de su
poder e influencia, aunque pudo mantener la mitra zamorana. Con la muerte de Fernando no corrié mejor
suerte, ya que Carlos y su entorno prefirieron rodearse de los fernandistas. Esto explica su postura en favor
de la Junta: si bien en un primer momento ayudo a calmar las revueltas en Zamora, en seguida anim6 a la

ciudad a seguir al movimiento comunero.

Dentro de la Junta fue utilizado frecuentemente con el objetivo de radicalizar a la poblacion de las
diferentes ciudades, especialmente si mostraban dudas acerca de su compromiso con la Comunidad. Estuvo
en octubre de 1520 en Burgos, la ciudad mas proclive a desertar, tratando de minar la posicion de su equipo

de gobierno, y en Valladolid las semanas posteriores, cuando las cuadrillas votaban si apoyar o no a los

34  [bidem, pp. 543-545.

19



postulados de la Santa Junta.

Cuando los comuneros se enfrentaron al poder real en Tordesillas, Acufia encabezd un batallon de
sacerdotes de su didcesis en tareas de retaguardia. Tras la derrota del ejército de la Junta se ocup6 de volver a
motivar a las tropas, dirigiendo campaifias violentas en la zona de Tierra de Campos, centrandose en las zonas
de sefiorio y quedandose con las riquezas de los sefiores, asi como de castillos e iglesias, e incitando a la

poblacion a la rebelion causando un gran efecto en el pueblo llano y el clero rural.

Su reputacion le permitio entrar en Toledo y ocupar el arzobispado de la ciudad, donde sigui6 predicando
incluso tras la batalla de Villalar, que muchos historiadores consideran como el fin de la revolucion de las
Comunidades. Ya en la ciudad, Acufia «someti6é a la poblacion de Toledo a un esfuerzo de guerra sin
precedentes. Movilizé a todos los hombres entre los quince y los sesenta afios e impuso contribuciones

extraordinarias para financiar sus operaciones»™.

Sin embargo la derrota en Villalar complic6 mucho su posicion en la ciudad. Los comuneros de la ciudad,
agrupados en torno a la viuda de Padilla protestaron contra el poder y los métodos que aplicaba Acufa y éste
escap6 de Toledo el 1 de mayo, siendo hecho prisionero semanas mas tarde por tropas realistas tratando de
pasar a Francia. Debido a su posicion dentro de la Iglesia no pudo ser ajusticiado de inmediato, pero el
monarca Carlos en su vuelta a Castilla se encargd personalmente del caso, tratando con Roma para poder

torturarlo, conseguir una confesion y condenarlo a muerte, lo que sucedio el 24 de marzo de 1526.

Fue habitual, como en el caso de Acufia, que los monjes que participaron en la revolucion tuvieran un
margen de maniobra mayor que los civiles a la hora de hacer frente a la represion. La tarea de juzgar sus

delitos no recaia en la Corona sino en Roma, que deleg6 esta tarea en el cardenal Adriano.

De las ordenes religiosas se encargaron ellas mismas, siendo los franciscanos, los agustinos y los
dominicos los mas afectados por las sanciones. En general, éstas fueron leves y precisas, afectando a los
personajes que mas destacaron en su defensa de la Junta, como el dominico fray Alonso de Medina, que sin
embargo pudo escapar a Portugal®.

Adriano se encargd del clero secular hasta que fue nombrado papa el 9 de enero de 1522, momento en el
que deleg6 esta tarea en el obispo de Oviedo, don Diego de Muros. Adriano «se dedicd con ardor a esta
tarea, que sin embargo debia repugnarle enormemente»’’. Ya como papa ayudd a algunos monjes comuneros

a escapar de la represion refugiandolos en Roma. Incluso defendié a algunos de los que permanecieron en

35 Ibidem, p. 345.

36 En el pais vecino el fraile llegd a hacer fortuna como tedlogo. Volveria a Castilla, donde moriria en 1542 en la
ciudad de Zamora (véase Ibidem, pp. 608-609).

37 Ibidem, p. 609.

20



Castilla, como el dean de Avila, el cual dirigié en Portugal la mision diplomatica de la Junta®®. Esta actitud le

valdria la enemistad de emperador Carlos.

Pese a la actitud de Adriano no todos los representantes del clero secular se libraron de la represion. El
candnigo de Toledo Rodrigo de Acebedo fue castigado debido a su ferviente apoyo al bando comunero®. El
propio cabildo de la catedral castigaria al clérigo encerrandolo en una estancia del templo, confiscando sus
riquezas. Tampoco podria escapar de las sanciones el abad de Medina don Alonso Garcia del Rincén, aunque
la pena no fue demasiado severa y consistid en la obligacion de permanecer unos meses en un convento y

mas adelante en su abadia.

38 No es de extrafiar la actitud de Adriano. Durante el conflicto llegé a coincidir en algunos puntos con los comuneros,
denunciando abusos de poder en la linea de la Junta. Esta tampoco atacé a Adriano con la dureza con la que fueron
tratados otros cargos realistas o el Consejo Real, reprochandole sélo el hecho de que siendo extranjero ocupara un
cargo de tanta responsabilidad (véase Ibidem, p. 202).

39 En abril de 1521, cuando Toledo era el epicentro del conflicto, Acebedo abrid las puertas de la catedral al obispo
Acuifia y a Maria Pacheco, permitiéndoles acceder a la sala del tesoro.

21



3. La rebelion aragonesa de 1591

3.1. El contexto historico de la rebelion

Ya con los Reyes Catolicos se inicid en la monarquia hispanica una etapa de intensa actividad en la
politica exterior, que no hizo sino acrecentarse con Carlos I y Felipe II. Aun siendo la principal potencia en
el contexto europeo, la Corona se vio con unas necesidades econdémicas que obligaban a maximizar la
obtencion de recursos de los territorios que conformaban el patrimonio del monarca, llevando esto a una

friccion entre los intereses del rey y de cada reino.

Ademas del factor econdomico muchos de estos territorios contaban con 6rganos de gobierno que
limitaban el alcance de la Corona. La monarquia tratd de acceder a esas parcelas de poder con medidas como
la creacion por parte de los Reyes Catolicos de una Inquisicion subordinada al monarca que escapaba a las

legislaciones particulares de cada reino.

El hecho de que el territorio perteneciente a la monarquia hispanica fuera tan amplio dificultaba su
presencia en cada uno de los reinos que la componian. El gobierno de éstos se llevo a cabo mediante la figura
del virrey, el delegado del rey en su ausencia, lo cual no llegé a satisfacer las necesidades de cada reino®.

Con el rey ausente también era mucho mas complicado convocar Cortes de manera regular y efectiva.

La relacion entre el reino de Aragéon y la monarquia en este siglo XVI se vio afectada por estos
condicionantes, asi como por otros conflictos mas especificos que afectaron al reino en particular. En Aragon
habia una tradicion pactista basada en un régimen foral que no encajo bien con el centralismo y el

absolutismo de los Austrias.

Muestra de ello es el descontento aragonés con el tribunal de la Inquisicion, el cual escapaba al control
que suponian los fueros aragoneses y lo convertia en una herramienta con la que los monarcas podian ejercer
su voluntad sin necesidad de respetar esta legislacion. Las primeras maniobras del reino con respecto al
Santo Oficio datan de 1484, cuando la ciudad de Teruel y la Diputacion enviaron embajadas a la corte para
tratar de delimitar la potestad del tribunal. En 1510 se puede constatar el sentir del reino, ya que en las Cortes
celebradas en Monzon ese mismo afo la representacion aragonesa pedira que la jurisdiccion del Santo Oficio
se limitara a causas de fe. Las quejas contra el funcionamiento y los excesos de la Inquisicion continuaron
durante todo el siglo XVI, pero Aragon fracasé en sus intentos de hacer que el tribunal se adaptara a la
legislacion foral aragonesa. Por ello, aunque el reino tuvo que convivir con la Inquisicion, desde el inicio

existié un sentimiento negativo con respecto al Santo Oficio. Como sefialan Coléas Latorre y Salas Ausens, el

40 J. Gascon Pérez, Alzar banderas contra su rey, p. 52.

22



tribunal fue «soportado por los aragoneses, en modo alguno fue aceptado»*'.

Entre esos conflictos que surgieron en el reino podemos sefialar el pleito de Teruel y Albarracin, ciudades
que contaban con unos fueros propios, mas beneficiosos, que ayudaron a repoblar estas tierras cuando se
encontraban en la frontera de los reinos arabes y cristianos. Carlos I y Felipe II no respetaron la
particularidad de estas dos comunidades, que elevaron un gran nimero de quejas al Justicia de Aragoén por
los agravios recibidos. Para solucionar el problema Felipe II nombré a un ministro, Matias de Moncayo,
como representante de la autoridad real, que recibidé «amplios poderes en materia de jurisdiccion tanto civil
como criminal»*. Cuando ambas comunidades lo rechazaron y protestaron por sus abusos la Corona no dudo
en utilizar la violencia armada y la represion®. En este pleito cabe destacar la actuacion de varios clérigos en
el afio 1571, que ante la decision de Matias de Moncayo de cesar a varios oficiales nombrados por la ciudad

y elegir a otros iniciaron el llamado Motin de los Clérigos de Teruel*.

Otro suceso de gran importancia en el reino fue el Pleito del Virrey Extranjero. Este conflicto tiene su
origen en el deseo del reino de que este representante del rey fuera natural de Aragoén, lo cual chocaba con
los intereses del monarca que buscaba poder ejercer su voluntad en este asunto. En 1587 el conflicto
aument6 en intensidad, cuando Felipe II defendid su libertad para elegir lugarteniente general sin ser
molestado por los fueros del reino. Ademas, las revueltas antisefioriales de Ariza, Ayerbe y Monclis®, la
crisis ribagorzana y la guerra entre montafieses y moriscos contribuyeron a crear en Aragoén un clima de
inestabilidad, que se puede percibir en las Cortes que tienen lugar en Monzon en el afio 1585, en las que los

representantes aragoneses se resistieron a aceptar algunas de las peticiones del monarca.

3.2. El desarrollo de la rebelion

En este contexto llega Antonio Pérez, el ex secretario de Felipe I, al reino de Aragén el 19 de abril de
1590, acusado por la justicia castellana de participar en la muerte de Juan de Escobedo y de revelar secretos
del Consejo de Estado. Entra en el reino huyendo de una prision castellana y amparandose en sus lazos
familiares con Aragon para acogerse al privilegio de manifestacion®. En primer lugar encontr6 refugio en
Calatayud, en el monasterio dominico de San Pedro Martir, donde los frailes rechazaron los primeros

intentos de enviados y fieles del rey de apresar al reo. Pérez se valid de sus amistades y vinculos con

41 G. Colas Latorre y J.A. Salas Ausens, Aragon en el siglo XVI. Alteraciones sociales y conflictos politicos, p. 505.

42 G. Colas Latorre y J.A. Salas Ausens, Aragon Bajo los Austrias, p. 144.

43 Felipe 1l envié al Duque de Segorbe al mando de 2000 soldados para pacificar la zona. El duque acabd con
cualquier protesta por la via militar (véase Ibidem, pp. 147-151).

44  Aporta mas informacion del conflicto Isidoro Miguel Garcia, en su articulo «El Motin de los Clérigos de Teruel».

45 En estos lugares de sefiorio los campesinos se rebelaron buscando que su territorio se incorporara al de la Corona
para evitar las condiciones a las que los sometia el sefior. En Ariza y Monclis los vasallos llegaron a atacar con
especial violencia el castillo del sefior (véase G. Colas Latorre y J.A. Salas Ausens, Aragon Bajo los Austrias, pp.
134-136).

46 Derecho recogido en los fueros de Aragén que permitia a un acusado alegar un trato injusto por parte de otro
tribunal y pedir el amparo del Justicia de Aragén mientras su acusacion era investigada.

23



personajes de la aristocracia aragonesa para enviar una solicitud a la Corte del Justicia pidiendo la
manifestacion, que fue concedida. El justicia mando6 enviar a Calatayud una escolta para trasladar a Pérez a

Zaragoza, donde entr¢6 el 1 de mayo en la Carcel de Manifestados.

Felipe II intento, llegado este punto, lograr que la Corte del Justicia dictara una sentencia contra Pérez, y
al ver como el proceso fue suspendido sin llegar a una condena decidio6 utilizar a la Inquisicion, organismo
bajo el control real que escapaba de la legislacion aragonesa. El monarca acusé a Pérez de fuga y de herejia,

hechos que permitieron al tribunal eclesiastico abrir el proceso.

Cabe destacar que en estos momentos iniciales del conflicto Pérez supo mezclar su causa con los intereses
del reino, aprovechandose del contexto antes citado y de sus vinculos para juntar en su causa a personas de
todos los estamentos, que vieron en la intervencion del monarca un nuevo ataque a los derechos del reino.
Esto provoco que el 24 de mayo de 1591, cuando la Inquisicion pidi6 al Justicia la entrega de Pérez, estallara
en Zaragoza un motin para evitar el traslado del preso, animado por las campanas de la Seo que tocaron
«como si la ciudad fuera entrada de enemigos»*’. La catedral también fue sede de reuniones de personajes

como el conde de Aranda o el conde de Belchite, en las que se busco el modo de defender los fueros.

La multitud amotinada protestd contra el traslado y centrd su atencion en la figura del marqués de
Almenara, don [fiigo Lopez de Mendoza y de la Cerda, que estaba en Zaragoza defendiendo los intereses del
monarca y su deseo de poder escoger libremente a sus virreyes sin importar su origen. Se consideraba que
este personaje habia sido el principal instigador de la apertura del proceso inquisitorial y los amotinados se
dirigieron a su casa. El Justicia acudio y decidié prender al marqués como Unico modo de apaciguar a la
multitud, siendo herido de camino a la carcel. Catorce dias después el marqués de Almenara falleceria en
prision. El motin dio comienzo a la rebelion y logré devolver a Pérez a la Carcel de Manifestados, siendo el
propio Aranda uno de los encargados de escoltar al preso, pero la radicalizacion del conflicto supuso que

muchos nobles retiraran su apoyo a la causa.

Durante los meses posteriores al motin la violencia fue adquiriendo protagonismo en el conflicto a
medida que caballeros e infanzones iban convirtiéndose en los grupos predominantes de la oposicion al
poder real. Esto responde a que estos grupos tenian menos que perder en caso de una fuerte respuesta real
con respecto a la alta nobleza aragonesa. No obstante, el intento de resolver el asunto por la via judicial no se
abandono. En el caso del bando realista, tras la muerte de Almenara el protagonismo recayd sobre el virrey

de Aragoén, Jaime Ximeno, y sobre el gobernador, Ramon Cerdan.

En los meses posteriores a mayo, la tension en la capital aragonesa fue en aumento. Pese a ello, virrey y

gobernador intentaron en varias ocasiones llevar a Pérez a la carcel inquisitorial. A finales de septiembre el

47 J. Gascon Pérez, Alzar banderas contra su rey, p. 143.

24



virrey tratd de ejecutar su mision convenciendo a artesanos y labradores para que apoyaran el traslado. El dia
elegido por las autoridades reales para el traslado fue el 24 de septiembre, pero los amotinados volvieron a
recurrir a la violencia para evitar el traslado, haciendo huir al virrey y al gobernador. En esta ocasion fue la
campana de la iglesia de San Pablo la que empez6 a sonar movilizando a la poblacion, uniéndose mas
adelante de nuevo la de la Seo. El motin fue mas violento que el anterior y no solo se evito el traslado de
Pérez, sino que éste fue liberado, pudiendo abandonar Zaragoza mas adelante. En este punto ya quedo

abandonado todo intento de resolver el conflicto por la via diplomatica.

Si bien tras los acontecimientos de mayo ya se habian levantado en la corte voces favorables a una
intervencion armada, fue con el motin de septiembre cuando la decision fue tomada definitivamente. La
Junta de Estado utiliz6 como pretexto el envio de tropas a Francia para poder evitar los fueros aragoneses y
entrar en el reino, escogiendo a Don Alonso de Vargas como encargado de liderar el ejército real, militar de
gran prestigio formado en los Tercios, en los que ascendié desde soldado raso hasta los grados maés altos y

que combati6 durante afios en la rebelion de los Paises Bajos.

El rey no escatim6 recursos para evitar que Aragoén se convirtiese en un nuevo Flandes, enviando un
ejército de 15.000 infantes y 2.000 hombres a caballo*, muy superior a cualquier fuerza que pudieran reunir
las autoridades del reino. Desde Zaragoza se pidié ayuda a otros territorios de la Corona de Aragdén como
Catalufia y Valencia ante el inminente conflicto, pero las peticiones no contaron con demasiado éxito y
finalmente el ejército del reino sumo unos 2.000 hombres, insuficientes para la labor de evitar la entrada de
las tropas reales. Ante la diferencia en nimero, algunos grandes nobles trataron de escapar de Zaragoza,

entre ellos el Justicia de Aragon, el conde de Aranda o el duque de Villahermosa.

El propio avance de las tropas del rey y su diferencia en nlimero hicieron que el ejército aragonés huyera
en desbandada, entrando Alonso de Vargas en Zaragoza el dia 12 de noviembre. Muchos de los cabecillas de
la rebelién se encontraban ya fuera, algunos reunidos en Epila y otros como Antonio Pérez en la frontera con
Francia, donde alentaria la invasion del norte del reino aragonés en el episodio conocido como la Jornada de
los Bearneses. En cualquier caso, con la entrada de las tropas reales en Zaragoza se acab6 con la rebelion en
la capital y se ocupd militarmente el reino, efectudndose la represion contra los amotinados. La condena mas
iconica seria la ejecucion del Justicia de Aragon Juan de Lanuza el 20 de diciembre de 1591. El conde de

Aranda y el duque de Villahermosa fueron encarcelados, muriendo ambos el afio siguiente®.

48 Para hacerse una idea de la magnitud del ejército, otras expediciones militares como la Gran Armada contaron con
18.000 soldados, el ejército del duque de Alba para conquistar Portugal sumaba 26.000 efectivos y a comienzos de
la rebelion de Flandes las fuerzas realistas alcanzaban las 12.000 unidades. Esto refleja la importancia que Felipe 11
otorgo al conflicto (véase M. Gracia Rivas, La invasion de Aragon en 1591, p. 33).

49 El motivo oficial de la muerte de ambos fue una «breve enfermedad», aunque no faltaron las sospechas de que la
causa real fuera una muerte violenta (véase Ibidem, p. 153).

25



3.3. La participacion del clero

Con respecto al papel del clero en la rebelion aragonesa de 1591 hay que sefalar que la influencia de
Antonio Pérez puede dificultar el anélisis de la adhesion de los distintos personajes al conflicto, ya que el ex
secretario de Felipe II era una persona de importancia en aquel momento y es dificil discernir si la union al
levantamiento se hacia por interés personal o por conviccion hacia la causa. Mas alla de esto, la presencia de
una parte importante del estamento eclesiastico en el bando sublevado es innegable, sea cual sea su

motivacion.

La alineacion de una parte del clero en defensa de las libertades que otorgaban los fueros no es algo
nuevo en el reino. Como ya hemos mencionado con anterioridad, en 1571 una serie de clérigos se amotin6
como respuesta a la decision del capitdn de la comunidad de Teruel Matias de Moncayo, ordenada por Felipe
II, de cesar a varios cargos nombrados por la ciudad para nombrar a otros de su agrado. Estos religiosos
movilizaron a la poblacion redactando cédulas llamando a la libertad, ademas de iniciar una campafia de
difamacion contra Moncayo. Serd el propio capitan, cuando los amotinados lleguen hasta su casa el 23 de
marzo, quien pida al oficial eclesiastico Urbano de Heredia que reprima a los religiosos, al entender que «la

mayor sedicion y tumulto era y lo causauan los clérigos» ™.

Al igual que en Teruel y que en la revolucién de las Comunidades, el estamento eclesidstico en la rebelion
aragonesa desempefié una actividad de movilizacion protagonizada sobre todo por frailes y representantes
del clero bajo. En los discursos de estos religiosos se alaba a los protagonistas de la oposicion aragonesa y se
condena a los representantes del poder real. Miguel Rocaforte, un racionero de la Seo, dira de Pérez que «era
Angel de Dios y que habia venido a este Reyno por esta ocasion de que se guardasen los fueros y libertades
de este Reyno»®'. Junto con otro racionero de la catedral, Juan Escartin, encumbraran al Justicia decapitado
como «martiry». Las criticas se dirigiran a Felipe 11, al marqués de Almenara y a Alonso de Vargas, asi como
a los propios jurados de la capital aragonesa. Ademas de esta labor de movilizacion, los religiosos llevaron a

cabo otras tareas, como la difusion de pasquines o la recaudacion de fondos para la causa.

No esta clara la actuacion del alto clero. Gascon afirma que «atin esta por estudiar la ideologia de quienes
ocuparon las dignidades superiores de la Iglesia a lo largo del XVI», pero en cualquier caso salvo algunas
excepciones que comentaremos mas adelante no participd de manera tan activa y si lo hizo fue en labores de

mediacion.

Antonio Pérez estuvo muy presente en los asuntos italianos del imperio de Felipe II cuando atn ostentaba

el cargo de secretario. Eso le permiti6 entrar en contacto con la curia de Roma, por lo que sus contactos con

50 I. Miguel Garcia, «El Motin de los Clérigos de Teruel», p. 552.
51 J.R. Royo Garcia, «Procesos del Tribunal Eclesiastico de Zaragoza por sedicion politica en 1592y, p. 251.

26



el estamento eclesiastico llegaron al mas alto nivel. Su carrera le permitio establecer relaciones de amistad
con personajes muy relevantes de la Iglesia Catolica, como don Antonio Maurifio de Pazos, presidente del
Consejo de Castilla entre 1577 y 1583, fray Hernando del Castillo, un dominico de gran prestigio en la orden
y predicador del rey en el momento en que Escobedo muere o don Gaspar de Quiroga, futuro inquisidor
general y arzobispo de Toledo con la ayuda de Pérez. Los tres personajes trataron de ayudar al ex secretario

tras ser detenido, sin mucho éxito.

Los vinculos de Pérez con la Iglesia se ponen de manifiesto nada mas entrar el ex secretario en el reino
aragonés, en la localidad de Calatayud. Sera acogido por los frailes del monasterio dominico de San Pedro
Martir, que expulsaran al caballero local Manuel Zapata cuando intente apresar a al ex secretario. Dias
después el coadjutor del gobernador Alonso Celdran se desplazé a la localidad bilbilitana con el mismo
objetivo siguiendo 6rdenes del rey y acompafiado de un grupo armado, pero la respuesta de los frailes fue la
misma. Tras este intento los religiosos protestaron al ver su inmunidad atacada ante el vicario del obispo de
Tarazona Baltasar de Victoria, que defendi6 el derecho de los dominicos. Cuando el propio obispo Pedro
Cerbuna se enter6 de los acontecimientos no reprob¢ al vicario, aunque traté de ser mas diplomatico con los

enviados del monarca.

Con Pérez ya en Zaragoza, en la Carcel de Manifestados recibi6é la visita de un buen numero de
religiosos, entre los que destaca el prior del Pilar Bartolomé Llorente o el del monasterio de Roda, don Luis
de Villalpando. Se acercaron a prisiéon con mucha frecuencia dos dominicos, fray Agustin Arbel y fray Pedro
Lopez, de los cuales Gregorio Marafion afirma que «No es improbable que fueran amigos del Padre
Hernando del Castillo, de su misma Orden»™. El propio marqués de Almenara protestaria por esa defensa de
frailes y clérigos hacia el preso®. El apoyo fue maés claro en los momentos iniciales del conflicto, cuando se

intuia que la resolucion del mismo podria llegar por la via diplomatica.

Cuando Felipe Il no queda satisfecho con el veredicto de los tribunales del reino, abre un proceso ante el
tribunal de la Inquisicion, y es mediante el amotinamiento de la ciudad como se evita el traslado del preso a
la céarcel del Santo Oficio. Sera en estos motines cuando se aprecie el papel de los religiosos de la catedral de
la Seo en defensa de Pérez, ya que el lugar sera sede de reuniones de los principales cabecillas de la rebelion
y las campanas tocaran en ambos motines llamando a las armas a la poblacion. El prior, Vicencio Agustin, se
distinguid por su actuacion en la rebelion, ya que las campanas de la catedral sonaron bien a orden suya o
bien con su consentimiento. Ademds diversas fuentes lo sitian en las reuniones de los sublevados dando su
opinion y colaborando con la resistencia. Agustin seria apresado el 7 de enero de 1592. Otros cargos de la
catedral también fueron castigados por su participacion en la rebelion, como el canénigo Pedro Torrellas,

diputado por el brazo eclesiastico en 1590 y firme defensor de Pérez o los racioneros Escartin y Rocaforte,

52 G. Maraiidon, Antonio Pérez, p. 125.
53 J. Gascon Pérez, Alzar banderas contra su rey, p. 150.

27



entre otros.

Agustin no fue el tnico religioso de alto rango involucrado. Bartolomé Llorente, prior del Pilar, visitd con
frecuencia a Pérez en la Carcel de los Manifestados y acogid en la iglesia a Gil de Mesa, uno de los
principales colaboradores de Pérez. Pese a su apoyo Llorente fue capaz de escapar de la represion tras la
entrada en Zaragoza de las tropas castellanas. Del Pilar también participdé en la oposicion aragonesa el

maestro de capilla Cristobal Cortés, al cual el cabildo del Pilar le suprimi6 su racion en el afio 1593.

El ex secretario tuvo una relacion especial con los dominicos, en la que puede haber influido como sefiala
Marafién su amistad con Hernando del Castillo. Ademas de la acogida que le proporcionaron los hermanos
de la orden en Calatayud y las visitas que recibid en prision, el prior del convento de Gotor, dominico
también, hizo de mensajero de Pérez ante la corte. La mayor autoridad de la orden en Aragdn, el prior fray
Juan de Loazes llegaria a prohibir a los frailes y a las monjas «que se interesasen por los asuntos politicos del
momento»>*, instdndoles a no hablar entre ellos ni con nadie de los asuntos referentes a Antonio Pérez.
También se puede detectar cierto movimiento entre los jesuitas, que mientras realizaban una jornada de
ejercicios espirituales junto a seglares en la congregacion de Nuestra Sefiora de la Anunciata, se planteaban

cOmo actuar «si acaso venia el exer¢ito»™, en referencia a la llegada de las tropas de Alonso de Vargas.

Los dos religiosos que eran diputados durante el conflicto también mostraron su apoyo a la oposicion
aragonesa. El abad del monasterio de Piedra, Agustin Naharro, fue uno de ellos. Amigo del prior de la Seo,
llegd a defender la idea de trasladar las instituciones aragonesas a Ainsa ante el avance de las tropas de
Vargas para continuar desde ahi la resistencia. El otro fue el dean de Teruel, Luis Sanchez de Cutanda, que
ya estuvo implicado en 1571 en el motin de clérigos en Teruel. Fue apresado en 1592 y llevado a las carceles

arzobispales por su papel en la crisis.

Aunque Felipe II traté de apresar a Pérez por medio de una denuncia ante la Inquisicion, tanto el acusado
como la oposicion aragonesa tuvieron buenas relaciones con personas vinculadas al tribunal. Ya hemos
hablado de la amistad que mantenia el ex secretario con Gaspar de Quiroga, arzobispo de Toledo e inquisidor
general en este momento, amistad a la que Quiroga se mantuvo fiel a pesar del apresamiento y la huida a
Aragoén de Pérez. No obstante la actitud general de los miembros del Tribunal de Aragén se caracterizd por
la hostilidad, llegando Marafion a decir que fue «violencia rural, la mas atroz de todas, atizada por la ira

tardia pero inexorable de Felipe I1»*°.

Pese al apoyo de una parte del clero a la causa de Pérez y a la rebelion también encontramos intentos del

estamento eclesiastico de rebajar la tension y poner fin a la violencia. El 29 de junio, unas semanas después

54 Ibidem, p. 508.
55 Ibidem, p. 509.
56 G. Maraiion, Antonio Pérez, p. 132.

28



del motin de mayo, en las iglesias de Zaragoza se predico el edicto del Santo Oficio en el que se advertia
contra las penas que conllevaria agredir o maltratar a los representantes de la Inquisicion. Tras el motin de
septiembre, varias ordenes religiosas salieron a la calle a tratar de pacificar la situacion, entre ellos los

propios dominicos. El éxito de estos intentos debio6 de ser limitado.

Con respecto a la represion desarrollada contra los sublevados pertenecientes al estamento eclesidstico,
las condenas de clérigos y frailes fueron llevadas con discrecion a cargo de los tribunales eclesiasticos y del
Santo Oficio. En el perdon general de la corte emitido el 24 de diciembre tampoco figuran religiosos, al
encargarse de los procesos estos tribunales. No obstante Juan Ramoén Royo Garcia ha podido documentar

algunos de estos procesos que se guardan en el Archivo Diocesano de Zaragoza®'.

A estos religiosos se les acusa de alabar a los principales representantes de la oposicién aragonesa, asi
como de atacar de forma verbal a Felipe Il y su entorno y de incitar a la resistencia contra las tropas reales,
asi como de «no cumplir con su condicién de sacerdotes y hombres letrados» ™ al alentar a la rebelion y no

tratar de calmar los animos de la poblacion.

Entre los acusados encontramos sobre todo beneficiados y racioneros, entre los que figuran los antes
mencionados Escartin y Rocaforte. Para defenderse algunos recurren a su condicion de cristiano viejo o al
fervor que sentian por la monarquia. Los que pudieron utilizaron los contactos que tenian dentro de la
Inquisicién, como hizo Escartin para intentar evitar la condena. En cualquier caso la mayoria fueron
absueltos en 1593, aunque algunos no pudieron evitar el castigo. Es el caso de Simén Berges, beneficiado de
Miguel de Capilla en San Gil, condenado a destierro o Pedro Larroya, racionero de la Seo al que se le

impuso el pago de doscientas libras, un afio de reclusion y otro de destierro.

También habra tres racioneros de la parroquia de San Pablo presentes en los procesos, Domingo Serrano,
Martin Canelén y Juan Catalan, este Gltimo condenado al pago de 25 libras y las costas. La cantidad de
testigos llamados a declarar de esta misma congregacion® y el procesamiento del vicario de la misma,
Gregorio de Andia, habla de la implicacion de la parroquia en la sublevacion, que ademas habia hecho sonar

las campanas en el motin del 24 de septiembre alertando a la poblacion.

Mas alla de este grupo de acusados hay que sefialar el caso de Dionisio Pérez de Sanjuan. Racionero de
Sadaba, visitod con frecuencia a Pérez en prision y lo ayudo a escapar a Bearn, ayudandolo en la preparacion
de la Jornada de los Bearneses. Fracasada la expedicion se refugido en Sallent de Gallego, donde fue

prendido. Por su participacion en la rebelién y su apoyo a Pérez fue condenado a muerte y ejecutado el 19 de

57 El estudio se puede encontrar en J.R. Royo Garcia, Procesos del Tribunal Eclesidstico de Zaragoza por sedicion
politica en 1592, p. 241-272.

58 Ibidem, p. 255.

59 Ibidem, p. 265.

29



octubre de 1592 junto a otros cabecillas de la sublevacion.

30



4. Comparacion de la actuacion del clero en Castilla y Aragon

Visto el desarrollo de la revolucion de las Comunidades y la rebelion aragonesa podemos concluir que el
estamento clerical desempend un rol importante en ambos conflictos, en los que vio amenazados sus
derechos y privilegios, en el caso castellano en forma de la seleccion de extranjeros para cargos eclesiasticos

y la creacion de impuestos extraordinarios al clero, y en el caso aragonés con el ataque a los fueros®.

En ambos reinos destaca la actividad movilizadora y propagandistica del clero realizada desde el pulpito.
Mediante el sermon, los clérigos trataron de hacer llegar su forma de ver el conflicto®. En estos discursos los
cabecillas de las sublevaciones eran alabados mientras que se atacaba a Carlos [ y a Felipe 11, asi como a su
entorno. En Castilla ademas, cuando una ciudad debatia un tema importante eran en muchas ocasiones los
religiosos los que transmitian las ideas de la Junta en el debate. Si bien la influencia que ejercia el clero en la
poblacion era muy elevada, sus representantes no siempre salieron bien parados de estas maniobras, como le
ocurrid a un «agustino enviado por la junta a sublevar Palencia, fue posteriormente preso y se le dio garrote

en Medina de Rioseco»®.

El apoyo del clero a las revueltas en ambos casos fue mayor al comienzo, pero con la radicalizacion del
conflicto y el comienzo de la violencia se produciran algunas disensiones, en Aragén en forma de llamados

pacifistas y en Castilla con protestas dirigidas a la actuacion de la Junta.

Analizando la procedencia de los religiosos que tomaron parte en cada suceso, vemos como en general
tanto en Aragon como en Castilla el alto clero no tuvo una participacion tan activa como la del clero bajo.
Como en el caso de los grandes nobles, los altos cargos eclesiasticos tenian mucho mas que perder si se
involucraban y el rey reinstauraba el orden. El obispo Acufia es la excepcion en Castilla, que puede ser
explicada por los motivos personales que tenia en contra de la Corona. En el caso aragonés también hay
algunos altos cargos eclesiasticos cerca del entorno de Pérez, unos por convicciones politicas como el prior
de la Seo, Vicencio Agustin y otros por cercania al ex secretario, dada su importancia en la corte y los

vinculos que habia establecido.

El clero bajo estuvo mdas implicado en ambas situaciones, sobre todo a través del sermdn, aunque en
Castilla también se observan curas participando en choques armados como el de Tordesillas. En el ejército

que pudieron reclutar las autoridades aragonesas no se observa esa misma peculiaridad. Sin embargo eso no

60 El clero aragonés estaba especialmente interesado en mantener los fueros debido a los beneficios que les aportaban
(véase J. Gascon Pérez, Alzar banderas contra su rey, p. 506).

61 En una sociedad con una gran mayoria analfabeta, la oralidad era la principal fuente de transmision de cultura y
mediante los sermones los sacerdotes podian llegar a una parte muy amplia de la poblacion, ya que la asistencia
debia de ser muy alta debido a la fuerte presencia de la Iglesia en la sociedad y a la presion popular. (véase G.
Dufour, Estudio preliminar a Sermones Revolucionarios del Trienio Liberal, pp. 10-14).

62 J.I. Gutiérrez Nieto, Las Comunidades como movimiento antiseniorial, p. 347.

31



quiere decir que en este momento los clérigos ya no se involucraran en asuntos militares, o que los
eclesiasticos aragoneses fueran mas reacios a portar las armas que sus homologos castellanos. En la Jornada
de los Bearneses posterior a la rebelion aragonesa, el obispo de Huesca Martin Cleriguet de Cancer decidio
«organizar una compafiia de clérigos armados»® para hacer frente a las tropas francesas, y en el motin de
clérigos de Teruel en 1571 los clérigos «llevaban armas debajo del habito®». Que hubiera religiosos entre los
gjércitos comuneros y no en los aragoneses puede entenderse como una muestra de que estaban mas
implicados en la sublevacion castellana, aunque el ejército aragonés no refleja la realidad de la oposicion ya
que fue reunido en circunstancias muy poco favorables, con una invasién en marcha ordenada por Felipe Il y
una cantidad de tropas destinadas para ello muy numerosa, muy superior en niumero a los ejércitos que
pudieron organizar los virreyes en la revolucién de las Comunidades. En estas condiciones es dificil que
hombres de Iglesia, miembros de un estamento privilegiado al fin y al cabo, decidieran actuar de una manera

tan radical.

La actividad del clero regular en ambos episodios fue notable, siendo destacable el caso de los dominicos,
que tuvieron un papel muy sefialado en oposicién a la monarquia tanto en Castilla como en Aragén. En
ambos reinos la vida en las 6rdenes religiosas que mas se implicaron tuvo que verse muy alterada, ya que en
el caso de los dominicos en Aragon la maxima autoridad de la orden hubo de mediar para que los frailes no
trataran temas politicos, y en el caso de los franciscanos de Castilla seria el propio Carlos el que enviaria un

fraile para hacer frente a la propaganda que esta orden hacia contra sus intereses.

Una diferencia importante fue el comportamiento que tuvieron castellanos y aragoneses con respecto a la
Inquisicion. En Castilla los comuneros se cuidaron mucho de no atacar directamente al tribunal, mas alla de
algunas quejas puntuales sobre su actuacion y sus medidas. Esto contrasta en gran medida con el proceder de
los aragoneses, que llevaron a cabo dos motines animados por las campanas de las iglesias aragonesas para
evitar que Pérez fuera trasladado a la carcel del Santo Oficio, llegando a tener que ser proclamado un edicto
por el que se avisaba sobre los castigos a aquellos que atacaran, de obra o de palabra, a los representantes
inquisitoriales. El hecho de que el edicto condene la violencia contra la Inquisicion muestra que este tipo de

actitudes debid de producirse en los tumultos.

Esta diferencia se puede explicar por la circunstancia de que el tribunal no necesitara respetar los fueros
aragoneses, lo cual provocod un intenso malestar en el reino desde la llegada del Santo Oficio. Ademas, el
momento temporal de uno y otro conflicto también influirdn, ya que la Inquisicion subordinada a la Corona
tiene su origen en los Reyes Catolicos, por lo que en 1591 la poblacion aragonesa ya ha tenido tiempo para
comprobar cual es el comportamiento del tribunal, mientras que en el caso castellano su creacion es mucho

mas reciente, lo que provoca que el sentir en este reino no sea tan contrario al Santo Oficio.

63 M. Gomez de Valenzuela, «La invasion del Valle de Tena en 1592, p. 30.
64 1. Miguel Garcia, «El Motin de los Clérigos de Teruel», p. 552.

32



A la hora de afrontar la represion, los miembros del clero que participaron en ambos conflictos tuvieron
mayor capacidad que la poblacion seglar para evitar penas y sanciones. Los tribunales eclesiasticos se
encargaron de juzgar a los clérigos implicados, llevando siempre los procesos con mucha discrecion. Esto no
quiere decir que no hubiera clérigos condenados, el obispo Acuiia o el racionero Pérez de Sanjuan fueron
sentenciados a muerte por su papel en las sublevaciones, asi como otros que recibieron castigos econdmicos,

de prision o de destierro.

33



Conclusiones

La revolucion de las Comunidades de 1520 y 1521 y la rebelion aragonesa de 1591 suponen dos de las
grandes revueltas a las que la monarquia de los Austrias tuvo que hacer frente en sus territorios de la
Peninsula Ibérica. Tras el estudio del contexto previo, asi como del desarrollo, es posible hacerse una idea
general de la situacion en ambos conflictos. Mediante el anélisis de la participacion del estamento clerical en
ambos episodios historicos, asi como el estudio general del clero en la Edad Moderna, se puede llegar a una

serie de conclusiones.

A nivel historiografico, es preciso seflalar que existe una diferencia considerable de fuentes respecto a
ambos conflictos. El anélisis en profundidad de las Comunidades comenz6 en los afios 70 del siglo pasado y
desde entonces se han afiadido diferentes estudios, algunos de los cuales han abordado el tema en concreto
del papel del clero en la revolucion. Ademas con el V centenario se han editado varios libros referentes al
tema. En el caso de la rebelion aragonesa no es posible contar con tanta bibliografia, y Alzar banderas contra
su rey de Jesus Gascon sigue siendo la obra de referencia. Esta diferencia hace que en algunas ocasiones
estudiar la participacion del estamento eclesiastico en el conflicto castellano sea mas sencillo que hacerlo en

el caso aragonés.

Sobre el contenido del trabajo, en primer lugar es necesario matizar esa imagen de la Iglesia como
estamento privilegiado, cercano a la nobleza y a la monarquia. Esta idea no solo permanece arraigada en el
imaginario colectivo, sino que también aparece en obras referentes a la sociedad moderna como La
Monarquia Espariola de los siglos XVI y XVII de Leopold von Ranke, en la que habla del clero espafiol de
una manera general cuando afirma que «Los clérigos disfrutaban de una vida comoda y agradable» ®*, cuando
dice que la mayoria de monasterios estan en los lugares mas hermosos o cuando explica la relacion del clero
con el monarca, manifestando que «no podia menos de suceder que (...) en general el clero todo, le fueran

sumisos, pues le debian su presente suerte y su futuro»®.

El clero conforma un estamento privilegiado, es decir, sus miembros contaban con beneficios con
respecto a la poblacion seglar. Y dentro del alto clero encontramos una gran afinidad con la monarquia y la
nobleza, pero el estamento es mucho més amplio. Dentro del bajo clero secular y del clero regular habra en
muchas ocasiones una cercania mayor al pueblo llano, con el que se compartiran intereses. Por ello, cuando
estalle una revuelta contra la monarquia o contra sus instituciones e individuos afines no sera extrafio
observar una gran cantidad de religiosos pertenecientes a estos grupos, como en el caso del motin de los
clérigos de Teruel en 1571 o los dos conflictos aqui analizados. Esto no concuerda con la idea de un clero

sumiso al monarca.

65 L. Von Ranke, La Monarquia Espariola de los siglos XVIy XVII, p. 178.
66 Ibidem, p. 180.

34



La afinidad del alto clero con monarquia y nobleza se debe a que era el monarca el que tenia la Gltima
decision a la hora de elegir a la persona que iba a ocupar las mas altas dignidades eclesiasticas, asi como de
vigilar su comportamiento. Ademas la mayoria de obispos y arzobispos provenian de familias nobles, siendo
también en ocasiones el lugar elegido para los bastardos de la casa real. Como se puede observar alto clero,
monarquia y nobleza tienen unos vinculos que dificultaran el que estos representantes de la Iglesia se rebelen

contra el poder establecido.

El bajo clero secular en general contaba con menos riquezas y un origen mas alejado de la nobleza. Sus
intereses estaran por tanto mas alineados con el pueblo llano. Sera dentro de esta parte del estamento

eclesiastico y del clero regular donde las rebeliones encontraran mayor apoyo.

Como hemos buscado demostrar en el presente trabajo, en ambas situaciones el clero vio atacados sus
intereses. En Castilla, por la eleccion de flamencos para cargos eclesiasticos que estaban reservados a
castellanos, asi como por la creacion de impuestos extraordinarios, y en Aragon por el ataque a la legislacion
aragonesa. Cuando en ambos territorios la poblacion se sublevo frente a Carlos I y Felipe 11, buena parte del
estamento eclesiastico reacciono respaldando esas revueltas, movilizando a la poblacion y alabando a los
cabecillas de las mismas, asi como difamando tanto a los monarcas como a sus enviados y delegados. En el
caso castellano se aprecia una tendencia profética y milenarista en los discursos de los clérigos, muy comun
en el mundo medieval, que no hemos podido confirmar en el caso aragonés. El estudio de los sermones de
los clérigos subversivos aragoneses seria muy util para confirmar las ideas que han sido expuestas en el
trabajo, pero por desgracia no se conservan fuentes relacionadas con ello, ademas de que por la metodologia
y extension del proyecto es una tarea que escapa a su contenido, siendo un trabajo mas propio de un estudio

de investigacion avanzado.

En Castilla las protestas de eclesisticos ante el gobierno de Carlos I se pueden apreciar desde muy
pronto. Una serie de frailes elaboraran unas peticiones que la ciudad de Salamanca llevara a las Cortes de
Santiago y La Coruiia, siendo estas demandas la base de la ideologia del movimiento comunero. Cuando se
inicie la revolucion, ademas de la intensa labor propagandistica, encontraremos monjes castellanos entre las
filas del ejército comunero, sobresaliendo la figura del obispo de Zamora Antonio de Acufia por la violencia

con la que actuo6 durante el conflicto.

En el caso aragonés la figura de Antonio Pérez le da al conflicto unas caracteristicas determinadas, ya que
el ex secretario fue una figura de gran importancia en la corte de Felipe II, lo que le permitié establecer
vinculos con personajes destacados del estamento eclesiastico. Encontro el apoyo de los dominicos en
Calatayud, nada mas entrar al reino, y ese apoyo de los frailes continué en su estancia en la capital
aragonesa. Destacara la implicacién de la catedral de la Seo con la oposicion aragonesa, tocando las

campanas del templo en los motines del 24 de mayo y de septiembre llamando a la poblacion a resistirse. El

35



prior de la catedral, Vicencio Agustin fue uno de los eclesiasticos de mayor rango implicado en la oposicion
a Felipe II. La iglesia de San Pablo también se significd por el apoyo prestado a la causa, siendo sus
campanas las que primero sonaron el 24 de septiembre. El vicario del templo, Gregorio de Andia, también

fue procesado.

Una vez sofocados ambos conflictos, la represion del estamento eclesidstico corrio a cargo de tribunales
eclesiasticos y fue discreta, lo que en ocasiones dificulta saber lo que ocurrio con los sacerdotes implicados.
Es de los que mas se destacaron en la resistencia sobre los que mas informacion hay y por lo general no

sufrieron castigos tan severos como el resto de participantes en los conflictos.

En definitiva, podemos concluir que el clero espafiol tenia una gran influencia en la sociedad espafiola del
siglo XVI. Si nos alejamos del alto clero, podemos encontrar gran cantidad de intereses e inquietudes
comunes entre los clérigos y el pueblo llano. No obstante, en un momento en el que la religion determinaba
los valores morales de la sociedad, el clérigo seguia representando la autoridad en esa relacidon. Este poder le
permitia influir en el sentir de la poblacion, especialmente mediante el sermon, el gran medio de difusion de
informacién en las sociedades de Antiguo Régimen. Cuando estos clérigos vieron sus intereses atacados
podemos observar como movilizaron a la poblacion a través del ptlpito para apoyar tanto la revolucion de
las Comunidades de Castilla como la rebelion aragonesa. Su influencia también le permitié al clero
contribuir a la confeccién ideologica de estos movimientos, especialmente en Castilla, donde el manifiesto
de los monjes de Salamanca sera la base sobre la que la Junta desarrollara su oposicion a la Corona. La
participacion del estamento eclesiastico en ambos episodios estd en linea con lo que sucedid en otros

conflictos cercanos en el tiempo, tanto anteriores como posteriores.

36



Bibliografia

COLAS LATORRE, Gregorio y SALAS AUSENS, José Antonio, Aragon en el siglo XVI. Alteraciones
sociales y conflictos politicos, Departamento de Historia Moderna, Universidad de Zaragoza, Zaragoza,
1982.

—, Aragon Bajo los Austrias, Libreria general, Zaragoza, 1977.

DIAGO HERNANDO, Maximo, «El factor religioso en el conflicto de las Comunidades de Castilla (1520-
1521). El papel del clero», Hispania sacra, 59 (2007), pp. 85-140, en linea,
<https://doi.org/10.3989/hs.2007.v59.1119.25> [ultima consulta: 24/10/2022].

DOMINGUEZ ORTIZ, Antonio, La sociedad espaniola en el siglo XVII II, Universidad de Granada, Granada
1992.

DUFOUR, Gérard, «Estudio preliminar» a Sermones revolucionarios del Trienio Liberal (1820-1823),
Instituto de  Cultura «Juan  Gil-Alberty,  Alicante, 1991, pp. 7-57, en linea,
<https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmccz556> [Gltima consulta: 09/11/2022].

GASCON PEREZ, Jesus, «Clérigos “sin tino” y agitaciéon politica en la rebelién aragonesa de 1591», en
Eliseo Serrano Martin y Jesus Gascon Pérez (eds.), Poder, sociedad, religion y tolerancia en el mundo
hispanico, de Fernando el Catolico al siglo XVIII, institucion Fernando el Catolico, 2018, pp. 1417-1432,
en linea, <https://www.academia.edu/26060693/C1%C3%A9rigos_sin tino y agitaci%C3%B3n_pol
%C3%Adtica_en la rebeli%C3%B3n_aragonesa_de 1591> [Gltima consulta: 08/11/2022].

—, «Jurisdicciones en el conflicto: El Santo Oficio y el reino de Aragén en el contexto de la Monarquia
Hispanica», en Anita Gonzalez-Raymond y Rafael Carrasco (eds.), Las razones del Santo Oficio, Presses
Universitaires de la Meéditerranée, 2017, pp. 163-178, en linea,
<https://www.academia.edu/14491271/Jurisdicciones_en conflicto el Santo Oficio y el reino de Ara
g%C3%B3n_en el contexto de la Monarqu%C3%ADa_Hisp%C3%A 1nica> [altima consulta:
09/11/2022].

—, Alzar banderas contra su rey. La rebelion aragonesa de 1591 contra Felipe 11, Prensas Universitarias de
Zaragoza, Zaragoza, 2010.

—, «1591-1991: Cuatro Siglos de Historiografia sobre las “Alteraciones” de Aragon», en Studia Historica:

Historia Moderna, 20(1), 2009 en linea,
<https://revistas.usal.es/index.php/Studia_Historica/article/view/4830> [Gltima consulta:
31/10/2022].

GIMENEZ FERNANDEZ, Manuel, Bartolomé de las Casas, vol 2, CSIC-Escuela de Estudios Hispano-
Americanos, Madrid, 1984.

GOMEZ DE VALENZUELA, Manuel, «La invasion del Valle de Tena en 1592», Cuadernos de Estudios
Borjanos, XXVII-XXVII, 1992, pp. 15-64, en linea,
<https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/19/31/ ebook.pdf> [Gltima consulta: 26/10/2022].

GRACIA RIVAS, Manuel, La “invasion” de Aragon en 1591: una solucion militar a las alteraciones del
reino, Diputacion General de Aragon, Departamento de Cultura y Educacion, Zaragoza 1992.

GUTIERREZ NIETO, Juan Ignacio, Las Comunidades como movimiento antiseriorial, Planeta, Barcelona,
1973.

37



IANNUZZI, Isabella, «Gobernar a los fieles y “predicar” discursos socio-religiosos. Fray Hernando de
Talavera, confesor y consejero de los Reyes Catolicos», Revista Universitaria UNED Ubeda, 13 (2009),
pp. 73-84, en linea, <https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc0932178> [ultima consulta:
21/10/2022].

MARANON, Gregorio, Antonio Pérez, Espasa Calpe, Madrid, 2002.
MARAVALL, José Antonio, Las Comunidades de Castilla, Alianza Editorial, Madrid, 2021.

MIGUEL GARCIA, Isidoro, «El motin de los clérigos de Teruel (1571)», en Congreso de Historia de la
Corona de Aragon, Vol. 5, Diputacion General de Aragdn, Zaragoza, 1996, pp. 545-557.

PEREZ, Joseph, La revolucion de las Comunidades de Castilla (1520-1521), Siglo Veintiuno de Espafia,
Madrid, 1999.

PIZARRO LLORENTE, Henar, «Clero y corrientes espirituales en las Comunidades» en Carlos Javier de
Carlos Morales y Natalia Gonzalez Heras (dirs.), Las Comunidades de Castilla: Corte, poder y conflicto,
UAM Ediciones, Madrid, 2020, pp. 247-279, en linea, <http://hdl.handle.net/11531/53208> [Gltima
consulta: 26/10/2022].

—, Don Gaspar de Quiroga (1512-1594). Un gran patron en la corte de Felipe II, Tesis Doctoral,
Universidad Autonoma de Madrid, Madrid, 1997, en linea,
<https://repositorio.uam.es/handle/10486/11750> [Gltima consulta: 26/10/2022].

RANKE, Leopold von, La Monarquia Espariola de los siglos XVI y XVII, Espuela de Plata, Salamanca,
2011.

RIBOT GARCIA, Luis Antonio, La Revuelta de las Comunidades de Castilla. Leccion inaugural del curso
2021-2022, Universidad Nacional de Educaciéon a Distancia (UNED), 2021, en linea,
<https://doi.org/10.5944/inaugural.2021> [altima consulta: 21/10/2022].

RIVERO RODRIGUEZ, Manuel, La monarquia de los Austrias. Historia del Imperio espaiiol, Alianza
Editorial, Madrid, 2017.

RIZZUTO, Claudio César, «La imagen del obispo ideal en la revuelta de las Comunidades de Castilla (1520-
1521)»,  Historia.  Instituciones.  Documentos, 47  (2020), pp. 405-429, en linea,
<https://revistascientificas.us.es/index.php/HID/article/view/14253> [Gltima consulta: 21/10/2022].

—, «Legitimacion y Religion en la revuelta de las Comunidades de Castilla (1520-1521)», Espacio Tiempo Y
Forma.  Serie IV,  Historia  Moderna, 33  (2020), pp. 167-186, en linea,
<https://doi.org/10.5944/etfiv.33.2020.26896> [tltima consulta: 21/10/2022].

ROYO GARCIA, Juan Ramén, «Procesos del Tribunal Eclesiastico de Zaragoza por Sedicién Politica en

1592», Cuadernos de Estudios Borjanos, XXVII-XXVIII, 1992, pp. 241-272, en linea,
<https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/19/31/ ebook.pdf> [Gltima consulta: 27/10/2022].

SERRANO MARTIN, Eliseo, «Aragoén Moderno», en Eloy Fernandez Clemente (dir.), Historia de Aragén,
La Esfera de los Libros, Madrid, 2008.

38


https://doi.org/10.5944/inaugural.2021

