. Universidad

ans
181 Zaragoza

1 2

A

w
F-

Trabajo Fin de Grado

Camus y el pensamiento sublevado.
El asesino delicado de inclinacion libertaria.

Autor

Guillermo Cérdoba Vazquez

Directora

Marina Garcés Mascarenas

Facultad de Filosofia y Letras
ARo 2013

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Indice

INTRODUCCION

PARTE I: EL PENSAMIENTO SUBLEVADO

Necesidad filosofica de la rebeldia: naturaleza humana y humanismo
Nocidén de rebelion
Los asesinos delicados

Pensamiento del mediodia

PARTE II: LA ACCION SUBLEVADA

De la Resistencia a la liberacion de Paris
La condena del estalinismo y Ni victimas ni verdugos

El proceso de Camus y la Defensa del Hombre rebelde

CONCLUSIONES
Concepto de revolucion

Un asesino delicado de estirpe libertaria

BIBLIOGRAFIA

5
10
14
16

21
25
26

28
30

34



Abstract

En este ensayo confrontamos la posicion tedrica que Albert Camus expone en
El Hombre rebelde en torno al concepto de rebeldia y su pensamiento del mediodia, con
especial atencion a los que €l llama asesinos delicados, (I) con su practica politica a lo
largo de su desarrollo historico vital, fundamentalmente desde su participacion en la
Resistencia hasta su condena del estalinismo (II); para intentar concluir, entre las
diversas interpretaciones que su obra ha suscitado, que Camus es un asesino delicado de
estirpe libertaria, apoyandonos tanto en su posicion tedrica como en las posiciones que
mantuvo a lo largo de su vida antes analizadas, siendo que E/ Hombre rebelde de

Camus refleja una experiencia personal de valor universal (III).

INTRODUCCION

El trabajo se justifica en primer lugar en la actualidad del pensamiento de
Camus. En la prensa, principalmente francesa, continuamente se debate acerca de su
obra y de su periplo vital. Las editoriales no cesan de publicar libros que glosan su vida
y obra. Las controversias en torno a su persona y pensamiento siguen vivas. No en vano
este ano, 2013, celebra el centenario de su nacimiento en Mondovi, Argelia, colonia
francesa, el 7 de noviembre de 1913. Su pensamiento puede ayudarnos a la comprension
de nuestro presente, pues el paso del tiempo no ha vuelto obsoleto su pensamiento. Ante
el panorama actual en el que parece que una vision del mundo se desmorona, pero sin
que sepamos todavia hacia donde se dirigen las sociedades contemporaneas, Camus
puede seguir siendo un referente que haga que no se pierda nunca de vista el aspecto
moral, la medida que toda accién politica debe tener, el limite que la propia naturaleza
humana impone a cada uno de nosotros como miembros de un ser colectivo comun.
Mensajes todavia necesarios pues la democracia y los derechos humanos no son un
acervo adquirido para siempre sino una conquista parcial y coyuntural fruto de un
pasado sangriento que pugna por volver radicalizando los mensajes politicos en la
propia Europa occidental, de lo que dan fe las elecciones politicas de los propios
miembros de la Unidon Europea, donde la desafeccion ciudadana va de la mano del auge

de los partidos con planteamientos menos moderados.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Ante un panorama tal, el mensaje de Camus no es el conformismo ni el
conservadurismo, pero tampoco la pérdida de todo referente. Su propuesta es una
rebeldia que no pierda de vista a las victimas, sean del lado que sean, huyendo de los
maniqueismos pero luchando de manera intransigente por los cambios necesarios, desde
un didlogo que limite los efectos perversos de la necesaria revolucion. Su rebeldia es
sinonimo de revolucidon, pero de una revolucion desgarrada siempre tensada por el
rechazo a institucionalizar el asesinato, la tortura y la depuracion.

Repasaremos por tanto su nocidn de rebeldia y su propuesta de un pensamiento
del mediodia.

El paralelismo entre las obras correspondientes al primer tema que le ocupo6 (el
absurdo) y el segundo (la rebelion), pues en ambos casos una obra dramatica o
novelistica precede a la justificacion teorica, se correlaciona también con el paralelismo
entre su planteamiento sublevado, rebelde, tanto en su obra (E/ Hombre rebelde) como
en su vida'. Nosotros exploramos brevemente este ultimo paralelismo, afiadiendo a la
exposicion teorica de su pensamiento sublevado ciertas notas vitales que enmarcan su
trayectoria personal frente a los acontecimientos histdricos que le tocod vivir, para
dibujar el retrato de un artista del que dan tirones tanto desde la derecha como desde la
izquierda, politicamente hablando, pero que claramente se sitGla para nosotros en la
estela libertaria rebelde de los asesinos delicados rusos, “grandes corazones” que tratan
de rehacer, hombre por hombre, una fraternidad.

Nos centramos en la exégesis de la rebeldia que Camus desarrolla en EI/
Hombre rebelde, prestando especial atencion a su nocion de rebelion, deudora de la de
absurdo, donde los conceptos de justicia y libertad muestran una tensioén constante, asi
como a los revolucionarios rusos de 1905, a los que animaba una profunda exigencia
moral, como Unicos representantes, en su analisis de la revuelta historica que hace
Camus en esta obra, del equilibrio que debe existir en toda rebelion auténtica. La
rebeldia tal como la entiende Camus configura su pensamiento del mediodia, expuesto
al final de su obra, que configura definitivamente qué entender por pensamiento rebelde
o pensamiento del limite.

Asi, al hilo de sus posiciones teoricas, ilustraremos las posiciones vitales que

Camus adopta en torno a las circunstancias politicas del momento que le toca vivir y su

' Como sefiala Julibert, “la dimension practica de la filosofia camusiana no sélo implica que su obra
filosofica es en buena medida su vida, sino también que sus obras no son meros ejercicios literarios, ni
siquiera intelectuales. Son el testimonio de esa voluntad de convertirse en una persona, las elaboraciones
de la propia experiencia mediante las cuales se ensaya ese propdsito”.

JULIBERT E., “Pasar entre los hombres”, en Turia n° 107, INO, Zaragoza, junio-octubre 2013, p. 152.



entendimiento del concepto de justicia. Su posicion en la Resistencia la ilustraremos con
su participacion en Combat y en los procesos de purga posteriores a la liberacion de
Paris, tal que el de Brasillach. Su posicion frente al comunismo soviético la
recogeremos analizando su Defensa del Hombre rebelde.

Nuestra tesis es la de que Camus es un autor del que creemos poder afirmar
que soOlo tiene una posible interpretacion, la de ser un asesino delicado cercano al
pensamiento libertario (a falta de su ultima etapa del amor apenas esbozada en El
Primer Hombre). Y es que Camus no rechaza la violencia o el asesinato, sino que
simplemente su propuesta rebelde lo que le hace es estar alerta para limitarlo, caso de
que sea necesario, a lo minimo imprescindible.

Camus es como el rebelde Kaliayev cuando justifica la purga de Pucheu, pero
también cuando modifica su postura y pide la no ejecucion de la condena a muerte de
Brasillach. Porque Camus propugna un rebelde que se autolimita, en lo que supone una
rebelion de segundo grado. La “medida” que implica la rebeldia es la que hace aceptar
el cadalso a Kaliayev y la que hace rectificar a Camus su posicion sobre la depuracion.

El ensayo parte de una metodologia donde se conjugan las fuentes primarias,
echando mano en la mayoria de las ocasiones de las traducciones de sus obras en
castellano, cuando ello es posible, con las fuentes secundarias, de la mano de autores
contemporaneos tanto en espaiol como en francés, que siguen interrogando el

pensamiento de Camus desde posturas politicas del presente.

PARTE I: EL PENSAMIENTO SUBLEVADO

Necesidad filosofica de la rebeldia: naturaleza humana y humanismo.

En El Mito de Sisifo Camus entiende por rebelion el “enfrentamiento perpetuo
del hombre con su propia oscuridad. Es exigencia de una transparencia imposible.
Vuelve a poner al mundo en duda en cada uno de sus segundos. Asi como el peligro
proporciona al hombre la irremplazable ocasion de asirlo, también la rebelion metafisica
extiende la conciencia a lo largo de la experiencia. Es esa presencia constante del
hombre ante si mismo. No es aspiracion, pues carece de esperanza. Esta rebelion es la

seguridad de un destino aplastante, menos la resignacion que deberia acompafiarla.”

2CAMUS A., Obras Vol. 1, El mito de Sisifo, Un razonamiento absurdo, Alianza Editorial, S.A., Madrid,
1996, p. 258.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




De esta cita podemos subrayar que la rebeldia es una necesidad metafisica que
ya encontramos en el hombre absurdo, que ya es un hombre rebelde. Esto es, en el ciclo
del absurdo de Camus ya tenemos la rebeldia que tematizard posteriormente en su
segundo ciclo. En segundo lugar, podemos subrayar que es la experiencia la que pone al
hombre ante si mismo y le impulsa a la rebelion. En tercer lugar, que el hombre absurdo
se hace consciente de su situacion, “pues todo comienza por la conciencia y nada vale

sino por ella™.

»4 Como escribe en sus

Asi, “la simple ‘inquietud’ estd en el origen de todo
Carnets en mayo del 36, su compromiso con la vida es “no separarse del mundo”, estar
en contacto con lo verdadero: “la naturaleza, en primer lugar; luego el arte de aquellos
que han comprendido, y mi arte si soy capaz de ello™.

Camus recela de los discursos politicos de los gobiernos y en cambio tiene en
primer plano los intereses vitales de los hombres . “Cada vez que escucho un discurso
politico o leo los que nos dirigen, me asusta, desde hace afios, no oir nada que produzca
un sonido humano™®.

La insurreccion es un valor constitutivo de toda una humanidad. La rebelion es
lo unico que puede salvarnos del nihilismo. Una rebelion que no es un valor absoluto,
como no lo son la historia ni la revolucion, sino s6lo un medio para hacer progresar al
hombre y dejar de estar bajo la servidumbre. El nihilismo es a nivel historico lo mismo
que el absurdo a nivel individual, pone de manifiesto la contradiccion existencial de la
busqueda de unidad y sentido por parte del hombre frente a ese absurdo y ese nihilismo.
La necesidad de rebelarse proviene del rechazo del “todo estd permitido” de Ivan
Karamazov, del rechazo de “la mujer esterilizada por los SS, el hombre a quien
obligaron a dormir con su hermana desnuda, la mujer que estrechaba a si hijo contra el
pecho mientras le rompian la cabeza™, del rechazo del terror que Merleau-Ponty
justifica tachando al humanismo de utopia porque el hombre siempre es explotado por
el hombre (identificando politica con terror, ante el que hay que tomar partido), rechazo
de de la racionalidad del marxismo que aboga por las leyes de la historia para prever la

victoria del socialismo frente al régimen burgués y capitalista. Este rechazo se

fundamenta en que entre los hombres hay una solidaridad nacida de una comunidad de

3 CAMUS A., Obras Vol. 1, El mito de Sisifo, Un razonamiento absurdo, Op. Cit., p. 223.

*CAMUS A., Obras Vol. 1, El mito de Sisifo, Un razonamiento absurdo, Op. Cit., p. 223.

>CAMUS A., Obras Vol. 1, Carnets, 1, Cuaderno 1, Op. Cit., p. 468.

® CAMUS A., Obras Vol. 1, Carnets, 1, Cuaderno 1, Op. Cit., p. 485.

" CAMUS A., Obras Vol. 3, Crénicas 1948-1953, Perseguidos-perseguidores, Alianza Editorial, S.A.,
Madrid, 1996, p. 366.



naturaleza en la condicion humana. No es que el individuo se asimile al grupo, pues el
hombre esta solo entre el resto de hombres, pero eso es precisamente lo que le acerca a
los otros cuando tiene consciencia. La moral de Camus proviene de que el hombre esta
implicado en una solidaridad que parte de la naturaleza humana y de la rebelion ante la
injusticia y la infelicidad. Hay una dignidad humana. La rebelion en la historia no es un
desorden completo sino que “se realiza alrededor de un eje. Al mismo tiempo que
sugiere una naturaleza comun de los hombres, la rebelion pone de manifiesto la medida
y el limite que estan al principio de esa naturaleza™.

Camus reivindica a Freud para defender la originalidad de la naturaleza
humana.  Segun la ideologia estalinista, “Freud es un pensador herético y
‘pequenioburgués’ porque ha sacado a la luz el inconsciente y le ha conferido por lo
menos tanta realidad como al supery6 social. Este inconsciente puede entonces definir
la originalidad de una naturaleza humana opuesta al yo historico™.

Como ya anuncia al principio de su obra, “el analisis de la rebelion conduce,
por lo menos, a la sospecha de que hay una naturaleza humana, como pensaban los
griegos, y contrariamente a los postulados del pensamiento contemporaneo™".

El asesinato y la mentira se rechazan porque van contra la fraternidad natural
de los hombres. Para Camus, la relacion normal entre los hombres no es una relacion de
fuerza hobbesiana sino la fraternidad, la lucha por la justicia, contra el sufrimiento. “La
complicidad y la comunicacion descubiertas por la rebelion no pueden vivirse sino en el
didlogo libre. Todo equivoco, toda mala interpretacion suscita la muerte; solo el
lenguaje claro, la palabra sencilla pueden salvar de esta muerte”'".

Podriamos decir que en la base de la rebeldia de Camus se encuentra por tanto
la comprension de que existe algo asi como una naturaleza humana, o sea, se encuentra
la defensa de un humanismo. Si segun Camus para la victima el Gnico valor es el
presente y la Unica accion la rebeldia'?, en cambio “el marxismo es una doctrina de

9513

culpabilidad en cuanto al hombre y de inocencia en cuanto a la historia””. Camus

prefiere el hombre a la historia.

8 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 343.
® CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo Il de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 279.
" CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo I de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 32.
"WCAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 332.
2 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo Ill de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 248.
B CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo Ill de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 282.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Camus reivindica que la naturaleza humana no es de una plasticidad absoluta,
como supone la revolucion absoluta al reducirla al estado de fuerza historica'.

Esta defensa de unos valores humanistas por parte de Camus podria pensarse
que provoca una contradiccion en los fundamentos del pensamiento politico de Camus,
porque por un lado rechaza que se puedan actuar en nombre de un absoluto divino o de
un absoluto en la historia y por otro plantea unos valores como absolutos en el sentido
de que no puede haber compromiso para con ellos'’. Podria pensarse que al introducir el
concepto de naturaleza humana en su pensamiento, este juega el papel de absoluto, y es
su desconocimiento por la revolucion lo que provoca la rebelion de esa naturaleza
humana erigida en valor absoluto.

Pareciera por tanto que si la naturaleza humana es un valor que preexiste a toda
accion, esto es introducir un salto metafisico en su pensamiento.

Sin embargo, para Camus la naturaleza humana no es una esencia. No se trata
de hacer de Camus un existencialista (pues la naturaleza humana para Camus no es
mera condiciébn humana sartriana historica, sino que tiene un sentido moral), para
Camus no es que la existencia preceda a la esencia, pero tampoco al contrario. Para
Camus, el ser estd entre esencia y existencia, el mundo es a la vez ser y devenir,
movimiento y fijeza'®. Es paradojico que el limite inseparable de la naturaleza humana
sea precisamente descubierto por la rebelion.

Podria pensarse que en Camus hay una primacia de la naturaleza humana sobre
la rebelién, aunque sea esta ultima la que cronoldgica o fenomenoldgicamente se
manifieste primero.

Pero no parece correcto interpretar asi a Camus, la naturaleza humana no es
una esencia encontrada en el hombre, sino que el limite al que reenvia la rebelion nos
reenvia a una tradicion, la griega.

“El pensamiento griego se ha atrincherado siempre en la idea de limite. No ha
llevado nada hasta el final —ni lo sagrado ni la razén- porque no ha negado nada: ni lo
sagrado ni la razon. [...] Por el contrario, nuestra Europa, lanzada a la conquista de la
totalidad, es hija de la desmesura™"’.

En ese sentido, la naturaleza humana seria, en este contexto, la trasmision de

una herencia cultural. Por eso el pensamiento sublevado necesita de la memoria, para

" CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo IV de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 291.

'S LETOURNEAU K., « Albert Camus, au-dela du nihilisme », en Phares, Revue philosophique étudiante
de I’Université Laval, volume 9, 2009.

'S CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 345.

7CAMUS A., Obras Vol. 3, El exilio de Helena, de El Verano, Op. Cit., p. 573.



recordar el pensamiento de los limites, lo que explica su fragilidad. Si la fuerza y la
violencia fueran los tinicos recursos de la politica, seria una imposicion débil, pues el
verdadero reconocimiento de la autoridad es el de un consenso comprometido con la
justicia y con la memoria de las victimas de las injusticias sufridas en el pasado.

En conclusion, la naturaleza humana no seria una esencia, sino todo lo
contrario. Seria una memoria, la herencia cultural occidental de Grecia y Roma, de
Espartaco y Socrates, de Anibal y Atila, del esclavo que repentinamente es consciente
de sus derechos nada més que por existir. El rebelde aspira a hacer reconocer algo que
tiene y que ya ha sido reconocido por él.

El stibdito del Inca o el paria no se plantean el problema de la rebelion porque
ha sido resuelto para ellos en una tradicion, antes de que hubieran podido plantearselo,
dado que la respuesta estaba en lo sagrado. La metafisica estd reemplazada por el mito.
“El hombre rebelde es el hombre situado antes o después de lo sagrado, y dedicado a
reivindicar un orden humano en el que todas las respuestas sean humanas, es decir,
razonablemente formuladas™'®,

La rebeldia es para Camus independiente de su desarrollo histérico e
irrenunciable, como freno a los excesos historicos.

Es por eso que para Létourneau el pensamiento filosofico de Camus es
aporético incluso en su propio pensamiento del mediodia. El humanismo significa que
no se puede elegir ni Dios ni Historia, pero que tampoco puede no escogerse. El mundo
no tiene certezas, tanto la violencia como la no violencia son inadmisibles, justicia y
libertad son irreconciliables y sin embargo debemos actuar. En ese contexto, la rebelion
€s un pensamiento aproximativo que se corresponde con nuestros conocimientos reales.

”1 en el

Ya que toda accion comporta el riesgo de participar, “por la fuerza de las cosas
crimen de la historia, debe ser calculada. La estimacion constante de los fines y los
medios es para el hombre una accion y un pensamiento posibles en el nivel medio, que
es el suyo.

Cuando Camus en el escenario de un convento dominico en 1948 rechaza tener

que escoger entre Dios y la Historia como hacen los cristianos y los comunistas y se

declara optimista en cuanto al hombre y pesimista en cuanto al destino humano, sin

'8 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo I de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 37.
' CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 339.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




embargo no lo hace “en nombre de un humanismo que siempre me ha parecido de
cortos alcances, sino en nombre de una ignorancia que trata de no negar nada”?.

En el mismo sentido se expresd ya en una carta a Guy Dumur el 3 de enero de
1944, cuando escribe que hay que ser pesimista en lo que concierne a la condicién
humana pero optimista en lo que concierne al hombre®'.

Asi, para ser fieles a Camus no habriamos de ver la necesidad filosofica de la
rebeldia en la naturaleza humana o en el humanismo en sus acepciones habituales, sino
en el propio concepto de hombre, un concepto autorreflexivo cercano a los
planteamientos del ultimo Foucault, por ejemplo*, unos hombres que, como nos dice al
final de El Hombre rebelde, comprenden “que se corrigen mutuamente y que les detiene

9923,
"=

a todos un limite en el so en definitiva, naturaleza entendida como herencia cultural

griega hecha de memoria, rebelion y mesura.

Nocion de rebelion

Tal como sefiala el propio Camus en la introduccioén a E/ Hombre rebelde, “‘en
la época de las ideologias, tenemos que habérnoslas con el asesinato” *.

Camus escribe en sus Carnets en una nota de abril de 1946, esbozando un
comienzo para su ensayo: ‘“Rebelion. Comienzo: “El unico problema moral
verdaderamente serio es el asesinato. El resto viene después. Pero ante todo debo
averiguar si puedo matar a este hombre que tengo frente a mi, o consentir en que lo
maten, y debo saber que no sabré nada mientras no sepa si puedo dar muerte a un

hombre”?.

2 CAMUS A., Obras Vol. 2, Crénicas, 1944-1948, El no creyente y los cristianos, Alianza Editorial,
S.A., Madrid, 1996., p. 752.

2'CAMUS A., Essais, Editions Gallimard et Calmann-Lévy, 1965, p. 1669.

22 En este sentido, Parkes reclama que Camus, como Foucault, practica una ética de si, una hermenéutica
del sujeto que se enmarca en una filosofia de vida: “much more work has recently focused on Foucault’s
later works on the self —not so much a reclamation of Foucault for humanism (or vice versa), but as an
explication of these works, steeped in scepticism and critical inquiry, emerge as part of, rather opposed to,
the Enlightenment project. When combined with Camus’s work, beginning with The Myth of Sisyphus
through to The Fall, we can see evidence of a different path than one trod by identity politicians and
postmodernists in the eighties and nineties. It is not a path of transcendent liberation, but one of self-
reflexive evisceration, a transformation that sees Foucault and Camus understanding the role of an
aesthetic philosophy of life, a lived philosophy that never settles for simple answers”.

PARKES G., “Putting it together: Albert Camus, Michel Foucault and an ethics of the self”, University of
Bucharest Review, Vol. X, n° 2, 2008, p. 70.

2 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 358.

#* CAMUS A., Obras Vol. 3, Introduccion a El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 19.

3 CAMUS A., Obras Vol. 4, Carnets, 2, Cuaderno V, Alianza editorial, S.A., Madrid, 1996, p. 232.

10



Efectivamente, es una repeticion casi palabra por palabra de la apertura del
Mito de Sisifo, salvo que “asesinato” reemplaza a “suicidio”. Cambio que refleja la
evolucion de su pensamiento: de su relacion personal con el mundo al problema del
asesinato institucional.

Es por eso que un poco mas adelante sefiala Camus en EI Hombre rebelde, a
proposito del objeto de esta obra, y enmarcandola en continuidad con sus anteriores
trabajos, “este ensayo se propone proseguir, ante el asesinato y la rebelion, una reflexion
comenzada en torno al suicidio y a la nocion de absurdo”. Si en el Mito de Sisifo se
interrogaba sobre el suicidio, en E/ Hombre rebelde se pregunta sobre el asesinato y sus
justificaciones.

Y es que la reflexion hecha hasta entonces por Camus so6lo nos habia
proporcionado “una nocidn, la del absurdo. A su vez, ésta no nos aporta sino una
contradiccion en lo que concierne al problema del asesinato. El sentimiento del absurdo,
cuando se pretende extraer de ¢l una regla de accion, vuelve el asesinato por lo menos
indiferente y, por consiguiente, posible. Si no se cree en nada, si nada tiene sentido y no
podemos afirmar valor alguno, todo es posible y nada tiene importancia. Sin pros ni
contras, el asesino no tiene ni deja de tener razoén. Tanto cabe atizar los crematorios
como dedicarse al cuidado de los leprosos. Maldad y virtud son azar o capricho”.

Los nihilistas desean la unidad, y para conseguir esa unidad total intentan
aplicar una justicia total, o generalizar la injusticia, extendiendo el sufrimiento y la
muerte a toda la humanidad, y asi encontrar la unidad en la nada. Una vez muerto Dios,
el hombre debe fundar sus propios valores, y los nihilistas (Nietzsche, Sade®, los
surrealistas) se inscriben en la historia de un pensamiento rebelde que lleva
directamente al totalitarismo.

Pero la rebeldia que nos propone Camus va mas alla de esa rebeldia historica y

metafisica. Es una rebeldia que se rebela contra el absurdo.

% Para Chabot, lo que mejor clarifica la moral de Camus es el andlisis sin complacencia que hace de la
obra de Sade y su inapelable condena del sadismo. El éxito de Sade en nuestra época se explica por el
sueflo contemporaneo de la libertad total y la deshumanizacion operada friamente por la inteligencia. En
ese sentido, el marqués fue un precursor y apologista anticipado del nazismo (terror irracional) y del
estalinismo (organizacion racional del terror irracional, racionalidad pervertida). Para Camus, Sade
representa el “hombre de letras” perfecto, en el mal sentido del término, pues para €l la literatura es puro
divertimento amoral descomprometido de toda responsabilidad vis a vis de terceros. Y la “gente de letras”
no le han perdonado a Camus su lapidaria conclusion: Prometeo acaba en Onan.
CHABOT J., Albert Camus, « La pensée de midi », Edisud, Aix-en-Provence, 2002, p. 138.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Y es que el propio Camus confeso a Roger Grenier en 1957 en Estocolmo?®” que
cuando comenz6 su obra tenia un plan preciso. Queria de antemano expresar la
negacion. Bajo tres formas. Novelistica: El extranjero. Dramatica: Caligula y El
malentendido. 1deolodgica: El Mito de Sisifo. Y dice que no hubiera podido hablar de
ello si no lo hubiera vivido, porque dice no tener ninguna imaginacion. Nos dice que
esto era para él, si queremos, la duda metdodica de Descartes. El dice saber que no se
puede vivir en la negacion como ya lo anunciaba en el prefacio de El Mito de Sisifo, y
que ademas preveia lo positivo bajo tres formas. Novelesca: La peste. Dramatica:
Estado de sitio y Los justos. 1deologica: El hombre rebelde. Y afiade que entreveia ya
para entonces una tercera capa alrededor del tema del amor, diciendo que eran eso los
proyectos que tenia en marcha®.

En este sentido, en sus Carnets, el 27 de mayo de 1950, escribid: “I. El Mito de
Sisifo (absurdo). — IT El mito de Prometeo (rebelion). — I11. El mito de Némesis™?.

Como el propio Camus escribiod en sus Carnets 1, Cuaderno Il (en Obras 1),
el 24 de febrero del 41: “Terminé Sisifo. Los tres Absurdos acabados. Comienzos de la
libertad™.

Esto es, la etapa de la rebeldia es una etapa positiva marcada por la libertad, y
abocada hacia el amor. Una etapa en la que Camus intenta redefinir la rebeldia que
antes era solitaria hacia una rebeldia solidaria que sea capaz de proporcionar una regla
de accidn adaptada a los acontecimientos de la época (la guerra y su participacion en la
Resistencia). Esto es, para salir del nihilismo que entonces habia en el ambiente, intenta
fundamentar la nocion de rebeldia.

En este inicio de la etapa positiva nos interesa ahora remarcar que Camus
escribié en 1945 Remarque sur la révolte, en la obra colectiva L Existence’".

La primera parte de EI Hombre rebelde, de 1951, retoma en lo esencial la
primera seccion del escrito de 1945, y a eso le afiade un esfuerzo mas sistematico para

fundamentar la rebeldia. Tal como sefiala Quilliot*

, comparando el texto de 1945 y el
primer capitulo de EI Hombre rebelde, en este segundo podemos ver que Camus da a la

nocion de rebeldia un valor mas general (sustituyendo el funcionario rebelde por el

? GRENIER R., Albert Camus : soleil et ombre, une biographie intellectuelle, Gallimard, Pais, 1987.

® CAMUS A., Essais, Op. Cit., p. 1610.

¥ CAMUS A., Obras Vol. 4, Carnets, 2, Cuaderno VI, Op. Cit., p. 346.

® CAMUS A., Obras Vol. 1, Carnets, 1, Cuaderno III, Op. Cit., p. 590.

' CAMUS A., « Remarque sur la révolte », en Métaphysique n° 1, Les Editions Gallimard, Paris, 1945.
http://classiques.uqac.ca/classiques/camus_albert/remarque_sur la_revolte/remarque sur la revolte.html
32 CAMUS A., Essais, Op. Cit., p. 1618.

12



esclavo), renunciando al término de valor y evitando el término trascendencia. Ademas,
enriquece sus reflexiones con ejemplos tomados del terrorismo ruso (Los Justos) o la
Resistencia. E introduce la nocién de naturaleza humana, subyacente, pero no
directamente evocada en la Remarque.

Ya desde el comienzo de EI Hombre rebelde, sefiala que en la rebeldia no hay
s0lo un movimiento negativo sino tambi€n otro positivo. Un movimiento de rebelion
que aunque nace en lo que el hombre tiene de mas individual, “pone en tela de juicio la

nocién misma de individuo”*

, pues “se sacrifica en beneficio de un bien del que estima
que sobrepasa a su propio destino”. Actia en nombre de un valor aiin confuso, pero que
comparte con todos los hombres, lo que conduce a sospechar que hay una naturaleza
humana. Y acaba Camus el primer capitulo de esta obra describiendo la rebelion ideal,
con cuya horma medird la revoluciones histéricas y reflexionard al final de su obra
sobre como superar el nihilismo reinante en su época. La descripcion de esa rebelion
ideal podia resumirse en esta cita: “La solidaridad de los hombres se funda en el
movimiento de rebelion, y éste, a su vez, no encuentra justificacion mas que en esa
complicidad. Tendremos, por lo tanto, derecho a decir que toda rebelion que se autoriza
a negar o a destruir esta solidaridad pierde por ello el nombre de rebelion y coindice en
realidad con un consentimiento homicida [...]. Para ser, el hombre debe sublevarse,
pero su rebelion debe respetar el limite que ella descubre en si misma, alli donde los
hombres, al unirse, comienzan a ser’**.

Y es que el espiritu de rebelion tiene conciencia de ser colectivo, deja de ser
absurdo en la experiencia del sufrimiento individual. Reconoce ‘“que comparte esa
extrafieza con todos los hombres y que la realidad humana en su totalidad, sufre de esa
distancia en relacion consigo misma y con el mundo”. “En nuestra prueba cotidiana la
rebelion desempefia el mismo papel que el cogito en el orden del pensamiento: es la
primera evidencia. Pero esta evidencia saca al individuo de su soledad. Es un lugar
comun que funda en todos los hombres el primer valor. Yo me rebelo, luego somos™.
Esto es, al final del capitulo I Camus deja establecido, haciendo retroceder el

absurdo (la duda metddica) sobre él mismo, que la rebeldia conduce (como el cogifo) a

su primera certeza: Yo me rebelo, luego somos.

3 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo I de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 31.
¥ CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo I de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 38.
3 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo I de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 39.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Como sefiala Malishev, “asi como para Descartes del hecho de la duda se
deriva la existencia del sujeto de la duda, para Camus del hecho de la protesta contra el
absurdo se desprende la evidencia de la rebelion ‘yo me rebelo, luego soy’. Pero a
diferencia del cogito de Descartes, que finalmente remonta al Ser divino como su
fundamento, la rebelidon, que constituye el atributo de la naturaleza humana, carece del
soporte externo en la racionalidad y en el orden del mundo [...] lo sagrado, dice Camus,
[...] radica en el mismo ser humano lo sagrado es un atributo antropologico diluido en
cada hombre. De este modo, el humanismo se resucita de las cenizas del sentido
ontologico quemado en El Mito de Sisifo™.

La introduccidon por parte de Camus de una “medida” frente a un “poder
ilimitado” nos llevaria a hablar quizd de una rebelion de segundo grado, de una
“rebelion de la rebelion™.

Tras analizar en el capitulo II la rebelion metafisica, en el capitulo III analiza

la rebelion historica, en el IV Rebelion y arte, y en el V El pensamiento del mediodia.

Los asesinos delicados

En enero de 1948, a la vez que escribe las primeras escenas de Los Justos™,
Camus publica un articulo que lleva el titulo de Les meurtriers délicats en la revista La
Table ronde. En El Hombre rebelde, dentro del capitulo III sobre la rebelion historica,
retoma el tema como un apartado dentro del terrorismo individual, contraponiendo este
al terrorismo de Estado tanto irracional como al racional.

Camus condena tanto la Alemania hitleriana como la profecia de Marx. La
primera ni siquiera puede pretender el nombre de revolucion, por no haber pretendido
nunca un imperio universal, y se limita a consagrar la vanidad del nihilismo® La
segunda si es revolucionaria porque acaba el movimiento de negaciéon comenzado por la
filosofia de las luces, destruyendo la trascendencia de la razén y precipitandola en la
historia®. Incluso Camus alaba a Marx, frente a sus discipulos, por haber escrito que
“un fin que necesita medios injustos no es un fin justo”, pero le imputa cierta

responsabilidad en que, aunque €l no lo haya querido, su doctrina haya podido llegar a

3 MALISHEV M., “Albert Camus: de la conciencia de lo absurdo a la rebelién”, Ciencia Ergo Sum,
noviembre, 2000-Febrero 2001, volumen 7, nimero tres, p. 241.

7 CANO G., “Camus, el hombre sin resentimiento”, en Turia n° 107, Op. Cit., p. 224.

¥ TELLO J. A., “Biocronologia de Albert Camus”, en Turia n° 107, Op. Cit., p. 249.

¥ CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de El Hombre rebelde, Op. Cit., pp. 222 y 223.

9 CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 237.

14



justificar, en nombre de la revolucion, “la lucha sangrienta contra todas las formas de la

»#siendo Lenin quien, sin olvidar que la Comuna ha fracasado*’, decanta la

rebelion
formula de la mistificacion seudorrevolucionaria “hay que matar toda libertad para
conquistar el imperio y el imperio sera un dia la libertad™®.

Dentro del terrorismo individual analizado por Camus, frente a los terroristas

»# reivindica a los

poseidos, a “los corazones mediocres” y a “los corazones extremados
revolucionarios rusos de 1905, a los que animaba una profunda exigencia moral, y viven
su busqueda revolucionaria en su contradiccidon mas extrema (“‘aunque reconocen el
caracter inevitable de la violencia, confiesan que no estd justificada”), guardando el
equilibrio interno “si-no” de la rebelidn auténtica, garantizando que los medios sean
adecuados al fin. Son “grandes corazones” que tratan de rehacer, hombre por hombre,
una fraternidad.

En ellos, por tltima vez en nuestra historia, el espiritu de rebelion se encuentra
con el espiritu de compasion®. El que ha matado, al morir, ve anulada la culpabilidad y
el crimen mismo. Nos dice Camus que cuando Kaliayev esta en el pie del patibulo,
vemos el reflejo historico del “existimos” que hemos encontrado al término de un
analisis del espiritu rebelde™.

Comprobamos aqui que Kaliayev es para Camus la encarnacion, el prototipo
del rebelde, tesis principal que queremos subrayar con este ensayo, pues no por obvia, a
nuestro entender, es suficientemente conocida. Kaliayev rechaza arrojar la bomba al
coche del gran duque, al que tiene la mision de matar, porque dentro hay dos nifios.
Kaliayev prueba que “la revolucion, medio necesario, no es un fin suficiente”.
“Kaliayev duda hasta el fin, pero esa duda no le impide obrar, eso es lo que hace de ¢l la
imagen mas pura de la rebelion. Quien acepta morir, pagar una vida con otra vida,
cualesquiera que sean sus negaciones, afirma con ello un valor que le supera a él mismo
como individuo historico”.

Camus encuentra a sus asesinos delicados en los Souvenirs d’un terroriste de

Boris Savinkov®, que le habia hecho leer su amigo anarquista Nicolas Lazarévich.

Camus ha recogido muchos escritos de estos asesinos delicados en una obra en 1950

' CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 248.
2 CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 270.
$ CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de EIl Hombre rebelde, Op. Cit., p. 273.
“ CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de EIl Hombre rebelde, Op. Cit., p. 204.
4 CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 201.
4 CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo Il de EIl Hombre rebelde, Op. Cit., p. 207.
T CAMUS A., Obras Vol.3, Capitulo IIl de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 208.
*® SAVINKOV B., Souvenirs d’un terroriste, Payot, Paris, 1934.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




(Tu peux tuer cet homme...)®. Y a Kaliayev y a Annenkov les ha insuflado su propia
experiencia como militante comunista™.

En Los Justos, obra de teatro de 1949 que Camus trabaja a la vez que EI/
Hombre rebelde, Kaliayev representa ese reflejo ético que le impide asesinar nifos
incluso a costa de desobedecer las 6rdenes de la Organizacion. Asi, Kaliayev grita que
“matar nifios es contrario al honor. Y si alguna vez, en vida mia, la revolucion llegara a
separarse del honor, yo me apartaria de ella. Si lo decidis, iré dentro de un instante a la
salida del teatro, pero me arrojaré bajo los caballos”. A esto Stepan responde que “el
honor es un lujo reservado a los que tienen carruajes”, pero Kaliayev replica que “no. Es
la ultima riqueza del pobre. Tu lo sabes, y también sabes que hay un honor en la
revolucion. Por él aceptamos morir. Ese es el honor que te alzd un dia bajo el latigo,
Stepan, y el que te hace hablar aan hoy™".

Cuando Stepan le dice a Dora que no tiene corazon para tonterias, que el dia
que se decidan a olvidar a los nifios seran los amos del mundo y la revolucion triunfara,
¢sta replica que “ese dia la humanidad entera odiara la revolucion™; y cuando éste le
dice que no importa pues pueden amar tanto a la humanidad como para imponérsela y
salvarla de ella misma y de su esclavitud, ésta le pregunta “;y si la humanidad entera

rechaza la revolucidon?’*?

. En este sentido, Guérin sefiala que la respuesta a esta
pregunta vino en 1989 y 1991, cuando explot6 la impostura del socialismo real y la
opinidn colectiva acabd por rechazar tanto en la Unidn soviética como fuera de ella, las
practicas asesinas del comunismo.

Si como dice Camus, todo revolucionario acaba siendo un hereje o un opresor,
Kaliayev encarna al hereje y Stepan al opresor. Kaliayev encarna al rebelde y Stepan
anuncia con su praxis terrorista el Estado totalitario, siendo asi que el grupo
revolucionario es como un laboratorio sociopolitico, afirmando Guérin que la Union
soviética no ha devenido totalitaria por accidente sino que las practicas bolcheviques
han contribuido mucho a ello.

Aunque histéricamente la revolucion de los asesinos delicados ha fracasado, el

ejemplo de estos (que Camus distinguira, en 1957, de los autores de los atentados en

4 FEUILLADE L., LAZAREVICH N., PARAIN B., Tu peux tuer cet homme: Scénes de la vie
révolutionnaire russe / Textes choisis, traduits et présentés par Lucien Feuillade et Nicolas Lazarévitch ;
Avertissement de B. Parain. Espoir, Paris, 1950.

50 GUERIN J., “Justes”, en GUERIN Dictionnaire Albert Camus, Robert Laffont, Paris, 2009, p. 460.
SLCAMUS A., Obras Vol. 2, Acto segundo de Los Justos, Op. Cit, p. 119.

2 CAMUS A., Obras Vol. 2, Acto segundo de Los Justos, Op. Cit., p. 115.

16



Argelia, dicho sea de paso) no ha acabado incluso hoy en dia de plantar cara a la tirania

y ayudar a la verdadera revolucion™.

Pensamiento del mediodia

Una vez que Camus ha comprendido el verdadero drama del pensamiento
sublevado, cuando la historia esta inmersa en una serie de antinomias (elegir entre la
violencia y la no violencia, entre la justicia y la libertad, entre mantenerse fuera de la
historia o participar en ella, fijando en cada caso el limite que marca la medida que no
hay que sobrepasar), rechazando el nihilismo de su época, su apuesta pasa por un
pensamiento del mediodia, que expone al final de E/ Hombre rebelde.

Este pensamiento del mediodia viene a subrayar su apuesta por mantenernos
atentos a aplicar la méxima de la rebelién en todo momento, sin caer en la desmesura,
aplicando un pensamiento de los limites.

Camus se pregunta si una vez que comprobamos que la rebelion suele
desviarse de sus origenes y cinicamente acaba en el asesinato debemos por ello
renunciar a toda rebelion. En palabras del propio autor argelino: “el existimos contenido
en el movimiento de rebelion, ;puede, sin escandalo o sin subterfugio, conciliarse con el
asesinato? Al asignar a la opresion un limite mas acd del cual comienza la dignidad
comun a todos los hombres, la rebelion definia un primer valor. Ponia en la primera fila
de sus referencias una complicidad transparente de los hombres entre ellos, una
contextura comun, la solidaridad de la cadena, una comunicacién de ser a ser que hace a
los hombres semejantes y unidos™*. Y reconoce que “en pura logica se debe responder
que asesinato y rebelién son contradictorios. En efecto, basta que sea asesinado un amo
para que el rebelde, de cierta manera, no esté ya autorizado a invocar la comunidad de
los hombres que constituia no obstante su justificacion”.

Asi, Camus reconoce que “si nosotros no existimos, yo no existo”, por lo que
el asesinato, tanto a nivel de historia como en la vida individual, es “el limite que no se
puede alcanzar sino una vez y después de lo cual hay que morir. El rebelde no tiene sino

una manera de reconciliarse con su acto homicida si se ha dejado llevar a €l aceptar su

* MOREL J.P., “Russie”, en GUERIN Dictionnaire Albert Camus, Op. Cit., p. 814.
3 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 329.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




propia muerte y el sacrificio. Mata y muere para que sea evidente que el asesinato es
imposible. Muestra entonces que prefiere realmente el existimos al existiremos™.

Camus reconoce que, pese a que rebelion y asesinato sean contradictorios en
términos 16gicos, siendo que la mentira, la injusticia y la violencia constituyen en parte
la condicion del rebelde, “éste no puede, pues, en modo alguno aspirar a no matar ni
mentir, sin renunciar a su rebelion y aceptar de una vez por todas el asesinato y el
mal™*®. Pero claro, tampoco puede aceptar matar y mentir, por lo que “el rebelde no
puede hallar el descanso, en consecuencia. Conoce el bien y hace el mal a su pesar”.

Ahora bien, si hace el mal, la inica manera de sostener su ser, un ser que ha
surgido de su propia rebelion, es volver a sostenerse en la rebelion. Y eso solo puede
lograrse disminuyendo la probabilidad del asesinato en torno suyo, por lo que “si mata,
aceptard la muerte”. La libertad se expresa entonces no en la libertad de ejercer la
violencia, de asesinar, sino en la libertad respecto a su propia muerte. “Descubre al
mismo tiempo el honor metafisico. Kaliayev se coloca entonces bajo la horca y sefiala
visiblemente a todos sus hermanos el limite exacto donde comienza y termina el honor
de los hombres”.

A nivel histérico, el rebelde, con su contradiccién a cuestas, se sita ante
antinomias aparentemente insolubles. En la violencia, su aparente dilema es el silencio o
el asesinato.

Lo mismo sucede con la justicia y la libertad. Es en este juego dialéctico que
establece Camus entre los conceptos de justicia y libertad donde se juega su apuesta por
la rebeldia frente a la revolucion. “La libertad absoluta es el derecho a dominar del mas
fuerte. Mantiene, por lo tanto, los conflictos que benefician a la injusticia. La justicia
absoluta pasa por la supresion de toda contradiccion: destruye la libertad. La revolucion
por la justicia y por la libertad termina poniendo a la una contra la otra. Hay, por lo
tanto, en toda revolucion, una vez liquidada la casta que dominaba hasta entonces, una
etapa en la que ella misma suscita un movimiento de rebelién que indica sus limites y
anuncia sus posibilidades de fracaso. La revolucion se propone, ante todo, satisfacer al
espiritu de rebelion que la ha originado; luego se ve en la obligacion de negarlo para
afirmarse mejor”.

En conclusion, “hay, al parecer, una oposicion irreductible entre el movimiento

de la rebelion y las adquisiciones de la revolucion. Pero estas antinomias no existen mas

3 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 330.
% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 334.

18



que en lo absoluto. Suponen un mundo y un pensamiento sin mediaciones. No hay, en
efecto, conciliacion posible entre un dios totalmente separado de la historia y una
historia purgada de toda trascendencia. Sus representantes en la tierra son,
efectivamente, el yogui y el comisario [...] ambos rechazan el valor mediador que la
rebelion revela™’.

Ya en julio del 45 insistia en subrayar la libertad frente a la justicia, pero
siempre en una tension entre los extremos, moderados precisamente por la rebelion, que
lleva a un pensamiento de los limites. Escribia en sus Carnets 2, Cuaderno 4:
“Rebelion. En definitiva, elijo la libertad. Porque aunque la justicia no se cumpla, la
libertad preserva el poder de protesta contra la injusticia y salva la comunicacién. La
justicia en un mundo silencioso, la justicia de los mudos destruye la complicidad, niega
la rebelion y restituye el consentimiento, pero esta vez en su forma mas baja. Aqui se ve
la primacia que adquiere poco a poco el valor de la libertad. Pero lo dificil es no perder
nunca de vista que al/ mismo tiempo debe exigir la justicia como se ha dicho. Sentado
esto, hay también una justicia, aunque muy diferente, en fundar el solo valor constante
en la historia de los hombres, que nunca han tenido otra razon legitima para morir que la
libertad. La libertad es poder defender lo que no pienso, incluso en un régimen o un
mundo que apruebo. Es poder dar la razon al adversario” *®.

En definitiva, Camus rechaza un pensamiento puramente histérico, por
nihilista, por aceptar totalmente el mal de la historia y oponerse en ello a la rebelion, y
apuesta por “una filosofia de los limites, de la ignorancia calculada y del riesgo”. Y es
que ‘el rebelde no niega la historia que le rodea y trata de afirmarse en ella, pero se
encuentra ante ella como el artista ante lo real, la rechaza sin eludirla”.

Esto es, la fuerza de las cosas puede hacer que el rebelde participe en el crimen
de la historia, pero no puede hacer que lo justifique. Si se admite el crimen racional al
nivel de la rebelidn, esto supone la muerte de la rebelion. Como vemos, Camus decreta
la muerte de la rebelion en la historia si esta incurre en crimen, del mismo modo que
antes dibujo al Kaliayev asesino bajo la horca nihilista, aunque sea precisamente para
dejar de serlo, al alto precio de su muerte.

La accion revolucionaria coherente con sus origenes rebeldes es la que propone

Camus en su pensamiento del mediodia. “Seria fiel a la condicion humana”®.

T CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 337.
8 CAMUS A., Obras Vol. 4, Carnets, 2, Cuaderno 1V, Op. Cit., p. 205.
¥ CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 338.
8 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 340.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




El mismo razonamiento se aplica la violencia. “La no violencia absoluta
fundamenta negativamente la servidumbre y sus violencias; la violencia sistematica
destruye positivamente la comunidad viviente y el ser que recibimos de ella. Para ser
fecundas, estas dos nociones deben encontrar su limites”. En el aspecto practico esto
supone que si el exceso de injusticia hace imposible evitar la insurreccion, el rebelde
debe rechazar poner la violencia al servicio de una doctrina o de una razén de Estado.

Si la violencia insurreccional se despliega armandose, debe ser en la direccion
de unas instituciones que limiten la violencia, no su codificacion, anunciando la
supresion sin demora de la pena de muerte lo antes posible, y esa sera la inica manera
para ella de ser verdaderamente provisional.

El mismo Camus expresara claramente en una respuesta a Emmanuel
D’Astier®" que no es un defensor de la no violencia, sino que rechaza su legitimacion y
quiere ponerle limite. “Creo que hay que mantener su caracter excepcional y encerrarla
en los limites que se pueda. No predico, pues, ni la no violencia —conozco
desgraciadamente su imposibilidad-, ni, como dicen los burlones, la santidad; me
conozco demasiado como para creer en la virtud pura”. En conclusion, el fin puede, solo
puede, provisionalmente en todo caso, anadiriamos, justificar los medios, pero para el
pensamiento rebelde son los medios los que justifican el fin. La rebelion supone una
actitud politica intransigente y limitada, no una actitud absolutista. Supone la eficacia de
la savia, no la del tifén®. En definitiva, la rebelion supone la mesura, un pensamiento de
los limites, una naturaleza comtn de los hombres. Lo real no es enteramente racional ni
lo racional completamente real. Lo irracional limita lo racional, dandole, a su vez, su
medida®.

También la moral necesita de esta mesura, “toda moral necesita una parte de
realismo”. Y viceversa, todo realismo necesita una parte de moral. Ni virtud sin limites
ni cinismo sin limites. “La rebelion, nos pone en el camino de una culpabilidad
calculada. Su unica esperanza, pero invencible, se encarna en el limite, en asesinos
inocentes. En este limite, el existimos define paraddjicamente un nuevo
individualismo™®. “Yo solo, en cierto sentido, soporto la dignidad comiin que no puedo
dejar que se rebaje en mi ni en los otros. Este individualismo no es goce, es lucha

siempre”.

' CAMUS A., Obras Vol. 2, Crénicas 1944-1948, Primera respuesta a Emmanuel D’ Astier de la
Vigerie, Op. Cit., p. 731.

8 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 342.

8 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 345.

% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de EIl Hombre rebelde, Op. Cit., p. 346.

20



La expresion politica en el mundo contemporaneo de la rebeldia es para
Camus, por ejemplo, “lo que se llama tradicionalmente sindicalismo revolucionario”®,
como sindicalismo que ha mejorado en un siglo la condicién obrera prodigiosamente.
La rebelion debe apoyarse en bases concretas para obrar a favor de la verdad, y no partir
de una ideologia. Debe tomar en cuenta lo real, no para someterse, sino para corregirlo
con conocimiento de causa. La politica que propugna Camus debe apoyarse ante todo
“en las realidades mas concretas: la profesion, la aldea, donde se traslucen el ser y el
corazén viviente de las cosas y los hombres. [...] Cuando la rebelibn comunica un
avance a la historia y alivia el dolor de los hombres, lo hace sin terror, si no sin
violencia, y en las condiciones politicas mas diferentes”. En definitiva, reclama “el
espiritu sindicalista y libertario”, frente a la revolucion cesarea, reclama el pensamiento
solar de los griegos, el pensamiento libertario de los franceses (la Comuna) los
espafioles y los italianos, frente a la ideologia alemana. Reclama la naturaleza frente a la
historia. Como sefiala el propio Camus “la verdadera generosidad con el porvenir
consiste en dar todo al presente”®. El drama de Europa es que sus hombres se han
abandonado a las sombras y han olvidado el presente por el porvenir, han olvidado los
seres apresados por el poder, han olvidado la justicia cotidiana por una vana tierra
prometida. Se han divinizado a si mismo y tienen los ojos reventados. Frente a ellos,
“Kaliayev y sus hermanos del mundo entero rechazan, por el contrario, la divinidad,
porque rehusan el poder ilimitado de dar muerte. Eligen, y con ello nos dan un ejemplo,
la Unica regla original hoy en dia hay que aprender a vivir y morir, y para ser hombre
hay que negarse a ser dios”®’. Dicho en pocas palabras: Nietzsche, Marx y Lenin pueden
revivir, nos acaba diciendo Camus, si comprenden que a todos les detiene un limite en
el sol (el pensamiento del mediodia). “Todos pueden revivir, en efecto, junto a los
sacrificados de 1905, pero con la condicion de que comprendan que se corrigen

mutuamente y que les detiene a todos un limite en el sol”®,

PARTE II: LA ACCION SUBLEVADA

De la Resistencia a la liberacion de Paris

% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 347.
% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 355.
7 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 357.
% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo V de El Hombre rebelde, Op. Cit., p. 358.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Antes de escribir El Hombre rebelde, Camus ya ha pasado de plantear un
hombre absurdo solitario a un hombre absurdo solidario, en La Peste. El 21 de agosto
de 1944, mientras que Paris se levanta, Camus escribe un editorial en Combat: “De la
résistance a la révolution”. En €l escribe “la liberacion de Paris no es mas que un paso
hacia la liberacion de Francia, y aqui la palabra LIBERACION ha de entenderse en su
sentido mas amplio... No sera suficiente con volver a la mera apariencia de libertad con
la que la Francia de 1939 tuvo que contentarse... Los Aliados han posibilitado nuestra
liberacion. Pero nuestra libertad es cosa nuestra; somos nosotros quienes hemos de darle

forma”®

Subrayemos también de este editorial de Camus que dice que si Paris se bate
esa tarde es para mandar en el mafiana, pero no por el poder, sino por la justicia, no por
la politica, sino por la moral, no por la dominacion de su pais, sino por su grandeza.

[lustraremos el tema de la depuracion de los colaboradores una vez liberado
Paris con el proceso del intelectual colaboracionista Robert Brasillach. Como escribe
Zaretsky™, en enero de 1945, Brasillach, que tras la derrota de Francia en 1940 se
convirtio en la voz mas elocuente en la nacion ocupada favorable a la colaboracion con
Alemania, estaba a pocas semanas de ser condenado a muerte por el delito de lesa
traicion. Se le pidi6 a Camus que firmase una peticion dirigida a Charles de Gaulle para
que se le conmutara la sentencia. Mauriac emprendi6 en Figaro una campafia de lucha
contra los excesos de la depuracion. Las cautelas de Mauriac al principio no afectaban a
Camus.

Ya anteriormente Camus manifestd en la revista clandestina Les Lettres
frangaises, estar de acuerdo en que Pierre Pucheu, ministro de interior bajo Vichy
responsable de la seleccion de varios presos comunistas como rehenes que luego fueron
ejecutados por los nazis, a quien De Gaulle se habia negado a amnistiar, tenia que
morir: “Han muerto demasiados hombres a quienes amabamos y respetdbamos, se han
traicionado demasiadas cosas, se han humillado demasiados valores [...] incluso para
aquellos que como nosotros, en medio de la batalla, hubiéramos sentido la tentacién de

perdonarle””

. Acusando a Pucheu de falta de imaginacion, Camus escribe “es con
completa imaginacion como llegamos al mismo tiempo, y por una paradoja que no es
mas que aparente, a admitir sin rebelarnos que un hombre pueda ser borrado de esta

tierra”’%; legitimando asi, como dice Onfray, la ley del talion.

% ZARETSKY R., Albert Camus, elementos de una vida, Ediciones de Intervencion Cultural, 2010, p. 63.
" ZARETSKY R., Op. Cit., p. 77.

' ZARETSKY R., Op. Cit., p. 80.

2 ONFRAY M., L’Ordre libertaire, la vie philosophique d’Albert Camus, Flammarion, 2012, p. 295.

22



Asi, “la direccion del CNE”, con Eluard a la cabeza, estim6 que este articulo
de Camus consideraba en bien poca cosa los crimenes de Pucheu atribuyéndolos a falta

”7 y el propio Eluard replicé al articulo de Camus que “esa falta de

de imaginacion
imaginacion tan cémoda, de la que habla, les parece siempre, y particularmente en el
caso de Pierre Pucheu, voluntaria”.

Para Zaretsky, lo que Camus parece sugerir con esta expresion de “falta de
imaginacion” es la falta de uno de los rasgos mas fundamentales de la humanidad, la
empatia, anticipando segin Zaretsky lo que Arendt calificaria una década mas tarde
como “la banalidad del mal”.

Aquel acuerdo de Camus en que Pucheu tenia que morir supuso un cambio
radical en Camus, que siempre se habia manifestado contra la pena de muerte.

Onfray sefiala” a este respecto que Camus, en ese momento, mayo de 1944, no
estd preparado todavia para el ejercicio sereno de una justicia serena, ya que acaba de
publicar en el Combat clandestino un texto titulado “Durante tres horas han fusilado
franceses”, contando la carniceria con la que los ocupantes han respondido al sabotaje
de una linea de tren en la que han hecho descarrilar dos vagones sin matar a nadie,
matando a 96 inocentes a razén de una persona cada dos minutos.

Y no so6lo fue con Pucheu con quien Camus se mostrd vengativo, segun
Onfray’™. En julio de 1944 Camus persiste en esta direccion, escribiendo en Combat
sobre Pétain y Laval. Y el 30 de agosto de 1944 Camus invita a golpear terriblemente
como ejercicio de justicia, frente a la masacre de 34 resistentes por las SS.

Pero luego evoluciona, y en este sentido dimite del Comité nacional de edicion,
porque ve que es como un tribunal revolucionario donde el odio y el resentimiento son
mas importantes que la justicia”’.

Pues bien, vista ya la postura depuracionista de Camus, sigamos de cerca esta
evolucion. Camus abri6 su columna en Combat diciendo “no estamos de acuerdo con el

Sefior Francois Mauriac”.

" CNE: siglas de “Comité nacional de edicion”, que preconiza la depuracion literaria.
" LOTTMAN H., Albert Camus, Taurus, Madrid, 2006, p. 378.
" Ibid., pp. 295-296.
6 Respecto a la atribucion de otros articulos de Combat a Camus a parte de los que positivamente se han
identificado como suyos segiin Lottman, uno de los cuales es efectivamente el titulado “Durante tres
horas han estado fusilando a franceses”, caben diferentes interpretaciones, como sefiala Lottman en su
biografia sobre Camus en nota a pie de pagina.
Ibid., p. 561.
" Ibid., p. 298.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan

http://zaguan.unizar.es




Camus desoyd la llamada de Mauriac a la tolerancia por razones a la vez
religiosas y pragmaticas. Desde Combat, escribe que escoge asumir una justicia humana
con sus imperfecciones, preocupados solo por corregirla con una honestidad mantenida
con desesperacion’. En una columna publicada el 26 de diciembre de 1944 declara
Camus que la moderacion, al menos en las actuales circunstancias, no era una virtud.
“Nuestro mundo no necesita almas tibias. Necesita corazones ardientes que sepan coOmo
poner la moderacion en el lugar que le corresponde”.

Vemos aqui otra referencia de Camus a los “corazones”, al igual que hace
luego en El Hombre rebelde cuando habla de “corazones mediocres, extremados, y
grandes corazones”. Aqui los corazones ardientes parecen identificarse con los
extremados. Pero la apuesta final de Camus no es esta, no es la de su toma de posicion
durante el primer afos de las purgas, sino la de los “grandes corazones”, como expondra
en El Hombre rebelde. En todo caso, esa insistencia en los “corazones” quiza nos ponga
en guardia de que nunca pierde de vista el aspecto humano y pragmatico de toda postura
teorica.

Camus modifica su punto de vista sobre la depuracion” y reconoce que ya no
hay que insistir en la justicia. La depuracion no ha sido mas que una estrategia en manos
de corrientes politicas, sobre todo de los comunistas. Hubiera hecho falta una escala de
sanciones y de grados de culpabilidad, una articulacion entre una ley de excepcion y una
politica de amnistia. Y acaba escribiendo “Vemos ahora que el Sr. Mauriac tenia razon:
vamos a necesitar caridad™®.

Dias después de esto, Camus se tom6 una excedencia de su trabajo en Combat.
La familia de Camus atestigua que Camus se paso la noche del 25 de enero dando
vueltas por su habitacion preguntandose como responder a la solicitud de firmar contra
la muerte de Brasillach. Al final de sus deliberaciones, Camus regresd a su conviccion
de antes de la guerra. Nunca hay que matar a un ser humano en nombre de un principio
abstracto. Asi, se aparta de la posicion que mantuvo en la primera fase de la purga, con
Pucheu, y acaba firmando, desencantado, la peticion de gracia de Brasillach.

Y lo hace aplicando el mismo razonamiento que antes con Pucheu (al que

acuso de falta de imaginacion y al que conden6 en plena luz de imaginacion), pero al

8 SALAS D., Albert Camus, la juste révolte, Editions Michalon, Paris, 2002, p. 41.
" SALAS D., Op. Cit., p. 42.
% ZARETSKY R., Op. Cit., p. 84.

24



revés, pues un hombre con imaginacion, “el escritor condenado a entender, no puede ser
un asesino™,

En resumen, Camus opone a una justicia “pura” (nihilista, como la del sistema
comunista), una justicia “modesta”, consciente de sus limites y de las debilidades que le
aquejan comunes a las del acusado®.

Asi, escribe en Carnets en 1944: “;El indulto? Debemos servir a la justicia
porque nuestra condicion es injusta, contribuir a la felicidad y a la alegria porque este
universo es desdichado™.

En conclusion, podemos resumir la postura de Camus en torno a los temas
suscitados por la ocupacion y la liberacion de Francia con estas palabras: “Titubed un
momento durante las primeras fases de la purga, aunque paradojicamente lo hizo en
nombre de la imaginacion moral. Pero pronto vio con claridad las contradicciones de su
postura, tan claramente que, en 1945, declaré que ‘la palabra purga ya es bastante
lamentable por si misma. Y lo que describe se ha vuelto odioso’. El poder de la
abstraccion habia arrastrado a muchos otros, pero Camus, que era un novelista y un

moralista, se aferrd con fuerza a las particularidades de la situacion humana™ .

La condena del estalinismo y Ni victimas ni verdugos

El compromiso de Camus con la accion puede ejemplificarse con su
participacion en el Groupe de Liaison internationale, desde finales de 1948 hasta el
otofio de 1950, de inspiracion libertaria e internacionalista, cuyo objetivo es aportar
ayuda a las victimas del estalinismo, del franquismo y de las democracias populares®.

El movimiento revolucionario bolchevique tiene su genealogia en la larga
historia de las rebeliones metafisicas contra la condicion humana®.

Ya antes de escribir E/ Hombre rebelde, Camus publica en Combat, del 19 al
30 de noviembre de 1946, ocho articulos, agrupados bajo el titulo de Ni victimas ni
verdugos, recogidos en Cronicas 1944-1948, donde condena el nazismo y el marxismo

como ideologias asesinas y utopias absolutas, a las que anade el liberalismo. No es que

' ZARETSKY R., Op. Cit., p. 87.
£ SALAS D., Op. Cit., p. 47.
8 CAMUS A, Obras Vol. 4, Carnets, 2, Cuaderno 1V, Op. Cit., p. 199.
“ ZARETSKY R., Op. Cit., p. 90.
5 VANNEY PH., “Groupes de liaison internationale”, en GUERIN Dictionnaire Albert Camus, Op. Cit.,
p. 356.
$ITO T., “Temps”, en GUERIN Dictionnaire Albert Camus, Op. Cit., p. 874.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




repudie toda forma de violencia, sino s6lo lo que Camus llama violencia confortable, las
instituciones de la violencia. Lo que hay que hacer, sefiala en estos articulos, es definir
las condiciones de un pensamiento politico modesto, es decir, despojado de todo
mesianismo y sin la nostalgia del paraiso terrestre. Se pronuncia por una revolucion a
escala internacional, por una democracia internacional con parlamento mundial y
elecciones mundiales, por una puesta en comun de todos los recursos mundiales (el
petroleo, el carbon, el uranio). Preconiza la creacion en cada pais de comunidades de
trabajo y comunidades de reflexion. Para asegurar el orden universal solo hay dos
medios. El primero, que el mundo se unifique desde arriba por un Estado mas poderoso
que los otros. El segundo es el acuerdo mutuo de todas las partes®’.

Camus pide la solidaridad de las naciones para establecer un nuevo orden
internacional que debera ser universal o no lo serd. Seria una revolucion donde habria
que colectivizar y redistribuir los recursos del mundo. Es una utopia, pero una utopia
relativa®. Este nuevo orden internacional se apoyaria no en los gobiernos sino en los
pueblos, convertidos en actores a tiempo completo. Y pide un cddigo de justicia
internacional cuyo primer articulo seria la abolicion de la pena de muerte.

Es en el periddico La Gauche, del RDR (Rassemblement Démocratique
Révolutionaire) en el que Camus escribe que los campos formaban parte del aparato de
Estado, en Alemania, y que forman parte del aparato de Estado en la Rusia soviética, y
que no hay razén en el mundo, histoérica o no, progresiva o reaccionaria, que pueda

hacerle aceptar el hecho revolucionario®.

El proceso de Camus y la Defensa del Hombre rebelde

Cuando Camus publica EI Hombre rebelde en 1951, el estalisnimo estd en su
zénit. La réplica de Francis Jeanson al libro de Camus, aparecida en Temps modernes,
bajo el auspicio de Sartre, aparece en mayo de 1952, “veinte paginas de una violencia
inusitada” como las califica Tood”. Camus descubre, segun Jeanson, una moral de la
Cruz Roja, que se complace en la melancolia de las almas bellas (recordemos que para

Hegel un “alma bella, en su inutil intento de permanecer pura en el lodazal de la

8 CAMUS A, Obras Vol. 2, Crénicas 1944-1948, Ni victimas ni verdugos, Democracia y dictadura
internacionales, Op. Cit., p. 718.

$ GUERIN J., “Ni victimes ni bourreaux”, en GUERIN J. Dictionnaire Albert Camus, Op. Cit., p. 611.

¥ Ibid., p. 612.

% TOOD O., Albert Camus, una vida, Tusquets, Barcelona, 1997, p. 563.

26



historia, inevitablemente se desautoriza ella misma®'). Camus por su parte replicé contra
Sartre “estoy cada vez mas harto de verme a mi mismo, y especialmente a veteranos
militantes que nunca han rehuido las luchas de su propia época, recibiendo lecciones de
eficacia de criticos que no han hecho mas que apuntar sus asientos en la direccion de la
historia™”. La respuesta de Sartre a Camus es de extrema violencia, al que le dice que
ha hecho su Termidor.

Analicemos ahora mas detenidamente la Defensa del Hombre rebelde. Como
sefiala Zirion”, la Defensa del Hombre rebelde puede considerarse la ultima palabra de
Camus acerca de los temas surgidos durante la polémica que sigui6 a la publicacion de
El Hombre rebelde en 1951. Se trata de un texto que Camus no publico, terminado en
noviembre de 1952. El titulo se lo da Quilliot cuando lo incluye en Essais. Camus lo
llamo6 Post-scriptum a [’Homme révolté en un manuscrito, y Le nihilisme contre la
révolte, en otro’.

El proposito de Camus es, como sefia Weyembergh en el Diccionario Albert
Camus”, mostrar que El Hombre rebelde ha surgido de las dificultades vividas
profundamente en el plano personal por el mismo Camus, pero siendo que reflejan la
problematica general de la época: como actuar cuando las morales existentes (cristiana,
burguesa y marxista) no dan respuesta aceptable y convincente. Aqui corroboramos lo
que es la premisa de nuestro ensayo, el paralelismo entre pensamiento y accion
sublevada en el escritor de Mondovi. En este sentido escribe Lottman: “Lo dudo, vy,
finalmente, decidid no publicarlo, aunque se tratara de un relato imparcial sobre su
proceso mental y su trabajo en un libro controvertido, resultado de la experiencia vivida
y la reflexién”. En palabras del propio Camus, que demuestran que EI Hombre rebelde
refleja una experiencia personal de valor universal: “me guardaria de decir, finalmente,
que las conclusiones de esta experiencia, cuyo caracter personal quiero subrayar, tienen
valor universal. El Hombre rebelde no propone ni una moral en forma ni una dogmatica.
Afirma solamente que es posible una moral y que ésta cuesta cara™’.

De ahi la pertinencia de conjugar en un ensayo como este tanto el aspecto tedrico de la

obra camusiana como su propio recorrido vital, si quiera someramente. Y la apuesta de

%' ZARETSKY R., Op. Cit., p. 126.
%2 ZARETSKY R., Op. Cit., p. 127.
% ZIRION A, “Albert Camus, ‘Defensa de EI hombre rebelde’”, en Thesis, No. 5, abril de 1980, p. 4.
* WEYEMBERGH M., “Défense de I’Homme révolté”, en GUERIN I. Dictionnaire Albert Camus, Op.
Cit., p. 201.
% [bidem.
% LOTTMAN H., Albert Camus, Op. Cit., p. 561.
7 ZIRION A, Op. Cit., p. 9.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




Camus es la de que hay que “conservar siempre intacto el principio de rebeldia que le ha
dado nacimiento, asi como la rebelion misma tiene necesidad de una prolongacion
revolucionaria para encontrar un cuerpo y una verdad. Cada una, para terminar, es el
limite de la otra™,

Es en este manuscrito, en su Defensa, donde Camus describe claramente de
nuevo que hay que pasar de la rebelion individual a la revolucion colectiva, pero
moderada; escribe: “he dicho simplemente que la rebelion sin la revolucion termina
logicamente en un delirio de destruccion y que el rebelde, si no se subleva por todos,
acaba por alcanzar un extremo de soledad en el cual todo le parece permitido.
Inversamente, he intentado demostrar que la revolucion privada del control incesante
del espiritu de rebelion acaba por precipitarse en un nihilismo de la eficacia y

desemboca en el terror’™”.

CONCLUSIONES

Concepto de revolucion.

Para Camus la revolucidon es una cruzada metafisica desmesurada, es la
consecuencia logica de la rebelion metafisica. Pero la revolucion no es posible, pues “si
hubiese una sola vez revolucion ya no habria historia. Habria unidad dichosa y muerte
saciada™'®.

Precisamente lo que Camus hace en E/ Hombre rebelde es explicitar los
fundamentos filos6ficos de su critica del marxismo, que se basa en el rechazo del
historicismo'”'. Para Camus, el historicismo tiende a justificar el estado de hecho, los
males del presente se presentan como medios que preparan un bien ulterior. El
marxismo, en nombre del establecimiento de una sociedad comunista, usa medios como
el de la revolucion, que suponen la violencia y el asesinato.

Lo que Camus critica no es la revolucion en si misma, sino su esclerotizacion,
la mistificacion que de ella del ha hecho el comunismo, el marxismo, el leninismo, el
estalinismo. Critica que una doctrina dogmadtica quiera transformar la realidad por la

fuerza y por medio de una organizacién que excluye otras alternativas erigiéndose en

% ZIRION A, Op. Cit.,p. 7.

® ZIRION A, Op. Cit., p. 6.

10 CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo 1l de EI Hombre rebelde, Op. Cit.,p. 137.
"' LETOURNEAU K., Op. cit.

28



intérprete de los intereses del pueblo justificando el asesinato. Critica la transformacion
de la revolucion rusa en un Estado totalitario y terrorista.

Como escribe en marzo de 1936 en sus Carnets: “Grenier, a proposito del
comunismo: toda la cuestion estriba en esto: jpor un ideal de justicia hay que aprobar
necedades? Se puede responder si: es hermoso. No: es honesto™'®.

Precisamente, la controversia en torno al concepto de revolucion en Camus es
focalizada por los colaboradores de Les Temps Modernes, que reivindican en la
discusion con Camus el concepto de revolucion como punto de referencia del discurso
revolucionario en cuanto representacion tedrica completamente distanciada del discurso
de Camus.

Pese a que critica el concepto de revolucion y defiende el concepto de rebelion,
proclama su admiracion por Alfred Rosmer, del que dice que fue un hombre que adhirié
sin reserva la gran experiencia de la revolucion comunista, supo reconocer su perversion
y sin embargo nunca tomd como pretexto su fracaso para condenar la empresa misma de
la revolucion. Y Camus esta con Rosmer en esa nostalgia de las revoluciones sinceras,
como la de Kaliayev, podernos agregar nosotros, que mantiene la tension de la rebelion
original, y llega a decir que “no hay que ser de los que insultan la revolucion en si
misma y se apresuran a ver en todo nacimiento un aborto™',

Y es que para Camus son gente como Rosmer y como Nicolas Lazarévitch,
obreros y no filésofos de salon, lo que simbolizan la esperanza revolucionaria no
corrompida. Con sus camaradas, quiere hacer la agrupacion realmente internacional y
desarrollar la parte positiva (la ayuda mutua) antes que la parte negativa (politica), pero
no desprecia los logros de la democracia burguesa, no cree que pueda prescindirse de
las libertades “formales” en nombre de las libertades “reales”. “Sin la garantia

constitucional de la libertad politica, la economia colectivista amenaza con absorber

toda la iniciativa y todas las expresiones individuales”'®. Con ellos forma el antes

192 CAMUS A., Obras Vol. 1, Carnets, 1, Cuaderno 1, Op. Cit., p. 462.

13« Le difficile en effet est d’assister aux égarements d’une révolution sans perdre sa foi dans la
nécessité de celle-ci. Ce probléeme est justement le n6tre ; c’est par la que le livre de Rosmer est actuel. |l
traite directement d’'un phénomeéne historique, la naissance et la dégénérescence des révolutions, qui est
au centre de nos réflexions. Ne sommes-nous pas en méme temps fils d’'une révolution décrépite et
témoins d’une révolution sclérosée en dictature militaire et policiere ? Mais, justement, pour bien réfléchir
a ce probléme, il ne faut pas étre de ceux qui insultent la révolution elle-méme et qui se hatent de voir
dans toute naissance un avortement. Pour tirer de la décadence des révolutions les legons nécessaires, il
faut en souffrir, non s’en réjouir ».
ROSMER A., Moscou sous Lénine, Flore, Paris, 1953, Préface par Albert Camus, p. 3.
http://bataillesocialiste.files.wordpress.com/2008/03/msl|_pdf.pdf
1 TOOD 0., Op. Cit., p. 460.

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan

http://zaguan.unizar.es




citado Groupe de Liaison internationale, que anuncia una para-sociedad civil irrigada
por una red internacional, tal que las ONG como Amnistia Internacional hoy en dia'®.

Y es que para Camus, lo que hay que reivindicar es una “revolucion rebelde”
tal como la de la Comuna, cuando el proletariado no ha luchado y muerto para dar el
poder a militares o intelectuales, futuros militares, que los han esclavizado a su vez, en
una lucha que ha constituido su dignidad'®.

En definitiva, el concepto de revolucion que maneja Camus es diferente del de
los existencialistas que dicen que “hay un progreso de la rebelion a la revolucion y que
el rebelde no es nada si no es revolucionario”. Para Camus, “si hemos llegado al
momento en que la rebelion alcanza su contradiccidn mas extrema al negarse a si
misma, entonces se ve obligada a perecer con el mundo”, del mismo modo en el que
Kaliayev se dirige a la horca, agregamos nosotros. Camus es consciente de la
contradiccion del concepto de rebeldia que propone, una contradicciéon que crece sin
cesar. “El revolucionario es, al mismo tiempo, rebelde o ya no es revolucionario, sino
policia y funcionario que se vuelve contra la rebelion. Pero si es rebelde, termina
alzandose contra la revolucion. Por lo tanto, no hay progreso de una actitud a otra, sino
simultaneidad y contradiccion que crece sin cesar” ',

Camus incluso huye de situarse al lado de aquel que como Kravchenko se ha
beneficiado del régimen estalinista. “Elegir la libertad hoy en dia no es hacer como un
Kravchenko, pasar del estado de beneficiario del régimen soviético al de beneficiario
del régimen burgués™'®.

Camus, en nuestra opinidn, encarna la posicion de un suefio, el de Los Justos,
un tiempo que Quilliot define como el de un tiempo en el que el combate no era
imposible para los puros, para los revolucionarios que rechazan el cinismo deliberado.
En este sentido, Quilliot se pregunta qué harian los Justos en nuestra época, cuando su

gesto asesino es miles de veces repetidos por todo el mundo'®.

Un asesino delicado de estirpe libertaria

1 VANNEY PH., “Groupes de liaison internationale”, en GUERIN Dictionnaire Albert Camus, Op. Cit,,
p. 356.

1% CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo 1l de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 257.

" CAMUS A., Obras Vol. 3, Capitulo Il de EI Hombre rebelde, Op. Cit., p. 290.

1% CAMUS A., Essais, Op. Cit., p. 797.

% QUILLIOT R., La mer et les prisons, essai sur Albert Camus, Gallimard, 1970, p. 216.

30



En cualquier caso, para ir acabando este ensayo podemos recordar una ultima
idea expresada por Camus en ese texto que es conocido como Defensa del Hombre
rebelde. Quiza la tragedia de cada hombre, tanto como sentirse a veces solo, es no
poderlo ser realmente. Pero finalmente estd bien tener necesidad de los otros. De ellos
nos sirve no sélo su amor sino también su hostilidad. Cada adversario es una de nuestras
voces interiores que es preciso que escuchemos para corregir, adaptar o reafirmar esas
cuantas verdades que nosotros entrevemos. Un dia, se produce la escucha mutua. “Se
forja entonces algo que es nuestra conciencia comin sobre la que se edificaran, otro dia,
las obras de cada uno, por las cuales cada uno sera juzgado. Nada es inatil”'"’.

Quiza la mejor definicidon de la postura de Camus la haya dado ¢1 mismo en sus
Carnets, en su Cuaderno VI (abril de 1948-marzo de 1951), cuando escribe: “Prologo.
Llamarse revolucionario y, por otra parte, rechazar la pena de muerte (citar prologo de
Tolstoi; no se conoce suficientemente este prologo de Tolstoi, que a mi edad se lee con
veneracion), la limitacion de las libertades, y las guerras, es no decir nada. Por tanto,
hay que declarar que no se es revolucionario, sino, mas modestamente, reformista. Un
reformismo intransigente. En fin, bien considerado todo, puede uno llamarse
rebelde”'"".

Y es que Camus, como Kaliayev, ve a sus victimas. Los justos, los asesinos
delicados, los revolucionarios que ponen limites a la violencia, tienen limites morales, y
solo pueden dar legitimidad politica a su violencia a costa de su sacrificio. Si se llega a
matar, hay que morir. Camus no llegéd a ello, pero si hubiera cruzado el Rubicén, si
hubiera llegado a matar inocentes, si hubiera autorizado la violencia sin limites (de ahi
su cambio de postura en las depuraciones posteriores a la liberacion de Paris), si se
hubiera aceptado que el fin legitima los medios, y no al contrario, hubiera pedido que se
le colgara, como Kaliayev. Como no lo hizo, no se tiene por revolucionario, sino por
rebelde, bien considerado todo.

Su admiracion por los justos, los asesinos delicados, es indudable, y Kaliayev
es el portavoz ideal de los desgarros personales del escritor. Es en este sentido en el que
creemos poder decir que Camus era uno de estos asesinos delicados. Un asesino en
potencia, pero asesino, pues no era ajeno a la necesidad del uso de la violencia, aunque

pusiera el acento en su limitacion.

10 ZIRION A, Op. Cit., p. 10.
""" CAMUS A, Obras 4, Op. Cit., p. 305.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




La conclusion de nuestro ensayo va de la mano de la de Jeffrey Isaac’’’. Los
Justos dramatiza la tensiéon que supone la rebeldia tal como la expone Camus en EI/
Hombre rebelde, representando a través del dialogo la afirmacion de la humanidad y la
credibilidad de los diferentes (y contradictorios) protagonistas. Pero eso no significa
que Camus no tome partido. Toma el partido de Kaliayev. Ni la consecucion de la
justicia, ni los mismos justos, deben eximirse de la exigencia de justicia. Este punto de
vista no es soOlo el de las obras teatrales de Camus, sino también el de sus ensayos
politicos. Que el tema sea la justicia criminal o la pena capital, la purga de los
colaboracionistas, la lucha justificada contra el totalitarismo o los sucesos de Argelia, el
leitmotiv de Camus en sus escritos es la consecucion de la justicia se convierte en
injusta cuando demoniza a los adversarios y glorifica al justo.

Si este ensayo contribuye a que se conozca algo mas la obra de Camus, el
rebelde, y no solo el absurdo o el existencialista (sic) enemistado con Sartre, nos
daremos por sobradamente satisfechos.

Camus no es un asesino inocente como Meursault en EI Extranjero’’, sino, es
la tesis de este ensayo, un asesino delicado. No es un asesino absurdo, sino un asesino
rebelde. O quiza sea los dos, pues bien es cierto que ambos aceptan morir de alguna
manera por autenticidad, por haber violado la regla de no matar, por creer en una
comunidad moral que duda de ella misma.

Quiza si Camus no se hubiera quedado en la carretera el 4 de enero de 1960',
si hubiera completado su programado tercer ciclo en torno al amor, hubiera podido
morir sin rebeldia, como el Jacques Cormery de El Primer Hombre que le pide a la vida

que le dé, con generosidad infatigable, “razones para envejecer y morir sin rebeldia™'",

"2 ISAAC J., « La tragédie et les ambiguités de la politique », en Je me révolte, donc nous sommes !,
Cause commune, Revue citoyenne d’actualité réfléchie #4, pp. 91-92.

De una manera general, Isaac hace una lectura positiva de la aportacion de Camus al pensamiento; asi,
cuando escribe que Camus se inscribe junto con Arendt en la fundacion intelectual de una moderna
rebelion: « Both Camus and Arendt develop what might be called a political ethic of revolt, one that seeks
to resuscitate the modern, universalist ideals of human autonomy and democratic self-governance by
embedding them in an ethic of limits. Both, in other words, seek new intellectual foundations for a
reconstruction of contemporary political life ».

ISAAC J., “Arendt, Camus, and Modern Rebellion”, New Haven: Yale University Press, p.104.

'3 SALAS D., Op. Cit., p. 83.

!4 Recientemente se han publicado en castellano parte de los diarios del escritor checo Jan Zabrana con el
titulo de Toda una vida (Ed. Melusina). En ellos se reafirma que el accidente de Camus fue orquestado
por la KGB y detalla incluso el procedimiento: un artefacto que segd uno de los neumaticos cuando
rodaban a gran velocidad. Aclarando ademas que la orden procedia del ministro de Exteriores soviético al
que Camus habia acusado de las muertes ocurridas durante la represion de Hungria.
http://www.diariodealcala.es/opinion/entre-libros-anda-el-juego/item/4 143-albert-camus-muerte-en-la-
carretera

5 CAMUS A, Obras Vol. 5, Segunda parte de El Primer hombre, Op. Cit., p. 654.

32



como Ulises, suspendiendo su rebelion prometeica para poder alcanzar mejor la paz
interior''®; pero, de hecho, el legado que hemos analizado en este ensayo es el de El
Hombre rebelde, y en ese legado imaginamos un Camus que tiene mucho de Kaliayev.

La finalidad de nuestro ensayo no ha sido en cualquier caso la de reclamar a
Camus frente a otras tradiciones revolucionarias o emancipatorias, sino la de someter a
examen su pensamiento para comprenderlo, cosa no siempre facil debido a las querellas
que arrastra desde los tiempos del existencialismo, los sartrianos y la guerra de Argelia.
Incluso hoy en dia sus bidgrafos, sus familiares, la casa Gallimard, sus exégetas y las
diferentes corrientes politicas francesas y argelinas hacen dificil la comprension cabal
de su pensamiento.

Cierto es empero que una vez estudiado cabe reclamarlo como referente en una
comprension del concepto de revolucion desde la izquierda democratica. Una
revolucion que deberd no caer en fanatismos histdricos, en ideologias maniqueas, en
justificacion de la represion y del asesinato estatal. Una revolucion que habra de ir al
fondo de las reformas, propugnando una mejora de la calidad y dignidad de vida de los
ciudadanos desde una perspectiva local y democratica. Una revolucion que debera
superar el paradigma del Estado y cuyos fines no podran justificar los medios,
manteniéndose al lado del espiritu libertario de Marx: “un fin que necesita medios
injustos no es un fin justo”.

Cuando se produce la liberacion de Paris Camus sefiala que nada estd hecho y
que el combate efectivamente es para mandar en el mafiana, pero no por el poder, sino
por la justicia, no por la politica, sino por la moral, no por la dominacion de su pais,
sino por su grandeza. Liberacion de Paris de los alemanes, si, pero para hacer qué.
Rechazo de la legitimidad de la nacion argelina para ser independiente, pero
compromiso a favor de la justicia y deseo de tregua. En ambos casos se ve en Camus la
busqueda del fondo de justicia social més alla de los inevitables enfrentamientos entre
naciones. La violencia puede existir, existe, en inevitable, pero no podemos asumirla,
justificarla e institucionalizarla. Esta advertencia puede ser todavia reclamada por parte

de la izquierda.

" SALAS D., Op. Cit.,, p. 119.
Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan
http://zaguan.unizar.es




BIBLIOGRAFIA

Libros

CAMUS A., Essais, Editions Gallimard et Calmann-Lévy, 1965.
CAMUS A., Obras (5 volumenes), Alianza editorial, S.A., Madrid, 1996.

CAMUS A, « Remarque sur la révolte », en Métaphysique n° 1, Les Editions
Gallimard, Paris, 1945.

CHABOT 1J., Albert Camus, « la pensée de midi », Edisud, Aix-en-Provence,
2002.

GRENIER R., Albert Camus : soleil et ombre, une biographie intellectuelle,
Gallimard, Pais, 1987.

GUERIN J., Dictionnaire Albert Camus, Robert Laffont, Paris, 2009.
LOTTMAN H., Albert Camus, Taurus, Madrid, 2006.

ONFRAY M., L’Ordre libertaire, la vie philosophique d’Albert Camus,
Flammarion, 2012.

QUILLIOT R., La mer et les prisons, essai sur Albert Camus, Gallimard, 1970.
ROSMER A., Moscou sous Lénine, Flore, Paris, 1953.

SALAS D., Albert Camus, la juste révolte, Editions Michalon, Paris, 2002.
TOOD O., Albert Camus, una vida, Tusquets, Barcelona, 1997.

ZARETSKY R., Albert Camus, elementos de una vida, Ediciones de Intervencion
Cultural, 2010.

Revistas

Albert Camus, Turia n° 107, INO, Zaragoza, junio-octubre 2013.

Ciencia Ergo Sum, noviembre, 2000-Febrero 2001, volumen 7, nimero tres.
Phares, Revue philosophique étudiante de I’Université Laval, volume 9, 2009.
Thesis, No. 5, abril de 1980.

University of Bucharest Review, Vol. X, n° 2, 2008.

34



