

La palabra y el rito

EL PODER
DE LA PALABRA
EN TRES
LEYENDAS
VÉDICAS

Francisco J. Rubio Orecilla



Servicio de Publicaciones
Universidad Zaragoza



# La palabra y el rito

EL PODER DE LA PALABRA En tres leyendas védicas



# La palabra y el rito

# EL PODER DE LA PALABRA EN TRES LEYENDAS VÉDICAS

FRANCISCO JAVIER RUBIO ORECILLA

विविध्यम्सं त्रिद्येषु द्वाविष्यते। यस्तिस्विध्युआवरे । इत् श्चिदारत। दथाना दंदु दु द्वां । दिन्दान्तः सुभगे अरिवे वियो स्र गर्मि वि। व्याश्यमा ज्वे अर्यत्थियं न्मादनं । पत्य मेद्रयः । यना विवश्यामा भवः। प्राचीना ज्वा वातिन्। तं वा बाले वृचा ति। । माना भिद्रसात्ये। यो रायो द्वानम् हा अस्पारः सुन्वतः सर्वे



La palabra y el rito. El poder de la palabra en tres leyendas védicas / Francisco Javier Rubio Orecilla. — Zaragoza: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza, 2023.

206 p.; il.; 21 cm.

Bibliografía: p. 201-206.

ISBN: 978-84-18321-90-0 ISBN-e: 978-84-18321-91-7

D. L.: Z 1767-2023



© Del texto: Francisco Javier Rubio Orecilla.

Las ilustraciones incluidas son de dominio público.

© De la presente edición: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza.

1.ª edición, 2023

ISBN 978-84-18321-90-0

ISBN 978-84-18321-91-7 (e-book)

Depósito Legal: Z 1767-2023

Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza, Universidad de Zaragoza, Edificio Geológicas. Campus San Francisco. C/Pedro Cerbuna, 12. 50009 Zaragoza, España. Teléfono: 976 76 13 30. Correo electrónico: <a href="mailto:spublica@unizar.es">spublica@unizar.es</a>

# ÍNDICE

| Presentación5                                                |
|--------------------------------------------------------------|
| Lista de abreviaturas11                                      |
| Nota sobre la pronunciación y transcripción13                |
| I. El poder de la palabra en la cosmovisión védica17         |
| 1Los vedas: el poeta y la palabra sagrada17                  |
| 2El poeta y la inspiración21                                 |
| 3Formular la verdad31                                        |
| Texto [1] Jñānasūkta, himno al conocimiento (RV 10.71)35     |
| Texto [2] <i>Vāksūkta</i> , himno a la palabra (RV 10.125)42 |
| II. Las vacas de Vala47                                      |
| Texto [3] Himno a Indra (RV 3.31)53                          |
| Texto [4] Himno a Brhaspati (RV 4.50)68                      |
| Texto [5] Saramā y los Paṇis (RV 10.108)77                   |
| Texto [6] Saramā y los Paṇis (JBr 2.440-2.442.)85            |
| III. La leyenda de Śunaḥśepa93                               |
| Texto [7] La leyenda de Śunaḥśepa (AiBr 7.13-7.18.)101       |
| Texto [8] Himnos atribuidos a Śunaḥśepa (RV 1.24-1.30) 126   |
| Himno a Agni, los Āditya y Varuṇa (RV 1.24)128               |
| Himno a Varuṇa (RV 1.25)134                                  |

| Himno a Agni (1.26)140                                        |
|---------------------------------------------------------------|
| Himno a Agni (1.27)142                                        |
| Himno al soma (1.28)146                                       |
| Himno a Indra (1.29)148                                       |
| Himno a Indra, los Aśvin y Uṣas (1.30)150                     |
| IV. Dadhyañc y la cabeza del sacrificio157                    |
| Texto [9:] La cabeza de Viṣṇu y Dadhyañc (ŚBr 14.1.1.1-26)160 |
| Texto [10] Cyavana, los Aśvin y Dadhyañc (JBr 3.120-3.128)170 |
| Texto [11] Los huesos de Dadhyañc (JBr 3.64-3.65.)182         |
| V. Nota sobre bráhman187                                      |
| Índice de pasajes citados191                                  |
| Índice de términos glosados193                                |
| Bibliografía201                                               |

## **PRESENTACIÓN**

Un rasgo hermana la épica románica con la literatura védica: su composición oral. Los himnos del Rg-Veda, compuestos hace unos tres mil quinientos años, son una muestra exquisita del nivel que puede alcanzar el arte poético en una tradición exclusivamente oral. Junto con las  $q\bar{a}\vartheta\bar{a}s$  del Avesta iranio, atribuidas a Zaratustra (Zara $\vartheta$ u $\bar{s}$ tra), representan el producto final y más refinado de la tradición literaria de los pueblos ārya, nómadas indoeuropeos que, bajando por las costas del mar Caspio a finales del segundo milenio a.C., poblaron el norte de la India e Irán, documentándose su presencia en Oriente Medio como élite militar y gobernante en torno al s. XIV a.C. Y es esa tradición literaria la que está en la base de la literatura clásica del subcontinente indio, al igual que la religión brahmánica es la raíz de la que surge la frondosa jungla del hinduismo. El conjunto de los textos védicos se compuso antes de la aparición del budismo y el jainismo en la cuenca oriental del Ganges en torno al s. V a.C. Estos reflejan en su larga y disputada cronología una profunda evolución, al tiempo que evidencian un carácter arcaico que los vincula a otras culturas indoeuropeas.

Este trabajo se centra en el valor de la palabra como agente transformador y ordenador del universo en esa antigua tradición literaria. Conscientes de la importancia de la palabra sagrada, y de su exacta transmisión, los brahmanes elaboraron con el paso del tiempo una compleja mnemotecnia para preservar el Veda ('conocimiento, saber') en sus mentes con la mayor exactitud, mediante distintos tipos de recitación (seguida, separando palabra por palabra, alternando las palabras de dos en dos, de tres en tres...) que, junto con un conocimiento sorprendentemente preciso de la fonética articulatoria, ha permitido que la tradición oral perviva hasta nuestros días con una

exactitud pasmosa. Puede decirse que escuchar hoy una recitación védica es como escuchar una grabación de hace tres mil años.¹ Como se verá en los textos comentados, el mantra, el verso védico correctamente pronunciado y recitado en el momento litúrgico correcto, posee con su mera enunciación el poder de dar realidad a lo enunciado, magia de la palabra que comunica al hombre con los dioses y los antepasados.

Al decir 'magia de la palabra' no hablamos precisamente de ensalmos de curandero. En los textos védicos más arcaicos, la importancia de la palabra sagrada ( $v\bar{a}c$ , cf. lat.  $v\bar{o}x$ ) del poeta-sacerdote (r;i 'vate') $^2$  es tal que incluso el poder de los dioses depende de la correcta recitación de los mantras ('versos, versículos, estrofas') en el decurso del ritual. Además, el r;i védico era agudamente consciente de pertenecer a una larga tradición literaria, y en muchos de sus versos alude a la naturaleza de su arte y de la inspiración poética. En este libro analizaremos en detalle qué conceptos sustentan la creencia en la eficacia ritual de esos himnos, y cómo fueron cambiando de significado a lo largo de la historia del brahmanismo.

Junto a la parte monográfica, presentamos aquí la edición bilingüe de una serie de textos védicos, de traducción inédita al español en su mayor parte, donde ese poder de la palabra queda de manifiesto tanto en el relato mítico subyacente como en la praxis sacrificial. En ellos se narran o mencionan tres mitos en los que el papel de la palabra sagrada es clave. Son textos de complicada lectura, que requieren de una prolija labor de exégesis, pues se compusieron en un ambiente vedado, si se me permite el juego de palabras. Los brahmanes hablan para los brahmanes acerca de cosas que solo ellos conocen, en un lenguaje críptico lleno de intrincadas alusiones: basta con mencionar las dos o tres primeras palabras de una estrofa para evocar en la mente del oyente, del discípulo, el himno completo y el momento de ritual en que se ha de recitar. Tanto los antiguos himnos como los

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Afortunada imagen de Witzel (2003: 68).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nuestra traducción de *ṛṣi* por 'vate' intenta recoger la doble naturaleza de los autores de los himnos védicos, tanto su faceta como poetas como su carácter de hombres santos, aunque no sean 'oráculos' en sentido estricto. En inglés se suele traducir por *seer* 'vidente', que a mi juicio enmascara el hecho de que, ante todo, son poetas. La videncia, como se verá, es su forma de inspiración literaria.

comentarios posteriores se desarrollan dentro de una tradición exclusivamente oral, basada en la memoria.

La levenda de Vala aparece de modo fragmentario en un conjunto de himnos del Rg-Veda y textos brahmánicos. El mito cuenta que el dios Indra liberó las vacas de la aurora que los malvados Panis —quizá una tribu rival— habían ocultado en una cueva. Indra es un dios eminentemente guerrero que, como sus parientes indoeuropeos Hércules y Thor, acaba con sus enemigos a mazazos, pero aquí abre la boca de la caverna con la ayuda de Brhaspati, el sacerdote de los dioses, o de los Angiras, un grupo de vates míticos: se obtiene el ganado no con una acción guerrera sino con cánticos, la recitación de mantras, o una gran voz, un rugido: nos encontramos ante de un oscuro mito donde Indra, un dios por lo general belicoso y violento, recurre a herramientas sacerdotales para llevar a cabo una de sus hazañas cosmológicas más veces mencionada en los himnos védicos. Presentamos dos himnos del Rg-Veda, uno dirigido a Indra y otro a Brhaspati, centrados en este mito; además, también se incluyen aquí, por su interés literario, dos versiones del diálogo de Saramā, la perra de Indra que localiza las vacas, con los Panis.

El segundo lugar se analiza en este libro la leyenda de Śunaḥśepa, uno de los relatos más extensos y célebres en la literatura brahmánica, que siempre se ha comparado con el sacrificio de Abraham. En el mundo védico es la propia víctima la que se libera a sí misma con el poder de su palabra: el joven brahmán Śunaḥśepa, atado al poste del sacrificio como una res, improvisa una serie de himnos a diversas divinidades y al recitarlos mueve al temible dios Varuṇa a desatar los lazos que lo sujetan. El episodio se enmarca en otro más amplio donde Varuṇa, cuyos lazos simbolizan las ataduras de la culpa, castiga severamente al rey Hariścandra por faltar a la palabra dada, la máxima infracción en la ética de los Vedas.

Finalmente, los textos de la última parte se refieren a la «cabeza del sacrificio», el secreto litúrgico que solo puede transmitirse a los iniciados. El dios Indra ha prohibido al sacerdote Dadhyañc, único conocedor del secreto, que lo comparta con nadie; pero los Aśvin, dioses gemelos similares a los Dióscuros grecolatinos, consiguen con una estratagema que Dadhyañc les proporcione ese conocimiento oculto, y con él, la posibilidad de tomar parte en los sacrificios más solemnes. Hay que tener presente que el poder de los dioses se

incrementa a través de las ofrendas acompañadas de la recitación de himnos; sin estos últimos, no podrían ayudar a los hombres. La obtención de esa palabra sagrada y secreta precisa de un truculento acto mágico, la sustitución de la cabeza de Dadhyañc por una de caballo.

No quiero cerrar estas primeras páginas sin expresar mi agradecimiento a todas las personas que han hecho, de un modo u otro, que este novum libellum arido modo pumice expolitum vea la luz. En primer lugar, a mi maestra y amiga Ana Agud. Gracias a ella soy lingüista, indoeuropeísta y filólogo védico, y de su mano llegué a otras personas que indudablemente contribuyeron de modo sustancial a mi formación, como Bernfried Schlerath, Jürgen Untermann —ambos ya tristemente fallecidos— y Rüdiger Schmitt. Mucho le debe este este texto a nuestra larga colaboración en la investigación y la enseñanza del sánscrito; muchas de las traducciones que publico aquí por vez primera comenzaron a gestarse en el proyecto de traducción del Rg-Veda que Ana Agud dirigió hace ya más de veinte años, y que se vio abortado como tantas otras cosas que han tenido que ver con la investigación indológica en la universidad española.

En segundo lugar, a Alberto Montaner Frutos, de la Universidad de Zaragoza, *mahātman* ('magnánimo', en su acepción más literal) como pocos. Sin su valoración y apoyo mi carrera académica se habría visto truncada sin remedio; haberme incorporado a sus equipos de trabajo como especialista en lenguas y literaturas indoeuropeas en sucesivos proyectos de investigación sobre la magia y la épica en la literatura hispánica supone una creatividad y amplitud de miras que son difíciles de encontrar en nuestro mundo académico, en el que tanto se habla de transversalidad.

Finalmente, quiero dar las gracias a la persona que me ha dado la ilusión y el aliento necesarios para retomar labores que hace tanto tiempo yacían en el cajón, darles forma y seguir adelante. A Bárbara Marqueta, con quien comparto indagaciones lingüísticas, fatigas académicas y mi vida entera: mi amor y mi más profunda gratitud.



Esta monografía se encuadra dentro de los trabajos de investigación sobre literatura épica y religiosa en las culturas indoeuropeas antiguas que he llevado a cabo como colaborador de los proyectos Magia, Épica e Historiografía Hispánicas: Relaciones Literarias y Nomológicas II (PGC2018-095757-B-I00) y Narremas y Mtemas: Unidades de Elaboración Épica e Historiográfica (PID2021-127063NB-I00), ambos del Programa Estatal de Generación de Conocimiento (MCIU / AEI/ FEDER, UE). Con este libro, el ámbito de la épica hispánica y románica se abre al espectro mucho más amplio de los textos religiosos de la cultura india y sus raíces indoeuropeas.

## Lista de abreviaturas

AiBr Aitareya-Brāhmaṇa

AV Atharva-Veda

JBr Jaiminīya-Brāhmaņa

KapKS Kapiṣṭhala-Kaṭha-Saṃhitā

KS Kāṭhaka-Saṃhitā MBh Mahābhārata

RV Rg-Veda

ŚBr Śatapatha-Brāhmaṇa

SV Sāma-Veda

TS Taittirīya-Saṃhitā VS Vājasaneyi-Saṃhitā

YV Yajur-Veda

arm. armenio av. avéstico

esl. e. a. eslavo eclesiástico antiguo

germ. (proto)germánico

gót. gótico gr. griego

i.a. indio antiguoiir. (proto)indoiranioirl. a. irlandés antiguo

lat. latín lituano

p.a. persa antiguop.i.e. proto-indoeuropeoprus. a. prusiano antiguo

véd. védico

# Nota sobre la pronunciación y transcripción de términos sánscritos

Las vocales a, i, u no difieren sustancialmente de las españolas; a breve tiene un timbre algo más oscuro que el de la a española, /e/. Las vocales  $\bar{a}$ ,  $\bar{i}$ ,  $\bar{u}$  representan las vocales largas /a:/, /i:/, /u:/, es decir, duran el doble que las breves; son como las españolas en la pronunciación lenta y cuidadosa de ha acabado, si insistes, tú hundes; la vocal marcadas como ã en las transcripciones del Rg-veda vale métricamente por dos sílabas: [ĕɐ]. Los diptongos ai, au son como en español. E y o en sánscrito valen como diptongos, y se pronuncian igual que e, o españolas, pero siempre largas /e:/, /o:/, como en la pronunciación lenta y cuidadosa de reescribir, cooperar. También es vocal r/r/r, que se suele realizar con una vocal de apoyo ultrabreve de timbre i: kṛta 'hecho' /kṛtɐ/  $\rightarrow$  [kṛtɐ]. Existe la larga correspondiente,  $\bar{r}$  /ṛ:/, que en la pronunciación escolar más habitual recibe una vocal de apoyo ultrabreve de timbre u: pitṛn 'a los padres' /pitṛ:n/ → [pitɾun], aunque en la pronunciación védica original debió de existir mayor variación en las vocales de apoyo. En unos pocos lexemas aparece la vocal 1/1/,  $\lceil 1^i \rceil$ .

Una m o m tras una vocal representan una nasalización de la vocal precedente: sam ante s, s, s, h, y, r, l, v se pronuncia s:/, más o menos como el francés sang o el portugués s. Pero m ante consonante oclusiva es una mera variante combinatoria de nasal a final de s:s se pronuncia en el mismo punto de articulación que la consonante s:s sam:s sam:s

Las combinaciones ph, ch, th, th, th representan fonemas aspirados  $p^h$ /,  $t^h$ /,

Las palatales c, ch, j, jh,  $\acute{s}$  eran alveolopalatales /tc/, /tch/, /dz/, /dz/h/, /c/. En la pronunciación escolar habitual c se pronuncia /tf/, como la ch española de ch española de ch española de ch española más cercano es la ch de ch de ch de ch inglesa de ch de ch son las correspondientes aspiradas. La silbante ch está cercana en su pronunciación a la /f/ ch inglesa o a la ch catalana o gallega. La ch es la variante combinatoria del fonema ch ante una palatal: ch ch española ch espa

La y es puramente semivocálica, como la  $\underline{i}$  de tienes, nunca como la y de yelmo. La v /v/ es una aproximante labiodental, parecida a la v del francés o del inglés, pero más suave. Entre vocales, es más bien como la pronunciación española de b suave en amaba, pero rozando con los dientes el labio inferior. Debe evitarse pronunciarla como w inglesa, aunque lo cierto es que en las fases más arcaicas del védico su pronunciación debió de ser todavía  $\underline{u}$ . Las líquidas r y l no difieren sustancialmente de las españolas, pero la r inicial es siempre suave, como en italiano, no vibrante múltiple como la española.

En védico el acento era libre y musical, y en palabras o versos procedentes de los Vedas el acento elevado o agudo (*udātta*) se marca con una tilde aguda: así, *indrá*, *agní*, nombres de divinidades, deberían

pronunciarse con una leve entonación interrogativa (*indra?*, *agni?*). Una tilde grave indica el *svarita*, un acento descendente causado por una contracción vocálica: *tanvàm* ha de leerse como [tanúuam], trisilábico, lo que representamos en nuestra transcripción de los versos védicos con vocales voladas, *tanuvàm*. Lo mismo vale para otras vocales voladas, que han de restituirse por razones métricas.

No todos los textos védicos se han transmitido con acentos, que los manuscritos marcan de diversos modos; las diversas escuelas de transmisión oral de los textos védicos presentaban y siguen presentando hoy diferencias en la praxis de la recitación védica. Aunque se preservaron las diferencias tonales en la recitación de los textos sagrados, en sánscrito hablado el acento tonal dejó se usarse en torno al s. II a.C. Por ello, como es usual en la práctica académica, las palabras citadas aparecerán sin tildes, con una única excepción, el 'formulación', de género neutro, bráhman término correspondiente masculino brahmán 'formulador', un tipo específico de sacerdote.3 El lector habrá de que diferenciar a este sacerdote brahmán de la palabra española «brahmán» (nunca en cursiva), designación genérica de los miembros de la casta sacerdotal, desde la época de los Vedas hasta hoy en día.

Por lo que respecta a la pronunciación, es uso común adoptar la regla de acentuación del sánscrito clásico, muy similar a la del latín: el acento recae en la penúltima sílaba cuando contiene una vocal larga, es sílaba cerrada. Si la penúltima sílaba acaba en vocal breve, el acento recae en la antepenúltima. Y si esta es también breve, el acento retrocede a la cuarta empezando por el final. Así, todos los bisílabos acentúan su primera silaba (indraḥ, agniḥ, yajñaḥ), nunca la última. En cambio, compárense devānām, devena, gandharvaḥ, que acentúan la penúltima, con asuraḥ, apsaraḥ, gautamaḥ, con penúltima sílaba ligera y acentuadas en la sílaba anterior, y yajamāna o vīravattamaḥ con apsarasaḥ, bharayati. En el caso de palabras compuestas, normalmente cada parte retiene su acento: Śata-patha-brāhmaṇa.

En este trabajo las palabras en indio antiguo se citan con el tema puro, no en nominativo, y sin guion (es decir: deva 'dios', no deva- ni devah). Para el plural, en los temas en vocal  $\breve{a}$ ,  $\breve{i}$ ,  $\breve{u}$  se añade la -s

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sobre la relación de estos términos con el dios Brahmā y el concepto de brahman en el hinduismo clásico, v. «Nota sobre bráhman», pp. 187-190.

española; el resto de los temas se dejan sin marcar: «los *devas*», «las *saṃhitās*» 'colecciones', «los *ṛṣis*» 'vates', pero «los Aśvin», «los *yajus*», «el Aṅgiras, los Aṅgiras», «los *hotṛ*». Hago excepción el nombre del '(padre) cielo', Dyaus, en nominativo singular.

#### I

### EL PODER DE LA PALABRA EN LA COSMOVISIÓN VÉDICA

### 1. Los Vedas: el poeta y la palabra sagrada

La palabra *veda* significa 'conocimiento, sabiduría', y deriva de la raíz verbal *vid* 'conocer', que en unas lenguas indoeuropeas preserva el significado primitivo de 'ver' (p. ej., gr. οἶδα, lat. *vidēre*, español *vidente*, etc.) y que en otras, a través del tema perfectivo \*μοἰδ- 'haber visto' adquirió los sentidos de 'conocer, saber' y 'encontrar'. Él poeta védico, el *ṛṣi* o *kavi* (av. *kauui*) era un vate, un «vidente», y según la tradición brahmánica, ha recibido la revelación y la transmite a los hombres. Sin embargo, al contrario de lo que sucede con los profetas del Antiguo Testamento, el *ṛṣi* no es un mero transmisor literal de la palabra divina, sino que él crea su texto para ponerse en contacto con los dioses, dirigiéndose a ellos. De su mayor o menos habilidad como poeta depende que el dios conceda lo que el *ṛṣi* le pide.

Es común en la literatura brahmánica el relato de cómo un rṣi el dificultades «ve» un rc (estrofa recitada) o un sāman (himno cantado) y al escucharlo, la divinidad a la que el himno iba dirigido, acude en su ayuda. La leyenda de Śunaḥśepa (capítulo III) es uno de los ejemplos más famosos de ello. Tales relatos son mitos etiológicos que justifican los efectos que se esperan de la inclusión de un texto dado en el ritual, es decir, su función litúrgica: como dice una y otra vez la prosa védica,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> El significado 'encontrar' requiere la presencia de afijos nasales en la formación del tema verbal. Además de en las lenguas iir. (i.a. *veda* 'él sabe' y *vindáti* 'él encuentra', av. *vaēdā* y *vīnastī*, respectivamente), encontramos el germánico (gót. *weit*), el eslavo (esl. e. a. *vědě* 'saber'), las lenguas celtas (irl. a. *ro-fitir* y galés *gwyr* 'saber', junto irl. a. *ro-finnadar* 'descubrir'), el prus. a. *waisei* 'sabes', arm. *gtanem* 'encontrar', etc.

solo obtiene el deseo que se aspira alcanzar al realizar un sacrificio «el que esto sabe».

Cuando hoy hablamos de un Veda nos referimos a un complejo de textos compuestos en estratos sucesivos. Hay cuatro Vedas, cuyo núcleo original es una samhitā o colección de textos, memorizados para su recitación continua y clasificados según su función litúrgica: la Rk-samhitā del Rg-Veda contiene las estrofas (rc) recitadas por el hotr en el decurso del sacrificio solemne. Las diversas samhitās del Yajur-Veda reúnen los mantras y yajus recitados o murmurados por el adhvaryu, el sacerdote que lleva a cabo acciones rituales como encender el fuego o derramar las ofrendas, dispuestas en el orden de la liturgia, como una especie de misal. Las samhitas del Sama-Veda son los salmos cantados (sāman)<sup>5</sup> por el udgātṛ 'cantor' y sus ayudantes. En su inmensa mayoría son himnos del Rg-Veda adaptados al canto mediante alargamientos de vocales, sílabas repetidas o interpuestas, etc. El contenido de las dos samhitās del Atharva-Veda que han llegado hasta nosotros son ensalmos mágicos e himnos relacionados con rituales domésticos como bodas y funerales. Posteriormente, se añadió a cada samhitā un amplio cuerpo de comentarios escolásticos en prosa, que explican sobre todo la función y significado de los textos en el ritual, y el ordenamiento del mismo: los Brāhmanas, textos 'propios de los brahmanes' o 'que tienen que ver con el bráhman'. Las últimas secciones de cada Brāhmana se denominan Āranyaka ('textos del bosque'), y contienen doctrina secreta, esotérica, sobre el significado de rituales que se consideran peligrosos, como el pravargya, del que hablaremos en el capítulo IV. Cierran cada Veda las Upanisad, textos de carácter filosófico.

Los Vedas, como corpus de textos reunidos, se convirtieron en la tradición oral que un sacerdote debía memorizar, comentar, y comprender. Desde la redacción original de las saṃhitās hasta las Upaniṣad más recientes, pasando por siglos de innovaciones en el uso de esos textos en la liturgia, se produjo una larga evolución ideológica. Ya en la colección más antigua de todas, la saṃhitā del Rg-Veda, encontramos los conceptos centrales que giran en torno a la inspiración poética y al valor de la palabra (dhī 'visión, pensamiento inspirado', rta

 $<sup>^5</sup>$  Correlato etimológico del griego ὕμνος 'himno' (< p.i.e. \* $sh_2$ o-men-) e hit. išhamai (Bader 1989: 23).

'verdad eficiente', bráhman 'formulación', vāc 'palabra sagrada', druh 'mentira, traición'); ese léxico siguió presente en la tradición brahmánica a lo largo de los siglos, y pervive de un modo u otro en el hinduismo clásico, pero no sin haber pasado por una larga historia de reinterpretación y reescritura. La labor de la filología védica ha sido desentrañar el valor primigenio de esos términos en los poemas originales, y rescatar el constructo ideológico que subyace a los mismos y nos permite comprender una poesía oscura y difícil, pero muy hermosa. En muchas ocasiones, el hiato cultural que existe ya entre el hinduismo de los primeros siglos de nuestra era y los textos védicos, mil años anteriores, es tan grande que es imposible entenderlos a la luz de la ideología religiosa posterior, pese a la continuidad cultural que ha caracterizado la historia de la ideas en el subcontinente indio.

Los sacerdotes de las tribus indoiranias<sup>6</sup> eran al mismo tiempo bardos, heraldos de los caudillos guerreros y vates inspirados por la divinidad. En estado de trance auto-inducido, componían y cantaban himnos para el sacrificio a los dioses en beneficio de los caudillos y, por tanto, de la tribu en su conjunto. Se hacían libaciones de mantequilla y de soma, una bebida litúrgica,<sup>7</sup> al fuego sagrado y se inmolaban reses, pero la ofrenda central, sin la que el rito no tenía sentido, era la palabra sagrada, formulada según las reglas estrictas del metro y dicción poética heredada. La tradición posterior considera a esos sacerdotes videntes inspirados, santos cercanos a la divinidad, e incluso ha preservado sus nombres propios y los clanes a los que pertenecían; esa tradición es, en su mayor parte, coherente con los nombres de los poetas que 'firman' los himnos mencionándose a sí mismos y a sus patrocinadores en las últimas estrofas. Sus obras eran

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Los pueblos indoeuropeos que penetran en India, Irán y Oriente Medio a lo largo del segundo milenio a.C. compartían la autodenominación de *ărya* 'ario' (el nombre de *Irán* procede del genitivo \*ariānām, 'de los arya'). Estas tribus indo-iranias eran nómadas, ganaderas, y quizá no mucho más belicosas que sus vecinos, tenían dialectos similares y cultos religiosos comunes, que les servían de seña de identidad frente a otros pueblos. En este trabajo, por tanto, términos como ario o indo-ario se refieren, exclusivamente, a las tribus de lengua indoeuropea que penetraron en la India a lo largo del segundo milenio a.C., y no implica ninguna referencia al desdichado uso que de ese término se hizo en Europa (no solo en Alemania) en los años 20-40 del siglo XX. Es un término lingüístico y cultural, no racial.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> V. infra pp. 23-24.

una intrincada urdimbre de versos dispuestos de forma muy rigurosa y de oscuras metáforas; los poetas reelaboraban sus himnos una y otra vez mediante variaciones sobre modelos previos. Así pues, los versos del Rg-Veda, la más antigua de estas colecciones, constituyen el final de una larga tradición de literatura oral y llevan el sello de un notable virtuosismo técnico.

Así pues, aquellos vates no produjeron una literatura pensada para divertir al público por casualidad: sus versos eran palabra sagrada, y tenían como misión encantar y someter la voluntad de los dioses y de los caudillos que requerían sus servicios como poeta y sacerdote. Esta «lengua de los dioses» es oscura y difícil —un aspecto que se respeta en las presentes traducciones, y por ello requiere siempre de notas y aclaraciones—. Pese a que se trata de la misma lengua que hablaba la gente, había gran distancia entre los usos coloquiales y los literarios. Al considerar que la poesía recitada en el marco ritual adecuado acrecentaba el poder de dioses y caudillos con la magia de sus versos, aquellos pueblos entendían que solo por mediación del rsi inspirado, podrían los fieles obtener de los dioses todos su deseos: amplios espacios por los que vagar, camino expedito para llegar a buenos pastos, victoria sobre los enemigos, riqueza en forma de abundantes vacas y caballos, hijos varones en los que perpetuar la estirpe, y en definitiva, completar felizmente, con salud y prosperidad, la plenitud de sus días sobre la tierra.

A medida que las tribus nómadas se asentaban en la India septentrional, mezclándose y admitiendo en sus filas a guerreros y población aborigen, ese sacrificio tribal, ya de suyo complejo y cargado de simbolismo, se fue convirtiendo en un ritual estrictamente reglamentado y lleno de significados solo accesibles a los iniciados. Generaciones de sacerdotes memorizaron himnos y fórmulas compuestos por los antiguos vates, y, finalmente, se estableció un canon cerrado del «saber», el Veda.<sup>9</sup>

El poder de la palabra mantuvo su poder central en la cosmovisión brahmánica, pero dejó de manifestarse como inspiración poética improvisada durante la liturgia. Se desarrolló un exacerbado ritualis-

<sup>8</sup> V. infra pág. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Todo este proceso que lleva a la constitución y edición oral de un canon textual entre las tribus védicas de los Kuru y los Pañcāla en el norte de la India, en torno al s. VI a.C., lo ha estudiado en detalle Witzel (1995a) y (1997).

mo que transformó el saber de la palabra en el conocimiento y comprensión de los textos usados durante el sacrificio, en saber el momento ritual en que tales o cuales textos se insertaban, repetían u omitían, y la motivación mítica y simbólica de tal proceder. El significado de las palabras y nombres propios, y de sus asociaciones semánticas y simbólicas, se convirtió entonces en uno de los puntales de la exégesis de una liturgia minuciosamente reglada y analizada, como veremos en textos como [7], [9] y [10]. La tradición védica, conservada hasta la actualidad, sigue atribuyendo poder a la recitación de los Vedas: son textos sagrados en tanto que sonido del universo, no un mero texto escrito, y su poder decisivo y eficaz se manifiesta en la liturgia, que en cierta manera está diseñada para limitar el poder de la palabra (Carpenter 1994: 20).

### 2. El poeta y la inspiración

Hay en los himnos del Rg-Veda muchas reflexiones del poeta sobre las características de su propio arte, sobre las razones de la eficacia del mismo y sobre la naturaleza de la inspiración poético-religiosa. Su palabra es poesía compuesta a partir de una extensa tradición, muchos de cuyos rasgos se remontan a la época de comunidad proto-indoeuropea, con normas estrictas de versificación y con temas ampliamente preestablecidos, pero aporta siempre algo nuevo, insólito, destinado a sorprender y encantar a la divinidad.

El marco en el que el rși compone y utiliza su arte es el yajña, el sacrificio solemne, en el que se ofrece a la divinidad tanto alimento material (anna) como alimento espiritual en forma de versos recitados en el contexto ritual adecuado, que acrecientan el poder de los dioses para retribuir adecuadamente a las ofrendas de los mortales. Hay un ciclo eterno de deuda (rṇa) y retribución entre mortales, rṣis y dioses (Malamoud 1989), que refleja en el terreno teológico la interacción entre el prestigio del caudillo y el del sacerdote que consigue con sus himnos que los dioses den victoria y riqueza a su pueblo.

La vinculación de los clanes de las familias bárdicas de *ṛṣis* a las estirpes de los caudillos de las tribus védicas se expresa en la *dānastuti* 'elogio del don' que cierra un cierto número de himnos, y nos permite reconstruir las relaciones entre poetas y caudillos durante varias

generaciones (Witzel 1995b). En el siguiente texto, Bharadvāja, autor de un himno, afirma haber recibido mil cien caballos por su canto:

RV 6.63.10<sup>10</sup>

सं वां श्राता नांसत्या सहस्राश्वांनाम्पुरुपन्थां गिरे दांत्। भरद्वांजाय वीर नू गिरे दांद्वता रक्वांसि पुरुदंससा स्युः ॥१०॥

> sáṃ vāṃ śatấ nāsat<sup>i</sup>yā sahásrấ-<sup>a</sup>śvānãm purupánthā giré dāt | bharádvājāya vīra nú giré dād dhatấ rákṣāṃsi purudaṃsasā syuḥ ||10||

Cien juntos por vuestra canción, Nāsatyas, mil caballos ha dado Purupanthā; a Bharadvāja se los ha dado, héroes, por la canción, ¡destruidos sean los males, oh muy milagreros!<sup>11</sup>

Es evidente que cerrar un himno a los dioses con referencias a exorbitantes regalos es un encomio a la potencial generosidad del patrón que ha encargado el sacrificio y, al mismo tiempo, le sirve al poeta para poner en valor las virtudes de su propio arte ante otros futuros patrocinadores. Esta recompensa en cabezas de ganado, de origen indoeuropeo, se convierte en la dakṣiṇā, la dádiva ritual que reciben los oficiantes en todo rito solemne, y que les hermana con los antiguos ṛṣis del pasado. Integrada en la liturgia, no es un mero pago obligatorio: sin ella, el rito carecería de eficacia.

En origen, la relación entre el caudillo político (*rājan*)<sup>13</sup> y el poetasacerdote se basaba en potenciarse mutualmente el prestigio: un señor poderoso que había acumulado excedentes de ganado gracias a sus *razzias* —es decir, a su éxito militar—, podía mantener a los poetas

¹º Todos los textos del RV en este trabajo se citan según el texto devanāgarī de la edición en línea del proyecto TITUS de la Universidad de Frankfurt (https://titus.uni-frankfurt.de/texte/etcs/ind/aind/ved/rv/mt/rv.htm); el texto transcrito, a partir de la edición de Van Nooten y Holland (1994), en la versión online de Thomson y Slocum (s. a.), con la salvedad de que las vocales restituidas metri causa se transcriben voladas.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Epíteto típico de los Aśvin o Nāsatyas ('salvadores'), que ayudan a los hombres mediante sus poderes taumatúrgicos; los veremos en acción en los textos [7] y [8].

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Véd. mīḍha, av. mižda 'salario, recompensa'; es el μισθός que reclama Píndaro (ἀρέομαι... μισθόν *Pyth.* 1.75-77 'ganaré...como recompensa')

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Usualmente traducido por 'rey', cf. lat. rēx, irl. a. rí.

más famosos mediante regalos de vacas, que se ocupaban de ensalzarlo ante hombres y dioses y de atraer para él la buena voluntad de los últimos.

En suma, el caudillo y su tribu necesitan la protección de los dioses frente a sus enemigos y las calamidades naturales, y necesitan la garantía de que los elementos de la naturaleza se mantendrán en su curso previsible, sin catástrofes como sequías o inundaciones. Para ello ofrecen a los dioses lo que estos desean: ofrendas comestibles y poemas litúrgicos creados mediante los recursos tradicionales de la poesía oral, pero originales, esto es, con los rasgos estilísticos y creativos propios de cada autor, que era libre de introducir nuevas conexiones verbales e identificaciones simbólicas ente cosmos, mito y rito. Esa combinación de lo antiguo y lo nuevo es algo en lo que el poeta védico insiste una y otra vez, como sello de la calidad de su himno, y es herencia del mundo indoeuropeo. Igual que Píndaro elogia 'las flores de himnos nuevos' (Pind. Ol. 9.48 ἄνθεα δ' ὕμνων νεωτέρων) o envía un 'nuevo himno alado' (Pind. Isth. 5.63. πτερόεντα νέον ... ὕμνον), los poetas védicos ensalzan su arte de renovar lo antiguo y preservar la tradición, creando nuevos versos según los modelos de sus antepasados:

RV 3.31.19

नव्यं कृशोमि सन्यंसे पुराजाम्।

návyam krnomi sányase purājām

Nuevo hago para el más viejo [un poema] gestado como antaño.

RV 1.1.2

श्रुग्निः पूर्वेभिर्म्शिषेभिरीड्यो नूतंनेरूत । स देवाँ एह वंचति ॥२॥ agníḥ pū́rvebhir ŕṣibhir íḍˈyo nū́tanair utá | sá devám éhá vakṣati || 2 ||

Que Agni, a quien los antiguos vates invocaron y también los de ahora, conduzca aquí a los dioses.

Esos poemas, combinados con las ofrendas (mantequilla clarificada o *ghee, soma* —una bebida litúrgica—, ofrendas vegetales, reses) actúan sobre los dioses acrecentando su poder, de modo que pueden ayudar a los mortales:

#### RV 2.12.14

यः सुन्वन्तमविति यः पर्चन्तं यः श्रंसन्तं यः श्रंशमानमूती । यस्य ब्रह्म वर्धनं यस्य सोमो यस्येदं राधः स जनास् इन्द्रः ॥१४॥

> yáḥ sunvántam ávati yáḥ pácantaṃ yáḥ śáṃsantaṃ yáḥ śaśamānám ūtí | yásya bráhma várdhanaṃ yásya sómo yásyedáṃ rấdhaḥ sá janāsa índraḥ || 14 ||

El que ayuda a quien exprime, a quien cuece,<sup>14</sup> a quien proclama, a quien alaba con su ayuda;<sup>15</sup> a quien le aumentan el poder la sagrada fórmula, el *soma*, a quien esta ofrenda se lo aumenta: ¡ese, pueblos, es Indra!

Esta estrofa es muestra de un himno laudatorio a Indra, dios guerrero que ayuda a los ārya en sus batallas. 'Quien exprime' se refiere al que hace ofrendas abundantes de soma¹ para propiciarse la voluntad de Indra, y 'quien cuece' es el que calienta leche como ofrenda sacrificial, pues pese a ser un dios poderoso, sin beber soma, Indra no hubiera podido llevar a cabo una de sus hazañas cosmogónicas centrales, dar muerte a la serpiente Vrtra ('obstáculo') y liberar las aguas de los siete ríos. Junto a esas libaciones materiales, Indra 'crece' mediante la formulación de alabanzas y proclamas de sus hazañas que acompañan las libaciones de soma.

Se establece así una interacción entre dioses y mortales en el seno del sacrificio. Hay himnos que nos presentan a Indra sopesando como un mercader cuál de los dos caudillos arios enfrentados en el campo de batalla le ofrece más *soma*; por lo que se refiere a los himnos, su eficacia sobre los dioses depende de su calidad literaria. Solo el *rsi* más

<sup>14 &#</sup>x27;Quien exprime': el que ofrece un sacrificio de soma.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> A quien proclama las hazañas de Indra, y las recita en su propio beneficio.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> La ofrenda propia de la liturgia iir. más solemne era el *soma* (iranio: p.a. *hauma*, av. *haoma*), el jugo amargo de una planta que se exprimía y consumía durante el ritual. Se machacaban con piedras los tallos de una planta que no se ha podido identificar, a la que los textos atribuyen efectos embriagadores o, más bien, estimulantes o excitantes. Sobre la identidad de la planta del *soma*, Nyberg (1995), Oberlies (1998: 149-150 y 165-167) y Houben (2003). Las plantas de *soma* que se emplean en los sacrificios brahmánicos actuales y en los rituales paralelos de los parsis (mazdeístas) de Bombay (Mumbay) (*haoma*, *hōm*), carecen de los efectos mencionados.

capaz de «tejer» las palabras y «construir» un himno espléndido<sup>17</sup> logrará convencer a los dioses de que vengan al recinto sacrificial, se sienten en el *barhis* —un lecho de hierba fresca— y consuman las ofrendas, y solo así concederán al *yajamāna*, el patrón que ha encargado el sacrificio, lo que les pide.

La eficacia del himno se basa en determinados rasgos que van más allá del eje de innovación frente a tradición. El nivel de maestría en el dominio de los recursos formales (métrica, aliteraciones, rimas), se superpone a la capacidad de sugerencia y de ocultación. En diversas tradiciones poéticas indoeuropeas (griega, irlandesa, escandinava, itálica) hay un conjunto de rasgos estilísticos denominados «lengua de los dioses», 18 a la que hemos hecho referencia anteriormente, basados, en buena medida, en el escamoteo de información mediante enigmas. Una serie de recursos expresivos sirven a tal fin, como el uso de epítetos que evitan la mención explícita del nombre de una divinidad, un léxico paralelo basado en palabras arcaicas o desusadas, y un entramado de metáforas codificadas. En la lengua del Rg-Veda, la polisemia basada en metáforas permite forzar dobles y triples lecturas en las que la realidad ritual, el mito y el término de comparación son una misma cosa: madhu, lo «dulce», la miel o hidromiel (cf. gr. μέθυ, inglés mead), puede referirse tanto al soma, como al secreto significado de las acciones rituales, la conexión entre el microcosmos del sacrificio y el macrocosmos cuya estabilidad se pretende garantizar.

Los autores de los himnos védicos son sabios (*kavi*, av. *kauui* 'sabio, sagaz') que «han contemplado» las verdades que expresan por medio de su *manīṣā*, de la especial fuerza de una mente tal vez en éxtasis. Están en una relación de especial cercanía con lo divino, y esto los capacita para ejercer de mediadores entre los hombres y los dioses. La «visión» de un himno se denominaba técnicamente *dhī*, palabra que a veces se traduce de un modo más bien vago como 'pensamiento, meditación religiosa, rezo', y que en el sánscrito posterior tiene las connotaciones de 'sabiduría, inteligencia', 'piedad' y, a veces, ya en la lengua clásica, 'intención', pero que en el RV ha de entenderse como 'pensamiento inspirado, inspiración poética'.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sobre las metáforas de la poesía relacionadas con la raíz véd. *takṣ*, referidas a la carpintería pero también relacionadas con el 'tejer', Watkins (1995: 14 y 89-90).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Sobre la oposición entre «lenguas de los dioses» y «lengua de los hombres» en el ámbito indoeuropeo, véase Watkins (1970) y Bader (1989: 267-272).

Ese momento de inspiración está claramente vinculado a lo visual; dhī tiene el doble componente semántico de 'visión sostenida, contemplación', y 'meditación'.¹¹ Gonda (1963) puso de relieve el papel especial que tiene en la inspiración poética de los rṣis la luz en general, y la del amanecer en particular. La diosa Uṣas 'aurora' y otros dioses solares (los Aśvin, Sūrya 'sol', Sāvitr' 'el impulsor, el despertador') tienen una función central en la inspiración de un himno, cuya visión es como la luz del amanecer:

#### RV 3.39.2

दिवश्चिदा पूर्व्या जायंमाना वि जागृंविर्विदथे श्रस्यमाना भद्रा वस्त्राग्यर्जुना वसाना सेयमस्मे सन्जा पित्र्या धीः ॥२॥

divás cid á pūrv<sup>i</sup>yá jáyamānā ví jágrvir vidáthe sasyámānā | bhadrá vástrāṇi árjunā vásānā séyám asmé sanajá pítr<sup>i</sup>yā dhíḥ || 2 || Del cielo nacida desde antiguo, despertada al recitarla en el rito, vestida en auspiciosos ropajes de plata, esta de aquí entre nosotros es la ancestral inspiración, de antiguo nacimiento.

#### RV 3.62.10

तत्संवितुर्वरं ग्यम्भर्गो देवस्यं धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयांत् ॥१०॥ tát savitúr varéṇiyaṃ bhárgo devásya dhīmahi | dhíyo yó naḥ pracodáyāt || 10 ||

Que nos inspire ese deseable resplandor del dios Savitr, que él anime nuestras ideas inspiradas.<sup>20</sup>

Brhaspati, el 'señor del *bráhman*' es el dios que entrega al poeta la luz brillante de la inspiración poética, que resplandece y es fuente de riqueza para los hombres (RV 2.23.15); como veremos en el capítulo II, Brhaspati es el dios-sacerdote encargado de liberar las vacas de Uṣas, la Aurora, mediante un grito ritual. Las visiones consisten en *jyotis* 'luz

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> V. Mayrhofer EWAia I: 777-778 (raíz verba dhay<sup>i</sup>) y 793.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Esta es la estrofa llamada *sāvitrī* 'la de Savitr़' o *gāyatrī mantra* (por su metro), que es aún hoy una de las oraciones principales del hinduista contemporáneo.

celeste' y metafóricamente, 'luz interior',<sup>21</sup> signo de la revelación y de intuición supranormal.

También Agni, el 'fuego' (cf. lat. ignis) sacrificial divinizado, está vinculado a la inspiración poética, puesto que se identifica con Uṣas al encender el fuego el amanecer, y comparte con Bṛhaspati la función sacerdotal —puesto que el fuego está presente físicamente en todos los sacrificios, como primer oficiante—. Así, de Agni se dice que trae las luces del estremecimiento inspirado (RV 3.10.5); en [8], el himno RV 1.27 describe el fuego sacrificial como fuente de inspiración. También en las siguientes estrofas, Agni, identificado con el hotṛ,²² inspira mediante su luz, presente realmente en el sacrificio, al poeta, que la estrofa última queda liberado de sus ataduras sensoriales:

RV 6.9.4-6

श्रुयं होतां प्रथमः पर्श्यतेमिम्दं ज्योतिर्मृतम्मर्त्येषु । श्रुयं स जंज्ञे ध्रुव श्रा निषत्तो ऽमर्त्यस्तन्वा वर्धमानः ॥४॥

> ayáṃ hótā prathamáḥ páśyatemám idáṃ jyótir amr̥tam mártˈyeṣu | ayáṃ sá jajñe dhruvá ấ níṣatto ʿmartˈyas tanʷvà várdhamānaḥ || 4 ||

Este es el primer hot, ¡miradlo! Esta es la luz inmortal entre los mortales, Él ha nacido aquí, firme se ha asentado, inmortal, creciendo por su propio cuerpo.

ध्रुवं ज्योतिर्निहितं दृशये कम्मनो जविष्ठम्पतयंत्स्वनः । विश्वे देवाः समनसः सकेता एकं ऋतुंमभि वि यंन्ति साधु ॥५॥

> dhruvám jyótir níhitam dršáye kám máno jávistham patáyatsu antáh | víšve deváh sámanasah sáketā ékam krátum abhí ví yanti sādhú || 5 ||

Firme se ha establecido la luz para mostrarse, la mente, lo más rápido de entre los que vuelan;

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> RV 3.26.8 hṛdấ matíṃ jyótir ánu prajānán 'descubriendo pensamiento (matíṃ, cf. lat. mens, mentis) y luz con su corazón'.

 $<sup>^{22}</sup>$  Esta identificación es usual; aunque desde época rigvédica la función del hotr es ya la recitación de estofas del RV, la función original del  $^*\dot{z}^h$ autar indoiranio (véd. hotr, av. zaotar-) era realizar las libaciones en el fuego.

todos los dioses, de una misma mente y percepción, por separado llegan derecho a una sola voluntad.

वि मे कर्णा पतयतो वि चचुर्वीदं ज्योतिर्हृदंय त्राहितं यत् । वि मे मनश्चरति दूरत्राधीः किं स्विद्वच्यामि किमु नू मनिष्ये ॥६॥

> ví me kárṇā patayato ví cákṣur vídáṃ jyótir hŕdaya áhitaṃ yát | ví me mánaś carati dūráādhīḥ kíṃ svid vakṣyámi kím u nú maniṣye || 6 ||

En todas direcciones vuelan mis oídos, en todas mi vista, en todas esta luz que está colocada en mi corazón, en todas camina mi mente, de lejos mis intenciones; ¿qué pues voy a decir, que voy a pensar ahora?

Esta última estrofa es uno de los raros pasajes del Rg-Veda donde el poeta expresa los efectos de la inspiración en su mente: cómo siente que los dioses han penetrado en su *kratu* '(fuerza de) voluntad, resolución, poder' (5) y cómo la imaginación rompe las barreras sensoriales, al disponerse a componer un canto (6).

Como fuente para la comprensión del oficio poético en el RV es muy ilustrativo el poema llamado tradicionalmente «himno del conocimiento» (Jñānasūkta, RV 10.71, texto [1]), cuyo tema nuclear es el lenguaje inspirado de la poesía sagrada. En este himno el poeta se dirige a Brhaspati y expone los orígenes de vāc, la palabra sagrada deificada, y el ritual de recreación de la misma durante las justas poéticas que tenían lugar durante el sacrificio. Precisamente, un aspecto que se recoge expresa y repetidamente en este poema es el de la competición. El certamen de los poetas que rivalizan entre sí por demostrar la excelencia de su arte convierte al propio sacrificio en otra competición, en la que los sacerdotes oficiantes compiten entre sí por mostrar su eficacia ante los dioses.

En muchas ocasiones se compara esta rivalidad entre poetas con una carrera de carros, y el premio, que evidentemente es improvisar y formular la palabra sagrada durante el sacrificio, se asimila al  $v\bar{a}ja$  'premio' que obtiene el mejor corcel. Es más, la inspiración para formular el pta haciendo encajar la expresión verbal y el pensamiento se equipara al acto de uncir los caballos al carro de guerra:

#### RV 1.18.7

# यस्माटुते न सिध्यति युज्ञो विपश्चितंश्चन । स धीमां योगमिन्वति ॥७॥

yásmād ṛté ná sídhyati yajñó vipaścítaś caná | sá dhīnấṃ yógam invati || 7 ||

Sin él no tiene éxito el sacrificio, aun del que siente el arrebato;<sup>23</sup> él pone en marcha el aparejo<sup>24</sup> de las ideas inspiradas.

RV 10.114.9-10

कश्छन्दंसां योगमा वेंद्र धीरः को धिष्णयाम्प्रति वाचेम्पपाद । कमृबिजांमष्टमं शूरंमाहुर्हरी इन्द्रंस्य नि चिंकाय कः स्विंत् ॥९॥

> káś chándasāṃ yógam ấ veda dhīraḥ kó dhíṣṇ¹yām práti vấcam papāda | kám rtvíjām aṣṭamáṃ śū́ram āhur hárī índrasya ní cikāya káḥ svit|| 9 ||

¿Quién es el inspirado que sabe uncir los versos? ¿Quién ha llevado a cabo la palabra sagrada? ¿A qué héroe llaman el octavo de los oficiantes?<sup>25</sup> Los alazanes de Indra, ¿quién pues los ha divisado?

भूम्या अन्तम्पर्येके चरन्ति रथंस्य धूर्षु युक्तासों अस्थः । श्रमंस्य दायं वि भंजन्त्येभ्यो यदा यमो भवंति हर्म्ये हितः ॥१०॥

> bhū́myā ántam pári éke caranti ráthasya dhūrṣú yuktā́so asthuḥ | śrámasya dāyáṃ ví bhajanty ebhyo yadā́ yamó bʰávati harmyé hitáḥ || 10 ||

Esos solos rodean el confín de la tierra, estuvieron uncidos a los jaeces del carro; les reparten la herencia de su esfuerzo cuando Yama está puesto en su morada.<sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vipaścita, el poeta en estado de trance; «él» en este himno se refiere a Agni.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Yoga, en su acepción primitiva, 'acción de armar el carro y uncir los caballos' y también, 'conjunto de aparejos y arneses'; igual a continuación en 10.114.9. Solo más tarde adquirirá este término otros significados.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Agni es el octavo de los sacerdotes, y como luz que es, inspira a los poetas.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Los *ṛṣis* de antaño reparten su herencia a los sacerdotes de hoy mientras reposan en la morada de Yama, es decir, en el más allá.

No sabemos en qué consistían esos torneos poéticos, pero se mencionan demasiadas veces en los himnos védicos el concurso, la victoria y los apetecibles premios como para negar que la competición poética estuviera de algún modo institucionalizada, aunque no sepamos cómo. En cualquier caso la competencia entre brahmanes por ser contratados como sacrificadores está bien documentada en tiempos poco posteriores.

El torneo verbal quedó ritualizado en el brahmodya (acto de pronunciar un bráhman), presente en el asvamedha o sacrificio del caballo (Renou - Silburn 1949: 22-37). Consistía en una serie de rondas de retos verbales y respuestas. En cada ronda un rival propone adivinanzas al otro. La meta era mostrar que uno «ha visto» la conexión oculta respondiendo con una adivinanza similar o, si es posible, más retorcida y elaborada artísticamente.27 Aquel que se mantiene vencedor por más tiempo y que finalmente reduce a su oponente al silencio es el ganador, el verdadero brahmán 'formulador' que conoce las conexiones ocultas. En el brahmodya del sacrificio del caballo, la última ronda la cierra el sacerdote brahmán, que se declara él mismo vencedor con las palabras 'este formulador (brahmán) es el más alto cielo de la palabra' (brahmáyam vācáh paramám vyóma VS 23.62). En última instancia, entonces, el hombre, como participante en el concurso, se coloca él mismo en el hueco abierto de la adivinanza cósmica sin resolver, y se justifica como la conexión viva que mantiene unido el cosmos. Esa conexión inefable hace que la función ritual del sacerdote brahmán, en origen el que formula versos improvisados, acabe siendo permanecer en silencio como supervisor del sacrificio. De hecho, el brahmanismo posterior considera que esa función es «la mitad del sacrificio», ya que «uno de los caminos del sacrificio es la palabra, el otro la mente» (Renou 1949, Heesterman 1993: 150-151).

El brahmodya original no era un inocente juego de adivinanzas, sino un problema de vida o muerte. Esto todavía está presente en los debates similares al brahmodya de las Upaniṣad, donde el adversario perdedor que no se rinde a su oponente superior y sigue retándolo tiene que pagar por su atrevimiento con su vida o, con más precisión,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> De un modo no muy distinto al combate narrado en el *El Hobbit* de Tolkien entre Bilbo Bolsón y Gollum por la obtención del anillo. Tolkien, experto germanista, recurrió a modelos de las literaturas nórdicas y célticas medievales, que, de nuevo, contienen material indoeuropeo heredado.

con su cabeza. Como torneo, el *brahmodya* tiene su lugar entre otros certámenes, como carreras de carros o partidas de dados, que sobreviven de forma ritualizada dentro de la liturgia solemne védica. Para Heesterman (1993: 47) el sacrificio védico parece haber sido en origen un certamen violento y peligroso para obtener los bienes necesarios para la vida. Pero, si bien el componente agonístico está presente en partes de algunos rituales, no parece haber sido tan central, punto de vista que otros indólogos no comparten o atemperan ostensiblemente. Sea como fuere, el ritual sacrificial védico tal y como lo describen los textos en prosa acabó convertido en un proceso pacífico, si bien obsesivamente ordenado, que no tiene espacio para adversarios y torneos reales, ni para que el azar pueda decidir quién es el vencedor.

#### 3. Formular la verdad

Paulatinamente, la palabra en sí misma se volvió sagrada, y con este carácter desempeñará un papel central en la especulación teológica posterior. Por ello, el dialecto védico, la forma literaria del dialecto indoario que hablaban las tribus arias del noroeste de la India, se convertirá en lengua sagrada, la única que se puede utilizar en la liturgia sacrificial. De la atención compulsiva a las minucias de pronunciación y dicción surgirán en la tradición brahmánica la fonética articulatoria (śikṣā) y el análisis gramatical (vyākāraṇa).

El sacrificio, por su parte, se convierte en un microcosmos que no solo reproduce y representa el orden del macrocosmos, sino que propiamente lo sustenta mediante una compleja cadena de homologías verbales: la leche vertida en el fuego sacrificial *es* la lluvia por la que se suplica, el zumbido de las piedras que trituran el grano de la ofrenda sacrificial *es* el trueno que anuncia el monzón y *es* el mugido de las vacas fecundas.

La identidad total que el pensamiento védico atribuye a estas ecuaciones es rta, término que frecuentemente se traduce como 'orden cósmico', pero que es mucho más complejo: es la 'verdad eficiente' que sustenta dicho orden cósmico. Deriva de la raíz r-'articular, unir' ( $*h_2rtó$ -'lo articulado, lo que encaja', p.i.e.  $*h_2er$ , cf.

lat. artus 'articulación'). Los correlatos etimológicos en iranio, son el p.a. arta, presente en tantos nombres propios, y el av. aṣ̃a, la 'verdad' que constituye el núcleo ético del zoroastrismo. El ṛṣi védico, como ser dotado de una visión superior a la de los demás mortales, hace encajar elementos del cosmos y del rito, y manifiesta esa «verdad», que es eficiente por su formulación (bráhman) durante el ritual. Desde el punto de vista religioso, el ṛta está vinculado a los juramentos, a la palabra dada, a aquello que ha de cumplirse por su mera enunciación verbal, y se mueve en la órbita de los Ādityas ('hijos de Aditi'), grupo de dioses entre los que destacan Mitra, el 'pacto', Aryaman, el 'hospitalario', y Varuṇa, que castiga a los que infringen pactos y juramentos, como veremos en la leyenda de Śunaḥśepa (capítulo III).

El rta no es lo mismo que satya, que es la forma normal de referirse a lo verdadero, la pura realidad. Esto se hace evidente en la expresión satyam kr 'hacer que algo se cumpla', así como en la satyakriyā, un enunciado verbal que está entre el juramento y la fórmula mágica (Lüders 1959: 486-508, Thompson 1998). Se trata de un fenómeno conocido también en otras culturas y que consiste en expresiones del tipo «como es verdad que..., que también sea verdad que...» En la literatura brahmánica encontramos numerosos ejemplos de satyakriyā-, y también en el budismo (donde se llama, en pāli, saccakiriyā). En el RV encontramos igualmente algunas satyakriyās, pero, de modo muy significativo, también hay asertos verbales similares acompañados por la expresión rtáṃ vádāmi 'pronuncio este rta', con rta en lugar de satya (Lüders 1959: 420-421).

En algunos de los textos que siguen veremos cómo las alusiones continuadas a lo sucedido en el tiempo mítico se resuelven en su aplicación al presente litúrgico: en RV 10.108.11 (texto [5]) el sacrificio primigenio dirigido por el dios Brhaspati se equipara al sacrificio que se está desarrollando. De modo similar, en RV 4.50.7-9 (texto [4]), la equiparación entre Brhaspati y el brahmán 'formulador' presente en el recinto sacrificial se expresa mediante estructuras sintácticas paralelas. En RV 1.24.12-15 (texto [8]), el modelo mítico que sirve como

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Sobre *rta* como 'verdad' Lüders (1959), *cf.* Oberlies (1998: 346-347) sobre la discusión todavía candente acerca del sentido de *rta*. El núcleo del concepto, más que con nuestro concepto de verdad o veracidad, tiene que ver con la expresión mental y verbal de ideas que «encajan» y configuran el orden del universo.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Satya deriva del participio del verbo 'ser', sant 'lo que es' ( $< p.i.e. *h_1s-nt-io-$ ).

hilo conductor para implorar la misericordia del temible dios Varuṇa es la liberación de Śunaḥśepa. Queda implícito que lo que sucedió en tal o cual actuación de un dios o un rṣi, ha de suceder ahora al haber sido actualizado verbalmente en el himno.

Rta implica que lo que suceda en el microcosmos del sacrificio ha de suceder, en consecuencia, en el macrocosmos externo. De un modo u otro, pertenece también a ese orden natural que los dioses tengan a bien obedecer a la magia de la palabra —por ejemplo, típicas del brahmanismo posterior son las narraciones en las que una divinidad queda ligada por un voto a una obligación ridícula—.

Con la sistematización del ritual, el uso de los versos védicos se desvinculó de su contenido y acabó por vaciarse de significado. Como el foco se desplazó al mero valor fónico (śabda) de la palabra, los Brāhmanas son muy proclives a crear una explicación a partir de una etimología, normalmente basada en parecidos más o menos razonables, entre una palabra recitada en ritual y otra palabra, pronunciada, p. ej., por un dios o un rsi en un contexto mítico. En su mayor parte esos juegos de palabras son falsas etimologías en las que lo decisivo es su valor simbólico. Pero, expertos en el análisis gramatical como eran, los brahmanes podían emplear también las etimologías verdaderas, a veces con sorprendente sutileza. En ocasiones, el retruécano da lugar a una palabra nueva: así, si los asuras, 'señores'30 son los eternos rivales de los devas 'dioses', y a- es el prefijo que expresa carencia o negación (< p.i.e. \*n-, cf. lat. in-, gót. un-, gr.  $\alpha(v)$ -) se analiza de forma artificial a-sura y se crea un sinónimo sura para deva 'dios'. En cualquier caso, este juego de buscar el significado oculto de las palabras se condensa en la sentencia, repetida muchas veces, «los dioses se complacen en lo oculto». También es muy común la interpretación alegórica de los esquemas métricos del RV, que adquieren una simbología propia, independiente del contenido de los himnos.

Esta manera de entender las cosas representa una importante modificación en la posición de la literatura sagrada dentro del mundo humano. En la época del Rg-Veda se componían himnos cuya calidad literaria los hiciese máximamente eficaces para su objetivo, propiciar

 $<sup>^{30}</sup>$  Véd. ásura 'señor' (av. ahura, p.a. aura) < iir. \*Hásura < p.i.e. \* $h_2$ ņs-u-(ro-), cf. hit. haššu 'rey', av. ahu- 'señor', y posiblemente germ. \*ansuz, los Ases de la mitología escandinava.

a los dioses. En la época brahmánica ya no se componen más himnos, sino que se usan los que se han transmitido en las diversas escuelas. La mayoría de los *mantras* que acompañan a los ritos son versos reconocibles del Rg-Veda, pero no todos. En algunos casos los versos que se citan, aunque sean del Rg-Veda, aparecen con reglas de *sandhi* o de acentuación diferentes, que reflejan los usos prosódicos de las diversas escuelas brahmánicas. Los *mantras* se recitan aislados, o por meras series consecutivas, y su uso está fijado por preceptos rituales: no aparecen en un punto dado de la liturgia por su contenido real sino por razones formales como el esquema métrico, la aparición del nombre de la divinidad que preside el rito, el tiempo que dura su recitación, etc. (Renou 1962).

La explicación simbólica del rito lleva a su vinculación con la realidad. Esta se basa en el principio de *sadṛśya* 'correspondencia'. Cada elemento manifiesto, cada acción, cada palabra o cada esquema métrico, es símbolo de otra realidad, y el conjunto se convierte en una alegoría sistemática. Las identificaciones de unos elementos con otros, que se encadenan en largas series, por abstrusas que sean, demuestran un notable esfuerzo intelectual por diseñar un esquema del mundo, por sistematizar un cosmos en el que las cosas funcionen.

La importancia que tuvo la palabra sagrada en el mundo védico quizá se resume en el himno a Vāc (texto [2]), la palabra misma deificada, construido como ātmastuti 'autoelogio' de la propia diosa, que se muestra como todopoderoso sostén del universo y de todo cuanto contiene. En los capítulos siguientes vamos a ver ese poder de la palabra en acción de tres modos distintos: en el rugido primordial que libera la luz de la aurora en un ritual de tintes chamánicos, en la visión de múltiples himnos con la que el rsi Sunahsepa salva su propia vida y rescata de la enfermedad al rey Hariscandra, preso de los lazos de Varuna por haber roto su palabra y, finalmente, en la historia de Dadhyañc, que nos habla de la transmisión de doctrinas secretas que incluso los mismos dioses ignoran.

# [1]

# Jñānasūkta, himno al conocimiento (RV 10.71)

Este himno comienza con una alusión a los vates de antaño, los Angiras que participaron en el rescate de las vacas de Vala (v. capítulo II), y que son el modelo para los poetas actuales, y se cierra con una referencia al sacerdote 'formulador' (brahmán) en el sacrificio actual.

La palabra sagrada reside en los nombres que dieron a las cosas los primeros sabios por su amistad con Brhaspati (1), meditando, cribando el lenguaje como se hace con el soma durante su proceso de purificación (2). La palabra estaba en los siete rsis de la antigüedad, en los míticos Angiras (3); se enfatiza la naturaleza social de lenguaje, que nace de los lazos fraternos de los participantes en la asamblea y el sacrificio: el origen de los nombres se debe a la voluntad de los hombres de poner lo mejor de sí mismos como señal de su buena relación entre sí. Pero la vocación poética es desigual (4): la inspiración poética solo llega a algunos, mientras que otros parecen incapaces de modelar la realidad con el poder de su palabra, esto es, mediante māyā 'capacidad de ficción' (estrofa 5), de hacer que otros vean lo que el poeta ve; esto es, no son capaces una literatura efectiva, capaz de afectar el corazón de los oyentes -tanto hombres como dioses-; su sacrificio entonces será ineficaz. Por ello, el poeta cuyas palabras carecen de esa capacidad de ficción nunca recibirá el premio, la vaca lechera, la daksiṇā o dádiva ritual que el señor entrega al poeta que ha compuesto los himnos para sus sacrificios.

#### RV 10.71

बृहंस्पते प्रथमं वाचो अग्रं यत्प्रेरंत नाम्धेयं दर्धानाः । यदेषां श्रेष्ठं यदंरिप्रमासीत्प्रेगा तदेषां निहितं गुहाविः ॥१॥

> býhaspate prathamám vācó ágram yát práirata nāmadhéyam dádhānāḥ | yád eṣāṃ śréṣṭhaṃ yád ariprám ấsīt preṇấ tád eṣāṃ níhitaṃ gúhāvíḥ || 1 ||

सक्तुंमिव तितंउना पुनन्तो यत्र धीरा मनंसा वाचमऋत । अत्रा सखांयः सख्यानिं जानते भुद्रेषां लुद्भीर्निहिताधिं वाचि ॥२॥

> sáktum iva títaünā punánto yátra dhírā mánasā vácam ákrata | átrā sákhāyaḥ sakh<sup>i</sup>yáni jānate bhadráiṣāṃ lakṣmír níhitádhi vācí || 2 ||

युज्ञेनं वाचः पंद्वीयंमायनामन्वविन्दृत्रृषिषु प्रविष्टाम् । तामाभृत्या व्यंदधुः पुरुत्रा तां सप्त रेभा अभि सं नंवन्ते ॥३॥

> yajñéna vācáḥ padavīyam āyan tấm ánv avindann ŕṣiṣu práviṣṭām | tấm ābhŕṭyā ví adadhuḥ purutrấ tấṃ saptá rebhấ abhí sáṃ navante || 3 ||

उत बं सुख्ये स्थिरपीतमाहुर्नेनं हिन्वन्यपि वार्जिनेषु । अर्थेन्वा चरति माययैष वार्चं शुश्रुवाँ अपूलामपुष्पाम् ॥५॥

> utá tvam sakhyé sthirápītam āhur náinam hinvanti ápi vájineşu | ádhen<sup>u</sup>vā carati māyáyaiṣá vácam śuśruvám aphalám apuṣpám || 5 ||

#### RV 10.71

- 1. Bṛhaspati, este es el primer comienzo de la palabra, cuando se lanzaron<sup>31</sup> a poner nombres: el nombre que era mejor de ellos, el inmaculado, oculto como estaba, por su afecto se les manifestó.
- Donde, cual cerniendo harina en el cedazo,<sup>32</sup>
  los inspirados han hecho con su mente la palabra,
  allí los compañeros reconocen la compaña;
  su auspiciosa señal está depositada en la palabra.<sup>33</sup>
- 3. Con el sacrificio siguieron la huella de la palabra; la hallaron en los vates metida; la tomaron, la repartieron en todos los lugares; la elogian los siete cantores de consuno.
- 4. Y el uno mirando no ha visto la palabra, y el otro escuchando no la escucha, y en cambio a otro por sí misma se le entrega cual anhelante esposa para esposo acicalada.
- 5. A otro en la compaña le dicen fatuo y estirado, nadie lo anima a competir en certámenes; no da vacas lecheras la ficción con la que él se maneja:<sup>34</sup> la palabra que oyó no da ni flor ni fruto.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Los Angiras (Schmidt 1968: 124; Jamison y Brereton 2014: 1496)

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Alusión a la labor limae del poeta usando sus mejores armas retóricas.

 $<sup>^{33}</sup>$  La palabra sagrada nace en el seno de la comunidad de poetas (sakhi, sakhya vocablos relacionados etimológicamente con el lat. socius (< \*sok\* $h_2$ -i-) derivados de \*sek\* 'seguir (al caudillo)', que aluden también a las fratrías guerreras), quienes purifican el lenguaje con la retórica al competir entre ellos, dejándolo marcado así con una señal auspiciosa, esto es, convertido en palabra sagrada, no en palabra normal.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Si la māyā 'ficción' del poeta no es efectiva, nunca recibirá la dakṣiṇā (pág. 22).

यस्तित्याजं सचिविदं सर्खायं न तस्यं वाच्यपि भागो श्रम्ति । यदीं शृगोत्यलंकं शृगोति नहि प्रवेदं सुकृतस्य पन्थांम् ॥६॥

> yás tityája sacivídam sákhāyam ná tásya vācí ápi bhāgó asti | yád īm śŗņóti álakam śŗņoti nahí pravéda sukŗtásya pánthām || 6 ||

श्रं चुगवनः कर्गवनः सर्खायो मनोजुवेष्वसंमा बभूवः । श्रांद्रप्तासं उपकृचासं उ हे हदा इंव स्नाहां उ हे दृदृश्रे ॥७॥

> akṣaṇvántaḥ kárṇavantaḥ sákhāyo manojavéṣu ásamā babhūvuḥ | ādaghnā́sa upakakṣā́sa u tve hradā́ iva snā́tvā u tve dadṛśre || 7 ||

हृदा तृष्टेषु मनसो ज्वेषु यद्ग्राह्मशाः स्यजन्ते सर्खायः । अत्राहं त्वं वि जंहर्वेदाभिरोहंब्रह्माशो वि चंरन्यु त्वे ॥८॥

hṛdấ taṣṭéṣu mánaso javéṣu yád brāhmaṇấḥ saṃyájante sákhāyaḥ | átrấha tvaṃ ví jahur ved¹yấbhir óhabrahmāṇo ví caranti u tve || 8 ||

ह्मे ये नार्वाङ्ग प्रश्चरंत्ति न ब्रांह्यशासो न सुतेकंरासः । त एते वार्चमभिपद्यं पापयां सिरीस्तन्त्रं तन्वते अप्रंजज्ञयः ॥९॥

> imé yé nárván ná parás cáranti ná brāhmaṇáso ná sutékarāsaḥ | tá eté vácam abhipádya pāpáyā sirís tántraṃ tanvate áprajajñayaḥ || 9 ||

सर्वे नन्दन्ति युश्रसागंतेन सभासाहेन सख्या सखांयः। किंबिषस्पृत्पितुषशिह्येषामरं हितो भवंति वार्जिनाय ॥१०॥

> sárve nandanti yasáságatena sabhāsāhéna sákh<sup>i</sup>yā sákhāyaḥ | kilbiṣaspṛ́t pituṣáṇir hí eṣām áraṃ hitó bhávati vájināya || 10 ||

- 6. Quien deja tirado al compañero, su colega en el saber, ese ya no tiene parte en la palabra; lo que oye, en vano lo oye; y no encuentra ya el camino del bien hacer.<sup>35</sup>
- 7. Compañeros que por igual tienen ojos y orejas, desiguales resultan al improvisar; unos parecen aljibes que cubren solo hasta boca o axilas, los otros, estanques buenos para el baño.
- 8. Fabricada con el corazón la improvisación<sup>36</sup> de la mente, cuando juntos los brahmanes sacrifican, los compañeros; al uno dejan de lado por lo que debería saber, destácanse los otros empero al aceptarse sus fórmulas.
- Estos que ni cerca van ni lejos,
   ni formulan versos ni exprimen soma,
   a la palabra se acercan para mal,
   e incapaces de crear, urden su trama con hilos de agua.
- 10. Regocíjanse todos con el que, lleno de prestigio, vuelve vencedor de la asamblea, compañeros con el compañero: él les aparta las culpas y les procura alimento, y en buen lugar queda para el certamen.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> De la correcta praxis ritual.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Renou (1955: 16).

ऋचां बः पोषंमास्ते पुपुष्वान्गायत्रं बों गायित शक्वंशिषु । ब्रह्मा बो वदित जातिवद्यां यज्ञस्य मात्रां वि मिमीत उ बः ॥१९॥

> rcấm tuvaḥ póṣam āste pupuṣvấn gāyatráṃ tvo gāyati śákvarīṣu | brahmấ tuvo vádati jātavidyấṃ yajñásya mấtrāṃ ví mimīta u tvaḥ || 11 ||

11 La flor de las estrofas<sup>37</sup> hace florecer el uno allí sentado, en versos *śakvarī* canta el otro su canción; formulador el uno, expone el saber tradicional y del sacrificio la medida mide el otro.<sup>38</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Compárese con Píndaro *Ol.* 9.48 citado en la pág. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> En la última estrofa se mencionan en cada verso los cuatro tipos básicos de sacerdote: *hotr* o recitador de estrofas *rc*, el *udgātr* o cantor, el *brahmán*, el 'formulador' que supervisa en silencio la corrección del rito según las normas, y el *adhvaryu* que lleva a cabo las acciones rituales moviéndose de un lado a otro en el recinto sacrificial. Se subraya así la vinculación del poder sagrado de la palabra con la liturgia y el sacerdocio.

# [2] *Vāksūkta*, himno a la palabra (RV 10.125)

श्रहं रुद्रेभिर्वसुंभिश्वराम्यहमांदित्यैरुत विश्वदेवैः ।
श्रहम्मित्रावरुंगोभा बिभर्म्यहमिन्द्राग्नी श्रहमिश्वनोभा ॥१॥
ahám rudrébhir vásubhis carāmiy
ahám ādityáir utá visvádevaiḥ |
ahám mitrāváruṇobhā bibharmiy
ahám indrāgnī ahám asvínobhā || 1 ||

श्रृहं सोर्ममाह्नसंम्बिभर्म्यहं बष्टारमुत पूषग्रम्भगंम् । श्रुहं दंधामि द्रविंगां ह्विष्मंते सुप्राव्ये यजमानाय सुन्वते ॥२॥

> aháṃ sómam āhanásam bibharm'y aháṃ tváṣṭāram utá pūṣáṇam bhágam | aháṃ dadhāmi dráviṇaṃ havíṣmate suprāv'yè yájamānāya sunvaté || 2 ||

श्रृहं राष्ट्री संगर्मनी वसूनां चिकितुषीं प्रथमा युज्ञियांनाम् । ताम्मां देवा व्यंदधः पुरुत्रा भूरिंस्थात्राम्भूर्यावेश्वयंन्तीम् ॥३॥

> aháṃ rắṣṭrī saṃgámanī vásūnāṃ cikitúṣī prathamấ yajñíyānām | tấm mā devấ v<sup>i</sup>y àdadhuḥ purutrấ bhűriṣṭhātrām bhűri āveśáyantīm || 3 ||

#### RV 10.125

- 1. Yo camino con los Rudras, con los Vasus, yo con los hijos de Aditi y con Todos-los-dioses,<sup>39</sup> yo llevo a ambos, Mitra y Varuṇa yo a Indra y Agni, yo a ambos Aśvin.
- 2. Yo llevo a *soma* el rebosante, yo a Tvaṣṭr̞ y a Pūṣan, a Bhaga,<sup>40</sup> yo otorgo riqueza a que da ofrendas, al que se afana y sacrifica, al que exprime *soma*.
- 3. Yo soy la rectora, la que reúne bienes, la que entiende, primera de los dignos de sacrificio; me han repartido los dioses por muchos lugares: tengo muchos sitios, haciendo entrar muchas cosas.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Diversos grupos de divinidades.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Tvaṣṭṛ es el dios artesano que ha fabricado el mundo y dado forma a los seres vivos; Pūṣan, un dios que guía a los arios en sus viajes y a las almas al más allá. Bhaga es uno de los hijos de Aditi, la 'porción', la parte de botín, y la fortuna que uno le toca.

मया सो अन्नमित्त् यो विपर्श्यति यः प्राणिति य ई शृणोत्युक्तम् । अमन्तवो मां त उपं चियन्ति श्रुधि श्रुंत श्रद्धिवं तें वदामि ॥४॥

máyā só ánnam atti yó vipáśyati yáḥ prāṇiti yá īṃ śr̞ṇóti uktám | amantávo mấṃ tá úpa kṣiyanti śrudhí śruta śraddhiváṃ te vadāmi || 4 ||

ऋहमेव स्वयमिदं वंदामि जुष्टं देवेभिरुत मानुषेभिः । यं कामये तंत्रमुग्रं कृंगोमि तम्ब्रह्माग्रं तमृषिं तं सुमेधाम् ॥५॥

> ahám evá svayám idám vadāmi júṣṭaṃ devébhir utá mắnuṣebhiḥ | yáṃ kāmáye táṃ-tam ugráṃ kṛṇomi tám brahmắṇaṃ tám ŕ̞ṣiṃ táṃ sumedhắm || 5 ||

अहं रुद्राय धनुरा तेनोमि ब्रह्मद्विषे श्वरंवे हन्त्वा उं। अहं जनाय समदं कृशोम्यहं द्यावापृथिवी आ विवेश ॥६॥

> aháṃ rudrấya dhánur ấ tanomi brahmadvíṣe śárave hántavấ u | aháṃ jánāya samádaṃ kṛṇomi aháṃ dyấvāpṛthiví ấ viveśa || 6 ||

श्रृहं सुंवे पितरमस्य मूर्धन्मम् योनिरप्खन्तः समुद्रे । ततो वि तिष्ठे भुवनानु विश्वोतामूं द्यां वृष्मिशोपं स्पृशामि ॥७॥

> aháṃ suve pitáram asya mūrdhán máma yónir apsú antáḥ samudré | táto ví tiṣṭhe bhúvanắnu víśvā utấmúṃ dyắṃ varṣmáṇópa spṛśāmi || 7 ||

श्रहमेव वातं इव प्र वांम्यारभंमागा भुवंनानि विश्वां । पुरो दिवा पुर पुना पृथिव्येतावंती महिना सम्बंभूव ॥८॥

> ahám evá vấta iva prá vām<sup>i</sup>y ārábhamāṇā bhúvanāni víśvā | paró divấ pará enấ pṛthivyái-ºtấvatī mahinấ sám babhūva || 8 ||

- 4. Por mí come comida el que me divisa, el que alienta, el que escucha lo dicho, sin pensarlo, moran ellos sobre mí; escucha, escuchado, te digo cosas dignas de fe.<sup>41</sup>
- Justo yo misma digo esto,que disfrutan dioses y mortales:Al que quiero lo hago fuerte, a uno y a otro,al que formula, al vate, al que bien sacrifica.
- 6. Yo le tenso el arco a Rudra, para que la flecha mate al enemigo de la fórmula, yo entro en combate para los hombres, yo he penetrado Cielo y Tierra.
- 7. Yo he parido al padre en su cabeza,<sup>42</sup> mi útero está en las aguas, en el mar; por eso me extiendo sobre todos los mundos, y aquel cielo con la cúspide lo toco.
- 8. Yo soplo lejos como el viento sosteniendo los mundos todos, más allá del cielo, más allá de esta tierra; tal grandeza he llegado a ser.

 $<sup>^{\</sup>mbox{\tiny 41}}$  Justo en el centro del poema, en este verso y el siguiente, Vāc habla directamente al poeta.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Para Jamison y Brereton (2014: 1603) es una referencia a Agni, llamado «cabeza del cielo»: el «padre» es Dyaus, el padre Cielo, y Vāc lo ha engendrado en Agni, la cabeza del cielo.

### II Las vacas de Vala

Uno de los mitos fundamentales que protagoniza el dios Indra es el de la cueva de Vala. Los Panis, enemigos de los ārya, retenían en una cueva, llamada Vala, a un enorme rebaño de vacas. Tras una afanosa búsqueda en la que colabora la perra Saramā, Indra, con ayuda de Brhaspati, sacerdote de los dioses, y de los Angiras, rsis míticos, abren la cueva con sus mantras y cánticos, o bien con un rugido, y salen de ella las vacas rojizas que representan a la vez la luz de la aurora y la inspiración poética. Dicha cueva estaba más allá del río Rasā, que se puede identificar con el Rahā, nombre iranio del Volga (av. Ranhā, 'Pã en fuentes griegas). De modo similar, quizá el nombre de los Panis pueda identificarse con el de la tribu irania de los \*parna (gr. Πάρνοι, Witzel 1995b: 321, Mayrhofer EWAia II: 70); pero en el Rg-Veda tanto el Rasā como los Panis son puramente míticos; el Rasā es río que separa la tierra del cielo, y que representa el horizonte en la lejanía, precisamente por donde se ve salir el sol. La siguiente estrofa nos ofrece una versión esquemática del mito:

RV 1.62.3

इन्द्रस्याङ्गिरसां चेष्टौ विदत्सरमा तनयाय धासिम् । बृह्स्पतिर्भिनदिद्रिं विदद्गाः समुस्नियाभिर्वावश्चन नरः ॥३॥

índrasyángirasām ceṣṭáu vidát sarámā tánayāya dhāsím | bŕhaspátir bhinád ádrim vidád gấḥ sám usríyābhir vāvaśanta náraḥ || Mientras Indra y los Aṅgiras buscaban, encuentra Saramā para su prole una fuente,<sup>43</sup> Bṛhaspati raja la roca, encuentra las vacas: ¡juntamente con las rosadas mugieron los hombres!

Como otras hazañas cosmogónicas de Indra, esta trata de la recuperación de algo necesario para la vida del hombre que está oculto, retenido: el agua, las vacas, la luz del sol. El nombre de la cueva, vala, está relacionado etimológicamente con vṛtra 'obstáculo': tanto val- como vṛ- en vṛtra- proceden del p.i.e. \*uel- 'envolver, encerrar, ocultar' (Mayrhofer EWAia II: 524 y 573-574). Vṛtra es el nombre de la serpiente con la que acaba Indra, y que le permite liberar las aguas que esta retenía; ambas hazañas se cantan y entremezclan una y otra vez en los elogios a Indra:

#### RV.2.12.3

यो ह्बाह्मिरिंशात्सप्त सिन्धून्यो गा उदार्जदप्धा वृत्तस्यं । यो अर्थ्यनोर्त्तर्ग्निं जुजानं संवृक्समत्सु स जनास् इन्द्रःं ॥३॥

> yó hatváhim áriṇāt saptá síndhūn yó gấ udájad apadhá valásya | yó áśmanor antár agníṃ jajána saṃvŕk samátsu sá janāsa índraḥ || 3 ||

El que mató a la sierpe y soltó los siete ríos; el que sacó las vacas fuera, librándolas de Vala; el que entre dos piedras engendró el fuego, el rapiñador en los combates: ¡ese, gentes, es Indra!

Vala es trasunto del firmamento, concebido como una bóveda de piedra, donde está retenida la Aurora, aunque también acabará personificándose como nombre de un demonio que oculta a las vacas. En la liberación de las mismas le ayudan a Indra diversos personajes. Indra envía a la perra Saramā, madre de los Sārameya, los perros de cuatro ojos que vigilan el Infierno, para averiguar dónde están las

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Dhāsí tiene varias interpretaciones etimológicas: 'lugar', de  $dh\bar{a}$  'poner', 'alimento, refrigerio', de  $dh\bar{a}(y)$  'lamer, mamar', o 'fuente, origen', de \* $d^h\eta h_2$ -sí-, cf. lat. fōns < \* $d^h$ onh<sub>2</sub>-ti- (Mayrhofer EWAia I: 790). En el sentido de 'alimento' lo toma Geldner (1951 I: 80): según Sāyaṇa, Saramā habría exigido a Indra la leche de las vacas como alimento para sus descendientes, en pago por los servicios prestados; de modo similar, Renou (1969: 24).

vacas robadas (según JBr 2.440, antes habría enviado un águila sin éxito; v. texto [6]). Saramā llega hasta el Rasā, y tras cruzar el río, llega hasta la puerta de la cueva, donde se desarrolla un diálogo con los Paṇis (textos [5] y [6]). Indra llega a la entrada de la caverna, pero el poder meramente físico del dios no basta para derribar las defensas de la misma: necesita el auxilio mágico de los Aṅgiras, un grupo de sacerdotes míticos, comandados por Bṛhaspati, señor del bráhman (RV 3.31 y 4.50, textos [3] y [4]). Se celebra un sacrificio a la entrada de la cueva y esta se abre mediante cánticos, la recitación de letanías, o bien, un grito ritual que profiere Bṛhaspati, o el propio Indra, que a su vez se identifica como el primero de los Aṅgiras.<sup>44</sup> El Rg-Veda alude a esta hazaña de los más diversos modos, y muchas veces es solo Indra o Bṛhaspati el que realiza la hazaña.

Las vacas liberadas, de color rojizo, representan también la riqueza de los arios y la luz del sol, ya que los adjetivos 'rojizas' (aruṇī) o 'rosadas' (usriyā) pueden aludir en el Rg-Veda tanto a las vacas como a las auroras, y en muchos casos se refieren a ambas al mismo tiempo. Así pues al liberar las vacas de la cueva, Indra ha dado lugar a la eterna sucesión de las auroras desde el principio de los tiempos hasta la aurora durante la cual se desarrolla el sacrificio. Desde esa perspectiva mítica, la liberación de las vacas simboliza la luz del sol que vence a las tinieblas.

Y no solo eso: en la medida en que las vacas dan leche, puede también identificárselas con las aguas fecundas liberadas por Indra en el mito de Vrtra. Así, la apertura de la cueva y la muerte de Vrtra desencadenan una serie de hechos cosmogónicos entremezclados: al abrir la cueva, Indra ha liberado las vacas, la luz del sol, las aguas; ha de separar con un puntal cielo y tierra para dar paso a la luz, creando así el antarikṣa, el espacio intermedio, y ha de ampliar el espacio terrestre por el que se mueven los arios. Aunque en rigor son hazañas cosmogónicas distintas, el estilo poético del Rg-Veda tiende a solaparlas; así, hay pasajes en los que la liberación de la luz solar se vincula a la muerte de Vrtra:

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> RV 1.71.2 ádrim rujann ángiraso ráveņa 'rompieron la roca los Angiras con su grito', y RV 4.50.5 (pp. 70-71).

#### RV 1.51.4

## त्रं यदिंन्द्र भवसावंधीरहिमादित्सूर्यं दिव्यारोंहयो दृशे ॥४॥

vṛtráṃ yád indra śávasấvadhīr áhim ấd ít súryaṃ diví ấrohayo dṛśé Cuando a Vṛtra lo mataste con tu fuerza, a la sierpe, entonces subiste el sol al cielo para que se viera.

Lo que resulta específico en el mito de Vala es que las armas con las que Indra logra su hazaña son de naturaleza sacerdotal; no rompe la puerta de la cueva con su maza, como hace con el «vientre de las montañas» o el lomo de la serpiente Vrtra cuando libera las aguas, sino con el poder de la palabra sagrada: mantras o un simple grito ritual<sup>45</sup> como expresión concentrada del bráhman; no en vano, su principal ayudante en esta hazaña es Brhaspati o Brahmanaspati, el 'señor (pati) de la sagrada fórmula (bráhman)',46 encarnación del poder verbal que detentan los sacerdotes en el rito. Pues, al margen de su papel como patrón de la inspiración poética (RV 10.71.1, texto [1]), la función principal de Brhaspati en las fases más arcaicas del mito es cooperar con Indra y con los Angiras en la liberación de la vacas de Vala: en algunas versiones, él y los Angiras realizan la hazaña sin el concurso de Indra, siguen la huella del rebaño y abren la cueva con 'divino discurso' (vácasā daivyéna RV 4.1.5) o con 'la verdad eficiente' (rténa RV 4.3.11; sobre el papel del rta como herramienta para liberar las vacas de vala, Lüders 1959: 510-536). Como demostró Hans-Peter Schmidt (1968), 'señor del bráhman' no fue en origen sino un epíteto del propio Indra, una advocación del dios heroico y guerrero cuando aparece con una función sacral; en el mito de Vala Indra puede aparecer como el sacerdote que canta o profiere el grito que abre la caverna, y llega a recibir en este contexto epítetos como rsi, kavi o vipra 'sacerdote inspirado' -la raíz vip indica temblor, estado de trance—, igual que cuando en RV 2.12.3 (pág. 48) se dice de Indra que es 'el que entre dos piedras engendró el fuego', se le está atribuyendo una función sacerdotal convertida en hazaña cosmogónica. Solo al

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Strauss (1905: 25) planteaba traducir el término *rava* por 'mugido' y no 'rugido', ya que en otras ocasiones es el sonido que emiten las vacas (pero siempre en conexión con el mito de Vala); se trataría de una imitación ritual que intenta atraer por procedimientos mágicos aquello que se busca.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> V. Pinault (2016) para la etimología de Brhas-pati / Brahmanas-pati.

final del periodo de redacción del Rg-Veda se había convertido Brhaspati en una divinidad separada (Schmidt 1968: 239).

Desde el punto de vista comparativo, Brhaspati representaba pues la función sacerdotal de la primitiva realeza indoeuropea; así, los reges en la Roma arcaica eran tanto reves como sacerdotes, y en la república romana había sacerdotes, elegidos entre las familias patricias, que conservaban el título de rex. En la versión más antigua del mito, el héroe era solo Indra; pero al escindirse las funciones políticoguerreras y sacerdotales en dos figuras, la escena ante la cueva se transforma en un sacrificio solemne. En esta nueva figuración del mito, Indra se convierte en yajamāna, el rey que ofrece el sacrificio en su beneficio, y el papel de sacerdote principal lo adoptan Brhaspati o el Angiras, y solo en ese contexto se menciona el uso de soma como potenciador del rito para abrir la caverna. Los Angiras como grupo representan al conjunto de oficiantes; al final del sacrificio, Indra les entrega las vacas como daksinā.47 Los Angiras son el grupo sacerdotal mítico, los cantores primigenios, antepasados de todos los hotr;48 se supone que son fruto incestuoso de la unión de Dyaus, el padre Cielo, con su hija Uşas, la Aurora (RV 1.71.5-8, Schmidt 1968: 44-48), y por lo tanto al colaborar con Indra en la apertura de la cueva matan en cierto modo a su padre, ya que Vala representa la bóveda celeste.

En el mito de la cueva de Vala el mito indoeuropeo del robo de las vacas (Gerión, Caco) se ha combinado con a la liberación de la diosa Aurora, oculta en una cueva, que es la explicación, en términos míticos, del solsticio de invierno y el fin de los días cortos.<sup>49</sup>

Aquí nos vamos a aproximar a la leyenda tal como se refleja en los himnos RV 3.31 [3] y RV 4.50 [4], donde se describe la apertura de la caverna. Por su interés literario, incluimos los textos [5] (RV 10.108) y [6] (JBr 2.1.438-440), que detallan el diálogo entre la perra Saramā y los Panis, que mantienen ocultas las vacas del sol en la caverna Vala.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Sobre la *dakṣinā* de Vala como mito fundacional del sacrificio primigenio, en conexión con el Y 44 del Avesta y el himno homérico a Hermes, v. Jackson (2014).

 $<sup>^{48}</sup>$  En algunas versiones, son los Uśij los que ganan con Indra la luz del sol: RV 3.34.4: *índraḥ s"varṣấ janáyann áhāni jigấ yośígbhiḥ pṛtanā abhiṣṭiḥ* 'Indra conquistador del sol, engendrando los días, ha ganado el excelente con los *uśij* las batallas'.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Sobre los aspectos comparativos de este mito, más allá incluso de ámbito indoeuropeo, Witzel (2005).

# [3] Himno a Indra (RV 3.31)

El himno RV 3.31 lo atribuye la tradición a Kuśika Aiṣīrathi o a su nieto, el famoso Viśvāmitra Gāthina, una figura que se integra más tarde en la epopeya como un rṣi de origen noble, rival del santo Vasiṣṭha. Todo el tercer maṇḍala ('libro') del Rg-Veda se atribuye a Viśvāmitra o a sus descendientes, y la última estrofa de 3.31 es idéntica a la que cierra otros once himnos a Indra en ese mismo maṇḍala, lo que constituye una firma de dicha familia bárdica. En el himno 3.33, Viśvāmitra les pide a los ríos Vipāś y Sutudrī (hoy Beas y Sutlej, en la Pañjāb) que detengan sus aguas para dejar pasar a los Bhārata; en otros muchos himnos queda clara la relación de Viśvāmitra o sus descendientes con los caudillos de la tribu de los Bhārata.

Como muchos otros himnos del tercer maṇḍala, RV 3.31 es un poema de imágenes muy elaboradas y de difícil comprensión. Las estrofas centrales (4-11) proporcionan una suerte de relato del mito de Vala, en el que intervienen Indra, Saramā y los Aṅgiras; pero el lector ha de tener en cuenta que no hubo voluntad narrativa por parte del autor. En realidad, nos encontramos ante alusiones en serie: cada estrofa encierra menciones a diversos aspectos de la hazaña, y el espejismo de narración lo crea una cierta coherencia interna de los hechos a los que se alude y que algunas de esas alusiones se suceden, más o menos, en orden cronológico. Los mitos a los que aluden

veladamente los *ṛṣis* védicos, cuyo consistía en hacerlos presentes en imágenes inconexas, sin hacerlo de una forma evidente, eran conocidos por la audiencia de los himnos; pero no lo son para el lector contemporáneo. Muchos mitos que únicamente se mencionan de manera indirecta en el Rg-Veda se pueden reconstruir solo si en los Brāhmaṇas, en el comentario mitológico del Rg-Veda llamado *Bṛhaddevatā*, o en el *Mahābhārata* encontramos un relato del mito. Pero muchas veces uno advierte que las oscuras alusiones del Rg-Veda no encajan exactamente con las versiones posteriores, y ha sido labor de los filólogos desde el s. XIX reconstruir la forma original de los mismos, muchas veces con el concurso de la filología comparada.

El poema usa la referencia al mito de Vala para celebrar la venida de la aurora en el ritual de la mañana (en los sacrificios solemnes, el soma se exprimía tres veces: al amanecer, al mediodía y al atardecer), momento en que también se entregaba la daksinā, la dádiva ritual a los sacerdotes. Por ello, comienza con tres estrofas que aluden al fuego, Agni, identificado con la diosa Usas ('aurora'). La alusión a un incesto en la primera estrofa ha hecho pensar que se trataba de una velada alusión al incesto de Dyaus, el padre Cielo, con su hija Usas, que serviría como marco metafórico del agnihotra, en el que se derrama mantequilla con una cuchara al amanecer; pero la mención de una nieta, que no tiene papel alguno en el incesto primigenio, oscurece bastante esa posibilidad. Para Geldner (1951 I: 366) sería una alegoría del encendido del fuego en el ritual de la mañana donde el término de comparación serían las diferencias legales entre la herencia de los hijos y las hijas, basándose el en primer pāda de la segunda estrofa, mientras que para Jamison (Jamison y Brereton 2014: 508 y Jamison 2021 III: 9) lo que se refleja metafóricamente es la renovación del fuego sacrificial y su traslado hacia el este, desde el fogón circular llamado garhapatya, que representa el fuego doméstico del yajamana, la persona que encarga el sacrificio, hasta el altar cuadrado ahavaniya, el fuego en donde se vierten las libaciones, situado en el extremo oriental del recinto sacrificial y donde vierte las ofrendas el sacerdote mirando hacia la salida del sol. La identificación de los diversos elementos de la alegoría dista de estar clara; hay acuerdo en que el 'padre' sería el sacerdote, vahni 'el conductor' claramente es un epíteto del fuego, que transporta mediante el humo las ofrendas a los dioses, y que en (1) es quien conoce la inspiración para ver el rta, la verdad. Con el fuego encendido por los sacerdotes, se acrecienta el poder de Indra (2-3).

Al liberar las vacas, identificadas con las Auroras, Indra trajo la luz al mundo (4), pues estaban encerradas y salieron gracias al poder mágico de los rituales puestos en práctica por los Angiras (5). La perra Saramā encontró las vacas (6), y luego llegó Indra (7); su victoria es loada por los Angiras (8). La hazaña de Indra se repite eternamente, al repetir los mortales hoy los ritos según el modelo ancestral de los Angiras (9), que celebran un sattra ante la boca de la caverna, un rito en el que solo participan sacerdotes, lo que convierte a Indra de facto en un Angiras durante ese sattra mítico.50 Aquellas primeras vacas, liberadas con su grito, las repartieron los Angiras entre los hombres (10). Indra saca las vacas de la cueva (11) y los Angiras separan entonces cielo y tierra sosteniendo erguido un poste (12), que es el yūpa, el poste sacrificial al que se tana las víctimas. Indra participa en el sacrificio consumiendo soma, lo que le da poder para sus posteriores hazañas (13). En el sacrificio actual el poeta le pide a Indra, quien puso el sol y las auroras en el cielo (15, 17) y liberó las aguas (16), que se convierta en amigo y aliado suyo (14, 18) y que le dé protección y riqueza (20-22), ya que está loando al dios como hicieron los Angiras

En la traducción y notas de este himno he tenido presentes las de Geldner (1951 I: 366-370), H. P. Schmidt (1968: 166-172), Renou (1969: 70-71), Jamison – Brereton (2014: 507-511) y el comentario de Jamison (2021 III: 9-18).

<sup>50</sup> Un sattra es un sacrificio solemne de soma en el que solo hay presentes brahmanes consagrados, no yajamāna (uno de los sacerdotes dentro del recinto sacrificial lo representa), y durante el cual se exprime soma durante más de doce días. Un sattra puede durar muchos meses: por ejemplo, el gavām ayana 'marcha de las vacas' tiene doce meses de duración (TS 7.5.1), tantos como dura el embarazo de una vaca; esa 'marcha de las vacas' representa el desplazamiento del punto de contacto del sol naciente y el horizonte a lo largo del año. También el mahāvrata es un sattra, y en origen fue una antigua festividad del solsticio de invierno. Está lleno de símbolos arcaicos: el hotr se balancea en un columpio, para representar el paso del sol por el cielo; se produce un intercambio ritual de obscenidades entre un novicio brahmánico y una prostituta. También se representa una lucha ficticia entre un ārya y un śūdra (representante de la casta más baja) por la obtención de un disco de piel blanca de vaca, que representa al sol; la elaboración y consumo de soma se realizan acompañados de golpes y gritos, que remiten a los de los Aṅgiras ante Vala. Sobre las conexiones entre el mito de Vala y el mahāvrata, Witzel (2005: 22-29).

#### RV 3.31

श्वासद्वहिंदुंहितुर्न्ह्यं गाद्विद्वाँ ऋतस्य दीधितिं सपूर्यन् । पिता यत्रं दुहितुः सेकंमृअन्सं श्वग्म्येन् मनसा दधन्वे ॥१॥ śāsad váhnir duhitúr naptiyàm gād vidvām rtásya dídhitim saparyán | pitá yátra duhitúh sékam rñján sám śagmiyèna mánasā dadhanvé || 1 ||

न जामये तान्वो रिक्थमारैक्वकार गर्भ सिन्तुर्निधानम् । यदी मातरो जनयंत्त विह्नमन्यः कर्ता सुकृतोरन्य ऋन्थन् ॥२॥ ná jāmáye tấn"vo rikthám āraik cakấra gárbhaṃ sanitúr nidhấnam | yádī mātáro janáyanta váhnim anyáḥ kartấ sukýtor anyá ṛndhán || 2 ||

श्रमिर्जिज्ञे जुह्वा रेजंमानो महस्पुत्राँ श्रम्षस्यं प्रयत्ते ।
महान्गर्भो मह्या जातमेषाम्मही प्रवृद्धर्यश्वस्य यज्ञेः ॥३॥
agnír jajñe juhuvà réjamāno
mahás putrám arusásya prayákse |
mahán gárbho máhiy á jātám esam
mahí pravýd dháriyasvasya yajñáiḥ || 3 ||

#### RV 3.31

- 1. Instruyendo a la nieta de la hija ha venido el conductor,<sup>51</sup> el sabio, venerando la visión de la verdad, donde el padre, yendo recto al vertido de la hija,<sup>52</sup> acudía corriendo con el ánimo cual cumple.
- 2. No dejó su herencia a la hermana el hijo carnal, hizo de su útero tesoro del vencedor;<sup>53</sup> cuando las madres engendraron al conductor, uno de los bienhechores actuaba, y el otro prosperaba.<sup>54</sup>
- 3. Agni ha nacido temblando con su lengua<sup>55</sup> para mostrar a los hijos del gran colorado.<sup>56</sup> Grande fue el embrión, grande nacimiento de estos,<sup>57</sup> grande creció el de los caballos alazanes por los sacrificios.<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Agni, el fuego sacrificial, llamado *vahni* 'conductor' de las ofrendas, llega al sacrificio que están celebrando los Aṅgiras.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Para Geldner (1951 I: 366), el padre es el sacerdote; la hija es la cuchara, la nieta es la ofrenda de mantequilla clarificada, a la cual «rectifica, castiga» el fuego en el pāda a. Para Jamison y Brereton (2014: 509), el padre es el sacerdote, la hija en el pāda a es el fuego gārhapatya, la nieta el fuego āhavanīya (para estos términos, v. supra pág. 54), mientras que en el pāda c el padre sería Agni o el sacerdote y la hija, la mantequilla clarificada. Renou (1969: 70) se remite al incesto primordial, y solo identifica al 'padre' con Dyaus. Traducimos seka 'acción de derramar, eyaculación' con la misma ambigüedad que en el texto; el genitivo duhituḥ 'de la hija' puede ser subjetivo (la cuchara vierte la mantequilla) u objetivo (el padre eyacula en la hija).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Para Geldner (1951 I: 366), *tānvà* '[hijo] del propio cuerpo, hijo carnal', es Agni; la herencia, la mantequilla vertida, que cae del 'útero' (*garbha*), es decir, la cuchara. Agni recoge la mantequilla celosamente, como quien se casa con la cuñada (o hermana, *jāmi* es un término ambiguo) una vez muerto el hermano, para evitar que la herencia se disperse. Para Jamison y Brereton (2014: 509), el hijo es Agni, la hermana es el fuego *gārhapatya*, y el útero el *āhavanīya*.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Las «madres» de Agni son los dedos del sacerdote que frota las dos maderas que sirven para encender el fuego. Los que «obran bien» son el sacerdote y Agni: cuando el uno frota las maderas y vierte *ghee* en el fuego, este crece.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Homófono: 'con la cuchara sacrificial'

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Doble alusión: las llamas del fuego, o los Aṅgiras, hijos del sol rojo de la Aurora.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> El nacimiento de los Aṅgiras. El «gran útero», el «gran colorado», padre de los Aṅgiras, es Agni, el fuego sacrificial, identificado durante el *agnihotra* matutino con el sol rojo del amanecer.

श्रुभि जैत्रीरसचन्त सृथानम्मिह् ज्योतिस्तमंसो निरंजानन् । तं जानतीः प्रत्युदायनुषासः पितर्गवामभवदेक इन्द्रः ॥४॥

> abhí jáitrīr asacanta spṛdhānám máhi jyótis támaso nír ajānan | táṃ jānatíḥ práty úd āyann uṣấsaḥ pátir gávām abhavad éka índraḥ || 4 ||

वीळो स्तीर्भि धीरां अतृन्दन्याचाहिन्वन्मनंसा सप्त विप्राः । विश्वांमविन्दन्यथ्यांमृतस्यं प्रजानन्नित्ता नम्सा विवेश ॥५॥

vīļáu satír abhí dhírā atrndan prācāhinvan mánasā saptá víprāḥ | víśvām avindan path<sup>i</sup>yām rtásya prajānánn ít tấ námasấ viveśa || 5 ||

विदबदी स्रमां रुग्णमद्रेमीह् पार्थः पूर्व्यं सुध्यंक्कः । अग्रं नयत्सुपद्यचंराणामछा रवंम्प्रथमा जानती गांत् ॥६॥

> vidád yádī sarámā rugṇám ádrer máhi páthaḥ pūrv<sup>i</sup>yáṃ sadhr<sup>i</sup>yàk kaḥ | ágraṃ nayat supád<sup>i</sup>y ákṣarāṇām áchā rávam prathamá jānatí gāt || 6 ||

अगंछदु विप्रतमः सर्खीयन्नसूंदयत्सुकृते गर्भमद्रिः । ससान मर्यो युवंभिर्मखस्यन्नथांभवदिन्नंगः सद्यो अर्चन् ॥७॥

> ágachad u vípratamaḥ sakhīyánn ásūdayat sukŕte gárbham ádriḥ | sasắna máryo yúvabhir makhasyánn áthābhavad áṅgirāḥ sadyó árcan || 7 ||

स्तः संतः प्रतिमानम्पुरोभूर्विश्वां वेद जनिमा हन्ति शुष्णाम् । प्र गो दिवः पदवीर्गव्युरर्चन्सखा सखीरमुश्वन्निरंवद्यात् ॥८॥

> satáḥ-sataḥ pratimānam purobhū́r víśvā veda jánimā hánti śúṣṇam | prá ṇo diváḥ padavī́r gavyúr árcan sákhā sákhīm̈r amuñcan nír avadyā́t || 8 ||

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> El de los caballos alazanes: epíteto de Indra, cuyo poder aumenta mediante las ofrendas sacrificiales y alabanzas en su honor.

- En pos siguieron las victoriosas tribus<sup>59</sup> al luchador, gran luz conocieron a partir de la tiniebla. Conociéndolo, hacia él salieron las Auroras: solo Indra fue señor de las vacas.
- 5. Estaban ellas en duro lugar<sup>60</sup> y les abrieron camino los sabios, las azuzaron los siete inspirados con prono pensar. Encontraron el camino entero de la verdad; el que ya lo conocía entró donde estaban ellas.<sup>61</sup>
- 6. Cuando Saramā encontró la grieta en la roca, al gran rebaño antiguo lo puso en una misma dirección.<sup>62</sup>
  La de patas ligeras condujo la vanguardia de las imperecederas; ella marchó la primera hacia el rugido<sup>63</sup> al reconocerlo.
- 7. Llegó el más inspirado comportándose cual camarada, para el bienhechor, la roca hizo madurar su embrión. Venció el guerrero, batallando junto con los jóvenes: y entonces convirtiose al punto en Angiras, cantando.<sup>64</sup>
- 8. ¡[Indra], contrapeso de uno y otro ser, por delante de todo, conoce a todos los nacidos, mata a Śuṣṇa!

  Ante nos va cantando ansioso de vacas quien el cielo rastrea: el camarada a los camaradas libró de la calumnia.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Los Angiras.

<sup>60</sup> Las vacas / auroras en la caverna

<sup>61</sup> Indra que ya conocía el camino del rta, entró en la cueva de las vacas.

<sup>62</sup> Pāda 6 ab: en boca de Indra, según Geldner (1951 I: 366).

<sup>63</sup> De Indra y los Aṅgiras

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Indra, socio o aliado (*sakhi, cf.* lat. *socius*) de los Aṅgiras (v. estrofa 8), entra en trance (*viprátama* 'el más inspirado'), se convierte en el Aṅgiras por excelencia, y al cantar la cueva se dispone a «dar a luz» su contenido.

नि गंव्यता मनंसा सेदुर्कैः कृंगवानासों अमृत्बायं गातुम् । इदं चिन्नु सदंनुम्भूर्येषां येन मासाँ असिषासन्नृतेनं ॥९॥

> ní gavyatá mánasā sedur arkáiḥ kṛṇvānáso amŗtatváya gātúm | idáṃ cin nú sádanam bhúr<sup>i</sup>y eṣāṃ yéna másām ásiṣāsann ŗténa || 9 ||

सम्पर्श्यमाना अमदन्नभि स्वम्पर्यः प्रवस्य रेतंसो दुर्घानाः । वि रोदंसी अतपद्धोषं एषां जाते निष्ठामदंधुर्गोषुं वीरान् ॥१०॥

> sampáśyamānā amadann abhí svám páyaḥ pratnásya rétaso dúghānāḥ | ví ródasī atapad ghóṣa eṣāṃ jāté niṣṭhấm ádadhur góṣu vīrấn || 10 ||

स जातेभिवृत्रहा सेदुं ह्व्येरुदुस्रियां असृज्दिन्द्रों ऋकैः। उंरूच्यंस्मे घृतवद्भरंत्ती मधु स्नाद्मं दुदुहे जेन्या गोः॥११॥

> sá jātébhir vṛtrahấ séd u havyáir úd usríyā asṛjad índro arkáiḥ | urūc¹y àsmai ghṛtávad bhárantī mádhu svấdma duduhe jén¹yā gáuḥ || 11 ||

- 9. Con ánimo de vacas deseoso, sentáronse entre cánticos haciéndose el camino para la inmortalidad. He aquí su sede todavía hoy frecuentada,<sup>65</sup> verdad con la que quisieron por meses ganar.<sup>66</sup>
- 10. Contemplándolo gozábanse en lo suyo,<sup>67</sup> mientras ordeñaban la leche de la antigua simiente:<sup>68</sup> ambos mundos calentó su grito, en lo nacido pusieron al eminente,<sup>69</sup> héroes entre las vacas.<sup>70</sup>
- 11. Él, matador de Vrtra, con los nacidos, él, con las ofrendas, ha dejado salir Indra las rosadas vacas con sus cánticos. La de ancho paso, llevándole mantecosa leche, la vaca victoriosa<sup>71</sup> se ha dejado ordeñar la dulce miel.

<sup>65</sup> La 'sede' (sadana) hace referencia al sattra ('sesión'), el sacrificio de soma que todavía se practica tal y como lo hicieron los Angiras en el tiempo mítico.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Se sobreentiende, ganar las vacas. 'Verdad', *rta*, aquí es el correcto procedimiento litúrgico en su dimensión cósmica; los meses son los que dura el *sattra*, v. nota 50.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Al ver el rebaño que salía de la cueva.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Lüders (1959: 620-620): la simiente es el *rta* o el *bráhman*, la leche es el poema. Jamison (2021 III: 13-14) manifiesta sus reticencias: el himno ya ha sido creado previamente para liberar las vacas.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Pusieron a Indra como rey de todo lo nacido, Jamison (2021 III: 14).

 $<sup>^{70}</sup>$  Los Aṅgiras, como sacerdotes, tomaron para sí lo nacido de las vacas en cautividad como  $dak sin ar{a}$ , esto es, novillos y terneras; pero las vacas las repartieron entre los hombres.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Jénya, adjetivo de significado disputado. Se aplica a Agni, a los bienes o riquezas (vasu); si es gerundivo de ji 'conquistar', el significado sería 'lo que hay que ganar'; si tiene que ver con av. zaēnah 'vigilancia', zaēman 'vigilia', sería 'lo que ha de vigilarse'; si deriva de jeman 'victoria', significaría 'victoriosa' (Mayrhofer EWAia I: 598); para Renou (1969: 72) 'doméstica', para Jamison y Brereton (2014: 510), thoroughbred 'purasangre'.

पित्रे चिंचकुः सदंनं समंस्मे मिह् बिपीमत्सुकृतो वि हि ख्यन् । विष्कुभून्त स्कर्भनेना जिनेत्री आसीना ऊर्ध्व रंभुसं वि मिन्वन् ॥१२॥

> pitré cic cakruḥ sádanaṃ sám asmai máhi tvíṣīmat sukŕ̥to ví hí khyán | viṣkabhnánta skámbhanenā jánitrī ásīnā ūrdhváṃ rabhasáṃ ví minvan || 12 ||

मही यदि धिषणां शिश्वथे धात्संद्योवृधं विभ्वं रोदंस्योः ।
गिरो यस्मिन्ननवद्याः समीचीर्विश्वा इन्द्राय तर्विपीरनुत्ताः ॥१३॥
mahí yádi dhiṣáṇā śiśnáthe dhất
sadyovýdhaṃ vibhuvàṃ ródasiyoḥ |
gíro yásminn anavadyáḥ samīcír
víśvā índrāya táviṣīr ánuttāḥ || 13 ||

मह्या ते स्ख्यं वंश्मि श्वक्तीरा वृत्रघ्ने नियुतो यन्ति पूर्वीः ।

मिहं स्तोत्रमव आगंन्म सूरेर्स्माकं सु मंघवन्बोधि गोपाः ॥१४॥

máhiy á te sakhiyám vaśmi śaktír

máhiy ā te sakhiyám vaśmi śaktīr á vŗtraghné niyúto yanti pūrvíḥ | máhi stotrám áva áganma sūrér asmákaṃ sú maghavan bodhi gopáḥ || 14 ||

- 12. Para el padre prepararon un asiento, para él,<sup>72</sup> pues grande y turbulento lo divisaron los bienhechores.

  Con un puntal apuntalaron ambas madres por separado,<sup>73</sup> y, sentados, alto y deslumbrante lo erigieron.<sup>74</sup>
- 13. Cuando la gran artesa [de *soma*] puso a penetrar [la cueva] al que, crecido un día, ambos mundos ocupó,<sup>75</sup> a Indra, en quien intachables cánticos se suman, ¡todos sus poderes le fueron concedidos!<sup>76</sup>
- 14. Quiero aquí tu gran alianza, aquí tus actos poderosos; muchas yuntas<sup>77</sup> van hacia el matador de Vrtra. Grande es el elogio; acudimos al favor del amo: ¡sé tú, generoso, pastor nuestro!

 $<sup>^{72}</sup>$  A Indra le preparan un sitio en el *sattra*. En el *pāda* siguiente 'grande y turbulento' se puede referir al rebaño; 'divisar' es una referencia a la inspiración ( $dh\bar{i}$ ) de los Aṅgiras, que «ven» donde tiene que sentarse Indra.

<sup>73</sup> Cielo y Tierra.

 $<sup>^{74}</sup>$  Al liberar las vacas, es decir, las auroras, los Aṅgiras con su sattra han separado cielo y tierra con un puntal, identificado con el poste sacrificial ( $y\bar{u}pa$ ) donde se ata a las víctimas, para dejar paso a la luz solar y espacio a las hazañas de Indra. En c-d, sentados en la sesión sacrificial, mantienen el poste erecto con el sol en lo alto.

<sup>75</sup> Dos pāda difíciles. Dhiṣaṇā (fem.) es la artesa donde se recoge el jugo de soma; es decir, el soma es lo que le da fuerzas a Indra para penetrar en la caverna, cf. RV 6.19.2: índram evá dhiṣáṇā sātáye dhād (...) sadyáś cid yó vāvṛdhé 'A Indra precisamente la dhiṣaṇā lo puso a vencer (sātáye)... el que en un mismo día (sadyáḥ) creció (vṛdh) fuerte'; Indra nació ya con su tamaño de adulto (cf. RV 4.18.5cd áthód asthāt svayám átkaṃ vásāna ấ ródasī apṛṇāj jấyamānaḥ 'mas púsose al punto en pie y él mismo se vistió: llenó ambos mundos al nacer'). Aquí sātáye ha sido sustituido por śiśnáthe, un infinitivo final de śnath 'empujar, penetrar', cuya relación etimológica con śiśna 'pene' no está clara (Mayrhofer EWAia II: 659); en cualquier caso, las asonancias entre ambas palabras son claras y las connotaciones sexuales no son raras en los elogios a Indra. Para Geldner (1951: 369) es una alusión a la muerte de Vṛtra, ya que el soma está siempre asociado a la muerte de la serpiente y no a la liberación de las vacas. En cambio, para Jamison y Brereton (2014: 510) y Schmidt (1968: 169), dhiṣaṇā se refiere a la (madre) tierra.

 $<sup>^{76}</sup>$  Anuttāḥ, participio pasivo de anu-dā 'conceder', o bien de a-nud: 'para Indra... todos los poderes [fueron] invencibles'.

 $<sup>^{77}</sup>$   $N^i$ yut, animales de tiro; aquí alude a los poemas, las palabras unidas entre sí por la inspiración.

मिंह् चेत्रंम्पुरु श्रुन्द्रं विविद्वानादित्सिखिभ्यश्रुरथं सऐरत् । इन्द्रो नृभिरजनद्दीद्यांनः साकं सूर्यमुषसं गातुमुग्निम् ॥१५॥

> máhi kṣétram purú ścandráṃ vividvấn ấd ít sákhibhyaś caráthaṃ sám airat | índro nfbhir ajanad díd<sup>i</sup>yānaḥ sākáṃ súryam uṣásaṃ gātúm agním || 15 ||

अपिश्वदेष विभ्वो दमूनाः प्र सिधीचीरमृजिद्धिश्वश्वंन्द्राः ।
मध्वः पुनानाः कविभिः पवित्रैर्वुभिर्हिन्वन्त्यक्तुभिर्धनुत्रीः ॥१६॥

apáś cid eṣá vibh²vò dámūnāḥ

prá sadhrícīr asrjad viśváścandrāḥ |

mádhvaḥ punānāḥ kavíbhiḥ pavítrair

dyúbhir hinvanti aktúbhir dhánutrīḥ || 16 ||

अनुं कृष्णो वस्ंिधती जिहाते उभे सूर्यस्य मृहना यजंत्रे । परि यत्ते महिमानं वृजध्ये सर्खाय इन्द्र काम्यां ऋजिप्याः ॥१७॥

> ánu kṛṣṇé vásudhitī jihāte ubhé sū́ryasya maṃhánā yájatre | pári yát te mahimā́naṃ vṛjádhyai sákhāya indra kā́m¹yā ṛjipyā́ḥ || 17 ||

पतिर्भव वृत्रहन्सूनृतानां गिरां विश्वायुंर्वृष्भो वयोधाः । आ नों गहि सख्येभिः शिवेभिर्महान्महीभिक्तिभिः सर्गयन् ॥१८॥

> pátir bhava vṛtrahan sūnṛtānāṃ girấṃ viśvấyur vṛṣabhó vayodhấḥ | ấ no gahi sakh yébhiḥ śivébhir mahấn mahíbhir ūtíbhiḥ saraṇyán || 18 ||

- 15. Habiendo encontrado gran territorio, mucha riqueza brillante, reunió entonces para sus camaradas el móvil rebaño. Indra, inflamado por los hombres, engendró a la vez el sol, la aurora, el camino, el fuego.
- 16. Las aguas que se extienden, este amigo del hogar las soltó en la misma dirección, del todo esplendorosas;<sup>78</sup> dulces, purifícanlas los poetas con sus cedazos,<sup>79</sup> y por días y por noches raudas se impulsan.
- 17. Las dos negras que bienes otorgan<sup>80</sup> corren una tras la otra, ambas con la complacencia del sol, dignas de adoración, cuando en torno a tu grandeza están para apropiársela, amistosos, Indra, tus camaradas de recto vuelo.<sup>81</sup>
- 18. ¡Sé, matador de Vrtra, señor de los regalos, toro de los cánticos que hasta el fin de sus días otorga vigor! Ven a nosotros con tus provechosas alianzas, oh grande, con grandes ayudas, corriendo.

 $<sup>^{78}</sup>$  Los rebaños de vacas se equiparan aquí a las aguas liberadas por Indra, que como en 6, van en una misma dirección.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Los sacerdotes purifican las aguas al mezclarlas con el *soma* en el cedazo durante la elaboración ritual de este brebaje. Si *mádhvaḥ* 'dulces' se traduce como genitivo singular (Jamison y Brereton 2014: 510), no sería aposición a 'las aguas' en el *pāda* a, sino que se referiría directamente al *soma* '[corrientes] de dulce [*soma*]'.

<sup>80</sup> Según Sāyaṇa, Rātrī, la Noche y Uṣas, la Aurora; kṛṣṇā 'negra', aplicable solo a la primera, se extiende a ambas por metonimia.

<sup>81</sup> Los Marut, tropa de jóvenes dioses que acompañan a Indra en sus correrías.

तमंज्ञिरस्वन्नमंसा सपर्यन्नव्यं कृशोमि सन्यंसे पुराजाम् ।
दुहो वि याहि बहुला ऋदेवीः स्वश्च नो मघवन्सातये धाः ॥१९॥
tám angirasván námasā saparyán
návyaṃ kṛṇomi sányase purājām |
drúho ví yāhi bahulā ádevīḥ
s"vàś ca no maghavan sātáye dhāḥ || 19 ||

मिहं पावकाः प्रतंता अभूवन्खस्ति नं पिपृहि पारमांसाम् । इन्द्र त्वं रेथिरः पाहि नो रिषो मृत्तूमंत्तू कृशुहि गोजितों नः ॥२०॥ míhaḥ pāvakāḥ prátatā abhūvan s"vastí naḥ piprhi pārám āsām | índra tváṃ rathiráḥ pāhi no risó makṣū́makṣū kṛṇuhi gojíto naḥ || 20 ||

अदेदिष्ट वृत्रहा गोपंतिर्गा अन्तः कृष्णाँ अंरुषेर्धामंभिर्गात् । प्र सूनृतां दिश्यमान ऋतेन दुरंश्व विश्वां अवृग्गोदप स्वाः ॥२१॥ ádediṣṭa vṛtrahā́ gópatir gā́ antáḥ kṛṣṇā́m aruṣáir dhā́mabhir gāt | prá sūnṛtā diśámāna ṛténa dúraś ca víśvā avṛṇod ápa svāḥ || 21 ||

शुनं हुंवेम मघवांनमिन्द्रंमस्मिन्धरे नृतंमं वार्जसातौ ।
शृगवन्तंमुग्रमूतये समत्सु घ्वनं वृत्राणि संजितं धनांनाम् ॥२२॥

śunáṃ huvema maghávānam índram
asmín bháre nṛtamaṃ vájasātau |
śṛṇvántam ugrám ūtáye samátsu
ghnántaṃ vṛtráṇi saṃjítaṃ dhánānām || 22 ||

- 19. Venerándolo como los Aṅgiras con reverencia, nuevo hago para el más viejo un cántico ya antiguo. pasa de parte a parte las muchas traiciones sin dios y la luz solar, generoso, dánosla para ganar.
- 20. Claras<sup>82</sup> se han vuelto las nieblas que se extendían, a salvo llévanos más allá de ellas.
   Tú, Indra, conductor del carro, guárdanos del mal; pronto, pronto, haznos conquistadores de vacas
- 21. El matador de Vrtra, señor de las vacas, las vacas ha mostrado: ha ido entre los negros con los rojizos aspectos;<sup>83</sup> mostrando júbilo según lo establecido, las puertas todas las abrió, las suyas propias.
- 22. En pos de fortuna invoquemos a Indra el generoso, en este combate, al más viril en la obtención del premio, al que escucha, al fuerte para ayudar en batallas, al que acaba con los obstáculos, al conquistador de riquezas.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Pāvakā, epíteto típico de Agni: la noche antinatural que reinaba al estar encerradas las vacas-auroras en la cueva se ve sustituida por el fulgor de Agni, el fuego sacrificial identificado con el sol naciente.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Para Renou (1969: 73), Indra ha atacado a los pueblos aborígenes acompañado de los Marut. Para Schmidt (1968: 175) y Jamison y Brereton (2014: 511), Indra supera las noches en compañía de las auroras rojizas, más en consonancia con el mito que nos ocupa.

# [4] Himno a Bṛhaspati (RV 4.50)

El himno RV 4.50 se atribuye a Vāmadeva Gautama, como todos los himnos del cuarto maṇḍala del Rg-Veda. El himno se abre con una enumeración de las hazañas cosmogónicas de Brhaspati, en las que la liberación de las vacas ocupa una parte sustancial (estrofas 2-5), como elogio para pedir al final ayuda para los fieles, implorando tanto a Indra como Brhaspati; este cambio es significativo.

En la primera parte de este himno la figura del antiguo «Indra señor del bráhman» todavía no se ha escindido: Indra, llamado Brhaspati, separa el cielo de la tierra (1), y libera las vacas de Vala (2-5), en unas estrofas en las que de nuevo encontramos la alusión serial como recurso narrativo: en (3) se alude al sacrificio de los Angiras sin nombrarlos, en (4) Brhaspati profiere un rugido y en (5) se rompen los cerrojos y quedan libres las vacas. La estrofa (6) sirve como cierre a la parte mítica, y da comienzo al elogio a Brhaspati en el ritual presente (7-9): el rey que venera a Brhaspati y honra al 'formulador', a su sacerdote brahmán, obtiene victoria en las batallas y prosperidad para su pueblo; el Brhaspati mítico y el brahmán 'formulador' del presente se ponen en paralelo en las estrofas (7) y (8). En la parte final (10-11), se les piden a Indra y Brhaspati riquezas, hijos varones y protección contra los enemigos, a cambio, naturalmente, del soma que se les está ofreciendo durante la recitación del himno. La mención de ambos dioses (aunque las peticiones y el soma son las propias de Indra) indica que ambas divinidades ya se han escindido.

Estas diferencias hacen suponer que el himno en su forma actual quizá reúne partes independientes, de distintas épocas, pese a lo cual la unidad resultante es innegable (H. P. Schmidt 1968: 215, Jamison – Brereton 2014: 633). Las tres partes constitutivas (1-6, 7-9, 10-11) se combinan armoniosamente, dando como resultado un himno en el que la primera mitad mitológica sirve como ilustración al elogio y peticiones que se realizan en el presente.

Para la presente traducción me he apoyado en las de Geldner (1951 I: 480-481), Renou (1966: 63-65) y Jamison y Brereton (2014: 633-635), las traducciones y comentarios de MacDonell (1917: 83-92) y H. P. Schmidt 1968: 96, 117-118 y 215-217 y el comentario de Jamison (2021 IV: 125-127).

#### RV 4.50

यस्त्रस्तम्भ् सहंसा वि ज्मो अन्तान्बृह्स्पतिंस्त्रिषध्स्थो रवेंग । तम्प्रतास् ऋषंयो दीध्यांनाः पुरो विप्रां दिधरे मुन्द्रजिंह्वम् ॥१॥

> yás tastámbha sáhasā ví jmó ántān bŕhaspátis triṣadhasthó ráveṇa | tám pratná sa ŕṣayo dídhiyānāḥ puró víprā dadhire mandrájihvam || 1 ||

धुनेतयः सुप्रकेतम्मदंत्तो वृहंस्पते श्रमि ये नंस्तत्स्रे । पृषंत्तं सृप्रमदंब्धमूर्वम्बृहंस्पते रत्नंतादस्य योनिंम् ॥२॥

> dhunétayaḥ supraketám mádanto bŕhaspate abhí yé nas tatasré | pŕṣantaṃ sṛprám ádabdham ūrvám bŕhaspate rákṣatād asya yónim || 2 ||

बृहंस्पते या पंरमा पंरावदत् आ तं ऋतस्पृशो नि षेंदुः । तुभ्यं खाता अवता अद्रिंदुग्धा मध्यं श्लोतन्यभितों विरुषाम् ॥३॥

> býhaspate yấ paramấ parāvád áta ấ ta ŗtaspýso ní ṣeduḥ | túbhyaṃ khātấ avatấ ádridugdhā mádhva ścotanti abhíto virapśám || 3||

बृह्स्पतिः प्रथमं जायंमानो महो ज्योतिषः पर्मे व्योमन् । सप्तास्यंस्तुविजातो खेंगा वि सप्तरंश्मिरधमृत्तमाँसि ॥४॥

> bŕhaspátiḥ prathamáṃ jāyamāno mahó jyótiṣaḥ paramé v'yòman | saptās'yas tuvijātó ráveṇa ví saptáraśmir adhamat támāṃsi || 4 ||

स सुष्टुभा स ऋक्वंता गुगोनं वृत्तं रुरोज पितृगं रवेंगा । बृह्स्पतिंरुस्रियां हव्यसूदः कनिंऋदुद्वावंशती्रदांजत् ॥५॥

> sá suṣṭúbhā sá ŕkvatā gaṇéna valáṃ ruroja phaligáṃ ráveṇa | bŕhaspátir usríyā havyasū́daḥ kánikradad vā́vaśatīr úd ājat || 5 ||

#### RV 4.50

- 1. Al que con fuerza apuntaló por separado los extremos de la tierra, Brhaspati el de la triple sede,<sup>84</sup> con un rugido, a él los vates de antaño, tras tener una visión, delante lo han puesto,<sup>85</sup> los inspirados, al de lengua que regocija.
- 2. Los de paso resonante, embriagados con la buena señal,<sup>86</sup> Brhaspati, son los que han atacado para nosotros el moteado, lustroso, imbatible encierro<sup>87</sup> ¡Brhaspati, guarda su vientre!<sup>88</sup>
- 3. ¡Brhaspati! Desde la lejanía más lejana, desde ahí hasta ti, los que tocan la verdad<sup>89</sup> han tomado asiento;<sup>90</sup> para ti los manantiales excavados y ordeñados con piedras<sup>91</sup> van goteando por todas partes abundancia de miel.
- 4. Brhaspati, naciendo al principio de la gran luz en el más remoto firmamento, el de siete bocas<sup>92</sup> nacido del vigor, con un rugido ha disipado, el de siete riendas,<sup>93</sup> las tinieblas.
- 5. Él, con la hueste de buenos cantos, él, con la rica en versos, ha roto Vala, su cerrojo, con un rugido; rugiendo Brhaspati ha conducido fuera las mugientes vacas rojizas que endulzan la oblación.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Cielo, espacio intermedio y tierra, o bien, los tres fuegos del sacrificio solemne.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> La frase verbal *puró dhā*- 'poner delante' alude al *purohita*, el sacerdote 'antepuesto', el oficiante que mira hacia el este mientras realiza las ofrendas (*puras*-, *puro*- significa tanto 'hacia delante' como 'hacia el este') y sacerdote principal de un clan.

<sup>86</sup> Los Angiras.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> La caverna de Vala, 'imbatible' o 'inatacable' (*adabdha*), que recibe por hipálage los epítetos propios del rebaño que contiene (*pṛṣanta* 'moteado', *sṛpra* 'lustroso, grasiento').

<sup>88</sup> Yoni 'útero', metafóricamente, el contenido de la caverna, las vacas. Renou 1966: 63: séjour natal 'lugar de nacimiento'. Pero las vacas no han nacido en la cueva, habían sido robadas.

<sup>89</sup> Los Angiras.

<sup>90</sup> En sus lugares asignados para un sacrificio en beneficio de Indra/Brhaspati.

 $<sup>^{91}</sup>$  Doble alusión a las aguas liberadas por Indra y al *soma* que, prensado con las piedras, se le ofrece durante el sacrificio.

<sup>92</sup> En 4.51.4 'de siete bocas' es epíteto de Angiras.

<sup>93</sup> Epíteto dicho de Agni en RV 1.146.1 y de Indra en RV 2.12.12.

एवा पित्रे विश्वदेवाय वृष्णे युज्ञैर्विधेम् नमंसा ह्विर्मिः । बृहंस्पते सुप्रजा वीरवंन्तो वयं स्याम् पतंयो रयीगाम् ॥६॥

> evá pitré viśvádevāya vŕsņe yajñáir vidhema námasā havírbhiḥ | bŕhaspate suprajá vīrávanto vayáṃ siyāma pátayo rayīṇám || 6 ||

स इद्राजा प्रतिजन्यानि विश्वा शुष्में गतस्थावृभि वीर्येग । बृह्स्पतिं यः सुभृतम्बिभर्ति वल्णूयित वन्दंते पूर्वभाजम् ॥७॥

> sá íd rájā prátijanyāni víśvā śúṣmeṇa tasthāv abhí vīr<sup>i</sup>yèṇa | bŕhaspátiṃ yáḥ súbhŗtam bibhárti valgūyáti vándate pūrvabhájam || 7 ||

स इह्वेति सुधित श्रोकंसि स्वे तस्मा इळां पिन्वते विश्वदानीम् । तस्मै विश्वः स्वयमेवा नंमन्ते यस्मिन्ब्रह्मा राजीन् पूर्व एति ॥८॥

sá ít kṣeti súdhita ókasi své tásmā íḷā pinvate viśvadānīm | tásmai víśaḥ svayám evā namante yásmin brahmā rājani pū́rva éti || 8 ||

अप्रतीतो जयित् सं धर्नानि प्रतिजन्यान्युत या सर्जन्या । अवस्यवे यो वरिवः कृगोति ब्रह्मगे राजा तमवित्ति देवाः ॥९॥

> ápratīto jayati sáṃ dhánāni prátijanyāni utá yấ sájanyā | avasyáve yó várivaḥ kṛṇóti brahmáṇe rấjā tám avanti devấḥ || 9 ||

इन्द्रंश्च सोमंग्पिबतम्बृहस्पते ऽस्मिन्युज्ञे मन्दसाना वृषणवसू । त्रा वां विश्वन्तिन्दंवः स्ताभुवो ऽस्मे रियं सर्ववीरं नि यंछतम् ॥१०॥

> índraś ca sómam pibatam bṛhaspate asmín yajñé mandasānā́ vṛṣaṇvasū | á́ vāṃ viśantu índavaḥ s¤vābhúvo asmé rayíṃ sárvavīraṃ ní yachatam || 10 ||

- 6. Al padre de todos los dioses, al toro ¡adorémosle así, con sacrificios, veneración y ofrendas! ¡Bṛhaspati, que nosotros, de buena descendencia rica en héroes, seamos señores de riquezas!
- 7. Solo este rey, con viril resuello,<sup>94</sup> ha vencido las fuerzas todas de sus oponentes: quien apoya a Bṛhaspati bien apoyado, le trata bien, le saluda como receptor de la parte preferente.
- 8. Solo él mora bien situado en su propia mansión, para él rebosa siempre el alimento, ante él se inclinan por propio impulso las tribus: aquel rey ante quien va primero el formulador.
- 9. Sin oposición, conquista riquezas, las de sus oponentes y las de su pueblo: el que da amplio espacio al formulador que quiere su ayuda, a ese rey le ayudan los dioses.
- 10. Indra y Brhaspati, bebed soma, regocijándoos con este sacrificio, vosotros cuyos bienes son los toros; ¡Que en vosotros entren las gotas que tenéis a vuestro lado, 95 en nosotros poned riqueza de salvos varones.

73

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Traducción etimológica, usualmente: śúṣmeṇa ... vīr¹yèṇa 'ímpetu heroico', o si se entiende que hay sustantivación, 'ímpetu [y] heroísmo'.

<sup>95</sup> La libación de soma.

बृहंस्पत इन्द्र वर्धतं नः सचा सा वां सुमृतिर्भू बस्मे । अविष्टं धियों जिगृतम्पुरंधीर्जजस्तम्यों वनुषामरातीः ॥११॥

býhaspata indara várdhatam naḥ sácā sấ vāṃ sumatír bhūt" v asmé | aviṣṭáṃ dhíyo jigṛtám púraṃdhīr jajastám aryó vanúṣām árātīḥ || 11 || 11. Brhaspati, Indra, hacednos crecer, que sea con nosotros vuestra benevolencia; favoreced pensamientos inspirados, avivad muchos dones, debilitad la hostilidad del extranjero, de los que buscan robarnos.

# [5] Saramā y los Pāņis (RV 10.108)

El himno RV 10.108 es un animado diálogo entre los Paṇis y la perra Saramā, enviada por Indra y los Aṅgiras a buscar las vacas que habían robado los Paṇis. Vala, la caverna donde estos han ocultado las vacas, está más allá del río Rasā, que marca la separación entre el cielo y la tierra. Saramā lo ha atravesado (1-2); los Paṇis proponen un pacto con Indra (3), pero ante la orgullosa negativa de la mensajera de los dioses (4), se produce un ágil intercambio de desafíos (5-8), en el que los Paṇis presumen de sus inexpugnables riquezas. Finalmente, intentan sobornarla, pidiéndole que se quede con ellos para no mostrar a Indra el camino hasta Vala (9); pero Saramā desdeña esa posibilidad y les recomienda que huyan antes de que venga Indra con Bṛhaspati y los Aṅgiras a recuperar las vacas (10). La última estrofa, que rompe el ritmo del himno, es probablemente una glosa de la anterior que actualiza en el ritual presente el rescate de las auroras.

La presente traducción sigue las de Geldner (1951 III: 328-330), H. P. Schmidt (1968: 185 – 89) y Jamison y Brereton (2014: 1572-1574).

#### RV 10.108

किमिछत्ती सरमा प्रेदमानङ्क्रे ह्यध्वा जगुरिः पराचैः । कास्मेहितिः का परितक्यासीत्कथं रसायां ऋतरः पर्यांसि ॥१॥

> kím ichántī sarámā prédám ānaḍ dūré hí ádhvā jáguriḥ parācáiḥ | kấsméhitiḥ kấ páritakm<sup>i</sup>yāsīt katháṃ rasấyā ataraḥ páyāṃsi || 1 ||

इन्द्रंस्य दूतीरिषिता चंरामि मृह इछत्तीं परायो निधीन्वः । अतिष्कदों भियसा तन्नं आवत्तथां रसायां अतर्म्पयांसि ॥२॥

índrasya dūtī́r iṣitā́ carāmi mahá ichántī paṇayo nidhī́n vaḥ | atiṣkádo bhiyásā tán na āvat táthā rasā́yā ataram páyāṃsi || 2 ||

कीदिक्किन्द्रः सरमे का दंशीका यस्येदं दूतीरसंरः पराकात् । आ च गर्छान्मित्रमेना दधामाथा गवां गोपंतिनी भवाति ॥३॥

> kīdṛnn índraḥ sarame kấ dṛsīkấ yásyedáṃ dūtír ásaraḥ parākất | ấ ca gáchān mitrám enā dadhāma áthā gávāṃ gópatir no bhavāti || 3 ||

नाहं तं वेंद् दभ्यं दभृत्स यस्येदं दूतीरसंरम्पराकात् । न तं गूहित्ति स्ववतों गभीरा हुता इन्द्रेंग पग्गयः श्रयध्वे ॥४॥

> nấháṃ táṃ veda dábhɨyaṃ dábhat sá yásyedáṃ dūtír ásaram parākất | ná táṃ gūhanti sraváto gabhīrấ hatấ índreṇa paṇayaḥ śayadhve || 4 ||

ह्रमा गावं सरमे या ऐछः परि दिवो उत्तांनसुभगे पर्तन्ती । कस्तं एना ऋवं सृजादयुंध्युतास्माकुमायुंधा सन्ति तिग्मा ॥५॥

> imá gávaḥ sarame yá aĩchaḥ pári divó 'ntān subhage pátantī | kás ta enā áva sṛjād áyudhvī utāsmákam áyudhā santi tigmá || 5 ||

#### RV 10.108

1. [Panis] ¿Con qué deseo ha llegado Saramā hasta aquí? Pues lejos lleva el camino, a lo más remoto. ¿Cuál es tu misión entre nosotros, cuál, que tan lejos te ha llevado? ¿Cómo cruzaste las aguas del Rasā? 2. [Saramā] Viajo enviada como mensajera de Indra, en busca, Panis, de vuestros grandes tesoros; por miedo al salto, [el río] nos ayudó a ello:96 ¡así crucé las aguas del Rasā! 3. [Panis] ¿Cómo es ese Indra, Saramā? ¿Qué aspecto tiene, aquel como cuya mensajera has corrido aquí desde tan lejos? Si viene, concertaremos un pacto con él, y será señor de nuestras vacas. 4. [Saramā] No sé yo que se le pueda engañar: es él quien engaña,

aquel como cuya mensajera he corrido aquí desde tan lejos.

No lo ocultan las profundas corrientes:
¡muertos por Indra, Paṇis, vais a yacer!

¿Estas son las vacas, Saramā, que querías, afortunada, revoloteando hasta los confines del cielo? ¿Quién te las soltaría sin luchar? ¡Nuestras armas son afiladas!

<sup>96</sup> El propio río se dejó cruzar, v. infra JBr 2.441.

श्रंसेन्या वं पणयो वर्चांस्यनिष्व्यास्तन्वं सन्तु पापीः । अर्थृष्टो व एतवा श्रंस्तु पन्था बृहस्पतिंवं उभया न मृंळात् ॥६॥

> asen¹yấ vaḥ paṇayo vácāṃsi aniṣavyấs tanªvàḥ santu pāpíḥ | ádhṛṣṭo va étavấ astu pánthā bṛ̂haspátir va ubhayấ ná mṝḷāt || 6 ||

श्रयं निधिः संरमे श्रद्भिंबुध्नो गोभिरश्वेभिर्वस्ंभिन्यृष्टः । रचन्ति तम्पुणयो ये सुंगोपा रेकुं पुदमलंकुमा जंगन्थ ॥७॥

> ayám nidhíh sarame ádribudhno góbhir áśvebhir vásubhir nírstah | rákṣanti tám paṇáyo yé sugopá réku padám álakam á jagantha || 7 ||

एह गमृत्रृषंयः सोमंशिता अयास्यो अङ्गिरसो नवंग्वाः । त एतमूर्वं वि भंजन्त गोनामथैतद्वर्यः पुरायो वम्त्रित् ॥८॥

> éhá gamann ŕṣayaḥ sómaśitā ayā́s¹yo áṅgiraso návagvāḥ | tá etám ūrváṃ ví bhajanta gónām áthaitád vácaḥ paṇáyo vámann ít || 8 ||

पुवा च बं संरम आजगन्थ प्रबाधिता सहंसा दैव्येंन । स्वसारं बा कृगावै मा पुनंगी अपं ते गवां सुभगे भजाम ॥९॥

> evấ ca tváṃ sarama ājagántha prábādhitā sáhasā dáiv<sup>i</sup>yena | svásāraṃ tvā kṛṇavai mấ púnar gā ápa te gávāṃ subhage bhajāma || 9 ||

नाहं वेंद्र भ्रातृत्वं नो स्वंमृत्विमन्द्रीं विदुरिङ्गिरसश्च घोराः। गोकामा मे अछदयन्यदायमपातं इत पणयो वरीयः॥१०॥

> náhám veda bhrātrtvám nó svasrtvám índro vidur ángirasaś ca ghoráh | gókāmā me achadayan yád áyam ápáta ita paṇayo várīyaḥ || 10 ||

6. [Saramā] ¡No son tropas vuestras palabras, Paṇis!
Por mucho que a las flechas resistan vuestros cuerpos malvados,
por inexpugnable que sea el camino para ir a vosotros,
Bṛhaspati no se apiadará de vosotros ni por lo uno ni por lo otro.

7. [Paṇis] ¡Esta es la cámara, Saramā, de pétreos cimientos! rebosa de vacas, caballos y riquezas!

La protegen los Paṇis, que son buenos pastores: a un camino errado has venido en vano.

8. [Saramā] Aquí vendrán los videntes incitados por el soma,<sup>97</sup> Ayāsya, los Aṅgirases, los Navagva.
Ellos se repartirán este cercado<sup>98</sup> de vacas; vomitarán entonces los Panis estas palabras.<sup>99</sup>

9. [Paṇis] Ya que tú, Saramā, has venido aquí, empujada por divino poder, ¡te haré mi hermana, no te marches, compartiremos contigo las vacas, afortunada!100

10. [Saramā] Nada sé yo ni de hermanos ni de hermanas. Indra y los Aṅgiras lo saben, los terribles; vacas me pareció que querían, cuando vine. ¡Idos de aquí, Paṇis, a la mayor distancia!

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Sómaśitāḥ lit. 'aguzados, afilados por el soma', esto es, inspirados por la bebida sagrada, con el espíritu aguzado para pronunciar sus versos.

<sup>98</sup> Ūrvá, lit. 'contenedor, recipiente, encierro'.

<sup>99</sup> En español diríamos, al contrario: 'se tragarán sus palabras'.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Juego de palabras: a Saramā se la llama 'afortunada', subhagā, 'la que recibe buena (su-) porción (bhaga-)' en el reparto del botín; los Paṇis le ofrecen compartir con ella una parte de las vacas (apa...bhajāma, de la misma raíz que (su-)bhaga-).

दूरमिंत परायो वरीय उद्गावों यन्तु मिन्तीर्ऋतेनं । बृह्स्पतियां अविन्दन्निगूंळाः सोमो ग्रावांग् ऋषंयश्च विप्राः ॥१९॥

> dũrám ita paṇayo várīya úd gấvo yantu minatír ŗténa | bŕhaspátir yấ ávindan nígūļhāḥ sómo grấvāṇa ŕṣayaś ca víprāḥ || 11 ||

11. ¡Idos lejos, Paṇis, a la mayor distancia! ¡Surjan¹0¹ las vacas según la ley divina, disminuyendo!¹0² Brhaspati las encontró,¹0³ ocultas, y el soma, y las piedras de exprimir, y los videntes inspirados.¹0⁴

 $^{101}$  Ud...yantu, lit. 'vayan arriba', el verbo que se emplea para la salida del sol.

 $<sup>^{102}</sup>$  Su número disminuye al salir de la cueva, cumpliéndose con ello el  $\it pta.$  Es una alusión a las Auroras, cuya sucesión mide el tiempo.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Imperfecto, tiempo del pretérito remoto. Esta estrofa ya no pertenece al diálogo y, como sucede en estos himnos, convierte la parte anterior en un *Legendenzauber* (Thieme 1963: 71): lo que sucedió en el mito de Vala, que suceda ahora.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Vipra 'agitados, en estado de trance', *cf.* estrofa 8. Se mencionan aquí todos los que ayudan a Indra en su hazaña: Bṛhaspati, los Aṅgiras, y el *soma* que, por supuesto, consume Indra en el sacrificio que aquellos llevan a cabo.

# [6] Saramā y los Pāṇis (Jaiminīya-Brāhmaṇa 2.440 – 2.442)

El Jaiminīya-Brāhmaṇa (JBr) es un texto perteneciente a la tradición del Sāma-Veda. Suele suceder que ofrece variantes narrativas de los mitos que no encajan exactamente con las del Rg.Veda, y que se caracterizan por una gran viveza narrativa. En este caso, se nos ofrece una versión del diálogo de Saramā muy próxima al himno precedente, aunque incluye diversos detalles circunstanciales, como el diálogo entre la protagonista y el río Rasā—no está claro si el río accede a dejar un vado seco por simple temor a la perra o, más bien, por deseo de evitar la impureza que supondría un contacto con el animal, cf. RV 4.18.13—, o la inclusión de un ave rapaz como primer rastreador, que pretende traicionar a los dioses. Se suele afirmar que es el águila que roba para Indra el soma y lo trae de las montañas, pero el castigo que recibe hace preferible suponer que se trata de un buitre.

Para la fijación del texto sánscrito hemos seguido la edición de Vira y Chandra (1954: 350-351), cotejada con el texto de Oertel (1898: 97-103), que lo numera como JBr 2.438 - 2.439. Para la traducción hemos consultado la del propio Oertel y la de O'Flaherty (1985: 97-101).

#### Jaiminīya-Brāhmaṇa 2.440 - 2.442

अथ ह वै पणयो नामासुरा देवानां गोरचा आसुः । तिभरहापातस्तुः । ता ह रसायां निरुध्य वलेनापि दधुः । ते देवा †अलिक्कवमूचुस्सुपर्णेमा नो गा अन्विच्छेति । तथेति । स हानुप्रपपात । ता हान्वाजगाम रसायामन्तर्वलेनापिहि-ताः । तस्मै हान्वागताय सिर्पः चीरमामिचं दधीत्येतदुपनिदधुः । तस्य ह सुहित आस । तं होचुस्सुपर्णेष एव ते बिलर्भविष्यत्येतदन्नं मा नः प्रवोच इति । स ह पुनरापपात । तं होचुस्सुर्णोविदो गा इति । का कीर्तिश्चिद्रवामिति होवाच । एपैव कीर्तिर्गवामिति तस्य हेन्द्रो गलमुत्पीळयन्नुवाच गोष्वेवाहं किल तवोषुषो मुखिमिति । स ह दिधद्रपसं वामिचां वोदास । सो ऽयं बभूव यो ऽयं वसन्ता †भूतिकः प्रजायते† । तं ह तच्छशापाश्चीलं जात्म ते जीवनां भूयाद्यो नो गा अनुविद्य ता न प्रावोच इति । तस्य हैतद्वामस्य जघनार्थे यत्पापिष्ठं तञ्जीवनम् ॥४४०॥

atha ha vai paṇayo nāmāsurā devānāṃ gorakṣā āsuḥ | tābhir ahāpātasthuḥ | tā ha rasāyāṃ nirudhya valenāpidadhuḥ | te devā †aliklavam ūcus¹05 suparṇemā no gā anviccheti | tatheti | sa hānuprapapāta | tā hānvājagāma rasāyām antar valenāpihitāḥ | tasmai hānvāgatāya sarpiḥ kṣīram āmikṣāṃ dadhīty etad upanidadhuḥ | tasya ha suhita āsa | taṃ hocus suparṇaiṣa eva te balir bhaviṣyaty etad annaṃ mā naḥ pravoca iti | sa ha punar āpapāta | taṃ hocus suparṇāvido gā iti | kā kīrtiś cit gavām iti hovāca | eṣaiva kīrtir gavām iti tasya hendro galam utpīļayann uvāca goṣv evāhaṃ kila tavoṣuṣo mukham iti | sa ha dadhidrapasaṃ vāmikṣāṃ vodāsa | so 'yaṃ babhūva yo 'yam vasantā †bhūtikaḥ prajāyate†¹06| taṃ ha tac chaśāpāślīlaṃ jālma¹07 te jīvanaṃ bhūyād yo no gā anuvidya tā na prāvoca iti | tasya haitad grāmasya jaghanārdhe yat pāpiṣṭhaṃ taj jīvanam || 440 ||

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Lectura de Vira y Chandra (1954: 350). Oertel (1898: 99) corrige †*atikupya lepus* 'tras enfadarse mucho, se quejaron', que adopta O'Flaherty (1985: 98) en su traducción. Por el final de este episodio, es lógico traducir *aliklava* por 'ave carroñera' (AV 11.2.2, 11.9.9), 'buitre' en nuestra traducción.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Lectio facilior, Oertel 1898: 100; Vira y Chandra (1954: 350): bhūmikapaṭhur jāyate.

<sup>107</sup> Oertel (1898: 100) aślīlajanma 'de origen vulgar'.

#### Jaiminīya-Brāhmaņa 2.440 - 2.442

[440] Entonces los *asuras* llamados Paṇis eran guardianes de las vacas de los dioses. Huyeron con ellas, se dice. En el Rasā las acorralaron y las escondieron en una cueva. Los dioses le dijeron a un buitre:

- Suparna, 108 busca nuestras vacas.
- Así sea.

Él llegó volando hasta ellas, escondidas en una cueva junto al Rasā. En cuanto hubo llegado, ellos le pusieron delante esto en el suelo: mantequilla clarificada, leche, cuajada, suero. Se quedó saciado con eso. Le dijeron:

— Suparṇa, esto será tu tributo, esta comida, no nos traiciones.

Ella regresó volando. Los dioses le dijeron:

- Suparna, ¿has encontrado nuestras vacas?
- ¿Qué noticias hay sobre las vacas? dijo él.
- -iEstas son las noticias de las vacas! —dijo Indra, apretando el buche de Suparṇa—. iYo mismo veo tu boca, has estado donde las vacas!

Suparṇa vomitó una gota de suero o cuajada. Eso se convirtió en el alcanfor, que nace en primavera. Indra entonces lo maldijo:

-iSea tu sustento vulgar y despreciable, que has encontrado nuestras vacas y no nos lo has dicho!

Así que su sustento es lo peor que hay en la mitad trasera de una aldea.

87

 $<sup>^{\</sup>rm 108}$  Nombre propio, 'de hermosas plumas'. Da nombre también al águila que roba el soma para Indra.

ते सरमामब्रुवन्सरम इमा नस्त्वं गा अन्विच्छेति । तथेति सा हानुप्रससार । सा ह रसामाजगाम । एषा ह वै सा रसा यैषार्वाक्समद्रस्य वापायती । तां होवाच प्लोच्ये बा गाधा मे भविष्यसीति । प्लवस्त्र मेति होवाच न ते गाधा भविष्यामीति । सा हावाच्य कर्गों प्लोष्यमागा ससार । सा हेचां चक्रे कथं नु मा श्रुनी प्रवेत हत्तास्यै गाधासानीति । तां होवाच मा मा प्लोष्ठा गाधा ते भविष्यामीति । तथेति । तस्यै ह गाध श्रास । सा ह गाधेनातिससार । ता हान्वाजगाम रसायामन्तर वलेनापिहिताः । तस्यै हान्वागतायै तथैव सर्पिः चीरमामिचं दधीत्येतदेवोपनिदधुः । सा होवाच नाहमेतवदप्रिया देवानाम् । गा ऋविदं यद्वो ऽश्नियाम् । त उ वै देवानां स्तेयं कुद्धा चरथैतासां वा अहं गवां पदवीरस्मि । न मा लापयिष्यध्वे नेन्द्रस्य गा उपहरिष्यध्व इचि । सा †हानाभिष्युवास । सा ह† जराय्वपां तिद्ववेद । तद्ध चखाद । तां हैक उपजगौ त्यमिव वै घ्रती सरमा । सा ह जारु खादय-तीति । तदिदमप्येतर्हि निवचनं त्यमिव वै घ्रती सरमा जारु खादयतीति । जरायु ह सा तच्चखाद । सा ह पुनराससार । तां होचुस्सरमे ऽविदो गा इति ॥४४१॥ te saramām abruvan sarama imā nas tvam gā anviccheti | tatheti sā hānuprasasāra | sā ha rasām ājagāma | tām hovāca plosye tvā gādhā me bhavisyasīti | plavasva meti hovāca na te gādhā bhavisyāmīti | sā hāvācya karnau plosyamānā sasāra | sā hekṣām cakre katham nu mā śunī plaveta hantāsyai gādhāsānīti | tām hovāca mā mā ploṣṭhā gādhā te bhaviṣyāmīti | tatheti | tasyai ha qādha āsa | sā ha qādhenātisasāra | tā hānvājagāma rasāyām antar valenāpihitāḥ | tasyai hānvāgatāyai tathaiva sarpiḥ kṣīram āmikṣām dadhīty etad evopanidadhuḥ sā hovāca nāham etāvad apriyā devānām | qā avidam yad vo 'śnīyām | ta u vai devānām steyam kṛtvā carathaitāsām vā aham gavām padavīr asmi | na mā lāpayiṣyadhve nendrasya gā upaharisyadhva iti | sā †hānāśisy uvāsa | sā ha<sup>109</sup> jarāyv apām tad<sup>110</sup> viveda | tad dha cakhāda | tām haika upajagau tyam iva vai ghnatī saramā jāru khādatīti | tad idam apy etarhi nivacanam tyam iva vai ghnatī saramā jāru khādhatīti | jarāyu ha sā tac cakhāda | sā ha punar āsasāra | tām hocus sarame 'vido gā iti || 441 ||

Oertel (1898: 100)  $h\bar{a}n\bar{a}c\bar{i}$ şy [errata por  $\bar{a}n\bar{a}$ ç $\bar{i}$ şy]  $upasas\bar{a}ha$ : 'prevaleció, fue victoriosa', pero no traduce el enigmático  $an\bar{a}$ sí $\bar{i}$ şy; quizá hay que leer † $an\bar{a}$ sí $\bar{i}$ ny.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Vira y Chandra (1954: 351): apās tam.

[441] Dijeron a Saramā:

- Saramā, busca nuestras vacas.
- Así sea.

Ella partió corriendo en su busca. Ella llegó al Rasā. Le dijo:

- Te cruzaré a nado, a no ser que te hagas vadeable para mí.
- Crúzame a nado —le dijo—, no me haré vadeable para ti.

Ella bajó las orejas y echó a correr para cruzarlo a nado. Él pensó: «¿Cómo me va a cruzar nadando una perra? Venga, me haré vadeable para ella». Le dijo:

- No me cruces a nado, me haré vadeable para ti.
- Así sea.

Apareció un vado para ella; por ese vado atravesó corriendo el Rasā. Llegó hasta las vacas, que estaban escondidas en una cueva junto al Rasā. En cuanto hubo llegado, como antes al buitre, le pusieron delante esto en el suelo: mantequilla clarificada, leche, cuajada y suero. Ella dijo:

— No aprecio tan poco a los dioses. He encontrado las vacas, lo que quería de vosotros. De hecho, las habéis robado de los dioses, pero yo por mi parte he seguido su rastro. No me hagáis perder el tiempo hablando, no os quedaréis las vacas de Indra.

Ella se quedó, pero sin comer. Encontró pues la membrana de las aguas; la devoró. Uno fue contra<sup>111</sup> ella:

- ¡Como si fuera matar a alguien, Saramā ha devorado la membrana! E incluso eso es ahora un proverbio, «como si fuera matar a alguien, Saramā ha devorado la membrana». Pues ella devoró la membrana. Regresó corriendo. Los dioses le dijeron:
- Saramā, ¿has encontrado nuestras vacas?

 $<sup>^{111}</sup>$  Si se entiende una alusión al *upagā*, uno de los sacerdotes que acompañan en el canto durante el sacrificio: 'se puso a cantar acerca de ella'.

la placenta después del parto. Probablemente, aquí se entiende que las vacas han sido «paridas» por la caverna, y la perra devora la membrana del líquido amniótico, que aprisiona a las vacas —y simbólicamente, a las aguas primordiales—. Esta es la comida que toma a cambio de la que no se ha comido antes. El usar esto como reproche, quizá, se debe a sobreentender un aborto (O'Flaherty 1985: 99), o a que los restos del parto se consideran alimento impuro.

ऋविदिमिति होवाचेमा रसायामन्तर्वलेनापिहिताः । ता यथामन्यध्वमेवमाजिहीर्षते-ति । तां होवाच प्लोप्ये बा गाधा मे भविष्यसीति । तां हेन्द्र उवाचान्नादीमरे ते सरमे प्रजां करोमि या नो गा ऋन्वविद इति । ते हैते विदर्भेषु माचलास्सरमेया ऋपि ह शार्दूलान्मारयन्ति । ते देवा एतमभिष्ठवं समभरन् । तेनाभ्यष्ठवन्त । तदिभिष्ठवस्याभिष्ठवब्रम् ॥४४२॥

avidam iti hovācemā rasāyām antar valenāpihitāḥ | tā yathāmanyadhvam evam ājihīrṣateti | tāṃ hendra uvācānnādīm are te sarame prajāṃ karomi yā no gā anvavida iti | te haite vidarbheṣu mācalās sārameyā api ha śārdūlān mārayanti | te devā etam abhiplavaṃ samabharan | tenābhyaplavanta | tad abhiplavasyābhiplavatvam || 442 ||

[442]

—Yo las he encontrado —dijo ella—, escondidas dentro de una cueva junto al Rasā. Disponeros a llevároslas como pensabais.

Indra le dijo:

— Comedora de alimento, amiga, yo te daré descendencia, Saramā, que has encontrado nuestras vacas.

Y en verdad entre los Vidarbhas, los *mācalas*,<sup>113</sup> descendientes de Saramā, matan incluso tigres. Esos dioses prepararon la ceremonia *abhiplava*.<sup>114</sup> Por medio de ella cruzan a nado (*abhy-aplavanta*), eso es la etimología del *abhiplava*.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Un tipo de perro, quizá mastines.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Periodo de seis días en el *gavām ayana* y, en general, en un *sattra* (v. nota 50), que combina diversos tipos de sacrificio de *soma* sucesivos acompañados de cánticos.

## III La leyenda de Śunaḥśepa

La leyenda de Sunahsepa (AiBr 7.13-18) es uno de los textos brahmánicos más conocidos. Es un relato amplio, bien articulado e independiente, que no remite a otras versiones fragmentarias; lo que al mismo tiempo subraya el carácter excepcional de este texto. Se prescribe su recitación en cierto punto del rajasuya, la cadena de ceremonias que constituyen la consagración real. La levenda en su conjunto tiene que ver con la consecución de descendencia para el rey, pero en el cuerpo del relato se entrecruzan diversos hilos narrativos, y de hecho, es uno de los primeros ejemplos en la literatura india de narración enmarcada (Hämeen-Anttila 2001: 182), junto con la leyenda de Cyavana, a la que nos acercaremos en el texto [10]. Como señaló Michael Witzel (1987) en su estudio de esta última levenda, la técnica narrativa de encuadrar un relato dentro de otro en la literatura védica se desarrolló a partir del modelo estructural de la liturgia; aunque no resulte transparente, el ritual del rajasuva explica la estructura narrativa del relato. Pese a la opinión contraria de Lommel (1964: 132), Heesterman (1957: 160 y ss.) y Hämeen-Anttila (2001) han establecido las conexiones entre esta narración y el ritual. Hay una variante del relato en el Śānkhāyana Śrauta Sūtra (ŚŚS 15.17-27), y el relato brahmánico encontró eco en el Rāmāyaṇa (R 1.61-62) y en los Purāṇas.

La historia del *rṣi* Śunaḥśepa está incrustada en la historia del rey Hariścandra y su hijo Rohita. Śunaḥśepa,<sup>115</sup> es un joven *rṣi* al que se le

<sup>115</sup> El nombre significa 'que tiene rabo o falo de perro'. Es peculiar, y de factura arcaica (genitivo śunaḥ como primer miembro de compuesto), y deja inferir que el protagonista original quizá no fuera necesariamente de casta brahmánica y, desde luego, tampoco es necesario que sea autor "histórico" de los versos en los que su

atribuye la autoría de los himnos 1.24-1.30 del Rg-Veda en dramáticas circunstancias, que al lector occidental le recuerdan de inmediato al sacrificio de Abraham. La narración-marco presenta al rey Hariścandra, que no tiene descendientes. Pide un hijo a Varuṇa, y el dios se lo concede, a condición de que se lo ofrezca en sacrificio. El rey obtiene una serie de aplazamientos y así el hijo, Rohita, alcanza la mayoría de edad; pero entonces se niega a ser inmolado. En consecuencia, Varuṇa castiga a su padre Hariścandra haciéndole padecer hidropesía.

Pasan los años; por sugerencia de Indra, Rohita decide vivir fuera de la civilización como asceta errante, parivrājaka. Los ascetas errantes dejaban de practicar sacrificios y, sobre todo, practicaban la castidad, con lo cual se interrumpía la descendencia masculina que les garantizaba a los antepasados la vida eterna, ya que los padres renacen en sus hijos: justo lo contrario de lo que enseña el sabio Nārada a Hariścandra al inicio del relato. Finalmente, Rohita consigue que le sustituya como víctima Śunahśepa, hijo de Ajīgarta. Este es un miserable brahmán dispuesto a inmolar él mismo a su hijo, a cambio de trescientas vacas. Atado al poste del sacrificio, Sunahsepa tiene una visión y recita una serie de himnos a Varuna, Agni y otras divinidades: a medida que recita los versos, se van soltando sus ataduras, y al mismo tiempo el rey queda libre de su enfermedad. En [8] incluimos los himnos del Rg-Veda (RV 1.24-1.30) que se mencionan en el relato; por su variedad sirven como breve muestrario de lo que son los himnos védicos más comunes frente a [1], [3] y [4], himnos textos mucho más elaborados estilística y conceptualmente—. Al final del relato Sunahsepa repudia a su padre y el eminente rși Viśvāmitra adopta a Śunahśepa, poniéndolo por delante de la mitad de sus hijos.

De una manera muy interesante, en el cuerpo de la narración se entremezclan verso y prosa; algo sin parangón en la literatura brahmánica, al menos en un texto tan extenso. Desde el punto de vista lingüístico, en general, las partes en prosa presentan rasgos más innovadores, y las partes en verso o gāthās, narrativas o gnómicas, más arcaizantes; sin embargo, el conjunto de estrofas puestas en boca del sabio Nārada al inicio del relato son de distintas épocas. Aunque los análisis más antiguos subrayaron el carácter heterogéneo y en apa-

nombre aparece. Es práctica usual de los índices védicos atribuir la autoría de un himno a todo nombre propio que aparezca citado en los versos en contexto poco claro.

riencia contradictorio de las diversas partes de la narración (Keith 1920: 61 y ss., Lommel 1964), los distintos episodios de la narración se unen en un conjunto coherente y significativo.

El más antiguo y simple de los estratos narrativos se documenta en el Rg-Veda, donde se menciona a un Śunaḥśepa, atado a un poste como una víctima sacrificial, y liberado de los lazos de Varuṇa por ese mismo dios o por Agni:

#### RV 5.2.7

# शुनंश्चिच्छेपं निदितं सहस्रायूपांदमुश्चो अर्थामिष्ट हि षः । एवास्मदंग्ने वि मुंमुग्धि पाशान्होतंश्चिकित इह तू निषदं ॥७॥

śúnaś cic chépam níditam sahásrād yúpād amuñco áśamiṣṭa hí ṣáḥ | evấsmád agne ví mumugdhi pấśān hótaś cikitva ihá tú niṣádya  $\parallel$  7  $\parallel$ 

Incluso a Śunaḥśepa, amarrado a cambio de mil vacas, lo soltaste del poste, pues él se había esforzado. ¡Así, Agni, suelta de nosotros los lazos, atento *hotr*, tú que aquí te sientas!

Aquí se compara a los beneficiarios del sacrificio con Sunaḥsepa: como veremos, pueden estar atados por los lazos de la culpa, y es el fuego purificador el que se ocupa de liberarlos. También explica por qué Sunaḥsepa no queda liberado solo con la visión de su himno a Varuṇa, sino que requiere suplicar a Agni y otros dioses.

La leyenda del Aitareya-Brāhmaṇa se toma el sacrificio exigido por Varuṇa al pie de la letra, lo que implicaría un sacrificio humano, pues yūpa es el poste al que se atan las víctimas sacrificiales; pero también es el axis mundi, el centro de todo. Śunaḥśepa es el hijo mediano, como lo es Madhucchandas, el hijo de Viśvāmitra que decide finalmente el destino de Śunaḥśepa. En cualquier caso, «lazos (pāśa) de Varuṇa» es una fórmula que alude a la enfermedad: Varuṇa es el temible asura que vigila el cumplimiento del rta y de las leyes divinas (vrata); los que quebrantan estas leyes, incluso involuntariamente, pueden recibir como castigo los lazos de la culpa, substanciada en los padecimientos de la hidropesía. En el siguiente himno, un hombre aquejado de esta enfermedad pide perdón por sus pecados a Varuṇa:

#### RV 7.89

## मो षु वंरुण मृन्मयं गृहं रांजन्नहं गंमम् । मृळा सुंचत्र मृळयं ॥१॥

mó sú varuṇa mṛnmáyaṃ gṛháṃ rājann aháṃ gamam  $\mid$  mṛlấ sukṣatra mṛláya  $\mid\mid 1\mid\mid$ 

¡Que no vaya yo a la casa de arcilla,¹¹6 rey Varuṇa; disculpa, buen señor, apiádate!

## यदेमिं प्रस्पुरन्निव दितर्न ध्मातो अद्भिवः । मृळा सुंचत्र मृळयं ॥२॥

yád émi prasphuránn iva dŕtir ná dhmātó adrivaḥ | mṛļá sukṣatra mṛļáya || 2 ||

Si voy como temblando, hinchado como un odre, <sup>117</sup> hondero, ¡disculpa, buen señor, apiádate!

## ऋबं समह दीनतां प्रतीपं जंगमा शुचे । मृळा सुंचत्र मृळयं ॥३॥

krátvah samaha dīnátā pratīpám jagamā śuce  $\mid$  m $\bar{r}$ ļá sukṣatra m $\bar{r}$ ļáya  $\mid\mid$  3  $\mid\mid$ 

De algún modo, por cortedad de espíritu, he incurrido en algo reprobable, oh puro; ¡disculpa, buen señor, apiádate!

## अपाम्मध्ये तस्थिवांसं तृष्णांविदञ्जरितारम् । मृळा सुंचत्र मृळयं ॥४॥

apấm mádhye tasthivấṃsaṃ tṛṣṇāvidaj jaritấram | mṛlấ sukṣatra mṛláya || 4 ||

De pie en medio de las aguas, la sed ha encontrado al cantor; disculpa, buen señor, apiádate!

## यत्कं चेदं वंरुण् दैव्ये जनं ऽभिद्रोहम्मंनुष्याश्वरांमिस । अचित्ती यत्तव धर्मा युयोपिम मा नस्तस्मादेनंसो देव रीरिषः ॥५॥

yát kím cedám varuna dáiviye jáne abhidrohám manusiyāś cárāmasi | ácittī yát táva dhármā yuyopimá má nas tásmād énaso deva rīriṣaḥ || 5 ||

Cualquiera que sea, Varuṇa, la fechoría que los humanos cometamos contra el divino pueblo; si, inconscientes, hemos estorbado tus leyes, no nos destruyas, dios, por esta culpa.

<sup>116</sup> La muerte, la otra vida; la metáfora alude quizá a una urna funeraria.

 $<sup>^{117}</sup>$  Síntomas de la hidropesía: temblores, inflamación acuosa del vientre o de otras partes del cuerpo, sed inextinguible.

En la leyenda de Śunaḥśepa, el rey Hariścandra no cumple lo pactado con Varuṇa y, en consecuencia, esta culpa se castiga con hidropesía. En el Yajur-Veda negro también se menciona a Śunaḥśepa como autor de RV 1.24.15, al describirse el ritual de la agniciti:<sup>118</sup> tras colocar fuego en el brasero denominado ukhā,<sup>119</sup> el yajamāna, promotor y beneficiario del sacrificio, recita ciertos mantras (TS 1.5-3 i-k), da cuatro pasos hacia el oriente, que remiten a los pasos con que Viṣṇu abarcó el universo, y entonces:

#### TS 5.2.1.3

दिन्तिणा पूर्यावर्तते स्वमेव वीर्यमनुं पूर्यावर्तते तस्माद्दन्तिणो ऽर्ध श्रात्मनों वीर्यावत्तरः । अर्थो आदित्यस्यैवावृतमनुं पूर्यावर्तते श्रुनःश्रेपमाजींगर्ति वर्णणो ऽगृह्णात्स एतां वांरुणीमंपश्यत्तया व स आत्मानं वरुणपाशादंमुश्चत् । वर्णणो वा एतं गृह्णाति य उखाम्प्रंतिमुश्चते । उदुंत्तमं वंरुण पार्श्वमस्मिदित्यांह । आत्मानंमेवेतयां ॥३॥

dakṣiṇấ paryấvartate svám evá vīryàm ánu paryấvartate tásmād dákṣiṇó 'rdha ātmáno vīryàvattaraḥ | átho ādityásyaivávṛtam ánu paryấvartate śúnaḥśépam ấjīgartiṃ váruṇo 'gṛhṇāt sá etấṃ vāruṇīm apaśyat táyā vái sá ātmấnaṃ varuṇapāśād amuñcat | váruṇo vấ etáṃ gṛhṇāti yá ukhấm pratimuñcáte | úd uttamáṃ varuṇa pấśam asmád íty āha | ātmấnam eváitáyā || 3 ||

... Se da la vuelta hacia la derecha. Pues se da la vuelta tras su propia fuerza; por eso la mitad derecha de uno mismo es más fuerte; y también se da así la vuelta según el giro del sol. Varuṇa atrapó a Śunaḥśepa hijo de Ajīgarti; este tuvo la visión de esta estrofa dirigida a Varuṇa; <sup>120</sup> con ella precisamente se liberó de la atadura de Varuṇa; es Varuṇa quien atrapa a aquel que sujeta el brasero (ukhā):

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Ritual de preparación del terreno para el altar sobre el que se enciende el fuego sacrificial, vinculado a los sacrificios de *soma*.

 $<sup>^{119}</sup>$  La  $ukh\bar{a}$  es un brasero de arcilla, una cazuela plana que contiene brasas del fuego  $\bar{a}havan\bar{t}ya$  del sacrificio del año anterior, como simiente del fuego futuro; el recipiente simboliza por lo tanto el útero materno, y por su forma, la superficie de la tierra (Krick 1982:115).

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Similar en KS. 19.11 (= KapKS 31.1): Śunaśśepo vā etām Ājīgartir varuṇagṛhīto 'paśyat... 'Śunaḥśepa , hijo de Ajīgarti, atrapado por Varuṇa, vio esta [estrofa]...'

«Varuṇa, desata de nosotros el lazo de arriba...»<sup>121</sup>, dice; de este modo se libra a sí mismo de la atadura de Varuṇa.

El motivo último por el que se tenían que recitar estos versos —como si sujetar el brasero dentro del ritual tuviera que ser castigado por Varuṇa— es, en realidad, una paranomasia: a quien sujeta (pratimuñcate)<sup>122</sup>, Varuṇa lo ha de soltar (muñcati).<sup>123</sup> La mera similitud de palabras se emplea en la exégesis brahmánica de la liturgia como etiología de numeroso procedimientos rituales.

Así pues, el núcleo más antiguo de la leyenda se refería a la expiación de la culpa; pero, al parecer, la imagen del enfermo como víctima atada al poste del sacrificio se unió a la historia de Śunaḥśepa, atado al poste por la codicia de su padre Ajīgarta, y cómo, convertido en ṛṣi, recibe la inspiración y logra soltarse de los lazos. En esa fase, la leyenda seguía los patrones usuales en la literatura brahmánica; no era sino otra de las historias en las que un brahmán en peligro recibe la inspiración divina y «ve» el himno o los versos que se recitan con ciertas prescripciones litúrgicas para evitar el peligro en cuestión, o una versión simbólica, ritualizada, de dicho peligro. Lo extraordinario es que se nos haya preservado su redacción en verso —la adopción por parte de Viśvāmitra—, un tipo de estrofa muy cercano al śloka épico.

En la fase de redacción definitiva, ese cuento se vinculó con el relato en prosa del rey Hariścandra y su hijo Rohita. Allí Śunaḥśepa pasa a convertirse en un chivo expiatorio: el hijo de un brahmán es un sustituto ventajoso de la víctima original, el hijo del rey; como es usual en el mundo védico, las relaciones entre hombres y dioses se establecen como un puro negocio. El sacrificio de Śunaḥśepa neutraliza el pecado cometido por otro, como se afirma al cierre del relato: «Con lo divino y

<sup>121</sup> RV 1.24.15, v. pág. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Prati-muñcate se refiere usualmente a sujetar algo a algún sitio, anudar una cosa contra otra, especialmente atarse la ropa o, en general, vestirse; el verbo simple muñcati significa 'desatar, liberar'.

<sup>123</sup> Pero en la estrofa citada, RV 1.24.15, el verbo que se emplea no es muñcati, sino śrathāya 'desata' (imperativo). La paronomasia de la TS (pratimuñcáte : muñcati) se justifica porque muñcati es el verbo usual en el contexto de «librarse» de los lazos de Varuṇa, o de los lazos de la culpa. Hay variaciones sobre el mismo tema, usando imágenes relacionadas con 'desatar, soltar': así, en RV 2.28.5a se le suplica a Varuṇa ví mác chrathāya raśanām iva 'desliga (ví...śrathāya) de mí la culpa como una brida...', 6c dāmeva vatsāt ví mumugdhiy áṃhaḥ 'como la soga del cordero, desata (ví mumugdhi) de mí la angustia' (similar en RV 7.86.5d).

lo humano (que hay en este relato) el mal se desliga del pecado. 124 Por eso un rey que no tenga éxito militar, aunque no sacrifique (entiéndase: aunque no lleve a cabo el *rājasūya*), debería hacer que se le narre este relato de Śunaḥśepa. Pues así ni la menor brizna de pecado queda en él» (AiBr 7.18.14). Así, hay diversos elementos mítico-religiosos que han acabado imbricados en un relato unitario: el chivo expiatorio, la liberación de las ataduras de Varuṇa, y la consecución de descendencia.

El inicio del relato que nos transmite el AiBr es, pues, la parte de composición más reciente. Las gathas gnómicas que el sabio Narada recita en 7.13 justifican sagazmente la inclusión de la leyenda en el ceremonial de la consagración real; pues la historia de Hariścandra y Rohita es un ejemplo de la historia del dios que obliga a sacrificar al propio hijo, paralela a la historia de Abraham. El tema está muy vinculado a la fertilidad del rey, pues «solo tiene un reino quien engendra descendencia», afirma el Śatapatha-Brāhmana (yó vaí prajāyate sá rāstrám bhavati ŚBr. 9.4.1.5). Precisamente, uno de los aspectos centrales de la consagración real, el rajasuya, era la renovación del poder y soberanía del rey. La capacidad reproductora del rey era signo de la regeneración del poder real, equivalente a su vez a la renovación del cosmos; de ahí la necesidad que tiene Hariścandra de un hijo, que personifica el renacimiento del rey. En la versión definitiva de la leyenda, el acento se desplaza de la remisión de la culpa al tema del renacimiento a través de los hijos, un elemento de la religión védica que prefigura la teoría de la reencarnación del hinduismo clásico.

En su análisis del *rājasūya*, Heesterman (1957: 160) señaló que en el pensamiento brahmánico el *rājanya*, el hombre de casta noble, nace «atado», y es necesario «soltarlo» ritualmente mediante ofrendas de cereal para que se convierta en *dvija*, 'dos veces nacido'. Al soltarlo de esas ataduras, renace ritualmente a través del *bráhman*, la fuerza activa del sacrificio.<sup>125</sup> En la leyenda de Śunaḥśepa, estas «ataduras» se equipararon a los lazos de Varuṇa; en origen, la culpa, el pecado. Los lazos que ha de desatar el poder del rito en la consagración real, en la

<sup>124</sup> Sobre la culpa y el pecado en la religión védica, v. Rubio Orecilla (2012).

<sup>125</sup> Del mismo modo, un muchacho de casta brahmánica «nacía» por segunda vez en el transcurso de su *upanayana*, su consagración como *brahmacārin*, novicio brahmánico; obsérvese que la muerte de Rohita se postpone hasta que el muchacho alcanza la mayoría de edad como guerrero, y es entonces cuando él se niega a ser sacrificado.

leyenda se desdoblan en la enfermedad de Hariścandra y en las ataduras físicas de Śunaḥśepa. El rey que ofrece el rājasūya en su provecho, Hariścandra, renace al sacrificarse en la persona de su hijo, que a su vez es sustituido por el brahmán Śunaḥśepa; la víctima ha de ser un brahmán, ya que así, a través de las estrofas rc recitadas por Śunaḥśepa como sacerdote que instaura un nuevo rito, puede actuar el bráhman como útero de donde surge la soberanía real. Y quizá también el vientre hinchado de Hariścandra se podría considerar como una preñez simbólica, que se resuelve en el momento en que el rey que sacrifica se identifica con el propio sacrificio, como los demiurgos Puruṣa o Prajāpati, y renace (Heesterman 1957: 161).

Por ello, la historia se cierra con el renacimiento ritual de Śunaḥśepa, es decir, su adopción como hijo mayor de Visvāmitra, que duplica y al mismo tiempo enmascara el renacimiento ritual del rey Hariścandra. Posiblemente, la adopción de Śunaḥśepa expresa además la oposición entre la familia de los Aṅgiras y otras familias brahmánicas que queda de manifiesto en otros textos, así como, quizá, la oposición entre la ascendencia brahmánica (los Aṅgiras), cuyo personaje característico, Ajīgarta, es denostado como un mercader del rito, y la ascendencia noble —la herencia de Viśvāmitra que recibe Śunaḥśepa es el reino de los Jahnus—, caracterizada por la verdadera sabiduría (veda, vidyā, AiBr 7.18.7, 9).

## [7]

## La leyenda de Śunaḥśepa (Aitareya-Brāhmaṇa 7.13-18)

Texto sánscrito según la edición *online* del proyecto TITUS de la Universidad de Frankfurt, <sup>126</sup> cotejado con la edición original de Theodor Aufrecht (1879).

<sup>126</sup> https://titus.uni-frankfurt.de/texte/etcs/ind/aind/ved/rv/ab/ab.htm

#### Aitareya-Brāhmaṇa 7.13-18

हरिश्वन्द्रो ह वैधस ऐच्वाको राजापुत्र श्रास । तस्य ह श्वतं जाया बभूवुस्तासु पुत्रं न लेभे । तस्य ह पर्वतनारदो गृह ऊषतुः । स ह नारदं पप्रछ ॥१॥

यं न्विमं पुत्रमिछन्ति ये विजानन्ति ये च न ।

किं स्वित्पुत्रेण विन्दते तन्म आचन्न्व नारदेति ॥२॥

स एकाय पृष्टो दश्चभिः प्रत्युवाच ॥३॥

ऋगामस्मिन्संनयत्यमृतत्वं च गछति ।

पिता पुत्रस्य जातस्य पृष्यचेज्जीवतो मुखम् ॥४॥

यावन्तः पृथिव्याम्भोगा यावन्तो जोतवेदसि ।

यावन्तो अप्पु प्रागिनाम्भूयान्पुत्रे पितुस्ततः ॥५॥

शश्वत्पुत्रेण पितरो ऽत्यायन्बहुलं तमः ।

आत्मा हि जज्ञ आत्मनः स इरावत्यितितारिणी ॥६॥

किं नु मलं कमजिनं किमु स्मश्रूणि किं तपः ।

पुत्रम्ब्रह्माण इछ्ध्वं स वै लोको ऽवदावदः ॥७॥

अन्नं ह प्रागः श्वरणं ह दृहिता ज्योतिर्ह पुतः परमे व्योमन् ॥६॥

सखा ह जाया कृपणं ह दृहिता ज्योतिर्ह पुतः परमे व्योमन् ॥६॥

hariścandro ha vaidhasa aikṣvāko rājāputra āsa | tasya ha śataṃ jāyā babhūvus tāsu putraṃ na lebhe | tasya ha parvatanāradau gṛha ūṣatuḥ sa ha Nāradam papracha || 1 ||

yaṃ nv imam putram ichanti ye vijānanti ye ca na | kiṃ svit putreṇa vindate tan ma ācakṣva Nāradeti || 2 || sa ekayā pṛṣṭo daśabhiḥ pratyuvāca || 3 || ṛṇam asmin saṃnayatɨy amṛtatvaṃ ca gachati | pitā putrasya jātasya paśyec cej jīvato mukham || 4 || yāvantaḥ pṛthivyām bhogā yāvanto jātavedasi | yāvanto apsu prāṇinām bhūyān putre pitus tataḥ || 5 || śaśvat putreṇa pitaro 'atyāyan bahulaṃ tamaḥ | ātmā hi jajña ātmanaḥ sa irāvaty atitāriṇī || 6 || kiṃ nu malaṃ kim ajinaṃ kim u śmaśrūṇi kiṃ tapaḥ | putram brahmāṇa ichadhvaṃ sa vai loko 'vadāvadaḥ || 7 || annaṃ ha prāṇaḥ śaraṇaṃ ha vāso rūpaṃ hiraṇyam paśavo vivāhāḥ | sakhā ha jāyā kṛpaṇaṃ ha duhitā jyotir ha putraḥ parame vyoman || 8 ||

#### Aitareya-Brāhmana 7.13-18

- [7. 13.1] El rey Hariścandra, <sup>127</sup> hijo de Vedhas, descendiente de Ikṣvāku, <sup>128</sup> no tenía hijos. Tenía cien esposas, pero no había engendrado hijos de ninguna. En su casa vivían Parvata y Nārada; <sup>129</sup> el rey le preguntó a Nārada:
- [2] Un hijo es lo que quieren los que razonan y los que no;<sup>130</sup> ¿qué, pues, se encuentra al tener un hijo? Explícamelo, Nārada.
- [3] Este, interrogado con un verso, replicó con diez:
- [4] Una deuda paga con él, y gana la inmortalidad, el padre que ve el rostro de su hijo al nacer vivo.
- [5] Mayor que cuantos gozos hay en la tierra y en el fuego, y en las aguas para cuanto alienta, es el que encuentra un padre en su hijo.
- [6] Por su hijo han superado los padres la gran oscuridad incesante; uno nace de sí, cual barca bien provista, que lleva al otro lado. 131
- [7] ¿A qué fin esa suciedad, esa piel de cabra,<sup>132</sup> esas barbas,<sup>133</sup> esa ascesis? Brahmanes, desead un hijo: eso el mundo no lo discute.
- [8] El alimento da vida, protección el vestido; belleza da el oro, y los ganados llevan al matrimonio. La esposa es un amigo y una hija es miseria; 134 pero un hijo es la luminaria del más alto cielo.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Hariścandra: 'de dorado resplandor'.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Vedhas era, en origen, epíteto de dioses y profetas; Iṣvāku es un rey mítico, mencionado solo una vez en el RV (10.60.4), en contexto poco claro; según JBr 3.167, se refiere al rey Asamāti, a quien se dedica ese himno del RV.

<sup>129</sup> Dos rșis míticos.

<sup>130</sup> Hombres y animales.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> El padre renace en el hijo, lo cual equivale a la inmortalidad: ese renacer en la progenie lleva más allá de la muerte. «Atravesar un río» es una metáfora usual para significar tanto la victoria militar como el éxito en las empresas espirituales.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Se refiere a la piel con su pelo, de cabra y más tarde de antílope negro, que sirve al discípulo brahmánico como asiento, cama o manta.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Muestras de austeridad, uso de los ascetas. El comentarista Sāyaṇa quería ver en la suciedad, la piel y la barba los estadios (āśrama) de la vida brahmánica según los Dharma-Sūtras posvédicos (brahmacārin o discípulo, vānaprastha o asceta en el bosque, parivrājaka o mendigo errante).

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Pues los padres han de buscar marido para su hija, y para ello han de proveerla de abundante dote.

पतिर्जायाम्प्रविश्वति गर्भो भूबा स मातरम् । तस्याम्पुनर्नवो भूबा दशमे मासि जायते ॥९॥ तज्जाया जाया भवति यदस्यां जायते पुनः । त्राभृतिरेषाभृतिर्बीजमेतन्निधीयते ॥१०॥ देवाश्वेतामृषयश्च तेजः समभरन्महत । देवा मनुष्यानब्रुवन्नेषा वो जननी पुनः ॥११॥ नापुत्रस्य लोको ऽस्तीति तत्सर्वे पश्चवो विदुः । तस्मात् पुत्रो मातरं स्वसारं चाधिरोहति ॥ १२॥ एष पन्था उरुगायः सुभोवो यम्पुत्रिग आक्रमन्ते विभोकः । तम्पर्यात्ते पञ्चवो वयांसि च तस्मात्ते सात्रापि मिधुनीभवन्तीति ॥१३॥

हास्मा श्राख्याय ॥१४॥ - ॥७.१३॥.

अर्थेनमुवाच । वरुणं राजानमुपधाव पुत्रो मे जायतां तेन हा यजा इति ॥१॥ तथेति । स वरुगं राजानमुपसंसार पुत्रो मे जायतां तेन ह्वा यजा इति । तथेति । तस्य ह पुत्रो जज्ञे रोहितो नाम ॥२॥ तं होवाचाजानि वै ते पुत्रो यजस्व मानेनेति । सं होवाच यदो वै पशुर्निर्दश्चो भवत्यथ स मेध्यो भवति । निर्दश्चो न्वस्बथ बा यजा इति ॥३॥ स ह निर्देश ग्रास । । तं होवाच

patir jāyām praviśati garbho bhūtvā sa mātaram tasyām punar navo bhūtvā daśame māsi jāyate | 9 |

taj jāyā jāyā bhavati yad asyām jāyate punah ābhūtir esābhūtir bījam etan nidhīyate | 10 |

devāś caitām ṛsayaś ca tejah samabharan mahat devā manusyān abruvann esā vo jananī punah | 11 |

nāputrasya loko 'stīti tat sarve paśavo viduh tasmāt tu putro mātaram svasāram cādhirohati || 12 ||

esa panthā urugāyah suśevo yam putrina ākramante viśokāh tam paśyanti paśavo vayāmsi ca tasmāt te mātrāpi mithunībhavantī-|| 13 ||

-ti hāsmā ākhyāya || 14 || - ||7.13||

athainam uvāca | varunam rājānam upadhāva putro me jāyatām tena tvā yajā iti || 1 || tatheti | sa varuṇaṃ rājānam upasasāra putro me jāyatāṃ tena tvā yajā iti | tatheti | tasya ha putro jajñe rohito nāma || 2 || taṃ hovācājani vai te putro yajasva māneneti | sa hovāca yadā vai paśur nirdaśo bhavaty atha sa medhyo bhavati | nirdaśo nv astv atha tvā yajā iti | tatheti || 3 || sa ha nirdaśa āsa | tam hovāca

- [9] El marido penetra en la esposa, y cuando hay un embrión, la hace madre; llega a ser de nuevo en ella y nace al décimo mes. 135
- [10] Una esposa se hace esposa cuando en ella se renace; ella da el ser, da el ser, se fecunda esta simiente.
- [11] A esta mujer dioses y vates la llevaron al gran esplendor; dijeron los dioses a los hombres: «Esta de nuevo os engendra».
- [12] Uno sin hijos carece de cielo, lo saben hasta las bestias, por eso el hijo se une incluso a la madre y a su hermana.
- [13] Ese es el camino, ancho y auspicioso, por donde va quien tiene hijos, libre de preocupación Lo saben las bestias y las aves, por eso incluso con su madre se emparejan.
- [14] Así le habló.

[7.14.1] Entonces le dijo:

- Suplícale al rey Varuna: «Que me nazca un hijo, entonces te lo ofreceré en sacrificio».
- [2] Así sea.

Él le suplicó al rey Varuna:

- Que me nazca un hijo, entonces te lo ofreceré en sacrificio.
- Así sea.

Así, tuvo un hijo llamado Rohita.

- [3] Varuṇa le dijo:
- Te ha nacido un hijo; sacrifícamelo.

Él contestó:

- Cuando el ganado tiene más de diez días, se lo puede sacrificar; que tenga más de diez días, y entonces te lo sacrificaré.
- Así sea.
- [4] Tuvo diez días, y Varuṇa le dijo:

 $<sup>^{135}</sup>$  El decir, el padre renace, se reencarna en sus hijos. Garbha significa tanto 'útero' (como gr. δελφύς, con el que está emparentado etimológicamente), como el 'embrión, feto'. El modo usual de expresar la concepción es garbham dadhāti, lit. 'poner un embrión' (el macho en la hembra), garbham dhatte 'ponerse un embrión' = 'quedar embarazada'. El embarazo dura de diez meses lunares, de 28 días.

निर्द्शो न्वभूद्यजस्व सानेनेति । स होवाच यदो वै पश्चोर्दत्ता जायन्ते ऽथ स मेध्यो भवित । दत्ता न्वस्य जायन्तामथ बा यजा इति । तथिति ॥४॥ तस्य ह दत्ता जिज्ञिरे । तं होवाचाज्ञत वा अस्य दत्ता यजस्व मानेनेति । स होवाच यदो वै पश्चोर्दन्ताः पद्यन्ते ऽथ स मेध्यो भवित । दत्ता न्वस्य पद्यन्तामथ बा यजा इति । तथिति ॥५॥ तस्य ह दत्ताः पेदिरे । तं होवाचापत्सत वा अस्य दत्ता यजस्व मानेनेति । स होवाच यदो वै पश्चोर्दन्ताः पुनर्जायन्ते ऽथ स मेध्यो भवित । दत्ता न्वस्य पुनर्जायन्तामथ बा यजा इति । तथिति ॥६॥ तस्य ह दत्ताः पुनर्जिज्ञरे । तं होवाचाज्ञत वा अस्य पुनर्दन्ता यजस्व मानेनेति । स होवाच यदो वै चिज्ञियः संनाहुको भवत्यथ स मेध्यो भवित । संनाहं नु प्राप्नोबथ बा यजा इति । तथिति ॥७॥

nirdaśo nv abhūd yajasva māneneti | sa hovāca yadā vai paśor dantā jāyante 'tha sa medhyo bhavati | dantā nv asya jāyantām atha tvā yajā iti | tatheti || 4 || tasya ha dantā jajñire | taṃ hovācājñata vā asya dantā yajasva māneneti | sa hovāca yadā vai paśor dantāḥ padyante 'tha sa medhyo bhavati | dantā nv asya padyantām atha tvā yajā iti | tatheti || 5 || tasya ha dantāḥ pedire | taṃ hovācāpatsata vā asya dantā yajasva māneneti | sa hovāca yadā vai paśor dantāḥ punar jāyante 'tha sa medhyo bhavati | dantā nv asya punar jāyantām atha tvā yajā iti | tatheti || 6 || tasya ha dantāḥ punar jajñire | taṃ hovācājñata vā asya punar dantā yajasva māneneti | sa hovāca yadā vai kṣatriyaḥ saṃnāhuko bhavaty atha sa medhyo bhavati | saṃnāhaṃ nu prāpnotv atha tvā yajā iti | tatheti || 7 || sa ha saṃnāham prāpa | taṃ hovāca saṃnāhaṃ nu prāpad yajasva māneneti | sa tathety uktvā putram āmantrayām āsa tatāyaṃ vai mahyaṃ tvām adadād dhanta tvayāham imaṃ yajā iti || 8 ||

— Ya tiene diez días, sacrifícamelo.

#### Él contestó:

- Cuando le salen los dientes al ganado, se lo puede sacrificar; que le salgan los dientes, entonces te lo sacrificaré.
- Así sea.
- [5] Le salieron los dientes. Varuna le dijo:
- Le han salido los dientes, sacrifícamelo.

## Él repuso:

- Cuando se le caen los dientes de leche al ganado, se lo puede sacrificar; que se le caigan los dientes, entonces te lo sacrificaré.
- Así sea.
- [6] Se le cayeron los dientes. Varuna le dijo:
- Se le han caído los dientes; sacrifícamelo.

#### Él contestó:

- Cuando al ganado le vuelven a salir los dientes, entonces se lo puede sacrificar; que le salgan de nuevo los dientes, entonces te lo sacrificaré.
- Así sea.
- [7] Le volvieron a salir los dientes. Varuņa le dijo:
- Le han vuelto a salir los dientes; sacrifícamelo.

## Él respondió:

— Cuando uno de casta noble puede llevar armadura, se lo puede sacrificar; que alcance la edad propia para las armas, entonces te lo sacrificaré.

#### Así sea.

- [8] Alcanzó la edad propia para las armas. Varuṇa le dijo:
- Ya ha alcanzado la edad propia para las armas; sacrifícamelo.

## Hariścandra dijo:

- Así sea—, y se dirigió a su hijo:
- ¡Ay, hijo, Varuṇa te entregó a mí, yo voy sacrificarte para él!

स ह संनाहं प्राप । तं होवाच संनाहं नु प्रापद्यजस्व मानेनेति । स तथेत्युक्ता धनुरादायारगयमपातस्थो । स संवत्सरमरगये चचार ॥९॥ - ॥७.१४॥ अथ हैन्दवाकं वरुगो जग्राह तस्य होदरं जज्ञे । तदु ह रोहितः शुश्राव सो ऽरगयाद ग्राममेयाय । तिमन्द्रः पुरुषरूपेग पर्येत्योवाच ।

नाना श्रान्ताय श्रीरस्तीति रोहित शुश्रुम । पापो नृषद्वरो जन इन्द्र इचरतः सखा चरैवेति ॥१॥

चरैवेति वै मा ब्राह्मणो ऽवोचिदिति ह द्वितीयं संवत्सरमरणये चचार । सो ऽरण्याद् ग्राममेयाय । तिमन्द्रः पुरुषरुपेण पर्येत्योवाच ।

पुष्पिगयौ चरतो जङ्घे भूष्णुरात्मा फलग्रहिः । शेरे निपद्यमानस्य चराति चरतो भगश्चरैवेति ॥२॥

चरैवेति वै मा ब्राह्मणो ऽवोचिदिति ह तृतीयं संवत्सरमरणये चचार । सो ऽरण्याद् ग्राममेयाय । तिमन्द्रः पुरुषरुपेण पर्येत्योवाच ।

श्रास्ते भग श्रासीनस्योर्ध्वस्तिष्ठति तिष्ठतः ।

श्रेरे निपद्मानस्य चराति चरतो भगश्चरैवेति ॥३॥

चरैवेति वै मा ब्राह्मणो ऽवोचिदिति ह चतुर्थं संवत्सरमरणये चचार । सो ऽरण्याद् ग्राममेयाय । तिमन्द्रः पुरुषरुपेण पर्येत्योवाच ।

sa ha nety uktvā dhanur ādāyāraṇyam apātasthau  $\mid$  sa saṃvatsaram araṇye cacāra  $\mid\mid$  9  $\mid\mid$  -  $\mid\mid$  7.14  $\mid\mid$ 

atha haikṣvākaṃ varuṇo jagrāha tasya hodaraṃ jajñe | tad u ha rohitaḥ śuśrāva so 'raṇyād grāmam eyāya | tam indraḥ puruṣarūpeṇa paryetyovāca |

nānā śrāntāya śrīr astīti rohita śuśruma |

pāpo n $\mathfrak{r}$ ṣadvaro jana indra ic carata $\mathfrak{h}$  sakhā caraiveti  $\parallel 1 \parallel$ 

caraiveti vai mā brāhmaņo 'vocad iti ha dvitīyaṃ saṃvatsaram araṇye cacāra | so 'raṇyād grāmam eyāya | tam indraḥ puruṣarūpeṇa paryetyovāca |

puṣpiṇyau carato jaṅghe bhūṣṇur ātmā phalagrahiḥ |

śere 'sya sarve pāpmānaḥ śrameṇa prapathe hatāś caraiveti || 2 ||

caraiveti vai mā brāhmaņo 'vocad iti ha trtīyam samvatsaram aranye cacāra | so 'ranyād grāmam eyāya | tam indraḥ puruṣarūpeṇa paryetyovāca |

āste bhaga āsīnasyo<sup>ū</sup>rdhvas tiṣṭhati tiṣṭhataḥ | śete nipadyamānasya carāti carato bhagaś caraiveti || 3 ||

caraiveti vai mā brāhmaņo 'vocad iti ha caturthaṃ saṃvatsaram araṇye cacāra | so 'raṇyād grāman eyāya | tam indraḥ puruṣarūpeṇa paryetyovāca |

## [9] Él dijo:

-iNo!-, y tras tomar su arco, se marchó al monte. Vivió un año en el monte. $^{136}$ 

[7.15.1] Entonces Varuṇa atrapó al descendiente de Ikṣvāku; le produjo hidropesía. Se enteró Rohita, y vino del monte a la aldea. Se le acercó Indra en forma humana, y le dijo:

Diversa es la fortuna para quien se fatiga,<sup>137</sup>
 así hemos oído, Rohita;
 malo es el mortal que entre los hombres mora:
 solo Indra es amigo del que anda.

## Así que, ¡anda!

[2] «El brahmán me ha dicho que ande», pensó Rohita. Así que anduvo por el monte un segundo año. Vino del monte a la aldea. Se le acercó Indra en forma humana, y le dijo:

 Florecientes son las piernas del que anda, crece su persona y fructifica; todos sus pecados yacen en la carretera, golpeados por la fatiga.

## Así que, ¡anda!

[3] «El brahmán me ha dicho que ande», pensó Rohita. Así que anduvo por el monte un tercer año. Vino del monte a la aldea. Se le acercó Indra en forma humana, y le dijo:

 Sentada está la fortuna de quien está sentado, derecha se tiene la del que está en pie, yace la del que está tumbado; pero la fortuna del que anda, andando va.

## Así que, ¡anda!

[4] «El brahmán me ha dicho que ande», pensó Rohita. Así que anduvo por el monte un tercer año. Vino del monte a la aldea. Se le acercó Indra en forma humana, y le dijo:

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Se entiende que como *parivrājaka*, ermitaño errante.

 $<sup>^{137}</sup>$  Śrānta 'que se ha esforzado' se refiere a la ascesis. Se refiere tanto al cansancio del caminante como al 'esfuerzo' del que vive como los ascetas errantes, también denominados śramaṇa 'esforzado'.

किलः श्रयानो भवित संजिहानस्तु द्वापरः । उत्थिष्ठंस्त्रेता भवित कृतं सम्पद्यते चरंश्चरैवेति ॥४॥

चरैवेति वै मा ब्राह्मणो ऽवोचिदिति ह पश्चमं संवत्सरमरगये चचार । सो ऽरगयाद् ग्राममेयाय । तिमन्द्रः पुरुषरुपेण पर्येत्योवाच ।

> चरन्वे मधु विन्दति चरन्स्वादुमुदुम्बरम् । सूर्यस्य पृथ्य श्रेमाणं यो न तन्द्रयते चरंश्चरैवेति ॥५॥

चरैवेति वै मा ब्राह्मणो ऽवोचिदिति ह षष्ठं संवत्सरमरण्ये चचार । सो ऽजीगर्तं सोयविसमृषिमधानायपरीतमरण्य उपेयाय ॥६॥ तस्य ह त्रयः पुत्रा त्र्रासुः धुनःपुछः धुनःश्रेपः धुनोलाङ्गुल इति । तं होवाच । ऋषे ऽहं ते ध्रतं ददाम्यहमेकेनात्मानं निष्क्रीणा इति । स ज्येष्ठम्पुत्रं निगृह्णान उवाच न न्विममिति नो एवेममिति किनिष्ठम्माता । तौ ह मध्यमे सम्पादयां चऋतुः धुनःश्रेपे । तस्य ह ध्रतं दत्ता स तमादाय सो ऽरण्याद् ग्राममेयाय ॥७॥ स पितरमेत्योवाच तत हत्ताहमनेनात्मानं निगृह्णाना इति । स वरुणं राजानमुपससारानेन ह्या यजा इति ।

kaliḥ śayāno bhavati saṃjihānas tu dvāparaḥ | uttiṣṭhaṃs tretā bhavati kr̥taṃ sampadyate caraṃś caraiveti || 4 || caraiveti vai mā brāhmaṇo 'vocad iti ha pañcamaṃ saṃvatsaram araṇye cacāra | so 'raṇyād grāmam eyāya tam indraḥ puruṣarūpeṇa paryetyovāca |

caran vai madhu vindati caran svādum udumbaram | sūryasya paśya śremāṇaṃ yo na tandrayate caraṃś caraiveti || 5 ||

caraiveti vai mā brāhmaņo 'vocad iti ha ṣaṣṭhaṃ saṃvatsaram araṇye cacāra | so 'jīgartaṃ sauyavasim ṛṣim aśanāyāparītam araṇya upeyāya || 6 || tasya ha trayaḥ putrā āsuḥ śunaḥpuchaḥ śunaḥśepaḥ śunolāṅgūla iti | taṃ hovāca | ṛṣe 'haṃ te śataṃ dadāmy aham eṣām ekenātmānaṃ niṣkrīṇā iti | sa jyeṣṭham putraṃ nigṛhṇāna uvāca na nv imam iti no evemam iti kaniṣṭham mātā | tau ha madhyame sampādayāṃ cakratuḥ śunaḥśepe | tasya ha śataṃ dattvā sa tam ādāya so 'raṇyād grāmam eyāya || 7 || sa pitaram etyovāca tata hantāham anenātmānaṃ niṣkrīṇā iti | sa varuṇaṃ rājānam upasasārānena tvā yajā iti |

El que yace se convierte en kali,
y en dvāpara el que se deja llevar;
en treta el que se pone en pie,
y la mejor jugada (krta) obtiene el que marcha.

### Así que, ¡anda!

- [5] «El brahmán me ha dicho que ande», pensó Rohita. Así que anduvo por el monte un quinto año. Vino del monte a la aldea. Se le acercó Indra en forma humana, y le dijo:
  - En verdad el que anda encuentra miel, el que anda el dulce udumbara;<sup>139</sup> mira la excelencia del sol, que andando no se cansa;

### Así que, ¡anda!

- [6] «El brahmán me ha dicho que ande», pensó Rohita. Así que anduvo por el monte un sexto año. Encontró en el monte al vate Ajīgarta Sauyavasi, asediado por el hambre. [7] Este tenía tres hijos: Śunaḥpucha, Śunaḥśepa y Śunolāngūla. Le dijo:
- Vate, yo te daré cien vacas, voy a rescatar mi vida a cambio de uno de estos.

Él, reteniendo a su hijo mayor, dijo:

- A este no.
- Ni a este tampoco dijo la madre reteniendo al pequeño. Le dio cien vacas y llevándose a Śunaḥśepa, se fue del monte a la aldea.
  - [8] Fue hasta su padre y le dijo:
- Eh, papá, a cambio de este voy a rescatar mi vida.

Él se dirigió al rey Varuṇa:

— Te lo sacrificaré.

<sup>138</sup> Se refiere a las jugadas de las partidas de dados, aunque en realidad se jugaba con las nueces del árbol *vibhidaka* (*Terminalia bellirica*). *Kali* es la peor jugada, cuando se falla por un punto; *dvāpara* es cuando se falla por dos, *treta* por tres; y finalmente, *kṛta* 'hecho' es la jugada ganadora. El juego de dados tenía gran importancia simbólica y ritual en la India védica (Rubio Orecilla 2006), y el *rājasūya* (consagración real) incluye una partida ritual que el rey consagrado debe ganar; en el hinduismo posvédico estos términos acaban dando nombre a las eras del mundo, v. González-Reimann 1989.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Tipo de higuera, *Ficus glomerata*.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Respectivamente: 'rabo de perro', 'cola o falo de perro', 'pene de perro'.

तथेति । भूयन्वे ब्राह्मणः चत्रियादिति वरुण उवाच । तम्मा एतं राजसूयं यज्ञऋतुम्प्रोवाच । तमेतमभिषेचनीये पुरुषम्पश्चमालेभे ॥८॥ - ॥७.१५॥

तस्य ह विश्वामित्रो होतासीञ्जमदिग्निरध्वर्युविसिष्ठो ब्रह्मायास्य उद्गाता । तस्मा उपाकृताय नियोक्तारं न विविद्ः । स होवाचाजीगर्तः सौयवसिरमिह्ममपरं श्वतं दत्ताहमेनं नियोद्ध्यामिति । तस्मा अपरं श्वतं ददुस्तं स नियुयोज ॥१॥। तस्मा उपाकृताय नियुक्तायाप्रिताय पर्यग्निकृताय विश्वसितारं न विविद्ः । स होवाचा-जीगर्तः सौयवसिरमह्ममपरं श्वतं दत्ताहमेनं विश्वसिष्यासीति । तस्मा अपरं श्वतं ददुः सो ऽसिं निःश्यान एयाया-॥२॥-थ ह श्रुनःश्रेप ईद्धां चक्रे ऽमानुषिमव मा विश्वसिष्यित्त हत्ताहं देवता उपधावानीति । स प्रजापितमेव प्रथमं देवतानाम् उपससार कस्यं नूनं कंतमस्यामृतानाम् ॥३॥ तं प्रजापितस्वाचािग्नर्वे देवानां नेदिष्ठस्तेवोपधावेति । सो ऽग्निमुपससाराग्नेव्यम्प्रंथमस्य अमृतानािमत्येतयर्चा ॥४॥ तमग्निस्वाच सविता व प्रसवानामीश्रे तमेवोपधावेति । स सवितारमुपससारािम ह्वां देव सवित्रित्येतेन तृचेन ॥५॥ तं सवितोवाच वरुगोय वै राज्ञे नियुक्तो ऽसि तमेवोपधावेति ।

tatheti | bhūyan vai brāhmaṇaḥ kṣatriyād iti varuṇa uvāca | tasmā etaṃ rājasūyaṃ yajñakratum provāca | tam etam abhiṣecanīye puruṣam paśum ālebhe  $\parallel 8 \parallel - \parallel 7.15 \parallel$ 

tasya ha viśvāmitro hotāsīj jamadagnir adhvaryur vasiṣṭho brahmāyāsya udgātā | tasmā upākṛtāya niyoktāraṃ na vividuḥ | sa hovācājīgartaḥ sauyavasir mahyam aparaṃ śataṃ dattāham enaṃ niyokṣyāmīti | tasmā aparaṃ śataṃ dadus taṃ sa niyuyoja || 1 || tasmā upākṛtāya niyuktāyāprītāyā paryagnikṛtāya viśasitāraṃ na vividuḥ | sa hovācājīgartaḥ sauyavasir mahyam aparaṃ śataṃ dattāham enaṃ viśasiṣyāmīti | tasmā aparaṃ śataṃ daduḥ so 'siṃ niḥśyāna eyāyā- || 2 || -tha ha śunaḥśepa īkṣāṃ cakre 'mānuṣam iva vai mā viśasiṣyanti hantāhaṃ devatā upadhāvānīti | sa prajāpatim eva prathamaṃ devatānām upasāsara | kásya nūnáṃ katamásyāmṛtānām ||3|| tam Prajāpatir uvācāgnir vai devānāṃ nediṣṭhas tam evopadhāveti | so 'gnim upasasārā gnér vayám prathamásyā-mṛtānām ity etayarcā || 4 || tam agnir uvāca savitā vai prasavānām īśe tam evopadhāveti | sa savitāram upasasārābhí tvā deva savitar ity etena tṛcena || 5 || taṃ savitovāca varuṇāya vai rājñe niyukto 'si tam evopadhāveti |

— Así sea, pues un brahmán es mejor que un noble—, dijo Varuṇa. Le anunció solemnemente este rito sacrificial, la consagración real. En el día de la unción tomó a esa persona como víctima.

[7.16.1] Su hotr fue Viśvāmitra, Jamadagni el adhvaryu, Vasiṣṭha el brahmán, Ayāsya el udgātr. 141 Pero no encontraban quien atase a la víctima consagrada. Dijo Ajīgarta Sauyavasi:

- Dadme cien más, y lo ataré.

Le dieron otras cien, y lo ató.

- [2] Ya atado, le cantaron el himno  $\bar{a}pr\bar{\imath}^{142}$  y desfilaron con el fuego sacrificial a su alrededor, pero no encontraban verdugo para la víctima consagrada. Dijo Aj $\bar{\imath}$ garta Sauyavasi:
- Dadme cien más, y lo sacrificaré.

Le dieron cien vacas más, y afilando su espada, se le acercó.

[3] Entonces Śunaḥśepa pensó: «Como si no fuera humano me van a sacrificar; ¡ay, recurriré a los dioses». Él suplicó a Prajāpati, primero de los dioses, con esta estrofa: «¿En el querido nombre de quién ahora...» (RV 1.24.1).<sup>143</sup>

## [4] Prajāpati le dijo:

- Es Agni el más próximo de los dioses; recurre a él.

Él suplicó a Agni con esta estrofa: «en el nombre querido de Agni pensemos nosotros...» (RV 1.24.2).

## [5] Le dijo Agni:

− Es Savitr¹⁴⁴ quien manda sobre los nacidos, recurre a él.

Él suplicó a Savitr con estas tres estrofas «a ti, dios Savitr...» (RV 1.24.3-5).

## [6] Le dijo Savitṛ:

— Es para el rey Varuṇa para quien estás atado. Recurre a él.

<sup>141</sup> Los tipos de sacerdote del sacrificio solemne, v. pág. 18 y pág. 41 nota 38.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Himno que se entonaba antes sacrificar un animal, v. Van den Bosch 1985.

<sup>143</sup> Dirigido a Agni, cf. la respuesta en 2. A Prajāpati se lo conoce también como Ka, 'Quién'. En RV 10.121, un himno al dios creador, todas las estrofas se cierran con kásmai deváya havíṣā vidhema '¿a qué dios hemos de honrar con la libación?'; ka '¿quién?' se reinterpretó como nombre propio. Aquí ka se entiende como referido a Prajāpati y no a Agni.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Savitr es el sol en movimiento por la bóveda celeste, en especial al amanecer, cuando despierta a los seres vivos y los saca de las tinieblas de la noche.

तं स वरुणं राजानमुपससारात उत्तराभिरेकत्रिंशता ॥६॥ वरुण उवाचाग्निर्वे देवानाम्मुखं सुहृदयतमस्तं नु स्तुह्यथ बोत्स्रस्याम इति । सो ऽ ग्निं तुष्टावात उत्तराभिर्द्वाविंश्वत्या ॥७॥ तमग्निरुवाच विश्वान्तु देवान्स्तुह्यथ बोत्स्रस्याम इति । स विश्वान्देवांस्तुष्टाव नमों मृहङ्गो नमों अर्भकेभ्य इत्येतयर्चा ॥८॥ तं विश्वे देवा उच्चिरन्द्रो वै देवानामोजिष्ठो बलिष्ठः सिपष्ठः सत्तमः पारियण्णुतमसेतं नु स्तुह्यथ बोत्स्रस्याम इति । स इन्द्रं तुष्टाव यिष्टि सत्य सोमपा इति चैतेन सूक्तेनोत्तरस्य च पश्चदश्विमस् ॥९॥ तस्मा इन्द्रः स्तीयमानः प्रीतो मनसा हिर्ग्यरथं ददौ । तमेतया प्रतीयाय श्वश्वदिन्द्र इति ॥१०॥ तिमन्द्र उवाचाश्विनौ नु स्तुह्यथ बोत्स्रस्याम इति । सो ऽश्विनौ तुष्टावात उत्तरेण तृचेन ॥११॥ तमश्विना उचतुरुषसं नु स्तुह्यथ बोत्स्रस्याम इति । स उषसं तुष्टावात उत्तरेण तृचेन ॥१२॥

sa varuṇaṃ rājānam upasasārāta uttarābhir ekatriṃśatā || 6 || taṃ varuṇa uvācāgnir vai devānām mukhaṃ suhṛdayatamas taṃ nu stuhy atha tvotsrakṣyāma iti | so 'gniṃ tuṣṭāvāta uttarābhir dvāviṃśatyā || 7 || tam agnir uvāca viśvān nu devān stuhy atha tvotsrakṣyāma iti | sa viśvān devāṃs tuṣṭāva namo mahadbhyo namo arbhakebhya ity etayarcā || 8 || taṃ viśve devā ūcur indro vai devānām ojiṣṭho baliṣṭhaḥ sahiṣṭhaḥ sattamaḥ pārayiṣṇutamas taṃ nu stuhy atha tvotsrakṣyāma iti | sa indraṃ tuṣṭāva yác cid dhí satya somapā iti caitena sūktenottarasya ca pañcadaśabhis || 9 || tasmā indraḥ stūyamānaḥ prīto manasā hiraṇyarathaṃ dadau | tam etayā pratīyāya śáśvad índra iti || 10 || tam indra uvācāśvinau nu stuhy atha tvotsrakṣyāma iti | so 'śvinau tuṣṭāvāta uttareṇa tṛcena || 11 || tam aśvinā ucatur uṣasaṃ nu stuhy atha tvotsrakṣyāma iti. | sa uṣasaṃ tuṣṭāvāta uttareṇa tṛcena || 12 ||

Él suplicó al rey Varuṇa con las siguientes treinta y una estrofas (RV 1.24.6-15, RV 1.25)

### [7] Varuna le dijo:

—En verdad, Agni es la boca de los dioses, <sup>145</sup> el más amistoso; entona un elogio para él; entonces te soltaremos. Él entonó un elogio para Agni con las siguientes veintidós estrofas (RV 1.26, RV 1.27.1-12).

## [8] Le dijo Agni:

—Entona un elogio para todos los dioses, 146 entonces te soltaremos.

Él entonó un elogio para todos los dioses con la estrofa «veneración a los grandes, veneración a los pequeños». (RV 1.27.13)

## [9] Todos los dioses le dijeron:

— En verdad, Indra es el más poderoso de los dioses, el más fuerte, el más victorioso, el mejor y eficiente; entona un elogio para él, entonces te soltaremos.

Él entonó un elogio para Indra, con el himno «todo aquello, oh veraz, que los bebedores de soma...» (RV 1.29) y con quince estrofas del siguiente (RV 1.30.1-15).

[10] Indra, al ser elogiado, alegró su espíritu y le dio un carro de oro; Śunaḥśepa se dirigió a su encuentro<sup>147</sup> con esta: «De continuo, oh Indra...» (RV 1.30.16).

## [11] Indra le dijo:

— Entona un elogio para los Aśvin, entonces te soltaremos.

Él entonó un elogio a los Aśvin, con las siguientes tres estrofas (RV 1.30.17-19).

## [12] Los Aśvin le dijeron:

— Entona un elogio para la Aurora, entonces te soltaremos.

Él entonó un elogio a la Aurora, con las siguientes tres estrofas (RV 1.30.20-22).

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Dado que las ofrendas se vierten en los diversos fuegos del sacrificio solemne, Agni es la boca de los dioses, que consume esa ofrenda.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Unos cuarenta himnos en el RV se dirigen a los *Viśve Devāḥ* 'todos los dioses', en los que se da veneración a muchos dioses, a veces en forma de enigma.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Prati-i- también tiene el sentido de 'aceptar, confiar': puede entenderse que Sunaḥśepa se pone bajo la protección específica de Indra, el dios guerrero. Esto no es casual, ya que el ṛṣi Viśvāmitra, que adoptará a Śunaḥśepa como hijo, pertenece a la casta de los guerreros.

तस्य ह स्मर्च्यृच्युक्तायां वि पाश्चो मुमुचे कनीय ऐन्न्वाकस्योदरम्भवत्युत्तमस्यामेव-र्च्युक्तायां वि पाश्चो मुमुचे ऽगद ऐन्न्वाक ग्रास ॥१३॥ - ॥७.१६॥

तमृिबज ऊचुस्बमेव नो ऽस्याहः संस्थामिधगछेति । अथ हैतं शुनःश्रेपो ऽअःसवं ददर्श तमेतिभश्चतसृभिरभिसुषाव यिष्ठि ह्वं गृहेगृंह् इत्यथेनं द्रोगकलश्चमभ्यविन-नायोच्छिष्टं चुम्वोर्भभूरित्येतयर्चाथ बास्मिन्नन्वारब्धे पूर्वाभिश्वतसृभिः सस्ताहाका-रार्जुहवां चकाराथेनमवभृथमभ्यविनयाय ह्वं नो अग्ने वर्रगस्य विद्वानित्येताभ्याम-थेनमत ऊर्ध्वमग्निमाहवनीयमुपस्थापयां चकार

शुनिश्चिच्छेपं निर्दितं सहस्राद् [यूपांदमुश्चो अर्घामष्ट हि पः । एवास्मदंग्ने वि मुंमुग्धि पाश्चान्होतंश्चिकित इह तू निषदं] इत्य् ॥१॥

श्रथ ह श्रुनःश्रेपो विश्वामित्रस्याङ्कमाससाद । स होवाचाजीगर्तः सौयवसिर्ऋषे पुनर्मे पुत्रं देहीति । नेति होवाच विश्वामित्रो देवा वा इमम्मह्यमरासतेति । स ह देवरातो वैश्वामित्र श्रास । तस्येते कापिलेयबाभ्रवाः ॥२॥ स होवाचाजीगर्तः सौयवसि वेहि विह्वयावहा इति । स होवाचाजीगर्तः सौयवसिर्

tasya ha smarcy $_{r}$ cy uktāyām vi pāśo mumuce kanīya aik $_{r}$ vākasyodaram bhavaty uttamasyām evarcy uktāyām vi pāśo mumuce 'gada aik $_{r}$ vāka āsa || 13 || - ||7.16.||

tam rtvija ūcus tvam eva no 'syāhnaḥ saṃsthām adhigacheti | atha haitaṃ śunaḥśepo 'ñjaḥsavaṃ dadarśa tam etābhiś catasrbhir abhisuṣāva yác cid dhí tváṃ grhé-grha ity athainaṃ droṇakalaśam abhyavanināyóc chiṣṭáṃ camvòr bharety etayarcātha hāsminn anvārabdhe pūrvābhiś catasrbhiḥ sasvāhākārābhir juhavāṃ cakārāthainam avabhrtham abhyavanināya tváṃ no agne váruṇasya vidván ity etābhyām athainam ata ūrdhvam agnim āhavanīyam upasthāpayāṃ cakāra

śúnaś cic chépaṃ níditaṃ sahásrād [yúpād amuñco áśamiṣṭa hí ṣáḥ | evásmád agne ví mumugdhi páśān hótaś cikitva ihá tú niṣádya] ity  $\parallel$  1  $\parallel$ 

atha ha śunaḥśepo viśvāmitrasyāṅkam āsasāda | sa hovācājīgartaḥ sauyavasir ŗṣe punar me putraṃ dehīti | neti hovāca viśvāmitro devā vā imam mahyam arāsateti | sa ha devarāto vaiśvāmitra āsa | tasyaite kāpileyabābhravāḥ || 2 || sa hovacājīgartaḥ sauyavasis tvaṃ vehi vihvayāvahā iti | sa hovācājīgartaḥ sauyavasir

[13] Y cada vez que recitaba un verso, se desataba una ligadura, y el vientre del descendiente de Ikṣvāku se iba haciendo más pequeño, y cuando recitó el último verso, se desató la última ligadura y el descendiente de Ikṣvāku dejó de estar enfermo.

[7.17.1] Los sacerdotes<sup>148</sup> dijeron:

- ¡Enséñanos tú cómo se ejecuta lo de este día!

Entonces Śunaḥśepa tuvo la visión del ritual abreviado para exprimir el soma, y lo prensó con estas cuatro estrofas: «Todo lo que tú casa por casa...» (RV 1.28.5-8). Y lo bajó hasta la artesa de madera con esta estrofa: «Toma lo que queda en la cuba...» (RV 1.28.9) Y entonces, tras cogerlo por atrás, con las cuatro precedentes (RV 1.28.1-4), acompañadas con svāhās, 149 hizo la libación. Y lo condujo hasta ablución final, 150 con estas dos estrofas: «Tú, Agni, que conoces a Varuṇa, nos...» (RV 4.1.4-5). Y a continuación le hizo venerar el fuego āhavanīya: 151

Incluso a Śunaḥśepa, amarrado a cambio de mil vacas, [lo soltaste del poste, pues él se había esforzado.<sup>152</sup> ¡Así, Agni, suelta de nosotros los lazos, atento *hotṛ*, tú que aquí te sientas!] (RV 5.2.7)

- [2] Entonces Śunaḥśepa se sentó en el regazo de Viśvāmitra. Dijo Ajīgarta Sauyavasi:
- Sabio, devuélveme a mi hijo.
- No -dijo Viśvāmitra-, los dioses mismos me lo han concedido.

Así, Śunaḥśepa se convirtió en Devarāta<sup>153</sup>, hijo de Viśvamitra. De él descienden los Kāpileya y los Bābhrava.

[3] Dijo Ajīgarta Sauyavasi:

- ¡Ven tú, los dos te vamos a estar llamando! $^{154}$ 

Dijo Ajīgarta Sauyavasi:

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Los oficiantes enumerados en 7.16.1.

<sup>149</sup> Exclamación ritual, '¡salve!'.

 $<sup>^{150}</sup>$  Se refiere a Hariścandra: Śunahśepa ha continuado con la ceremonia del  $r\bar{a}ja$ - $s\bar{u}ya$ , y del mismo modo que ha metido al «rey Soma» (la bebida litúrgica deificada) en la vasija, introduce al rey en el baño ritual que cierra la consagración real.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Aquí Śunaḥśepa le hace recitar al rey una estrofa del quinto maṇḍala del RV, donde se cuenta su propia historia.

<sup>152</sup> Mediante ascesis y concentración, Śunaḥśepa ha «visto» los himnos y el ritual.

<sup>153 &#</sup>x27;Concedido por los dioses'.

<sup>154</sup> Padre y madre.

त्राङ्गिरसो जन्मनास्याजीगर्तिः श्रुतः कनिः । रिषेपैतमहात्तत्तोर्मापगाः पुनरेहि मामिति ॥

स होवाच शुनःशेपो

दर्शुस्ता शासहस्तं न यच्छुद्रेष्वलप्सत । गवां त्रीगि श्रतानि बमवृगीथा मदङ्गिर इति ॥३॥

स होवाचाजीगर्तः सन्यवसिस

तद्वे मा तात तपित पापं कर्म मया कृतम्। तदहं निह्नवे तुभ्यम्प्रतियन्तु श्रता गवामिति ॥

स होवाच शुनःशेपो

यः सकृत्पापकं कुर्यात्कुर्यादेनात्ततो ऽपरम् । नापागाः श्रोद्राझ्यायादसंधेयं ब्वाय कृतमित्य् ॥४॥ असंधेयमिति ह विश्वामित्र उपपपाद । स होवाच विश्वामित्रो भीम एव सोयविसः श्वासेन विश्विश्वासिषुः । अस्थान्मैतस्य पुत्रो भूर्ममैवोपेहि पुत्रतामिति ॥५॥

āṅgiraso janmanāsy ājīgartiḥ śrutaḥ kaviḥ | riṣe paitāmahāt tantor māpagāḥ punar ehi mām iti || sa hovāca śunaḥśepo

'darśus tvā śāsahastaṃ na yac chūdreṣv alapsata | gavāṃ trīṇi śatāni tvam avṛṇīthā mad aṅgira iti || 3 || sa hovācājīgartaḥ sanyavasis

tad vai mā tāta tapati pāpaṃ karma mayā kṛtam | tad ahaṃ nihnave tubhyam pratiyantu śatā gavām iti || sa hovāca Śunaḥśepo:

yaḥ sakr̞t pāpakaṃ kuryāt kuryād enat tato 'param | nāpāgāḥ śaudrān nyāyād asaṃdheyaṃ tvayā kr̥tam ity || 4 || asaṃdheyam iti ha Viśvāmitra upapapāda | sa hovāca Viśvāmitro bhīma eva sauyavasiḥ śāsena viśiśāsiṣuḥ | asthān maitasya putro bhūr mamaivopehi putratām iti || 5 ||

- Un Angiras eres por nacimiento, hijo de Ajīgarta, famoso poeta; sabio, ¡no te apartes del gran linaje paterno, regresa conmigo!
   Dijo Śunaḥśepa:
  - Te han visto cuchillo en mano, cosa que ni entre los śūdras<sup>155</sup> sucede;

¡Trescientas vacas has preferido antes que a mí, Angiras! [4] Dijo Ajīgarta Sauyavasi:

- En verdad me quema, chico, la mala acción que cometí;
   yo te pido disculpas, ¡que se restituyan los cientos de vacas!¹⁵⁶
   Dijo Śunahśepa:
  - Quien una vez obra mal, de nuevo lo hará más tarde;
     no te has apartado<sup>157</sup> de la norma de los śūdras,
     lo que has hecho no tiene perdón.

[5] Al oír «no tiene perdón», intervino Viśvāmitra; dijo Viśvāmitra:

 Terrible Sauyavasi, dispuesto a matar cuchillo en mano, estaba en pie; ¡no seas hijo suyo, ven como hijo mío!

<sup>155</sup> La casta más baja.

<sup>156</sup> En la versión de todos los traductores, 'los cientos de vacas son tuyas'. Keith (1920: 305) deja abierta la versión alternativa Weber (1865: 317), que preferimos aquí: el dativo tubhyam ha de depender de nihnave 'disculparse ante' (+ dat.) y no de pratiyantu; las vacas no pueden regresar a Śunaḥśepa, puesto que nunca han sido de él. Nótese que Śunaḥśepa no menciona a las vacas en su respuesta.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Nāpāgāh, retomando irónicamente el māpagāh de 7.17.3

```
स होवाच शुनःश्रेपः
```

स वै यथा नो ज्ञपया राजपुत्र तथा वद । यथैवाङ्गिरसः सन्नुपेयां तव पुत्रतामिति ॥

स होवाच विश्वामित्रो

ज्येष्थो मे बम्पुत्रागां स्यास्तव श्रेष्ठा प्रजा स्यात् । उपेया दैवम्मे दायं तेन वै बोपमन्त्रोय इति ॥६॥

स होवाच शुनःश्रेपः

संजानानेषु वै †ब्रूयात्सौहर्बाय मे श्रिये। यथाहम्भरतऋषभोपेयां तव पुत्रतामित्य॥

अथ ह विश्वामित्रः पुत्रानामन्त्रयामास

मधुछन्दाः शृगोतन ऋषभो रेगाुरष्टकः ।

ये केच भ्रातरः स्थनास्मै ज्येष्ठाय कल्पध्वमिति ॥७॥ - ॥७.१७॥

sa hovāca Śunaḥśepaḥ

sa vai yathā no jñapayā rājaputra tathā vada | yathaivāṅgirasaḥ sann upeyāṃ tava putratām iti ||

sa hovāca Viśvāmitro

jyeṣṭho me tvam putrāṇāṃ syās tava śreṣṭhā prajā syāt | upeyā daivam me dāyaṃ tena vai tvopamantraya iti || 6 ||

sa hovāca Śunaḥśepaḥ

saṃjānāneṣu vai †brūyāt<sup>158</sup> sauhardyāya me śriyai | yathāham bharataṛṣabhopeyāṃ tava putratām ||

ity atha ha Viśvāmitraḥ putrān āmantrayām āsa

madhuchandāḥ śṛṇotana ṛṣabho reṇur aṣṭakaḥ | ye keca bhrātaraḥ sthanāsmai jyaiṣṭhyāya kalpadhvam iti || 7 ||-||7.17||

<sup>158</sup> Aufrecht propone †saṃjñānam eṣu vai brūyāḥ 'que digas entre ellos (= tus hijos) [si hay] acuerdo [con la adopción]'. Pero la mayor parte de los mss. ofrecen brūyāt, cf. Sāyaṇa: saṃjñānāneṣu madviṣayaikamatyam prāpteṣu tvadīyaputreṣu sarvo 'pi mām brūyāt | jyeṣṭhabhrātṛtvena vyavaharatu 'entre tus hijos cada uno me diga si ha obtenido el acuerdo con respecto a mi'; Keith (1920: 307) traduce a partir de †brūyāt. Otra posibilidad, †saṃjānāneṣu, part. med.

## [6] Dijo Śunaḥśepa:

 Tal como tú nos has hecho saber, hijo de rey, dime cómo, siendo descendiente de Angiras, podré ser hijo tuyo.

#### Dijo Viśvāmitra:

 Tu serás el mayor de mis hijos, excelente será tu progenie, que aceptes mi divina herencia, a ello te invito.

## [7] Dijo Śunaḥśepa:

 Que se diga si hay acuerdo, para mi amistad y fortuna, en que yo, oh toro de los Bháratas, acepte ser hijo tuyo.

## Entonces Viśvāmitra dirigió la palabra a sus hijos:

— Escuchad, Madhuchandas, Rṣabha, Reṇu, Aṣṭaka, y todos los hermanos, ¿le encontráis apto como hermano mayor? तस्य ह विश्वामित्रस्यैक्श्वतम्पुत्रा त्रासुः पश्चाश्चदेव ज्यायांसो मधुछन्दसः पश्चाश्चत् कनीयांसस् ॥१॥ तदो ज्यायांसो न ते कुश्चलम्मेनिरे । ताननुव्याजहरात्तान्वः प्रजा भद्वीष्टेति । त एते ऽन्ध्राः पुग्ड्राः श्वबराः पुलिन्दा मूतिबा इत्युद्यत्त्या बहवो भवत्ति वैश्वामिकत्रा दस्यूनाम्भूयिष्ठाः ॥२॥ स होवाच मधुछन्दाः पश्चाश्चता सार्धं

पुरस्ता सर्वे कुर्महे त्वामन्वश्चो वयं समसीत्य ॥३॥ अथ ह विश्वामित्रः प्रतीतः पुत्रांस्तुष्टाव ॥४॥ ते वै पुत्राः पश्चमन्तो वीरवन्तो भविष्यथ । ये मामम्मे ऽनुगृह्णन्तो वीरवन्तमकर्त मा ॥५॥ पुरएत्रा वीरवन्तो देवरातेन गाथिनः । सर्वे राध्याः स्थ पुत्रा एष वः सद्विवाचनम् ॥६॥ एष वै कुश्चिका वीरो देवरातस्तमन्वित । युष्मांश्च दायम्म उपेता विद्यां यामु च विद्यसि ॥७॥ ते सम्यश्चो वैश्वामित्राः सर्वे साकं सरातयः । देवराताय तस्थिरे धृत्ये श्रष्टाय गाथिनाः ॥६॥

यन्नः पिता संजानीते तस्मिंस्तिष्ठामहे वयम ।

tasya ha viśvāmitrasyaikaśatam putrā āsuḥ pañcāśad eva jyāyāṃso madhuchandasaḥ pañcāśat kanīyāṃsas  $\parallel 1 \parallel$  tad ye jyāyāṃso na te kuśalam menire  $\mid$  tān anuvyājahārāntān vaḥ prajā bhakṣīṣṭeti  $\mid$  ta ete 'ndhrāḥ puṇḍrāḥ śabarāḥ pulindā mūtibā ity udantyā bahavo bhavanti vaiśvāmitrā dasyūnām bhūyiṣṭhāḥ  $\parallel 2 \parallel$  sa hovāca madhuchandāḥ pañcāśatā sārdhaṃ

yan naḥ pitā saṃjānīte tasmiṃs tiṣṭhāmahe vayam | puras tvā sarve kurmahe tvām anvañco vayaṃ smasīty || 3 || atha ha viśvāmitraḥ pratītaḥ putrāṃs tuṣṭāva || 4 || te vai putrāḥ paśumanto vīravanto bhaviṣyatha | ye mānam me 'nugṛhṇanto vīravantam akarta mā || 5 || puraetrā vīravanto devarātena gāthināḥ | sarve rādhyāḥ stha putrā eṣa vaḥ sadvivācanam || 6 || eṣa vaḥ kuśikā vīro devarātas tam anvita | yuṣmāṃś ca dāyam ma upetā vidyāṃ yām u ca vidmasi || 7 || te samyañco vaiśvāmitrāḥ sarve sākaṃ sarātayaḥ | devarātāya tasthire dhṛtyai śraiṣṭhyāya gāthināḥ || 8 ||

- [7.18.1] Viśvāmitra tenía ciento un hijos; cincuenta eran mayores que Madhuchandas, cincuenta más jóvenes. [2] Los mayores pensaron que no estaba bien; a estos Viśvāmitra les lanzó una maldición:
  - ¡Que vuestra progenie disfrute solo de las fronteras! Estos son los Andhras, Puṇḍras, Śabaras, Pulindas y Mūtibas, muchos de los cuales están fuera de las fronteras; la mayor parte de los de los bárbaros¹59 son descendientes de Viśvāmitra.
    - [3] Dijo Madhuchandas junto con los otros cincuenta:160
      - Lo que nuestro padre acuerda, nosotros lo mantenemos; todos te ponemos por delante, nosotros estamos detrás de ti.
    - [4] Entonces Viśvāmitra, sereno, elogió a sus hijos
    - [5] —Hijos, seréis ricos en rebaños, ricos en héroes; 161 al acatar mi voluntad, me habéis hecho rico en héroes. 162
    - [6] Ricos en héroes, con Devarāta al frente, nietos de Gāthin<sup>163</sup> todos estáis benditos, hijos; este os desvelará la verdad.
    - [7] Él, nietos de Kúśika,<sup>74</sup> es vuestro héroe Devarāta, ¡seguidlo! y en herencia mía os tomará a vosotros,<sup>164</sup> y la sabiduría que sabemos.<sup>165</sup>
  - [8] De común acuerdo los hijos de Viśvāmitra, alegres por igual, aceptaron para Devarāta su firmeza y preeminencia, los nietos de Gāthin; 166

<sup>159</sup> Dasyus, pueblos no arios, que no practican la religión védica.

<sup>160</sup> Madhucchandas responde directamente a Śunahśepa - Devarāta.

 $<sup>^{161}</sup>$  Es decir: 'que tengáis muchos hijos y que estos sean héroes'.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Es decir: 'mis hijos, vosotros, os habéis convertido en héroes'.

<sup>163</sup> Kuśika Gāthin ('el cantor'), padre de Viśvāmitra.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Como nuevo cabeza de familia, Śunaḥśepa / Devarāta ha de aceptar bajo su responsabilidad a los hermanos menores.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Esto es, la sabiduría védica, los himnos transmitidos en la familia de Viśvāmitra. A lo mismo alude a continuación el «divino saber» de la estrofa 9.

<sup>166</sup> Sigue el discurso del narrador, en gāthā y no en prosa, como cierre del relato.

## अधीयत देवरातो रिक्तयोरुभयोर्ऋषिः । जहूनां चाधिपत्ये दैवे वेदे च गाथिनाम् ॥९॥

तदेतत्परऋचतगाथं श्रोनःश्रेपमाख्यानं ॥१०॥ तद्धोता राज्ञे ऽभिषिक्तायाचष्टे ॥११॥ हिरग्यकिशकावासीन आ्राचष्टे हिरग्यकिशकावासीनः प्रतिगृगाति । यश्रो वै हिरग्यं यश्रसैवैनं तत्समर्धयत्य् ॥१२॥ ओमित्यृचः प्रतिकगर एवं तथेति गाथाया । ओमिति वै देवं तथेति मानुषं । देवेन चैवेनं तन्मानुषेगा च पापादेनसः प्रमुश्चिति ॥१३॥ तस्माद्यो राजा ऽविजिती स्यादप्ययजमान आख्यापयेतैवैतच्छौनःश्रेपम् आख्यानं न हास्मिन्नल्पं चनेनः परिशिष्यते ॥१४॥ सहस्रमाख्यात्रे दद्याच्छतम् प्रतिगरित्र एते चैवासने श्वेतश्चाश्वतरीरथो होतुः ॥१५॥ पुत्रकामा हाप्याख्यापयेरँल् लभन्ते ह पुत्राँ ह पुत्रान् ॥१६॥ - ॥७.१८॥

adhīyata devarāto rikthayor ubhayor ṛṣih | jahnūnām cādhipatye daive vede ca gāthinām || 9 ||

tad etat pararkṣatagāthaṃ śaunaḥśepam ākhyānaṃ || 10 || tad dhotā rājñe 'bhiṣiktāyācaṣṭe || 11 || hiraṇyakaśipāv āsīna ācaṣṭe hiraṇyakaśipāv āsīnaḥ pratigrṇāti | yaśo vai hiraṇyaṃ yaśasaivainaṃ tat samardhayaty || 12 || om ity rcaḥ pratigara evaṃ tatheti gāthāyā | om iti vai daivaṃ tatheti mānuṣaṃ | daivena caivainaṃ tan mānuṣeṇa ca pāpād enasaḥ pramuñcati || 13 || tasmād yo rājā 'vijitī syād apy ayajamāna ākhyāpayetaivaitac chaunaḥśepam ākhyānaṃ na hāsminn alpaṃ canainaḥ pariśiṣyate || 14 || sahasram ākhyātre dadyāc chatam pratigaritra ete caivāsane śvetaś cāśvatarīratho hotuḥ || 15 || putrakāmā hāpy ākhyāpayeraṃl labhante ha putrām'l labhante ha putrān || 16 || - || 7.18 ||

- [9] Fue confirmado el vate Devarāta en ambas herencias: El señorío de los Jahnus y el divino saber de los nietos de Gāthin.
- [10] Esta es la leyenda de Śunaḥśepa, con cien versos del Rg-Veda y versos profanos<sup>167</sup>.
- [11] Esto se lo recita el hotr<sup>168</sup> al rey tras la unción; [12] lo recita sentado en un cojín dorado, y sentado en un cojín dorado [el adhvaryu] responde: «El oro es prestigio; mediante el prestigio lo lleva al éxito». <sup>169</sup>
- [13] Om es la respuesta [del adhvaryu] a las estrofas del Rg-Veda [que ha recitado el hotr], y a los versos profanos «así sea». Pues om en verdad es divino, y «así sea» humano. Con lo divino y lo humano el mal se desliga del pecado.
- [14] Por eso, si un rey no tiene victorias, aunque no sacrifique, ha de hacer que se le narre este relato de Śunaḥśepa, pues así ni la menor brizna de culpa permanece en él.
- [15] Mil vacas se le han de dar al narrador, cien al que responde; los asientos mencionados y un carro tirado por una mula blanca son para el hotr.
- [16] Y también los que desean hijos, que se lo hagan narrar, pues se obtienen hijos, se obtienen hijos.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Gāthās como los que adornan este relato.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Sacerdote que recita versos del Rg-Veda durante los sacrificios.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> El oro simboliza la estima pública (*yaśas*) del rey que se consagra, que conduce al su éxito político.

# [8] Himnos atribuidos a Śunaḥśepa (RV 1.24 – 1.30)

El grupo de siete himnos atribuidos a Śunaḥśepa en el maṇḍala I del Rg-Veda presentan concomitancias en su organización con los del VIII; dado que los himnos en cada subcolección se sitúan por número de sílabas, las irregularidades en la posición de 1.25, 1.27 y 1.30 sugieren que se trata de himnos compuestos reuniendo himnos menores (Jamison y Brereton 2014: 118).

1.24 y 1.25 presentan una notable unidad estilística y de contenido; ambos terminan con una alusión a las tres ataduras de Varuṇa. 1.24, pese a la variedad métrica que exhibe es un himno unitario. Lo abren y cierran las referencias a la diosa Aditi en las estrofas 1, 2 y 15; tras una invocación inicial a Agni, la mención de Aditi lleva a unas invocaciones a Savitr y Bhaga, hijos de Aditi, que conducen a Varuṇa, el más importante de los mismos. Contiene una referencia explícita a la leyenda de Śunaḥśepa (12-13) y súplicas a Varuṇa, pero técnicamente es un *Legendenzauber*, en los términos de Thieme (1963), el uso mágico de una leyenda: el poeta utiliza el caso de Śunaḥśepa como ejemplo mítico de lo que ha de suceder en el presente gracias a su poema, es decir, que Varuṇa libere de los lazos de la culpa al poeta y a los demás participantes en el ritual.

1.25 es un himno a Varuna compuesto en grupos de tres tercetos (trca); se establece un continuo contraste entre la lejanía y grandeza de Varuna con la cercanía que se pretende lograr con el himno.

1.26 y 1.27 se dirigen a Agni en el mismo metro que los anteriores, con el contenido usual en los himnos dirigidos a esta divinidad; 1.27 se centra en la inspiración poética que proviene de Agni, y es recurrente el tema de la competición y el premio, con constantes alusiones a las carreras.

1.28 en cambio es un himno de mayor interés. El prensado de la planta del *soma* durante el sacrificio se acompaña de versos rítmicos que claramente adoptan la forma de un canto de trabajo, con alusiones al acto sexual. Para Geldner (1951 I: 30) habría sido un himno concebido para el «prensado simplificado del *soma*», una ceremonia para consumir *soma* en casa, exprimiendo la planta mediante un mortero doméstico, en la que participarían el sacerdote y su esposa. Jamison plantea una interpretación más plausible (Jamison y Brereton 2014: 126-127): a finales del periodo rigvédico se habría producido una innovación litúrgica, la introducción de la esposa del *yajamāna* en el recinto sacrificial, para tomar parte en ciertos ritos. Este himno aludiría a esa presencia femenina junto a los sacerdotes que elaboraban la bebida sagrada con las tradicionales piedras, desde luego sin utilizar ningún mortero de madera.

1.29 y 1.30 son himnos dirigidos a Indra; el primero es breve, con un amplio estribillo cerrando cada estrofa. 1.30 resalta el papel de esta divinidad en la rivalidad entre poetas, comparada con una carrera de carros. Se cierra con tres estrofas dirigidas a los Aśvin, los conductores del carro celeste y tres a la Aurora (Uśas).

#### RV 1.24

Himno a Agni, los Āditya y Varuṇa

कस्यं नूनं कंतमस्यामृतानाम्मनामहे चारुं देवस्य नामं । को नों मह्या अदितये पुनर्दात्पितरं च दृश्येयम्मातरं च ॥१॥

kásya nūnáṃ katamásyām $\mathring{r}$ tānām mánāmahe cấru devásya nấma | kó no mahyấ áditaye púnar dāt pitáraṃ ca d $\mathring{r}$ séyam mātáraṃ ca  $\parallel 1 \parallel$ 

अग्नेर्वयम्प्रंथमस्यामृतानाम्मनामहे चारुं देवस्य नामं । स नों मह्या अदितये पुनर्दात्पितरं च द्वेयंम्मातरं च ॥२॥

agnér vayám prathamásyāmŕtānām mánāmahe cáru devásya náma  $\mid$  sá no mahyá áditaye púnar dāt pitáraṃ ca dṛśéyam mātáraṃ ca  $\mid\mid$  2  $\mid\mid$ 

श्रुभि बांदेव सवित्रीशांनं वार्यागाम् । सदांवन्भागमींमहे ॥३॥ abhí tvā deva savitar íśānaṃ váriyāṇām | sádāvan bhāgám īmahe || 3 ||

यश्चिद्धि तं इत्था भगः षाश्चमानः पुरा निदः । ऋद्वेषो हस्तंयोर्द्धे ॥४॥ yáś cid dhí ta itthá bhágaḥ śaśamānáḥ purá nidáḥ | adveṣó hástayor dadhé || 4 ||

भगंभक्तस्य ते व्यमुदंशिम् तवावंसा । मूर्धानं राय आरभे ॥५॥ bhágabhaktasya te vayám úd aśema távávasā | mūrdhánaṃ rāyá ārábhe || 5 ||

नृहि ते चुत्रं न सहो न मृन्युं वयश्चनामी पृतयंत्त श्रापुः । नेमा श्रापो श्रनिमिषं चर्रतीर्न ये वातस्य प्रमिनन्त्यभ्वम् ॥६॥

> nahí te kṣatráṃ ná sáho ná manyúṃ váyaś canấmī patáyanta āpúḥ | némā ấpo animiṣáṃ cárantīr ná yé vấtasya praminánti ábhvam || 6 ||

श्रंबुध्ने राजा वर्रणो वर्नस्योर्ध्वं स्तूपं ददते पूतदं सः । नीचीनां स्थुरुपरिं बुध्न एषामुस्मे श्रन्तर्निहिताः कृतवः स्युः ॥७॥

> abudhné rấjā váruṇo vánasyo <sup>ū</sup>rdhváṃ stúpaṃ dadate pūtádakṣaḥ | nīcínā sthur upári budhná eṣām asmé antár níhitāḥ ketávaḥ syuḥ || 7 ||

#### RV 1.24

## Himno a Agni, los Āditya y Varuņa

- 1. ¿En el querido nombre de quién ahora de cuál de los inmortales pensaremos? ¿Quién nos devuelve a Aditi?¹¹¹⁰ ¡Que vea yo a mi padre y a mi madre!
- En el nombre querido de Agni<sup>171</sup> pensemos nosotros del dios primero entre los inmortales, Él nos devuelve<sup>172</sup> a Aditi, ¡Que vea yo a mi padre y a mi madre!
- 3. A ti, dios Savitr, posesor de lo que uno desea, siempre dispuesto, te pedimos nuestra parte. 173
- 4. Pues Bhaga,<sup>174</sup> esforzándose así, al abrigo de la ofensa sin odio se ha puesto en tus manos.
- 5. ¡Que obtengamos nosotros con tu ayuda la cúspide de la riqueza, que Bhaga te ha repartido!
- 6. Nunca alcanzaron tu reino, ni tu victoria, ni tu furor siquiera los pájaros esos que vuelan; ni estas aguas que sin reposo fluyen, ni los que se oponen a la masa del viento.<sup>175</sup>
- 7. Sin suelo el rey Varuṇa, de límpido entendimiento, en alto sostiene la copa del árbol; hacia abajo están las ramas, arriba sus raíces; ¡que sus rayos se posen entre nosotros!¹76

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Aditi 'sin atadura', personificación del estar libre de las ataduras de Varuṇa, rey de los hijos de la propia Aditi, reinterpretada como poder generador femenino.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Según RV 5.2.7 (pág. 95), Agni suelta a Śunaḥśepa de los lazos de Varuṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Púnar dāt 'devuelve', injuntivo, que aquí expresa que se da por seguro el cumplimiento de la acción, frente al optativo *drśeyam* 'que vea yo...' del verso siguiente.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> En origen, *bhāga* 'parte, porción'; posteriormente, fortuna, suerte.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> El 'reparto' de bienes y botín personificado, hijo de Aditi.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Quizá, las montañas. *Cf.* Geldner 1951 I: 25, *vátapramiyaḥ* en RV 4.58.7 aplicado a las 'corrientes' de mantequilla líquida que se presentan como ofrenda; sería entonces una metáfora más, referida a la velocidad de las aguas.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Se representa a Varuṇa sosteniendo el universo en el vacío, o en las aguas insondables del océano primordial, sin fondo donde apoyar los pies. El universo se

उरुं हि राजा वरुंगश्चकार सूर्याय पन्थामन्वेतवा उं। अपदे पादा प्रतिंधातवे ऽकरुतापवक्ता हृंदयाविधंश्चित् ॥८॥

urúṃ hí rấjā váruṇaś cakấra sűryāya pánthām ánªvetavấ u | apáde pấdā prátidhātave 'kar utấpavaktấ hṛdayāvídhaś cit || 8 ||

श्वतं ते राजिन्षजः सहस्रमुर्वी गंभीरा सुमितिष्टे अस्तु । बार्धस्त दूरे निर्स्वतिम्पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुंमुग्ध्यस्मत् ॥९॥

> śatám te rājan bhiṣájaḥ sahásram urví gabhīrā́ sumatíṣ ṭe astu | bā́dhasva dūré nírṛtim parācáiḥ kṛtáṃ cid énaḥ prá mumugdhi asmát || 9 ||

श्रमी य ऋचा निहितास उचा नक्तं दर्षेष्ठे कुहं चिद्दिवेयुः। श्रदंब्थानि वर्रणस्य व्रतानि विचाकंशचन्द्रमा नक्तंमेति ॥१०॥

amī yá ŕkṣā níhitāsa uccā náktaṃ dádŗśre kúha cid díveyuḥ | ádabdhāni váruṇasya vratā́ni vicākaśac candrámā náktam eti || 10 ||

तत्वां यामि ब्रह्मंगा वन्दंमानस्तदा श्रांस्ते यजंमानो ह्विर्भिः । अहंळमानो वरुगेह बोध्युरुशंस मा न आयुः प्र मोषीः ॥११॥

> tát tvā yāmi bráhmaṇā vándamānas tád ấ śāste yájamāno havírbhiḥ | áheļamāno varuṇehá bodh<sup>i</sup>y úruśaṃsa mấ na ấyuḥ prá moṣīḥ || 11 ||

तिदन्न तिद्वा मह्यमाहुस्तद्यं केती हृद श्रा वि चष्टे । शुनःश्रेपो यमह्नंदृभीतः सो श्रस्मात्राजा वर्रुणो मुमोक्तु ॥१२॥

> tád ín náktam tád dívā máhyam āhus tád ayám kéto hŗdá ấ ví caṣṭe | śúnaḥśépo yám áh"vad gŗbhītáḥ só asmán rájā váruṇo mumoktu || 12 ||

concibe como un *nyagrodha* (*Ficus indica*), árbol con raíces aéreas, identificadas con los rayos del sol.

- 8. Pues ancho hizo el rey Varuna el camino, para que el sol lo siga; pies le hizo al que no tenía pies, para reponérselos, y con su voz aparta lo que nuestro corazón golpea. 178
- Cien médicos tienes, rey, mil; ancha y profunda sea tu benevolencia; mantén bien lejos a la Aniquilación; de todo pecado cometido, libéranos.
- 10. Aquellas estrellas de la Osa que fijas arriba, se han visto de noche, ¿adónde han ido de día? No es posible defraudar las leyes de Varuna: deslumbrante, 179 la luna recorre la noche.
- 11. Esto te pido venerándote con mi sagrada fórmula, 180 esto anhela el que sacrifica 181 con sus ofrendas: no te enojes aquí, Varuṇa; tus preceptos llegan lejos; no nos robes la vida.
- 12. Me lo dicen de noche, me lo dicen de día, lo revela esta señal del corazón; él, a quien Śunaḥśepa, prisionero, invocaba: ¡que el rey Varuṇa nos libere!

 $<sup>^{177}</sup>$  Se puede referir al sol, o a la aurora; pero también al enfermo, como el  $p\bar{a}da$  d.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Plausiblemente Rudra, que lanza las flechas de la enfermedad (*cf.* AV 6.90.1); podría aludir a una enfermedad de corazón (*cf.* AV 8.6.18).

<sup>179</sup> O 'vigilante', si se admite valor transitivo para el participio intensivo *vicákaśat*.

<sup>180</sup> Bráhman.

<sup>101 -1 - -</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> El yajamāna en el contexto del relato es el rey Hariścandra.

शुनःशेपो ह्यह्वंदृभीतस्त्रिष्वांदित्यं द्रुंपदेषुं बद्धः । अवैनं राजा वरुंगः समृज्याद्विद्वाँ अदंब्यो वि मुंमोक्तु पार्श्वान् ॥१३॥

śúnaḥśépo h¹y áh¤vad gṛbhītás triṣú ādityáṃ drupadéṣu baddháḥ | ávainaṃ rấjā váruṇaḥ sasṛjyād vidvấm ádabdho ví mumoktu pấśān || 13 ||

अवं ते हेळों वरुण नमोंभिरवं युज्ञेभिरीमहे ह्विभिंः। चयंत्रस्मभ्यंमसुर प्रचेता राज्जन्नेनांसि शिश्रथः कृतानिं॥१४॥

áva te héļo varuṇa námobhir áva yajñébhir īmahe havírbhiḥ | kṣáyann asmábhyam asura pracetā rājann énāṃsi śiśrathaḥ kṛtấni || 14 ||

उद्तुमं वरुण पार्श्वमस्मदवाधमं वि मध्यमं श्रंथाय । अर्था वयमादित्य वृते तवानांगसो अदितये स्याम ॥

úd uttamám varuṇa pấśam asmád ávādhamám ví madhyamám śrathāya | áthā vayám āditya vraté távấnāgaso áditaye s $^i$ yāma || 15 ||

- 13. Pues Śunaḥśepa, prisionero, invocaba, atado a tres postes, al hijo de Aditi; ¡que el rey Varuṇa lo suelte, que el sabio, inasequible al engaño, desate los lazos!
- 14. Depón tu ira, Varuṇa, por nuestros actos de veneración, deponla por los sacrificios, te suplicamos, y por las ofrendas; de nosotros, poderoso *asura*, rey perspicaz, desata los pecados cometidos.
- Desátanos, Varuṇa, la ligadura de arriba; la de abajo, rey, la de en medio; entonces nosotros, hijo de Aditi, según tu ley quedaremos sin culpa para siempre.

#### RV 1.25

### Himno a Varuna

- यिशक्ति ते विश्वों यथा प्र देव वरुगा व्रतम् । मिनीमिस् द्वविद्ववि ॥१॥ yác cid dhí te víso yathā prá deva varuṇa vratám | minīmási dyávi-dyavi || 1 ||
- मा नो वधायं हुत्रवें जिहीळानस्यं रीरधः । मा ह्रंगानस्यं मृन्यवें ॥२॥ má no vadháya hatnáve jihīļānásya rīradhaḥ | má hṛṇānásya manyáve || 2 ||
- वि मृंळीकार्य ते मनों रूथीरश्चं न संदितम् । गीर्भिर्वरुग सीमिहि ॥३॥ ví mṛlikấya te máno rathír áśvam ná sámditam | gīrbhír varuṇa sīmahi || 3 ||
- परा हि मे विमन्यवः पर्तन्ति वस्यंद्वष्टये । वयो न वंसतीरुपं ॥४॥ párā hí me vímanyavaḥ pátanti vásyaïṣṭaye | váyo ná vasatír úpa || 4 ||
- कदा चंत्रश्रियं नर्मा वर्रुणं करामहे । मृंळीकायोर्घचंसम् ॥५॥

  kadá kṣatraśríyaṃ náram á váruṇaṃ karāmahe |

  mrृ़ीर्रोत्रंyorucákṣasam || 5 ||
- तिदत्संमानमांश्वाते वेनन्ता न प्र युंछतः । धृतव्रंताय दाशुषे ॥६॥
  tád ít samānám āśate vénantā ná prá yuchataḥ |
  dhṛtávratāya dāśúṣe || 6 ||
- वेदा यो वीनाम्पदमन्तरिन्नेगा पतंताम् । वेदं नावः संमुद्रियः ॥७॥ védā yó vīnấm padám antárikṣeṇa pátatām | véda nāváḥ samudríyaḥ || 7 ||
- वेदं मासो धृतव्रंतो द्वादंश प्रजावंतः । वेदा य उपजायंते ॥८॥ véda māsó dhŗtávrato duvádasa prajávataḥ | védā yá upajáyate || 8 ||
- वेद वार्तस्य वर्तनिमुरोर्ऋष्वस्यं बृह्तः । वेदा ये ऋध्यासंते ॥९॥ véda vátasya vartaním urór rṣvásya brhatáḥ | védā yé adhiyásate || 9 ||

#### RV 1.25

### Himno a Varuna

- 1. Si bien, dios Varuṇa, quebrantamos, como las tribus, tu ley cada día, 182
- 2. no nos entregues a tu arma mortal, irritado, a tu furor, hostil.
- 3. Por tu perdón, desliguemos tu mente, 183 cual auriga al caballo uncido, Varuna, con cánticos.
- 4. Pues los míos<sup>184</sup> que calman tu ira lejos vuelan, deseando lo mejor, cual pájaro hasta el nido.
- 5. ¿Cuándo nos ganaremos a Varuna, el héroe, majestad del poder? ¿Cuándo induciremos a la misericordia al que ve de lejos?
- 6. Esto lo han conseguido los dos por igual; vigilantes, no apartan la vista del que, venerándolos, mantiene los votos.
- 7. Conoce la huella de las aves que vuelan en el espacio intermedio, 186 conoce los barcos en el océano. 187
- 8. Conoce al que mantiene los votos,<sup>188</sup> los doce meses y su descendencia; conoce al que nace después.<sup>189</sup>
- 9. Conoce la carrera del viento, amplio, elevado, excelso; conoce a los que presiden. 190

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Es decir: violamos la ley del rey Varuṇa igual que los súbditos violan la ley de los reyes terrenales.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> La fórmula «desatar de la culpa» se invierte: son los fieles quienes desatan a Varuṇa de las ligaduras de su ira. *Manas* 'mente', con la misma raíz que *manyu* 'furor' en el verso anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Amplificación de *gīrbhíh* 'con cantos', en el último verso de la estrofa anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Mitra y Varuna, los Ādtyas principales, que velan respectivamente por los pactos y la palabra dada. Lo conseguido es la soberanía, *ksatra*.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> El *antarik*șa es el 'espacio intermedio' entre el cielo (de los dioses) y la tierra (de los mortales).

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Es decir, conoce lo que no se puede ver.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> En la estrofa 6, se aplica, excepcionalmente, al fiel que hace sacrificios a Mitra y Varuṇa. La reciprocidad entre dios y hombre se establece mediante *vrata* 'votos', y ambos quedan ligados.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Se refiere al mes intercalar que es necesario computar para hacer coincidir el año lunar al solar.

- नि षंसाद धृतव्रंतो वर्रुणः पुस्त्यास्ता । साम्राज्याय सुऋतुः ॥१०॥ ní ṣasāda dhṛtávrato váruṇaḥ pastiyàsuv á | sámrājiyāya sukrátuḥ || 10 ||
- अतो विश्वान्य द्भंता चिकि बाँ अभि पंश्यित । कृतानि या च कर्बा ॥१९॥ áto vísvāni ádbhutā cikitvām abhí pasyati | kṛtāni yā ca kárt" vā || 11 ||
- स नों विश्वाहां सुऋतुंरादित्यः सुपर्थां करत् । प्र गा आर्यूषि तारिषत् ॥१२॥ sá no viśváhā sukrátur ādityáḥ supáthā karat | prá ṇa ấyūṃṣi tāriṣat || 12 ||
- बिभ्रंद्वापिं हिंर्गययं वर्रुगो वस्त निर्गिजंम् । परि स्पन्नो नि पेदिरे ॥१३॥ bíbhrad drāpíṃ hiraṇyáyaṃ váruṇo vasta nirṇíjam | pári spáśo ní ṣedire || 13 ||
- न यं दिप्संन्ति दिप्सवो न दुह्वांशो जनांनाम् । न देवमभिमांतयः ॥१४॥

  ná yám dípsanti dipsávo ná drúhvāno jánānām |

  ná devám abhímātayaḥ || 14 ||
- उत यो मानुंषेष्वा यर्श्वश्चके असाम्या । अस्माकंमुदरेष्वा ॥१५॥ utá yó mánuses v á yásas cakré ásami á | asmákam udáres v á || 15 ||
- परां मे यन्ति धीतयो गावो न गव्यूंतीरनुं । इछन्तींरुरुचर्चसम् ॥१६॥
  párā me yanti dhītáyo gávo ná gávyūtīr ánu |
  ichántīr urucákṣasam || 16 ||
- सं नु वोचावहै पुनर्यतों मे मध्वाभृतम् । होतेंव च्वदंसे प्रियम् ॥१७॥ sáṃ nú vocāvahai púnar yáto me mádh<sup>u</sup>v ábhṛtam | hóteva kṣádase priyám || 17 ||
- दर्श नु विश्वदर्शतं दर्श रथमि चर्मि । पुता जुंषत मे गिरं ॥१८॥
  dárśam nú viśvádarśatam dárśam rátham ádhi kṣámi |
  etá juṣata me gíraḥ || 18 ||

 $<sup>^{\</sup>rm 190}$  Los dioses en general, o quizá los Marut, grupo de jóvenes dioses guerreros identificados con el viento impetuoso.

- 10. Varuna se asentó, manteniendo los votos, en sus moradas<sup>191</sup> para gobernar, el sagaz;
- 11. desde allí contempla, apercibido, todas las cosas secretas, las hechas y las que están por hacer.
- 12. Que el hijo de Aditi, sagaz, nos haga siempre buenos los caminos, que lleve a buen término nuestras vidas. 192
- 13. Llevando un manto dorado, se viste Varuna de fiesta; sus espías<sup>193</sup> se han sentado en derredor.
- 14. Aquel a quien no se atreven a engañar los mentirosos, ni los felones 194 de entre las gentes, ni los malpensados,
- 15. y que entre los hombres obtuvo estima total, y entre nuestros vientres. 195
- 16. Lejos se van mis versos inspirados, como vacas en pos del pasto, buscando al que ve de lejos.
- 17. Conversemos los dos de nuevo, que ya me han traído para repartir, como un *hotr*, el amado hidromiel.
- 18. ¡Que vea yo al que todos quieren ver, que vea su carro en tierra, que disfrute él de mis cánticos!¹96

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Pastyà (fem.): unos lo equiparan al neutro pastyà- 'morada, casa', y otros dan al femenino el significado de 'corriente de agua' (Mayrhofer EWAia II: 111). La vinculación de Varuṇa con las aguas es evidente en muchos himnos rigvédicos, y la estudió con detalle Lüders (1951).

<sup>192</sup> Lit. 'que lleve nuestra duración de la vida al otro lado.'

<sup>193</sup> Los espías de Varuna que vigilan a los hombres.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> *Druhvánt* 'felón, mentiroso, perjuro'; traicionar la palabra dada (véd. *druh*, av. *druj*) es el mayor de los pecados, lo opuesto al *rta*.

<sup>195</sup> Asmákam udaréṣv ấ 'entre nuestros vientres' es una amplificación de mánuṣeṣv ấ, que alude a la hidropesía, es decir: 'obtuvo estima entre los hombres (que reciben su perdón), sobre todo entre nuestros vientres (no castigados por la hidropesía)'. Cf. RV 7.15.1 tasya hodaraṃ jajñe '(Varuṇa) preñó su vientre', es decir, le produjo hidropesía.

<sup>196</sup> En 17-18 el poeta quiere establecer un pacto verbal con Varuṇa, en el transcurso de un sacrificio en el que el poeta-oficiante y el dios compartirán ritualmente bebida. Para tomar parte en el sacrificio, según la imaginería usual, el dios tiene que bajar a la tierra como un gran señor invitado a un banquete, dejando su carro de batalla junto al recinto sacrificial. La 'miel' o 'hidromiel' (madhu) puede referirse al soma. Pero al mismo tiempo puede entenderse es la inspiración poética con que el ṛṣi implora la gracia de Varuṇa, esto es, los 'versos inspirados' y 'cánticos' de 16 y 18, confiriendo así unidad temática al tṛca.

- इमम्में वरुगा श्रुधी हवंमचा चं मृळय । ब्रामंवस्युरा चंके ॥१९॥ imám me varuṇa śrudhī hávam adyá ca mṛļaya | tuvám avasyúr á cake || 19 ||
- बं विश्वंस्य मेधिर दिवश्व गमश्चं राजिस । स यामेनि प्रति श्रुधि ॥२०॥ tuvám vísvasya medhira divás ca gmás ca rājasi | sá yāmani práti srudhi || 20 ||
- उदुंत्तमम्मुंमुग्धि नो वि पाश्चममध्यमं चृत । ऋवांधमानि जीवसे ॥२१॥ úd uttamám mumugdhi no ví pásam madhyamám crta | ávādhamáni jīváse || 21 ||

- 19. ¡Escucha, Varuṇa, esta invocación mía y muestra hoy tu piedad! ¡Te quiero, deseo tu ayuda!
- 20. Tú, sabio, riges todas las cosas, el cielo y la tierra; ¡presta atención a mi súplica!
- 21. ¡Suelta de mí el lazo superior, desanuda el de en medio, y el de abajo, para vivir!¹97

 $<sup>^{197}</sup>$  Se repite la alusión de RV 1.24.15

## Himno a Agni

- विसिष्वा हि मियेध्य वस्त्राग्यूर्जाम्पते । सेमं नो ऋध्वरं यज ॥१॥ vásiṣvā hí miyedhiya vástrāṇi ūrjām pate | sémáṃ no adhvaráṃ yaja || 1 ||
- नि नो होता वरेगयः सदां यविष्ठ मन्मभिः । ऋग्नें दिवित्मता वर्यः ॥२॥
  ní no hótā váreṇṭyaḥ sádā yaviṣṭha mánmabhiḥ |
  ágne divítmatā vácah || 2 ||
- न्ना हिष्मां सूनवें पितापिर्यजत्यापयें । सखा सख्ये वरेगयः ॥३॥ á hí ṣmā sūnáve pitấpír yájati āpáye | sákhā sákhye váreṇˈyaḥ || 3 ||
- न्ना नो बर्ही रिशादसो वरुगो मित्रो ऋर्यमा । सीदन्तु मनुषो यथा ॥४॥ ā no barhī risādaso vāruņo mitro aryamā | sīdantu mānuṣo yathā || 4 ||
- पूर्व्य होतरस्य नो मन्दस्त सुख्यस्य च । इमा उ षु श्रुधी गिरः ॥५॥ púrviya hotar asyá no mándasva sakhiyásya ca | imá u sú śrudhī gíraḥ || 5 ||
- यिधिद्धि श्रश्वता तनां देवं-देवं यजांमहे । बे इद्ध्यते हिवः ॥६॥ yác cid dhí śáśvatā tánā deváṃ-devaṃ yájāmahe | t²vé íd dhūyate havíḥ || 6 ||
- प्रियो नो अस्तु विश्वपतिर्होतां मन्द्रो वरेगयः । प्रियाः खुग्नयो वयम् ॥७॥ priyó no astu viśpátir hótā mandró váreṇiyaḥ | priyáḥ suvagnáyo vayám || 7 ||
- स्वग्नयो हि वार्यं देवासों दिधरे च नः । स्वग्नयों मनामहे ॥८॥
  s"vagnáyo hí váriyam deváso dadhiré ca naḥ |
  s"vagnáyo manāmahe || 8 ||
- अथा न उभयेषाममृत् मर्त्यानाम् । मिथः सन्तु प्रश्नंस्तयः ॥९॥ áthā na ubháyeṣãm ámṛta mártiyānām | mitháḥ santu práśastayaḥ || 9 ||
- विश्वेभिरग्ने ऋग्निभिरिमं युज्ञमिदं वर्चः । चनो धाः सहस्रो यहो ॥१०॥ vísvebhir agne agníbhir imáṃ yajñám idáṃ vácaḥ | cáno dhāḥ sahaso yaho || 10 ||

## Himno a Agni

- 1. ¡Vístete, sacro convidado, con tus ropas,¹¹98 señor de los alimentos,¹¹99 sacrifícanos esta ceremonia!
- 2. Siéntate como nuestro *hotr* preferido,<sup>200</sup> el más joven,<sup>201</sup> con inspirados pensares, Agni, con brillante discurso.
- 3. Pues para el hijo sacrifica el padre, el amigo para el amigo, para el amigo el amigo preferido.
- 4. Vengan a nuestro lecho sacrificial<sup>202</sup> los hospitalarios<sup>203</sup> Varuna, Mitra, Aryaman, a sentarse como en el de Manu.<sup>204</sup>
- 5 ¡Primer *hot*, alégrate de esto y de nuestra camaradería, escucha bien estos cánticos!
- 6. Si bien en perpetua fila dios tras dios veneramos, es a ti a quien se ofrece la ofrenda.
- 7. Que el amado sea jefe de la tribu, alegre *hot*, el preferido, y amados seamos nosotros, los del buen fuego.
- 8. Que de buen fuego son los dioses, y lo que queremos nos conceden; pensemos pues que buen fuego tenemos.
- 9. Que ambos tengamos, inmortal, y los mortales, 205 mutuas alabanzas.
- 10 ¡Agni, con todos los fuegos, complácete en este sacrificio, en este poema, hijo de la fuerza!

<sup>201</sup> El fuego es joven, ya que «nace» cada vez que se enciende; el superlativo alude al fuego presente en el recinto sacrificial en el momento de recitar el himno.

<sup>198</sup> Metáfora usual: las llamas del fuego, y a la vez, las plegarias de los sacerdotes.

<sup>199</sup> Lit. 'señor de los vigores'; úrj designa el vigor que se obtiene del alimento; como es frecuente en el RV, el término abstracto o incontable aparece en plural.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Cf. pág. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> El barhis, un lecho de hierba fresca que los fieles les ofrecen.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> *Riśādasaḥ*, un término poco claro (Mayrhofer *EWAia* II: 451); sigo la traducción de Thieme (1938: 157-159) 'que se preocupa por el huésped'.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> El primer rey que ofreció sacrificios: que acudan a nuestro sacrificio como acudieron al de Manu.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Se reproduce literalmente la expresión braquilógica del texto.

## Himno a Agni

- अश्वं न बा वारंवत्तं वृन्दध्यां अश्विं नमोंभिः । सम्राजन्तमध्वराणांम् ॥१॥ áśvam ná tvā váravantam vandádhyā agním námobhiḥ | samrájantam adhvaráṇām || 1 ||
- स घां नः सूनुः श्ववंसा पृथुप्रंगामा सुश्चेवः । मीद्वाँ ऋस्माकंम्बभूयात् ॥२॥ sá ghā naḥ sūnúḥ śávasā pṛthúpragāmā suśévaḥ | mīḍhvām asmākam babhūyāt || 2 ||
- स नों दूरा चासा च नि मर्त्यांदघायोः । पाहि सदमिद्धिश्वायुः ॥३॥ sá no dūrác ca āsác ca ní márt yãd aghāyóḥ | pāhí sádam íd visváyuḥ || 3 ||
- इममू षु बम्स्मार्क सनिं गांयत्रं नव्यांसम् । अग्ने देवेषु प्र वोचः ॥४॥ imám ū sú tvám asmákam saním gāyatrám návyāmsam | ágne devésu prá vocah || 4 ||
- न्ना नो भज पर्मेष्वा वार्जेषु मध्यमेषुं । श्विद्धा वस्त्वो ऋत्तंमस्य ॥५॥ á no bhaja paramés"v á vájesu madhyamésu | śíksā vásvo ántamasya || 5 ||
- विंभक्तासिं चित्रभानो सिन्धों रूर्मा उंपाक आ । सद्यो दाशुषें चरसि ॥६॥ vibhaktási citrabhāno síndhor ūrmá upāká á | sadyó dāśúṣe kṣarasi || 6 ||
- यमंग्ने पृत्सु मर्त्यमवा वाजेषु यं जुनाः । स यन्ता श्रश्वंतीरिषः ॥७॥ yám agne pṛtsú mártiyam ávā vājeṣu yáṃ junāḥ | sá yántā śáśvatīr íṣaḥ || 7 ||
- निकेरस्य सहन्त्य पर्येता कर्यस्य चित् । वाजो अस्ति श्रुवाय्यः ॥८॥
  nákir asya sahantiya pariyetá káyasya cit |
  vájo asti śraváyiyaḥ || 8 ||
- स वार्जं विश्वचंषिग्रिर्वद्भिरस्तु तरुंता । विप्रेभिरस्तु सनिंता ॥९॥ sá vájam viśvácarṣanir árvadbhir astu tárutā | víprebhir astu sánitā || 9 ||
- जरांबोध तिद्वेविष्ट्वि विश्वेविश्वे युज्ञियांय । स्तोमं रुद्राय दर्शीकम् ॥१०॥
  járābodha tád viviḍḍhi viśé-viśe yajñíyāya |
  stómaṃ rudrấya dṛśīkam || 10 ||

## Himno a Agni

- 1. ¡A saludarte, Agni, como a un caballo de larga cola,²06 con reverencias, al rector total de las ceremonias!
- 2. El hijo con su fuerza, de amplio avance, tan amable, que llegue a ser generoso con nosotros.
- 3. De lejos y de cerca, del mortal que quiere nuestro mal, ¡guárdanos siempre, tú que das la vida entera!<sup>207</sup>
- 4. Esta ganancia nuestra, el cántico más nuevo, ¡Tú, Agni, proclámalo entre los dioses!
- 5. Danos parte en los premios mejores, en los medianos, concédenos el próximo bien.
- 6. Eres quien reparte, el de luz brillante; en la corriente de un río, aquí cerca, manas al instante para el piadoso.<sup>208</sup>
- 7. El mortal al que ayudes en batallas, al que estimules con premios, él retendrá perpetuo refrigerio.
- 8. Nadie, poderoso, le dará la vuelta, quien quiera que sea; hay para él un premio digno de fama.
- 9. Que él, el de todas las fronteras,<sup>209</sup> sea vencedor con sus corceles, sea el ganador junto a los poetas inspirados.
- 10. Tú que despiertas a una voz<sup>210</sup>, reparte esto: al que han de ofrecer sacrificios una y otra tribu, al Rudra, alabanza digna de ver.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Juego polisémico: *váravantaṃ* si se refiere al caballo significa 'de larga cola', si se refiere a *tvā* 'a ti' puede entenderse como 'rico en bienes'.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Aghāyú 'que desea enfermedad' y viśvāyu 'cuya vida es entera' (esto es, que no muere joven y, cuando se aplica a los dioses, que otorga la mortal vivir su 'vida entera', āyu) presentan una paranomasia en su segmento final, aghā-yú- es un adjetivo denominativo, viśva-āyu- un bahuvrīhi.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Se identifican los reflejos del sol en el agua con el fuego.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Viśvá-carṣaṇi se interpreta usualmente como 'el de todos los pueblos, el que domina todos los pueblos u hombres'.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> El fuego que se aviva al amanecer. Rudra es la forma védica de Śiva, pero aquí se refiere a Agni.

- स नों महाँ श्रांनिमानो धूमकेंतुः पुरुश्चन्द्रः । धिये वाजांय हिन्वतु ॥१९॥ sá no mahám animānó dhūmáketuḥ puruścandráḥ | dhiyé vájāya hinvatu || 11 ||
- स रेवाँ इंव विश्पतिर्देव्यः केतुः शृंगोतु नः । उक्थेरग्निर्वृहद्भांनुः॥१२॥ sá revám iva viśpátir dáivyaḥ ketúḥ śrṇotu naḥ | uktháir agnír bṛhádbhānuḥ || 12 ||

नमों महद्भो नमों अर्भकेभ्यो नमो युवंभ्यो नमं आश्विनेभ्यः । यजांम देवान्यदिं शक्नवांम मा ज्यायंसः श्रंसमा वृद्धि देवाः ॥१३॥

> námo mahádbhyo námo arbhakébhyo námo yúvabhyo náma āśinébhyaḥ | yájāma devấn yádi śaknávāma mấ jyấyasaḥ śáṃsam ấ vṛkṣi devāḥ || 13 ||

- 11. Que él, grande sin medida, cuya señal es el humo, muy brillante, nos lleve a la inspiración y al premio.
- 12. Que, como un rico señor de las tribus, la divina señal nos escuche, con cantos, Agni de la luz excelsa.
- 13. Reverencia a los grandes, reverencia a los pequeños, reverencia a los jóvenes, reverencia a los provectos; sacrifiquemos a los dioses si podemos, que no me apropie yo del elogio al más poderoso, dioses.

### Himno al soma

- यत्र ग्रावां पृथुबुंध्न ऊर्ध्वो भवंति सोतंवे । उलूखंलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥१॥ yátra grấvā pṛthúbudhna ūrdhvó bhávati sótave | ulúkhalasutānãm ávéd u indra jalgulaḥ || 1 ||
- यत्र द्वाविंव ज्ञघनाधिषव्गयां कृता । उलूखंलसुतानामविद्विन्द्र जल्गुलः ॥२॥ yátra dvấv iva jaghánā adhiṣavaṇiyà kṛtá | ulúkhalasutānãm ávéd u indra jalgulaḥ || 2 ||
- यत्र नार्यपच्यवमुंपच्यवं च शिचंते । उलूखंलसुतानामविद्विन्द्र जल्गुलः ॥३॥ yátra nárī apacyavám upacyavám ca síkṣate | ulūkhalasutānãm ávéd u indra jalgulaḥ || 3 ||
- यत्र मन्थां विब्ञध्नते रूष्मीन्यर्मित्वा इव । उलूखंलसुतानामविद्विन्द्र जल्गुलः ॥४॥ yátra mánthāṃ vibadhnáte raśmín yámitavá iva | ulúkhalasutānãm ávéd u indra jalgulaḥ || 4 ||
- यिष्ठि ब्रं गृहेर्गृह् उलूंखलक युज्यसे । इह बुमत्तमं वद् जयंतामिव दुन्दुभिः ॥५॥ yác cid dhí tváṃ gṛhé-gṛha úlūkhalaka yujyáse | ihá dyumáttamaṃ vada jáyatām iva dundubhíḥ || 5 ||

उत स्मं ते वनस्पते वातो वि वात्यग्रमित् । अथो इन्द्रांय पातंवे सुनु सोमंमुलूखल ॥६॥

utá sma te vanaspate vắto ví vāti ágram ít | átho índrāya pắtave sunú sómam ulūkhala || 6 ||

- त्र्यांयजी वाज्यसातंमा ता ह्युचा विजर्भृतः । हरी इवान्थांसि बप्संता ॥७॥ āyají vājasātamā tā hí uccā vijarbhrtáḥ | hárī vāndhāṃsi bápsatā || 7 ||
- ता नों ऋष वंनस्पती ऋष्वावृष्वेभिः सोतृभिः । इन्द्रांय मधुंमत्सुतम् ॥८॥
  tá no adyá vanaspatī ṛṣváv ṛṣvébhiḥ sotṛ́bhiḥ |
  índrāya mádhumat sutam || 8 ||
- उच्छिष्टं चुम्वोर्भर् सोमंम्पवित्र आ सृंज । नि धेहि गोरधिं ब्रुचि ॥९॥ úc chiṣṭáṃ camúvor bhara sómam pavítra á srja | ní dhehi gór ádhi tvací || 9 ||

#### Himno al soma

- 1. Donde la piedra de ancho fondo es puesta en pie para exprimir, de lo exprimido en el mortero,<sup>211</sup> ¡tragas garganta abajo, Indra!
- 2. Donde las dos muelas de exprimir están hechas como nalgas,<sup>212</sup> de lo exprimido en el mortero, ¡tragas garganta abajo, Indra!
- 3. Donde la mujer adelante y atrás se ejercita de lo exprimido en el mortero, ¡tragas garganta abajo, Indra!
- 4. Donde se agarra la mano del almirez como rienda para guiar, de lo exprimido en el mortero, ¡tragas garganta abajo, Indra!
- 5. Pues cuando tú, casa por casa eres uncido, morterito, ¡alza así tu voz tan tonante, como el timbal de los vencedores!
- 6. Y siempre, señor del bosque, <sup>213</sup> el viento sopla en tu copa; entonces, para que beba Indra, ¡exprime el *soma*, mortero!
- 7. Ayudando y ganando los mejores premios, abren los dos<sup>214</sup> la garganta hacia arriba, devorando los brotes de *soma* como los alazanes [de Indra].
- 8. Hoy para nosotros, señores del bosque,<sup>215</sup> exprimid en pie con los que en pie exprimen el dulce jugo para Indra.
- 9. ¡Toma lo que queda en la cuba, vierte el soma en el tamiz, ponlo sobre la piel de vaca!

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Un mortero de madera doméstico, no las dos piedras que se empleaban para exprimir *soma*. Sobre este himno, v. *supra* pp. 126-127.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> O bien, más genérico, *jaghanā* 'partes pudendas' (¿labios mayores?); se refiere a dos piezas laterales en forma de muslo con que se fabricaban los morteros.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> El mortero está hecho de madera. Se compara el mortero con un árbol.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Las dos partes del mortero, o las dos piedras de exprimir el soma.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Las dos partes del mortero.

## Himno a Indra

यिचिद्धि संत्य सोमपा अनाश्वस्ता इंव स्मिसं । आ तू नं इन्द्र शँसय गोष्वश्वंषु शुभिषुं सृहस्रंषु तुवीमघ ॥१॥

yác cid dhí satya somapā anāśastá iva smási |

ắ tấ na indra śaṃsaya góṣ"v áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha  $\parallel 1 \parallel$ 

शिप्रिंन्वाजानाम्पते श्वचीवृस्तवं दंसनां ।

आ तू नं इन्द्र शॅसय् गोष्वश्वेषु शुभ्रिषुं सुहस्रेषु तुवीमघ ॥२॥

śíprin vājānām pate śácīvas táva daṃsánā |

ắ tũ na indra śaṃsaya góṣ™v áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha || 2 ||

नि र्वापया मिथूदशां सस्तामबुंध्यमाने ।

त्रा तू नं इन्द्र शॅसय् गोष्वश्चेषु श्रुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥३॥

ní ṣvāpayā mithūdṛśā sastấm ábudhyamāne |

ắ tấ na indra śaṃsaya góṣ"v áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha  $\parallel$  3  $\parallel$ 

ससन्तु त्या अरातयो बोधन्तु भूर गुतयः ।

त्रा तू नं इन्द्र शँसय गोष्वश्चेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥४॥

sasántu tyấ árātayo bódhantu śūra rātáyaḥ |

ấ tấ na indra śaṃsaya góṣ"v áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha  $\parallel 4 \parallel$ 

समिन्द्र गर्दभम्मृंग नुवन्तम्पापयांमुया ।

त्रा तू नं इन्द्र शॅसय गोष्वश्वेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥५॥

sám indra gardabhám mṛṇa nuvántam pāpáyāmuyấ |

ā tū́ na indra śaṃsaya góṣʷv áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha || 5 ||

पतांति कुगड़गाच्यां दूरं वातो वनादधिं।

त्रा तू नं इन्द्र शँसय गोष्वश्चेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥६॥

pátāti kundrnāciyā dūrám vāto vánād ádhi |

ấ tữ na indra śaṃsaya góṣʷv áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha || 6 ||

सर्वम्परिक्रोशं जीह जम्भयां कृकदार्श्वम् ।

त्रा तू नं इन्द्र शँसय गोष्वश्चेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥७॥

sárvam parikrośám jahi jambháyā kṛkadāś"vàm |

 $\dot{a}$  t $\dot{u}$  na indra śaṃsaya góṣ"v áśveṣu śubhríṣu sahásreṣu tuvīmagha  $\parallel 7 \parallel$ 

#### Himno a Indra

- 1. Incluso cuando estamos como sin esperanza, verdadero bebedor de soma, ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 2. El de hermosos labios, poderoso señor de los premios, con tu poder milagroso, ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 3. ¡Adormece a las de falso mirar, duerman las dos sin despertarse!<sup>216</sup> ¡Danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 4. Duerman los que no dan regalos, despierten, héroe, tus regalos; ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 5. Aplasta al asno que rebuzna de aquella mala manera;<sup>217</sup> ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 6. Que vuele con la kuṇḍṛṇắcī<sup>218</sup> lejos el viento sobre el bosque, ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!
- 7. Mata a todo bocazas, <sup>219</sup> destruye a la *kṛkadāśū*, <sup>220</sup> ¡danos esperanza, Indra, de vacas, de caballos lustrosos a miles, oh fuerte y generoso!

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Dos aves de mal agüero, mensajeras de Yama, el señor de los infiernos (Geldner 1951: 31).

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Puede ser una referencia a un poeta rival (Geldner 1951: 31, Witzel y Gotō 2007: 523-524), o que un rebuzno a destiempo se considerase de mal agüero.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Un animal ominoso, quizá una salamanquesa o un pájaro (Geldner 1951: 31, Witzel y Gotō 2007: 524).

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Pari-krośá- lit. 'el que grita alrededor', seguramente interpretable como insulto.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Hápax, un animal indeterminado. Quizá relacionado con *kṛkalāsá* (YV+), 'camaleón' (Mayrhofer 1992 I: 388). Si hay que ponerlo en relación con *kṛkaváku* 'gallo', sería 'gallina' (Witzel y Gotō 2007: 524).

## Himno a Indra, los Aśvin y Uṣas

- त्रा व इन्द्रं क्रिविं यथा वाज्यत्तः श्वतक्रंतुम् । मंहिष्ठं सिश्व इन्द्रंभिः ॥१॥ á va índram krívim yathā vājayántah śatákratum | mámhiṣṭham siñca índubhih || 1 ||
- श्वतं वा यः शुचीनां सहस्रं वा समांशिराम् । एदं निम्नं न रीयते ॥२॥ satám vā yáḥ súcīnām sahásram vā sámāsirām | éd u nimnám ná rīyate || 2 ||
- सं यन्मदांय शुष्मिर्गा एना ह्यंस्योदरें । संमुद्रो न व्यचों द्धे ॥३॥ sáṃ yán mádāya śuṣmíṇa enấ hí asya udáre | samudró ná vyáco dadhé || 3 ||
- श्र्यम् ते समंतिस कृपोतं इव गर्भिधम् । वचस्ति श्रीहसे ॥४॥ ayám u te sám atasi kapóta iva garbhadhím | vácas tác cin na ohase || 4 ||
- स्तोत्रं रांधानाम्पते गिर्वाहो वीर् यस्यं ते । विभूतिरस्तु सूनृतां ॥५॥ stotrám rādhānām pate gírvāho vīra yásya te | víbhūtir astu sūnýtā || 5 ||
- ऊर्ध्वस्तिष्ठा न ऊतये ऽस्मिन्वाजे श्वतक्रतो । सम्न्येषुं ब्रवावहे ॥६॥ ūrdhvás tiṣṭhā na ūtáye 'asmín váje śatakrato | sám anyéşu bravāvahai || 6 ||
- योगेयोगे त्वस्तंरं वाजेवाजे हवामहे । सर्खाय इन्द्रंमूतये ॥७॥ yóge-yoge tavástaram váje-vāje havāmahe | sákhāya índram ūtáye || 7||
- श्रा घां गम्बद्धि श्रवंत्सह्स्रिशींभिरूतिभिः । वाजेंभिरुपं नो हवंम् ॥८॥ á ghā gamad yádi śrávat sahasríṇībhir ūtíbhiḥ | vájebhir úpa no hávam || 8 ||
- अनुं प्रब्नस्योकं सो हुवे तुंविप्रतिं नरम् । यं ते पूर्वम्पिता हुवे ॥९॥

  ánu pratnásyáukaso huvé tuvipratím náram |

  yám te púrvam pitá huvé || 9 ||

## Himno a Indra, los Aśvin y Uṣas

- 1. Al incitar<sup>221</sup> hacia vosotros a Indra el de los cien poderes, como a un alazán<sup>222</sup> por el premio, al muy generoso salpico con gotas.<sup>223</sup>
- 2. El soma de un ciento de pureza o mil mezclas con leche, hacia acá fluye cual [arroyo] a la hondonada.
- 3. Cuando afluyen<sup>224</sup> para embriagar al impetuoso,<sup>225</sup> con eso su vientre se expande como el océano.
- 4. Y este *soma* es tuyo, te precipitas a él cual paloma a su nido;<sup>226</sup> este discurso nuestro lo vas a proclamar.
- 5. Él, a quien pertenece el elogio, señor de los bienes, héroe que los cantos transportan, ¡sea extensa tu largueza!
- 6. Ponte en pie para ayudarnos en este certamen, tú el de los cien poderes, de otros ya conversaremos tú y yo.
- 7. Al uncir y uncir corceles certamen tras certamen, invocamos los camaradas al más poderoso, a Indra en nuestra ayuda.
- 8. Vendrá si lo escucha, con miles de ayudas, con premios, a nuestra llamada.
- 9. Según costumbre de la antigua casa, invoco al hombre que es fuerte rival, a quien antes tu padre invocó.<sup>227</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Participio en nominativo plural: hay un cambio entre 'nosotros' y la voz singular del poeta ('salpico').: 'cuando incitamos [nosotros] (el grupo de sacerdotes al que pertenece el poeta) a Indra hacia vosotros, entonces yo ofrezco *soma* a Indra'.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Krivi: Nombre propio, más tarde una de las tribus integradas en los Pañcālas; para Jamison (2021 I: 30), en este pasaje, 'caballo color sangre' (cf. véd. krávis, gr. κρέας, lat. cruor).

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Es decir: ofrezco gotas de *soma* a Indra, como a un caballo se lo refresca salpicándolo con agua tras una carrera.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Las corrientes de soma.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Interpretamos como doble dativo mádāya śuṣmíṇa = śuṣmíṇe, para Renou (1969: 9) mádāya śuṣmíṇa[ḥ], 'cuando afluyen impetuosas para embriagar'.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Garbhadhí lit. 'emplazamiento del útero, del embrión'. Es decir, 'lugar donde están los huevos, las crías'; Geldner (1951: 32): 'como palomo a su hembra', lo que quizá es más adecuado, ya que se refiere a Indra.

 $<sup>^{227}</sup>$  El último  $p\bar{a}da$  es muy problemático. Por el contexto  $huv\acute{e}$  en el último  $p\bar{a}da$  ha de ser  $3^a$  persona de una forma de pretérito, de lo contrario, hay que entender 'al que antes [yo], tu padre, invoco' (Jamison 2021 I: 32 y Witzel-Gotō 2007: 525); el pronombre

- तं बां वयं विश्ववारा श्रांस्महे पुरुहूत । सखें वसो जिर्तृभ्यः ॥१०॥ táṃ tvā vayáṃ viśvavāraá śāsmahe puruhūta | sákhe vaso jaritýbhyaḥ || 10 ||
- श्रस्मार्कं श्रिप्रिशीनां सोमंपाः सोम्पान्नांम् । सखें विज्ञन्सखीनाम् ॥१९॥ asmākaṃ śipríṇīnāṃ sómapāḥ somapāvnām | sákhe vajrin sákhīnām || 11 ||
- तथा तदंस्तु सोमपाः सखें विज्ञित्तथां कृगा । यथां त उष्मसीष्टयें ॥१२॥ táthā tád astu somapāḥ sákhe vajrin táthā kṛṇu | yáthā ta uśmásīṣṭáye || 12 ||
- रेवर्तीर्नः सधमाद इन्द्रें सत्तु तुविवांजाः । त्तुमत्तो याभिर्मदेम ॥१३॥ revátīr naḥ sadhamāda índre santu tuvívājāḥ | kṣumánto yābhir mádema || 13 ||
- श्रा घ बावान्मनाप्त स्तोतृभ्यों धृष्णवियानः । ऋगोरत्तुं न चुन्न्योः ॥१४॥  $\ddot{a}$  gha tv $\ddot{a}$ vān tmán $\ddot{a}$ ptá stot $\dot{r}$ bhyo dh $\dot{r}$ sṇav iyāná $\dot{n}$  |  $\ddot{r}$ nór ákṣaṃ ná cakr $\dot{r}$ yò $\dot{n}$  || 14 ||
- न्ना यहुवं श्वतक्रत्वा कामं जिरतृगाम् । ऋगोरचं न श्रचीभिः ॥१५॥ á yád dúvaḥ śatakratav á kámaṃ jaritr̄ṇấm | rṇór ákṣaṃ ná śácībhiḥ || 15 ||
- शश्वदिन्द्रः पोप्रुंथद्भिर्जिगाय नानंदद्भिः शाश्वंसद्भिर्धनांनि ।
- स नों हिरगयर्थं दंसनांवान्स नः सिनता सनये स नों ऽदात् ॥१६॥ sásvad índraḥ pópruthadbhir jigāya nánadadbhiḥ sásvasadbhir dhánāni | sá no hiraṇyaratháṃ daṃsánāvān sá naḥ sanitá sanáye sá no 'dāt || 16 ||
- त्राश्चिनावश्चांवत्येषा यातं भ्रावीरया । गोमंद्दसा हिरंगयवत् ॥१७॥

  assiranti value assiranti
- संमानयोजनो हि वां रथों दस्रावमर्त्यः । संमुद्रे श्रंश्विनेयंते ॥१८॥ samānáyojano hí vāṃ rátho dasrāv ámartiyaḥ | samudré aśvinéyate || 18 ||

te puede referirse al yajamāna, el patrón del sacrificio: 'al que antes [mi] padre invocó para ti'.

- 10. A ti, que concedes todo deseo, nosotros te suplicamos, de muchos modos invocado, buen camarada para los cantores.
- 11. ¡Bebedor de *soma* entre nosotros, bebedores de soma de hermosos labios!<sup>228</sup> ¡Camarada entre camaradas, tú que llevas la maza!
- 12. Que sea así, bebedor de *soma*, tú que llevas la maza, hazlo así, tal como deseamos que quieras.
- 13. ¡Ricos regalos tenga Indra para nosotros<sup>229</sup> en el banquete, con fuertes premios, con los que nos regocijemos, dueños de ganado.
- 14. Uno como tú, que te dejas ganar para los que te elogian, audaz, implorado, te ajustas como el eje entre las ruedas.<sup>230</sup>
- 15. Cuando te ajustas a la ofrenda, tú el de los cien poderes, y al deseo de los cantores, te ajustas como eje entre las ruedas.
- 16. Indra ha conquistado riquezas con sus corceles que todo el rato piafan, relinchan y resoplan; él, con sus maravillosos poderes, nos ha dado un carro de oro, él es nuestro ganador para ganar,<sup>231</sup> él nos lo ha dado.
- 17. Áśvin, conducid aquí con el fuerte refresco rico en caballos, por vuestra ruta<sup>232</sup> rica en vacas, rica en oro, milagreros.
- 18. Pues vuestro carro de idéntica ruta, inmortal, Asvin milagreros, marcha sobre el mar.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Los fieles de Indra se identifican con él, aplicándose los epítetos propios de Indra: *śiprin* 'de hermosos labios' y *sómapāḥ somapāvnām*; este y *sákhe* (...) *sákhīnām* lit. 'bebedor de bebedores', 'amigo de amigos', son superlativos del tipo «rey de reyes».

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Verso de sintaxis ambigua: *índre* loc. 'en (casa / compañía de) Indra'; *sadhamāde* o *sadhamādaḥ* tiene diversas interpretaciones (Jamison 2021 I: 33).

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Eres adecuado a las ofrendas igual que encaja el eje entre las ruedas.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Renou (1969: 10): lui (qui est) gagnant afin que nous gagnions (nous-memes), Jamison y Brereton (2014: 130): he the winner for us to win (it).

Suplimos 'vuestra ruta'. Según RV 1.92.16, áśvinā vartír asmád  $\acute{a}$  gómad dasrā híraṇyavat 'Áśvin, [seguid vuestra] ruta hasta nosotros, rica en vacas, rica en oro', cf. Jamison y Brereton (2014: 130), Witzel – Gotō (2007: 526). Otra opción es entender que los adjetivos están sustantivados: '[trayendo] riqueza en vacas, riqueza en oro'.

- न्युघ्यस्यं मूर्धनिं चुक्तं रथंस्य येमथुः । पिर् द्याम्न्यदीयते ॥१९॥
  ní aghniyásya mūrdháni cakrám ráthasya yemathuḥ |
  pári dyấm anyád īyate || 19 ||
- कस्तं उषः कधप्रिये भुजे मर्तो अमर्त्ये । कं नंत्तसे विभाविर ॥२०॥ kás ta uṣaḥ kadhapriye bhujé márto amartiye | káṃ nakṣase vibhāvari || 20 ||
- व्यं हि ते अमन्मह्मान्तादा पंराकात् । अश्वे न चित्रे अरुषि ॥२१॥ vayáṃ hí te ámanmahiy ấ antād ấ parākất | áśve ná citre aruṣi || 21 ||
- बं त्येभिरा गंहि वाजेंभिर्दुहितर्दिवः । श्रम्से र्यिं नि धारय ॥२२॥ tuváṃ tiyébhir á gahi vájebhir duhitar divaḥ | asmé rayíṃ ní dhāraya || 22 ||

- 19. Detuvisteis ambos una rueda de vuestro carro en la cabeza del inviolable,<sup>233</sup> la otra ruta [va] en torno al cielo
- 20. ¿Quién, Aurora amiga de quién, qué mortal, oh inmortal, está para disfrutarte? ¿A quién te acercas, radiante?
- 21. Pues nosotros hemos pensado en ti de cerca y lejos, colorida y rojiza como una yegua.
- 22. Ven tú con estos premios, hija del cielo,<sup>234</sup> sustenta riqueza para nosotros.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> El '[toro] inviolable' (*aghnya*) es la víctima sacrificial que no ha de ser dañada. Probablemente, se refiere a la estrella de una constelación (Witzel-Gotō 2007: 126).

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Epíteto de la aurora heredado del p.i.e., *cf.* lit. *diēvo dukrýtė* 'hija del cielo', epíteto de Saulė 'sol', que es femenino en lituano, y gr. Διὸς θυγάτηρ/θυγάτηρ Διός 'hija de Zeus' (que es correlato etimológico de véd. *dyaus* 'cielo'), dicho de Afrodita, Atenea, las Musas o Helena.

# IV DADHYAÑC Y LA CABEZA DEL SACRIFICIO

Los siguientes textos nos narran el tema de la «cabeza del sacrificio» y la cabeza de caballo de Dadhyañc. La expresión «cabeza del sacrificio» o «cabeza de Makha» aparece repetidas veces en la literatura brahmánica, y se refiere al secreto último que justifica la eficacia de un determinado ritual. En origen, se refería a la cabeza cortada de la víctima sacrificial, pero la pureza ritual se impuso: el derramamiento de sangre se convirtió en tabú, y preservar la integridad del cuerpo de la víctima pasó a primer plano. Por ello, en el ritual que describen los Brāhmanas y los Śrauta-Sūtras (manuales de la liturgia solemne), se sustituyó la decapitación por la sofocación de la víctima, manteniéndola siempre fuera del recinto sacrificial. Como es sabido, más tarde, por influencia del budismo y del jainismo, el sacrificio de animales quedó vetado, el consumo de carne se consideró impuro, y se sustituyeron las víctimas animales por ofrendas de cereal. Otro candidato a «cabeza del sacrificio» son las misteriosas cabezas cortadas de cuatro animales y hombre que, en origen, se enterraban bajo el altar antes de construirlo; los textos especifican que la cabeza humana debía ser la de un vaisya<sup>235</sup> muerto en batalla y lo mismo se prescribe para la cabeza de caballo, cosa que, como veremos, resulta muy relevante para la historia de Dadhyañc. (Heesterman 1967 y 1993: 71-75).

En los textos que siguen, la «cabeza del sacrificio» se refiere, por un lado, al significado último del rito del *pravargya*, y por otro, a la inclusión de ofrendas de *soma* a los Asvin en cierto punto de la

 $<sup>^{235}</sup>$  Miembro de la tercera casta de los  $\bar{a}$ rya, la de los campesinos.

liturgia. El pravarqya es un ritual vinculado desde época yajurvédica a los sacrificios de soma, pero presente ya en el RV. El objeto central es una vasija de barro llena de leche, que se ponía a hervir en el fuego hasta que se derramaba; en ese momento, la vasija se identificaba con el sol, con toda su energía debida al calor, y también con la luz interior del poeta inspirado. La vasija recibía el nombre de gharma, 'ardor', y también mahāvīra 'gran héroe, gran hombre'. En la época del Yajur-Veda, el pravarqya se combinaba con el sacrificio de soma rigvédico: se llevaba a cabo justo antes, o al principio de un sacrificio de soma. El mito de la cabeza de Makha y su restitución es el secreto del sacrificio, el poder del soma. El mahāvīra se denominaba «cabeza de Makha», 236 y era el objeto más sagrado en este rito. El vaso se hacía de arcilla, a la cual se le añadían otros ingredientes, entre ellos la planta pūtika, planta que en los sacrificios brahmánicos que se llevan a cabo hoy en día desempeña hoy el papel de soma. Según el texto [9], el mahāvīra es símbolo del sol, y la leche es el divino fluido de luz y vida que emana del sol. Como el sol es la cabeza del mundo, se identifica al mahāvīra con la cabeza del gigante primigenio, encarnado en esta ocasión en Visnu, el que con sus tres pasos separa cielo, tierra y espacio intermedio; al igual que sucede en el Purusasūkta (himno al Purusa, RV 10.90), su cuerpo se convierte en víctima sacrificial.

El sumo secreto de la cabeza del sacrificio lo preserva al sacerdote Dadhyañc, hijo de Atharvan, vinculado en la TS del Yajur-Veda al encendido del fuego sacrificial. Pero entonces entran en escena los Aśvin, jóvenes dioses gemelos que andan mezclados con los mortales, llevando a cabo curaciones milagrosas.<sup>237</sup> Esto les sitúa en una posición jerárquica inferior a la de otros dioses, así que desean acceder al secreto del *soma*. Por ello, inducen a Dadhyañc a que

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> En el RV hay alusiones tardías a la decapitación de Makha, oscura figura que en este texto se identifica con Viṣṇu: RV 10.171.2 t²vám makhásya dódhataḥ śíró 'ava tvacó bharaḥ | ágachaḥ somíno gṛhám 'tú [Indra], arrancaste la cabeza del terco Makha de su piel, y viniste a la casa del soma'. Makha es un epíteto que se aplica a diversos dioses y hombres, quizá relacionado etimológicamente con gr. μάχομαι 'luchar' (Mayrhofer EWAia II: 288); solo más tarde, según identificaciones similares a las que se expresan más adelante en este relato, makha pasa a ser una designación del sacrificio divinizado.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Los Aśvin son dos dioses fascinantes, que han despertando gran interés. Zeller (1990) analiza su papel en el ritual védico y Walker (2015) estudia su relación con los Dióscuros griegos. Por lo que se refiere a su papel en los textos que presentamos aquí, Walker (2015: 55-74).

revelarles lo que sabe, mediante una extraña operación en la que los Aśvin cambian la cabeza de Dadhyañc por la de un caballo, cosa que ya se menciona en el Rg-Veda.<sup>238</sup> Así, les transmite la 'dulce' (*madhu*) doctrina del *soma*, el secreto de la inmortalidad, guardado celosamente por Indra. En castigo, Indra le corta a Dadhyañc la cabeza falsa, y los Aśvin, como médicos que son, restituyen a Dadhyañc su cabeza original.

Desde un punto de vista histórico, se está reflejando la sustitución de la primitiva ofrenda de leche hervida, que era la adecuada para los Aśvin, por una de soma, y el ascenso jerárquico de los Aśvin, que acceden a la liturgia solemne como los demás dioses. Indra es el guardián del secreto, y reserva celosamente para sí el soma como bebida de la inmortalidad, después de haberlo robado de su padre Tvastr (cf. RV 3.48). La identificación de una vasija y una cabeza cortada con el sol y su vinculación al poder profético y a la transformación del individuo tiene, desde luego, raíces indoeuropeas, que remiten, en la mitología escandinava, a la cabeza cortada del gigante Mímir, de la que Óðinn obtiene la sabiduría, y en la céltica, al caldero mágico que sirve para resucitar a los guerreros muertos en combate y a la cabeza cortada del gigante Bran en la segunda rama de los Mabinogi galeses, Branwen ap Llyr.239 En este contexto, parece relevante el hallazgo arqueológico de restos de sacrificios humanos con cabeza de caballo: en los años 80 unas excavaciones arqueológicas en Potapovka, en el curso central del Volga, sacaron a la luz un enterramiento kurgánico, datable en torno al 2200 a.C. El pozo central de la tumba contenía restos de un hombre enterrado junto a varias cabezas de caballo y una de oveja, además de armas y vasijas. Después de rellenar la tumba principal, se había decapitado a un varón y su cabeza se sustituyó por la de un caballo; el conjunto se depositó sobre la superficie de la tumba.

 $<sup>^{238}</sup>$  Entre otras menciones, RV 1.116.12: dadhyán ha yán mádh $^{\rm u}$ v ātharvaņó vām áśvasya śīrṣṇā́ prá yád īm uvā́ca 'que Dadhyañc hijo de Atharvan de lo dulce os habló con cabeza de caballo'.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Sobre estas conexiones, Houben (2006).

## [9]

# La cabeza de Viṣṇu y Dadhyañc (Śatapatha-Brāhmana 14.1.1.1-26)

La versión del Śatapatha-Brāhmaṇa se centra en explicar el origen de pravargya. El texto se narra en forma de mito etiológico: los dioses en el origen de los tiempos, llevan a cabo ese rito en el Kuruksetra, el 'campo de los Kuru', el corazón geográfico y espiritual del mudo védico, de donde surge la ortodoxia brahmánica (1-2); la función del rito es obtener para todos los dioses una serie de ventajas materiales: prestigio, honor y comida (3-4). El primero que pudo llevar a cabo el ritual fue Vișnu, lo que le dio ventaja sobre los demás dioses, ya que Visnu pasó a identificarse con el sol mismo (5-7). Los dioses envidian su prestigio y las hormigas se ofrecen a ayudarles de un modo singular (8-9): Visnu está apoyado en su arco tenso, y las hormigas se comen la cuerda de modo que el arco, al destensarse de golpe, corta la cabeza de Vișnu y la lanza lejos. A cambio, los dioses les dan a las termitas el poder de encontrar agua en el desierto, lo que de nuevo es un mito etiológico: el interior de los termiteros se condensa el agua, y la peculiar estructura de estos habitáculos la mantiene fresca, algo que los habitantes de las áridas regiones del Rajastán tienen bien presente. Desde el punto de vista simbólico, esta capacidad de las termitas de disponer de agua en todo momento las vincula a los dioses, que producen lluvia, y a la identificación de las aguas subterráneas con las aguas celestes (8-9, 15).

A continuación, (10-11) el texto se embarca en una serie de etimologías simbólicas que explican los nombres de los elementos sagrados del ritual que se pretende explicar: la vasija que se emplea para calentar la leche, gharma, y la propia denominación pravargya, que se hace derivar del hecho de que el cuerpo quedase dirigido hacia la salida del sol (právrjyata), en rigor, hacia donde se orienta el sacerdote ante el fuego sacrificial. Indra, llamado maghavān 'generoso', se adueña del prestigio que queda en el cuerpo (12-13), y el cuerpo mismo se reparte como ofrenda sacrificial en diversas porciones (16-17), para acompañar los diversos prensados de la planta de soma. Pero al carecer de la cabeza, los dioses no podían llevar a término un sacrificio solemne.

Solo el sabio sacerdote Dadhyañc conocía el secreto (18). Indra le amenaza con decapitarle si se lo cuenta a alguien (19). Así, en la segunda parte del texto, los Aśvin, que desean acceder al secreto del soma, inducen a Dadhyañc a que les revele lo que sabe, tras una extraña operación en la que los Aśvin cambian la cabeza de Dadhyañc por la de un caballo (20-21). Así, les transmite la 'dulce' (madhu) doctrina del soma, el secreto de la inmortalidad, guardado celosamente por Indra (22-23). En castigo, Indra le corta a Dadhyañc la cabeza falsa, y los Aśvin, como médicos que son, restituyen a Dadhyañc su cabeza original (24-25).

Texto sánscrito según la edición del proyecto TITUS de la Universidad de Frankfurt,<sup>240</sup> cotejada con la original de Albretcht Weber (1855).

-

<sup>240</sup> https://titus.uni-frankfurt.de/texte/etcs/ind/aind/ved/yvw/sbm/sbm.htm

## Śatapatha-Brāhmaṇa 14.1.1.1-26

ॐ । देवा ह वै सस्तं निषेदुः । अग्निरिन्दः सोमो मखो विष्णुर्विश्वे देवा अन्य- त्रैवाश्विभ्याम् ॥१॥ तेषां कुरुन्नेत्रं देवयजनमास । तस्मादाहः कुरुन्नेत्रं देवा- नां देवयजनमिति तस्मादात्र क्ष च कुरुन्नेत्रस्य निगछिति तदेव मन्यत इदं देव- यजनमिति तिद्धे देवानां देवयजनम् ॥२॥ त आसत । श्रीयं गछेम यशः स्यामान्नादाः स्यामेति तथो एवेमे सस्तमासते श्रीय गछेम यशः स्यामान्नादाः स्यामेति ॥३॥ ते होचुः । यो नः श्रमेण तपसा श्रद्धया यज्ञोनाहुतिभिर्यज्ञस्योद्दं पूर्वो ऽवगछात्स नः श्रेष्ठो ऽसत्तदु नः सर्वेषाः सहेति तथेति ॥४॥ तद्धिष्णुः प्रथमः प्राप । स देवानाः श्रेष्ठो ऽभवत्तस्मादाहुर्विष्णुर्देवानाः श्रेष्ठ इति ॥५॥ स यः स विष्णुर् नयज्ञः स । स यः स यज्ञो ऽसौ स आदित्यस्तद्धेदं यश्चो विष्णुर्नं श्रश्चाक संयन्तु तिददमप्येतिर्हं नैव सर्वेव यशः श्रक्नोति संयन्तुम् ॥६॥ स तमृथन्वमादायापचकाम । स धनुरार्ह्या श्रिर उपस्तभ्य तस्थौ तं देवा अनिभिधृष्णुवन्तः समन्तं परिगयविश्चन्त ॥७॥ ता ह वस्य ऊचुः । इमा वै वस्र्यो यदुपदीका

Om | devá ha vái sattrám níṣeduḥ | agnír índraḥ sómo makhó víṣṇur víśve devá anyátraivàśvíbhyām || 1 || téṣāṃ kurukṣetrám devayájanam āsa | tásmād āhuḥ kurukṣetrám devánāṃ devayájanam íti tásmād yátra kvá ca kurukṣetrásya nigáchati tád evá manyata idáṃ devayájanam íti taddhí devánāṃ devayájanam || 2 || tá āsata | śríyaṃ gachema yáśaḥ syāmānnādāḥ syāméti tátho evèmé sattrám āsate śríyaṃ gachema yáśaḥ syāmānnādāḥ syāméti || 3 || té hocuḥ yó naḥ śrámeṇa tápasā śraddháyā yajñénáhutibhir yajñásyodṛcaṃ pū́rvo 'vagáchāt sá naḥ śréṣṭho 'sat tád u naḥ sárveṣām sahéti tathéti || 4 || tád víṣṇuḥ prathamáḥ prāpa | sá devánām śreṣṭho 'bhavat tásmād āhur víṣṇur devánāṃ śréṣṭha íti || 5 || sá yáḥ sá víṣṇur yajñáḥ sá | sá yáḥ sá yajñò 'sau sá ādityás tád dhedaṃ yáso víṣnur ná śaśāka sáṃyantu tád idám ápy etárhi naìvá sárvaivá yáśaḥ śaknoti sáṃyantum || 6 || sá tisṛdhanvám ādáyápacakrāma | sá dhanurārtnyá síra upastábhya tasthau táṃ devá ánabhidhṛṣṇuvantaḥ samantáṃ pariṇyàviśanta || 7 || tấ ha vamryà ūcuḥ | imā vái vamryò yád upadíkā

## Śatapatha-Brāhmaṇa 14.1.1.1-26

[1] ¡Om! Los dioses celebraron una sesión ritual:²41 Agni, Indra, Soma, Makha, Viṣṇu, todos los dioses²42 excepto los Aśvin. [2] Su lugar de sacrificio fue el Kurukṣetra. Por eso se dice que el Kurukṣetra es el lugar de sacrificio de los dioses, y por eso, cualquier lugar del Kurukṣetra donde uno se establece, se piensa que ese es lugar de sacrificio, pues ese fue el lugar de sacrificio de los dioses. [3] Ellos tomaron sitio [en el recinto sacrificial] diciendo:

 Vayamos a la gloria, ganemos prestigio,<sup>243</sup> seamos comedores de comida.<sup>244</sup>

Y aun ahora se celebra una sesión ritual diciendo: «Vayamos a la gloria, ganemos prestigio, seamos comedores de comida».

## [4] Dijeron:

— Aquel de nosotros que con esfuerzo, ascesis, fe, sacrificio y libaciones llegue primero al término del sacrificio, ese será el mejor de nosotros, pero eso<sup>245</sup> será de todos nosotros juntos.

[5] Lo alcanzó primero Viṣṇu; él se convirtió en el mejor de los dioses, por eso dicen que Viṣṇu es el mejor de los dioses. [6] Es Viṣṇu quien se identificó con ese sacrificio, y quien es el sacrificio, es el sol allá en el cielo.<sup>246</sup> Pero el prestigio, Viṣṇu no lo pudo conservar, y así actualmente nadie puede conservar del todo el prestigio.

[7] [Viṣṇu] tomó su arco y tres flechas, y se apartó de allí; se quedó en pie, y apoyó la cabeza en el extremo del arco. Los dioses, sin atreverse a un encuentro, se sentaron alrededor. [8] Entonces las hormigas, esas hormigas que se llaman upadíkā, dijeron:

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Sattra: larga sesión ritual, donde solo participan brahmanes y que incluye la ofrenda de soma, cf. nota 50.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Los *Viśve Devāḥ* son no solo 'todos los dioses', sino un grupo específico de divinidades veneradas en conjunto bajo esa advocación.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Yaśas: respeto, estima, buena fama, usualmente traducido por *glory*.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Es decir: 'consumamos la ofrenda sacrificial'.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> El beneficio que se obtenga del sacrificio: los deseos expresados en el párrafo anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Es decir, Viṣṇu se identifica con el sacrificio y este con el sol que brilla en el cielo. El empleo de demostrativos a la hora de referirse al entorno remite al origen oral de los comentarios brahmánicos, lecciones impartidas al aire libre.

यो उस्य ज्यामप्यद्यात्कृमस्मे प्रयछेतेत्यन्नाद्यमस्मे प्रयछेमापि धन्वन्नपो ऽधिगछेत् तथास्मे सर्वमन्नाद्यं प्रयछेमेति । तथेति ॥६॥ तस्योपपरासृत्य । ज्यामपिजरत्तुस् तस्यां छिन्नायां धनुरार्ह्यो विष्फुर्न्त्यो विष्णोः श्चिरः प्रचिछिदतुः ॥९॥ तद्धृङ्किति पपात । तत् पितबासावादित्यो ऽभवदथेतरः प्राङेव प्रावृज्यत तद्यद्धृङ्कित्यपतत्तस्म-द्धर्मो ऽथ यत्प्रावृज्यत तस्मात्प्रवर्ग्यः ॥ १०॥ ते देवा अन्नुवन् । महान्वत नो वीरो ऽपादीतितस्मान्महावीरस्तस्य यो रसो व्यत्तरत्तं पाणिभिः संममृजुस्तस्मात् संम्राट् ॥११॥ तं देवा अभ्यमृजन्त । यथा वित्तिं वेत्स्यमाना एवं तिमन्द्रः प्रथमः प्राप तमन्वङ्गम्अनुन्यपद्यत तं पर्यगृद्धात्तं परिगृह्यदे यशो ऽभवद्यदिदिमिन्द्रो यशो यशो ह भवित य एवं वेद ॥१२॥ स उ एव मखः स विष्णु । तत इन्द्रो मखवानभवन्मखवान्ह वै तं मघवानित्याचन्नते परोऽन्नं परोऽन्नकामा हि देवाः ॥१३॥

yò 'sya jyấm apy adyāt kím asmái práyachetéty annádyam asmái práyachemápi dhánvann apó 'dhigachet táthāsmái sárvam annádyam práyacheméti | tathéti || 8 || tásyopaparāsýtya | jyấm ápijakṣus tásyāṃ chinnáyāṃ dhanurārtnyaù viṣphurántyau víṣṇoḥ śíraḥ prácichidatuḥ || 9 || tád ghýnn íti papāta | tát patitvāsávādityò 'bhavad athétaraḥ práneva právŗjyata tád yád ghýnn ity ápatat tásmād gharmó 'tha yát právŗjyata tásmāt pravárgyaḥ || 10 || té devā abruvan | mahān bata no víro 'pādīti tásmān mahāvīrás tásya yó ráso vyákṣarat táṃ pāṇíbhiḥ sámmamrjus tásmāt saṃmráṭ || 11 || táṃ devā abhyàmrjyanta | yáthā víttim vetsyámānā eváṃ tám índraḥ prathamáḥ prápa tám anvaṅgám anunyàpadyata táṃ páryagṛhṇāt tám parigŕhyedáṃ yáso 'bhavad yád idám índro yáso yáso ha bhavati yá eváṃ véda || 12 || sá u evá makháḥ sá víṣṇuḥ | táta índro makhávān abhavan makhávān ha vái táṃ maghávān íty ácakṣate paró 'kṣaṃ paró 'kṣakāmā hí deváḥ || 13 ||

- A quien se coma la cuerda de su arco, ¿qué le daréis?
- Alimento le daremos, incluso en el desierto encontrará agua,<sup>247</sup> es más, le daremos una alimentación completa.
- Así sea.

[9] Se arrastraron hasta él y se comieron la cuerda; al quedar cortada, los extremos del arco, soltándose de golpe, cortaron la cabeza de Viṣṇu. [10] Esta salió volando, haciendo *ghṛṇ*. Al volar, se convirtió en el sol, mientras el resto<sup>248</sup> quedó orientado hacia el este.<sup>249</sup> El que volara haciendo *ghṛṇ* explica el término *gharma*, y el que 'quedase orientado' (*právṛjyata*), explica el término *pravargya*.<sup>250</sup>

## [11] Los dioses dijeron:

- ¡Nuestro gran héroe, ay, ha caído!

Por eso la vasija del *pravargya* también se llama 'gran héroe' (*mahā-vira*). El fluido que manaba<sup>251</sup> lo enjugaron con las palmas, de ahí *saṃ-mrāj-* 'soberano'.<sup>252</sup>

[12] Los dioses afluyeron hacia él, como si fuesen a encontrar un tesoro. Indra lo alcanzó primero; se tumbó sobre cada uno de sus miembros, se lo puso; revestido con él, se convirtió en prestigio, ese prestigio que es Indra; y se convierte en prestigio quien esto sabe. [13] Pero es Makha quien es Viṣṇu; así que Indra se convirtió en makhavān, 'el que es Makha'; pues en verdad es el makhavān, llamado esotéricamente maghavān, <sup>253</sup> pues amantes de lo oculto son los dioses.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Cf. TS 5.1.4 tasmād upadíkā yátra kvà ca khánanti tád apò 'bhí trindanti 'por eso las upadíkā perforan agua allá donde excavan' (Weber 1873: 139). Según TS 5.10.6, el que desee lluvia ha de colocar la ofrenda de leche del pravargya sobre hierba poblada por estas hormigas. Hay que saber que en el interior de los termiteros se condensa el agua, y su peculiar estructura la mantiene fresca, algo que los habitantes de las áridas regiones del Rajastán tienen bien presente. Desde el punto de vista simbólico, esta capacidad de las termitas de disponer de agua en todo momento las vincula a los dioses, que producen lluvia, y a la identificación de las aguas subterráneas con las aguas celestes.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> El cuerpo.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Hacia la salida del sol, hacia donde mira el sacerdote ante el fuego sacrificial.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Etimologías etiológicas, v. pp. 33 y 159-160. Ghrn: léase, más o menos, ¡gring!.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Del cuerpo caído, es decir, la sangre de Visnu.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Otra falsa etimología, que requiere un truco ortográfico: el texto escribe saṃ-mráj en lugar de sam-ráj- para equipararlo a la forma verbal sáṃmamṛjur 'enjugaron'.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Maghávān 'generoso' es el epíteto típico de Indra; su explicación esotérica como makhávān es de nuevo un juego de palabras para relacionarlo con Makha.

ताभ्यो वम्रीभ्यो ऽन्नाद्यं प्रायछन् । त्रापो वै सर्वमन्नं ताभिर्हीदमिभक्नूयमिवादित्त यिदं किम्वदित्त ॥१४॥ त्रथमं विष्णुं यज्ञं त्रेधा व्यभजत्त । वसवः प्रातःसवनश् रुद्रा माध्यन्दिनश् सवनमादत्यास्तृतीयसवनम् ॥१५॥ त्रप्रीः प्रातःसवनमिन्द्रो माध्यन्दिनश् सवनं विश्वे देवास्तृतीयसवनम् ॥१६॥ गायत्री प्रातःसवनं त्रिष्टुम्माध्यन्दिनश् सवनं जगती तृतीयसवनं तेनापश्चीष्णां यज्ञेन देवा त्र्यर्चतः श्राम्यन्तश्चेरुः ॥१७॥ दथ्यङ् वा त्र्याथर्वणः । एतश् श्रुक्रमेतं यज्ञं विदां चकार यथायथैतद्यज्ञस्य श्चिरः प्रतिधीयते यथेष कृत्स्नो यज्ञो भवति ॥१८॥ दथ्यङ् वा त्र्याथर्वणः । एतश् श्रुक्रमेतं यज्ञं विदां चकार यथायथैतद्यज्ञस्य श्चिरः प्रतिधीयते यथेष कृत्स्नो यज्ञो भवति ॥१८॥ स हेन्द्रेणोक्त त्रास । एतं चेदन्यसमा त्रमुब्रुयास्तत एव ते श्चिरिष्ठन्द्यामिति ॥१९॥ तदु हाश्चिनोरनुश्रुतमास । दथ्यङ्कु ह वा त्र्याथर्वण एतश् श्रुक्रमेतं यज्ञं वेद यथायथैतद्यज्ञस्य श्चिरः प्रतिधीयते यथेष कृत्स्नो यज्ञो भवति ॥२०॥ तौ हेत्योचतुः । उप बायावेति किमनुबन्द्यामाणावित्येतश् श्रुक्रम् एतं यज्ञं यथायथैतद्यज्ञस्य श्चिरः प्रतिधीयते यथेष कृत्स्नो यज्ञो भवतीति ॥२१॥ स होवाच । इन्द्रेण वा उक्तो स्म्येतं चेदन्यसमा त्रमुब्र्यास्तत एव ते श्चिरिष्ठन्द्यामिति तस्माद्वे बिभेमि यद्वे मे स श्चिरो न छिन्द्यान्न वामपनेष्य इति ॥२२॥

tábhyo vamríbhyo 'nnádyam práyachan | ápo vái sárvam ánnam tábhir hìdám abhiknűyam ivádánti yád idám kím v adánti | 14 | áthemám vísnum yajñáṃ tredhấ vyàbhajanta | vásavaḥ prātaḥsavanáṃ rudrấ mấdhyandinam sávanam ādityās tṛtīyasavanám | 15 | agníh prātaḥsavanám índro mádhyandinam sávanam vísve devás trtīyasavanám | 16 | gāyatrí prataḥsavanám triṣtúm mādhyandinam sávanam jágatī trtīyasavanám ténấpaśīrṣṇā yajñéna devấ árcantaḥ śrấmyantaś ceruḥ || 17 || dadhyán ha vấ ātharvaṇáḥ | etám śukrám etám yajñám vidấm cakāra yáthā-yathaitád yajñásya sírah pratidhīyáte yáthaisá kṛtsnó yajñó bhavati | 18 | dadhyán ha vấ ātharváṇaḥ | etám śukrám etám yajñám vidấm cakāra yáthā-yathaitád yajñásya śírah pratidhīyáte yáthaiṣá kṛtsnó yajñó bhavati | 18 | sa héndrenoktá āsa | etám céd anyásmā anubrūyās táta evá te síras chindvām íti || 19 || tád u hāśvínor ánuśrutam āsa | dadhyánn u ha vấ ātharvaṇá etám śukrám etám yajñám veda yathāyathaitád yajñásya śírah pratidhīyáte yáthaisá kṛtsnó yajñó bhávati | 20 | táu hétyocatuh | úpa tvāyāvéti kím anuvakşyámāṇāv íty etám sukrám etám yajñám yáthāyathaitád yajñásya sírah pratidhīyáte yáthaisá kṛtsnó yajñó bhávatīti || 21 || sá hovāca | índreṇa vấ uktò 'smy etám céd anyásmā anubrūyā́s táta evá te síras chindyām íti tásmād vái bibhemi yád vái me sa šíro ná chindyấn ná vām úpanesya íti | 22 |

- [14] A las hormigas, les ofrecieron la alimentación. El agua en verdad es todo su alimento, pues todo lo que comen, lo comen como humedeciéndolo con ella.<sup>254</sup>
- [15] Entonces, a este Viṣṇu, el sacrificio, se lo repartieron en tres porciones: los Vasu recibieron el prensado matinal, los Rudra el prensado de mediodía, y los Āditya el tercer prensado. [16] Agni recibió el prensado matinal, Indra el prensado de mediodía, y todos los dioses el tercer prensado. [17] La estrofa gāyatrī recibió el prensado matinal, la triṣṭubh el prensado de mediodía, y la jagatī el tercer prensado; y con este sacrificio carente de cabeza, los dioses iban cantando y agotándose.<sup>255</sup>
- [18] Y fue Dadhyañc, hijo de Atharvan, quien supo que este sacrificio era esta claridad<sup>256</sup>: justo cómo se repone esto, la cabeza del sacrificio, cómo se completa este sacrificio. [19] Indra le dijo:
- Como se lo cuentes a otro, te cortaré la cabeza.
- [20] Pero los Aśvin se enteraron de que Dadhyañc, hijo de Atharvan era quien sabía que este sacrificio era esta claridad: justo cómo se repone esto, la cabeza del sacrificio, cómo se completa este sacrificio. [21] Fueron hasta él y le dijeron:
- Queremos ser tus discípulos.
- ¿Qué estudiaréis?
- Conocer con claridad ese sacrificio tal cual: de qué modo se repone la cabeza del sacrificio, cómo ese sacrificio se vuelve completo.

[22] Él dijo:

— Indra me dijo que me cortaría la cabeza si se lo explicaba a otro; por eso tengo miedo, no sea que me corte la cabeza. No os tomaré como alumnos.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Puede referirse a la saliva.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Pues no podían llevarlo a término, al carecer de cabeza.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Śukrám 'claro, puro, claridad' puede referirse a la llamarada que se produce al derramar *ghee* en el fuego durante el *pravargya*, que tiene un simbolismo purificatorio. Eggeling (1900: 444) tradujo śukrám por 'esencia', remitiéndolo a la leche de la ofrenda, Pirart (1998: 442), aún reconociendo que en la TS śukra 'claro, blanco' puede implicar también una alusión a la leche del *pravargya*, propone otra alternativa, 'rasgo de ingenio'. Las subordinadas introducidas por *yáthā*(-*yathā*) pueden entenderse como explicación de *śukrám*.

तौ होचतुः । आवां ह्या तस्मास्नास्यावह इति कथं मा त्रास्येथे इति यदा ना उपनेष्यसे ऽथ ते शिरिष्ठि ह्यान्यत्रापनिधास्यावो ऽथाश्वस्य शिर आहृत्य तत्ते प्रतिधास्यावस्तेन नावनुव द्यस्य ते तिदेन्द्रः शिरिष्ठे त्स्यत्यथं ते स्वरं शिर आहृत्य तत्ते प्रतिधास्याव इति । तथेति ॥२३॥ तौ होपनिन्ये । तौ यदोपनिन्ये ऽथास्य शिरिष्ठि ह्यान्यत्रापनिदधतुरथाश्वस्य शिर आहृत्य तद्धास्य प्रतिदधतुस्तेन हाभ्यामनूवाच स यदाभ्यामनूवाचाथास्य तिदेन्द्रः शिरिश्वछेदाथास्य स्वरं शिर आहृत्य तद्धास्य प्रतिदधतुः ॥२४॥ तस्मादेतदृषिणाभ्यनूक्तम् । दध्यङ्क् यन् मध्वाथवंणो वामश्वस्य शीष्णां प्र यदीमुवाचेत्ययतं तदुवाचेति हैवैतदुक्तम् ॥२५॥ तन्न सर्वस्मा अनुब्रूयात् । एनस्यरं हि तदथो नेन्म इन्द्रः शिरिष्ठिनदिति यो न्वेव ज्ञातस्तस्मे ब्रूयादथ यो ऽनूचानो ऽथ यो ऽस्य प्रियः स्यान्न बेव सर्वस्मा इव ॥२६॥

táu hocatuḥ | āvấm tvā tásmāt trāsyāvaha íti kathám mā trāsyethe íti yadấ nā upaneṣyásé 'tha te śíraś chittvànyátrāpanídhāsyāvó 'thấśvasya śíra āhŕtya tát te prátidhāsyāvas téna nāv ánuvakṣyasi sá yadấ nāv anuvakṣyásy átha te tád índraḥ śíraś chetsyaty átha te svám śíra āhŕtya tát te prátidhāsyāva íti | tathéti || 23 || táu hópaninye | táu yadòpaninyé 'thāsyá síraś chittvànyátrāpaní-dadhatur átháśvasya śíra āhŕtya tád dhāsyá prátidadhatus téna hābhyām ánūvāca sá yadàbhyām ánūvācāthāsyá tád índraḥ śíraś cichedáthāsyá svám śíra āhŕtya tád dhāsyá prátidadhatuḥ || 24 || tásmād etád ŕṣiṇābhyánūktam | dadhyán ha yán mádhv ātharvaṇó vām áśvasya śīrṣṇā prá yád ím uvācéty áyataṃ tád uvācéti háivaitád uktám || 25 || tán ná sárvasmā ánubrūyāt | enasyám hí tád átho nén ma índraḥ śíraś chinádad íti yó nv èvá jñātás tásmai brūyād átha yò 'nūcānó 'tha yò 'sya priyáh syấn ná tvèva sárvasmā iva || 26 ||

## [23] Le dijeron:

- Nosotros te defenderemos de él.
- ¿Cómo me defenderéis?
- Cuando nos tomes como discípulos, te cortaremos la cabeza, la pondremos aparte en otro lugar; entonces, cogeremos una cabeza de caballo y te la pondremos, y con ella nos enseñarás; él, cuando nos estés enseñado, te cortará la cabeza; entonces tomaremos tu propia cabeza y te la pondremos de nuevo.

### Así sea.

[24] Los tomó como discípulos. Cuando los tomó como discípulos, le cortaron la cabeza y la pusieron aparte en otro lugar. Entonces, tras coger una cabeza de caballo, se la pusieron y les enseñó con ella. Indra, cuando les enseñaba, le cortó la cabeza; pero después, ellos dos tomaron su cabeza y se la pusieron de nuevo.

[25] Por eso, un *rṣi* declamó esto al respecto: «pues Dadhyañc el Atharvan, de lo dulce<sup>257</sup> os habló con cabeza de caballo » (RV 1.116.12); «sin restricción lo dijo», es lo que quiso decir.<sup>258</sup> [26] Esto no ha de enseñarse a cualquiera, pues eso sería pecaminoso; «no sea que Indra me corte la cabeza», se le puede decir a quien se conozca previamente, al que haya estudiado, al que uno haya escogido, pero no a cualquiera.<sup>259</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Madhu 'lo dulce, miel' es otra designación para la leche del pravargya.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> La glosa explica el verso védico: Dadhyañc transmitió el secreto a los Aśvin sin las restricciones impuestas por Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> A continuación, como cierre del capítulo, se detallan las prescripciones de pureza ritual que ha de seguir el discípulo que vaya a recibir esta doctrina secreta y también, el maestro que decida enseñarla.

## [10]

# Cyavana, los Aśvin y Dadhyañc (JBr 3.120-128)

La versión que presentamos ahora está más eleborada desde el punto de vista narrativo, ya que combina dos leyendas en las que están involucrados los Aśvin: el rejuvenecimiento de Cyavana, que sirve como relato-marco (Witzel 1987), y el de Dadhyañc y la cabeza del sacrificio; ya en el Rg-Veda encontramos ambos mitos enumerados entre las hazañas de los dioses gemelos:

RV 1.116.10

जुंजुरुषों नासत्योत वृत्रिम्प्रामुंश्वतं द्रापिमिव च्यवानात् । प्रातिरतं जिहतस्यायुर्दस्रादित्पतिमकृगुतं कनीनाम् ॥१०॥

jujurúṣo nāsatyoutá vavrím prấmuñcataṃ drāpím iva cyávānāt | prấtirataṃ jahitásyấyur dasrấd ít pátim akṛṇutaṃ kanínām || 10 ||

Del decrépito Cyavāna, Nāsatyas, la envoltura soltasteis como un ropaje. Alargasteis la vida del abandonado, oh milagrosos, y en esposo de muchachas lo convertisteis.

(...)

RV 1.116.12

तद्वां नरा सनये दंसं उग्रमाविष्कृं गोमि तन्यतुर्न वृष्टिम् । दध्यङ्क् यन्मध्वां थर्वगो वामश्वंस्य श्रीष्णां प्र यदीं मुवाचं ॥१२॥ tád vāṃ narā sanáye dáṃsa ugrám āvíṣ kṛṇomi tanyatúr ná vṛṣṭím | dadhyán ha yán mádhv ātharvaṇó vām áśvasya śīrṣṇấ prá yád īm uvắca || 12 ||

Vuestro poderoso milagro, señores, por el premio lo proclamo, como el trueno a la lluvia: que Dadhyañc el Atharvan, de lo dulce os habló con cabeza de caballo.

La 'dulce' doctrina que aprenden los Aśvin es una translación: *madhu* significa 'dulce' e 'hidromiel', pero en este contexto se refiere a la doctrina esotérica del *soma*.

En general, el Jaiminīya-Brāhmaṇa es más original, incluso más melodramático en sus narraciones míticas que otros textos brahmánicos; por ejemplo, aquí Sukanyā y su tribu intentan engañar al anciano Cyavana, mientras que ese episodio en las versiones del Satapatha-Brāhmaṇa (ŚBr 4.1.5.1-17) o del Mabhābhārata (MBh 3.122-125) resulta más plano; además, la leyenda de Cyavana en los Brāhmaṇas introduce un motivo que pervivirá en toda la literatura india: los dioses requieren a una bellísima mortal en matrimonio, y tras adoptar idéntica apariencia que su amante humano, le proponen que escoja entre uno de ellos; esta, guiada por el amor o, como aquí, por una señal acordada previamente, siempre acaba eligiendo al mortal. También en la leyenda de Dahyañc se introducen detalles circunstanciales: así, cuando los Aśvin le proponen el cambio de cabeza, Dadhyañc no las tiene todas consigo y les pide que le hagan una demostración. Así que los Aśvin se desprenden de sus cabezas y se van colocando la cabeza de caballo por turnos, para recitar, hasta que queda claro que el truco funciona.

Al enlazar ambas leyendas, es Cyavana quien envía a los Aśvin al rṣi Dadhyañc, ya que Cyavana ha establecido su superioridad sobre ellos porque él conoce cosas que los dioses no. El secreto que conoce Dadhyañc es el elemento más secreto e importante de la liturgia, que los propios dioses desconocen.

Para el texto hemos cotejado la edición crítica de Vira y Candra (1954: 405-407) con la de Caland (1919: 251-257).

## Jaiminīya-Brāhmanaņa 3.120-128

तासु च्यावनम् । च्यवनो वै भार्गवो वास्तुपस्य ब्राह्मणमवेत् । स पुत्रान् अब्रवीद्वास्तुपस्य वै ब्राह्मणं वेद तं मा वास्तौ निधाय †ित्रः पुनः प्रयाणं प्रयातेति । ते ऽब्रुवन् ।न श्राद्ध्याम आक्रोश्चनवत्तो भविष्यामः पितरमहासिपुरिति नः पेद्धयत्तीति । नेति होवाच । तेन वै यूयं वशीयाँसो भविष्यथ । तेनो एव मम पुनर्युवताया आशा । हिब्बेव प्रयातेति तानज्ञापयत् । तँ सरस्वत्ये श्रेश्चवे निधाय प्रायन् । सो ऽकामयत वास्तौ हीनः पुनर्युवा स्यां कुमारीं जायां विन्देय सहस्रेण यजेयेति । स एतत्सामापश्यत् । तेनासेतुत् ॥ १२० ॥

तं तुष्टुवांसं सर्यातो मानवो ग्रामेगाध्यवास्यत् । तं कुमारा गोपाला श्रविपाला मृदा श्रकृत्पिग्डैरासपाँसुभिरिदहन् । सो ऽसंज्ञां श्रार्यात्येभ्यो ऽकरोत् । तन्न माता पुत्रम् श्रजानान्न पुत्रो मातरम् । सो ऽब्रवीच्छर्यातो मानवः किमिहाभितः किंचिदद्राष्ट यत इदिमत्थमभूदिति । तस्मै होचुर्न नु ततो ऽन्यत्स्थविर एवायं निष्ठावः श्रेते । तमद्य कुमारा गोपाला श्रविपाला मृदा श्रकृत्पिग्डैरासपाँसुभिर् श्रिधरचँस्तत इदम् इत्थमभूदिति ॥ १२१ ॥

tāsu cyāvanam | Cyavano vai Bhārgavo vāstupasya brāhmaṇam avet | sa putrān abravīd vāstupasya vai brāhmaṇaṃ veda taṃ mā vāstau nidhāya †triḥ punaḥ prayāṇaṃ²60 prayāteti | te 'bruvan na śakṣyāma ākrośanavanto bhaviṣyāmaḥ pitaram ahāsiṣur iti naḥ pekṣyantīti | neti hovāca | tena vai yūyaṃ vaśīyāṃso bhaviṣyatha | teno eva mama punaryuvatāyā āśā | hitvaiva prayāteti tān ajñāpayat | taṃ sarasvatyai śaiśave nidhāya prāyan | so 'kāmayata vāstau hīnaḥ punaryuvā syāṃ kumārīṃ jāyāṃ vindeya sahasreṇa yajeyeti | sa etat sāmāpaśyat | tenāstuta || 120 ||

taṃ tuṣṭuvāṃsaṃ saryāto mānavo grāmeṇādhyavāsyat | taṃ kumārā gopālā avipālā mṛdā śakṛtpiṇḍair āsapāṃsubhir adihan | so 'saṃjñāṃ śāryātyebhyo 'karot | tan na mātā putram ajānān na putro mātaraṃ | so 'bravīc charyāto mānavaḥ kim ihābhitaḥ kiṃ cid adrāṣṭa yata idam ittham abhūd iti | tasmai hocur na nu tato 'nyat sthavira evāyaṃ niṣṭhāvaḥ śete | tam adya kumārā gopālā avipālā mṛdā śakṛtpiṇḍair āsapāṃsubhir adhikṣaṃs tata idam ittham abhūd iti || 121 ||

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Para Caland (1919: 257), triḥ punaḥ prayāṇaṃ, difícil de entender, es interpolación. *Cf. triḥ* con *nidhāya*, o bien *nidhāyā'taḥ*. Seguimos la traducción de Hopkins (1905: 62).

## Jaiminīya-Brāhmanana 3.120-128

[120] Aquí se cuenta la historia de Cyavana. Cyavana, descendiente de Bhṛgu, conocía el *brāhmaṇa* de Vāstupa<sup>261</sup>. Dijo a sus hijos:

-Conozco el *brāhmaṇa* de Vāstupa. Dejadme en el lugar de los restos sacrificiales, volved tres veces y dejadme.<sup>262</sup>

## Ellos dijeron:

- No podremos, quedaremos cubiertos de oprobio, dirán que hemos abandonado a nuestro padre, nos machacarán.
- No será así —dijo—; por esto, vosotros seréis más queridos, y con esto yo en cambio tengo la esperanza de volver a ser joven; dejadme pues y marchaos les hizo saber.

Lo dejaron en el Śaiśava<sup>263</sup> junto al río Sarasvatī y se fueron. Él, abandonado en el lugar del sacrificio, deseó: «Que sea yo joven de nuevo; que encuentre una esposa joven, que sacrifique yo un millar de vacas». Él vio este canto;<sup>264</sup> entonó una loa con él.

[121] Después de haber entonado esa loa, Śaryāta, descendiente de Manu, acampó cerca de él, con su tribu. Los niños, pastores de vacas y de ovejas, lo ensuciaron con bolas de barro y de estiércol, cenizas y polvo. Cyavana hizo que la tribu de Śaryāta no se reconocieran entre sí. Así, ni la madre conocía al hijo, ni el hijo a la madre. Dijo Śaryāta, descendiente de Manu:

– ¿Qué hay por aquí cerca, habéis visto algo que haya podido causar esto?

## Le respondieron:

— Nada, sino esto: yace ahí un viejo achacoso, acabado. A ese hoy los niños, pastores de vacas y de ovejas, lo ensuciaron con bolas de barro y de estiércol, cenizas y polvo; por eso ha pasado esto.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Un epíteto del dios Rudra, 'señor de los restos' del sacrificio. Es decir, Cyavana conocía cierta explicación brahmánica secreta acerca del culto a dicho dios.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Lit. 'partid una partida triple'. *Cf.* Hopkins (1905: 62), que como Caland (1919: 251) prefiere omitir la interpolación.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Derivado de *śiśu* 'bebé'; *śaiśava*: 'lugar relacionado con los bebés'; nombre de un remanso del río Sarasvatī, considerado como fuente de la juventud.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Es decir, Cyavana compone un himno del Sāma-Veda (el JBr pertenece al Sāma-veda) y sabe cuál es su lugar en la estructura litúrgica que lo hará eficiente, es decir, con poderes mágicos.

स होवाच । च्यवनो वै स भार्गवो ऽभूत् । स वास्तुपस्य ब्रह्मणं वेद । तं नूनं पुत्रा वास्तो हिल्ला प्रायासिपुरिति । स हैनमाद्रुत्याब्रवीद्रपे नमस्ते ऽस्तु शार्यात्येभ्यो भगवो मृडेति । अथ ह सुकन्या शार्यात्या कल्याण्यास । स होवाच स वै मे सुकन्यां देहीति । नेति होवाच ऽन्यद्धनं ब्रूष्वेति । नेति होवाच वास्तुपस्य वै ब्राह्म-णं वेद । तां म इहोपनिधाय सायमेवाद्य ग्रामेण यातादिति । ते वै ला मन्त्रयिला प्रतिब्रवामेति । ते होचुर्मन्त्रयिलेकं वै द्वे त्रीणि परमनया धनानि लभेमह्यथेनयेह सर्वमेव लप्स्यामहे । हन्तास्मा इमां ददामेति । तां हास्मे ददुस्तां होचुः कुमारि स्थविरो वा अयं निष्ठावो नालमनुसरणाय । यदैव वयं युनजामहा अथान्वाधावताद् इति । सा हेयं युक्तं ग्राममनुसरिष्यन्त्यनूत्तस्थो । स होवाचाहे परिधाव सखायं जीवहायिनमिति । †सा यदीति† ॥ १२२ ॥

कृष्णसर्प उ हैवेनां प्रत्युत्तस्थो । सा ह तदेव निर्विद्योपविवेश । अथ हिश्विनो दिवि-होमिणो भिसज्यन्ताविदं चेरतुरनिपसोमो । तो †हैनामेत्योचतुः । कुमारि स्थिवरो वा अयमसर्वो नालं पितबनायावयोर्जायेधीति । नेति होवाच यस्मा एव मा पितादात्तस्य जाया भविष्यामीति ।

sa hovāca cyavano vai sa bhārgavo 'bhūt | sa vāstupasya brāhmaṇaṃ veda | taṃ nūnaṃ putrā vāstau hitvā prāyāsiṣur iti | sa hainam ādrutyābravīd ṛṣe namas te 'stu śāryātyebhyo bhagavo mṛḍeti | atha ha sukanyā śāryātyā kalyāṇy āsa | sa hovāca sa vai me sukanyāṃ dehīti | neti hovāca 'nyad dhanaṃ brūṣveti | neti hovāca vāstuspasya vai brāhmaṇaṃ veda | tāṃ ma ihopanidhāya sāyam evādya grāmeṇa yātād iti | te vai tvā mantrayitvā pratibravāmeti | te hocur mantrayitvaikaṃ vai dve trīṇi param anayā dhanāni labhemahy athainayeha sarvam eva lapsyāmahe | hantāsmā imāṃ dadāmeti | tāṃ hāsmai dadus tāṃ hocuḥ kumāri sthaviro vā ayaṃ niṣṭhāvo nālam anusaraṇāya | yadaiva vayaṃ yunajāmahā athānvādhāvatād iti | sā heyaṃ yuktaṃ grāmam anusariṣyanty anūttasthau | sa hovācāhe paridhāva sakhāyaṃ jīvahāyinam iti | †sā yadīti²65 || 122 ||

kṛṣṇasarpa u haivaināṃ pratyuttasthau | sā ha tad eva nirvidyopaviveśa | atha hāśvinau darvihomiṇau bhisajyantāv idaṃ ceratur anapisomau | tau †hainām etyocatuḥ | kumāri sthaviro vā ayam asarvo nālaṃ patitvanāyāvayor jāyaidhīti | neti hovāca, yasmā eva mā pitādāt tasya jāyā bhaviṣyāmīti |

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Pasaje corrupto. En la edición de Caland (1919) sā yadīti, Vira - Chandra (1954) introducen en el aparato la lectura alternativa †sā yadītīyāya yadīti; posiblemente haplografía por sā yadi yāti o yadīyāya, pero la intrusión de iti es difícil de explicar.

## [122] Él dijo:

— Ese era en verdad Cyavana, descendiente de Bhṛgu; él conoce el brāhmaṇa de Vāstupa; sus hijos lo han dejado y se han ido.

Fue corriendo a él y le dijo:

- Profeta, honor a ti; disculpa, señor, a los descendientes de Śaryāta. Śaryāta tenía una bella hija llamada Sukanyā. Cyavana dijo:
- Dame tú a Sukanyā.
- No —dijo Śaryāta—, di otro regalo.
- No —dijo—, conozco el *brāhmaṇa* de Vāstupa; tráemela aquí, y hoy por la tarde vete con tu tribu.
- Nos lo vamos a pensar y te responderemos.

Se lo pensaron, y dijeron:

— Una, incluso dos, como mucho tres dotes podríamos obtener a cambio de esta, pero aquí con ella obtendremos todo; así que, hala, vamos a dársela.

Y se la dieron; a ella le dijeron:

— Niña, ese viejo achacoso y acabado no correrá bastante como para perseguirte; cuando nosotros unzamos los carros, sal corriendo detrás.

Uncidos los carros, ella se puso en pie para salir corriendo tras la tribu, pero Cyavana dijo:

- ¡Serpiente, corre a rodear a tu amigo que pierde la vida!

Así que, cuando ella se iba, [123] una cobra negra se alzó ante ella. Ella se quedó sentada.

Por aquel entonces los Aśvin, a quienes se otorga como libación una cucharada de mantequilla clarificada, pero no sacrificios de *soma*, viajaban como médicos. Llegaron a ella, y le dijeron:

- Muchacha, ese viejo achacoso e incompleto no es bastante como marido; sé nuestra esposa.
- No —dijo—, solo seré esposa de aquel a quien mi padre me entregó.

तद्धायमजुघोषाथ हैतो प्रेयतुः । स होवाच । कुमारि को न्वेष घोषो ऽभूदिति । पुरुषौ मेमावुपागातां यत्कल्यागतमं रूपानां तेन रूपेगोति । तौ ह्वा किमवोचता- मिति । कुमारि स्थविरो वा श्रयमसर्वो नालं पतिह्वनायावयोर्जायैधीति । सा ह्वं किमवोच इति । नेत्यहमवोचं यस्मा एव मा पितादात्तस्य जाया भविष्यामीति ॥१२३॥

तद्धास्य प्रियमास । स होवाचाश्विनो वे तो दर्विहोमिणो भिसज्यनाविदं चरतो उनिपसोमिनो । तो बैतदेवागत्य श्वो वक्तारो । तो बं ब्रूताद्युवं वा असर्वो स्थो यो देवो सन्तावसोमपो स्थः । सर्वो वे मम पितर्यः सोमप इति । तो वे बा वक्तारो कस्तस्येश्वे यदावमिपसोमो स्यावेत्ययं मम पितरिति ब्रूतात् । तेनो एव मे पुनर्युवता-या आश्वित । तो हैनां श्वो भूत एत्येतदेवोचतुः । सा होवाच युवं वा असर्वो स्थो यो देवो सन्तावसोमपो स्थः सर्वो वे मम पितर्यः सोमप इति । तो होचतुः कस्त-स्येश्वे यदावमिपसोमो स्यावेति । अयं मम पितरिति होवाच ॥१२४॥

तं होचतुर्ऋषे ऽपिसोमौ नौ भगवः कुर्विति । तथेति होवाच तौ वै नु मां युवं पुनर्युवानं कुरुतिमिति । तं ह सरस्वत्ये श्रेशवमभ्यवचकृषतुः ।

tad dhāyam ājughoṣātha haitau preyatuḥ | sa hovāca | kumāri ko nv eṣa ghoṣo 'bhūd iti | puruṣau memāv upāgātāṃ yat kalyāṇatamaṃ rūpānāṃ tena rūpeṇeti | tau tvā kim avocatām iti | kumāri sthaviro vā ayam asarvo nālaṃ patitvanāyāvayor jāyaidhīti | sā tvaṃ kim avoca iti | nety aham avocaṃ yasmā eva mā pitādāt tasya jāyā bhaviṣyāmīti || 123 ||

tad dhāsya priyam āsa | sa hovācaśvinau vai tau darvihomiṇau bhisajyantāv idaṃ carato 'napisominau | tau tvaitad evāgatya śvo vaktārau | tau tvaṃ brūtād yuvaṃ vā asarvau stho yau devau santāv asomapau sthaḥ | sarvo vai mama patir yaḥ somapa iti | tau vai tvā vaktārau kas tasyeśe yad āvam apisomau syāvety ayaṃ mama patir iti brūtāt | teno eva me punaryuvatāyā āśeti | tau haināṃ śvo bhūta etyaitad evocatuḥ | sā hovāca yuvaṃ vā asarvau stho yau devau santāv asomapau sthaḥ sarvo vai mama patir yaḥ somapa iti | tau †hocatuḥ | kas tasyeśe yad āvam apisomau syāveti | ayaṃ mama patir iti hovāca || 124 ||

taṃ hocatur ṛṣe 'pisomau nau bhagavaḥ kurv iti | tatheti hovāca tau vai nu māṃ yuvaṃ punaryuvānaṃ kurutam iti | taṃ ha sarasvatyai śaiśavam abhyavacakṛṣatuh |

Él lo escuchó; entonces los dos se marcharon. Él dijo:

- Muchacha, ¿qué ha sido ese ruido?
- Esos dos hombres, que tienen la más hermosa de las apariencias, se me han acercado.
- ¿Qué te han dicho?
- «Muchacha, ese viejo achacoso e incompleto no es bastante como marido; sé nuestra esposa».
- Y tú, ¿qué has dicho?
- «No» he dicho yo-, «aquel a quien mi padre me entregó, de ese seré la esposa».

[124] Esto le gustó. Dijo:

— Esos dos eran los Aśvin, que viajan como médicos; se les otorga como libación una cucharada de mantequilla, pero no de *soma*. Mañana se te acercarán y te dirán lo mismo; tú diles: «Vosotros dos sois los imperfectos, que siendo dioses no podéis beber *soma*. Mi marido, que sí bebe *soma*, es perfecto». Y ellos te dirán: «¿Quién puede hacer que nosotros dos bebamos de *soma*?» «Este, mi marido», di. Con esto tengo la esperanza de volver a ser joven.

Al día siguiente, los dos se acercaron a ella y le dijeron lo mismo. Ella respondió:

— Vosotros dos sois los imperfectos, que siendo dioses no podéis beber *soma*. Mi marido, que sí bebe *soma*, es perfecto.

# Y ellos dijeron:

- ¿Quién puede hacer que nosotros dos bebamos soma?
- Este, mi marido—, dijo.

[125] Le dijeron a Cyavana:

- ¡Oh, vate! Haz, señor, que recibamos libaciones de soma.
- Así sea les dijo, pero vosotros hacedme joven de nuevo.

Lo bajaron hasta el vado Śaiśava del río Sarasvatī.

स होवाच कुमारि सर्वे वै सद्धा उदेप्यामो ऽनेन मा लक्ष्मकेश जानीतादिति । ते ह सर्व एव सद्धा उदेयुर्यत्कल्यागतमं रूपागां तेन रूपेन । तं हेयं ज्ञाबाविबेभेदे ऽयं मम पितिरिति । तं होचतुर्ऋषे ऽकुर्वावं तव तं कामं यस्तव कामो ऽभूत्पुनर्युवाभूरावां च तथानुष्ठाधि यदावमिपिसोमो स्यावेति ॥ १२५ ॥ स होवाच देवा वा एते कुरुन्नेत्रे ऽपधीर्ष्णा यज्ञेन यज्ञमाना श्रासते । ते तं कामं नाप्नुवन्ति यो यज्ञे कामस्तद्यज्ञस्य धिरो ऽच्छिदात तदाद्दध्यङ्कार्थवंशो ऽन्वप्यत् । तं तत्पृच्छतं । स वां तदनुवन्त्यति । ततो ऽपिसोमो भविष्यथ इति । तदात्तद्यज्ञस्य धिरो ऽच्छिदातेति सो ऽसावादित्यः स उ एव प्रवर्ण्यस् । तौ ह दध्यश्चमार्थवंश्रम् श्राज-ग्मतुस्तं होचतुर्ऋष उप बायावेति । कस्मै कामायेत्येतद्यज्ञस्य धिरो ऽनुवन्त्यावह इति । नेति होवाचेन्द्रो वै तदप्यपृष्यत् । स मा-व्रवीद्यदि वा इदमन्यस्मे ब्रूयाः धिरस्ते छिन्द्यामिति । तस्माद्विभेमीति । स वै नावनेनाश्वस्य धीर्ष्णानुब्रूहीति । तथेति होवाच । स वै नु वां संवदमानौ पृष्यानीति । तौ हेमौ स्वं धिरो निधायेदमश्वस्य धिरः प्रतिसंधाय तेन ह स्म संवदमानावासाते साम गायमानावृचं यजुरभिव्याहरन्तौ । ताभ्यां ह श्रद्धाय तेनाश्वस्य धीर्ष्णानूवाच ॥ १२६ ॥

sa hovāca kumāri sarve vai sadṛśā udeṣyāmo 'nena mā lakṣmakeṇa jānītād iti | te ha sarva eva sadṛśā udeyur yat kalyāṇatamaṃ rūpāṇāṃ tena rūpeṇa | taṃ heyaṃ jñātvāvabibhede 'yaṃ mama patir iti | taṃ hocatur ṛṣe 'kurvāvaṃ tava taṃ kāmaṃ yas tava kāmo 'bhūt punaryuvābhūr āvāṃ ca tathānuśādhi yad āvam apisomau syāveti || 125 ||

sa hovāca devā vā ete kurukṣetre 'paśīrṣṇā yajñena yajamānā āsate | te taṃ kāmaṃ nāpnuvanti yo yajñe kāmas tad yajñasya śiro 'cchidyata | tad yad dadhyaṅn ātharvaṇo 'nvapaśyat | taṃ tat pṛcchataṃ | sa vāṃ tad anuva-kṣyati | tato 'pisomau bhaviṣyatha iti | tad yat tad yajñasya śiro 'cchidyateti so 'sāv ādityaḥ sa u eva pravargyas | tau ha dadhyañcam ātharvaṇam ājagmatus taṃ hocatur ṛṣa upa tvāyāveti | kasmai kāmāyety etad yajñasya śiro 'nuvakṣyāvaha iti | neti hovācendro vai tad apy apaśyat | sa mābravīd yadi vā idam anyasmai brūyāḥ śiras te chindyām iti | tasmād bibhemīti | sa vai nāv anenāśvasya śīrṣṇānubrūhīti | tatheti hovāca | sa vai nu vāṃ saṃvadamānau paśyānīti | tau hemau svaṃ śiro nidhāyedam aśvasya śiraḥ pratisaṃdhāya tena ha sma saṃvadamānāv āsāte sāma gāyamānāv ṛcaṃ yajur abhivyāharantau | tābhyāṃ ha śraddhāya tenāśvasya śīrṣṇānūvāca || 126 ||

# Él dijo:

— Niña, todos saldremos [del agua] con el mismo aspecto; reconóceme mediante este signo.

Efectivamente, todos ellos salieron iguales en aspecto, con la más hermosa de las apariencias. Ella lo reconoció y lo escogió:

- Este es mi marido.

Ellos dos le dijeron a Cyavana:

— Vate, nosotros hemos cumplido tu deseo, lo que tú querías, te has vuelto joven de nuevo; y ahora enséñanos cómo podremos ser nosotros dignos de *soma*.

# [126] El dijo:

— Los dioses, aquí en el Kurukṣetra, han tomado parte como sacrificadores de un sacrificio carente de cabeza.<sup>266</sup> Ellos no obtienen el deseo que era el deseo sacrificial, pues la cabeza ha sido cortada. Le preguntaréis a Dadhyañc, de los Atharvan, lo que ha visto;<sup>267</sup> él os lo dirá y así podréis beber *soma*. La cabeza del sacrificio que fue cortada, esa es sol aquel, y además el *pravargya*.<sup>268</sup>

Ellos dos vinieron hasta Dadhyañc, descendiente de Atharvan; le dijeron:

- Vate, queremos ser tus discípulos.
- ¿Y con qué fin?
- Queremos que se nos enseñe la cabeza del sacrificio.
- No dijo—, Indra la ha visto también; él me dijo: «Como se lo digas a otro, te cortaré la cabeza»; tengo miedo de eso.
- Explícanoslo pues a través de esta cabeza de caballo.
- Sea, dijo, pero yo os quiero ver antes conversando.

Ellos dos, tras quitarse sus propias cabezas, se colocaron la cabeza de caballo, y se sentaron a conversar, y a cantaron una melodía del Sāma-Veda, y recitaron un verso del Rg-Veda y un versículo del Yajur-Veda. Entonces confió en ellos y les enseñó a través de la cabeza de caballo.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Los dioses se representan sentados, como *yajamāna* que desean obtener algo del sacrificio. No lo obtienen, puesto que no conocen el secreto del sacrificio.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Dadhyañc, como rși que es, «ha visto» cuál es la cabeza del sacrificio.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Glosa que explica cuál es aquí la doctrina secreta que se está explicando

तिदन्द्रो उन्वबुध्यत । प्र हाभामवोचिदिति । तस्यानुद्रुत्य शिरः प्रच्छिनदिदमश्वशीर्षम् अथ यदस्य स्वं शिर आसीत्तिदमो मनीपिणो प्रतिसमधत्तां । तो ह देवानाजग्म-तुरपशीर्ष्णा यज्ञेन यजमानांस्तान्होचतुरपशीर्ष्णा वै यज्ञेन यजमाना आध्वे । ते तं कामं नाप्नुथ यो यज्ञे काम इति । कस्तबज्ञस्य शिरो वेदेत्याविमिति । तद्वे प्र-तिसंधत्तमिति । ताभ्यां वै नौ ग्रहं गृह्णीतेति । ताभ्यामेतमाश्विनं ग्रहमगृह्णंस्तावबु-वन्युवमेवाध्वर्यू स्थस्तौ तत्प्रजानन्तावेतबज्ञस्य प्रतिसंधास्यथ इति । तथेति । तावध्वर्यू आस्तां तत्ताविपसोमावभवतम् ॥ १२७ ॥

ऋथ ह च्यवनो भार्गवः पुनर्युवा भूबागच्छच्छर्यातं मानवं । तं प्राच्यां स्थल्यामया-जयत् । तदस्मै सहस्रमददात् । तेनायजतैतद्वे च्यवनो भार्गव एतेन साम्ना स्तुबा पुनर्युवाभवत्कुमारीं जायामविन्दत सहस्रेगायजतेते वा एतस्मिन्सामन्कामा एतान् एव कामानवरुद्धे । यत्काम एवैतेनसाम्ना स्तुते समस्मै स काम ऋध्यते । ऋथो ह स्मैतेनैव साम्ना च्यवनो भार्गवो यद्यद्श्यनं चकमे तत्तद्ध स्म सरस्वत्ये श्रेशवादुदच-ति । तद्वन्नाद्यस्यावरुद्धिः सामावान्नाद्यं रुद्धे ऽन्नादः श्रेष्ठः स्वानां भवति य एवं वेद । यदु च्यवनो भार्गवो ऽपश्यत्तस्मास्यावनमित्याख्यायते ॥ १२८ ॥

tad indro 'nvabudhyata | pra hābhām avocad iti | tasyānudrutya śiraḥ prācchinad idam aśvaśīrṣam | atha yad asya svaṃ śira āsīt, tad imau manīṣiṇau pratisamadhattāṃ | tau ha devān ājagmatur apaśīrṣṇā yajñena yajamānāṃs tān hocatur apaśīrṣṇā vai yajñena yajamānā ādhve | te taṃ kāmaṃ nāpnutha yo yajñe kāma iti | kas tad yajñasya śiro vedety āvam iti | tad vai pratisaṃdhattam iti | tābhyāṃ vai nau grahaṃ grhṇīteti | tābhyām etam āśvinaṃ graham agrhṇaṃs tāv abruvan yuvam evādhvaryū sthas tau tat prajānantāv etad yajñasya pratisaṃdhāsyatha iti | tatheti | tāv adhvaryū āstāṃ tat tāv apisomāv abhavatam || 127 ||

atha ha cyavano bhārgavaḥ punaryuvā bhūtvāgacchac charyātaṃ mānavaṃ | taṃ prācyāṃ sthalyām ayājayat | tad asmai sahasram adadāt | tenāyajataitad vai cyavano bhārgava etena sāmnā stutvā punaryuvābhavat kumārīṃ jāyām avindata sahasreṇāyajataite vā etasmin sāman kāmā etān eva kāmān avarunddhe | yatkāma evaitena sāmnā stute sam asmai sa kāma rdhyate | atho ha smaitenaiva sāmnā cyavano bhārgavo yad yad aśanaṃ cakame tat tad dha sma sarasvatyai śaiśavād udacati | tad v annādyasyāvaruddhiḥ sāmāvānnādyaṃ runddhe 'nnādaḥ śreṣṭhaḥ svānāṃ bhavati ya evaṃ veda | yad u cyavano bhārgavo 'paśyat tasmāc cyāvanam ity ākhyāyate || 128 ||

[127] Indra se enteró de esto. «Se lo ha dicho a esos dos», pensó. Corrió y le cortó la cabeza de un golpe, esa cabeza de caballo; y la cabeza que era la suya propia, esa se la restituyeron ellos dos. Ellos vinieron a donde estaban los dioses, que estaban ofreciendo un sacrificio carente de cabeza. Les dijeron:

- No tiene cabeza el sacrificio que estáis ofreciendo; no obtendréis con este sacrificio lo que queréis.
- ¿Quién conoce pues la cabeza del sacrificio?
- Nosotros.
- ¡Restituidla!
- Dadnos entonces parte en la libación de soma.

Para ellos dos realizaron la libación asvínica; les dijeron:

- Vosotros dos sois los *adhvaryus*,<sup>269</sup> y llevaréis esta cabeza del sacrificio, la que conocéis.
- Así sea.

Ellos dos fueron los adhvaryus, así se convirtieron en bebedores de soma.

[128] Entonces Cyavana, descendiente de Bhṛgu, tras haberse vuelto joven de nuevo, regresó junto a Śaryāta, descendiente de Manu. Sacrificó para él en un lugar dirigido a oriente. Él le dio mil vacas;<sup>270</sup> las sacrificó. Así en verdad Cyavana, descendiente de Bhṛgu, tras rezar con este canto, se volvió joven de nuevo. Encontró una esposa joven, sacrificó mil vacas. Estos son los deseos que se obtienen mediante este canto. Lo que se desea con este canto es un deseo que obtiene cumplimiento. Y así, precisamente mediante este canto, todo alimento que deseó Cyavana, descendiente de Bhṛgu, lo saca él del Śaiśava junto al Sarasvatī. Pues este canto es la obtención de alimento. Obtiene alimento, se alimenta, llega a ser el más prominente entre los suyos quien esto sabe. Y como este canto lo vio Cyavana, descendiente de Bhṛgu, por eso se lo denomina «el de Cyavana».

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Sacerdotes encargados de las acciones rituales.

 $<sup>^{270}</sup>$  Śaryāta entrega a Cyavana una dakṣiṇā o dádiva ritual consistente en mil vacas. Con esto el joven Cyavana pasa a ser yerno de Śaryāta y su purohita; Cyavana había sido abandonado por su propia tribu.

# [11]

# Los huesos de Dadhyañc (JBr 3.64-65)

La leyenda de la cabeza de caballo de Dadhyañc tiene una curiosa coda, pues queda un cabo suelto: cuando Dadhyañc hubo recuperado su cabeza, ¿qué se hizo de la cabeza de caballo que había servido para engañar a Indra? El tema se menciona ya en el RV en un contexto vinculado también al secreto del soma:

RV 1.84.13-15:

इन्द्रों दधीचो ऋस्थिभेर्वृत्राग्यप्रतिष्कुतः । ज्ञघानं नवतीर्नवं ॥१३॥ indro dadhīcó asthábbir vṛtrấṇ'y ápratiṣkutaḥ | jaghấna navatír náva || 13 ||

Indra, con los huesos de Dadhyañc, sin recibir heridas mató a los enemigos<sup>271</sup>, a los noventa y nueve.<sup>272</sup>

इछन्नश्चंस्य यच्छिरः पर्वतेष्वपंश्चितम् । तिद्वंदच्छर्यगाविति ॥१४॥ ichánn áśvasya yác chíraḥ párvateṣ"v ápaśritam | tád vidac charyaṇávati || 14 ||

Buscando la cabeza del caballo escondida en las montañas, la encontró en el Śaryanāvat.

अत्राह् गोरंमन्वत् नाम् ब्रष्टुंरपीच्यंम् । इतथा चन्द्रमंसो गृहे ॥१६॥ átráha gór amanvata náma tváṣṭur apīcɨyàm |

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Vṛtrāṇi, lit. 'obstáculos'.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> El número 99 está vinculado muy frecuentemente al número de enemigos de Indra y es, desde luego, un modo de designar la muchedumbre, la totalidad.

# itthấ candrámaso gṛhé || 15 ||

Entonces recordaron el nombre secreto de la vaca de Tvaṣṭṛ, allí en la casa de la luna.

Estas estrofas recogen una serie de referencias bastante oscuras. Sāyana, en su comentario a estos versos, ofrece un relato que sigue de cerca el siguiente texto del Jaiminīya-Brāmaṇa. La expresión «Huesos de Dadhyañc» se refiere al cráneo, la cabeza de caballo que este sabio había utilizado, según los textos [9] y [10], para contarles a los Asvin el secreto del soma. Dicho cráneo se ocultó en el Śaryanāvat, un lago del Kuruksetra, la región sagrada para el brahmanismo, convirtiéndose en un nuevo secreto, una nueva «cabeza de Makha». La «vaca de Tvastr», que es el constructor del universo, padre adoptivo de Indra, y la «casa de la luna» son, de nuevo, referencias al soma, que es la fuente del poder de Indra para acabar con sus enemigos; Indra le roba el soma a su padre y se ve obligado a matarlo (RV 4.18.1-2, 12, v. Oberlies 1999: 268). A partir de menciones sueltas en distintos himnos del Rg-Veda, Geldner (1951 I: 108) reconstruye la levenda completa del siguiente modo: los Aśvin deseaban la «dulzura tvástrica (RV 1.177.2)», una vaca milagrosa de cuyas ubres (RV 3.48.3) manaba soma (cf. AV 8.9.24). El soma celestial (RV 10.116.3) es la bebida de la inmortalidad, amrta (la 'ambrosía' de la mitología griega, con la que comparte etimología, p.i.e. \*n-mrto- 'inmortal'), que según RV 10.85.3-5 es la luna, o según versiones más antiguas (RV 1.84.15) está en la casa de la luna. Tvastr creía que su hijo Indra va a crecer por encima de su cabeza y mantuvo oculta de él a la vaca del soma. Pero Indra siente desde su nacimiento una inagotable sed de soma, que ha de sustituir el pecho materno (RV 3.48.1, 3). Excepto Tvastr, solo él conoce el secreto Dadhyañc, pero como hemos visto, este se lo transmite a los Aśvin por medio de una cabeza de caballo. Como castigo, Indra le corta la cabeza de caballo, y esta se guarda como reliquia milagrosa y guardián del secreto (RV 10.48.10), y queda escondida junto a las montañas, en el lago Saryanavat. Allí encuentra Indra el cráneo, denominado forma eufemística los «huesos de Dadhyañc» (en RV 10.48.10, simplemente «huesos») y lleva a cabo maravillas, como matar Asuras usándolo como arma, como nos cuenta el texto que tenemos a continuación.

La edición del texto sánscrito presenta algunas dificultades; he cotejado el texto de Oertel (1897: 17-18) con el de Vira y Chandra (1954: 380-381).

#### Jaiminīya-Brāhmana 3.64-65

दध्यह् वा आथर्वगस्तजस्त्री ब्रह्मवर्चस्यास । तं ह स्म यावन्तो ऽसुराः परापश्यन्ति ते ह स्म तदेव विश्रीर्पागाश्चेरते । स उ ह स्वर्गं लोकमुचकाम । स हेन्द्रो ऽसुरेरिश्विभिश्चोढ उवाच क्व न दध्यङ्मवतीति । तस्मे होचुस्स्वर्गं वै भगवस्स लोकम् उदक्रमिदिति । स होवाच नैवास्येह किं चित्परिश्चिष्टमस्तीति । तस्मे होचुरासीदेवेदम् अश्वशीर्षं येनाश्चिभ्यां देवविद्यां प्राब्रवीत्तत्तु न विद्य यत्राभवदिति । तद्या अन्विच्छतेति । तद्धान्वीपुरिच्छन्नश्चस्य यच्छिरः पर्वतेष्वपि्रतं तद्धिदच्छर्यगा-वितिति । श्चर्यगावद्ध नामेतत्कुरुद्धेत्रस्य जघानार्धे सरः । तदेतदनुव्याजहुस्तस्मे प्रायच्छन् । तद्ध स्मासुरागां प्रकाशे धारयति । तं ह स्म यावन्तो ऽसुराः परापश्यन्ति ते ह स्म तदेव विश्वीर्षागाश्चेरते ॥६४॥

स ह तैरेवास्थिभिर्नवतीर्जधानासुरागाम् । तदेतद्भातृव्यहा विजिती । इन्द्रो दधीचो अस्थिभिर्वृत्राग्यप्रतिष्कुतो जघान नवतीर्नवतीर्विजयते हन्ति द्विषन्तं भ्रातृव्यं य एवं वेद ॥६५॥

dadhyan ha vā ātharvaṇas tejasvī brahmavarcasy āsa | taṃ ha sma yāvanto 'surāḥ parāpaśyanti te ha sma tad eva viśīrṣāṇaś śerate | sa u ha svargaṃ lokam uccakrāma | sa hendro †surair²³³ aśvibhiś coḍha uvāca kva nu dadhyan bhavatīti | tasmai hocus svargaṃ vai bhagavas sa lokam udakramad iti | sa hovāca naivāsyeha kiṃ cit pariśiṣṭam astīti | tasmai hocur āsīd evedam aśvaśīrṣaṃ yenāśvibhyāṃ devavidyāṃ prābravīt tat tu na vidma yatrābhavad iti | tad vā anvicchateti | tad dhānvīṣur icchann aśvasya yac chiraḥ parvateṣv apaśritaṃ tad vidac charyaṇāvatīti | śaryaṇāvad dha nāmaitat kurukṣetrasya jaghanārdhe saraḥ | tad etad anuvidyājahrus tasmai prāyacchan | tad dha smāsurāṇāṃ prakāśe dhārayati | taṃ ha sma yāvanto 'surāḥ parāpaśanti te ha sma tad eva viśīrṣāṇaś śerate | 64 ||

sa ha tair evāsthibhir navatīr jaghānāsurāṇām | tad etad bhrātrvyahā vijitī | indro dadhīco asthabhir vrtrāṇy apratiṣkuto jaghāna navatīr vijayate hanti dviṣantaṃ bhrātrvyaṃ ya evaṃ veda || 65 ||

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Vira y Chandra (1954) dan la lectura hendro 'surair abhibāḍha. Oertel (1897) lee indro surair aśvibhiś co'ḍha[ḥ] 'Indra, conducido (ūḍha-) por dioses' (sura, lo contrario de asura) y 'Aśvin', pero en plural, no dual. Omite el visarga, pero luego traduce indro 'surair 'Indra, llevado por asuras...' El plural aśvibhiḥ puede deberse al metanálisis erróneo de un dvandva†(a)surāśvibhiḥ. Aquí seguimos el texto editado por Oertel.

#### Jaiminīya-Brāhmana 3.64-65

[64] Dadhyañc, descendiente de Atharvan, era preclaro, famoso por su conocimiento del *bráhman*. Todos los *asura* que lo veían de lejos caían por tierra descabezados. Ascendió él a los cielos. Indra, conducido por los dioses y los Aśvin, dijo:

– ¿Dónde está Dadhyañc ahora?

Le dijeron:

- En verdad, señor, él ha ascendido a los cielos.

Él dijo:

— ¿Es que no hay nada suyo que se haya quedado aquí?

Le dijeron:

- Había una cabeza de caballo, con la que les contó a los Aśvin la ciencia divina;<sup>274</sup> pero no sabemos dónde fue a parar esta.
- En verdad, buscadla.

Y ellos la buscaron, recitando: «Buscando la cabeza del caballo que estaba escondida en las montañas, la encontró en Śaryaṇāvat» (RV 1.84.14). <sup>275</sup> Śaryaṇāvat es el nombre de un lago que está en mitad de la parte occidental del Kurukṣetra. Cuando la hubieron encontrado, la cogieron y se la entregaron. Y él iba sosteniéndola a la vista de los asura; y todos los asura que lo veían de lejos caían por tierra descabezados.

[65] Él pues, solo con esos huesos mató a noventa asura. De este modo y no de otro fue matador de rivales, vencedor: «Indra, con los huesos de Dadhyañc, sin recibir heridas, mató a los enemigos, a los noventa» (RV 1.84.13).<sup>276</sup> El que sabe esto vence a noventa, mata al rival que le odia.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> En la versión de Sāyaṇa, acertadamente, *madhuvidyā* 'dulce ciencia, ciencia del *madhu* (= *soma*)', en lugar del *devavidyā*, más genérico, que hay aquí.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> El Śaryaṇāvat se identifica tradicionalmente con los *tīrtha* o estanques sagrados de Brahma Sarover (o Brahamsar) y Sannejit Sarover, lugares de peregrinación en la actual ciudad santa de Kurukṣetra, distrito de Haryana.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Falta 'y nueve', náva, cf. pág. 182.

# V Nota sobre bráhman

El lector que se aproxime a estas páginas con conocimientos genéricos sobre la cultura india, se sorprenderá de que no aparezca traducido *bráhman* por 'realidad última', 'absoluto trascendente', o algo similar, ni se le dé a *rta* el significado de 'orden cósmico'. Posiblemente se haya sorprendido también de la importancia de dioses como Varuṇa o Indra, de los que posiblemente apenas oído hablar, mientras que de los dioses de la *trimūrti* hinduista (Brahmā, Viṣṇu, Śiva) aquí solo se menciona a Viṣṇu... que acaba descabezado.

Sucede que entre la religión védica y el hinduismo clásico, tal y como se documenta a partir de los primeros siglos de nuestra era, median, no en vano, más de mil años. La pasmosa continuidad cultural del brahmanismo, forjado hace más de tres mil años en la zona noroccidental de la India, y su conservadurismo en ciertos aspectos — como el uso del sánscrito como lengua sagrada, o de ciertos rituales védicos que perviven hasta nuestros días—, no le ha impedido el debate con otras tradiciones religiosas, como el budismo, y la adaptación a invasiones y todo tipo de cambios políticos; de ahí que se hayan producido hondas transformaciones.

Definir y traducir términos como *bráhman*, *dhī*, *rta*, supuso un desafío para la filología occidental; ha sido necesario aislar su significado en cada uno de los estratos cronológicos de los textos védicos (simplificando un poco: Rg-Veda, los Brāhmaṇas, las Upaniṣad), una ardua labor en la que los textos se han interpretado no solo a la luz de la propia tradición brahmánica y de los comentaristas autóctonos, sino también mediante la lingüística comparada, la etimo-

logía y la comparación con el Avesta iranio y otras tradiciones religiosas y poéticas indoeuropeas.

Como hemos señalado repetidamente, al acto de formular verbalmente las conexiones del *rta* se lo denomina *bráhman*, un concepto que a finales del periodo védico se convertirá en el principio cósmico trascendente, más allá de toda experiencia sensible, impersonal y eterno, primera causa del universo. Este *bráhman* se convertirá, unos mil años después, en el centro de la filosofía Advaita Vedānta, especialmente con la obra de Śańkara (s. VIII d.C.). Ahora bien, es evidente que hay un largo trecho entre ese concepto tan vasto y el significado que tenía en los himnos del Rg-Veda, y que en cierta medida mantiene en buena parte de la literatura brahmánica.

Ya Oldenberg (1923: 651) resumió el significado general de bráhman como la fórmula sagrada, y el poder mágico inherente a ella, algo que se deduce a partir del análisis contextual en los himnos del Rg-Veda. Pero perfilar ese significado a partir de la etimología ha planteado graves problemas. El véd. bráhman y el p.a. brazmaniya remiten a un iir. \* $b^{(h)}r\acute{a}j^h$ -man- < p.i.e. \* $b^hr\acute{e}\mathring{g}^h$ -men-. Los únicos comparanda plausibles, que ya identificó Osthoff (1899: 113-144), son el nórdico antiguo bragr (m.) 'arte poética' (< p.i.e.  $b^h ro\hat{q}^h - i$ -) y Bragi, nombre del dios escandinavo de los encantamientos mágicos y del canto litúrgico colega, al menos en función, de Brhaspati—, así como el irl. a. bricht 'fórmula mágica, encantamiento' (< p.i.e. \*bhṛĝh-ti-, Bader 1989: 52, 67; Maryhofer EWAia II: 237). Todas las demás etimologías que se han propuesto, por muy seductoras que parezcan (la relación con lat. flāmen 'sacerdote', defendida con denuedo por Dumézil,277 o con i.a. barh, brh 'hacer grande, poderoso', 278 o con gr. μορφή 'forma', 279 entre otras) presentan severos problemas formales de un tipo u otro.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Dumézil (1935). Poco después, en una reseña, Dumézil respondió con encono a las críticas de filólogos de la talla de Louis Renou y de Émile Benveniste (Dumézil 1938); cf. la crítica metodológica de Gonda (1950: 6-8). Schrijver (1991: 177) propone flāmen (m. < n.) < \*bhleh₂-mņ 'luz, resplandor'; si se parte de \*bhlāghmņ, aunque el resultado -ām- no está excluido (pese a agmen, fragmentum), el timbre a queda sin explicar.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Propuesta de Gonda (1950: 18 y ss.), para quien el núcleo semántico de *bráhman* es 'poder', lo que resulta demasiado genérico para responder al problema; *cf.* la crítica de Thieme (1952: 93-99); sobre la raíz *barh*, Mayrhofer *EWAia* II: 212-213.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Propuesta de Thieme (1952: 127). Pero partir de \* $mr\acute{e}g^{hw}$ -men- es fonéticamente implausible, en i.a. el resultado de \* $g^{hw}$  ante m habría sido gh, y además hay que

Hoy en día se admite de forma general que el significado primitivo de *bráhman* era 'acto de formulación poética', en un contexto sacral, tal como demostró Thieme (1952).<sup>280</sup> Louis Renou (Renou-Silburn 1949) subrayó una dimensión particular de esa 'formulación': según él, *bráhman* se caracteriza específicamente por su naturaleza enigmática o paradójica. En *bráhman* es la formulación de una adivinanza cósmica, una adivinanza que no se puede resolver con una simple respuesta, sino que solo se puede formular en términos paradójicos que dejan la respuesta (la conexión oculta —*bandhu*, *nidhāna*— entre los términos de la paradoja) sin expresar. En una frase feliz de Renou, *bráhman* es *énergie connective comprimée en énigmes*, 'energía conectiva comprimida en enigmas'. (Renou-Silburn 1949: 43, v. las matizaciones de Thieme 1952: 99-101).

¿Cuál es la historia de la noción de bráhman en el brahmanismo? En principio designa, de modo genérico, al poder contenido en los actos de habla sacerdotal o inspirada. La forma masculina brahmán, con acento en la última sílaba en védico, se refiere al sacerdote que conoce y lleva a cabo esas recitaciones; como hemos visto (pág. 30), en el ritual védico tardío es uno de los cuatro sacerdotes que, por lo general en silencio, supervisa y rectifica los errores en la liturgia. El peso semántico del bráhman neutro en los Brāhmanas se desliza, claramente, del hecho y capacidad de formulación poética al "poder" inherente a la formulación de los mantras adecuados en el contexto sacrificial, y a la formulación verbal de las identificaciones y conexiones del rta, algunas de las cuales son tan poderosas que solo deben enseñarse a los iniciados. Pues el poder del sacrificio, que resume el universo mismo, está contenido precisamente en esos actos de formulación verbal, tanto de los versos en la liturgia, (sin versos o siquiera sílabas sagradas, sin emisión de voz, no hay acto sagrado) como en el conocimiento de las conexiones que dan significado a esa liturgia, las cuales, aunque sea tan sólo dentro de la mente, tienen también una expresión verbal.

Cuando el sacrificio acaba concebido como trasunto del universo entero, *bráhman* acaba por designar al principio impersonal y eterno, que origina el universo en su conjunto o es la existencia real del

tener en cuenta el p.a. *brazmaniya*, que hace poco plausible la evolución \**mr->* \**br-*, *cf.* Mayrhofer *EWAia* II: 237-238.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Cf. además Schmidt (1968: 16–22 y 239-240).

universo mismo. No desempeñará, sin embargo, un papel decisivo en la cosmogonía védica tardía; su conexión, bajo la forma del dios Brahmā (masculino), con el mito cosmogónico del hiraṇyagarbha, el huevo o embrión de oro, es posvédica. Aunque fusionado con Prajāpati y con Puruṣa, el dios Brahmā en el hinduismo no ha dado lugar a un mito cosmogónico propio: o funciona como una deidad que preside el proceso cosmogónico pero que en sí permanece inactiva — de un modo no muy distinto al sacerdote brahmán en el sacrificio védico— o es un demiurgo que llega a existir en el segundo estadio de la cosmogonía, cuando el mundo fenoménico ya ha comenzado su desarrollo (surgiendo, por ejemplo, del ombligo de Visnu).

# ÍNDICE DE PASAJES CITADOS

| A'D 71014     | 22           | DV 0 (0 10      | 0.6     |
|---------------|--------------|-----------------|---------|
| AiBr 7.18.14  | 99           | RV 3.62.10      | 26      |
|               |              | RV 4.1.5        | 50      |
| KS. 19.11     | 97           | RV 4.3.11       | 50      |
| KapKS 31.1    | 97           | RV 4.18.5       | 63      |
|               |              | RV 5.2.7        | 95, 117 |
| RV 1.1.2      | 23           | RV 6.9.4-6      | 27-28   |
| RV 1.18.7     | 29           | RV 6.19.2       | 63      |
| RV 1.51.4     | 50           | RV 6.63.10      | 22      |
| RV 1.62.3     | 47-48        | RV 7.15.1       | 137     |
| RV 1.71.2     | 49           | RV 7.89.1-5     | 96      |
| RV 1.84.13-15 | 182-183, 185 | RV 10.114.9-10  | 29      |
| RV 1.92.16    | 153          | RV 10.121.1 y s |         |
| RV 1.116.10   | 170          | RV 10.171.2     | 158     |
| RV 1.116.12   | 159, 170-171 | 11, 10,1, 1,1   | 100     |
| RV 2.12.3     | 48, 50       | ŚBr. 9.4.1.5    | 99      |
| RV 2.12.14    | 24           | 0211711110      |         |
| RV 2.28.5, 6  | 98           | TS 5.1.4        | 165     |
| RV 3.26.8     | 27           | TS 5.2.1.3      | 97      |
| RV 3.31.19    | 23           |                 |         |
| RV 3.34.4     | 51           | VS 23.62        | 30      |
| RV 3.39.2     | 26           |                 |         |
|               |              |                 |         |
| Píndaro       |              |                 |         |
| Isth. 5.63    | 23           | Pyth. 1.75-77   | 22      |
| Ol. 9.48      | 23, 41       |                 |         |

# ÍNDICE DE TÉRMINOS GLOSADOS

| Indio antiguo |                   | asura         | 33, 95, 184                         |
|---------------|-------------------|---------------|-------------------------------------|
| a-            | 33                | aślīlajanma   | 86                                  |
| abhiplava     | 91                | aśvamedha     | 30                                  |
| adabdha       | 71                | aśvibhiḥ      | 184                                 |
| Aditi         | 32, 126, 129      | atikupya      | 86                                  |
| adhvaryu      | 18, 41, 113, 125, | āditya        | 32                                  |
|               | 181               | āhavanīya     | 54, 57, 97, 117                     |
| agni          | 27                | āprī          | 113                                 |
| agniciti      | 97                | ārya          | 5, 19, 24, 47, 55,                  |
| agnihotra     | 54, 57            |               | 157                                 |
| aghāyú        | 143               | āśrama        | 103                                 |
| aghnya        | 155               | ātmastuti     | 34                                  |
| amŗta         | 183               | āyu           | 143                                 |
| a-nud         | 63                | bandhu        | 189                                 |
| anu-dā        | 63                | barh          | 188                                 |
| anuttāḥ       | 63                | barhis        | 25, 141                             |
| anna          | 21                | brahmán (m.)  | 15, 30, 32, 35,                     |
| antarikṣa     | 49, 135           |               | 41, 68, 113, 189,                   |
| aliklava      | 86                |               | 190                                 |
| apa-bhajāma   | 81                | bráhman (n.)  | 15, 18, 19, 26,                     |
| apās          | 88                |               | 30, 32, 49, 50,<br>61, 68, 99, 100, |
| aruṇī         | 49                |               | 131, 187-190                        |
| arya, ặrya    | → ārya            | Brahmaṇaspati | 50                                  |

| brahmacārin       | 99, 103          | garbhadhi      | 151               |
|-------------------|------------------|----------------|-------------------|
| brahmodya         | 30, 31           | gavām ayana    | 55, 91            |
| brāhmaṇa          | 18, 33, 173      | gārhapatya     | 54, 57            |
| bŗh               | 188              | gāthā          | 94, 99, 123, 125  |
| Bŗhaspati         | 26, 32, 49-51,   | Gāthin         | 123               |
|                   | 68-75, 188       | gāyatrī mantra | 26                |
| brūyāḥ, †brūyāt   | 120              | gīrbhíḥ        | 135               |
| Bhaga, bhaga      | 43, 81, 126, 129 | gharma         | 158, 161, 165     |
| bhāga             | 129              | †hānāśiṣy      | 88                |
| dakṣiṇā           | 22, 35, 37, 51,  | hiraṇyagarbha  | 190               |
|                   | 54, 61, 181      | hotŗ           | 18, 27, 41, 51,   |
| dasyu             | 123              |                | 55, 95, 113, 125, |
| dānastuti         | 21-22            |                | 137, 141          |
| deva              | 33               | huvé           | 151               |
| Devarāta          | 117              | índre          | 153               |
| devavidyā         | 185              | jaghanā        | 147               |
| duhitar divaḥ     | 155              | jāmi           | 57                |
| duhituḥ           | 57               | jeman          | 61                |
| dŗśeyam           | 129              | jenya          | 61                |
| druh              | 19, 137          | ji             | 61                |
| druhvant          | 137              | jyotis         | 26                |
| dvāpara           | 111              | ka, Ka         | 113               |
| dvija             | 99               | kali           | 111               |
| dyaus             | 16, 45, 51, 54,  | kavi           | 17, 25, 50        |
|                   | 57, 155          | kŗ             | 32                |
| dhay <sup>i</sup> | 26               | kratu          | 28                |
| dhā               | 48, 71, 105      | krávis         | 151               |
| dhā(y)            | 48               | krivi          | 151               |
| dhāsí             | 48               | kŗkadāśū       | 149               |
| dhiṣaṇā           | 63               | kŗkaváku       | 149               |
| dhī               | 18, 25, 26, 63,  | kṛṣṇā          | 65                |
|                   | 187              | kṛta           | 13, 111           |
| garbha            | 57, 105          | kuṇḍṛṇắcī      | 149               |
|                   |                  |                |                   |

| Kurukṣetra         | 160               | parivrājaka      | 94, 103, 109                       |
|--------------------|-------------------|------------------|------------------------------------|
| lepus              | 86                | pati             | 50                                 |
| nádāya             | 151               | pastyà, pastyà   | 137                                |
| madhu              | 25, 65, 137, 159, | pāśa             | 95                                 |
|                    | 161, 169, 171,    | ,<br>pāvakā      | 67                                 |
|                    | 185               | prati-i-, -yantu | 115, 119                           |
| madhuvidyā         | 185               | prati-muñcate    | 98                                 |
| maghavān           | 161, 165          | pravargya        | 18, 156, 157-                      |
| mahāvīra           | 158, 165          | 7                | 158, 160, 161,                     |
| mahāvrata          | 55                |                  | 165, 167, 169,                     |
| makha              | 157, 158          |                  | 179                                |
| makhavān           | 165               | právŗjyata       | 161, 165                           |
| manas              | 135               | pŗṣanta          | 71                                 |
| manīṣā             | 25                | punar dāt        | 129                                |
| mantra             | 6, 7, 18, 34, 47, | puras, puro      | 71                                 |
|                    | 50, 97, 189       | purohita         | 71, 181                            |
| manyu              | 135               | puro-dhā         | 71                                 |
| maṇḍala            | 53, 68, 117, 126  | pūtika           | 158                                |
| mati               | 27                | rava             | 50                                 |
| mācala             | 91                | rājan            | 22                                 |
| тāрадāḥ            | 119               | rājanya          | 99                                 |
| māyā               | 35, 37            | rājasūya         | 93, 99, 100, 111,                  |
| mīḍha              | 22                |                  | 117                                |
| muñcati            | 98                | Rāsa             | 47                                 |
| navatī́r náva      | 182, 185          | riśādasaḥ        | 141                                |
| nāpāgāḥ            | 119               | ŗc               | 17, 18, 41, 100                    |
| nihnave            | 119               | ŗņa              | 21                                 |
| nidhāna            | 189               | ŗși              | 6, 16, 17, 20, 21,                 |
| n <sup>i</sup> yut | 63                |                  | 22, 24, 26, 29,                    |
| nyagrodha          | 130               |                  | 32, 33, 34, 35,<br>47, 50, 53, 54, |
| om                 | 125               |                  | 93, 94, 97, 98,                    |
| paṇi               | 7, 47, 49, 51, 77 |                  | 103, 115, 171,                     |
| parikrośá-         | 149               |                  | 179                                |

| ŗta                | 18-19, 28, 31-32,               | subhagā       | 81         |
|--------------------|---------------------------------|---------------|------------|
|                    | 33, 50, 54, 59,                 | suparṇa       | 87         |
|                    | 61, 83, 95, 137,                | sura          | 33, 184    |
|                    | 187, 188, 189                   | svarita       | 15         |
| saccakiriyā (pāli) |                                 | svāhā         | 117        |
| sadana             | 61                              | śabda         | 33         |
| sadṛśya            | 34                              | Śaiśava       | 173        |
| sadhamāda          | 153                             | śikṣā         | 31         |
| sakhi              | 37, 59, 153                     | śiprin        | 153        |
| sakhya             | 37                              | śiśna         | 63         |
| saṃhitā<br>4.      | 16, 18                          | śiśnáthe      | 63         |
| sam-rāj-           | 165                             | śiśu          | 173        |
| sáṃmamṛjur         | 165                             | śloka         | 98         |
| sant               | 32                              | śnath         | 63         |
| satya              | 32                              | śramaṇa       | 109        |
| satyakriyā         | 32                              | śrathāya      | 98         |
| sattra             | 55, 61, 63, 91,                 | śrānta        | 109        |
| _                  | 163                             | śukra         | 167        |
| sāman<br>- · ·     | 17, 18                          | Śunaḥpucha    | 111        |
| sāvitrī            | 26                              | Śunaḥśepa     | 93-94, 111 |
| seka               | 57                              | Śunolāngūla   | 111        |
| soma               | 19, 23, 24, 25, 35, 51, 55, 61, | śúṣmeṇa       | 73         |
|                    | 63, 65, 68, 71,                 | śuṣmíṇa       | 151        |
|                    | 75, 81, 83, 85,                 | śūdra         | 55, 119    |
|                    | 87, 91, 98, 117,                | taks          | 25         |
|                    | 126, 127, 137.                  | tānvà         | 57         |
|                    | 147, 151, 157,                  | tīrtha        | 185        |
|                    | 158, 159, 161, 163, 171, 177,   | tṛca          | 126, 137   |
|                    | 179, 181, 182,                  | treta         | 111        |
|                    | 183, 185                        | triḥ prayāṇaṃ | 172        |
| sómapāḥ            | 153                             | trimūrti      | 187        |
| sómaśitāḥ          | 81                              | tubhyam       | 119        |
| sŗpra              | 71                              | taonyam       | 11)        |
|                    |                                 |               |            |

| tvā          | 143                | vindáti           | 17                |
|--------------|--------------------|-------------------|-------------------|
| udātta       | 14                 | vip               | 50                |
| udgātŗ       | 18, 41, 113        | vipaścita         | 29                |
| udumbara     | 111                | vipra             | 50, 83            |
| ud-yantu     | 83                 | viprátama         | 59                |
| ukhā         | 97                 | vi-śrathāya       | 98                |
| upadīkā      | 165                | viśvá-carṣaṇi     | 143               |
| ирадā        | 89                 | viśvấyu           | 143               |
| upanayana    | 99                 | Viśve Devāḥ       | 115, 163          |
| upasasāha    | 88                 | vīryèna           | 73                |
| usriyā       | 49                 | vrata             | 95, 135           |
| ū́rj         | 141                | vŗtra             | 24, 48, 182       |
| ūrvá         | 81                 | vyākāraņa         | 31                |
| vadāmi       | 32                 | †yadīti           | 174               |
| vahni        | 54, 57             | yajamāna          | 15, 25, 51, 54,   |
| vaiśya       | 157                |                   | 55, 97, 127, 131, |
| vala         | 48                 |                   | 152, 179          |
| vasu         | 61                 | yajña             | 15, 21            |
| vāc          | 6, 19, 28, 30, 34, | yajus             | 16, 18            |
|              | 45                 | yaśas             | 125, 163          |
| vāja         | 28                 | yáthā(-yathā)     | 167               |
| vānaprastha  | 103                | yoga              | 29                |
| vā́ravantaṃ  | 143                | yoni              | 71                |
| Vāstupa      | 173                | уūра              | 55, 63, 95        |
| vấtapramiyaḥ | 129                |                   |                   |
| Veda         | 5, 17, 18, 100     | Iranio            |                   |
| vedhas       | 103                | ahu, ahura (av.)  | 33                |
| vibhidaka    | 111                | arta (p.a.)       | 32                |
| vicākaśat    | 131                | aša (av.)         | 32                |
| vid          | 17                 | aura (p.a.)       | 33                |
| vidyā        | 100                | brazmaniya (p.a.) | 188, 189          |
| ví-mumugdhi  | 98                 | druj (av.)        | 137               |
|              |                    | gāθā (av.)        | 5                 |
|              |                    |                   |                   |

| haoma (av.)      | 24     | bricht (irl. a.)                               | 188    |
|------------------|--------|------------------------------------------------|--------|
| hauma (p.a.)     | 24     | cruor (lat.)                                   | 151    |
| hōm (p. medio)   | 24     | diẽvo dukrýtė (lit.)                           | )155   |
| kauui (av.)      | 17, 25 | flāmen (lat.) 188                              |        |
| mižda (av.)      | 22     | fōns (lat.)                                    | 48     |
| Raŋhā (av.)      | 47     | fragmentum                                     | 188    |
| vaēdā (av.)      | 17     | gtanem (arm.)                                  | 17     |
| vīnastī (av.)    | 17     | gwyr (galés)                                   | 17     |
| zaēman (av.)     | 61     | ḫaššu (hit.)                                   | 33     |
| zaēnah (av.)     | 61     | ignis (lat.)                                   | 27     |
| zaotar (av.)     | 27     | in- (lat.)                                     | 33     |
|                  |        | išḫamai (hit.)                                 | 18     |
| Griego           |        | mead (inglés)                                  | 25     |
| ἀ(ν)-            | 33     | mens, mentis (lat.)                            | ) 27   |
| δελφύς           | 105    | rēx (lat.)                                     | 22, 51 |
| Διὸς θυγάτηρ     | 155    | rí (irl. a.)                                   | 22     |
| θυγάτηρ Διός     | 155    | ro·fitir (irl. a.)                             | 17     |
| κρέας            | 151    | ro-finnadar (irl. a.                           | ) 17   |
| μάχομαι          | 158    | Saulė (lit.)                                   | 155    |
| μέθυ             | 25     | socius (lat.)                                  | 37, 59 |
| μισθός           | 22     | un- (gót.)                                     | 33     |
| μορφή            | 188    | vědě (esl. e. a.)                              | 17     |
| οἶδα             | 17     | vidēre (lat.)                                  | 17     |
| Πάρνοι           | 47     | waisei (prus. a.)                              | 17     |
| 'nã              | 47     | weit (gót.)                                    | 17     |
| ὕμνος            | 18     |                                                |        |
|                  |        | Formas reconstruidas                           |        |
| Otras lenguas    |        | *ansuz (germ.)                                 | 33     |
| agmen            | 188    | *ari̯ānām (iir.)                               | 19     |
| artus (lat.)     | 32     | *b <sup>(h)</sup> ráj <sup>h</sup> -man- (iir. | ) 188  |
| Bragi (nórd. a.) | 188    | *bʰlāgʰmņ                                      | 188    |
| bragr (nórd. a.) | 188    | *bʰleh₂-mņ                                     | 188    |

# Índice de términos glosados

| *bʰréĝʰ-men-             | 188 | *mrég <sup>hw</sup> -men-            | 188 |
|--------------------------|-----|--------------------------------------|-----|
| $^*b^h r \hat{g}^h$ -ti- | 188 | *ņ-                                  | 33  |
| $^*b^h ro\hat{g}^h$ -i-  | 188 | *ņ-mŗto-                             | 183 |
| * $d^h$ $nh_2$ -sí-      | 48  | *parna (iir.)                        | 47  |
| *dʰonh₂-ti-              | 48  | *sek <sup>w</sup>                    | 37  |
| *h₁s-ņt-i̯o-             | 32  | *sok <sup>w</sup> h <sub>2</sub> -i- | 37  |
| *h₂er                    | 31  | *uel-                                | 48  |
| *h₂ņs-u-(ro-)            | 33  | *uoid-                               | 17  |
| *h₂ŗtó-                  | 31  | *źʰau̯tar (iir.)                     | 27  |
| *Hásura- (iir.)          | 33  |                                      |     |

# **BIBLIOGRAFÍA**

- AUFRECHT, Theodor (1879), Das Aitareya Brāhmaṇa. Mit Auszügen aus dem Commentare von Sāyaṇācārya und anderen Beilagen. Bonn : Adolph Marcus.
- BADER, Françoise (1989), La langue des dieux, ou l'hermétisme des poètes indo-européens. Pisa : Giardini Editore.
- CALAND, Willem (1919), Jaiminīya-Brāhmaṇa in Auswahl. Text, Übersetzung, Indices. Amsterdam: Müller (Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam, Afdeeling Letterkunde, XIX 4).
- CARPENTER, David (1994), «The mastery of speech. Canonicity and control in the Vedas», en: Laurie L. Patton (ed.), Authority, Anxiety, and Canon: Essays in Vedic Interpretation. New York: State University of New York Press (SUNY Series in Hindu Studies), 19-34.
- Dumézil, Georges (1935), *Flamen-Brahman*. París : P. Geuthner (Annales du Musée Guimet 51).
- Dumézil, Georges (1938), «Vahagn», RHR, 117, 152-170.
- EGGELING, Julius (1900), *The Śatapatha-Brāhmaṇa According to the Text of the Mādhyandina School.* Oxford: Clarendon Press (Sacred Books of the East XLIV).
- GELDNER, Karl Friedrich (1951) Der Rig Veda. Aus dem Sanskrit ins Deutsche Übersetzt und mit einem laufenden Kommentar versehen. Cambridge (Mass.): Harvard University Press (Harvard Oriental Series, 33-35).
- GONDA, Jan (1950), Notes on Brahman. Utrecht: Beyers.

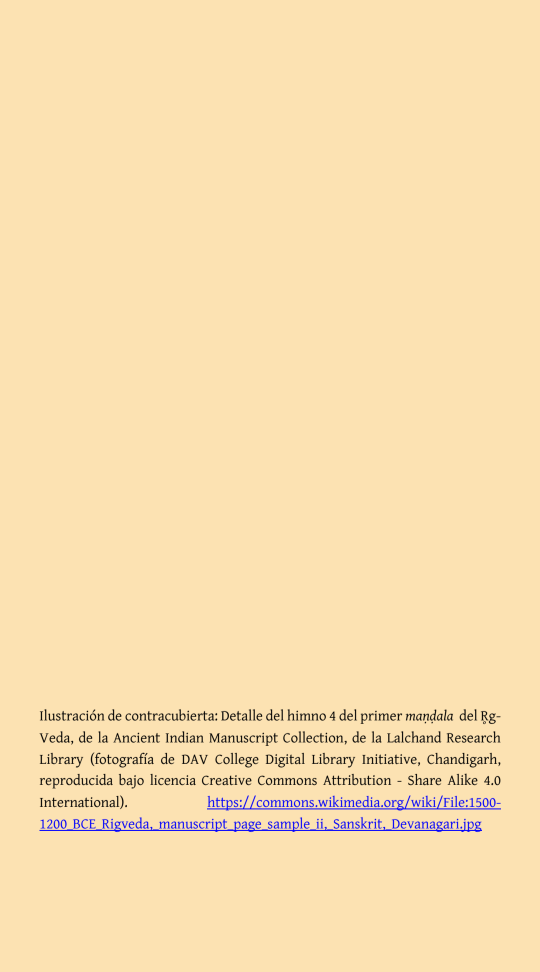
- GONDA, Jan (1963), *The Vision of the Vedic Poets*, The Hague, Mouton (Disputationes Rheno-Trajectinae VIII).
- GONZÁLEZ-REIMANN, Luis (1989), «The ancient Vedic dice game and the names of the four world ages in Hinduism», en A. F. Aveni (ed.) World Archaeoastronomy. Selected Papers From the 2<sup>nd</sup> Oxford International Conference on Archaeoastronomy Held at Mérida, Yucatán, México, 13-17 January, 1986. Cambridge: Cambridge University Press, 195-202.
- HÄMEEN-ANTTILA, Virpi (2001), «Back to Śunaḥśepa: Remarks on the gestation of the Indian literary narrative», en Klaus Karttunen y Petteri Koskikallio (eds.) Vidyārṇavavandanam. Essays in Honour of Asko Parpola. Helsinki: Societas Orientalia Fennica (Studia Orientalia 94), 181-214.
- HEESTERMAN, Johannes C. (1957), The Ancient Indian Royal Consecration. The rājasūya described according to the Yajus texts and annotated. 'S-Gravenhage: Mouton & Co.
- HEESTERMAN, Johannes C. (1967), «The case of the severed head», *WZKSO*, 11, 22-43.
- HEESTERMAN, Johannes C. (1993), The broken world of sacrifice: an essay in ancient Indian ritual. Chicago London: Chicago University Press.
- HOPKINS, E. Washburn (1905), «The fountain of youth», JAOS, 26, 1-67.
- HOUBEN, Jan E. M. (2003), «The Soma-Haoma problem: Introductory overview and observations on the discussion», *EJVS* 9.1. Disponible en: <a href="https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/article/view/783">https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/article/view/783</a>.
- HOUBEN, Jan E. M. (2006), « Le Pravargya el le Saint Graal: résonances divergentes d'um complexe indo-européen de mythes et de rites », *JA*, 294.1, 169-180.
- Jackson, Peter (2014), «A Song Worth Fifty Cows: Graeco-Indo-Iranian Variations on the Etiology of Sacrifice», MSS, 68.1, 101-118.
- Jamison, Stephanie W. (2021), «Rigveda Commentary, Books I, III, IV», disponible en:
  - http://rigvedacommentary.alc.ucla.edu/?page\_id=11 http://rigvedacommentary.alc.ucla.edu/?page\_id=17, http://rigvedacommentary.alc.ucla.edu/?page\_id=19.

- Actualizados el 10.04.2021, última consulta: 22.05.2022.
- Jamison, Stephanie W. y Joël Brereton (2014), *The Rigveda. The Earliest Religious Poetry of India* (III vols.). Oxford New York: Oxford university Press.
- KEITH, Arthur Berriedale (1920), Rigveda Brāhmaṇas. The Aitareya and Kauṣītaki Brāhmaṇas of the Rigveda. Cambridge (Mass.): Harvard University Press (Harvard Oriental Series 25).
- KRICK, Herta (1982), Das Ritual Der Feuergrundung Agnyadheya: Darstellung Und Interpretation. Wien: Österreichische Akademie der Wissenschaften (Veroffentlichungen Der Kommission für Sprachen und Kulturen Sudasiens).
- LOMMEL, Hermann (1964), «Die Śunaḥśepa-Legende», ZDMG, 114, 122-161.
- LÜDERS, Heinrich (1951), Varuṇa I: Varuṇa und die Wasser. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
- LÜDERS, Heinrich (1959), Varuṇa II: Varuṇa und das Rta. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
- MACDONELL, Arthur Anthony (1917), A Vedic Reader for Students. Oxford: Clarendon Press.
- MALAMOUD, Charles (1989), «La théologie de la dette dans le brahmanisme», en *Cuire le monde. Rite et pensée dans l'Inde ancienne.* Paris : La Découverte, 115-136
- MAYRHOFER EWAia = Mayrhofer, Manfred (1992-2001), Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen (3 vols.). Heidelberg: Carl Winter.
- Nyberg, Harri (1995), «The problem of the Aryans and the soma: the botanical evidence», en George Erdosy (ed.), *The Indo-Aryans of Ancient South Asia: Language, Material Culture and Ethnicity*. Berlin: Walter de Gruyter, 382-406.
- O'FLAHERTY, Wendy Donniger (1985), Tales of Sex and Violence. Folklore, Sacrifice and Danger in the Jaiminīya Brāhmaṇa. Chicago – London : Chicago University Press.
- OBELIES, Thomas (1998), Die Religion des Rgveda. Erster Teil: das religiöse System des Rgveda. Wien : Gerhard Oberhammer
- OERTEL, Hanns (1897), «Contributions from the Jaiminīya Brāhmaṇa to the history of the Brāhmaṇa literature», *JAOS*, 18, 15-48.

- OERTEL, Hanns (1898 «Contributions from the Jaiminīya Brāhmaṇa to the history of the Brāhmaṇa literature». *JAOS*, 19, 97-125.
- OLDENBERG, Hermann (1923), *Die Religion des Veda*, Stuttgart Berlin: Cotta'sche Buchhandlung.
- OSTHOFF, Hermann (1899), «Allerhand Zauber etymologisch beleuchtet», Bezzenberger Beiträge (Beiträge zur Kunde der indogermanischen Sprachen), 24, 109-173.
- PINAULT, Georges-Jean (2016), «On Bṛhaspati's name», en Julieta Rotaru, Jan E. M. Houben y Michael Witzel (eds.), *Vedic Śākhās:* Past, Present, Future. Proceedings of the Fifth International Vedic Workshop, București 2011. Cambridge (Mass.): Harvard University Press (Harvard Oriental Series, Opera Minora 9), 993-1007.
- PIRART, Eric (1998), «Mitología Védica», en Gregorio del Olmo Lete (ed.), Mitología y religión del Oriente antiguo II: Indoeuropeos. Sabadell: Ausa, 351-557.
- RENOU, Louis (1949), «La valeur du silence dans le culte vedique», *JAOS*, 69, 11-18.
- Renou, Louis (1962), «Recherches sur le rituel védique: La place du Rig-Veda dans l'ordonnance du culte», *JA*, 250, 176-77.
- RENOU, Louis (1966), Études védiques et pāṇinéennes XV. Paris : Institut de la Civilisation Indienne / De Bocard.
- RENOU, Louis (1969), Études védiques et pāṇinéennes XVII. Paris : Institut de la Civilisation Indienne / De Bocard.
- RENOU, Louis y Liliane Silburn (1949), «Sur la notion de *brahman*», *JA*, 237, 7–46.
- RENOU, Louis, (1955), «Les pouvoirs de la parole dans le Rgveda», Études védiques et pāṇinéennes I, Paris : Institut de la Civilisation Indienne / De Bocard,1-43
- Rubio Orecilla, Francisco J. (2006), «El Akṣasūktam o himno del jugador (RV 10.34). Apuntes sobre el juego de dados en la India védica. Trabajos preliminares para la traducción del Rgveda, 4», en Studies Presented to Joaquín Sanmartín [Aula Orientalis-Supplementa 22]. Sabadell: Ausa, 343-358.
- RUBIO ORECILLA, Francisco J. (2012), «El pecado, la vergüenza y la culpa en el pensamiento védico. Estudios sobre el mal, la culpa y el

- pecado en el Rgveda y en el pensamiento brahmánico, I», 'Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 17, 149-171.
- SCHMIDT, Hans Peter (1968), Brhaspati und Indra. Untersuchungen zur vedischen Mythologie und Kulturgeschichte. Wiesbaden: Harrassowitz.
- Schrijver, Peter (1991), *The reflexes of the Proto-Indo-European Laryngeals in Latin*. Amsterdam: Rodopi.
- STRAUSS, Otto (1905), *Brhaspati im Veda*. Leipzig: Brockhaus.
- THIEME, Paul (1938), Der Fremdling im Rgveda. Eine Studie über die Bedeutung der Worte ari, arya, aryaman und ārya. Leipzig: Brockhaus (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes 23.2).
- Тніеме, Paul (1952), «Brahman», ZDMG, 102, 91-129.
- Тніеме, Paul (1963), «Agastya und Lopamudrā», ZDMG, 113, 69–81.
- THOMPSON, George (1998), «On Truth acts in Vedic», III, 41, 125-153.
- THOMSON, Karen y Jonathan SLOCUM (s. a.), *The Rig Veda.* Disponible en <a href="https://lrc.la.utexas.edu/books/rigveda/RV00">https://lrc.la.utexas.edu/books/rigveda/RV00</a>, University of Austin (Texas) [Recuperado 05/07/2022].
- VAN DEN BOSCH, Lourens P. (1985), «The Āprī Hymns of the Rgveda and Their Interpretation», *IIJ*, 28, 95-22.
- VAN NOOTEN, Barend A. y Gary B. Holland (1994), Rig Veda. A metrically restored text with an introduction and notes. Cambridge (Mass.): Harvard University Press.
- VIRA, Raghu y Chandra, Lokesh (1954), Jaiminīya Brāhamṇa of the Sāma Veda. Critically Edited by R. V & L. C. with a foreword of Louis Renou. New Delhi: Motilāl Banārsī Dās.
- Walker Henry John (2015), *The Twin Horse Gods. The* Dioskouroi in *Mythologies of the Ancient World.* London New York: Tauris
- Watkins, Calvert (1970), «Language of gods and language of men: remarks on some Indo-European metalinguistic traditions», en Jaan Puhvel (ed.), *Myth and Law Among the Indo-Europeans*. Berkeley: University of California Press, 1-17.
- Watkins, Calvert (1995), How to kill a dragon: aspects of Indo-European poetics. New York: Oxford university Press.
- Weber, Albrecht (1855), The Çatapatha-Brāhmaṇa in the Mādhyandina-Çākhā with extracts from the commentaries of Sāyaṇa, Harisvāmin and

- *Dvivedānga.* Berlin: Dümmler y Londres, Williams & Norgate (reimpr. Varanasi 1964, Chowkhamba Sanskrit Series, 96)
- Weber, Albrecht (1865), «Ueber Haug's Aitareya Brāhmaṇa», *Indische Studien* IX, 177-380.
- Weber, Albrecht (1873), «Zweites Buch des Atharva-Saṃhitā», *Indische Studien* XIII, 129-216.
- WITZEL, Michael (1987), «On the origin of the literary device of the "Frame Story" on Old Indian Literature», en Harry Falk (ed.), Hinduismus und Buddhismus. Festschrift Ulrich Schneider. Freiburg: Hedwig Falk, 380-414.
- WITZEL, Michael (1995a), «Early sanskritization. Origins and development of the Kuru State», *EJVS*, 1.4, 1-26. Disponible en: <a href="https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/article/view/823">https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/article/view/823</a>.
- WITZEL, Michael (1995b), «Rgvedic history: poets, chieftains and polities». En George Erdosy (ed.), *The Indo-Aryans of Ancient South Asia: Language, Material Culture and Ethnicity.* Berlin: Walter de Gruyter, 307-352.
- WITZEL, Michael (2003), «Vedas and Upaniṣads», en Gavin Flood (ed.), The Blackwell Companion to Hinduism. Oxford – Malden: Blackwell. 68-98.
- WITZEL, Michael (2005), «Vala and Iwato. The myth of the hidden sun in India, Japan and beyond», *EJVS*, 12.1, 1-69. Disponible en <a href="https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/issue/view/64">https://hasp.ub.uni-heidelberg.de/journals/ejvs/issue/view/64</a>
- WITZEL, Michael y Toshifumi Gotō (2007), Rig-Veda. Das heilige Wissen. Erster und zweiter Liederkreis. Frankfurt am Main Leipizg: Verlag der Weltreligionen / Insel Verlag.
- WITZEL, Michalel (1997), «The development of the Vedic canon and its schools: The social and Political Milieu (Materials on Vedic Śakhas, 8)», en Michael Witzel (ed.), *Inside the Texts, Beyond the Texts.* Cambridge (Mass.): Harvard University Press (Harvard Oriental Series, Opera Minora 2), 257-348.
- Zeller, Gabriele (1990), Die Vedischen Zwillingsgötter. Untersuchungen zur Genese ihres Kultes. Wiesbaden: Harrassowitz (Freiburger Beiträge zur Indologie 24)



मानीः श्रानिखाआगिहावरिहिवयमस्त तिम्द्रियकाविप्रिती।यसिस्युआवरे छन् कृष्तिनित्दे निर्म्यति श्रियास्त तिम्द्रियकाविप्रिती।यसिक्ष्याक्ष्यां क्ष्ये क्ष्

Esta monografía ofrece el análisis de diversos textos mitológicos de los Vedas, junto con la edición bilingüe de los mismos. En ellos, el poder de la palabra sagrada, central en la cultura védica, se manifiesta en el mito: así, el dios Indra libera las vacas de la Aurora mediante un grito ritual. Entre los textos traducidos se encuentran el famoso Himno a Vāc, la palabra sagrada, o la Leyenda de Śunaḥśepa, uno de los relatos brahmánicos en prosa más conocidos.

