
Pecado, arrepentimiento y disfraz en
La Adúltera Penitente

Autora:
Victoria García López

Director:
Dr. José Aragüés Aldaz

Facultad de Filosofía y Letras
2023



ÍNDICE

RESUMEN............................................................................................................................... 2
INTRODUCCIÓN..................................................................................................................... 3
1. LA AUTORÍA....................................................................................................................... 4
2. EL ARGUMENTO................................................................................................................ 7
3. ESTUDIO DE LA “PECADORA ARREPENTIDA”........................................................... 12
4. EL DISFRAZ...................................................................................................................... 17
5. HAGIOGRAFÍA Y COMEDIA............................................................................................ 20
6. CONCLUSIONES.............................................................................................................. 27
7. BIBLIOGRAFÍA................................................................................................................. 28

1



RESUMEN

Análisis de La adúltera penitente, comedia hagiográfica de gran éxito en el teatro español del

Siglo de Oro atribuida a Jerónimo de Cáncer, Agustín Moreto y Juan de Matos Fragoso. Esta

obra se recrea al motivo de la pecadora arrepentida que desemboca en transformismo

religioso llevado a cabo por la protagonista, Teodora. Se ofrece aquí un análisis del arquetipo

presentado así como del método del disfraz en el panorama histórico religioso, seguidos de un

cotejo subjetivo entre las diferentes leyendas sobre esta misma santa en La leyenda dorada de

Vorágine y los Flores Sanctorum de Villegas y Ribadeneyra.

ᴘᴀʟᴀʙʀᴀs ᴄʟᴀᴠᴇ: Cáncer, Moreto, Matos Fragoso, Teodora, hagiografía, disfraz,

transformismo, pecadora arrepentida

2



INTRODUCCIÓN

El presente estudio ofrece un acercamiento tanto subjetivo como objetivo de la comedia

hagiográfica La adúltera penitente, escrita por Jerónimo de Cáncer, Agustín Moreto y Juan de

Matos Fragoso y publicada en 1655 incluida en la Parte nona de comedias escogidas de los

mejores ingenios de España. La obra posee interés dado que presenta dos de los temas más

significativos en la hagiografía: el arquetipo de la pecadora arrepentida y el transformismo

religioso. Para comprender estos asuntos ha sido necesario intercalar en el análisis el

recorrido genérico literario de ambos motivos y la presencia singular que se ofrece de ellos en

esta comedia y en los santorales medievales y barrocos.

La investigación se divide en cinco apartados: el primero trata de contextualizar la

obra haciendo una breve síntesis de los tres autores implicados, así como sus obras en

colaboración y su participación en la que nos atañe; el segundo pretende ofrecer un resumen

del argumento de la comedia para que el lector se encuentre en una situación sencilla para

entender el estudio; el tercero analiza el arquetipo de la pecadora arrepentida a lo largo de las

diferentes obras literarias, aunque centrándose en la leyenda de Teodora; el cuarto ofrece un

pequeño estudio del uso del disfraz y el transformismo en la religión, haciendo mención

específica al tema del cabello y a la diferenciación entre la misma problemática protagonizada

por mujeres y hombres; por último, se ofrece un cotejo plenamente subjetivo, en el que se han

comparado la leyenda de Teodora de La leyenda dorada de Vorágine y los Flores Sanctorum

de Villegas y Ribadeneyra, explicando el tratamiento que cada autor da a los diferentes

aspectos del relato.

El objetivo de este trabajo es investigar un tema tratado por la crítica literaria, aunque

precisa todavía de atención desde diversas perspectivas, y se presenta como aproximación

personal a los aspectos indispensables de esta comedia hagiográfica.

3



1. LA AUTORÍA

Agustín Moreto y Cabaña (Madrid, 1618 – 1669) comenzó su labor como escritor en sus años

como estudiante, aunque no fue hasta 1639 cuando se dió su reconocimiento literario al

publicarse sus poesías panegíricas a la muerte de Juan Pérez de Montalbán. En 1642 se

ordenó clérigo de órdenes menores y obtuvo un beneficio servidero en Santa María

Magdalena, iglesia parroquial de Mondéjar. Un tiempo más taŕde, entró en contacto con el rey

Felipe IV y el Conde-Duque de Olivares, momento en el que comenzó su actividad dramática

en la corte, donde coincidió con reconocidos dramaturgos. En 1643, cuando muere su padre,

sus comedias se representaban en Madrid junto con las de autores como Calderón y al cabo

de unos años, en 1651, fue cuando Moreto entró a formar parte de la Academia Castellana,

fecha en la que ya era un escritor reconocido.

En cuanto a sus comedias, parece que predominan las representadas en espacios

privados de la corte frente a las que lo fueron en corral. La Primera parte de sus comedias se

publicó en 1654, y fue la única que se imprimió durante su vida; la Segunda y Tercera parte

editadas en 1677 y 1681 fueron póstumas. En 1662 se publicaron dos de sus grandes

comedias: El lindo Don Diego y Primero es la honra.

Hay datos que permiten afirmar que el dramaturgo continuó escribiendo teatro

después de su ordenación sacerdotal, de hecho, el periodo de máxima actividad dramática de

Moreto se desarrolló después de su ordenación sacerdotal. El teatro de Moreto fue uno de los

más representados en su época, en especial sobre la década de 1650, aunque poco a poco

fueron aminorándose hasta su muerte; no obstante, en el siglo XVIII las “comedias viejas” de

Moreto se repusieron a menudo en los corrales de comedia de Madrid junto a las de otros

grandes autores cuando las de Lope de Vega tuvieron un notable descenso1.

Jerónimo de Cáncer y Velasco (¿-Madrid, 1655) fue un poeta, dramático y lírico que

perteneció al grupo de escritores afamados en vida. Tuvo el respeto de poetas de la época,

como por ejemplo el de Calderón o Zabaleta, y el favor del público y lector. Sus versos

circularon tanto impresos como manuscritos por importantes certámenes literarios de la época

y fue, además, miembro y secretario de la academia de Madrid.

Sus comedias y entremeses se representaron tanto en corrales como en palacio, y su

gran conocimiento de la Corte se refleja en sus composiciones áulicas, donde se puede

1 Maria Luisa Lobato López, Juan Antonio Martinez Berbel (2010:1049)

4



apreciar cierto tratamiento de familiaridad con monarcas y nobles. Colaboró con escritores

afamados como Calderón, Moreto y Zorrilla entre otros, y escribió para actores y compañías

como las de Antonio de Prado, destacando en los entremeses. Tal era su fama en la comedia

burlesca, hasta ser considerado maestro, que rivalizó con el mayor entremesista del siglo,

Quiñones de Benavente. Publicó su poesía en 1651, un volumen titulado Obras varias y una

comedia enteramente suya, La muerte de Valdovinos; el libro tuvo enseguida un enorme

éxito. Era considerado un maestro en los juegos conceptuales, aunque también destacó en la

poesía seria, como da cuenta Fábula del Minotauro. Sin duda, lo que define su poética es el

gusto por lo popular, lo jocoso, la claridad y aplebeyamiento del lenguaje.

En cuanto a su prosa, de Cáncer se conservan solamente tres testimonios escritos: una

aprobación a un libro de comedias, una dedicatoria y un vejamen. En el terreno de los

entremeses, no existe ninguna edición del conjunto de los suyos, aunque algunos de ellos han

circulado sueltos en colecciones de teatro breve2.

Juan de Matos Fragoso (Alvito, 1609 – Madrid, 1689) fue un letrado portugués hijo de

padres que pertenecieron a la pequeña aristocracia de Alentejo y fue integrante en el número

de los poetas españoles. Se trasladó a Madrid tras estudiar en la universidad de Évora y pasó a

formar parte de los ambientes culturales, donde lució como poeta cortesano durante los

reinados de Felipe IV y Carlos II. Sus comedias fueron representadas tanto en corrales como

en teatros palaciegos y dejó un gran número de obras poéticas; participó asiduamente en

justas poéticas y certámenes literarios, en los que dio muestra de su estilo ostentosamente

rebuscado. Gozó de vínculos con otros hombres del teatro madrileño, lo cual se puede

observar en sus obras de colaboración, que constituyen una parte significativa de su

producción teatral. Un aspecto a tener en cuenta, es la conjetura a partir de La Barrera de una

estancia en Italia por parte del autor alrededor de la década de los sesenta, sin embargo, no

constan de otros indicios para acreditar esa permanencia.

Sus comedias, bailes y entremeses se publicaron en las colecciones de diferentes

autores y en las antologías de teatro breve de entre los años cincuenta y setenta. En cuanto a

su producción teatral, el éxito de su obra fue asombroso teniendo en cuenta la cantidad de

reimpresiones que sus dramas tuvieron a lo largo del XVII y XVIII; aunque vivió un olvido

en durante el siglo XIX y un abandono crítico-filológico total en el XX.

2 Juan Carlos González (2010:239)

5



Moreto, Cáncer y Matos gozan de un gran número de obras escritas en colaboración

entre ellos. La primera de ellas sería el objeto de nuestro estudio, La adúltera penitente,

aunque al final de la jornada tercera se le atribuye toda la obra a Agustín Moreto; la segunda

obra en colaboración se trata de El bruto de Babilonia, conservada manuscrita e impresa por

primera vez en Parte treinta. Comedias nuevas y escogidas de los mejores ingenios de

España; la tercera comedia es Caer para levantar, San Gil de Portugal, con un gran éxito

antiguo que se puede corroborar gracias a la abrumadora cantidad de ediciones que tuvo;

seguidamente encontramos El hijo pródigo, conservado también de forma manuscrita y sin

atribuciones individuales; Hacer remedio el dolor; No hay reino como el de Dios y, por

último, Hasta el fin nadie es dichoso. Juan de Matos Fragoso posee también obras en

colaboración solamente con Agustín Moreto, como es el caso de El mejor par de los doce,

Nuestra Señora del Pilar (esta obra también en colaboración con Villaviciosa), Oponerse a

las estrellas (en conjunto con Martínez de Meneses), Vida y muerte de San Cayetano (junto

con De Arce, Avellaneda, Bautista Diamante y Villaviciosa) y San Froilán. En cuanto a las

obras en colaboración de Agustín Moreto, nos encontramos con La fingida Arcadia (en

colaboración con Cáncer y Calderón), La fuerza del natural (con Cáncer), La mejor luna

africana (junto con Cáncer, Belmonte, Luis Vélez, Juan Vélez, Martínez, Huerta y Roseta) y

Nuestra Señora de la Aurora (con Cáncer).

En lo que respecta a La adúltera penitente, contamos con dos testimonios: la edición

príncipe y el manuscrito 14915 de la BNE. De acuerdo con la edición príncipe, la comedia

sería obra de tres ingenios: Jerónimo de Cáncer, Agustín Moreto y Juan de Matos Fragoso; el

manuscrito carece de indicación de autoría, pero en el último folio se puede leer «Fin de la 3ª

jornada de La adúltera penitente, de D. Agustín Moreto». A pesar de esto, a finales del siglo

xɪx Castro y Rossi cuestionó la atribución y pretendió demostrar que la mayor parte de esta

obra es de Calderón de la Barca, sin encontrar ningún dato que lo avale. Más relevantes

fueron las aportaciones de Germán Vega y de Cruickshank, quienes apuntaron que fragmentos

de la primera jornada están documentados solamente en Matos Fragoso, a pesar de que se le

hubiese atribuido la jornada tercera. Lo más complejo de adjudicar serían las jornadas

segunda y tercera, aunque parece plausible que sea Cáncer el autor de la segunda jornada y

Moreto el de la tercera.

Se puede afirmar con cierta seguridad que la primera jornada fue escrita por Matos Fragoso,

la segunda Jerónimo de Cáncer y la tercera Agustín Moreto.

6



2. EL ARGUMENTO

JORNADA PRIMERA

Inicia la jornada con un diálogo entre Filipo (amante de Teodora), Morondo (criado) y

Roberto (criado) en el que Filipo se lamenta sobre su situación con Teodora (protagonista) y

sus dos criados le aconsejan no entrometerse con la casada. En esta conversación, Filipo

relata su problema con Teodora y comenta a sus criados que le ha dado un papel a Julia,

criada de Teodora, obligándola a que esa noche consiga que Teodora se encuentre sin Natalio

(su esposo). Para este plan se dirigen a casa de Teodora y es Morondo quien queda solo

iniciando la estrategia. Morondo entra en la casa en busca de Julia, pero entra en escena

Natalio, con quien comienza el enredo: Morondo le comenta a Natalio que Filipo se ha visto

envuelto en un desafío con latinos, griegos y tudescos a causa de una mujer y que a causa de

esto le han desafiado a un duelo, el cual tendrá lugar esa misma noche. Ante esta situación,

Natalio se ofrece a asistir a ayudar a Filipo en ese desafío, con lo cual, han conseguido la

primera parte del enredo: que Teodora esté sola esa noche.

Mientras espera Natalio a que llegue la hora de cumplir con su palabra, quiere distraer

a Teodora de los males y las penas que últimamente la rodean, momento en el cual entran en

escena una serie de músicos cantando, Natalio se va de escena y en ella aparece Julia, quien

empieza a hablar con Teodora y esta comienza a contar a Julia el origen de sus penas; en este

relato Teodora hace mención a una visión en la cual aparece un ser vestido con el manto de la

noche, lleno de estrellas. Acto seguido interviene Julia recomendándole retirarse a descansar,

y es cuando se van que sale a escena el Demonio vestido de estrellas (aquí es cuando se

resuelve la visión que tuvo Teodora anteriormente) anunciando los planes malignos que tiene

hacia Teodora y Filipo. El Demonio anuncia la llegada de unos ladrones a casa de Teodora,

impulsados por él, los cuales entran a escena y sacan una escalera para escalar hasta la casa

de la protagonista. Conversan los tres ladrones entre ellos hasta que el Demonio se introduce

en la conversación; en ese momento oyen voces, las cuales pertenecen a Filipo y Morondo,

que vienen hablando del engaño a Natalio, quien estará en ese instante buscando a Filipo para

cumplir con lo que prometió.

Filipo pretende hacer la señal que siempre le hace a su amada y ve una escalera salir

del balcón de la protagonista, sobre lo que piensa que será oficio de ladrones, mientras que

Morondo creerá ser acción de algún diablo. A todo esto, el Demonio va haciendo apariciones

aparte. Aparece un músico que le advierte a Filipo, quien empieza a subir la escalera que el

7



Demonio ha colocado en el balcón, y la voz del músico se va intercalando durante todo el

acto. Filipo llega al balcón y Morondo desde abajo empieza a pensar en todas las situaciones

que pueden ocurrir si son captados por los ladrones o por los ciudadanos. En ambas

situaciones saldrían mal parados. Con esta situación, Morondo decide subir también al

balcón, pero el Demonio se lo impide tirándolo al suelo, lo que hace que Morondo se vaya de

escena y el maligno también ya que cree que su delito conducirá a una serie de delitos más.

Salen Filipo y Teodora, la cual ha sucumbido a la pérdida de su honor. Se va Filipo y

es cuando aparece el Demonio otra vez para hablarle como voz interna a Teodora, formándole

pensamientos de riesgos a causa del adulterio cometido. En ese instante aparece Natalio, lo

que hace que el Demonio aconseje a Teodora que huya, y así lo hace ella. Desaparecen estos

dos personajes y es cuando Natalio hace un monólogo en el que nos damos cuenta que es

consciente que sabe la deshonra que ha sufrido y promete encontrar a Teodora, y si no lo

consiguiera. Le esperaría a él la muerte.

JORNADA SEGUNDA

El Demonio entra a escena y es quien da la noticia de que Teodora se encuentra en un

convento y que Natalio está buscándola en el monte donde se encuentra el convento. Comenta

también la idea de hacer sufrir a Natalio recordándole su deshonra escribiendo en los árboles

«Adúltera fue Teodora».

Entra en escena Teodora vestida de fraile haciendo ruido con una campanita para así

despertar a los demás frailes. En el convento se encuentra también Morondo. Entra el abad,

quien habla con Teodora (ahora llamada Teodoro) sobre el hermano Morondo y su asiduidad

a levantarse tarde. El abad recrimina a Morondo su pereza, quien en cada acto que le manda a

hacer el abad consigue o quedarse dormido o bien hacerlo incorrectamente. Teodora, ante esta

situación, rocía agua bendita haciendo mención al Demonio, el cual es diana para esa agua

que Teodora ha echado. El Demonio pega a Morondo y este empieza a pedir socorro,

mientras Teodora y el abad no le comprenden.

Aparece Flora advirtiendo de la presencia de un hombre que está actuando como loco

a las afueras del convento y pide que algún religioso le consuele. El abad pide a Teodoro que

en el camino a las eras busque a ese hombre y conozca sus respuestas. Teodora comienza a

hablar con Dios y cuenta que tuvo que entrar en el convento para esconderse de Natalio

después de la ofensa. Acto seguido entran a escena unos villanos quienes gritan a Flora que

huya del loco, y sale Natalio (el hombre que está causando revuelo) pidiéndole a Flora que no

8



huya, ya que su locura es por amor. Natalio escucha la voz de Teodora y ella le pide a Dios

que le trueque la voz para no ser reconocida por Natalio.

Natalio y Teodora inician una conversación, sin Natalio reconocerla, y le cuenta su

historia con Teodora, diciendo que es conocedor de que, el día que Teodora le dejó, pasó por

el convento. Teodora le pregunta el por qué de estar buscándola y Natalio le contesta que es

para matarla. Le comenta Natalio que quiere grabar en los troncos del bosque «Tu Natalio

estuvo aquí» y saca una espada, momento en el que Teodora teme por su vida, a lo que

Natalio le pide que no tema, que no ofenderá a quien no le ofende. Aquí es cuando Teodora se

va y en el tronco Natalio ve lo que el Demonio escribió en los árboles. Natalio inicia un

monólogo, el cual termina afirmando que su amor se transforma en odio.

Morondo entra con dos labradores y Flora y conversan. Después de la conversación

Morondo pide a los labradores que se vayan y se quede Flora. Flora le comenta que su

historia él ya la sabe y que actualmente de lo que se preocupa Flora es de encontrar un padre

para su hijo, ante lo cual Morondo se ofrece. Aparece Teodora y recrimina a Morondo

encontrarle a solas con una mujer. Flora en aparte nos da a entender que se siente atraída por

el fraile Teodoro; acto seguido se va y quedan Morondo y Teodora, quienes conversan y

aparece el Demonio, quien quiere hacer caer a Teodora en el peligro. Aparecen Filipo y

Roberto de bandoleros y el Demonio habla con Filipo para proceder al engaño: hacerle creer

que Teodora es Flora y le insiste en que cumpla su propósito de mantener relaciones con ella

esa noche; a lo que Filipo obedece. El Demonio finge la voz de Flora cerca de Teodora, a lo

que hace que Filipo se acerque y Teodora lo reconozca, por lo tanto, procede a escaparse de

él. A causa de este acto de Teodora, el Demonio se enfurece con Dios y decide pagar su ira

con Morondo.

Entra a escena Flora y los villanos y Flora le cuenta al abad que Teodora violó su

honor y de esa acción ha nacido un hijo; cuenta que ya no lo volvió a ver hasta esta tarde,

cuando volvió a repetirse la historia y puede que esté nuevamente embarazada. Después de

esto Flora deja al niño con el abad y salen de escena Flora y los villanos, quienes eran los

testigos de la historia. Teodora afirma su inocencia, pero Morondo y el abad no creen sus

palabras y la despiden del convento junto con el niño. Teodora pide que Dios cuide del niño, a

lo que aparecen en escena dos ángeles con dos cestas, se las dan a Teodora y le informan de

que en una cueva cercana encontrará a una leona que cuidará del niño; Teodora deja al bebé a

merced de la leona, ya que cree que con ella hallará mejor cuidado.

9



JORNADA TERCERA

Sale el demonio quejándose de que todo lo vil que ha hecho hacia Teodora, en lugar de

destruirla, lo que ha hecho ha sido doblar su merecimiento ya que vive con el bebé en el

monte y eso le está dando honor.

Sale Roberto llamando a Filipo y Teodora, lo cual Natalio escucha, quien comienza a

perseguir a Roberto con carabinas y pistolas para conseguir su venganza. Los carabinas se

van y aparece el Demonio para comenzar a controlar a Roberto, quien guía a Natalio hasta

Filipo para que le de muerte, ya que Roberto le ha engañado a Natalio diciendo que Filipo

había matado a Teodora tras una injuria a su esposo. Llegan unos amigos y siguen junto con

Natalio a Roberto para llegar hasta Filipo.

Entran a escena unos villanos pegando a Teodora a causa de un hurto cometido por

ella, el cual justifica explicando que es para un niño que sustenta. Después de este acto, los

villanos se van y queda Teodora hablando con el Demonio. Teodora llega al convento, llama a

la puerta y sale Morondo, a quien le pide sustento para el pequeño, pero Morondo será

corrompido por el Demonio, quien le convencerá que se trata de un engaño y que la comida

es para Teodora. En esta situación, Teodora reconoce al Demonio y este se va, quedando solos

Teodora y Morondo, quienes inician una conversación sobre los milagros que hace; Teodora

le pide una prueba de esos milagros, haciendo que le quite los cántaros de agua que trae un

león (aparece en escena), a lo que Morondo reacciona temeroso, acabando con el león

atacándole. Teodora hace que el león se vaya y le pide a Morondo que no peque tanto.

Comienza a cantar el coro y aparece un ángel que informa a la protagonista que María la

restituye a su coro.

Desaparecen todos y aparecen Natalio y Roberto siguiendo a Filipo, el cual es

consciente de que ha traicionado a Roberto. Filipo huyendo ve una cueva donde hay dentro

un hombre leyendo (que será Teodora) y decide ampararse en él. Aparecen Natalio y Roberto,

quien asegura que Filipo está escondido en la cueva, entran y conversan con Teodora, la cual

les pregunta la razón por la que buscan a Filipo, y estos le responden. Ante esta situación,

Teodora le dice a Natalio que Roberto le ha engañado y que Filipo no ha matado a su mujer;

acto seguido le pregunta a Natalio que si ella le demuestra que no ha matado a Teodora él

seguiría buscando venganza, a lo que Natalio le dice que no y Teodora le manda a buscar

respuestas al convento. Natalio y Roberto se dirigen hacia allí y sale Filipo para conversar

con Teodora.

Llega Teodora al convento con Filipo, quien hará penitencia por sus pecados, y el

abad le deja entrar. Mientras tanto, Flora y Morondo se encuentran comiendo, hasta que

10



Morondo escucha acercarse al abad y le pide a Flora que se esconda. Aparece de nuevo el

Demonio con la intención de dañar a Morondo y Flora. Los villanos entran culpando al abad

de dejar entrar al convento a una ladrona (Teodora), pero se percatan de que el ladrón ha sido

Morondo, y es cuando le empiezan a pegar. Ante este engaño, el abad pregunta que quién ha

cargado contra el fraile Teodoro, y es cuando aparece el Demonio asumiendo su culpa. Acto

seguido se va y llegan Natalio con los demás. Es entonces cuando aparece en escena un ángel,

quien revelará que el fraile Teodoro es en realidad Teodora y cuenta su historia hasta la

muerte de este día. Al acabar su discurso el ángel, Natalio, el abad y todos los demás piden

perdón, acabando con Morondo, quien da fin a la historia y le otorga el nombre de adultera

penitente a Teodora.

11



3. ESTUDIO DE LA “PECADORA ARREPENTIDA”

La figura de la pecadora penitente y su secuencia pecado-conversión-santidad es una de las

figuras más importantes dentro del canon hagiográfico. La dualidad que presenta este

personaje como pecadora y santa constituye un halo de fascinación ante la nueva alianza entre

Dios y la humanidad al ver posible, con su ejemplo, la posibilidad redentora tras una vida

llena de depravación. Esta mezcla entre dos comportamientos opuestos es la que inspira la

mujer desde la Biblia, con el ejemplo primero de Eva y posteriormente de la Virgen María, y

es lo que desataría la admiración causada en las penitentes. En el pensamiento occidental, la

contribución agustiniana más decisiva fue la conversión del deseo sexual en una consecuencia

inmediata de la transgresión humana y que dominaría a posteriori el desarrollo de los criterios

morales de la civilización occidental. El deseo sexual es una debilidad que dificulta el acceso

al reino de Dios, tomando como referencia la Biblia, donde el error también fue de Adán,

pero San Agustín pone el acento en que el demonio se había dirigido en primer lugar a Eva, la

gran responsable de su caída. Esta visita del maligno de la que hemos hecho mención, se

puede comparar con la situación vivida por Teodora:

Humana presencia de hombre
en él se reconocía […]
y con imperioso acento
escuché que me decía:
«premia el amor de Filipo,
tu esposo no te lo impida […].
No te resistas en vano,
pues, cuando quedes vencida,
te disculpa el ser compuesta
de materia quebradiza […]”» 3

Por tanto, con este fragmento se puede comprobar la tradición religiosa del adulterio

cometido por parte de la mujer a causa de la incitación de la figura maligna opuesta a Dios.

La mujer, envuelta en esta visión misógina tradicional, provocaba miedo a la vez que

fascinación en el sentimiento masculino a causa de la creencia de que la mujer hermosa era la

antesala de la perdición de los hombres y su honor, además de la idea de que la lujuria por

parte de ésta se ve ligada a la destrucción. La figura femenina fue estrechamente ligada con la

figura demoníaca y sus valores, estos últimos utilizados en numerosas ocasiones como base

3 Moreto (2019:63)

12



de la condición de la fémina. La santa pecadora, por tanto, trataba de recuperar la diosa de la

sensualidad a través de la anulación de la lubricidad, convertida en pecado; «había que

redimir el arquetipo de la suma pecadora para que, por un lado, surgiese un auténtico modelo

y, por otro, se confirmase la Nueva Ley de Cristo».4

La posterior imagen por excelencia de la pecadora arrepentida fue la de una mujer

sollozando y clamando por perdón mientras unge con perfumes a Dios; este llanto simboliza

en la religión el poder redentor del agua, elemento clave para el sacrificio penitencial (además

de la sangre) que acercaría el alma penitente a la reconciliación con Dios. Esto será la estética

penitencial, tal y como indica Fernández. Con la hagiografía postridentina, las leyendas

tuvieron que adaptarse sistemáticamente al paradigma de la santidad vigente, una

sistematización que se difundirá con un afán contrarreformista. En este contexto, las santas

pecadoras serían entonces las que demostrarían la misericordia de Dios y su auxilio hacia el

pecador, el cual podía llegar a salvarse e, incluso, alcanzar la santidad.

Los predicadores y hagiógrafos popularizaron la figura de la que germinó el

arquetipo de la pecadora penitente: María Magdalena, a partir de la cual se crearían diversas

leyendas sobre estas mujeres, siempre con procesos de recreación que derivan en diferentes

versiones. Una de esas versiones será la de Teodora de Alejandría leyenda de la cual no hay

datos precisos de su origen. No obstante, en los Acta Sanctorum se hace referencia a

menologios griegos que la mencionan e incluyen el motivo del disfraz varonil para

esconderse en un convento. Es a partir del siglo X cuando se matiza el episodio del adulterio

y aparece los motivos característicos de la leyenda de Teodora, como la envidia del demonio,

el disfraz de hombre y la intriga de una campesina que le acusa de haberla dejado encinta

creyéndole varón. Estas leyendas de las santas pecadoras dejarán de ser noticias aisladas y se

convertirán en un subtipo hagiográfico gracias a la Legenda Aurea de Vorágine en el siglo

XIII, pasando a formar parte de una colección estructurada con parámetros definidos. Será

desde este siglo cuando la hagiografía sobre las mujeres viciosas que accedían a la santidad se

difundió en medios cultos y populares y contribuyó a proyectar en los fieles la ejemplaridad

de las historias de penitentes. La santa adúltera por antonomasia es Teodora de Alejandrina

(figura en la que se basa nuestra obra estudiada), incluida en la mayoría de los santorales

castellanos posteriores al Concilio; su muestra más original durante los siglos de oro es la

vida individual compuesta por Cristóbal González de Torneo, la Vida y penitencia de Santa

Teodora de Alexandria.

4 Fernández (2009:22)

13



María Helena Sánchez Ortega propone una clasificación tipológica de las penitentes

dividida en la cortesana, la prostituta, la doncella seducida y la adúltera, pero todas unificadas

por la naturaleza del pecado. Puede haber dos desarrollos narrativos de sus vidas: el primero

sería el de ser pecadoras desde el comienzo y después de un estímulo divino o humano inician

su penitencia hacia la santidad -pecadoras empedernidas-; el segundo se inicia con una

existencia virtuosa, pero llegan a un punto en el que son víctimas de la tentación y se

convierten repentinamente en pecadoras -las caídas-. La diferencia entre ellas, pues, es que

las primeras tendrían una caracterización de depravación moral y las segundas (el caso de La

adúltera penitente) tendrán la figura diabólica como tentadora hacia el pecado, importante ya

que su materialidad es más sencilla de aprehender que la digresión moral sobre el pecado y la

condenación. A pesar de esta diferencia, las caídas se situarán en la misma órbita que las

pecadoras. Los relatos de las pecadoras presentan las secuencias de mejoramiento y las de

degradación, una alternancia entre ellas que será necesaria y que se convierte en un reflejo

estructural de la significación de la historia. El proceso de conversión será

pecado-arrepentimiento-penitencia-santidad.

Por un lado, tenemos las pecadoras lascivas y rebeldes, pero por otro tenemos las que

son objeto de la tentación y se dejan llevar por su propia debilidad, como Teodora, quien

representa junto a María a aquellas mujeres que son vencidas por la pasión e ignorancia. La

diferencia entre las pecadoras y las caídas es el pedestal en el que están situadas las segundas

antes de producirse la caída. Teodora se convierte en las recreaciones postridentinas en la

perfecta casada y su proceso hacia la lujuria es mucho más complejo que el de María. En su

historia, la envidia diabólica se presenta como resorte hacia la transgresión de la protagonista,

la interconexión entre pecado y deshonra se deja clara y el estímulo de la envidia del maligno

es la ejemplar honestidad de la perfecta casada:

Fui la mayor estrella,
el sol fue, con mi luz, breve centella;
vi la imagen del hombre:
ofendiome su nombre
y, con la rabia que en mi pecho lidia,
buscando la soberbia, hallé la envidia.5

El demonio inicia en las leyendas de Teodora una treta celestinesca, logrando que un joven de

buena posición se enamore de ella y comience a galantearla con insistencia, tratándose así de

un amor hereos:

5 Moreto (2019:68)

14



Pero será Filipo el instrumento,
con deshonesto amor, a quien aliento
para que asalte el muro defendido.6

El pecado de Teodora procede de la debilidad y la ignorancia, pero esa ingenuidad no es

atenuante de su pecado porque procede de la ignorancia del poder ilimitado de Dios. A pesar

de esto, su caso es diferente al resto de pecadoras y por eso el efecto inmediato es el

arrepentimiento.

Aparte del pecado, un elemento importante en estas historias es la conversión , punto

hacia el que convergen todas las recreaciones, es decir, el acercamiento o regreso a Dios, la

justificación y salvación eternas. Si la causa del pecado había sido el amor a los bienes

materiales como consecuencia del amor propio, el proceso de conversión tenía que pasar por

el retorno de esos bienes del espíritu. Esto, llevado a la literatura, se concreta en diversas

etapas que arrancan de la llamada de Dios y concluyen en la santidad. Los medios por los que

Dios llama a las pecadoras son dos: lo primero que puede ocurrir es que una de las figuras del

relato ilumine su conciencia para estimular el arrepentimiento y lo segundo es que una

explícita aparición maravillosa abra los ojos de la protagonista. Mientras que en otras

leyendas existen las figuras de los salvadores y aliados de Dios, los cuales ayudan en ese

arrepentimiento, en Teodora de Alejandría no existe ninguna mediación externa para

entregarse a este acto, sino que el auxilio de Dios la asiste desde el momento que consuma el

pecado, instante en el que se inicia el proceso de conversión. En su leyenda, la preocupación

por la honra la lleva a la huida y ocultación de su pecado, siendo consciente de la ofensa que

ha cometido hacia Dios. Con este acto se inicia la penitencia, el punto de inflexión espiritual,

un acto hecho sin contar con el referendo de ninguna autoridad eclesiástica, perdiendo así

validez tras el rigor normativo de Letrán y Trento. Esta penitencia llegaría a la perfección

cuando se completase la destrucción de los gérmenes del pecado, siendo estos la riqueza, la

belleza sensual y la lujuria. Para Teodora de Alejandría esto ocurriría en el momento en que

es expulsada del convento con el recién nacido -su penitencia particular- y su aspecto físico

empeora después de los siete años transcurridos.

Llegados a este punto, además de la dificultad de la autoanulación que implica la

penitencia, se le suma en la mayoría de casos el obstáculo de la tentación de volver a la vida

pasada, conflicto que da lugar en la comedia al retorno de la figura diabólica. El demonio es

el encargado de entorpecer la ascensión espiritual del santo, y esto ocurrirá en nuestra obra.

6 Moreto (2019:69)

15



En la vida de Santa Teodora el demonio es una amenaza física que intensifica la piedad de la

arrepentida, aunque aparte de convertirse en una figura interactiva, también puede

incorporarse en la conciencia del penitente. Cuando la figura maligna se convierte en

dramatis persona declara sus propósitos vengativos y anuncia su estrategia de atormentar a la

penitente, consecuencia del sentimiento de humillación por Dios y de resignarse a la derrota.

Esta venganza la llevaría a cabo él mismo o los personajes próximos a su escala de valores,

de modo que lo que en un principio había sido causante del pecado, ahora es el instrumento

de la tentación. Una tentación protagonizada por Filipo -acto paralizado por prodigio divino-

y por Flora, quien mantiene viva ese valor diabólico gracias a la intriga de saber si Teodoro/a

era el padre de la criatura que Flora esperaba, acto interpretado como engaño del demonio

para entorpecer la regeneración moral de la pecadora.

Desde la Edad Media las relaciones de milagros comenzaron a tomarse en cuenta en

procesos oficiales de canonización y la presencia visible de lo sobrenatural era el recurso

narrativo primordial para modelar la trascendencia atemporal de la vida del santo. Sin

embargo, en la hagiografía postridentina esto toma el rumbo contrario: se comienza a filtrar el

elemento sobrenatural en función de criterios rígidos de autenticidad y las vidas de las

penitentes serán objeto de esa depuración. Las dos únicas santas que consiguen, de alguna

manera, evitar esa depuración postridentina fueron Margarita de Cortona y Teodora, quien

protagoniza episodios milagrosos. No obstante, en las leyendas de estas pecadoras la función

de lo sobrenatural necesitaba añadirse para mostrar el perdón de Dios y la eficacia de la

penitencia. Para conseguir obviar de alguna manera esa figura demoníaca, las tres formas

principales que se utilizarán para cumplir esa misma función serán las visiones, los sueños

proféticos y las revelaciones. La misión de estas formas es la anunciación de la salvación de

la pecadora, además de constituir un hito narrativo del final del relato. La muerte, al final, es

lo que nivela la realidad, descubriéndose así la virtud espiritual de la pecadora. El posterior

perdón de Dios se convierte en la formulación del perdón del esposo, en el que residía la

trasmutación de lo humano en lo divino. Es después de la muerte cuando la pecadora se

convierte en santa, siendo revelada por el ángel y resolviéndose la tensión dramática

repentinamente. Lo mundano y lo divino han quedado fusionados.

16



4. EL DISFRAZ

El disfraz juega un papel muy importante en estas leyendas, en el caso de las santas que

buscan disimular su género real. Alberto Vega señala que la adopción del peinado y traje

masculino es un medio para evitar el matrimonio y el delito conyugal que se comete en las

historias hagiográficas, además de ser una manera de facilitar alguna penitencia requerida por

la comisión de un pecado de índole sexual.

La transformación7 como signo de un cambio brusco en la vida del personaje se

aprecia en diferentes relatos, como en el de Santa Pelagia o, en el caso de España, la más

famosa, Santa Eugenia, contando, por supuesto, con el caso que con atañe, Santa Teodora. Es

curioso el gran número de casos en los que nos encontramos este recurso en los personajes

femeninos, curioso también la escasez de historias a la inversa: hagiografías de hombres que

se disfrazan de mujeres. Alberto Vega para explicar este suceso muestra su acuerdo con

Bullough, y es que el discurso hagiográfico relata vidas que superan limitaciones humanas y

corporales, y dentro de un contexto de hegemonía masculina, el ser hombre supone un nivel

de prestigio social superior, por lo tanto, para ellos adoptar un atuendo femenino significaría

un descenso y no un ascenso de prestigio. Esta inferioridad en la obra analizada en este

trabajo se ve claramente reflejada en el sintagma «mujer de flacas señas» utilizado por el

Demonio para referirse a “la debilidad tanto física como moral, pues flaco «en lo moral vale

frágil y que cae fácilmente en algún defecto»”8 No obstante, sí que existen manifestaciones de

transformismo masculino, aunque sea temporal. Este transformismo masculino en la ficción

seglar sirve para facilitar relaciones íntimas en situaciones en que sería difícil o imposible la

entrada del varón.

La frecuencia del transformismo se confirma con varios decretos eclesiásticos y civiles los

cuales prohíben la adopción del atuendo del sexo opuesto, y referencias por parte de algunos

de los primeros Padres de la Iglesia en contra del transformismo. Prueba histórica se halla en

la prohibición del transformismo por el Concilio de Gangra de hacia 345 d.C. El canon trece

en concreto declara que una mujer que por un ascetismo se vista de hombre sea declarada

anatema -mujer católica excluida de su comunidad religiosa-; en el canon veinte se prohíbe a

la mujer cortarse corto el cabello porque se le ha dado como recuerdo de su sometimiento

ante el hombre. Con esto lo que se quería era evitar el caos en la infraestructura social,

8 Moreto (2019:88)
7 A propósito del transformismo, véase Vega 2008:62

17



económica, social y religiosa. En todo este contexto de mujeres que intentaban hacerse pasar

por hombres, lo que subyace es, no que parezca hombre, sino que rechace lo que se considera

símbolo explícito de su inferioridad ante el hombre -sobre todo en relación con el cabello.

El disfraz temporal era un truco muy conocido para facilitar la huida y es emblemático

de la farsa carnavalesca, aunque era una actividad penitenciada el disfrazarse del sexo

opuesto como parte de carnaval, baile o evento lúdico. Estas prohibiciones en contra del

transformismo responderían a contextos sociales y culturales, más que a un problema serio de

un gran número de mujeres viviendo desapercibidas en comunidades masculinas.

Un fenómeno documentado a partir del siglo XVI9 -sobre todo en el norte de Europa- es el de

mujeres que asumen la identidad masculina como parte de una ruptura familiar, por razones

económicas o para pelear en la guerra. Siguiendo a Vega, Schibanoff hace hincapié en la

diferencia entre vestirse de hombre sin borrar la identidad femenina (Juana de Arco) y

disfrazarse de forma completa para intentar pasar por hombre (Teodora y Eugenia). Este

último caso lo que reafirma es la hegemonía de lo masculino, en la cual la mujer reconoce lo

superior de lo varonil y quiere superar su propio sexo para aproximarse más al hombre.

El transformismo juega dos papeles en las leyendas, habiendo así dos modelos narrativos: la

mujer que se disfraza de hombre con vida hermítica separada de la sociedad y la mujer

disfrazada de hombre que pasa la vida en una comunidad masculina simulando ser de ese

sexo -este último caso correspondería al de nuestra protagonista-. El sexo biológico del

personaje funciona de manera distinta en los dos modelos. En el caso de las mujeres

travestidas que viven en comunidad masculina lo destacable es que el personaje sigue siendo

mujer, lo que da interés narrativo y hace que el “milagro” funcione; tal y como se puede ver

en la comedia hagiográfica de Santa Teodora, milagro el cual sería la santidad a causa de su

caso de mártir.

La transformación de sexo es común en la cultura a través de la historia. Se

incorporan conflictos sociales y ambigüedades culturales a través del personaje travestido, sin

embargo, para ver el significado completo de este fenómeno hay que fijarse en la figura en sí

y no ver el verdadero sexo, sino observar lo que ocurre durante la transformación. Esta

transformación tiene como consecuencia el concepto de la identidad basada en la sexualidad,

convirtiéndose la atracción homoerótica en un elemento marcado. Aquí es donde el personaje

hace presente un conflicto protagonizado por sus compañeros: la atracción entre seres del

mismo sexo, ya que, en el caso de La adúltera penitente, los hombres se sienten atraídos por

9 Vega (2008:108)

18



un hombre -dado que no tienen el conocimiento de su verdadero sexo- y las mujeres se

sienten atraídas por el mismo -también sin saber su verdadera identidad-.

Aún siendo la mujer identificada como hombre, en las leyendas no deja de existir la amenaza

erótica ya que la tensión narrativa exige que siga vigente su realidad como mujer y tentadora,

aunque haga lo posible para intentar evitarlo.

Uno de los elementos principales para esta transformación es el cabello10, más

importante parece en este aspecto que el atuendo masculino debido a su gran simbolismo. En

el caso de Teodora se opta por la representación completamente masculina, apareciendo como

un fraile con el pelo cortado. Habiéndose destacado el simbolismo del pelo, Leach no rechaza

las connotaciones sexuales del pelo como hacen autores como Berg. Leach afirma la marcada

distinción en hombres entre el cabello largo y la barba -sexualidad no reprimida-, el pelo

corto -sexualidad restringida- y el pelo cortado -celibato-. En el caso de las mujeres el cabello

largo se ha considerado como signo de la feminidad y con diferentes índices de estado civil,

además de haber servido como elemento que atrae y se admira, pero que, a diferencia con el

masculino, tiene poca relación con la fuerza vital. La diferencia más significativa que se

distingue entre el simbolismo masculino y el femenino es la tendencia de asociar el cabello de

la mujer con lo sexual y lo erótico, mientras que no ocurre en el caso del hombre.

El cabello es generalmente encubridor y sirve de vestidura11 para estas mujeres que intentan

hacer penitencia por sus largos años de desenfreno sexual. El vello corporal será un elemento

recurrente en estas historias específicas al haberse asociado en la psicología el pelo en sus

diversas manifestaciones con lo erótico. En lo que nos atañe a nuestro estudio, el disfraz se

utiliza para facilitar el escape de la autoridad matrimonial, del peligro y como manifestación

simbólica de una transformación espiritual. Este transformismo lo adoptan mujeres después

de haber cometido algún pecado sexual o después de un período de vida conyugal que luego

abandonan, aunque también puede ser utilizado como medio para mantenerse vírgenes. Este

asunto va unido en la hagiografía con temas como la falsa acusación de paternidad y la

obligación de criar a un niño ajeno, casos en los que se encuentra nuestra protagonista

Teodora en las diversas leyendas que se cotejan.

11 Vega (2008:38)
10 A propósito del cabello, véase Vega 2008:140

19



5. HAGIOGRAFÍA Y COMEDIA

La vida de Teodora podría ser conocida por el lector español de la época gracias a su

aparición en la famosa Legenda aurea de Jacobo de la Vorágine (o Iacopo da Varazze),

compilación hagiográfica escrita hacia 1260. La obra fue difundida en la Península Ibérica en

su versión latina a lo largo de la Edad Media y del Renacimiento, y fue traducida

parcialmente al castellano en los siglos XIV y XV, dando lugar a sendas compilaciones (las

llamadas Compilación A y Compilación B), origen a su vez, de dos exitosos santorales

impresos en el Renacimiento: el Flos Sanctorum Renacentista y la Leyenda de los santos. El

éxito de estos últimos tan solo sería eclipsado con la aparición de los dos grandes compendios

hagiográficos postridentinos: los conocidos Flores Sanctorum de Alonso de Villegas

(1578-1604) y Pedro de Ribadeneyra (1599-1601), que incluían también su pertinente Vida de

la santa. Es posible que los autores de la comedia que nos ocupa (Matos, Moreto y Cáncer)

partieran de alguno de esos textos y, de hecho, el texto del drama se aproxima más a las

versiones de Ribadeneyra y Villegas. Ello no obsta, por supuesto, para que la pieza teatral

incorpore numerosos episodios sin sustento en esas fuentes, de acuerdo con los usos más

habituales de la comedia de santos áurea12

El primer aspecto que merece ser destacado es el prototipo de la perfecta casada en la

figura de Teodora. Este prototipo se explica de manera simple en la obra de Vorágine,

teniendo solamente un sintagma para referirse a este aspecto: «noble matrona». Por el

contrario, observamos en las obras de Moreto, Ribadeneyra y Villegas un desarrollo más

exhaustivo de esta caracterización, centrándose en la honestidad y sumisión al marido: «vive

en paz con su marido», «Y, en medio destas firmezas con que mi honor se acredita […]»,

No ha de conseguir su esfuerzo […] que ciega ofenda a mi esposo, que yo me falte a mí
misma, […] ni que ocasione atrevida que en las hojas de la fama quede mi deshonra
escrita.
Era muy amada y estimada del marido: porque le era muy obediente, muy amorosa, y
bien acondicionada […] y especialmente por su honestidad, era muy querida y
reverenciada por todos.13

Avía sido casada y muy amada de su marido: así por serle obediente, por amarle y
servirle, como por ser la mas casta y honesta muger que se hallava en Alexandria.14

14 Villegas (1593:113)
13 Ribadeneyra (1604:183)
12 Aragüés (2012)

20



Junto con esta visión de la perfecta casada, encontramos un rasgo distintivo que diferencia la

leyenda de Vorágine de la leyenda de Moreto, Villegas y Ribadeneyra, este es el matiz de la

prostitución en la primera de ellas. La obra de Vorágine se escribe en un momento en el que la

prostitución en la hagiografía aparece como una consecuencia de la necesidad material,

aunque no es común este atributo en la vida de Teodora. A pesar de ser inusual, Vorágine

menciona esta cualidad de Teodora a través de la intervención del Diablo, quien dice: «Eres

una vil prostituta; eres la ramera más infame que hasta ahora ha existido»15. Sin embargo,

podemos observar en las otras tres historias la inexistencia de este calificativo, ya que al

tratarse de un escrito hagiográfico postridentino se necesitaba que los pecados no vinieran

justificados por una necesidad y se radicasen en el seno de la voluntad defectuosa para así

magnificar la misericordia de Dios.

Esta visión de la perfección matrimonial se ve amenazada por la envidia diabólica,

estímulo con el que se demuestra también esa honestidad ejemplar. Este rasgo se encuentra

presente en todos los textos cotejados: «Envidioso el diablo de la santidad de esta noble

señora»16, «buscando la soberbia, hallé la envidia. Con ella solicito mi venganza»17, «Tuvo el

demonio embidia de tanta bondad, y determinó hazer cruda guerra a la que vivía en tanta paz

con su marido»18, «El cuydado que ella tenia de vivir sin reprehensión, y servir a Dios fue

ocasio para que el demonio le tuviese de hazerle guerra, y procurar vencerla»19. El acecho

diabólico inicia una treta celestinesca, haciendo que un joven de buena posición quede

prendido de la futura santa, tanto que en las versiones como en la de Vorágine el amante

llegará a tal insistencia que quebrantará las fuerzas de la joven: «Siguió importunándola

hasta el extremo de que la virtuosa y noble matrona, sometida a tan constante acoso, perdió la

paz del espíritu y casi llegó a enfermar»20. Esta es una diferencia clara entre las obras

cotejadas, ya que en la versión de Moreto, Villegas y Ribadeneyra existe el asedio, pero sin

llegar a tal extremo y sin producir a Teodora el mal físico. Aunque sí que es cierto que en la

obra de Moreto la joven es víctima de la tristeza a causa de la tentación latente en ella.

En todas las obras el joven se encuentra totalmente enamorado de Teodora,

sentimiento provocado por el diablo para conseguir su venganza contra ella, y en todas ellas

la joven rechaza en primer lugar a su futuro amante. Para conseguir su cometido, el amante

tiene dos actitudes muy diferentes: por una parte, tenemos las versiones de Vorágine y

20 Vorágine (2004:372)
19 Villegas (1593:113)
18 Ribadeneyra (1604:183)
17 Moreto (2019:68)
16 Vorágine (2004:372)
15 Vorágine (2004:373)

21



Ribadeneyra, donde ante las negativas de Teodora, el joven recurre a la ayuda de una

alcahueta -discípula del diablo- quien conseguirá que Teodora ceda ante las insistencias del

amante. La diferencia, a la vez, entre Ribadeneyra y Vorágine es que en el segundo relato esta

cesión es gracias a la ignorancia hacia el poder omnisciente de Dios por parte de la

protagonista. En este punto es donde se puede comprobar que el pecado de Teodora es el

resultado de la envidia diabólica, pero también con origen en la ignorancia, convirtiéndola así

en una de las caídas:

Teodora trató de oponerse a lo que la maga le decía, alegando que jamás se atrevería a
cometer un pecado tan enorme sabiendo como sabía que Dios desde el cielo lo veía todo
[…]. La hechicera rebatió estos argumentos diciéndole:
-Estás equivocada. Es cierto que Dios ve y se entera de cuanto ocurre de día, pero ni ve ni
se entera de lo que ocurre de noche desde que por la tarde comienza a declinar el sol.

Es por esta razón que el pecado que comete no se verá atenuado, porque proviene de la

ingenuidad e ignorancia sobre la autoridad de Dios.

Por otra parte, en la leyenda contada por Moreto y Villegas no se nos ofrece como tal al tercer

personaje que sería la hechicera, aunque sí que tenemos las figuras de los ayudantes en esta

relación impura que, en el caso de Moreto serían Julia, Roberto y Morondo, quienes ayudan a

Filipo a conseguir su propósito: Julia será la encargada de entregar un papel de parte del

amante a Teodora, y Morondo y Roberto son los que consiguen distraer a Natalio para que se

ausente de su hogar; en el caso de Villegas será una familiar de Teodora quien representará

este rol. Todo ello envuelto bajo el dominio del diablo, quien controla lo que sucede.

A causa de la ofensa que Teodora acaba de cometer, llegamos al punto de la

consecuencia de este acto: el arrepentimiento, tratado de maneras distintas. Por una parte,

observamos en la obra de Moreto un arrepentimiento inmediato al acto cometido y una huida

continua a este sentimiento. En su obra Teodora huye en el mismo momento en el que el

hecho acaba de producirse: «Linaje ilustre que afrento, noble dueño a quien agravio, huyendo

voy…». De la protagonista no sabremos nada más hasta la jornada segunda, donde el

demonio nos cuenta que «dos meses ha que en el traje varonil […] en este convento vive»21.

La huida en esta versión es a causa de la preocupación que tiene la protagonista por la honra

externa y, sobre todo, de la ofensa hacia Dios. Esto, en cambio, sucede de manera distinta en

las versiones de Vorágine, Ribadeneyra y Villegas, donde sí, el arrepentimiento sucede de

forma inmediata al hecho, pero la huida toma un recorrido más duradero: después de

21 Moreto (2019:88)

22



reflexionar sobre su deshonra, Teodora pasará un tiempo sollozando en su hogar, de lo que su

marido se percata y sufre por ella al no saber la causa de este llanto. La protagonista deja

pasar la noche y entonces es cuando en la versión de Vorágine y Villegas recurre al consejo de

una abadesa, que es lo que hará que decida -en las tres últimas versiones señaladas- tomar un

disfraz varonil. La diferencia de estas versiones con la de Moreto es que en ellas es el

narrador quien cuenta que: «resulto de la habla, que mudo el trage, y se visitió como varón

determinando de vivir religiosamente en un monasterio de monges que estava diez y ocho

millas de Alexandria»22.

Esta huida rompe con la armonía del matrimonio, a lo que Natalio tendrá dos respuestas

distintas: en la obra de Moreto, Natalio decide ir en busca de su esposa, pasando así aventuras

en los bosques mientras «para idolatrarla intento buscarla por monte y valle»23; sin embargo,

en las obras de Vorágine, Ribadeneyra y Villegas el marido no la busca por propia voluntad,

sino que es la aparición de un ángel la que le incita a buscar a su mujer en un punto exacto de

un camino en el cual la primera persona que pase será ella: «Estando con esta congoxa muy

fatigado y lloroso, pidiendo a nuestro señor que le descubriese donde estava Teodora, le

apareció un Ángel, que le dixo que la mañana siguiente fuesse a la yglesia de san Pedro

Apostol y que alló mirasse atentamente el rostro de la primera persona que se le pusiesse

delate.«24. Esta inacción propia de Natalio nos podría llevar a pensar que el objetivo que tenía

al no ir a buscarla era mantener en orden el honor social que Teodora había hecho que

perdiese.

Uno de los personajes con más peso en esta comedia es el Demonio, quien, en la

versión de Moreto, se nos presenta físicamente en el parlamento de Teodora. En esta

descripción no se nos indica explícitamente que se trate del demonio, pero más adelante será

él mismo y la anotación del autor quienes confirmen este presentimiento:

TEODORA: Rostro espantoso, cabello
que en remolinos se enriza
y del obscuro Leteo
las negras ondas imita;
negro también era el traje,
lleno de estrellas lucidas,
pues el manto de la noche
parece que vestía.25

25 Moreto (2019:64)
24 Ribadeneyra (1604:184)
23 Moreto (2019:103)
22 Villegas (1593:113)

23



Vanse y sale el demonio como se ha pintado, vestido de estrellas
DEMONIO: Fui la mayor estrella26

En la leyenda de Moreto el demonio se aparece en los sueños de Teodora para mermar la

voluntad que ya se encuentra débil: «escuché que me decía: “premia el amor de Filipo, tu

esposo no te lo impida”27. El demonio presentado en La adúltera penitente declara

abiertamente sus intenciones en sus intervenciones, convirtiéndose en el estratega del drama.

Este personaje tendrá una segunda intervención de importancia en las cuatro obras estudiadas,

y es que, después de su primera venganza contra Teodora, el demonio volverá a atormentarla

al «llevar mal el ser vencido de una muger, a quien el al principio avia rendido y derribado»28;

la insistencia de esta figura para ver caer de nuevo a la protagonista se llevará a cabo por

variados medios y pruebas de las que Teodora saldrá victoriosa, enfureciendo aún más a dicho

personaje. Las voluntades del diablo se verán favorecidas cuando Teodora sea expulsada del

monasterio por un acto del cual la hacen culpable siendo ella inocente: dejar encinta a una

mujer del pueblo. Esta situación es fruto de una noche en la que la protagonista tuvo que

hacer noche en un albergue, donde la hija del dueño quedará encinta de un hombre, pero

acusará al monje Teodoro, sin saber su verdadera identidad. Una vez nacido el niño es cuando

se presenta la madre en el convento acusando a Teodora y como consecuencia se expulsará a

la santa, momento de debilidad en el que el demonio cargará contra ella, sin hacer posible su

triunfo -en ninguna de las cuatro obras-.

En este punto es cuando las obras tratan el asunto de distinta forma. En la leyenda de

Moreto, al final de estos años de sufrimiento, Teodora comparte escenario con Natalio y con

Filipo, sin embargo, en las obras de Villegas, Vorágine y Ribadeneyra no es así. Observamos

pues tres tratamientos distintos hacia Teodora: en la obra de Moreto Teodora es la que

después de todo lo sufrido vuelve al convento a pedir ayuda para el niño, recibiéndola

Morondo y éste siendo instigado por el demonio para rechazar a la mujer. No obstante, el

demonio es conocido y no puede seguir con su plan; por otra parte tenemos las obras de

Ribadeneyra y Villegas, en las que son algunos villanos los que piden clemencia al

monasterio para ayudar a Teodora con el pequeño, siendo readmitida, aunque su estancia sería

en una celda encerrada con el infante, sin poder salir de ella; por último, figura en la obra de

Vorágine la readmisión de Teodora en el convento por parte del Abad y su compasión después

de ver todo lo que ha padecido durante esos años. En esta obra también aparece el

28 Ribadeneyra (1604:184)
27 Moreto (2019:64)
26 Moreto (2019:68)

24



encarcelamiento de Teodora, pero por propia voluntad después de tres años para poder

conversar con el chico. Tras esta aventura, observamos dos procedimientos distintos: en las

obras de Ribadeneyra, Vorágine y Villegas encontramos un parlamento de Teodora hacia el

que había sido considerado su hijo, en el que se despide de él, sabiendo que ha llegado su

hora. Este monólogo se hace en la intimidad de la celda, en la que solamente se encuentran

ellos dos, y dice así: «¡Hijo mío dulcísimo! Mi vida se acaba. Te dejo en manos de Dios. Ten

confianza en El y no olvides nunca que El es tu protector y tu verdadero Padre. ¡Hijo mío

queridísimo! Entrégate al ayuno y a la oración y sirve siempre devotamente a tus hermanos,

los monjes.»29

A pesar de ser el mismo tratamiento en las tres obras, encontramos la diferencia de

que en la de Villegas el cuerpo sin vida de Teodora es encontrado en el acto, mientras que en

Vorágine y Ribadeneyra es hallado después de todo un día -en la segunda es Dios quien da el

aviso al Abad-. En la obra de Moreto no existe tal monólogo, simplemente es un diálogo entre

Teodora, Filipo y el Abad en el que la última intervención de Teodora es: «Vamos, pues ([Ap]

por que amo a mi esposo cumpla la palabra luego)»30. Ante esta situación, encontramos

también diferencias atendidas en el marido: en la obra de Vorágine y Villegas el marido es

avisado del final de Teodora gracias al Abad, quien envía a uno de los monjes a contarle las

nuevas; en la obra de Ribadeneyra es un ángel quien le avisa y en el camino Natalio se

encuentra con un mensajero que iba a darle la noticia; en la de Moreto Natalio ya se

encontraba en las cercanías de lo ocurrido.

En todas las obras es en este momento cuando se descubre que Teodora es una mujer y

no un hombre, diferencia importante también entre las obras de Vorágine, Ribadeneyra y

Villegas, donde son los monjes los que descubren esta revelación mientras tratan con el

cuerpo difunto, mientras que en la obra de Moreto es un ángel quien descubre la verdadera

identidad de la protagonista.

Aquí es cuando las obras toman dos caminos distintos: proseguir con la historia o

finalizarla. Vorágine, Ribadeneyra y Villegas se explayan después de la muerte de Teodora en

explicar la situación de Natalio y del infante que había estado cuidando la protagonista. En

estas tres obras se nos cuenta cómo el marido de Teodora se convierte en monje: «El marido

se quedo por morador y monge en el monasterio y celda donde Theodora estuvo reclutada dos

años, y acabó finalmente su vida»31 y, además, se nos explica -exceptuando la obra de

31 Ribadeneyra (1604:115)
30 Moreto (2019:175)
29 Vorágine (2004:375)

25



Ribadeneyra- cómo prosiguió la experiencia vital del niño criado por Teodora: |vivió con tal

regularidad, progresó en la virtud y destacó en perfección tan ostensiblemente, que cuando

murió el abad fue unánimemente elegido por los monjes para que rigiera los destinos de

aquella comunidad.»32

Explicados todos los tratamientos en las distintas leyendas, podemos observar que en

esencia todas ellas cuentan la misma historia sobre Teodora, con los mismos procedimientos,

aunque con diversas variaciones y añadidos. Sin embargo, la que más discrepa entre ellas es

la obra de Moreto, Matos y Cáncer, siendo la obra con más diferencias con respecto a las tres

restantes en el procedimiento de la huida de Teodora y su llegada al monasterio, la actitud del

marido y del amante frente a esta situación, la ausencia del primer ángel nombrado, el aviso

de Teodora al pequeño y la prolongación final actualizando la vida del hijo y el marido

después de la muerte de la protagonista.

32 Vorágine (2004:376)

26



6. CONCLUSIONES

Las comedias hagiográficas han sido uno de los géneros con mayor productividad en el Siglo

de Oro y es por ello que son numerosos los estudios dedicados a éstos. Las versiones de Santa

Teodora han sido de gran interés gracias a la combinación de dos motivos recurrentes en estas

piezas: el arquetipo de la prostituta arrepentida y el transformismo religioso. El primero de

estos motivos tiene su origen en la figura bíblica de María Magdalena, a partir de la cual se

genera este arquetipo que recorrerá las diferentes literaturas, de manera significativa en la

áurea. El segundo motivo, tal y como hemos visto, tiene diversos objetivos, aunque el de

mayor peso es la obtención del perdón divino, caso en la comedia tratada. Ambos en conjunto

esconden la inferioridad de la mujer -conocida por ellas mismas- presente en la sociedad y

pensamiento de todas las épocas pasadas y el deseo de ellas de ascender socialmente,

teniéndose que ‘transformar’ en hombre, y no iba a ser de otra forma en esta comedia.

Teodora es la que encarna todos los tópicos del género en el que se encuentra, mezclando

además elementos propios del espectáculo, como son los efectos visuales en las escenas de

los milagros, como elementos de las comedias de capa y espada -balcones, escaleras, huidas-.

Es claro que Moreto, Matos y Cáncer tuvieron que prestar debida atención a

numerosas leyendas pasadas para conseguir la estructura de su obra, poniendo en primera

instancia a Vorágine, Villegas y Ribadeneyra -con las que ha sido cotejadas-, sin embargo, su

historia es la que más discrepa en el conjunto de todas las vidas de Teodora relatadas hasta su

fecha. Estos autores siguen el relato ya escrito por autores anteriores, aunque añaden y

eliminan aspectos que hacen que su obra se diferencie de las demás. Lo más destacable es la

omisión del relato final protagonizado por el hijo de Teodora y el primer ángel que sí

aparecen en las versiones anteriores; además de distinguirse en el trato de la huida de la

protagonista, su llegada al monasterio y la actitud del marido y amante. Por tanto, la comedia

escrita por estos tres autores es diferenciable del resto de ellas, diferenciándose en la longitud

de la leyenda y su trato hacia la protagonista y las actos que la rodean.

27



7. BIBLIOGRAFÍA

ARAGÜÉS ALDAZ, José «Los flores sanctorum medievales y renacentistas: brevísimo

panorama crítico», en: Natalia Fernández Rodríguez y María Fernández Ferreiro (eds.),

Literatura medieval y renacentista: líneas y pautas, Salamanca, La Semyr, 2012,

pp.349-361.

FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ, Natalia, La pecadora penitente en la comedia del Siglo de Oro,

Valladolid, Universidad de Valladolid, 2009.

GONZÁLEZ, Juan Carlos, «Jerónimo de Cáncer y Velasco» en Diccionario Filológico de

Literatura Española Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou, coord. Delia Gavela y Pedro

Rojo Alique, Madrid, Castalia, 2010, pp. 239-270.

LOBATO LÓPEZ, Maria Luisa, Juan Antonio Martínez Berbel«Agustín Moreto y Cabaña»

en Diccionario Filológico de Literatura Española Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou,

coord. Delia Gavela y Pedro Rojo Alique, Madrid, Castalia, 2010, pp. 1049-1082.

MORETO, Agustín, Jerónimo de Cáncer y Juan Matos Fragoso, La adúltera penitente, ed.

Fernando Rodríguez-Gallego, en Comedias de Agustín Moreto. Obras escritas en

colaboración, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2019.

https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-adultera-penitente-942634/

PANNARALE, Marco, «Juan de Matos Fragoso» en Diccionario Filológico de Literatura

Española Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou, coord. Delia Gavela y Pedro Rojo Alique,

Madrid, Castalia, 2010, pp. 939-957

VEGA, Carlos Alberto, El transformismo religioso. La abnegación sexual de la mujer en la

España medieval, Madrid, Pliegos, 2008.

VORÁGINE, Jacobo de la, La leyenda dorada I, Madrid, Alianza, 1999.

28

https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-adultera-penitente-942634/

