.2s  Universidad
A0l Zaragoza

1542

Trabajo de Fin de Grado

Pecado, arrepentimiento y disfraz en
La Adultera Penitente

Autora:
Victoria Garcia Lopez

Director:
Dr. José Aragiiés Aldaz

Facultad de Filosofia y Letras
2023



RESUMEN.......cucotitciieciesscssssssssssssss st sassssss st ssssssas s sssse s sas st ses e s s e s sas e sesse s sae s sasssssasnsanans 2
(1N T0] 0 10T oX o1 [0 ] N I 3
RN YU 0] 7 N 4
2. EL ARGUNMENTO......cotiuitceciersasssscssesssssssessssssssss st ssssssssssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssenssssns 7
3. ESTUDIO DE LA “PECADORA ARREPENTIDAY.......cooiietrereenreesasssssssessssssssssessssessns 12
B, EL DISFRAZ.......oeeeereeeteeeeeetsseetssssssssssssse s sassssss s s sss s sas s sas s s ssssssssssesseassas s sassssssssssanans 17
5. HAGIOGRAFIA Y COMEDIA........ooeieeieeeseescssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssssnssns 20
6. CONCLUSIONES........cucucterecrcscerstsssesssssss s e ssssssss e s s sssss e st sssss e st ssssssssssssssassssasssssnns 27
=11 =TI (X cT Y. 7 28

INDICE



RESUMEN

Analisis de La adultera penitente, comedia hagiografica de gran éxito en el teatro espaiiol del
Siglo de Oro atribuida a Jeronimo de Cancer, Agustin Moreto y Juan de Matos Fragoso. Esta
obra se recrea al motivo de la pecadora arrepentida que desemboca en transformismo
religioso llevado a cabo por la protagonista, Teodora. Se ofrece aqui un analisis del arquetipo
presentado asi como del método del disfraz en el panorama histdrico religioso, seguidos de un
cotejo subjetivo entre las diferentes leyendas sobre esta misma santa en La leyenda dorada de

Voragine y los Flores Sanctorum de Villegas y Ribadeneyra.

PALABRAS CLAVE: Cancer, Moreto, Matos Fragoso, Teodora, hagiografia, disfraz,

transformismo, pecadora arrepentida



INTRODUCCION

El presente estudio ofrece un acercamiento tanto subjetivo como objetivo de la comedia
hagiografica La adultera penitente, escrita por Jeronimo de Cancer, Agustin Moreto y Juan de
Matos Fragoso y publicada en 1655 incluida en la Parte nona de comedias escogidas de los
mejores ingenios de Espania. La obra posee interés dado que presenta dos de los temas mas
significativos en la hagiografia: el arquetipo de la pecadora arrepentida y el transformismo
religioso. Para comprender estos asuntos ha sido necesario intercalar en el analisis el
recorrido genérico literario de ambos motivos y la presencia singular que se ofrece de ellos en
esta comedia y en los santorales medievales y barrocos.

La investigacion se divide en cinco apartados: el primero trata de contextualizar la
obra haciendo una breve sintesis de los tres autores implicados, asi como sus obras en
colaboracion y su participacion en la que nos atafie; el segundo pretende ofrecer un resumen
del argumento de la comedia para que el lector se encuentre en una situacion sencilla para
entender el estudio; el tercero analiza el arquetipo de la pecadora arrepentida a lo largo de las
diferentes obras literarias, aunque centrandose en la leyenda de Teodora; el cuarto ofrece un
pequefio estudio del uso del disfraz y el transformismo en la religion, haciendo mencion
especifica al tema del cabello y a la diferenciacion entre la misma problematica protagonizada
por mujeres y hombres; por ltimo, se ofrece un cotejo plenamente subjetivo, en el que se han
comparado la leyenda de Teodora de La leyenda dorada de Voragine y los Flores Sanctorum
de Villegas y Ribadeneyra, explicando el tratamiento que cada autor da a los diferentes
aspectos del relato.

El objetivo de este trabajo es investigar un tema tratado por la critica literaria, aunque
precisa todavia de atencion desde diversas perspectivas, y se presenta como aproximacion

personal a los aspectos indispensables de esta comedia hagiografica.



1. LA AUTORIA

Agustin Moreto y Cabana (Madrid, 1618 — 1669) comenz6 su labor como escritor en sus anos
como estudiante, aunque no fue hasta 1639 cuando se did su reconocimiento literario al
publicarse sus poesias panegiricas a la muerte de Juan Pérez de Montalban. En 1642 se
ordeno clérigo de oOrdenes menores y obtuvo un beneficio servidero en Santa Maria
Magdalena, iglesia parroquial de Mondéjar. Un tiempo mas tarde, entrd en contacto con el rey
Felipe IV y el Conde-Duque de Olivares, momento en el que comenzo6 su actividad dramatica
en la corte, donde coincidié con reconocidos dramaturgos. En 1643, cuando muere su padre,
sus comedias se representaban en Madrid junto con las de autores como Calderén y al cabo
de unos afios, en 1651, fue cuando Moreto entr6 a formar parte de la Academia Castellana,
fecha en la que ya era un escritor reconocido.

En cuanto a sus comedias, parece que predominan las representadas en espacios
privados de la corte frente a las que lo fueron en corral. La Primera parte de sus comedias se
publico en 1654, y fue la inica que se imprimi6 durante su vida; la Segunda y Tercera parte
editadas en 1677 y 1681 fueron postumas. En 1662 se publicaron dos de sus grandes
comedias: El lindo Don Diego y Primero es la honra.

Hay datos que permiten afirmar que el dramaturgo continud escribiendo teatro
después de su ordenacion sacerdotal, de hecho, el periodo de méxima actividad dramatica de
Moreto se desarrolld después de su ordenacion sacerdotal. El teatro de Moreto fue uno de los
mas representados en su época, en especial sobre la década de 1650, aunque poco a poco
fueron aminorandose hasta su muerte; no obstante, en el siglo XVIII las “comedias viejas” de
Moreto se repusieron a menudo en los corrales de comedia de Madrid junto a las de otros

grandes autores cuando las de Lope de Vega tuvieron un notable descenso'.

Jeronimo de Cancer y Velasco (;-Madrid, 1655) fue un poeta, dramético y lirico que
pertenecio al grupo de escritores afamados en vida. Tuvo el respeto de poetas de la época,
como por ejemplo el de Calderon o Zabaleta, y el favor del publico y lector. Sus versos
circularon tanto impresos como manuscritos por importantes certimenes literarios de la época
y fue, ademas, miembro y secretario de la academia de Madrid.

Sus comedias y entremeses se representaron tanto en corrales como en palacio, y su

gran conocimiento de la Corte se refleja en sus composiciones aulicas, donde se puede

' Maria Luisa Lobato Lépez, Juan Antonio Martinez Berbel (2010:1049)



apreciar cierto tratamiento de familiaridad con monarcas y nobles. Colabor6 con escritores
afamados como Calderén, Moreto y Zorrilla entre otros, y escribid para actores y compaiiias
como las de Antonio de Prado, destacando en los entremeses. Tal era su fama en la comedia
burlesca, hasta ser considerado maestro, que rivalizdo con el mayor entremesista del siglo,
Quinones de Benavente. Publico su poesia en 1651, un volumen titulado Obras varias y una
comedia enteramente suya, La muerte de Valdovinos; el libro tuvo enseguida un enorme
éxito. Era considerado un maestro en los juegos conceptuales, aunque también destacod en la
poesia seria, como da cuenta Fabula del Minotauro. Sin duda, lo que define su poética es el
gusto por lo popular, lo jocoso, la claridad y aplebeyamiento del lenguaje.

En cuanto a su prosa, de Céncer se conservan solamente tres testimonios escritos: una
aprobacion a un libro de comedias, una dedicatoria y un vejamen. En el terreno de los
entremeses, no existe ninguna edicidon del conjunto de los suyos, aunque algunos de ellos han

circulado sueltos en colecciones de teatro breve?.

Juan de Matos Fragoso (Alvito, 1609 — Madrid, 1689) fue un letrado portugués hijo de
padres que pertenecieron a la pequefa aristocracia de Alentejo y fue integrante en el nimero
de los poetas espafioles. Se trasladd a Madrid tras estudiar en la universidad de Evora y paso a
formar parte de los ambientes culturales, donde lucid6 como poeta cortesano durante los
reinados de Felipe IV y Carlos II. Sus comedias fueron representadas tanto en corrales como
en teatros palaciegos y dejo un gran numero de obras poéticas; participé asiduamente en
justas poéticas y certamenes literarios, en los que dio muestra de su estilo ostentosamente
rebuscado. Gozd de vinculos con otros hombres del teatro madrilefio, lo cual se puede
observar en sus obras de colaboracidon, que constituyen una parte significativa de su
produccion teatral. Un aspecto a tener en cuenta, es la conjetura a partir de La Barrera de una
estancia en Italia por parte del autor alrededor de la década de los sesenta, sin embargo, no
constan de otros indicios para acreditar esa permanencia.

Sus comedias, bailes y entremeses se publicaron en las colecciones de diferentes
autores y en las antologias de teatro breve de entre los afios cincuenta y setenta. En cuanto a
su produccion teatral, el éxito de su obra fue asombroso teniendo en cuenta la cantidad de
reimpresiones que sus dramas tuvieron a lo largo del XVII y XVIII; aunque vivié un olvido

en durante el siglo XIX y un abandono critico-filoldgico total en el XX.

2 Juan Carlos Gonzalez (2010:239)



Moreto, Céncer y Matos gozan de un gran nimero de obras escritas en colaboracion
entre ellos. La primera de ellas seria el objeto de nuestro estudio, La adultera penitente,
aunque al final de la jornada tercera se le atribuye toda la obra a Agustin Moreto; la segunda
obra en colaboracion se trata de El bruto de Babilonia, conservada manuscrita e impresa por
primera vez en Parte treinta. Comedias nuevas y escogidas de los mejores ingenios de
Espaia; la tercera comedia es Caer para levantar, San Gil de Portugal, con un gran éxito
antiguo que se puede corroborar gracias a la abrumadora cantidad de ediciones que tuvo;
seguidamente encontramos E! hijo prodigo, conservado también de forma manuscrita y sin
atribuciones individuales; Hacer remedio el dolor; No hay reino como el de Dios y, por
ultimo, Hasta el fin nadie es dichoso. Juan de Matos Fragoso posee también obras en
colaboracion solamente con Agustin Moreto, como es el caso de E/ mejor par de los doce,
Nuestra Senora del Pilar (esta obra también en colaboracion con Villaviciosa), Oponerse a
las estrellas (en conjunto con Martinez de Meneses), Vida y muerte de San Cayetano (junto
con De Arce, Avellaneda, Bautista Diamante y Villaviciosa) y San Froilan. En cuanto a las
obras en colaboracion de Agustin Moreto, nos encontramos con La fingida Arcadia (en
colaboracion con Céncer y Calderdn), La fuerza del natural (con Cancer), La mejor luna
africana (junto con Cancer, Belmonte, Luis Vélez, Juan Vélez, Martinez, Huerta y Roseta) y

Nuestra Seriora de la Aurora (con Cancer).

En lo que respecta a La adultera penitente, contamos con dos testimonios: la edicion
principe y el manuscrito 14915 de la BNE. De acuerdo con la edicidon principe, la comedia
seria obra de tres ingenios: Jeronimo de Cancer, Agustin Moreto y Juan de Matos Fragoso; el
manuscrito carece de indicacion de autoria, pero en el tltimo folio se puede leer «Fin de la 3*
jornada de La adultera penitente, de D. Agustin Moreto». A pesar de esto, a finales del siglo
x1x Castro y Rossi cuestiono la atribucion y pretendidé demostrar que la mayor parte de esta
obra es de Calderon de la Barca, sin encontrar ningun dato que lo avale. Mas relevantes
fueron las aportaciones de German Vega y de Cruickshank, quienes apuntaron que fragmentos
de la primera jornada estan documentados solamente en Matos Fragoso, a pesar de que se le
hubiese atribuido la jornada tercera. Lo més complejo de adjudicar serian las jornadas
segunda y tercera, aunque parece plausible que sea Cancer el autor de la segunda jornada y
Moreto el de la tercera.

Se puede afirmar con cierta seguridad que la primera jornada fue escrita por Matos Fragoso,

la segunda Jeronimo de Cancer y la tercera Agustin Moreto.



2. EL ARGUMENTO

JORNADA PRIMERA
Inicia la jornada con un dialogo entre Filipo (amante de Teodora), Morondo (criado) y
Roberto (criado) en el que Filipo se lamenta sobre su situacion con Teodora (protagonista) y
sus dos criados le aconsejan no entrometerse con la casada. En esta conversacion, Filipo
relata su problema con Teodora y comenta a sus criados que le ha dado un papel a Julia,
criada de Teodora, obligandola a que esa noche consiga que Teodora se encuentre sin Natalio
(su esposo). Para este plan se dirigen a casa de Teodora y es Morondo quien queda solo
iniciando la estrategia. Morondo entra en la casa en busca de Julia, pero entra en escena
Natalio, con quien comienza el enredo: Morondo le comenta a Natalio que Filipo se ha visto
envuelto en un desafio con latinos, griegos y tudescos a causa de una mujer y que a causa de
esto le han desafiado a un duelo, el cual tendra lugar esa misma noche. Ante esta situacion,
Natalio se ofrece a asistir a ayudar a Filipo en ese desafio, con lo cual, han conseguido la
primera parte del enredo: que Teodora esté sola esa noche.

Mientras espera Natalio a que llegue la hora de cumplir con su palabra, quiere distraer
a Teodora de los males y las penas que ultimamente la rodean, momento en el cual entran en
escena una serie de musicos cantando, Natalio se va de escena y en ella aparece Julia, quien
empieza a hablar con Teodora y esta comienza a contar a Julia el origen de sus penas; en este
relato Teodora hace mencion a una vision en la cual aparece un ser vestido con el manto de la
noche, lleno de estrellas. Acto seguido interviene Julia recomendéandole retirarse a descansar,
y es cuando se van que sale a escena el Demonio vestido de estrellas (aqui es cuando se
resuelve la vision que tuvo Teodora anteriormente) anunciando los planes malignos que tiene
hacia Teodora y Filipo. El Demonio anuncia la llegada de unos ladrones a casa de Teodora,
impulsados por ¢€l, los cuales entran a escena y sacan una escalera para escalar hasta la casa
de la protagonista. Conversan los tres ladrones entre ellos hasta que el Demonio se introduce
en la conversacion; en ese momento oyen voces, las cuales pertenecen a Filipo y Morondo,
que vienen hablando del engafo a Natalio, quien estara en ese instante buscando a Filipo para
cumplir con lo que prometio.

Filipo pretende hacer la senal que siempre le hace a su amada y ve una escalera salir
del balcon de la protagonista, sobre lo que piensa que serd oficio de ladrones, mientras que
Morondo creera ser accion de algun diablo. A todo esto, el Demonio va haciendo apariciones

aparte. Aparece un musico que le advierte a Filipo, quien empieza a subir la escalera que el



Demonio ha colocado en el balcon, y la voz del musico se va intercalando durante todo el
acto. Filipo llega al balcon y Morondo desde abajo empieza a pensar en todas las situaciones
que pueden ocurrir si son captados por los ladrones o por los ciudadanos. En ambas
situaciones saldrian mal parados. Con esta situacion, Morondo decide subir también al
balcon, pero el Demonio se lo impide tirandolo al suelo, lo que hace que Morondo se vaya de
escena y el maligno también ya que cree que su delito conducira a una serie de delitos mas.
Salen Filipo y Teodora, la cual ha sucumbido a la pérdida de su honor. Se va Filipo y
es cuando aparece el Demonio otra vez para hablarle como voz interna a Teodora, formandole
pensamientos de riesgos a causa del adulterio cometido. En ese instante aparece Natalio, lo
que hace que el Demonio aconseje a Teodora que huya, y asi lo hace ella. Desaparecen estos
dos personajes y es cuando Natalio hace un mondlogo en el que nos damos cuenta que es
consciente que sabe la deshonra que ha sufrido y promete encontrar a Teodora, y si no lo

consiguiera. Le esperaria a ¢l la muerte.

JORNADA SEGUNDA
El Demonio entra a escena y es quien da la noticia de que Teodora se encuentra en un
convento y que Natalio estd buscandola en el monte donde se encuentra el convento. Comenta
también la idea de hacer sufrir a Natalio recordandole su deshonra escribiendo en los arboles
«Adultera fue Teodoray.

Entra en escena Teodora vestida de fraile haciendo ruido con una campanita para asi
despertar a los demas frailes. En el convento se encuentra también Morondo. Entra el abad,
quien habla con Teodora (ahora llamada Teodoro) sobre el hermano Morondo y su asiduidad
a levantarse tarde. El abad recrimina a Morondo su pereza, quien en cada acto que le manda a
hacer el abad consigue o quedarse dormido o bien hacerlo incorrectamente. Teodora, ante esta
situacion, rocia agua bendita haciendo menciéon al Demonio, el cual es diana para esa agua
que Teodora ha echado. El Demonio pega a Morondo y este empieza a pedir socorro,
mientras Teodora y el abad no le comprenden.

Aparece Flora advirtiendo de la presencia de un hombre que esta actuando como loco
a las afueras del convento y pide que algtn religioso le consuele. El abad pide a Teodoro que
en el camino a las eras busque a ese hombre y conozca sus respuestas. Teodora comienza a
hablar con Dios y cuenta que tuvo que entrar en el convento para esconderse de Natalio
después de la ofensa. Acto seguido entran a escena unos villanos quienes gritan a Flora que

huya del loco, y sale Natalio (el hombre que est4 causando revuelo) pidiéndole a Flora que no



huya, ya que su locura es por amor. Natalio escucha la voz de Teodora y ella le pide a Dios
que le trueque la voz para no ser reconocida por Natalio.

Natalio y Teodora inician una conversacion, sin Natalio reconocerla, y le cuenta su
historia con Teodora, diciendo que es conocedor de que, el dia que Teodora le dejd, pas6 por
el convento. Teodora le pregunta el por qué de estar buscandola y Natalio le contesta que es
para matarla. Le comenta Natalio que quiere grabar en los troncos del bosque «Tu Natalio
estuvo aqui» y saca una espada, momento en el que Teodora teme por su vida, a lo que
Natalio le pide que no tema, que no ofendera a quien no le ofende. Aqui es cuando Teodora se
va y en el tronco Natalio ve lo que el Demonio escribid en los arboles. Natalio inicia un
mondlogo, el cual termina afirmando que su amor se transforma en odio.

Morondo entra con dos labradores y Flora y conversan. Después de la conversacion
Morondo pide a los labradores que se vayan y se quede Flora. Flora le comenta que su
historia €l ya la sabe y que actualmente de lo que se preocupa Flora es de encontrar un padre
para su hijo, ante lo cual Morondo se ofrece. Aparece Teodora y recrimina a Morondo
encontrarle a solas con una mujer. Flora en aparte nos da a entender que se siente atraida por
el fraile Teodoro; acto seguido se va y quedan Morondo y Teodora, quienes conversan y
aparece el Demonio, quien quiere hacer caer a Teodora en el peligro. Aparecen Filipo y
Roberto de bandoleros y el Demonio habla con Filipo para proceder al engafio: hacerle creer
que Teodora es Flora y le insiste en que cumpla su propoésito de mantener relaciones con ella
esa noche; a lo que Filipo obedece. El Demonio finge la voz de Flora cerca de Teodora, a lo
que hace que Filipo se acerque y Teodora lo reconozca, por lo tanto, procede a escaparse de
¢él. A causa de este acto de Teodora, el Demonio se enfurece con Dios y decide pagar su ira
con Morondo.

Entra a escena Flora y los villanos y Flora le cuenta al abad que Teodora viol6 su
honor y de esa accidén ha nacido un hijo; cuenta que ya no lo volvio a ver hasta esta tarde,
cuando volvid a repetirse la historia y puede que esté nuevamente embarazada. Después de
esto Flora deja al nifio con el abad y salen de escena Flora y los villanos, quienes eran los
testigos de la historia. Teodora afirma su inocencia, pero Morondo y el abad no creen sus
palabras y la despiden del convento junto con el nifio. Teodora pide que Dios cuide del nifio, a
lo que aparecen en escena dos angeles con dos cestas, se las dan a Teodora y le informan de
que en una cueva cercana encontrara a una leona que cuidaré del nifio; Teodora deja al bebé a

merced de la leona, ya que cree que con ella hallard mejor cuidado.



JORNADA TERCERA

Sale el demonio quejandose de que todo lo vil que ha hecho hacia Teodora, en lugar de
destruirla, lo que ha hecho ha sido doblar su merecimiento ya que vive con el bebé en el
monte y eso le estd dando honor.

Sale Roberto llamando a Filipo y Teodora, lo cual Natalio escucha, quien comienza a
perseguir a Roberto con carabinas y pistolas para conseguir su venganza. Los carabinas se
van y aparece el Demonio para comenzar a controlar a Roberto, quien guia a Natalio hasta
Filipo para que le de muerte, ya que Roberto le ha engafiado a Natalio diciendo que Filipo
habia matado a Teodora tras una injuria a su esposo. Llegan unos amigos y siguen junto con
Natalio a Roberto para llegar hasta Filipo.

Entran a escena unos villanos pegando a Teodora a causa de un hurto cometido por
ella, el cual justifica explicando que es para un nifio que sustenta. Después de este acto, los
villanos se van y queda Teodora hablando con el Demonio. Teodora llega al convento, llama a
la puerta y sale Morondo, a quien le pide sustento para el pequefio, pero Morondo sera
corrompido por el Demonio, quien le convencera que se trata de un engafio y que la comida
es para Teodora. En esta situacion, Teodora reconoce al Demonio y este se va, quedando solos
Teodora y Morondo, quienes inician una conversacion sobre los milagros que hace; Teodora
le pide una prueba de esos milagros, haciendo que le quite los cantaros de agua que trae un
lebn (aparece en escena), a lo que Morondo reacciona temeroso, acabando con el leon
atacandole. Teodora hace que el leon se vaya y le pide a Morondo que no peque tanto.
Comienza a cantar el coro y aparece un angel que informa a la protagonista que Maria la
restituye a su coro.

Desaparecen todos y aparecen Natalio y Roberto siguiendo a Filipo, el cual es
consciente de que ha traicionado a Roberto. Filipo huyendo ve una cueva donde hay dentro
un hombre leyendo (que sera Teodora) y decide ampararse en ¢l. Aparecen Natalio y Roberto,
quien asegura que Filipo estd escondido en la cueva, entran y conversan con Teodora, la cual
les pregunta la razon por la que buscan a Filipo, y estos le responden. Ante esta situacion,
Teodora le dice a Natalio que Roberto le ha engafiado y que Filipo no ha matado a su mujer;
acto seguido le pregunta a Natalio que si ella le demuestra que no ha matado a Teodora ¢l
seguiria buscando venganza, a lo que Natalio le dice que no y Teodora le manda a buscar
respuestas al convento. Natalio y Roberto se dirigen hacia alli y sale Filipo para conversar
con Teodora.

Llega Teodora al convento con Filipo, quien hara penitencia por sus pecados, y el

abad le deja entrar. Mientras tanto, Flora y Morondo se encuentran comiendo, hasta que

10



Morondo escucha acercarse al abad y le pide a Flora que se esconda. Aparece de nuevo el
Demonio con la intencion de dafiar a Morondo y Flora. Los villanos entran culpando al abad
de dejar entrar al convento a una ladrona (Teodora), pero se percatan de que el ladron ha sido
Morondo, y es cuando le empiezan a pegar. Ante este engaio, el abad pregunta que quién ha
cargado contra el fraile Teodoro, y es cuando aparece el Demonio asumiendo su culpa. Acto
seguido se va y llegan Natalio con los demas. Es entonces cuando aparece en escena un angel,
quien revelara que el fraile Teodoro es en realidad Teodora y cuenta su historia hasta la
muerte de este dia. Al acabar su discurso el angel, Natalio, el abad y todos los demas piden
perddn, acabando con Morondo, quien da fin a la historia y le otorga el nombre de adultera

penitente a Teodora.

11



3. ESTUDIO DE LA “PECADORA ARREPENTIDA”

La figura de la pecadora penitente y su secuencia pecado-conversion-santidad es una de las
figuras mas importantes dentro del canon hagiografico. La dualidad que presenta este
personaje como pecadora y santa constituye un halo de fascinacion ante la nueva alianza entre
Dios y la humanidad al ver posible, con su ejemplo, la posibilidad redentora tras una vida
llena de depravacion. Esta mezcla entre dos comportamientos opuestos es la que inspira la
mujer desde la Biblia, con el ejemplo primero de Eva y posteriormente de la Virgen Maria, y
es lo que desataria la admiracion causada en las penitentes. En el pensamiento occidental, la
contribucion agustiniana mas decisiva fue la conversion del deseo sexual en una consecuencia
inmediata de la transgresion humana y que dominaria a posteriori el desarrollo de los criterios
morales de la civilizacion occidental. El deseo sexual es una debilidad que dificulta el acceso
al reino de Dios, tomando como referencia la Biblia, donde el error también fue de Adan,
pero San Agustin pone el acento en que el demonio se habia dirigido en primer lugar a Eva, la
gran responsable de su caida. Esta visita del maligno de la que hemos hecho mencién, se

puede comparar con la situacion vivida por Teodora:

Humana presencia de hombre
en ¢l se reconocia [...]

y con imperioso acento
escuché que me decia:
«premia el amor de Filipo,

tu esposo no te lo impida [...].
No te resistas en vano,

pues, cuando quedes vencida,

te disculpa el ser compuesta

de materia quebradiza [...]"» 3

Por tanto, con este fragmento se puede comprobar la tradicion religiosa del adulterio
cometido por parte de la mujer a causa de la incitacion de la figura maligna opuesta a Dios.
La mujer, envuelta en esta vision misdgina tradicional, provocaba miedo a la vez que
fascinacion en el sentimiento masculino a causa de la creencia de que la mujer hermosa era la
antesala de la perdicion de los hombres y su honor, ademas de la idea de que la lujuria por
parte de ésta se ve ligada a la destruccion. La figura femenina fue estrechamente ligada con la

figura demoniaca y sus valores, estos Ultimos utilizados en numerosas ocasiones como base

3 Moreto (2019:63)

12



de la condicion de la fémina. La santa pecadora, por tanto, trataba de recuperar la diosa de la
sensualidad a través de la anulacion de la lubricidad, convertida en pecado; «habia que
redimir el arquetipo de la suma pecadora para que, por un lado, surgiese un auténtico modelo
y, por otro, se confirmase la Nueva Ley de Cristo».*

La posterior imagen por excelencia de la pecadora arrepentida fue la de una mujer
sollozando y clamando por perdon mientras unge con perfumes a Dios; este llanto simboliza
en la religion el poder redentor del agua, elemento clave para el sacrificio penitencial (ademas
de la sangre) que acercaria el alma penitente a la reconciliacion con Dios. Esto serd la estética
penitencial, tal y como indica Fernandez. Con la hagiografia postridentina, las leyendas
tuvieron que adaptarse sistemdticamente al paradigma de la santidad vigente, una
sistematizacion que se difundird con un afan contrarreformista. En este contexto, las santas
pecadoras serian entonces las que demostrarian la misericordia de Dios y su auxilio hacia el
pecador, el cual podia llegar a salvarse e, incluso, alcanzar la santidad.

Los predicadores y hagidgrafos popularizaron la figura de la que germiné el
arquetipo de la pecadora penitente: Maria Magdalena, a partir de la cual se crearian diversas
leyendas sobre estas mujeres, siempre con procesos de recreacion que derivan en diferentes
versiones. Una de esas versiones sera la de Teodora de Alejandria leyenda de la cual no hay
datos precisos de su origen. No obstante, en los Acta Sanctorum se hace referencia a
menologios griegos que la mencionan e incluyen el motivo del disfraz varonil para
esconderse en un convento. Es a partir del siglo X cuando se matiza el episodio del adulterio
y aparece los motivos caracteristicos de la leyenda de Teodora, como la envidia del demonio,
el disfraz de hombre y la intriga de una campesina que le acusa de haberla dejado encinta
creyéndole vardn. Estas leyendas de las santas pecadoras dejaran de ser noticias aisladas y se
convertirdn en un subtipo hagiografico gracias a la Legenda Aurea de Voragine en el siglo
XIII, pasando a formar parte de una coleccion estructurada con pardmetros definidos. Sera
desde este siglo cuando la hagiografia sobre las mujeres viciosas que accedian a la santidad se
difundié en medios cultos y populares y contribuy6 a proyectar en los fieles la ejemplaridad
de las historias de penitentes. La santa adultera por antonomasia es Teodora de Alejandrina
(figura en la que se basa nuestra obra estudiada), incluida en la mayoria de los santorales
castellanos posteriores al Concilio; su muestra mas original durante los siglos de oro es la
vida individual compuesta por Cristobal Gonzéalez de Torneo, la Vida y penitencia de Santa

Teodora de Alexandria.

* Fernandez (2009:22)

13



Maria Helena Sanchez Ortega propone una clasificacion tipoldgica de las penitentes
dividida en la cortesana, la prostituta, la doncella seducida y la adultera, pero todas unificadas
por la naturaleza del pecado. Puede haber dos desarrollos narrativos de sus vidas: el primero
seria el de ser pecadoras desde el comienzo y después de un estimulo divino o humano inician
su penitencia hacia la santidad -pecadoras empedernidas-; el segundo se inicia con una
existencia virtuosa, pero llegan a un punto en el que son victimas de la tentacion y se
convierten repentinamente en pecadoras -las caidas-. La diferencia entre ellas, pues, es que
las primeras tendrian una caracterizacion de depravacion moral y las segundas (el caso de La
adultera penitente) tendran la figura diabolica como tentadora hacia el pecado, importante ya
que su materialidad es mas sencilla de aprehender que la digresion moral sobre el pecado y la
condenacion. A pesar de esta diferencia, las caidas se situaran en la misma orbita que las
pecadoras. Los relatos de las pecadoras presentan las secuencias de mejoramiento y las de
degradacion, una alternancia entre ellas que sera necesaria y que se convierte en un reflejo
estructural de la significacion de la historia. El proceso de conversion sera
pecado-arrepentimiento-penitencia-santidad.

Por un lado, tenemos las pecadoras lascivas y rebeldes, pero por otro tenemos las que
son objeto de la tentacion y se dejan llevar por su propia debilidad, como Teodora, quien
representa junto a Maria a aquellas mujeres que son vencidas por la pasion e ignorancia. La
diferencia entre las pecadoras y las caidas es el pedestal en el que estdn situadas las segundas
antes de producirse la caida. Teodora se convierte en las recreaciones postridentinas en la
perfecta casada y su proceso hacia la lujuria es mucho mas complejo que el de Maria. En su
historia, la envidia diabodlica se presenta como resorte hacia la transgresion de la protagonista,
la interconexion entre pecado y deshonra se deja clara y el estimulo de la envidia del maligno
es la ejemplar honestidad de la perfecta casada:

Fui la mayor estrella,

el sol fue, con mi luz, breve centella;
vi la imagen del hombre:

ofendiome su nombre

y, con la rabia que en mi pecho lidia,
buscando la soberbia, hallé la envidia.’

El demonio inicia en las leyendas de Teodora una treta celestinesca, logrando que un joven de
buena posicion se enamore de ella y comience a galantearla con insistencia, tratandose asi de

un amor hereos:

> Moreto (2019:68)

14



Pero sera Filipo el instrumento,
con deshonesto amor, a quien aliento
para que asalte el muro defendido.

El pecado de Teodora procede de la debilidad y la ignorancia, pero esa ingenuidad no es
atenuante de su pecado porque procede de la ignorancia del poder ilimitado de Dios. A pesar
de esto, su caso es diferente al resto de pecadoras y por eso el efecto inmediato es el
arrepentimiento.

Aparte del pecado, un elemento importante en estas historias es la conversion , punto
hacia el que convergen todas las recreaciones, es decir, el acercamiento o regreso a Dios, la
justificacion y salvacion eternas. Si la causa del pecado habia sido el amor a los bienes
materiales como consecuencia del amor propio, el proceso de conversion tenia que pasar por
el retorno de esos bienes del espiritu. Esto, llevado a la literatura, se concreta en diversas
etapas que arrancan de la llamada de Dios y concluyen en la santidad. Los medios por los que
Dios llama a las pecadoras son dos: lo primero que puede ocurrir es que una de las figuras del
relato ilumine su conciencia para estimular el arrepentimiento y lo segundo es que una
explicita aparicion maravillosa abra los ojos de la protagonista. Mientras que en otras
leyendas existen las figuras de los salvadores y aliados de Dios, los cuales ayudan en ese
arrepentimiento, en Teodora de Alejandria no existe ninguna mediaciéon externa para
entregarse a este acto, sino que el auxilio de Dios la asiste desde el momento que consuma el
pecado, instante en el que se inicia el proceso de conversion. En su leyenda, la preocupacion
por la honra la lleva a la huida y ocultacion de su pecado, siendo consciente de la ofensa que
ha cometido hacia Dios. Con este acto se inicia la penitencia, el punto de inflexion espiritual,
un acto hecho sin contar con el referendo de ninguna autoridad eclesiastica, perdiendo asi
validez tras el rigor normativo de Letran y Trento. Esta penitencia llegaria a la perfeccion
cuando se completase la destruccion de los gérmenes del pecado, siendo estos la riqueza, la
belleza sensual y la lujuria. Para Teodora de Alejandria esto ocurriria en el momento en que
es expulsada del convento con el recién nacido -su penitencia particular- y su aspecto fisico
empeora después de los siete afios transcurridos.

Llegados a este punto, ademds de la dificultad de la autoanulacion que implica la
penitencia, se le suma en la mayoria de casos el obstaculo de la tentacion de volver a la vida
pasada, conflicto que da lugar en la comedia al retorno de la figura diabdlica. EI demonio es

el encargado de entorpecer la ascension espiritual del santo, y esto ocurrird en nuestra obra.

¢ Moreto (2019:69)

15



En la vida de Santa Teodora el demonio es una amenaza fisica que intensifica la piedad de la
arrepentida, aunque aparte de convertirse en una figura interactiva, también puede
incorporarse en la conciencia del penitente. Cuando la figura maligna se convierte en
dramatis persona declara sus prop0sitos vengativos y anuncia su estrategia de atormentar a la
penitente, consecuencia del sentimiento de humillacion por Dios y de resignarse a la derrota.
Esta venganza la llevaria a cabo ¢l mismo o los personajes proximos a su escala de valores,
de modo que lo que en un principio habia sido causante del pecado, ahora es el instrumento
de la tentacion. Una tentacion protagonizada por Filipo -acto paralizado por prodigio divino-
y por Flora, quien mantiene viva ese valor diabdlico gracias a la intriga de saber si Teodoro/a
era el padre de la criatura que Flora esperaba, acto interpretado como engaio del demonio
para entorpecer la regeneracion moral de la pecadora.

Desde la Edad Media las relaciones de milagros comenzaron a tomarse en cuenta en
procesos oficiales de canonizacion y la presencia visible de lo sobrenatural era el recurso
narrativo primordial para modelar la trascendencia atemporal de la vida del santo. Sin
embargo, en la hagiografia postridentina esto toma el rumbo contrario: se comienza a filtrar el
elemento sobrenatural en funcidon de criterios rigidos de autenticidad y las vidas de las
penitentes seran objeto de esa depuracion. Las dos tnicas santas que consiguen, de alguna
manera, evitar esa depuracion postridentina fueron Margarita de Cortona y Teodora, quien
protagoniza episodios milagrosos. No obstante, en las leyendas de estas pecadoras la funcion
de lo sobrenatural necesitaba afiadirse para mostrar el perdon de Dios y la eficacia de la
penitencia. Para conseguir obviar de alguna manera esa figura demoniaca, las tres formas
principales que se utilizaran para cumplir esa misma funcion seran las visiones, los suefios
proféticos y las revelaciones. La mision de estas formas es la anunciacion de la salvacion de
la pecadora, ademas de constituir un hito narrativo del final del relato. La muerte, al final, es
lo que nivela la realidad, descubriéndose asi la virtud espiritual de la pecadora. El posterior
perdon de Dios se convierte en la formulacion del perdon del esposo, en el que residia la
trasmutacion de lo humano en lo divino. Es después de la muerte cuando la pecadora se
convierte en santa, siendo revelada por el angel y resolviéndose la tension dramatica

repentinamente. Lo mundano y lo divino han quedado fusionados.

16



4. EL DISFRAZ

El disfraz juega un papel muy importante en estas leyendas, en el caso de las santas que
buscan disimular su género real. Alberto Vega sefiala que la adopcion del peinado y traje
masculino es un medio para evitar el matrimonio y el delito conyugal que se comete en las
historias hagiograficas, ademas de ser una manera de facilitar alguna penitencia requerida por
la comision de un pecado de indole sexual.

La transformacion’ como signo de un cambio brusco en la vida del personaje se
aprecia en diferentes relatos, como en el de Santa Pelagia o, en el caso de Espafa, la mas
famosa, Santa Eugenia, contando, por supuesto, con el caso que con atafie, Santa Teodora. Es
curioso el gran niumero de casos en los que nos encontramos este recurso en los personajes
femeninos, curioso también la escasez de historias a la inversa: hagiografias de hombres que
se disfrazan de mujeres. Alberto Vega para explicar este suceso muestra su acuerdo con
Bullough, y es que el discurso hagiografico relata vidas que superan limitaciones humanas y
corporales, y dentro de un contexto de hegemonia masculina, el ser hombre supone un nivel
de prestigio social superior, por lo tanto, para ellos adoptar un atuendo femenino significaria
un descenso y no un ascenso de prestigio. Esta inferioridad en la obra analizada en este
trabajo se ve claramente reflejada en el sintagma «mujer de flacas sefias» utilizado por el
Demonio para referirse a “la debilidad tanto fisica como moral, pues flaco «en lo moral vale
fragil y que cae facilmente en algiun defecto»™® No obstante, si que existen manifestaciones de
transformismo masculino, aunque sea temporal. Este transformismo masculino en la ficcion
seglar sirve para facilitar relaciones intimas en situaciones en que seria dificil o imposible la
entrada del varon.

La frecuencia del transformismo se confirma con varios decretos eclesidsticos y civiles los
cuales prohiben la adopcion del atuendo del sexo opuesto, y referencias por parte de algunos
de los primeros Padres de la Iglesia en contra del transformismo. Prueba histdrica se halla en
la prohibicion del transformismo por el Concilio de Gangra de hacia 345 d.C. El canon trece
en concreto declara que una mujer que por un ascetismo se vista de hombre sea declarada
anatema -mujer catolica excluida de su comunidad religiosa-; en el canon veinte se prohibe a
la mujer cortarse corto el cabello porque se le ha dado como recuerdo de su sometimiento

ante el hombre. Con esto lo que se queria era evitar el caos en la infraestructura social,

7 A proposito del transformismo, véase Vega 2008:62
8 Moreto (2019:88)

17



econdmica, social y religiosa. En todo este contexto de mujeres que intentaban hacerse pasar
por hombres, lo que subyace es, no que parezca hombre, sino que rechace lo que se considera
simbolo explicito de su inferioridad ante el hombre -sobre todo en relacion con el cabello.

El disfraz temporal era un truco muy conocido para facilitar la huida y es emblematico
de la farsa carnavalesca, aunque era una actividad penitenciada el disfrazarse del sexo
opuesto como parte de carnaval, baile o evento ludico. Estas prohibiciones en contra del
transformismo responderian a contextos sociales y culturales, mas que a un problema serio de
un gran numero de mujeres viviendo desapercibidas en comunidades masculinas.

Un fendmeno documentado a partir del siglo XVI° -sobre todo en el norte de Europa- es el de
mujeres que asumen la identidad masculina como parte de una ruptura familiar, por razones
economicas o para pelear en la guerra. Siguiendo a Vega, Schibanoff hace hincapié en la
diferencia entre vestirse de hombre sin borrar la identidad femenina (Juana de Arco) y
disfrazarse de forma completa para intentar pasar por hombre (Teodora y Eugenia). Este
ultimo caso lo que reafirma es la hegemonia de lo masculino, en la cual la mujer reconoce lo
superior de lo varonil y quiere superar su propio sexo para aproximarse mas al hombre.

El transformismo juega dos papeles en las leyendas, habiendo asi dos modelos narrativos: la
mujer que se disfraza de hombre con vida hermitica separada de la sociedad y la mujer
disfrazada de hombre que pasa la vida en una comunidad masculina simulando ser de ese
sexo -este ultimo caso corresponderia al de nuestra protagonista-. El sexo biologico del
personaje funciona de manera distinta en los dos modelos. En el caso de las mujeres
travestidas que viven en comunidad masculina lo destacable es que el personaje sigue siendo
mujer, lo que da interés narrativo y hace que el “milagro” funcione; tal y como se puede ver
en la comedia hagiografica de Santa Teodora, milagro el cual seria la santidad a causa de su
caso de martir.

La transformacion de sexo es comun en la cultura a través de la historia. Se
incorporan conflictos sociales y ambigiiedades culturales a través del personaje travestido, sin
embargo, para ver el significado completo de este fendémeno hay que fijarse en la figura en si
y no ver el verdadero sexo, sino observar lo que ocurre durante la transformacion. Esta
transformacion tiene como consecuencia el concepto de la identidad basada en la sexualidad,
convirtiéndose la atraccion homoerdtica en un elemento marcado. Aqui es donde el personaje
hace presente un conflicto protagonizado por sus compaiieros: la atraccion entre seres del

mismo sexo, ya que, en el caso de La adultera penitente, los hombres se sienten atraidos por

® Vega (2008:108)

18



un hombre -dado que no tienen el conocimiento de su verdadero sexo- y las mujeres se
sienten atraidas por el mismo -también sin saber su verdadera identidad-.

Aun siendo la mujer identificada como hombre, en las leyendas no deja de existir la amenaza
erdtica ya que la tensidon narrativa exige que siga vigente su realidad como mujer y tentadora,
aunque haga lo posible para intentar evitarlo.

Uno de los elementos principales para esta transformacion es el cabello', mas
importante parece en este aspecto que el atuendo masculino debido a su gran simbolismo. En
el caso de Teodora se opta por la representacion completamente masculina, apareciendo como
un fraile con el pelo cortado. Habiéndose destacado el simbolismo del pelo, Leach no rechaza
las connotaciones sexuales del pelo como hacen autores como Berg. Leach afirma la marcada
distincién en hombres entre el cabello largo y la barba -sexualidad no reprimida-, el pelo
corto -sexualidad restringida- y el pelo cortado -celibato-. En el caso de las mujeres el cabello
largo se ha considerado como signo de la feminidad y con diferentes indices de estado civil,
ademas de haber servido como elemento que atrae y se admira, pero que, a diferencia con el
masculino, tiene poca relacion con la fuerza vital. La diferencia mas significativa que se
distingue entre el simbolismo masculino y el femenino es la tendencia de asociar el cabello de
la mujer con lo sexual y lo erdtico, mientras que no ocurre en el caso del hombre.

El cabello es generalmente encubridor y sirve de vestidura'' para estas mujeres que intentan
hacer penitencia por sus largos afios de desenfreno sexual. El vello corporal sera un elemento
recurrente en estas historias especificas al haberse asociado en la psicologia el pelo en sus
diversas manifestaciones con lo erdtico. En lo que nos ataiie a nuestro estudio, el disfraz se
utiliza para facilitar el escape de la autoridad matrimonial, del peligro y como manifestacion
simbodlica de una transformacion espiritual. Este transformismo lo adoptan mujeres después
de haber cometido algun pecado sexual o después de un periodo de vida conyugal que luego
abandonan, aunque también puede ser utilizado como medio para mantenerse virgenes. Este
asunto va unido en la hagiografia con temas como la falsa acusacion de paternidad y la
obligacion de criar a un nifio ajeno, casos en los que se encuentra nuestra protagonista

Teodora en las diversas leyendas que se cotejan.

1% A propésito del cabello, véase Vega 2008:140
' Vega (2008:38)

19



5. HAGIOGRAFIA Y COMEDIA

La vida de Teodora podria ser conocida por el lector espafiol de la época gracias a su
aparicion en la famosa Legenda aurea de Jacobo de la Voragine (o lacopo da Varazze),
compilacion hagiografica escrita hacia 1260. La obra fue difundida en la Peninsula Ibérica en
su version latina a lo largo de la Edad Media y del Renacimiento, y fue traducida
parcialmente al castellano en los siglos XIV y XV, dando lugar a sendas compilaciones (las
llamadas Compilacion A y Compilacion B), origen a su vez, de dos exitosos santorales
impresos en el Renacimiento: el Flos Sanctorum Renacentista y la Leyenda de los santos. El
¢éxito de estos ultimos tan solo seria eclipsado con la aparicion de los dos grandes compendios
hagiograficos postridentinos: los conocidos Flores Sanctorum de Alonso de Villegas
(1578-1604) y Pedro de Ribadeneyra (1599-1601), que incluian también su pertinente Vida de
la santa. Es posible que los autores de la comedia que nos ocupa (Matos, Moreto y Cancer)
partieran de alguno de esos textos y, de hecho, el texto del drama se aproxima mads a las
versiones de Ribadeneyra y Villegas. Ello no obsta, por supuesto, para que la pieza teatral
incorpore numerosos episodios sin sustento en esas fuentes, de acuerdo con los usos mas
habituales de la comedia de santos durea'”

El primer aspecto que merece ser destacado es el prototipo de la perfecta casada en la
figura de Teodora. Este prototipo se explica de manera simple en la obra de Voragine,
teniendo solamente un sintagma para referirse a este aspecto: «noble matrona». Por el
contrario, observamos en las obras de Moreto, Ribadeneyra y Villegas un desarrollo mas
exhaustivo de esta caracterizacion, centrandose en la honestidad y sumision al marido: «vive

en paz con su maridoy», «Y, en medio destas firmezas con que mi honor se acredita [...]»,

No ha de conseguir su esfuerzo [...] que ciega ofenda a mi esposo, que yo me falte a mi
misma, [...] ni que ocasione atrevida que en las hojas de la fama quede mi deshonra
escrita.

Era muy amada y estimada del marido: porque le era muy obediente, muy amorosa, y
bien acondicionada [...] y especialmente por su honestidad, era muy querida y

reverenciada por todos."

Avia sido casada y muy amada de su marido: asi por serle obediente, por amarle y
servirle, como por ser la mas casta y honesta muger que se hallava en Alexandria.'

12 Aragiiés (2012)
13 Ribadeneyra (1604:183)
1 Villegas (1593:113)

20



Junto con esta vision de la perfecta casada, encontramos un rasgo distintivo que diferencia la
leyenda de Vordgine de la leyenda de Moreto, Villegas y Ribadeneyra, este es el matiz de la
prostitucion en la primera de ellas. La obra de Voragine se escribe en un momento en el que la
prostitucion en la hagiografia aparece como una consecuencia de la necesidad material,
aunque no es comun este atributo en la vida de Teodora. A pesar de ser inusual, Voragine
menciona esta cualidad de Teodora a través de la intervencion del Diablo, quien dice: «Eres
una vil prostituta; eres la ramera mas infame que hasta ahora ha existido»'. Sin embargo,
podemos observar en las otras tres historias la inexistencia de este calificativo, ya que al
tratarse de un escrito hagiografico postridentino se necesitaba que los pecados no vinieran
justificados por una necesidad y se radicasen en el seno de la voluntad defectuosa para asi
magnificar la misericordia de Dios.

Esta vision de la perfeccion matrimonial se ve amenazada por la envidia diabolica,
estimulo con el que se demuestra también esa honestidad ejemplar. Este rasgo se encuentra
presente en todos los textos cotejados: «Envidioso el diablo de la santidad de esta noble
sefiora»'®, «buscando la soberbia, hallé la envidia. Con ella solicito mi venganza»'’, «Tuvo el
demonio embidia de tanta bondad, y determin6 hazer cruda guerra a la que vivia en tanta paz
con su marido»'®, «El cuydado que ella tenia de vivir sin reprehension, y servir a Dios fue
ocasio para que el demonio le tuviese de hazerle guerra, y procurar vencerla»'. El acecho
diabolico inicia una treta celestinesca, haciendo que un joven de buena posicion quede
prendido de la futura santa, tanto que en las versiones como en la de Voragine el amante
llegara a tal insistencia que quebrantara las fuerzas de la joven: «Siguidé importunandola
hasta el extremo de que la virtuosa y noble matrona, sometida a tan constante acoso, perdio la
paz del espiritu y casi llegd a enfermar»™. Esta es una diferencia clara entre las obras
cotejadas, ya que en la version de Moreto, Villegas y Ribadeneyra existe el asedio, pero sin
llegar a tal extremo y sin producir a Teodora el mal fisico. Aunque si que es cierto que en la
obra de Moreto la joven es victima de la tristeza a causa de la tentacion latente en ella.

En todas las obras el joven se encuentra totalmente enamorado de Teodora,
sentimiento provocado por el diablo para conseguir su venganza contra ella, y en todas ellas
la joven rechaza en primer lugar a su futuro amante. Para conseguir su cometido, el amante

tiene dos actitudes muy diferentes: por una parte, tenemos las versiones de Voragine y

15 Voragine (2004:373)

' Voragine (2004:372)

17 Moreto (2019:68)

'8 Ribadeneyra (1604:183)
' Villegas (1593:113)

2 Voragine (2004:372)

21



Ribadeneyra, donde ante las negativas de Teodora, el joven recurre a la ayuda de una
alcahueta -discipula del diablo- quien conseguird que Teodora ceda ante las insistencias del
amante. La diferencia, a la vez, entre Ribadeneyra y Voragine es que en el segundo relato esta
cesion es gracias a la ignorancia hacia el poder omnisciente de Dios por parte de la
protagonista. En este punto es donde se puede comprobar que el pecado de Teodora es el
resultado de la envidia diabolica, pero también con origen en la ignorancia, convirtiéndola asi

en una de las caidas:

Teodora trat6 de oponerse a lo que la maga le decia, alegando que jamds se atreveria a
cometer un pecado tan enorme sabiendo como sabia que Dios desde el cielo lo veia todo
[...]. La hechicera rebati6 estos argumentos diciéndole:

-Estéas equivocada. Es cierto que Dios ve y se entera de cuanto ocurre de dia, pero ni ve ni
se entera de lo que ocurre de noche desde que por la tarde comienza a declinar el sol.

Es por esta razéon que el pecado que comete no se vera atenuado, porque proviene de la
ingenuidad e ignorancia sobre la autoridad de Dios.

Por otra parte, en la leyenda contada por Moreto y Villegas no se nos ofrece como tal al tercer
personaje que seria la hechicera, aunque si que tenemos las figuras de los ayudantes en esta
relacién impura que, en el caso de Moreto serian Julia, Roberto y Morondo, quienes ayudan a
Filipo a conseguir su proposito: Julia sera la encargada de entregar un papel de parte del
amante a Teodora, y Morondo y Roberto son los que consiguen distraer a Natalio para que se
ausente de su hogar; en el caso de Villegas serd una familiar de Teodora quien representara
este rol. Todo ello envuelto bajo el dominio del diablo, quien controla lo que sucede.

A causa de la ofensa que Teodora acaba de cometer, llegamos al punto de la
consecuencia de este acto: el arrepentimiento, tratado de maneras distintas. Por una parte,
observamos en la obra de Moreto un arrepentimiento inmediato al acto cometido y una huida
continua a este sentimiento. En su obra Teodora huye en el mismo momento en el que el
hecho acaba de producirse: «Linaje ilustre que afrento, noble duefio a quien agravio, huyendo
voy...». De la protagonista no sabremos nada mas hasta la jornada segunda, donde el
demonio nos cuenta que «dos meses ha que en el traje varonil [...] en este convento vive»*.
La huida en esta version es a causa de la preocupacion que tiene la protagonista por la honra
externa y, sobre todo, de la ofensa hacia Dios. Esto, en cambio, sucede de manera distinta en
las versiones de Voragine, Ribadeneyra y Villegas, donde si, el arrepentimiento sucede de

forma inmediata al hecho, pero la huida toma un recorrido mas duradero: después de

2! Moreto (2019:88)

22



reflexionar sobre su deshonra, Teodora pasara un tiempo sollozando en su hogar, de lo que su
marido se percata y sufre por ella al no saber la causa de este llanto. La protagonista deja
pasar la noche y entonces es cuando en la version de Voragine y Villegas recurre al consejo de
una abadesa, que es lo que hard que decida -en las tres Gltimas versiones sefialadas- tomar un
disfraz varonil. La diferencia de estas versiones con la de Moreto es que en ellas es el
narrador quien cuenta que: «resulto de la habla, que mudo el trage, y se visiti6 como varon
determinando de vivir religiosamente en un monasterio de monges que estava diez y ocho
millas de Alexandrian®.
Esta huida rompe con la armonia del matrimonio, a lo que Natalio tendra dos respuestas
distintas: en la obra de Moreto, Natalio decide ir en busca de su esposa, pasando asi aventuras
en los bosques mientras «para idolatrarla intento buscarla por monte y valle»*; sin embargo,
en las obras de Voragine, Ribadeneyra y Villegas el marido no la busca por propia voluntad,
sino que es la aparicion de un dngel la que le incita a buscar a su mujer en un punto exacto de
un camino en el cual la primera persona que pase sera ella: «Estando con esta congoxa muy
fatigado y lloroso, pidiendo a nuestro sefior que le descubriese donde estava Teodora, le
aparecié un Angel, que le dixo que la mafiana siguiente fuesse a la yglesia de san Pedro
Apostol y que all6 mirasse atentamente el rostro de la primera persona que se le pusiesse
delate.«**. Esta inaccion propia de Natalio nos podria llevar a pensar que el objetivo que tenia
al no ir a buscarla era mantener en orden el honor social que Teodora habia hecho que
perdiese.

Uno de los personajes con mas peso en esta comedia es el Demonio, quien, en la
version de Moreto, se nos presenta fisicamente en el parlamento de Teodora. En esta
descripcion no se nos indica explicitamente que se trate del demonio, pero mas adelante sera

¢l mismo y la anotacion del autor quienes confirmen este presentimiento:

TeoDpORA: Rostro espantoso, cabello
que en remolinos se enriza

y del obscuro Leteo

las negras ondas imita;

negro también era el traje,

lleno de estrellas lucidas,

pues el manto de la noche

parece que vestia.”

2 Villegas (1593:113)

2 Moreto (2019:103)

2 Ribadeneyra (1604:184)
% Moreto (2019:64)

23



Vanse y sale el demonio como se ha pintado, vestido de estrellas
Demonio: Fui la mayor estrella®

En la leyenda de Moreto el demonio se aparece en los suefios de Teodora para mermar la
voluntad que ya se encuentra débil: «escuché que me decia: “premia el amor de Filipo, tu

esposo no te lo impida™.

El demonio presentado en La adultera penitente declara
abiertamente sus intenciones en sus intervenciones, convirtiéndose en el estratega del drama.
Este personaje tendrd una segunda intervencion de importancia en las cuatro obras estudiadas,
y es que, después de su primera venganza contra Teodora, el demonio volvera a atormentarla
al «llevar mal el ser vencido de una muger, a quien el al principio avia rendido y derribado»?;
la insistencia de esta figura para ver caer de nuevo a la protagonista se llevard a cabo por
variados medios y pruebas de las que Teodora saldra victoriosa, enfureciendo ain mas a dicho
personaje. Las voluntades del diablo se veran favorecidas cuando Teodora sea expulsada del
monasterio por un acto del cual la hacen culpable siendo ella inocente: dejar encinta a una
mujer del pueblo. Esta situacion es fruto de una noche en la que la protagonista tuvo que
hacer noche en un albergue, donde la hija del duefio quedara encinta de un hombre, pero
acusara al monje Teodoro, sin saber su verdadera identidad. Una vez nacido el nifio es cuando
se presenta la madre en el convento acusando a Teodora y como consecuencia se expulsard a
la santa, momento de debilidad en el que el demonio cargara contra ella, sin hacer posible su
triunfo -en ninguna de las cuatro obras-.

En este punto es cuando las obras tratan el asunto de distinta forma. En la leyenda de
Moreto, al final de estos afios de sufrimiento, Teodora comparte escenario con Natalio y con
Filipo, sin embargo, en las obras de Villegas, Voragine y Ribadeneyra no es asi. Observamos
pues tres tratamientos distintos hacia Teodora: en la obra de Moreto Teodora es la que
después de todo lo sufrido vuelve al convento a pedir ayuda para el nifio, recibiéndola
Morondo y éste siendo instigado por el demonio para rechazar a la mujer. No obstante, el
demonio es conocido y no puede seguir con su plan; por otra parte tenemos las obras de
Ribadeneyra y Villegas, en las que son algunos villanos los que piden clemencia al
monasterio para ayudar a Teodora con el pequeio, siendo readmitida, aunque su estancia seria
en una celda encerrada con el infante, sin poder salir de ella; por ultimo, figura en la obra de
Voragine la readmision de Teodora en el convento por parte del Abad y su compasion después

de ver todo lo que ha padecido durante esos afios. En esta obra también aparece el

% Moreto (2019:68)
7 Moreto (2019:64)
8 Ribadeneyra (1604:184)

24



encarcelamiento de Teodora, pero por propia voluntad después de tres afos para poder
conversar con el chico. Tras esta aventura, observamos dos procedimientos distintos: en las
obras de Ribadeneyra, Voragine y Villegas encontramos un parlamento de Teodora hacia el
que habia sido considerado su hijo, en el que se despide de €I, sabiendo que ha llegado su
hora. Este monologo se hace en la intimidad de la celda, en la que solamente se encuentran
ellos dos, y dice asi: «jHijo mio dulcisimo! Mi vida se acaba. Te dejo en manos de Dios. Ten
confianza en El y no olvides nunca que El es tu protector y tu verdadero Padre. jHijo mio
queridisimo! Entrégate al ayuno y a la oracion y sirve siempre devotamente a tus hermanos,
los monjes.»*

A pesar de ser el mismo tratamiento en las tres obras, encontramos la diferencia de
que en la de Villegas el cuerpo sin vida de Teodora es encontrado en el acto, mientras que en
Voragine y Ribadeneyra es hallado después de todo un dia -en la segunda es Dios quien da el
aviso al Abad-. En la obra de Moreto no existe tal monologo, simplemente es un dialogo entre
Teodora, Filipo y el Abad en el que la tltima intervencion de Teodora es: «Vamos, pues ([4p]
por que amo a mi esposo cumpla la palabra luego)»*. Ante esta situacidon, encontramos
también diferencias atendidas en el marido: en la obra de Voragine y Villegas el marido es
avisado del final de Teodora gracias al Abad, quien envia a uno de los monjes a contarle las
nuevas; en la obra de Ribadeneyra es un angel quien le avisa y en el camino Natalio se
encuentra con un mensajero que iba a darle la noticia; en la de Moreto Natalio ya se
encontraba en las cercanias de lo ocurrido.

En todas las obras es en este momento cuando se descubre que Teodora es una mujer y
no un hombre, diferencia importante también entre las obras de Vordgine, Ribadeneyra y
Villegas, donde son los monjes los que descubren esta revelacion mientras tratan con el
cuerpo difunto, mientras que en la obra de Moreto es un angel quien descubre la verdadera
identidad de la protagonista.

Aqui es cuando las obras toman dos caminos distintos: proseguir con la historia o
finalizarla. Voragine, Ribadeneyra y Villegas se explayan después de la muerte de Teodora en
explicar la situacion de Natalio y del infante que habia estado cuidando la protagonista. En
estas tres obras se nos cuenta como el marido de Teodora se convierte en monje: «EI marido
se quedo por morador y monge en el monasterio y celda donde Theodora estuvo reclutada dos

afos, y acabd finalmente su vida»’' y, ademads, se nos explica -exceptuando la obra de

2 Voragine (2004:375)
%0 Moreto (2019:175)
3! Ribadeneyra (1604:115)

25



Ribadeneyra- como prosiguid la experiencia vital del nifio criado por Teodora: |vivio con tal
regularidad, progreso en la virtud y destacod en perfeccion tan ostensiblemente, que cuando
muri6 el abad fue undnimemente elegido por los monjes para que rigiera los destinos de
aquella comunidad.»**

Explicados todos los tratamientos en las distintas leyendas, podemos observar que en
esencia todas ellas cuentan la misma historia sobre Teodora, con los mismos procedimientos,
aunque con diversas variaciones y afiadidos. Sin embargo, la que mas discrepa entre ellas es
la obra de Moreto, Matos y Cancer, siendo la obra con mas diferencias con respecto a las tres
restantes en el procedimiento de la huida de Teodora y su llegada al monasterio, la actitud del
marido y del amante frente a esta situacion, la ausencia del primer dngel nombrado, el aviso
de Teodora al pequeio y la prolongacion final actualizando la vida del hijo y el marido

después de la muerte de la protagonista.

%2 Voragine (2004:376)

26



6. CONCLUSIONES

Las comedias hagiograficas han sido uno de los géneros con mayor productividad en el Siglo
de Oro y es por ello que son numerosos los estudios dedicados a éstos. Las versiones de Santa
Teodora han sido de gran interés gracias a la combinacion de dos motivos recurrentes en estas
piezas: el arquetipo de la prostituta arrepentida y el transformismo religioso. El primero de
estos motivos tiene su origen en la figura biblica de Maria Magdalena, a partir de la cual se
genera este arquetipo que recorrera las diferentes literaturas, de manera significativa en la
aurea. El segundo motivo, tal y como hemos visto, tiene diversos objetivos, aunque el de
mayor peso es la obtencion del perdon divino, caso en la comedia tratada. Ambos en conjunto
esconden la inferioridad de la mujer -conocida por ellas mismas- presente en la sociedad y
pensamiento de todas las épocas pasadas y el deseo de ellas de ascender socialmente,
teniéndose que ‘transformar’ en hombre, y no iba a ser de otra forma en esta comedia.
Teodora es la que encarna todos los topicos del género en el que se encuentra, mezclando
ademas elementos propios del espectaculo, como son los efectos visuales en las escenas de
los milagros, como elementos de las comedias de capa y espada -balcones, escaleras, huidas-.

Es claro que Moreto, Matos y Céncer tuvieron que prestar debida atencidon a
numerosas leyendas pasadas para conseguir la estructura de su obra, poniendo en primera
instancia a Voragine, Villegas y Ribadeneyra -con las que ha sido cotejadas-, sin embargo, su
historia es la que mas discrepa en el conjunto de todas las vidas de Teodora relatadas hasta su
fecha. Estos autores siguen el relato ya escrito por autores anteriores, aunque afiaden y
eliminan aspectos que hacen que su obra se diferencie de las demas. Lo mas destacable es la
omision del relato final protagonizado por el hijo de Teodora y el primer &ngel que si
aparecen en las versiones anteriores; ademas de distinguirse en el trato de la huida de la
protagonista, su llegada al monasterio y la actitud del marido y amante. Por tanto, la comedia
escrita por estos tres autores es diferenciable del resto de ellas, diferenciandose en la longitud

de la leyenda y su trato hacia la protagonista y las actos que la rodean.

27



7. BIBLIOGRAFIA

ARAGUES ALDAZ, José¢ «Los flores sanctorum medievales y renacentistas: brevisimo
panorama critico», en: Natalia Fernandez Rodriguez y Maria Fernandez Ferreiro (eds.),

Literatura medieval y renacentista: lineas y pautas, Salamanca, La Semyr, 2012,

pp.349-361.

FERNANDEZ RODRIGUEZ, Natalia, La pecadora penitente en la comedia del Siglo de Oro,
Valladolid, Universidad de Valladolid, 2009.

GONZALEZ, Juan Carlos, «Jerénimo de Cancer y Velasco» en Diccionario Filoldgico de
Literatura Espariola Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou, coord. Delia Gavela y Pedro
Rojo Alique, Madrid, Castalia, 2010, pp. 239-270.

LOBATO LOPEZ, Maria Luisa, Juan Antonio Martinez Berbel«Agustin Moreto y Cabaria
en Diccionario Filologico de Literatura Espariola Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou,
coord. Delia Gavela y Pedro Rojo Alique, Madrid, Castalia, 2010, pp. 1049-1082.

MORETO, Agustin, Jeronimo de Cancer y Juan Matos Fragoso, La adultera penitente, ed.
Fernando Rodriguez-Gallego, en Comedias de Agustin Moreto. Obras escritas en
colaboracion, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2019.

https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-adultera-penitente-942634/

PANNARALE, Marco, «Juan de Matos Fragoso» en Diccionario Filologico de Literatura
Espariola Siglo XVII, dir. Pablo Jauralde Pou, coord. Delia Gavela y Pedro Rojo Alique,
Madrid, Castalia, 2010, pp. 939-957

VEGA, Carlos Alberto, El transformismo religioso. La abnegacion sexual de la mujer en la

Espariia medieval, Madrid, Pliegos, 2008.

VORAGINE, Jacobo de la, La leyenda dorada I, Madrid, Alianza, 1999.

28


https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-adultera-penitente-942634/

