
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 

 

EL CUERPO COMO LUGAR DE SANACIÓN 

La sanación como práctica política feminista 

 

 
Autor/es 

 

Cindy Johana Olaya Ramírez 

 

 

 
Director/es 

 

Arantxa Hernández Piñero 

 

 

 
Universidad de Zaragoza / Facultad de Filosofía y Letras  

2023 

 



2 

 

Contenido 

Contenido ......................................................................................................................... 2 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 4 

CONTEXTO PARTICULAR: MI PROPIA VIVENCIA ............................................ 4 

CONTEXTO GENERAL: LA PROBLEMÁTICA SOCIAL ...................................... 6 

CONTEXTO DE LOS GRUPOS DE SANADORAS FEMINISTAS EN 

GUATEMALA ................................................................................................................. 8 

CONFLICTO SOCIAL Y ARMADO (1954-1996) ..................................................... 8 

ESCLARECIMIENTO HISTÓRICO........................................................................... 9 

LA MUJER EN EL CONFLICTO ............................................................................. 10 

GRUPOS DE MUJERES FORMADOS PARA LA SANACIÓN ............................ 11 

FEMINISMO COMUNITARIO .................................................................................... 13 

CONTEXTO ............................................................................................................... 13 

LORENA CABNAL .................................................................................................. 14 

PRESENTACIÓN DE LORENA CABNAL ......................................................... 14 

EL TERRITORIO CUERPO-TIERRA .................................................................. 15 

SANAR COMO ACTO POLÍTICO ...................................................................... 15 

PUNTO DE PARTIDA, EL CUERPO .................................................................. 17 

ACUERPARSE PARA SANAR ............................................................................ 18 

ACTORAS DE CAMBIO .............................................................................................. 20 

CONTEXTO ............................................................................................................... 20 

PROPUESTA ............................................................................................................. 21 

RESPUESTA ANTE LA MISOGINIA ................................................................. 21 

EL CUERPO DE LA MUJER COMO CAMPO DE BATALLA ......................... 22 

LA INJUSTICIA INSTITUCIONALIZADA ........................................................ 22 

EL COLECTIVO COMO RESPUESTA ANTE EL RACISMO .......................... 23 

METODOLOGÍA ....................................................................................................... 23 

COLECTIVIDAD DE MUJERES ......................................................................... 24 

ELABORACIÓN DEL PROCESO DE SANACIÓN ................................................ 25 

Ejemplo de ejercicio práctico de sanación: ............................................................ 29 

BIODANZA ................................................................................................................... 31 

EL ARTE DE LA SANACIÓN DEL CUERPO ........................................................ 31 

ENCONTRAR EL TRAUMA NO TE CURA ........................................................... 32 

EL LENGUAJE DEL CUERPO ................................................................................ 33 

EL PODER DE LA MÚSICA ................................................................................ 34 



3 

 

EL PODER DE LA DANZA INTEGRADORA .................................................... 34 

EL PODER DE LA METODOLOGÍA VIVENCIAL ........................................... 34 

EL PODER DE LA CARICIA ............................................................................... 35 

EL PODER DEL TRANCE ................................................................................... 35 

EL PODER DE LA EXPANSIÓN DE LA CONCIENCIA .................................. 35 

EL PODER DEL GRUPO ...................................................................................... 36 

EL RETO DE LA BIODANZA ................................................................................. 37 

CONCLUSIÓN .............................................................................................................. 37 

BIBLIOGRAFÍA ............................................................................................................ 40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

INTRODUCCIÓN 
En este trabajo me quiero centrar en la importancia que tiene el cuerpo como lugar de 

transformación y cambio para una vida completa, sana y feliz.  

A continuación, hablaré de mi experiencia personal y los motivos por los cuales la 

sanación es un tema que me interesa. Pienso que es vital darle al cuerpo la importancia 

que se merece y que a lo largo del tiempo le hemos negado. A menudo vivimos intentando 

resolver problemáticas sociales sin curarnos a nosotras mismas, generándonos más 

tensión de la que ya nos atraviesa gracias al entramado de creencias que nos habita, 

dificultándonos lograr un cambio real y duradero.  

CONTEXTO PARTICULAR: MI PROPIA VIVENCIA 
Enfoco este estudio desde el trabajo de sanación que he realizado en mi propio cuerpo. 

Gracias a éste, he llegado a saber que soy merecedora de todo lo bueno que me pasa y 

que tengo el mismo derecho que los demás de hablar en alto, de tener éxito y, sobre todo, 

de vivir tranquila y feliz con mis propias diferencias. Esto no siempre fue así. 

Durante mis años en la universidad, caí en la ansiedad y me quedaba sin aire en los 

pulmones mientras mi piel somatizaba todo el miedo que sentía por dentro cada vez que 

preveía que me iba tocar hablar en clase. Me empecé a llenar de eczemas por toda mi cara 

y por el resto de mi piel. Se me empezó a caer mucha cantidad de cabello y se me juntaron 

todos los problemas a la vez, tanto familiares como personales y académicos.  

Yo no sabía qué me pasaba, simplemente pensaba que tenía algún tipo de cáncer o algo 

parecido. La ayuda médica no me sanó en lo absoluto; solo acrecentó mi impotencia ante 

la falta de soluciones.  

La Filosofía ha tenido más impactó en mi vida: me quitó el “velo de la ignorancia”, 

haciéndome ver y sentir todas las opresiones que atravesaban mi cuerpo, llevándome a 

replantearme mi propia vida como mujer y como extranjera latinoamericana que vive en 

España. Recuerdo que, al entrar en la Universidad, donde por fin pude encontrar amigas 

y gente muy afín a mí y mi estilo de vida (además de un lugar soñado ya que, como 

extranjera, poder sacarme un título superior oficial era todo un reto para mí) empecé muy 

bien pero, a medida que pasaba el tiempo, mis propias ideas empezaron a jugarme una 

mala pasada: mi cuerpo se sentía incómodo porque yo me sentía inferior. Mi forma 

distinta de expresarme al hablar en alto delante del profesorado y el alumnado, el mero 

sonido diferente de mis palabras y el hecho sentirme pobre a nivel académico y financiero 



5 

 

por no tener las mismas posibilidades económicas para poder permitirme estudiar sin 

tener que trabajar y poder dedicarle mi cien por cien a mis estudios, pasaron a formar 

parte del trauma que me atravesaba el pecho. La comprensión de ese racismo instaurado 

que había venido arrastrando desde que llegué al nuevo territorio y del que me hablaba 

mucha de la filosofía que estudiaba, no me ayudó en nada; solo hizo que se potenciara 

aún más la idea de aislarme, en vez de afianzar bases sólidas para conseguir lo que 

buscamos todas al entrar en la universidad: aprender, disfrutar y aprobar.  

Todo cambio cuando mi grupo de amigas me ayudó a vivir el feminismo y a entender que 

debía escuchar a mi cuerpo: debía darme un espacio para sentirme y valorarme, un espacio 

como el que generan en Actoras de Cambio. Desde entonces, todo empezó a cambiar; me 

permití darme un tiempo para sanar mi vida, mi interior, mis sentimientos y mis 

pensamientos. Pasé a ser una versión más sincera y amable con mi cuerpo y entendí que 

para sanar hace falta hacer un trabajo integral con el mismo, así como escuchar e 

interiorizar los nuevos significados de amor, libertad y responsabilidad para con mi vida, 

significados como los que se encuentran en la Biodanza.  Después de eso, pude volver a 

enfrentarme con aquello que tanto quería, la Filosofía, esta vez desde una postura más 

amable conmigo misma: desde el amor y desde el disfrute. Sanar la relación conmigo 

misma y con mi cuerpo me ayudó a seguir mi proceso de deconstrucción. Cuento todo 

esto como ejemplo del por qué no se pueden hacer luchas feministas enfocándonos 

solamente en la “otredad”, sino que hay que pasar por sanar nuestras vidas y, para esto, 

hay que colocar al cuerpo en el centro de todo, porque es en el cuerpo donde realmente 

se instauran las opresiones. Si no se sana el cuerpo, ganan los sistemas opresores. Ya dijo 

L. Cabnal que no se pueden realizar cambios o luchas con cuerpos enfermos. 

El problema de mis vivencias no es culpa solamente mía; está claro que hay un sistema 

que ejerce el control y pone a unos por encima de otros. Pero sí hay que recalcar la 

responsabilidad que tenemos sobre nuestras propias vidas para no caer en culpabilizar 

solo lo exterior sin hacernos cargo de lo que debemos sanar por dentro, sobre todo, cuando 

ya sabemos el porqué de nuestros traumas. No basta con saberlos ya que, mientras tanto, 

ante un malestar como éste, el cuerpo se enferma.  

 

 



6 

 

CONTEXTO GENERAL: LA PROBLEMÁTICA SOCIAL 
 

Quisiera realizar un cambio en el orden jerárquico y dual que ha primado en nuestra 

corriente occidental, sobre todo, desde la antigua Grecia con Sócrates y Platón, hasta la 

modernidad con Descartes. Esas corrientes se han encargado de dividir al ser humano en 

dos partes, siendo la más importante y superior el intelecto, o res cogitans y, en un lugar 

inferior, el cuerpo, o res extensa, con sus emociones y sentidos.  

Pues bien, se puede establecer perfectamente una analogía entre la posición del Hombre 

y el intelecto como lo considerado superior, importante, fuerte, capaz de todo y por 

encima de la de la mujer o el cuerpo como lo banal, engañoso, enfermo, débil y 

dependiente de un hombre para ocupar el espacio público.  

La sociedad ha enfermado por ello y la peor parte nos la hemos llevado nosotras, las 

mujeres, viviendo la peor cara de la crisis humana, de la falta de valores. Despojadas de 

nuestra propia valía y de la independencia, la fuerza y el temperamento para enfrentar los 

problemas de la vida diaria, hemos sufrido el retraso académico, laboral y económico. Al 

estar impuesto al hombre por encima de nosotras desde hace ya tantos años, arrastramos 

psicológicamente las consecuencias en nuestra manera de pensar, de actuar y de 

relacionarnos.  

La división generada entre mujeres, la disociación del cuerpo, la culpa por no ser lo 

suficientemente buenas o perfectas para ellos, para el sistema y para nosotras mismas, 

han generado cuerpos enfermos, vidas inhabitables, precarias, solitarias, ignoradas e 

ignorantes de la propia realidad. Sin recursos, es difícil hacer reflexiones críticas.  

Mi trabajo tiene como misión sanar el cuerpo de las mujeres colocándolo en el centro, 

empezando desde ahí para defender nuestro territorio y dar rienda suelta a la imaginación, 

el pensamiento, los sentimientos y las emociones, recuperando nuestras memorias y 

resignificando nuestras vidas para lograr validarnos y respetarnos como seres humanas 

capaces e importantes en la Tierra. De esta forma podremos reparar el daño instaurado en 

nuestra psique y nuestro cuerpo, podremos confiar en nosotras mismas, amarnos y, así, 

relacionarnos con los hombres y con el sistema de otra manera: equitativa y 

horizontalmente.  

El propio sistema se deconstruye, como diría Derrida, porque es imposible mantenernos 

a todas calladas y aisladas. Por eso, uno de los conceptos más importantes en este trabajo 



7 

 

es el de Acuerparnos de Lorena Cabnal, empleado también en Actoras de Cambio. Esa 

transformación en las mujeres se tiene que dar en colectivo, nunca en soledad. Es una 

manera de crear impacto de una manera segura y de generar realmente un cambio en la 

sociedad.  

El propio sistema neoliberal, con sus políticas y sus gobernantes, defiende argumentos 

machistas, opresores, clasistas y racistas, y sigue perpetuando y repitiendo el mismo 

patrón jerárquico que coloca a unos cuerpos por encima de otros: hombres y mujeres 

blancos, heterosexuales, occidentales, casados, etc., por encima de las bestias 

latinoamericanas, africanas, orientales, indígenas, sexual y/o físicamente no normativas, 

etc.  

Es muy importante acuerparnos ante tal opresión, valorando nuestras vidas y nuestros 

cuerpos, y reconociendo que no necesitamos de la validación del sistema, sino de nosotras 

mismas. Desde ahí, y no desde la mente pensante y aislada, puede darse el cambio. Solo 

de esta manera podemos sanar eso que nos hiere y quebranta por dentro, minando nuestras 

resistencias.  El cuerpo no se puede definir como un territorio neutro, sino que es fruto de 

las problemáticas e intereses sociales que lo atraviesan, es el lugar donde se ejercen las 

opresiones y cuyas cadenas es importante romper. Por eso sanar hace parte y es sinónimo 

de lucha ante el sistema patriarcal y machista ya que, al hacerlo, dejamos de repetir las 

mismas injusticias en nosotras mismas y creamos nuevas formas de relacionarnos con 

nuestro interior y con lo exterior, escuchando nuestra voz interior para sacar del pecho lo 

que nos oprime.  

Empezaré hablando del feminismo Comunitario en Guatemala y, en concreto, de las 

enseñanzas de Lorena Cabnal acerca de la cosmogonía maya como herramienta de 

sanación y reconexión con nuestro cuerpo-tierra. A continuación, me voy a enfocar, sobre 

todo, en el trabajo de Amandine Fulchiron y Actoras de Cambio, las cuales han realizado 

un trabajo muy significativo con mujeres que han sido víctimas de violación sexual en 

contextos de guerra, ayudándolas a sanar colocando al cuerpo en el centro de la vida para 

poder recobrarla. Hablaré de cómo ha sido este proceso de sanación y de la Biodanza 

como herramienta fundamental para sanar y como objetivo último del proceso de 

sanación.  



8 

 

CONTEXTO DE LOS GRUPOS DE SANADORAS 

FEMINISTAS EN GUATEMALA 

CONFLICTO SOCIAL Y ARMADO (1954-1996) 
Mariana López de la Vega1 hace un análisis del Conflicto social-armado que hubo en 

Guatemala desde el año 1954 hasta 1996. En este último año se firmaron los Acuerdos de 

Paz Firme y Duradera. Al analizar la guerra y sus consecuencias (un país devastado en 

todos los ámbitos), se da cuenta de que surgen movimientos comunitarios de mujeres que 

optan por una nueva forma de reconstrucción social, por un feminismo que sale del campo 

cognitivo o intelectual inmóvil y se desplaza a lo “otro”, a las sabidurías insurgentes que 

ponen el cuerpo en el centro como lugar de sanación, siguiendo con el hilo que nos ocupa.  

Guatemala se encontraba ya dividida socialmente antes de 1954, habiendo muchos 

conflictos internos gracias a las invasiones coloniales, las imposiciones de la Iglesia y la 

religión cristianas en contra de toda manifestación de espiritual maya, el rechazo por lo 

propio o autóctono y el desplazamiento de los campesinos o los indígenas de sus tierras.  

El Estado se fue conformando por un grupo cerrado y elitista, sobre la base de una 

población dividida en razas y clases y siendo mayoritaria la “clase baja e indígena”. Los 

intereses de la mayor parte de la población no fueron tomados en cuenta por el Estado. 

Esto fue creando una tensión tan grande dentro de la sociedad que acabó en una crisis tras 

otra en la formación del gobierno, pasando por golpes de Estado y por la creación de 

varios grupos armados enfrentados que barrían con lo que se encontraban en su camino. 

“Según los datos emanados del informe de la Comisión de Esclarecimiento Histórico 

(CEH) durante el periodo de 1978-1996 se asesinaron alrededor de 156,000 personas. 

Hubo más de 40,000 desaparecidos […] La CEH estableció que el Estado y sus aparatos 

represivos habían realizado genocidio y eran responsables del 93% de las violaciones 

registradas”. (Hernández y Ruiz, 2023: 74). 

Según Mariana López, en 1996 se firman los Acuerdos de Paz Firme y Duradera, los 

cuales pretendían acabar con la problemática y hacer justicia, garantizando los derechos 

humanos, el esclarecimiento histórico, el reasentamiento de poblaciones desarraigada, el 

 
1 López, M. (2023). Sanación y acción política desde el sentipensar: aportes desde las colectividades de 

mujeres en Guatemala. En Soriano, S y Ruiz, R. En Indigenismo e indianismo en América Latina: Respues-

tas a la interculturalidad.  México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones 

sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores. 

 



9 

 

respeto de la identidad y los derechos del pueblo indígena, la aclaración de los aspectos 

socio-económicos y agrarios y, además, el fortalecimiento del poder civil incluyendo a 

las mujeres en el ámbito público.  

ESCLARECIMIENTO HISTÓRICO 
A la hora de alcanzar los acuerdos de paz surgió una gran problemática: al nombrar la 

violencia por parte del Estado, éste quedaría al descubierto, como lo harían las alianzas 

de poder que aquel habría utilizado para la reproducción y legitimación de las opresiones 

dentro del territorio. Así que fue un proceso de constantes conflictos: despertó una 

esperanza en el pueblo de un restablecimiento en el campo socio-económico que quedó 

arruinado gracias al genocidio y el terrorismo de parte del Estado.  

Mariana López desarrolla una investigación donde se puede apreciar la resiliencia que 

han tenido las mujeres guatemaltecas para sobrevivir ante la barbarie y crear nuevas 

maneras de recobrar la Vida, de volver a ser felices, deconstruyendo las creencias que 

disgregan, inferiorizan y maltratan el cuerpo de la mujer y transformando el terror de las 

violencias, incluida la sexual, en alegría mediante el reconocimiento de sus propias 

identidades y maneras de presentarse ante el mundo. Diferentes grupos del Sector de 

Mujeres han cuestionado el poder impuesto y manifestado en forma de violencia. 

La imagen que pinta Mariana López podría visualizarse como una especie de iceberg en 

el cual solo se ven las guerras de unos en contra de otros, solo lo que se asienta en una 

base “androcéntrica” (en donde se sitúa al Hombre como centro de todas las cosas), 

“antropocéntrica” (en donde la espiritualidad queda relegada y la ciencia del Hombre se 

posiciona como primordial y racional sobre la vida humana) y “hegemónica”  (un poder 

que prevalece por encima de todas las cosas) hecha por medio de “pactos patriarcales” 

(pactos hechos en beneficio de los hombres y dominios de las mujeres o lo considerado 

femenino), que son los que han tejido las relaciones sociales y se han encargado de la 

disgregación social, así como del racismo, machismo, clasismo, etc. La violencia 

sistemática en contra de las mujeres quedaría relegada a la parte oculta y mucho, mucho 

mayor, del iceberg. 

Todo este entramado o “iceberg” ha venido de la mano de la “modernidad capitalista”, la 

cual se ha encargado de colonizar, además de los territorios, cuerpos y relaciones en favor 

de razón y de la ciencia. La naturaleza al completo ha quedado bajo el dominio del 

Hombre, debiéndose las guerras a una falta de empatía entre seres vivos entre sí y con la 



10 

 

Tierra. El valor de las personas se calcula. Unas personas son más favorecidas que otras 

según poder económico, clase social, raza, familia, sexo-género, sexualidad, etc. 

Pues bien, visibilizando todo esto, podríamos decir que el poder que ha colonizado los 

territorios ha ganado la batalla, no porque esto tenga que ser así sino porque, finalmente, 

le hemos creído. Hemos creído que unos cuerpos valen más que otros, que nuestra valía 

depende de donde hayamos nacido, que las mujeres somos por naturaleza más sumisas, 

etc. Todo esto ha calado en nuestras mentes gracias a las guerras y a la propaganda feroz 

que se le ha hecho a lo que se considera normal, relegando todos los cuerpos no 

normativos a los márgenes de la sociedad.  

LA MUJER EN EL CONFLICTO 
Una vez que se pone en cuestión el conflicto armado, también se cuestiona el papel que 

tiene la mujer en todo esto y el por qué sus cuerpos han sufrido estas violencias no solo 

por parte del Estado sino también dentro de sus propias comunidades, clases, familias y 

grupos.  

El Colectivo de mujeres logró señalar y verbalizar las injusticias, violencias y violaciones 

sexuales ocurridas en contexto de guerra, logrando romper el silencio que había detrás de 

las violaciones sexuales cometidas por parte del Estado o de los militares, los cuales 

justificaban las violaciones sexuales como forma de pago por permitir a las mujeres vivir 

en sus tierras. El cuerpo de las mujeres se utilizó, como tantas veces, como campo de 

batalla, medio de intercambio, mensaje de terror y sumisión, haciéndolas sentir culpables, 

avergonzadas y enfermas por el terror que habían tenido que vivir.  

Por ello, el Colectivo de mujeres cuestionaría todos los lugares desde donde se 

reproducían las violencias, partiendo de la vida y ámbitos privado y familiar, hasta llegar 

a la sociedad y el colectivo estatal. También reflexionaron sobre la forma de encontrar 

justicia real y evitar la reproducción de los conflictos y violaciones, y que pasaría por 

descolonizar las mentes del entramado de creencias impuesto, para sanar y crear nuevos 

lazos de amistad y reconocimiento.  

Ese entramado de creencias se compone de aquellas que, con las invasiones 

colonizadoras, vinieron a crear nuevas identidades de lo que era ser indígena, maya, 

mestiza, etc. La población oprimida fue tratada como bestia, inculta, fea, animal, con solo 

fuerza bruta para explotar las tierras para el interés de lo considerado “occidental”. Se 



11 

 

fueron sembrando así el odio, el racismo y el rechazo por lo propio incluso dentro de la 

propia población.  

Es importante saber que esas identidades fueron creadas desde el afuera y no tienen por 

qué representar los cuerpos ni las vidas que supuestamente la encarnan.  

GRUPOS DE MUJERES FORMADOS PARA LA SANACIÓN 
Quienes se encargaron de desmontar ese fondo del “iceberg” de la violencia para sanar y 

recuperar el poder sobre los cuerpos y la vida de las mujeres, acabando con los 

sentimientos de culpa y opresión, así como con los de racismo, clasismo y sexismo dentro 

de ellas mismas y generando nuevos lazos afectivos con nosotras/os mismas/os y con la 

naturaleza, fueron grupos de mujeres de distintas procedencias que se organizaron y se 

empaparon de una cosmogonía ancestral maya. Ésta recalca que todas las personas somos 

importantes como parte del Universo, cada una cumpliendo una función esencial en la 

vida. La única manera de generar paz es consiguiendo ese respeto por la vida, por los 

seres y por la naturaleza en sí, pues es su falta lo que ha dañado las relaciones entre 

hombres y mujeres dentro de la sociedad, generado desequilibrios y enfermedades y, 

como hemos visto, odios, separaciones y violencias de todo tipo.  

En 1996 nace Kaqla (arcoíris en lengua maya), en 2003 Actoras de Cambio, en 2009 

Q’nail (semilla) y en 2015 Sanadoras ancestrales/ Feminismo Comunitario  

Kaqla y Q’nail toman la propuesta de Guerrero Arias (Soriano y Ruiz, 2023: 182) de 

tomar las sabidurías insurgentes (las que integran afectividad, espiritualidad, corazón, 

razón, acción, lucha, transformación y movimiento) frente a la epistemología (en el 

sentido fragmentado de la razón totalitaria, la cual ofrece solo la teoría y se queda en la 

teorización de la realidad, no la transforma porque no la encarna, no la siente, solo se 

queda en el plano teórico).  

Proponen un “sentipensar” que hace parte de las sabidurías insurgentes, pudiendo disolver 

el dualismo cartesiano entre razón y cuerpo, intelecto y sensibilidad, que tantas catástrofes 

ha generado (empezando por el trato que hemos dado a los animales y a la naturaleza y 

continuando con las mujeres y seres diversos de la sociedad) para ampliar el alcance del 

conocimiento. Tanto Kaqla como Q’nail mezclan además ciencias como la psicología, la 

medicina o la antropología y que, junto con el sentipensar, logran una unidad en el 

universo capaz de liberar, sanar, transformar y reconstruir la vida.  



12 

 

KAQLA 

Recalca la importancia de no quedarse en la victimización. Añade que es importante no 

preguntarse continuamente el “por qué me ha sucedido esto” sino el “para qué”. En este 

proceso empiezan a tejerse nuevas redes de apoyo y un nuevo proceso de aprendizaje, 

pues se conocen nuevas herramientas y personas que están dispuestas a ayudar a encontrar 

nuevas formas de vida.  

Podríamos decir entonces que quedarse en el papel de víctima trae consigo la repetición 

de las opresiones, porque una víctima siempre es víctima de algo y permanece atada a los 

distintos problemas que la definen. En cambio, cuando la persona se mueve, crea una 

ruptura con dicho papel y lo deconstruye, puede reconstruir su propia identidad.  

Q’NAIL 

“Q’nail surge para acompañar a las personas que acompañan […] el trabajo personal es 

un referente para poder hacer un ámbito colectivo” (Soriano y Ruiz, 2023: 189). 

Nos dicen que “lo personal es político”, que no puede haber transformaciones o cambios 

sociales sin cambiar nuestras creencias. Lo que creemos que es personal no nos pasa solo 

a unas cuantas personas, sino que la sociedad está regida bajo el mismo parámetro y 

nuestro discurso depende de quienes somos, de nuestra vida personal, de nuestras 

vivencias y de cómo encarnamos los distintos problemas que tenemos en la sociedad.  Nos 

invitan a ser conscientes de nuestros problemas a resolver porque, muchas veces, las 

luchas no se hacen a favor de algo exterior, sino para cambiar la propia vida y nuestros 

problemas personales, no los de los demás.  

Enfocarnos en que todo tiene que cambiar para “yo estar bien” puede ser trágico porque, 

en ese mismo escenario, si una misma no cambia, no se mueve y no se deconstruye, es 

imposible que la situación cambie, porque perpetuamos las mismas creencias dominantes 

que queremos cambiar y las arrastramos allí donde vamos, repitiendo una y otra vez la 

misma lógica contra la que queremos luchar. Por lo tanto, es importante transformarnos 

a nosotras mismas y las luchas y políticas deben empezar desde dentro hacia afuera para 

que haya un cambio real. Hay que hacer un trabajo de sanación personal para poder 

ayudar a los demás. 

A continuación, hablaremos en detalle de los feminismos comunitarios y del grupo 

Actoras de Cambio, centrales para el presente trabajo. 



13 

 

FEMINISMO COMUNITARIO 

CONTEXTO 
Mariana López data el 12 de octubre del 2015 como el nacimiento del feminismo 

Comunitario en Iximulew- Guatemala Tzk’at2. Por otro lado, Begoña Dorronsoro3 añade 

al grupo comunitario Mujeres Creando Comunidad, de Bolivia. 

Según Lorena Cabnal4 (una de las principales representantes de este feminismo junto con 

Julieta paredes), el feminismo Comunitario Territorial no entiende la sanación a nivel 

individual, sino en el colectivo y comunal, donde hay un acompañamiento del dolor, de 

la rabia y del proceso de sanación. Para que haya curación tiene que haber un principio 

de sanación individual en tanto que cuerpo. Lo interesante de este tipo de sanación es que 

bebe de la cosmogonía maya, del “tú eres yo y yo soy tú”, donde una persona que se 

encuentra en proceso de sanación, sana también la relación con los demás. De esta 

manera, los demás también reciben y sienten esa sanación, pudiendo salir del 

individualismo mercantilista que vende la sanación como un autocuidado y la desliga del 

proceso colectivo y político que tiene.  

La cosmogonía maya o la ancestralidad indígena tienen diferentes formas de contemplar 

el tiempo, el espacio y la existencia, siendo muy importante la conexión de los cuerpos a 

la tierra, al territorio, ya que es donde tienen vida y existencia las relaciones entre seres 

vivos y no vivos, donde se pueden cumplir todas las funciones del universo y donde se 

entretejen las culturas y los idiomas. Así pues, el feminismo Comunitario Territorial no 

solo lucha contra la opresión de la mujer, sino que opta por la sanación y recuperación de 

una vida digna y buena para toda su comunidad, de manera que hacer frente a las 

opresiones del patriarcado es hacer frente también al avance de la industrialización 

desmedida, a la destrucción, ocupación y desplazamiento de los espacios de donde 

vivimos.  

 
2 López, M. (2023). Sanación y acción política desde el sentipensar: aportes desde las colectividades de 

mujeres en Guatemala. En Soriano, S y Ruiz, R. En Indigenismo e indianismo en América Latina: Respues-

tas a la interculturalidad.  México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones 

sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores. 

 
3 Dorronsoro, B. (2013). El territorio cuerpo-tierra como espacio-tiempo de resistencias y luchas en las 

mujeres indígenas y originarias. Ponencia presentada en IV Coloquio internacional de Doctorandos/as del 

CES, pp. 6-7. 

 
4 Véase en la entrevista publicada por Presentes (en línea) por Maria Ángeles Fernández el 25 de enero de 

2023. 



14 

 

Las transformaciones políticas deben ir de la mano de sanar la colectividad dentro de la 

comunidad para fortalecer los lazos, sanarlos y equilibrar los poderes de las personas. 

También de hacer esa defensa con cuerpos fuertes, acuerpados entre todos, tejiendo hilos 

con otros feminismos para realizar alianzas, visibilizando el machismo y las distintas 

opresiones que viven las comunidades indígenas, y que a menudo los feminismos del sur 

y del norte han invisibilizado, como si las mujeres indígenas no existieran en el mapa.   

La misión general del feminismo Comunitario sería ayudar a concienciar, sobre todo, a 

los grupos indígenas de mujeres y hombres dentro de la comunidad para romper con el 

orden instaurado y crear un sistema horizontal de poderes en el cual no se inviertan los 

roles que habían existido antes y las diferencias puedan aceptarse con amor y respeto, 

porque como diría Lorena Cabnal, “la naturaleza no es racista, somos los seres humanos 

los que ejercemos el poder”. De manera que la sanación sería la propuesta feminista por 

excelencia del feminismo comunitario en Guatemala, ayudando así a procurar la alegría 

y el disfrute de los territorios cuerpos-tierra.  

LORENA CABNAL 
“No perdemos la indignación, pero sí recuperamos la alegría”. 

PRESENTACIÓN DE LORENA CABNAL 
A la hora de tomar como referencia el feminismo Comunitario, Lorena Cabnal es un 

maravilloso punto de partida. Hermana maya y feminista Comunitaria y Territorial de 

Guatemala, pretende la liberación tanto colonial como patriarcal para recuperar 

el “territorio cuerpo-tierra” como ámbito natural propio de la vida.  

Ha trabajado a nivel internacional tejiendo relaciones con otros feminismos para trabajar 

en conjunto a favor de la liberación de la mujer y derrocar las opresiones que enferman 

el territorio-cuerpo-tierra.  

En una entrevista hecha en España en enero de 2023 por Presentes, dijo que le gusta 

definirse como sanadora ancestral maya, integrante activa de la red de sanadoras 

ancestrales del feminismo Comunitario Territorial de Iximulew (Guatemala) en Abya 

Yala (lugar de nacimiento y enunciación) y recalcó el hecho de pertenecer al feminismo 

Comunitario Territorial, el cual viene de las mujeres mayas y bebe sus códigos 

ancestrales.  

Uno de los hechos más característicos de este feminismo es que no se queda en la 

teorización de conceptos, sino que su expresar es más oral y parte de sentir mucho la vida, 



15 

 

del sentipensar como sabiduría de vida. Hay por lo tanto una importancia grande del 

cuerpo vivido y de los sentimientos que se generan dentro de este. 

EL TERRITORIO CUERPO-TIERRA  
 

El “cuerpo” y la “tierra” están ligados, ya que el cuerpo no puede sobrevivir por sí solo: 

necesita del espacio y de la naturaleza para su supervivencia; no hay ningún “yo supremo” 

que domine la naturaleza, la descomponga en secuencias matemáticas y la estudie para 

explotarla y sacar provecho de ella, fuera de los delirios opresores. Más allá de la 

violencia puede encontrarse un cuidar, un sentir y una conexión con esa naturaleza que 

está viva y permite una sostenibilidad de la vida.  

Para Cabnal, el “territorio" vincula la sanación individual con la política. No se trata 

solamente de un espacio geográfico, sino de uno donde confluyen la cultura, los idiomas, 

la medicina, las relaciones sociales, etc. Dicho territorio es la condición necesaria para 

que se entretejan las relaciones sociales que dan lugar a la comunidad y, por lo tanto, a lo 

político.  

SANAR COMO ACTO POLÍTICO  
Nace por la defensa de mujeres que están en situaciones precarias, desplazadas, 

marginadas y violentadas sexual y físicamente. Sanar como acto político para crear 

relaciones de apoyo y denunciar públicamente las violencias que se han ido presentando, 

reconociendo sus territorios, sus memorias y sus raíces, así como las distintas labores 

importantes que las mujeres realizan en la comunidad.  

Se trata también de una defensa por su supervivencia ante un Estado que, a punta de 

pistolas, las invade y desaloja de sus propias comunidades, dejándolas en la intemperie 

con la impotencia en sus cuerpos y el odio impregnado por quienes les siguen atacando 

para crear espacios industrializados que acaban también con la naturaleza misma. Es con 

esa naturaleza con la que Cabnal propone conectar para sanar, con elementos como el 

agua, fuego, tierra y aire, haciendo una especie de fusión con las corporalidades no 

humanas y con el propio territorio, con su lugar de enunciación, sintiendo la violencia 

sufrida y el dolor de la tierra tanto como el de sus hermanas y hermanos. Sin un territorio 

geográfico sano, siendo el lugar donde vivimos y compartimos una cultura y una política 

(se manifiesta en contra del sistema neoliberal que contamina el medio ambiente y 

destruye el planeta), es muy difícil tener una vida sostenible, feliz, sin enfermedades.  En 

la cosmogonía maya, nuestros cuerpos, los de los animales y los del resto de la naturaleza 



16 

 

hacen parte de un todo. Todos los seres, vivientes y no vivientes, estamos unidos bajo una 

misma energía, que compartimos con la Tierra y sus elementos, y somos parte de lo 

mismo.  Sin embargo, cada ser humano es único en el mundo, cada persona aporta su 

energía al conjunto. Por ello, la sanación tiene su punto de partida en el propio cuerpo, 

entendido como “primer territorio”, desde el que se funda el más amplio “territorio 

cuerpo-tierra”. Y no hay un cuerpo único: cada quien es distinto a todas las demás cosas 

del universo. Por lo tanto, no hay una sola forma de ser mujer, ni hombre, sino que hay 

muchas pluralidades que hacen parte de esa gran cosmogonía y que deben ser respetadas 

por igual. 

Por ello, también propone la sanación por medio de la pluralidad, de acuerparse no solo 

con las hermanas mayas, sino con otras hermanas que puedan aportar sus conocimientos 

para ampliar de esta forma las diferentes formas de vivir, de sanar, y de hacer luchas.  

Esto sería un remedio para acompañar el dolor, para sentir esa indignación y poder 

convertirla en el motor de la lucha política.  

La sanación, por lo tanto, se concibe como forma política debido a que solo se puede 

hacer en comunidad, en ese “tú eres yo y yo soy tú”, donde si sanas tú, sanas la relación 

con los demás y de esta forma se generan redes de sanación, exteriorizando lo individual 

a lo colectivo, cambiando la forma de vida, acuerpando la indignación que ha sido 

dolorosa, pero que también ha potenciado la lucha, y acuerpando la alegría de las demás 

que han podido sanar. Acuerparnos nos abre los ojos ante nuevas posibilidades y formas 

de vida.  

El regalo de la sanación es el aprendizaje de: “Se puede salir de ahí”. Sanando las 

relaciones entre mujeres se derrumba el sistema que limita la acción y el movimiento para 

un cambio.  

Sanar es clave políticamente porque es oponerse al sistema que enferma los cuerpos de 

las mujeres que luchan por sus territorios, que han sido expropiadas de sus tierras, que se 

les ha violentado tantas veces. Por eso conseguir levantarse, sentir en sus propios 

territorios o cuerpos la felicidad y el gozo de estar vivas, de estar sanas, es ser rebeldes, 

es oponerse y hacerle frente al sistema opresor, el cual pretende la división y desaparición 

tanto de las culturas indígenas, como de las mujeres. De manera que sanar las relaciones 

entre mujeres es una manera de hacer política, de cambiar la situación, de sentir la energía 

de las demás por medido de los cuidados, de la escucha, de los abrazos, de las historias, 



17 

 

de los rituales, del apoyo mutuo. Reconocer en sus propios cuerpos la energía 

potenciadora de la otra, conocer nuevas formas de erotismo, de conexión con el territorio.  

 

PUNTO DE PARTIDA, EL CUERPO 
El cuerpo es ese primer territorio desde el que nos relacionamos con el mundo y con el 

que nos mostramos tal cual somos. Es por eso por lo que lo debemos cuidar, permitiendo 

así que todo funcione en armonía.  Desde esa visión de la cosmogonía maya que hemos 

mencionado anteriormente y en la que todo está conectado, en la que ninguna de las partes 

es más importante que las demás, es violento todo lo que atente contra esa armonía, ese 

equilibrio, buscando posicionarse por encima, relegando a los demás a una posición 

inferior para su beneficio particular. Por ello, una violencia contra los cuerpos de las 

mujeres es entendida también como el principio de la violencia contra la red de la vida. 

Es violencia contra el mismo equilibrio del Cosmos y deriva en guerras y conflictos 

siempre mayores. Lorena Cabnal defiende y reivindica, como forma de respeto a toda la 

vida, la importancia del respeto al cuerpo de las mujeres, ese cuerpo que no se puede tocar 

sin el consentimiento de cada una pero que a lo largo de nuestra historia ha sido utilizado 

como primer campo de batalla y como propiedad de los hombres, que ha sido expropiado 

de las propias mujeres y se ha utilizado para fines de otros, violándolo, maltratándolo, 

utilizándolo y reduciéndolo a un mero cuerpo-objeto de intercambio y uso para satisfacer  

necesidades ajenas, olvidando su propia valía como cuerpo humano digno de estar en la 

Tierra  y merecedor de todas las cosas buenas de la vida. 

Esta violencia sistemática contra las mujeres ha supuesto un dolor profundo en las 

mujeres, un trauma y una represión en su interior que se perpetúa por medio de las 

memorias o del recuerdo, y se manifiesta en forma de miedo o desconfianza, provocando 

enfermedades físicas y mentales y creando una desconexión con su territorio cuerpo-

tierra. 

Ese cuerpo es el lugar que tenemos que cuidar, legitimar, resignificar y sanar, porque es 

en ese mismo cuerpo desde donde también podemos dar lugar a nuestras luchas, 

resistencias, emociones, sentimientos, rebeldías, movimientos y libertades para un 

cambio, para movernos y romper las cadenas que nos han anclado a una repetición de 

violaciones y violencias en contra de nuestras vidas de mujeres. Sanar es saber que somos 

dignas y merecedoras de vivir en alegría, libertad y amor y que podemos disponer de 

todos los placeres de la vida y de nuestros cuerpos.  



18 

 

 

ACUERPARSE PARA SANAR 
Para Lorena Cabnal, las enfermedades son generadas debido a las opresiones que se han 

venido ejerciendo en nuestros cuerpos. Las mujeres a menudo han sido maltratas 

psicológicamente, físicamente y espiritualmente, lo que trae consigo la aparición de 

muchas enfermedades, por eso es necesario sanar el cuerpo, porque ahí es donde se 

ejercen las opresiones y desde ahí se deben curar.   

Una de las labores más importantes, por lo tanto, son los procesos de recuperación y 

sostenibilidad tanto emocional, como física y espiritual de las mujeres indígenas que han 

sido desplazadas de sus territorios gracias a distintas opresiones como, por ejemplo, las 

del sistema neoliberal, que cada vez hace más grandes empresas como hidroeléctricas y 

desplaza la comunidad indígena, así como las propias opresiones dentro de la comunidad, 

donde también se ha ejercido violencia patriarcal (los intercambios de mujeres, las bodas 

por conveniencia de las familias, las violaciones, etc.).  

Se trata de generar nuevas formas de conocimiento, de sanación y de resistencias, 

espacios en donde las mujeres puedan realizar sus trabajos de sanación por medio de 

rituales y ceremonias, aprendiendo también de las demás y aceptando las diferencias de 

cada una.  

Acuerparnos quiere decir escuchar y sentir en el propio cuerpo el dolor y el sufrimiento 

de las demás, reconocer en sus historias las nuestras, es decir, ser capaz de ponernos en 

su lugar. También quiere decir que las demás puedan sentir la sanación, el 

empoderamiento y la alegría de nuestra sanación en sus propios cuerpos. Entender que 

somos merecedoras de disfrutar de la alegría, afectos y placeres de nuestro cuerpo es la 

misión en común.  

“Es un acto de amor por la vida, por eso, defendemos la tierra y el río, porque todo tiene 

relación de vida, todo está interconectado. Traemos una consigna ancestral maravillosa 

maya, el “lain ut laat, laat ut lain” que quiere decir:  ́Tú soy yo y yo soy tú ́. Que ese 

hermoso enunciado maya Q`eqchi` se haga realidad en este tiempo, cuando le decimos a 

la planta:  ́Tú soy yo y yo soy tú ́, en una relación de vida, nosotras también se la decimos 

al río, al fuego y así nuestro cuerpo entra en otra relación de vida con esos elementos”. 

Mucho antes de que existieran los sistemas de salud occidentales, existieron “relaciones 

de armonización de los cuerpos y la naturaleza”, nos explica”. (La Tinta, 2020)  



19 

 

De igual forma, Cabnal nos habla de sanar también nuestra conciencia, de no volver a 

generar otras formas de violencia en contra de otras mujeres y niñas. Sanar se debe hacer 

en comunidad, no solo es un acto personal, también es un acto político en el sentido que 

nos compete a todas. Podemos generar una energía tremenda que puede romper con todos 

los miedos y pánicos arraigados en nuestro cuerpo por la violencia vivida de forma interna 

y externa, y que el sistema sigue generando.  

“Hago constatación de que valen la pena los baños de yerbas amargas, las tomas de 

hierbas depurativas, el descanso, las fases lunares, porque mi cuerpo vuelve a recuperar 

la memoria de conexión cósmica”. (La Tinta, 2020)  

El feminismo Comunitario Territorial como herramientas de sanaciones hace rituales en 

donde las mujeres se reúnen practicando ritos ancestrales, donde entre todas se hacen 

baños con las hierbas amargas, se restriegan el cuerpo, sacando las malas energías, así 

como también hacen tomas de frutas cítricas y diuréticas para beber mucha agua de esta 

y así eliminar las enfermedades por la orina en fases de luna llena.  

Cabnal también aconseja respirar profundo y consciente, abrazar los árboles, sentir su 

energía, su aire, así como también abrazar a las otras mujeres, sentir su energía y fuerza 

reparadora mediante el amor.  Es interesante ver cómo el proceso y la lucha política no 

se encarga simplemente de sobrecargar el cuerpo y saturarlo de energías combativas y 

que a menudo estresan al cuerpo, lo llenan de odio y dolor, sino que como arma de acción 

utilizan el cuidado y la sanación como principal estrategia política.  

“sanar nos revitaliza y nos da fuerza… nos vuelve a levantar con otras energías para dejar 

memoria de rebeldía sanadora con otras generaciones de mujeres” (PBI Guatemala, 

2022) 

También nos marca la importancia de recuperarnos con alegría, “no perdemos la 

indignación, pero sí recuperamos la alegría”. Vinimos aquí a ser felices.  

Además, como hemos visto, su propuesta de sanación del cuerpo es también una 

propuesta revolucionaria para que no se repitan más injusticias en nuestros cuerpos y en 

nuestras vidas, una apuesta por la no repetición de las violaciones sexuales y de nuestros 

derechos como personas y partes del mundo, de generar conciencia en las mujeres para 

que no normalicemos faltas de respeto y violencias en contra de nuestros cuerpos.  



20 

 

ACTORAS DE CAMBIO 

CONTEXTO 
 

“La historia de trabajo de Actoras de Cambio inició cuando dos feministas, Yolanda 

Aguilar y Amandine Fulchiron, se plantearon el desafío de abordar la violación sexual 

enfrentada por mujeres durante el conflicto armado interno de Guatemala. […] Esta meta 

también nació del compromiso de generar procesos sistemáticos de empoderamiento y 

sanación de las mujeres sobrevivientes, y de la resolución política de contribuir con ello 

a romper el silencio sobre los crímenes sexuales mantenidos en secreto por más de 25 

años de guerra.” (Méndez, 2015: 17) 

Resulta especialmente interesante el trabajo de Amandine Fulchiron, quien se describe 

como feminista, sanadora, escritora, bruja, biodanzante y politóloga latinoamericanista. 

Nacida en Francia, fue cofundadora en 2004 de la colectiva Actoras de Cambio, en su 

obra Ley de mujeres: amor, poder propio, autoridad y comunidad. 

En el 2023, Amandine Fulchiron realizaba su trabajo de tesis en el marco de la Fundación 

Guatemala y la Universidad Nacional Autónoma de México, donde investigaba el silencio 

que había alrededor de las violaciones sexuales que había habido durante la guerra. Pese 

a que ya anteriormente había grupos de mujeres que intentaban ayudar (como Kaqla, 

Grupo Guatemalteco de Mujeres), su investigación pudo evidenciar que las relaciones 

sexuales eran un tabú. La vergüenza invadía a muchas mujeres de Guatemala que habían 

tenido un primer contacto con la sexualidad en forma de violación. Señalar lo ocurrido 

durante el conflicto armado era revivir lo que en carne propia habían sentido, era como 

desnudarse ante el mundo, por lo que parecía preferible el silencio. Además, aun en caso 

de expresarlas, sus historias no eran bien recibidas o tenidas en cuenta delante de las 

autoridades que iban recopilando datos de la guerra. Cuando el primer Tribunal de 

Conciencia de las Mujeres de Guatemala evidenció que había un vínculo entre el 

genocidio, el terrorismo y la violación sexual, llevó a distintos movimientos de mujeres 

feministas mayas a buscar soluciones pertinentes ante estos sucesos, abordándolos desde 

la raíz para evitar su repetición. 

Amandine Fulchiron trabajó con mujeres que han sido víctimas de violación sexual en 

contexto de guerra y, en su obra, aclaró que la justicia ante tales abusos no ha sido 

realmente justicia para las mujeres. Actoras de Cambio se creó en ese contexto para 



21 

 

acabar con el estigma de la violación sexual, para sanar como forma de empezar a generar 

justicia. Debido a esto, en Actoras de Cambio plantea una ley de mujeres, donde sí haya 

justicia en esos cuerpos, donde gracias al trabajo de muchas mujeres, las víctimas de 

violación sexual y las sobrevivientes a violaciones sexuales en contexto de guerra, puedan 

reconocer en sus vidas el valor que tienen, recuperen su dignidad y por medio del amor 

se recupere la fuerza y las ganas para salir adelante, y se entretejan condiciones de no 

repetición. Proponen convertir a esas mujeres de víctimas en “actoras de cambio”, 

resignificando sus vidas y sus cuerpos, sanando sus territorios cuerpo-tierra (como diría 

L. Cabnal).  

“El amor por la vida de las mujeres, por la libertad y por la justicia, fue lo que nos reunió 

alrededor del proceso de Actoras de Cambio” Amandine Fulchiron.  

Desde entonces, ha transformado las vidas de muchas mujeres mayas, mestizas y 

extranjeras, tejiendo nuevas redes de apoyo, confianza, amistad, escucha, 

empoderamiento y justicia ante el olvido y la injusticia de parte del sistema (colonial, 

institucional, racista, misógino, clasista, opresor, patriarcal, capitalista, etc.) que ha 

perpetuado la repetición de la violencia hacia la mujer en todos los sentidos y ámbitos.  

PROPUESTA 

RESPUESTA ANTE LA MISOGINIA 
El colectivo de Actoras de Cambio no solo pretende una apuesta de “puertas hacia 

adentro” sino que su trabajo quiere ser sostenido a largo plazo y ser parte de un proceso 

político, un cambio social, donde los cuerpos de las mujeres no vuelvan a ser vulnerados. 

Se apuesta por una justicia de mujeres, junto con nuevas formas de relacionarnos con 

nosotras mismas y de quitar de nuestros cuerpos la misoginia instaurada por los sistemas 

dominantes. Ese trabajo es fundamental, ya que la misoginia resume el odio hacia los 

cuerpos de las mujeres y legitima la violencia en contra de éstas, pensándolas como un 

medio y no como un fin último, instrumentalizando así tanto dichos cuerpos como las 

relaciones para con ellos, perpetuando las violaciones. Nosotras mismas tenemos 

instaurada esa misoginia en el rechazo a nuestros cuerpos y a los de las demás como 

medio para ocupar un lugar en sociedad, ya que el propio sistema nos ha hecho creer, a 

lo largo de la Historia, que todo lo malo viene de la propia existencia como mujer. Todo 

esto nos niega cualquier posibilidad de tener una vida digna, así como de estar en paz 

entre nosotras mismas y con las demás, generando competencias y envidias e 

impidiéndonos encontrar apoyos con los que resistir la violencia. 



22 

 

La vida de la mujer puede quedar así reducida a un “hueco penetrable” de intercambio: 

tiene que ser penetrado por quienes la sociedad elija.   

EL CUERPO DE LA MUJER COMO CAMPO DE BATALLA  
El conflicto en Guatemala nos ofreció un ejemplo extremo: como si no valieran nada, los 

cuerpos de las mujeres en la guerra se utilizaron como medios para lograr un fin, es decir, 

como mero objeto. Pero lo peor es que el daño ejercido ni siquiera apuntaba hacia ellas, 

sino hacia “ellos”, los otros machos, los que sí contaban. Los cuerpos devastados sirvieron 

para vulnerar el ego de los hombres de la comunidad, para desestabilizar el territorio y, 

por lo tanto, la violación de las mujeres en contextos de guerra se utilizó como una 

estrategia para ganar la batalla.  El cuerpo de las mujeres se convirtió en otro campo de 

batalla, en una guerra que continuó en los cuerpos de las mujeres aun cuando se calmó el 

conflicto político. 

LA INJUSTICIA INSTITUCIONALIZADA 
Al no tomar partido en nuestra vida, al no tener los apoyos suficientes, al no poder 

desarrollar ese amor propio desde nuestras madres o familias, ya que el sistema patriarcal 

machista lo llevamos integrado en nuestros estilos de vida, la sociedad sigue castigando 

a las mujeres por lo ocurrido (se le culpa a ella, por “dejarse”, por llevar un vestido, por 

salir de casa a una hora determinada o por estar en el lugar de los hechos…), en vez de 

juzgar a los violadores. Por lo tanto, no hay nunca de primeras una escucha, un lugar de 

confianza, una mirada de empatía, sino que nos chocamos con un bloque de hielo y la 

herida se nos hace más grande y grave a medida que nos metemos más de lleno en el 

sistema judicial. Y enfermamos, al no sentirnos escuchadas, entendidas, valoradas, 

respetadas, acompañadas de forma real. El cuerpo se expresa cuando no liberamos la 

tensión acumulada por el estrés y por el odio que pueden generar tanto la violación como 

el proceso de denuncia y exposición. Por eso, antes de exponer denuncias, debemos 

acuerparnos para estar fuertes y unidas y que la mirada y el rechazo de los demás no nos 

haga sentir inferiores. De esta manera se genera una verdadera justicia en nosotras, 

comenzando por nosotras mismas, desde dentro hacia afuera.  

Solo así es posible acabar con el estigma y con la represión del cuerpo; no estamos 

reducidas a lo ocurrido o a una situación. Es importante saber que no somos las culpables 

de lo ocurrido, sino las víctimas y que la violación es un delito que se debe pagar y juzgar 

con más severidad por parte del Estado, además que se nos debe justicia, no solo para 

sanar el cuerpo herido, sino para que no sigan hiriéndolo.  



23 

 

EL COLECTIVO COMO RESPUESTA ANTE EL RACISMO 
Precisamente por eso, se propone trabajar en colectividad para sanar, ya que las mujeres 

hemos tenido que pasar por lo mismo, seamos de la raza que seamos o pertenezcamos a 

la clase a la que pertenezcamos, todas en algún sentido y momento hemos compartido 

muchas vivencias (de opresión, acoso, rechazo, cosificación, violación, etc.) en diferentes 

escalas y grados. Esto supone y exige una superación del racismo instaurado en nuestras 

mentes. Las mujeres de Guatemala, gracias a las invasiones coloniales, han sufrido 

determinados estándares de cuerpos, culturas y usos sociales que no corresponden con su 

propia identidad y que las relegan a una posición de inferioridad que justifica los maltratos 

del poder. Además, esa inferioridad aprendida y esa injusticia sufrida minan cualquier 

defensa que las mujeres puedan intentar plantear, dañándolas emocional y 

psicológicamente, causando depresiones y ansiedades que enferman el cuerpo. 

Se apuesta por una sanación del cuerpo de las mujeres como justicia para las que han sido 

víctimas de violación sexual en contextos de guerra, pero aplica para todas, ya que en este 

proceso se realizan diversas formas de afrontar esas historias o memorias que guardan 

nuestros cuerpos: el racismo, la misoginia, la inferioridad, la culpa, la rabia, los celos, la 

envidia, la frustración, el miedo, el pánico, la cobardía, etc., que en algún punto de nuestra 

vida todas hemos sentido, muy en especial las mujeres víctimas de violación sexual. 

METODOLOGÍA 
Virginia Gálvez, de Actoras de Cambio, nos habla de la importancia que han tenido en 

todo el proceso los feminismos centroamericanos y del mundo en los procesos de 

autoconciencia. Además, nombra “a la Asociación Maya Saq´be y a la Asociación de 

Mujeres Mayas Kaqla, quienes desde los años noventa hicieron aportes desde la 

cosmovisión maya para la deconstrucción de los efectos y las consecuencias del racismo, 

sobre todo en las vidas de las mujeres mayas y mestizas.  

“Lo que estos saberes tienen en común es el cuestionamiento de la jerarquización de unos 

conocimientos sobre otros, la fragmentación de la existencia que niega toda experiencia 

que no provenga de la razón, la versión oficial de la historia, y la provisión de un espacio 

seguro en el que es posible nombrar el racismo, misoginia, antropocentrismo, 

adultocentrismo, y los mecanismos colonizadores que despojan saberes y alienan los 

cuerpos. Pero para que este espacio pudiera surgir, también era necesaria la ubicación de 

las relaciones de poder, otro aporte de los feminismos.” (Gálvez, 2023: 1) 



24 

 

Por lo tanto, no basta solo con buscar en nuestro pasado lo acontecido o el trauma (y, por 

lo tanto, las enfermedades) que nos pueda causar un sufrimiento, sino que, además de 

poder señalarlo, es importante reconocer las causas de lo que nos enferma y aliena. El 

feminismo ha sido la pieza clave para señalar y poner nombre a lo que ha pasado a la 

historia como invisible e ilocalizable, ese poder hegemónico que nos ha afectado a todas 

las mujeres y en especial a las que no son de clase alta, ni blancas, ni occidentales (aunque 

éstas también han sufrido la marginación y la opresión del patriarcado). 

De manera que los temas principales abordados en Actoras de Cambio fueron: 

1. Identificar las opresiones internalizadas en las mujeres mayas, sobre todo, 

haciendo un análisis de la guerra que había ocurrido y de la que fueron víctimas, 

para entender la misión que tuvo la violación sexual, que convirtió el cuerpo de 

las mujeres en un campo de batalla.  

2. Identificar así el sistema opresor de clases, raza y género, yendo a la raíz de las 

desigualdades sociales instauradas en nuestras mentes en su presente y en su 

construcción.  

3. Pudieron identificar las expresiones de discriminación entre el mismo grupo de 

mujeres para con ellas mismas y la relación con el resto.  

Al explicar todo esto, se puede hacer una resignificación del trabajo o del método 

empleado con las mujeres, ya que se pueden generar nuevos símbolos que sí sean propios 

y con los que sí se pudieran sentir identificadas. Se hizo una deconstrucción de los 

imaginarios sociales en torno a las mujeres que habían sido víctimas de violación sexual 

y, sobre todo, se pudo hacer entender a las mujeres que la culpa no había sido suya, que 

la violación sexual es un delito y que el agresor es el culpable. De esta forma, los estigmas 

sociales entorno a la violación son desechados y se empieza a ver lo que ocurre realmente 

detrás de las violaciones sexuales, ya que estas no solo se dan en tiempos de guerra. 

COLECTIVIDAD DE MUJERES 
Su método pasó por elegir un lugar seguro donde poder establecer relaciones de apoyo en 

horizontal y una comunicación segura y eficaz en la que la voz de las mujeres pudiera ser 

escuchada y valorada. De manera que las reuniones se hacían de modo que todas contaran 

sus vivencias en igualdad de condiciones, se desahogaran y, al mismo tiempo, se quedaran 

tranquilas, al reconocerse en las historias de las demás, al darse cuenta que no estaban 

solas y que ese mismo grupo de mujeres las aceptaba y las cuidaba, eliminando el racismo, 



25 

 

el clasismo, el etnocentrismo, y la cultura patriarcal que atraviesan los cuerpos de las 

mujeres a la hora de comunicarse. Bajo la posibilidad de expresar afectos y poder abrazar 

las heridas, las mujeres tejieron nuevos lazos de conocimiento, se abrieron a indagar sobre 

lo ocurrido, entendieron el terror que habían vivido y analizaron ese cuerpo lleno de malos 

tratos. Las diferencias entre el grupo de las mujeres se apreciaban como valiosas en sí 

mismas, convirtiéndose en fuente de inspiración para un cambio. Pudieron así darse 

cuenta de que son válidas, de que su cuerpo, su cabello, sus ojos, su piel, sus vestidos, sus 

velas y toda su cultura era valiosa y legítima. Toda la violencia ejercida por el poder venía 

de la mano de un racismo y de una misoginia o rechazo hacia la mujer y, en concreto 

hacia ellas. Esto había que saberlo para sacar las ideas de odio hacia ellas mismas, para 

empezar el proceso de sanación.  

Cuando el grupo de mujeres se reúne, se expresa, se escucha, se entiende, se valora, 

cuando se exponen esas vivencias, esos hechos traumáticos, cuando se sinceran de forma 

amorosa y comprensiva, se generan también nuevos sentires y anhelos de una mejor vida, 

de salir de “ese pozo sin salida” del cual no se puede salir en soledad. No solo se trata de 

quedarse en la crítica, sino de generar acción, movimiento, impulsos de poder que nacen 

de la red de apoyo. Nacen también las ganas de reapropiarse del cuerpo como lugar de 

vida, de felicidad, de placer y esperanza, de sueños y anhelos, la justicia, la emancipación, 

el desear poder hacer con sus vidas lo que quieran, de recuperar el baile, las risas, los 

abrazos, los afectos, el amor propio y hacia las demás etc. 

Es en el cuerpo en donde se comete la injusticia y es en el propio cuerpo donde hay que 

instaurar la justicia, de esta manera se sana la herida del acontecimiento o agresión sexual. 

ELABORACIÓN DEL PROCESO DE SANACIÓN  
 

1. Primer momento: Integración energética.  

Aquí es donde se elige un lugar seguro, se dispone un círculo grande para estar todas al 

mismo nivel e importancia, para ser escuchadas desde las posiciones de igualdad, y en 

donde todas puedan compartir lo que quieran. Además, en el centro se colocan velas, 

flores y yerbas que representan el poder de los cinco elementos, aire, tierra, fuego, agua 

y energía. Cada vela tiene un color y representa cada uno de estos elementos que permiten 

un ambiente propicio para un equilibrio.  



26 

 

Lo que se pretende en estos círculos es, además de la escucha activa y reciproca, localizar 

los traumas por medio de tocar donde duele, de hablar, de moverse, de llorar, etc.  

2. Segundo momento: desarrollo del tema preparado del día.  

Los temas que se elaboran van desde la explicación de lo ocurrido en la guerra, pero no 

solo la explicación histórica, sino señalando y localizando las opresiones, discriminación, 

el racismo y la misoginia, así como la violación por parte del Estado y los violadores. 

Poder culpabilizar al agresor y quitarse la culpa de sus cuerpos, explicando que la 

violencia y, sobre todo, la violencia sexual aniquila todo tipo de lenguaje; por eso la 

expresión corporal, el sentir el propio cuerpo y soltar las emociones o los sentimientos 

que se puedan sentir, es una manera de señalar la violencia y un primer paso para 

evidenciar lo ocurrido. Resignificar el valor de las mujeres tanto en sus comunidades 

como en sus vidas. Saber que las tres opresiones: de raza, de género y de clase nos han 

constituido y poder romper con estas mismas. Entender que no son las mujeres las 

culpables de las violaciones por el mismo ejercito ni por sus familias, de esta manera se 

asegura la no repetición de lo mismo, al adoptar una postura diferente, cuidarse y, sobre 

todo, acuerparse entre el grupo de mujeres, conocer que no están solas y que antes que 

buscar un culpable por fuera, hay que sanar, sino no se puede hacer una lucha verdadera, 

porque nuestro cuerpo realmente está enfermo, la justicia empieza por responsabilizarnos 

de nuestro cuerpo.  

“La propuesta de Actoras de Cambio implica la construcción de autonomía, en el sentido 

de que las mujeres que participan en los grupos, apuestan por la recuperación de sus 

cuerpos y de sus vidas, desde sus propios criterios de bienestar, y no desde mandatos 

impuestos derivados de las opresiones… de este modo, poco a poco las mujeres van 

construyendo condiciones para su libertad y su autodeterminación, sin necesitar de una 

autoridad externa que les diga lo que tienen que hacer, pues reconocen la autoridad que 

hay en cada una, por el hecho de ser quienes son, de hacer lo que hacen y de los saberes 

que poseen. Y a partir de esa autoridad propia, saben que pueden transformar su realidad, 

de manera autónoma y libre, asumiendo la responsabilidad personal, que implica la 

consciencia de sus actos, sus decisiones y sus elecciones” (Muñoz, 2020: 67). 

Hay que destacar que el temario elegido no siempre se sigue al pie de la letra, puesto que 

en las sesiones se pueden ver diferentes respuestas de las mujeres y dada la importancia 

que Actoras de Cambio da precisamente a las propias mujeres, la guía puede ser muy 



27 

 

abierta y cada proceso puede ser muy diferente de acuerdo de cómo va la marcha de las 

sesiones. Quizás algunas mujeres necesiten hablar más, expresar sus vivencias, llorar, 

abrazarse, sacar la ira que llevan dentro etc.  

 

 

3. Momentos alternados: sanando dolores y traumas que afloraban. 

Se combinan las sesiones con prácticas liberadoras, como por ejemplo la danza, el teatro, 

los masajes, ejercicio físico y espiritual como el yoga para reconectar con la alegría, el 

gozo, las risas, y poco a poco las bromas, las caricias, y la propia sexualidad. Se realiza 

la búsqueda de un equilibrio entre la energía del cuerpo y la mente, ligar lo que por mucho 

tiempo se ha separado y poder de esa manera sanar. 

Las claves para la sanación con las que ha trabajado Actoras de Cambio es el ser parte 

del todo, de no ser ni “más” ni “menos” importante y estar en conexión con el cosmos y 

la vida. “Somos uno”; toca, por lo tanto, honrar la vida y entender que no vinimos a este 

mundo a sufrir ni a ser maltratadas ni a estar en una posición de subordinación, sino que 

debemos de festejar la vida, construyendo una vida digna, esgrimiendo el vivir ante el 

mero sobrevivir. Tenemos derecho a ser felices. Se trata de crear posibilidades de 

relaciones desde las diferencias no dominantes, como dirían en Actoras de Cambio, 

siguiendo la propuesta feminista de Audre Lorde. 

Por medio del amor universal se puede dar el cambio, empezando por el amor 

incondicional también a nuestras vidas, a aceptarnos y a valorizar nuestro cuerpo. “La 

clave del amor universal nos permite conectarnos con el amor para sí, fruto de 

experimentarnos a nosotras mismas de manera integral y conectadas con el todo, contrario 

al amor para otros, que nos ha impuesto a las mujeres la sociedad patriarcal”. (Muñoz, 

2022: 123). 

Saber y entender que somos merecedoras de sentir felicidad en la vida y de apropiarnos 

de nuestro propio cuerpo, de encontrar el equilibrio para una vida sana, de sabernos igual 

de importantes que los y las demás personas de nuestra comunidad y poder entender la 

salud en términos de equilibrio y desequilibrios (el equilibrio se da cuando nuestro cuerpo 

está íntegramente en la misma sintonía o energía; por el contrario, el desequilibrio apunta 

a cuando nuestros pensamientos están en una línea y nuestro cuerpo en otra línea o siente 



28 

 

cosas distintas; o cuando lo que decimos no es lo que verdaderamente sentimos), para así 

poder centrarnos, conectarnos y sanar.  

En definitiva, se busca movilizar nuestra energía y utilizar nuestros recursos para que 

tengamos un cuerpo en balance y equilibrio, para que podamos afrontar la vida con una 

actitud abierta y preparada para lo que viene, aceptando y afrontando los cambios, así 

como practicando el amor propio y universal.  

Una parte esencial con la que trabajan en Actoras de Cambio es el contacto. Para las 

mujeres que han sido víctimas de violación sexual, es muy difícil abrirse al contacto y a 

la vida, pero con técnicas como las anteriores y por medio de un proceso, poco a poco se 

van abriendo a lo nuevo. la idea es que puedan renacer y ser responsables de sus vidas, 

de sus cuerpos y no quedarse en el profundo olvido y frustración.  

Expandir la conciencia o potenciar la espiritualidad es importante en su trabajo, ya que 

esto tiene que ver con la conexión que tenemos nosotras con la Tierra, con el Universo, 

con la biosfera y con el todo, con nuestro movimiento, pensamientos, con las emociones 

y el cuerpo, con el poder de los rituales de yerbas, velas, y la energía que nos transmiten 

los elementos de la naturaleza.  

Tiene que ver con buscar un equilibrio, con aceptar lo que nos constituye, con no 

discriminar nada de lo que nos da la tierra y con agradecer porque cada elemento tiene 

una función dentro del planeta.  

Amandine Fulchiron afirma que “La espiritualidad es la experiencia de conexión con el 

todo; es la vida misma. Sentir que estamos conectadas con la red de la vida.” (Muñoz, 

2022: 83). 

Aceptar esto es rechazar cualquier sentimiento de racismo o discriminación por 

pertenecer a una clase social o étnica indígena, ya que, al igual que pasa en la naturaleza 

y su diversidad, en la humanidad puede haber seres diversos y eso hace parte de la red de 

la vida, no es malo. La red de la vida o la naturaleza no discrimina a ningún ser, por lo 

tanto, todas esas creencias que nos dividen y violentan, son creadas por la sociedad, no 

son reales y nuestra misión es saberlo para no seguir esparciendo esas ideas porque 

generan mucho daño.  



29 

 

Actoras de Cambio no solo ha trabajado con herramientas de sanación, digamos, 

científicas sino también con otras más ancestrales, respetando la tradición y aprendiendo 

también de lo transmitido por las mujeres mayas.  

De ahí nace el poder del equipo, de poder abrirse a nuevas técnicas, de respetar y aceptar 

lo nuevo recibido, de valorar las diferencias y aprender nuevas formas de ser, de 

relacionarse y, desde ahí, poder ayudarse mutuamente.  

La sanación no solo fue para las mujeres mayas, también lo ha sido para las mujeres del 

equipo, pues al escuchar las historias y al haber dispuesto un espacio seguro donde poder 

escuchar y ser escuchadas por las demás, los cuerpos van sanando y resignificando las 

vivencias de cada una.  

Según L. Méndez (2014), han trabajado con diversas herramientas como lo son: 

- Psicología alternativa.  

- Energía, trabajo psicocorporal. 

- Técnicas de respiración. 

- Técnicas energéticas. 

- Introspección, visualización y procesamiento de dolores. 

- Técnicas para la recuperación del cuerpo y la sexualidad. 

El proceso en Actoras de Cambio ha sido largo, pero efectivo, las mujeres mayas han 

recobrado sus vidas, ahora ríen y no desprecian sus cuerpos, y una técnica que me ha 

llamado mucho la atención es la Biodanza, sin la cual creo que podría haber sido muy 

difícil recobrar o reencarnar la alegría.  

Ejemplo de ejercicio práctico de sanación:  
El ejercicio hecho por Miriam Cardona en el Segundo Festival por la Memoria organizado 

por Actoras de Cambio en Chimaltenango en 2011, que consistía en descubrir en qué 

partes del cuerpo había quedado olvidada la violación o dónde se manifestaban las 

consecuencias de esta. 

Se trataba de estar con los ojos cerrados y tocar con las manos en qué partes del cuerpo 

sentían dolor las mujeres, luego expresaban lo que sentían en esas partes, contaban qué 

molestias o qué sentimientos tenían ante esto y al final, les ponían nombres como rabia, 

dolor, tristeza, etc.  



30 

 

“Al conectarse con el cuerpo, las emociones que los eventos traumáticos han grabado en 

la piel comienzan a expresarse y liberarse” (Fulchiron 2021: 123). 

Se trata pues de sentir, de poder señalar las partes del cuerpo afectadas para sanarlas. La 

conexión con el cuerpo nos hace distinguir lo que nos hace bien de lo que nos hace mal, 

nos ayuda a identificar el daño causado para no volver a repetirlo, a generar nuevas formas 

de conocimiento en nuestros cuerpos, a darle importancia a lo que nos dice porque es 

parte de nuestra vida.  

Además, esa conexión con el cuerpo también permite evaluar los procesos de justicia a 

través de lo que sentimos; podemos saber de esta forma si seguimos sintiendo culpa, 

vergüenza, dolor, o si el cuerpo ya nos muestra que hemos sanado y liberado heridas 

internas. 

Es importante esta conexión del cuerpo para poder sanar tanto física como mental y 

emocionalmente. Ya que, aunque nos empeñemos en olvidar el trauma, en no hablarlo 

por miedo o culpa y nos queramos aislar, el cuerpo tiene memoria corporal y se manifiesta 

por medio de dolores de cabeza, infecciones vaginales, cáncer de útero, pesadillas por las 

noches, ansiedad, depresión, ataques de pánico, etc. 

En el texto se describe el trabajo en Actoras de Cambio como un trabajo multidisciplinar 

que engloba la cosmología maya y nos dicen: 

“las técnicas terapéuticas -bioenergéticas, psicocorporales y psicoespirituales- de la 

psicología alternativa, transpersonal y holística, nos permitieron abordar el dolor y liberar 

emociones traumáticas atrapadas en el cuerpo por haberlas callado” (Fulchiron 2021: 

130). 

Gracias a poner el cuerpo en el centro de la sanación de la vida de las mujeres y a pasar 

por diversos procesos de ayuda con terapias alternativas, han podido ir encontrando ese 

“despertar” nuevo de conciencia, esa fuerza, energía y vitalidad para nombrar lo sucedido 

e ir curando heridas internas que no se habían cerrado; de la misma forma que el amor 

propio va creciendo cada vez más, de manera que sus vidas comienzan a cobrar sentido 

y abren las puertas a sentir sensaciones positivas, alegrando sus vidas por medio de su 

salud emocional.  

Por medio de obras de teatro, trabajos en grupo, danzas, batucadas, se van generando 

también esos nuevos sentires en el cuerpo, esos temblores que de repente marcan nuevos 



31 

 

caminos que trazar y que pueden ser muy significativos y positivos en la vida de las 

mujeres.  

“Al recuperar el cuerpo, reconstruimos paso a paso nuestra legitimidad e integridad, el 

sentimiento de ser humanas y la alegría de estar vivas. Volvemos a habitar la vida sin 

culpa, desde la autoridad de ser con libertad y alegría” (Fulchiron 2021: 133) 

El baile también ha sido una herramienta de resistencia por parte de las mujeres 

afrocaribeñas (en Colombia), ya que representa libertad, expresión, un mapa para 

resignificar la huella de la violencia y violación sexual, en donde el sonido y la vibración 

de los tambores se acompasa con los movimientos de los cuerpos de las mujeres, 

sacudiéndolas, generando sentimiento de fuerza, explosividad, vitalidad, libertad, 

expresividad, felicidad, amor propio, energía, placer, etc. 

El movimiento del cuerpo sana y libera, y más si somos conscientes de nuestro cuerpo, 

de nuestro poder de sanarnos para estar bien en el mundo. 

Las mujeres mayas recurren a las herramientas espirituales mayas y su conexión con los 

elementos de la tierra como proceso de sanación, y por su lado, las mujeres afrocaribeñas 

con las que han trabajado también Amandine Fulchiron, gozan de su relación con los 

sonidos de los tambores y el baile como manera de reapropiación del cuerpo.  

BIODANZA 

EL ARTE DE LA SANACIÓN DEL CUERPO 
La Biodanza es una de las herramientas clave para la recuperación de la vida por medio 

del cuerpo. Es creada por el chileno Rolando Toro (1924-2010), psicólogo que trabajó 

primero como profesor de primaria, desarrollando técnicas innovadoras de arte, dando 

lugar posteriormente a la educación Biocéntrica. También trabajó en el Hospital 

Psiquiátrico de Santiago en donde desarrolló el modelo y las bases de su Biodanza. Allí 

pudo presenciar que la ayuda que se les prestaba a las personas internas en el psiquiátrico 

no era en realidad de gran ayuda, ya que se les trataba desde la relación de jerarquía y 

dominación que tenemos en nuestra cultura patriarcal, en donde el trato desde el amor y 

la compasión no ocupan precisamente la parte central de nuestras relaciones.  

“Cuando uno ama la hoja, ama el árbol y si ama el árbol, ama el bosque completo”, esto 

lo afirma en su obra titulada Biodanza, de la cual me sirvo para hablar de su técnica 

sanadora, haciéndonos entender que hay que empezar poco a poco, por la gente que 



32 

 

tenemos al lado, y si realmente sentimos amor, podemos sentir amor hacia las y los demás, 

hasta el Cosmos por completo. Erradica toda idea de racismo, clasismo, especismo, 

sistemas de dominación como el patriarcal, etc. Propone, por lo tanto, una metodología 

que pone la propia vida en el centro, una conexión con el todo… De ahí a que su técnica 

encajara tan bien con las de Actoras de Cambio y la cosmogonía maya, ya que en realidad 

estas beben de las mismas fuentes de sabidurías orientales, de la filosofía budista, 

hinduistas, chinas, etc.   

Confirma que su metodología es un proceso de sanación que hace énfasis en el cuerpo y 

desde las partes sanas, para con ellas ayudar a las partes que se encuentran en 

desequilibrio o enfermas, pero por medio del amor, desde relaciones horizontales, en 

donde todas las personas hacen parte del todo, se aceptan las diferentes formas de cuerpos, 

no importa si eres hombre, mujer, mayor o menor, la condición sexual, etc. Y para su 

trabajo, se hace una inversión entre lo que nos ha llegado con la modernidad con 

Descartes: pienso, luego existo. Rolando Toro prefiere un: siento, luego existo. 

Como psicólogo ha hecho una investigación a fondo acerca de las distintas conexiones 

que trabajan dentro de nuestro organismo cuando estamos danzando, expresándonos con 

nuestro cuerpo, sintiendo y apropiándonos con el momento y el tiempo presente, en donde 

las técnicas incitan al contacto con las y los demás. 

ENCONTRAR EL TRAUMA NO TE CURA 
La ciencia ha avanzado mucho, pero es cierto que los psicólogos afirman que hay que 

encontrar primero el problema para poder solucionarlo, y en parte tienen razón. Se puede 

también sanar por medio de muchas técnicas, pero no basta solo con saber qué nos ha 

ocurrido y se ha apropiado de nuestro cuerpo. 

La misión de la Biodanza es que el mismo cuerpo pueda sentir, interiorizar e integrar la 

sanación, no frenar por medio de la razón lo que nos ocurre, no encerrarnos en puros 

pensamientos y razonamientos, que a pesar de ser los adecuados, no permiten que el 

cuerpo sienta el cambio, o pueda expresar realmente la reparación en su propia carne. 

“Biodanza es un sistema de aceleración de los procesos de integración a nivel celular, 

inmune, metabólico, neuro-endocrino, cortical y existencial a través de la vida inducida 

en un entorno enriquecido por la música, la danza, el contacto, la caricia y la presencia 

del grupo… es un conjunto de arte, ciencia y amor” (Toro, 2023) 



33 

 

EL LENGUAJE DEL CUERPO 
Los seres humanos no solo poseemos la habilidad de comunicarnos por medio de las 

palabras, nuestro cuerpo entero al estar en contacto con otras personas se comunica con 

la mirada, en esa mirada podemos notar amor, deseo, inquietud, miedo, rabia, etc. Lo 

mismo pasa con nuestras manos, las cuales se cierran como puños cuando tenemos rabia 

y resentimiento, mientras que se relajan cuando encuentran tranquilidad y armonía… 

A lo que me refiero con todo esto es que se nos ha obviado nuestro lenguaje primitivo y 

más importante, nuestro cuerpo entero, nos encontramos ante traumas que no sabemos 

resolver y que volvemos a repetir, debido a que los intentamos resolver por medio del 

pensamiento, puede ser en un escritorio, hablando con el psicólogo, poniendo el problema 

sobre la mesa, sin herramientas que nos hagan salir de ese “hueco” más que por medio de 

las palabras. 

La danza, es un mecanismo del que gozamos todos los seres humanos, no se trata de un 

baile, ni se trata de ser profesionales en cuanto a los movimientos; se trata de dejar hablar 

a nuestro cuerpo: quizás caminar, quizás mover los brazos, agitar las caderas, dejarse 

llevar y, poco a poco, quitar los miedos, la vergüenza, la ansiedad y el estrés en el que 

estamos sometidos día a día por el trabajo, o por un bloqueo que no nos impida el 

movimiento.  

Es muy difícil resolver algo desde la parte afectada. Intentar desbloquear un bloqueo 

desde ese mismo lugar, cuesta mucho esfuerzo y en la mayoría de las veces el resultado 

es nulo. Pero si intentamos resolver nuestro sufrimiento por medio de nuestras partes no 

enfermas, aunque sean pocas, estas nos sacan ya de un estado y por lo menos nos acercan 

a otros. 

Puede que en una sesión saquemos a nuestro inconsciente a pasear por medio del trance, 

o simplemente nos permitamos no pensar, solo sentir, y podamos poner en pausa todos 

los pensamientos rumiantes y solo dedicarnos a mover nuestro cuerpo, sentirnos dentro 

del espacio y, sobre todo, con el grupo, unirnos a un colectivo que ha ido a lo mismo que 

nosotras/os. 

R. Toro (2007) afirma que “Los siete “poderes” de transformación de biodanza: el éxito 

pedagógico y terapéutico de Biodanza se debe a sus efectos sobre el organismo como 

totalidad y a su poder de rehabilitación existencial y son los siguientes: poder de la 



34 

 

música, poder de la danza integradora, poder de la metodología vivencial, poder de la 

caricia, poder del trance, poder de la expansión de conciencia y poder del grupo.” (p. 259)  

EL PODER DE LA MÚSICA 
En cuanto a la música, se han hecho varios estudios que confirman su poder transformador 

y sanador que tiene sobre nuestros cuerpos. Pensadores como Alfred Tomatis, Don 

Campbell, Yehudi Menunhum y Michel Invertí han hecho varias investigaciones 

psicológicas y científicas que demuestran varios cambios a nivel cognitivo, de percepción 

y de comportamiento en los seres vivos, tanto en plantas, como en animales y seres 

humanos.  

La música, en Biodanza, es escogida para despertar diversos sentimientos y emociones 

que al ser danzadas se transforman en vivencias. La vivencia se vive a nivel individual, 

es lo que cada persona puede sentir y vivir desde su percepción, antes que el pensamiento 

pueda actuar, Rolando Toro trabaja con la noción de vivencia de Heidegger y su 

definición de sujeto.  

EL PODER DE LA DANZA INTEGRADORA 
Aquí la música se transforma en movimiento y el danzante crea una vivencia propia, la 

encarna y la siente. Por lo tanto, se trabaja una conexión con la melodía, el movimiento y 

los sentires del cuerpo. 

EL PODER DE LA METODOLOGÍA VIVENCIAL 
Se rompe con los patrones de pensar una cosa y sentir otra, esa disociación se va 

diluyendo junto con la danza integradora y se crea una vivencia que integra nuestra mente 

con nuestro cuerpo, nuestros pensamientos con lo que sentimos, es una vivencia real, 

propia.  

En su obra, R. Toro (2007) nos dice que “La vivencia es la sensación intensa de estar vivo 

“aquí-ahora” y posee fuertes componentes cenestésicos y emocionales. Las vivencias 

tienen grandes matices emocionales, tales como euforia, erotismo, ternura, paz interior, 

etc., esto contribuye a la expresión auténtica de la identidad” (p. 262). 

Además, no se trata de una emoción que desaparece en cuanto el estímulo se desvanece, 

sino que tiene efectos duraderos, se trata de percibir el mundo de una manera en concreto. 

El efecto que puede tener la danza sobre nuestras vidas se trata de esa vivencia, de 

encarnar esas sensaciones de alivio, bienestar y felicidad propias de nuestra vida. No basta 

con pensarlas, sino con encarnarla, con despertarla y sentirlas en nuestra propia piel.  



35 

 

EL PODER DE LA CARICIA 
En Biodanza se cree que las técnicas terapéuticas solipsistas son una falacia, y se afirma 

que el contacto con las otras personas nos permite crecer, alimentar nuestra vida y 

nuestras vivencias.  

Se afirma también que la conexión verbal no es lo suficientemente poderosa para un 

cambio, y a diferencia, el contacto, la caricia, el abrazo crea un impacto en nuestro ser a 

niveles mucho más grandes. Hoy en día también existen muchas investigaciones 

científicas que lo confirman. 

No basta solo con el contacto, sino con una conexión, con permitirnos sentir al otro, de 

forma que nos podamos sentir de manera íntegra, no curar a partir de disociaciones como, 

por ejemplo, las terapias que no hacen énfasis en la conexión. En el momento en que nos 

abrimos, podemos ser empáticos con los sentimientos generados por las personas del 

grupo, crear lazos poderosos de afectividad y conexión con el todo. Desde ahí comienza 

la verdadera terapia, con la conexión, con la mirada, etc.  

EL PODER DEL TRANCE 
R. Toro (2007) afirma que “el trance es un estado alterado de conciencia que implica la 

disminución del ego y regresión a lo primordial, a lo originario, en cierto modo a etapas 

perinatales”. (p. 264) 

Se trata de renacer, de despertar un estado de conciencia que no pasa solo por las 

mediaciones del pensamiento conceptual, sino de una sensación de abandono de todo lo 

aprendido y otra de un reaprendizaje en el que el cuerpo se mueve sin tener que pensar en 

lo que se hace, simplemente se disfruta de una conexión, de un no pensar, y de solo actuar, 

conectar y vivir.  

EL PODER DE LA EXPANSIÓN DE LA CONCIENCIA 
Expandir nuestra conciencia es saber que no estamos solos en el universo, es percibirnos 

dentro de él y siendo parte de este. La Biodanza, por medio de la música y la danza plantea 

un despertar de los cinco sentidos, una conexión con los diferentes rostros de las personas 

dentro del círculo después del trance. Propone, asimismo, ejercicios de placer cenestésico 

(por medio de las sensaciones que recibimos por medio de los sentidos) para disminuir 

ese pensamiento predominante al que llamamos ego. Por otro lado, propone ejercicios 

que llama de fluidez lenta con abandono y de éxtasis (se produce cuando las personas se 

funden con la música; como diría el filósofo francés Derrida, hay un devenir música, un 



36 

 

devenir universo, es decir, hay una fusión entre el sujeto y lo que hace) e íntasis o vínculo 

con uno mismo (las sensaciones de sentirse viva, acompañado de un sentimiento 

atemporal, con sensaciones diversas como escalofrío). 

EL PODER DEL GRUPO 
La dinámica de grupo de la Biodanza se diferencia de las de un grupo tradicional, se trata 

de realizar un círculo, de incentivar las caricas, de aflorar el amor, la alegría y la expansión 

de la conciencia a nivel grupal. De esta manera, se ayuda a cambiar las maneras que 

tenemos tradicionalmente de relacionarnos, de compartir y esto crea un impacto en 

nuestra actitud con nosotras y nosotros mismos. 

Los procesos de transformación no suceden de un día para otro, pero sí se van notando 

poco a poco en la forma en que nos presentamos ante el mundo, en nuestra manera de 

despertarnos cada día y afrontar las diversas situaciones que nos trae el mundo.  

El apropiarnos de nuestra vida, ser conscientes de que no hay una forma única de vivir, 

de relacionarnos ni de actuar, rompe con las dicotomías sociales, con las relaciones de 

autoridad y, sobre todo, rompe con el esquema que nos han instaurado en la mente. 

Yo creo que el regalo más grande que nos dejan técnicas como estas es que podemos 

apropiarnos de nuestro cuerpo, y podemos sentir en nuestro cuerpo la transformación, nos 

permite sanar por medio de nuestro propio ser, conectarnos a la vida y de una manera 

integral sanar. 

Para sanar un trauma de violación sexual, no basta con que nos digan lo que tenemos que 

hacer, basta con sentir en nuestra propia piel el amor, la importancia, la valía de nuestra 

vida, la paz y tranquilidad de estar vivas y la felicidad.  

Con métodos como la Biodanza, nuestra actitud va cambiando día a día, al sentirnos 

importantes, se nos van quitando por medio de valores positivos como el amor, los 

negativos como la inferioridad que nos ha atravesado por sentir en la piel el racismo, el 

clasismo y el género.  

Por medio de los estímulos positivos cambiamos los negativos y creamos una conexión 

tremenda en nuestra persona y al mismo tiempo las demás nos perciben de otra manera, 

ya que adoptamos otra actitud con el mundo y encontramos lo poderoso que hay en 

nuestro interior.  



37 

 

EL RETO DE LA BIODANZA 
Habrá personas que se resistan a los procesos de Biodanza. La realización de un trabajo 

de expresión corporal puede ser violenta por la mirada del ojo ajeno y/o por la vergüenza 

hacia el propio cuerpo, así como por la falta de amor hacia una misma. Pero es 

precisamente yendo más allá de esas limitaciones, a través de la danza, cuando una 

persona puede llegar a ser capaz de dejar fluir su sentimiento, al compás de la música, de 

dejar atrás aquello que le impedía ser libre y feliz. Por ello, si un cuerpo aún no se siente 

capaz de biodanzar, merece aún más la pena seguir el proceso de sanación, pues lograr 

biodanzar es un auténtico triunfo contra la opresión de los cuerpos. 

CONCLUSIÓN 
Los agresores de las mujeres, de los cuales el mayor es el propio sistema patriarcal, han 

tenido toda la historia para llevar a cabo mil y una formas de violentarlas tanto en sus 

cuerpos como en sus mentes. El trato que hemos recibido las mujeres a lo largo de la 

historia ha estado marcado por una violencia que va más allá de una persona en contra de 

otra: ha sido una violencia ejercida desde los estatutos patriarcales, donde se nos han 

impuesto las formas de vestir, de actuar, de relacionarnos, de hablar y hasta la 

obligatoriedad de ser madres. Todo esto cae sobre nuestra psicología. Cargamos con una 

tradición marcada por la marginación y la dependencia de los hombres que nos ha 

relegado al ámbito personal y privado, al hogar. En mi opinión personal, al estar 

disgregadas, hemos normalizado estos tratos y ha calado en nuestro inconsciente la idea 

de que, a día de hoy, ya no tenemos ningún problema. Pero en realidad arrastramos con 

una carga pesada de nuestras memorias, de nuestras ancestras. Y es tan urgente cambiar 

ese pensamiento que necesitamos tener contacto con las demás para darnos cuenta de que 

no es algo que nos pase a nosotras solas, si no a todas o a muchas en diferentes escalas.  

Lo personal es político en el sentido de que en el caso de las mujeres hay un problema 

social y real. Creo que estamos sumergidas en una esquizofrenia constante, intentando 

encajar, intentando ser tenidas en cuenta, a pesar de la diferencia psicológica en cuanto a 

cargas y referentes… eso nos hace estar en constante peligro, en la boca del lobo…  

Gracias a los aportes del feminismo y a poder colocar nuestro cuerpo en medio para 

estudiar las restricciones que hemos vivido, a reconocer las opresiones, a poder ponerles 

nombres a los distintos mecanismos de poder que se nos impone, podemos despertar la 

conciencia, saber que nuestro valor como mujeres no radica en ser un objeto de deseo o 



38 

 

un medio reproductor de hijos para un sistema económico, sino que nuestro valor de 

mujeres es el intrínseco del ser humano.  

Las violaciones son quizás uno de los ejemplos más atroces de dicha violencia, tanto en 

el aspecto físico como en el psicológico, uno de los que tienen efectos más amplios y 

duraderos, y uno de los que mejor señalan la injusticia que la propia sociedad ejerce contra 

la mujer. 

Frente a dichos daños y frente a la lógica patriarcal que se opone a toda sensibilidad, 

surgen propuestas como las de Lorena Cabnal y Amandine Fulchiron, mujeres que han 

resituado al cuerpo en el centro y promueven un feminismo práctico, no solo intelectual 

teórico. Han sentido en sus propias pieles el miedo, pero al mismo tiempo, han sentido 

los placeres y la sanación de sus cuerpos. Han ganado una batalla, la de apropiarse de sus 

propios cuerpos y han trabajado con amor para que las demás también lo puedan hacer. 

Son mujeres que promueven la justicia empezando por el propio cuerpo, porque mientras 

que no sanemos, mientras que no nos apropiemos de nuestro propio territorio, no podemos 

generar un cambio real. Tanto ellas como Actoras de Cambio y Rolando Toro buscan 

rescatar sabidurías ancestrales y raciales, pero más actuales y universales que nunca, que 

también han sufrido los ataques del Patriarcado pero que aún son capaces de sanar. 

La elección de estos conocimientos y herramientas empáticas y holísticas supone en sí 

misma un golpe contra la opresión. Refleja la necesidad de las mujeres de separarse de 

esa violencia que busca hacerlas sentir culpables de la maldad que se ejerce contra ellas. 

Es un primer paso para recuperar nuestros cuerpos y sanar las heridas que hemos 

interiorizado y que se van anudando, creando enfermedades en nuestros cuerpos. Se 

propone como primer paso del método de sanación el sentir y el permitirse crear símbolos 

propios para reconocer lo que no se ha podido nombrar. El cuerpo habla lo que la sociedad 

y la injusticia silencia, por lo que sirve como mapa para identificar los daños.  

¿Por dónde seguir? Grabando y sintiendo en nuestros propios cuerpos el amor y el 

empoderamiento que nos permitirán hacernos responsables de nuestras vidas, 

integrándonos con nuestros cuerpos, rompiendo con la disociación del pensamiento y el 

sentir, como hemos visto con tantos ejemplos distintos. Por encima de todo, se trata de 

desafiar el lugar en el que los opresores han intentado encerrar los cuerpos de las mujeres, 

ese lugar de culpa, violencia, odio, resentimiento, rechazo, tristeza, inferioridad… Supone 

romper con la reproducción de los imaginarios sociales que solo se pretenden una y otra 



39 

 

vez reproducir para que no se nos olvide nuestra supuesta función en la sociedad. 

Podemos reinventarnos desde el amor y desde la libertad y ser conscientes de nuestro 

valor intrínseco y de nuestra autoconciencia, de nuestra potencialidad, pero es muy difícil 

hacerlo a nivel individual y más cuando se está atravesada por tantos muros que disgregan 

nuestra voluntad de vivir, bien sea el machismo, el clasismo, el racismo, la discriminación 

o la exclusión por ser diferentes en cuanto a la norma, etc., todos estos son condicionantes 

que consiguen que interioricemos una inferioridad que nos constriñe a ser sumisas y a 

pensar que estamos más solas.  Por eso, las redes de apoyo son fundamentales para la 

sanación. Es vital sanar los lazos entre mujeres, porque es por medio de estos como se 

puede desmontar definitivamente todo ese entramado de opresiones, haciendo del placer 

personal, del propio cuerpo, un triunfo político. El feminismo ha hecho aportes 

innumerables haciendo a que otras mujeres que se encontraban en la total precariedad 

escucharan a otras, se sintieran identificadas y también apoyadas, pudieran resignificar 

sus vidas y reconocer el odio que podían haber interiorizado hacia sus propias vidas y al 

propio hecho de ser mujer, de señalar a otras y buscar en ellas la culpa de sus propias 

miserias. 

Solo queda agradecer a todas las autoras mencionadas en este trabajo por su labor, en mi 

nombre y en el de todas las mujeres. Gracias, gracias, gracias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

 

BIBLIOGRAFÍA 
 

Dorronsoro, B. (2013). El territorio cuerpo-tierra como espacio-tiempo de resistencias y 

luchas en las mujeres indígenas y originarias. Ponencia presentada en IV Coloquio 

internacional de Doctorandos/as del CES, pp. 6-7 

https://cabodostrabalhos.ces.uc.pt/n10/documentos/11.3.1_Begona_Dorronsoro.pdf 

 

DW Pía Castro. (9 de octubre de 2019). Lorena Cabnal: sanar de la violencia. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=U3zVvCafBrs 

 

Fernández, M. (25 de enero de 2023). Lorena Cabnal, sanadora maya: “la sanación es un 

proceso personal que se hace comunal”. Presentes. 

https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-

la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/ 

 

Fulchiron, A. (2021) Ley de mujeres. Amor, poder propio, autoridad y comunidad. 

Colectiva Actoras de Cambio: Ediciones de Pensativo, Guatemala. 

 

 

Gálvez, V. (2023). Descolonizar las metodologías. Actoras de Cambio. 

https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-

metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf 

 

Latidos 2.0. (19 de septiembre de 2021). ROLANDO TORO creador de BIOdanza. 

ENTREVISTA en su CASA con su esposa Claudette Sant’Anna. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=3DuMJHwh5rU 

 

La Tinta. (21 de septiembre de 2020). Lorena Cabnal: “tejernos en conciencia para sanar 

la vida”. La Tinta. 

https://latinta.com.ar/2020/09/21/lorena-cabnal-conciencia-sanar-vida/ 

 

La Tinta. (3 de diciembre de 2019). Humus-Capítulo 2. Lorena Cabnal: El cuerpo como 

territorio de defensa. Youtube.  https://www.youtube.com/watch?v=gOkbzksSakQ 

 

Medios Universitarios IBERO Puebla. (25 de noviembre de 2020). Diálogo con 

Amandine Fulchiron. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=GNMKc3fiXKk 

https://cabodostrabalhos.ces.uc.pt/n10/documentos/11.3.1_Begona_Dorronsoro.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=U3zVvCafBrs
https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/
https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=3DuMJHwh5rU
https://latinta.com.ar/2020/09/21/lorena-cabnal-conciencia-sanar-vida/
https://www.youtube.com/watch?v=gOkbzksSakQ
https://www.youtube.com/watch?v=GNMKc3fiXKk


41 

 

 

Méndez, L. (2015). Sistematización de la metodología de formación sanación con 

mujeres sobrevivientes de violencia sexual y de la guerra en Guatemala. Colectiva 

Actoras de Cambio.  

https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2020/11/Sistematizacion.pdf 

 

Muñoz, L. (2022). Feminismos, sanación y cosmovisión maya. El camino de cocreación 

de Actoras de Cambio. Colectiva Actoras de Cambio. 

https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-

sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf 

 

PBI Guatemala. (15 de diciembre de 2022). TZK’AT - la sanación como camino cósmico 

político. Vimeo. https://vimeo.com/781528169 

 

PEZ en el SURCO. (7 de enero de 2022). Amandine Fulchiron – Ley de mujeres. 

(Episodio 53). Spotify. 

https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9LF7y?si=oHJzaI4fSaSzBEEV

qZuO4w 

 

Soriano, S y Ruiz, R. (2023). Indigenismo e indianismo en América Latina: Respuestas a 

la interculturalidad. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de 

Investigaciones sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores. 

 

Toro, R. (2007). Biodanza. Cuarto propio, Chile. 

 

Toro, R. (2023). La biodanza. Vivibiodanza. 

https://www.vivibiodanza.com/es/biodanza/rolando_toro/ 

 

 

 

 

 

https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2020/11/Sistematizacion.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf
https://vimeo.com/781528169
https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9LF7y?si=oHJzaI4fSaSzBEEVqZuO4w
https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9LF7y?si=oHJzaI4fSaSzBEEVqZuO4w
https://www.vivibiodanza.com/es/biodanza/rolando_toro/

