«2s  Universidad
18 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

EL CUERPO COMO LUGAR DE SANACION
La sanacion como préactica politica feminista

Autor/es

Cindy Johana Olaya Ramirez

Director/es

Arantxa Hernandez Pifiero

Universidad de Zaragoza / Facultad de Filosofia y Letras
2023




Contenido

(070 01 0=T 0 Lo [ TSP 2
INTRODUGCCION.......ocoiiieeiceeseteete sttt es st nss s s ssnsesnasnenes 4
CONTEXTO PARTICULAR: MI PROPIA VIVENCIA ........coooeieeieeeeseeeeseeees 4
CONTEXTO GENERAL: LA PROBLEMATICA SOCIAL .....oovveeeieeieeseseeers 6
CONTEXTO DE LOS GRUPOS DE SANADORAS FEMINISTAS EN
GUATEMALA ..ottt sttt en st 8
CONFLICTO SOCIAL Y ARMADO (1954-1996).......c..ccevieeereereieeseessesesseseissenenns 8
ESCLARECIMIENTO HISTORICO........cooiiieeersisesietesieeeees s, 9
LA MUJER EN EL CONFLICTO ...covuveieieeeeeeeesessseseessstensessessesessessssss s 10
GRUPOS DE MUJERES FORMADOS PARA LA SANACION ........cccoovvvinnnnn. 11
FEMINISMO COMUNITARIO ..ot sesess s nessessesses s 13
(0] 1 11 =57 @ TSP 13
LORENA CABNAL ..ottt 14
PRESENTACION DE LORENA CABNAL .....ooovivevieeeeeeeeeeeeeseeseeseee e, 14
EL TERRITORIO CUERPO-TIERRA ........oocsviiereeeteeesieseses s, 15
SANAR COMO ACTO POLITICO ..o 15
PUNTO DE PARTIDA, EL CUERPO .....cooviieesveeeieeiesieseseeesssesssss s, 17
ACUERPARSE PARA SANAR .......ooooviiiieieseseesesees s eenesse s 18
ACTORAS DE CAMBIO ......ooveeeeeeteeeeeeeesessesss s sesss s ssnsssessesses s 20
(0] N 1 11 =574 1 TSR 20
PROPUESTA ...ttt 21
RESPUESTA ANTE LA MISOGINIA ....ooiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeese e, 21
EL CUERPO DE LA MUJER COMO CAMPO DE BATALLA .......ccccoevevunnn. 22
LA INJUSTICIA INSTITUCIONALIZADA ..o, 22
EL COLECTIVO COMO RESPUESTA ANTE EL RACISMO ........cccvcevvrennn. 23
METODOLOGIA. .....coceoeeeeceeeeeeeeeeeee e ss sttt 23
COLECTIVIDAD DE MUJERES ......oovviiieieeeeeesieesesee s esssssessessensensnsnanes 24
ELABORACION DEL PROCESO DE SANACION..........ccovimirreireeeerseevenienienias 25
Ejemplo de ejercicio practico de SanacCion: ..........ccooeveiineiinieeieiese e 29
BIODANZA ..ottt 31
EL ARTE DE LA SANACION DEL CUERPO ........ccovviiiiiiieieieeeeeseeseeeesenienies 31
ENCONTRAR EL TRAUMA NO TE CURA ......coivieeeeeeeeeeeeeeeseeve s 32
EL LENGUAJE DEL CUERPO .......coiiiiieeieeseseeeseeeeseee e sessesse s 33
EL PODER DE LA MUSICA .....c.ooiieeeeeeeseeeess e 34



EL PODER DE LA DANZA INTEGRADORA.......cccooiiiiiiee e 34

EL PODER DE LA METODOLOGIA VIVENCIAL ......c..ccccovvvieiesesreseeseninian, 34

EL PODER DE LA CARICIA ..ot eesve e ves s 35

EL PODER DEL TRANCE .....oooiviveieeeieetseeese s senses s ssasesse s 35

EL PODER DE LA EXPANSION DE LA CONCIENCIA .......cocooovvvrernrenienn, 35

EL PODER DEL GRUPO ........coiiiiiiciesieeeeseeeses s en st 36

EL RETO DE LA BIODANZA ..ottt esss s s ene s 37
CONCLUSION ..ottt s st en sttt en et s e enenens 37
BIBLIOGRAFIA ..ottt ettt n sttt 40



INTRODUCCION

En este trabajo me quiero centrar en la importancia que tiene el cuerpo como lugar de

transformacion y cambio para una vida completa, sana y feliz.

A continuacion, hablaré de mi experiencia personal y los motivos por los cuales la
sanacion es un tema que me interesa. Pienso que es vital darle al cuerpo la importancia
que se merece y que a lo largo del tiempo le hemos negado. A menudo vivimos intentando
resolver problematicas sociales sin curarnos a nosotras mismas, generandonos mas
tension de la que ya nos atraviesa gracias al entramado de creencias que nos habita,

dificultandonos lograr un cambio real y duradero.

CONTEXTO PARTICULAR: MI PROPIA VIVENCIA

Enfoco este estudio desde el trabajo de sanacion que he realizado en mi propio cuerpo.
Gracias a éste, he llegado a saber que soy merecedora de todo lo bueno que me pasa y
que tengo el mismo derecho que los demas de hablar en alto, de tener éxito y, sobre todo,

de vivir tranquila y feliz con mis propias diferencias. Esto no siempre fue asi.

Durante mis afios en la universidad, cai en la ansiedad y me quedaba sin aire en los
pulmones mientras mi piel somatizaba todo el miedo que sentia por dentro cada vez que
preveia que me iba tocar hablar en clase. Me empecé a llenar de eczemas por toda mi cara
y por el resto de mi piel. Se me empez6 a caer mucha cantidad de cabello y se me juntaron

todos los problemas a la vez, tanto familiares como personales y académicos.

Yo no sabia qué me pasaba, simplemente pensaba que tenia algun tipo de cancer o algo
parecido. La ayuda médica no me sand en lo absoluto; solo acrecentdé mi impotencia ante

la falta de soluciones.

La Filosofia ha tenido mas impact6 en mi vida: me quit6 el “velo de la ignorancia”,
haciéndome ver y sentir todas las opresiones que atravesaban mi cuerpo, llevandome a
replantearme mi propia vida como mujer y como extranjera latinoamericana que vive en
Esparfia. Recuerdo que, al entrar en la Universidad, donde por fin pude encontrar amigas
y gente muy afin a mi y mi estilo de vida (ademas de un lugar sofiado ya que, como
extranjera, poder sacarme un titulo superior oficial era todo un reto para mi) empecé muy
bien pero, a medida que pasaba el tiempo, mis propias ideas empezaron a jugarme una
mala pasada: mi cuerpo se sentia incbmodo porque yo me sentia inferior. Mi forma
distinta de expresarme al hablar en alto delante del profesorado y el alumnado, el mero
sonido diferente de mis palabras y el hecho sentirme pobre a nivel académico y financiero

4



por no tener las mismas posibilidades economicas para poder permitirme estudiar sin
tener que trabajar y poder dedicarle mi cien por cien a mis estudios, pasaron a formar
parte del trauma que me atravesaba el pecho. La comprension de ese racismo instaurado
gue habia venido arrastrando desde que llegué al nuevo territorio y del que me hablaba
mucha de la filosofia que estudiaba, no me ayudd en nada; solo hizo que se potenciara
aun mas la idea de aislarme, en vez de afianzar bases solidas para conseguir lo que

buscamos todas al entrar en la universidad: aprender, disfrutar y aprobar.

Todo cambio cuando mi grupo de amigas me ayudo a vivir el feminismo y a entender que
debia escuchar a mi cuerpo: debia darme un espacio para sentirme y valorarme, un espacio
como el que generan en Actoras de Cambio. Desde entonces, todo empez6 a cambiar; me
permiti darme un tiempo para sanar mi vida, mi interior, mis sentimientos y mis
pensamientos. Pasé a ser una version mas sincera y amable con mi cuerpo y entendi que
para sanar hace falta hacer un trabajo integral con el mismo, asi como escuchar e
interiorizar los nuevos significados de amor, libertad y responsabilidad para con mi vida,
significados como los que se encuentran en la Biodanza. Después de eso, pude volver a
enfrentarme con aquello que tanto queria, la Filosofia, esta vez desde una postura mas
amable conmigo misma: desde el amor y desde el disfrute. Sanar la relacion conmigo
misma y con mi cuerpo me ayudo a seguir mi proceso de deconstruccién. Cuento todo
esto como ejemplo del por qué no se pueden hacer luchas feministas enfocandonos
solamente en la “otredad”, sino que hay que pasar por sanar nuestras vidas y, para esto,
hay que colocar al cuerpo en el centro de todo, porque es en el cuerpo donde realmente
se instauran las opresiones. Si no se sana el cuerpo, ganan los sistemas opresores. Ya dijo

L. Cabnal que no se pueden realizar cambios o luchas con cuerpos enfermos.

El problema de mis vivencias no es culpa solamente mia; esta claro que hay un sistema
que ejerce el control y pone a unos por encima de otros. Pero si hay que recalcar la
responsabilidad que tenemos sobre nuestras propias vidas para no caer en culpabilizar
solo lo exterior sin hacernos cargo de lo que debemos sanar por dentro, sobre todo, cuando
ya sabemos el porque de nuestros traumas. No basta con saberlos ya que, mientras tanto,

ante un malestar como éste, el cuerpo se enferma.



CONTEXTO GENERAL: LA PROBLEMATICA SOCIAL

Quisiera realizar un cambio en el orden jerarquico y dual que ha primado en nuestra
corriente occidental, sobre todo, desde la antigua Grecia con Sdcrates y Platon, hasta la
modernidad con Descartes. Esas corrientes se han encargado de dividir al ser humano en
dos partes, siendo la mas importante y superior el intelecto, o res cogitans y, en un lugar

inferior, el cuerpo, o res extensa, con sus emociones y sentidos.

Pues bien, se puede establecer perfectamente una analogia entre la posicion del Hombre
y el intelecto como lo considerado superior, importante, fuerte, capaz de todo y por
encima de la de la mujer o el cuerpo como lo banal, engafioso, enfermo, débil y

dependiente de un hombre para ocupar el espacio publico.

La sociedad ha enfermado por ello y la peor parte nos la hemos llevado nosotras, las
mujeres, viviendo la peor cara de la crisis humana, de la falta de valores. Despojadas de
nuestra propia valia y de la independencia, la fuerza y el temperamento para enfrentar los
problemas de la vida diaria, hemos sufrido el retraso académico, laboral y econémico. Al
estar impuesto al hombre por encima de nosotras desde hace ya tantos afios, arrastramos
psicolégicamente las consecuencias en nuestra manera de pensar, de actuar y de

relacionarnos.

La divisién generada entre mujeres, la disociacion del cuerpo, la culpa por no ser lo
suficientemente buenas o perfectas para ellos, para el sistema y para nosotras mismas,
han generado cuerpos enfermos, vidas inhabitables, precarias, solitarias, ignoradas e

ignorantes de la propia realidad. Sin recursos, es dificil hacer reflexiones criticas.

Mi trabajo tiene como mision sanar el cuerpo de las mujeres colocandolo en el centro,
empezando desde ahi para defender nuestro territorio y dar rienda suelta a la imaginacion,
el pensamiento, los sentimientos y las emociones, recuperando nuestras memorias y
resignificando nuestras vidas para lograr validarnos y respetarnos como seres humanas
capaces e importantes en la Tierra. De esta forma podremos reparar el dafio instaurado en
nuestra psique y nuestro cuerpo, podremos confiar en nosotras mismas, amarnos y, asi,
relacionarnos con los hombres y con el sistema de otra manera: equitativa y

horizontalmente.

El propio sistema se deconstruye, como diria Derrida, porque es imposible mantenernos

a todas calladas y aisladas. Por eso, uno de los conceptos mas importantes en este trabajo

6



es el de Acuerparnos de Lorena Cabnal, empleado también en Actoras de Cambio. Esa
transformacion en las mujeres se tiene que dar en colectivo, nunca en soledad. Es una
manera de crear impacto de una manera segura y de generar realmente un cambio en la

sociedad.

El propio sistema neoliberal, con sus politicas y sus gobernantes, defiende argumentos
machistas, opresores, clasistas y racistas, y sigue perpetuando y repitiendo el mismo
patrén jerarquico que coloca a unos cuerpos por encima de otros: hombres y mujeres
blancos, heterosexuales, occidentales, casados, etc., por encima de las bestias
latinoamericanas, africanas, orientales, indigenas, sexual y/o fisicamente no normativas,

etc.

Es muy importante acuerparnos ante tal opresion, valorando nuestras vidas y nuestros
cuerpos, y reconociendo que no necesitamos de la validacion del sistema, sino de nosotras
mismas. Desde ahi, y no desde la mente pensante y aislada, puede darse el cambio. Solo
de esta manera podemos sanar eso que nos hiere y quebranta por dentro, minando nuestras
resistencias. El cuerpo no se puede definir como un territorio neutro, sino que es fruto de
las problematicas e intereses sociales que lo atraviesan, es el lugar donde se ejercen las
opresiones y cuyas cadenas es importante romper. Por eso sanar hace parte y es sinénimo
de lucha ante el sistema patriarcal y machista ya que, al hacerlo, dejamos de repetir las
mismas injusticias en nosotras mismas y creamos nuevas formas de relacionarnos con
nuestro interior y con lo exterior, escuchando nuestra voz interior para sacar del pecho lo

gue nos oprime.

Empezaré hablando del feminismo Comunitario en Guatemala y, en concreto, de las
ensefianzas de Lorena Cabnal acerca de la cosmogonia maya como herramienta de
sanacion y reconexidn con nuestro cuerpo-tierra. A continuacion, me voy a enfocar, sobre
todo, en el trabajo de Amandine Fulchiron y Actoras de Cambio, las cuales han realizado
un trabajo muy significativo con mujeres que han sido victimas de violacion sexual en
contextos de guerra, ayudandolas a sanar colocando al cuerpo en el centro de la vida para
poder recobrarla. Hablaré de como ha sido este proceso de sanacion y de la Biodanza
como herramienta fundamental para sanar y como objetivo ultimo del proceso de

sanacion.



CONTEXTO DE LOS GRUPOS DE SANADORAS
FEMINISTAS EN GUATEMALA
CONFLICTO SOCIAL Y ARMADO (1954-1996)

Mariana Lopez de la Vega! hace un analisis del Conflicto social-armado que hubo en
Guatemala desde el afio 1954 hasta 1996. En este ultimo afio se firmaron los Acuerdos de
Paz Firme y Duradera. Al analizar la guerra y sus consecuencias (un pais devastado en
todos los ambitos), se da cuenta de que surgen movimientos comunitarios de mujeres que
optan por una nueva forma de reconstruccion social, por un feminismo que sale del campo
cognitivo o intelectual inmovil y se desplaza a lo “otro”, a las sabidurias insurgentes que

ponen el cuerpo en el centro como lugar de sanacion, siguiendo con el hilo que nos ocupa.

Guatemala se encontraba ya dividida socialmente antes de 1954, habiendo muchos
conflictos internos gracias a las invasiones coloniales, las imposiciones de la Iglesiay la
religion cristianas en contra de toda manifestacion de espiritual maya, el rechazo por lo
propio o autdctono y el desplazamiento de los campesinos o los indigenas de sus tierras.

El Estado se fue conformando por un grupo cerrado Yy elitista, sobre la base de una
poblacion dividida en razas y clases y siendo mayoritaria la “clase baja e indigena”. Los
intereses de la mayor parte de la poblacion no fueron tomados en cuenta por el Estado.
Esto fue creando una tension tan grande dentro de la sociedad que acab6 en una crisis tras
otra en la formacién del gobierno, pasando por golpes de Estado y por la creacion de

varios grupos armados enfrentados que barrian con lo que se encontraban en su camino.

“Segun los datos emanados del informe de la Comision de Esclarecimiento Historico
(CEH) durante el periodo de 1978-1996 se asesinaron alrededor de 156,000 personas.
Hubo més de 40,000 desaparecidos [...] La CEH estableci6 que el Estado y sus aparatos
represivos habian realizado genocidio y eran responsables del 93% de las violaciones
registradas”. (Hernandez y Ruiz, 2023: 74).

Segln Mariana Lopez, en 1996 se firman los Acuerdos de Paz Firme y Duradera, los
cuales pretendian acabar con la problematica y hacer justicia, garantizando los derechos

humanos, el esclarecimiento historico, el reasentamiento de poblaciones desarraigada, el

1 Ldpez, M. (2023). Sanacion y accion politica desde el sentipensar: aportes desde las colectividades de
mujeres en Guatemala. En Soriano, Sy Ruiz, R. En Indigenismo e indianismo en América Latina: Respues-
tas a la interculturalidad. México: Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones
sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores.



respeto de la identidad y los derechos del pueblo indigena, la aclaracion de los aspectos
socio-econdmicos y agrarios y, ademas, el fortalecimiento del poder civil incluyendo a

las mujeres en el &mbito publico.

ESCLARECIMIENTO HISTORICO

A la hora de alcanzar los acuerdos de paz surgi6é una gran problematica: al nombrar la
violencia por parte del Estado, éste quedaria al descubierto, como lo harian las alianzas
de poder que aquel habria utilizado para la reproduccidon y legitimacion de las opresiones
dentro del territorio. Asi que fue un proceso de constantes conflictos: desperté una
esperanza en el pueblo de un restablecimiento en el campo socio-econémico que quedd

arruinado gracias al genocidio y el terrorismo de parte del Estado.

Mariana Lopez desarrolla una investigacion donde se puede apreciar la resiliencia que
han tenido las mujeres guatemaltecas para sobrevivir ante la barbarie y crear nuevas
maneras de recobrar la Vida, de volver a ser felices, deconstruyendo las creencias que
disgregan, inferiorizan y maltratan el cuerpo de la mujer y transformando el terror de las
violencias, incluida la sexual, en alegria mediante el reconocimiento de sus propias
identidades y maneras de presentarse ante el mundo. Diferentes grupos del Sector de

Mujeres han cuestionado el poder impuesto y manifestado en forma de violencia.

La imagen que pinta Mariana Lopez podria visualizarse como una especie de iceberg en
el cual solo se ven las guerras de unos en contra de otros, solo lo que se asienta en una
base “androcéntrica” (en donde se sitla al Hombre como centro de todas las cosas),
“antropocéntrica” (en donde la espiritualidad queda relegada y la ciencia del Hombre se
posiciona como primordial y racional sobre la vida humana) y “hegemoénica” (un poder
que prevalece por encima de todas las cosas) hecha por medio de “pactos patriarcales”
(pactos hechos en beneficio de los hombres y dominios de las mujeres o lo considerado
femenino), que son los que han tejido las relaciones sociales y se han encargado de la
disgregacion social, asi como del racismo, machismo, clasismo, etc. La violencia
sistematica en contra de las mujeres quedaria relegada a la parte oculta y mucho, mucho

mayor, del iceberg.

Todo este entramado o “iceberg” ha venido de la mano de la “modernidad capitalista”, la
cual se ha encargado de colonizar, ademas de los territorios, cuerpos y relaciones en favor
de razén y de la ciencia. La naturaleza al completo ha quedado bajo el dominio del

Hombre, debiéndose las guerras a una falta de empatia entre seres vivos entre si y con la



Tierra. El valor de las personas se calcula. Unas personas son mas favorecidas que otras

segun poder econdmico, clase social, raza, familia, sexo-género, sexualidad, etc.

Pues bien, visibilizando todo esto, podriamos decir que el poder que ha colonizado los
territorios ha ganado la batalla, no porque esto tenga que ser asi sino porque, finalmente,
le hemos creido. Hemos creido que unos cuerpos valen mas que otros, que nuestra valia
depende de donde hayamos nacido, que las mujeres somos por naturaleza mas sumisas,
etc. Todo esto ha calado en nuestras mentes gracias a las guerras y a la propaganda feroz
que se le ha hecho a lo que se considera normal, relegando todos los cuerpos no

normativos a los margenes de la sociedad.

LA MUJER EN EL CONFLICTO

Una vez que se pone en cuestion el conflicto armado, también se cuestiona el papel que
tiene la mujer en todo esto y el por qué sus cuerpos han sufrido estas violencias no solo
por parte del Estado sino también dentro de sus propias comunidades, clases, familias y
grupos.

El Colectivo de mujeres logro sefialar y verbalizar las injusticias, violencias y violaciones
sexuales ocurridas en contexto de guerra, logrando romper el silencio que habia detras de
las violaciones sexuales cometidas por parte del Estado o de los militares, los cuales
justificaban las violaciones sexuales como forma de pago por permitir a las mujeres vivir
en sus tierras. El cuerpo de las mujeres se utilizd, como tantas veces, como campo de
batalla, medio de intercambio, mensaje de terror y sumisién, haciéndolas sentir culpables,

avergonzadas y enfermas por el terror que habian tenido que vivir.

Por ello, el Colectivo de mujeres cuestionaria todos los lugares desde donde se
reproducian las violencias, partiendo de la vida y ambitos privado y familiar, hasta llegar
a la sociedad y el colectivo estatal. También reflexionaron sobre la forma de encontrar
justicia real y evitar la reproduccion de los conflictos y violaciones, y que pasaria por
descolonizar las mentes del entramado de creencias impuesto, para sanar y crear nuevos

lazos de amistad y reconocimiento.

Ese entramado de creencias se compone de aquellas que, con las invasiones
colonizadoras, vinieron a crear nuevas identidades de lo que era ser indigena, maya,
mestiza, etc. La poblacién oprimida fue tratada como bestia, inculta, fea, animal, con solo

fuerza bruta para explotar las tierras para el interés de lo considerado “occidental”. Se

10



fueron sembrando asi el odio, el racismo y el rechazo por lo propio incluso dentro de la

propia poblacion.

Es importante saber que esas identidades fueron creadas desde el afuera y no tienen por

qué representar los cuerpos ni las vidas que supuestamente la encarnan.

GRUPOS DE MUJERES FORMADOS PARA LA SANACION

Quienes se encargaron de desmontar ese fondo del “iceberg” de la violencia para sanar y
recuperar el poder sobre los cuerpos y la vida de las mujeres, acabando con los
sentimientos de culpa y opresion, asi como con los de racismo, clasismo y sexismo dentro
de ellas mismas y generando nuevos lazos afectivos con nosotras/os mismas/os y con la
naturaleza, fueron grupos de mujeres de distintas procedencias que se organizaron y se
empaparon de una cosmogonia ancestral maya. Esta recalca que todas las personas somos
importantes como parte del Universo, cada una cumpliendo una funcién esencial en la
vida. La Unica manera de generar paz es consiguiendo ese respeto por la vida, por los
seres y por la naturaleza en si, pues es su falta lo que ha dafiado las relaciones entre
hombres y mujeres dentro de la sociedad, generado desequilibrios y enfermedades v,

como hemos visto, odios, separaciones y violencias de todo tipo.

En 1996 nace Kagla (arcoiris en lengua maya), en 2003 Actoras de Cambio, en 2009

O ’nail (semilla) y en 2015 Sanadoras ancestrales/ Feminismo Comunitario

Kagla y Q’nail toman la propuesta de Guerrero Arias (Soriano y Ruiz, 2023: 182) de
tomar las sabidurias insurgentes (las que integran afectividad, espiritualidad, corazon,
razon, accion, lucha, transformacién y movimiento) frente a la epistemologia (en el
sentido fragmentado de la razén totalitaria, la cual ofrece solo la teoria y se queda en la
teorizacion de la realidad, no la transforma porque no la encarna, no la siente, solo se

queda en el plano tedrico).

Proponen un “sentipensar” que hace parte de las sabidurias insurgentes, pudiendo disolver
el dualismo cartesiano entre razon y cuerpo, intelecto y sensibilidad, que tantas catéastrofes
ha generado (empezando por el trato que hemos dado a los animales y a la naturaleza y
continuando con las mujeres y seres diversos de la sociedad) para ampliar el alcance del
conocimiento. Tanto Kagla como Q 'nail mezclan ademas ciencias como la psicologia, la
medicina o la antropologia y que, junto con el sentipensar, logran una unidad en el

universo capaz de liberar, sanar, transformar y reconstruir la vida.

11



KAQLA

Recalca la importancia de no quedarse en la victimizacion. Afade que es importante no
preguntarse continuamente el “por qué me ha sucedido esto” sino el “para qué”. En este
proceso empiezan a tejerse nuevas redes de apoyo y un nuevo proceso de aprendizaje,
pues se conocen nuevas herramientas y personas que estan dispuestas a ayudar a encontrar

nuevas formas de vida.

Podriamos decir entonces que quedarse en el papel de victima trae consigo la repeticion
de las opresiones, porque una victima siempre es victima de algo y permanece atada a los
distintos problemas que la definen. En cambio, cuando la persona se mueve, crea una

ruptura con dicho papel y lo deconstruye, puede reconstruir su propia identidad.

O’NAIL
“QO’nail surge para acompariar a las personas que acomparian [...] el trabajo personal es

un referente para poder hacer un ambito colectivo” (Soriano y Ruiz, 2023: 189).

Nos dicen que “lo personal es politico”, que no puede haber transformaciones o cambios
sociales sin cambiar nuestras creencias. Lo que creemos que es personal no nos pasa solo
a unas cuantas personas, sino que la sociedad esta regida bajo el mismo parametro y
nuestro discurso depende de quienes somos, de nuestra vida personal, de nuestras
vivencias y de como encarnamos los distintos problemas que tenemos en la sociedad. Nos
invitan a ser conscientes de nuestros problemas a resolver porque, muchas veces, las
luchas no se hacen a favor de algo exterior, sino para cambiar la propia vida y nuestros

problemas personales, no los de los demas.

Enfocarnos en que todo tiene que cambiar para “yo estar bien” puede ser tragico porque,
en ese mismo escenario, si una misma no cambia, no se mueve y no se deconstruye, es
imposible que la situacién cambie, porque perpetuamos las mismas creencias dominantes
que queremos cambiar y las arrastramos alli donde vamos, repitiendo una y otra vez la
misma logica contra la que queremos luchar. Por lo tanto, es importante transformarnos
a nosotras mismas y las luchas y politicas deben empezar desde dentro hacia afuera para
gue haya un cambio real. Hay que hacer un trabajo de sanacion personal para poder

ayudar a los demas.

A continuacion, hablaremos en detalle de los feminismos comunitarios y del grupo

Actoras de Cambio, centrales para el presente trabajo.

12



FEMINISMO COMUNITARIO
CONTEXTO

Mariana Lépez data el 12 de octubre del 2015 como el nacimiento del feminismo
Comunitario en Iximulew- Guatemala 7zk 'af?. Por otro lado, Begofia Dorronsoro® afiade

al grupo comunitario Mujeres Creando Comunidad, de Bolivia.

Segun Lorena Cabnal* (una de las principales representantes de este feminismo junto con
Julieta paredes), el feminismo Comunitario Territorial no entiende la sanacion a nivel
individual, sino en el colectivo y comunal, donde hay un acompariamiento del dolor, de
la rabia y del proceso de sanacion. Para que haya curacion tiene que haber un principio
de sanacion individual en tanto que cuerpo. Lo interesante de este tipo de sanacién es que
bebe de la cosmogonia maya, del “tu eres yo y yo soy ti”, donde una persona que se
encuentra en proceso de sanacion, sana también la relacion con los demas. De esta
manera, los demas también reciben y sienten esa sanacion, pudiendo salir del
individualismo mercantilista que vende la sanacion como un autocuidado y la desliga del

proceso colectivo y politico que tiene.

La cosmogonia maya o la ancestralidad indigena tienen diferentes formas de contemplar
el tiempo, el espacio y la existencia, siendo muy importante la conexion de los cuerpos a
la tierra, al territorio, ya que es donde tienen vida y existencia las relaciones entre seres
vivos y no vivos, donde se pueden cumplir todas las funciones del universo y donde se
entretejen las culturas y los idiomas. Asi pues, el feminismo Comunitario Territorial no
solo lucha contra la opresion de la mujer, sino que opta por la sanacion y recuperacion de
una vida digna y buena para toda su comunidad, de manera que hacer frente a las
opresiones del patriarcado es hacer frente también al avance de la industrializacién
desmedida, a la destruccién, ocupacion y desplazamiento de los espacios de donde

Vvivimos.

2 Lépez, M. (2023). Sanacion y accion politica desde el sentipensar: aportes desde las colectividades de
mujeres en Guatemala. En Soriano, Sy Ruiz, R. En Indigenismo e indianismo en América Latina: Respues-
tas a la interculturalidad. México: Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones
sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores.

3 Dorronsoro, B. (2013). El territorio cuerpo-tierra como espacio-tiempo de resistencias y luchas en las
mujeres indigenas y originarias. Ponencia presentada en IV Coloquio internacional de Doctorandos/as del
CES, pp. 6-7.

4 Véase en la entrevista publicada por Presentes (en linea) por Maria Angeles Fernandez el 25 de enero de
2023.

13



Las transformaciones politicas deben ir de la mano de sanar la colectividad dentro de la
comunidad para fortalecer los lazos, sanarlos y equilibrar los poderes de las personas.
También de hacer esa defensa con cuerpos fuertes, acuerpados entre todos, tejiendo hilos
con otros feminismos para realizar alianzas, visibilizando el machismo y las distintas
opresiones que viven las comunidades indigenas, y que a menudo los feminismos del sur

y del norte han invisibilizado, como si las mujeres indigenas no existieran en el mapa.

La mision general del feminismo Comunitario seria ayudar a concienciar, sobre todo, a
los grupos indigenas de mujeres y hombres dentro de la comunidad para romper con el
orden instaurado y crear un sistema horizontal de poderes en el cual no se inviertan los
roles que habian existido antes y las diferencias puedan aceptarse con amor y respeto,
porque como diria Lorena Cabnal, “la naturaleza no es racista, somos los seres humanos
los que ejercemos el poder”. De manera que la sanacion seria la propuesta feminista por
excelencia del feminismo comunitario en Guatemala, ayudando asi a procurar la alegria

y el disfrute de los territorios cuerpos-tierra.

LORENA CABNAL

‘No perdemos la indignacion, pero si recuperamos la alegria’.

PRESENTACION DE LORENA CABNAL
A la hora de tomar como referencia el feminismo Comunitario, Lorena Cabnal es un

maravilloso punto de partida. Hermana maya y feminista Comunitaria y Territorial de
Guatemala, pretende la liberacion tanto colonial como patriarcal para recuperar

el “territorio cuerpo-tierra” como ambito natural propio de la vida.

Ha trabajado a nivel internacional tejiendo relaciones con otros feminismos para trabajar
en conjunto a favor de la liberacion de la mujer y derrocar las opresiones que enferman

el territorio-cuerpo-tierra.

En una entrevista hecha en Espafia en enero de 2023 por Presentes, dijo que le gusta
definirse como sanadora ancestral maya, integrante activa de la red de sanadoras
ancestrales del feminismo Comunitario Territorial de Iximulew (Guatemala) en Abya
Yala (lugar de nacimiento y enunciacion) y recalco el hecho de pertenecer al feminismo
Comunitario Territorial, el cual viene de las mujeres mayas y bebe sus cddigos

ancestrales.

Uno de los hechos més caracteristicos de este feminismo es que no se queda en la

teorizacion de conceptos, sino que su expresar es mas oral y parte de sentir mucho la vida,

14



del sentipensar como sabiduria de vida. Hay por lo tanto una importancia grande del
cuerpo vivido y de los sentimientos que se generan dentro de este.

EL TERRITORIO CUERPO-TIERRA

El “cuerpo” y la “tierra” estan ligados, ya que el cuerpo no puede sobrevivir por si solo:
necesita del espacio y de la naturaleza para su supervivencia; no hay ningin “yo supremo”
que domine la naturaleza, la descomponga en secuencias matematicas y la estudie para
explotarla y sacar provecho de ella, fuera de los delirios opresores. Mas alld de la
violencia puede encontrarse un cuidar, un sentir y una conexion con esa naturaleza que

esta viva y permite una sostenibilidad de la vida.

Para Cabnal, el “territorio" vincula la sanacion individual con la politica. No se trata
solamente de un espacio geogréfico, sino de uno donde confluyen la cultura, los idiomas,
la medicina, las relaciones sociales, etc. Dicho territorio es la condicion necesaria para
que se entretejan las relaciones sociales que dan lugar a la comunidad y, por lo tanto, a lo
politico.

SANAR COMO ACTO POLITICO
Nace por la defensa de mujeres que estdn en situaciones precarias, desplazadas,

marginadas y violentadas sexual y fisicamente. Sanar como acto politico para crear
relaciones de apoyo y denunciar publicamente las violencias que se han ido presentando,
reconociendo sus territorios, sus memorias y sus raices, asi como las distintas labores

importantes que las mujeres realizan en la comunidad.

Se trata también de una defensa por su supervivencia ante un Estado que, a punta de
pistolas, las invade y desaloja de sus propias comunidades, dejandolas en la intemperie
con la impotencia en sus cuerpos y el odio impregnado por quienes les siguen atacando
para crear espacios industrializados que acaban también con la naturaleza misma. Es con
esa naturaleza con la que Cabnal propone conectar para sanar, con elementos como el
agua, fuego, tierra y aire, haciendo una especie de fusion con las corporalidades no
humanas y con el propio territorio, con su lugar de enunciacién, sintiendo la violencia
sufrida y el dolor de la tierra tanto como el de sus hermanas y hermanos. Sin un territorio
geografico sano, siendo el lugar donde vivimos y compartimos una cultura y una politica
(se manifiesta en contra del sistema neoliberal que contamina el medio ambiente y
destruye el planeta), es muy dificil tener una vida sostenible, feliz, sin enfermedades. En

la cosmogonia maya, nuestros cuerpos, los de los animales y los del resto de la naturaleza

15



hacen parte de un todo. Todos los seres, vivientes y no vivientes, estamos unidos bajo una
misma energia, que compartimos con la Tierra y sus elementos, y somos parte de lo
mismo. Sin embargo, cada ser humano es unico en el mundo, cada persona aporta su
energia al conjunto. Por ello, la sanacion tiene su punto de partida en el propio cuerpo,
entendido como “primer territorio”, desde el que se funda el méas amplio “territorio
cuerpo-tierra”. Y no hay un cuerpo Unico: cada quien es distinto a todas las demds cosas
del universo. Por lo tanto, no hay una sola forma de ser mujer, ni hombre, sino que hay
muchas pluralidades que hacen parte de esa gran cosmogonia y que deben ser respetadas

por igual.

Por ello, también propone la sanacion por medio de la pluralidad, de acuerparse no solo
con las hermanas mayas, sino con otras hermanas que puedan aportar sus conocimientos
para ampliar de esta forma las diferentes formas de vivir, de sanar, y de hacer luchas.
Esto seria un remedio para acompafiar el dolor, para sentir esa indignacion y poder

convertirla en el motor de la lucha politica.

La sanacion, por lo tanto, se concibe como forma politica debido a que solo se puede
hacer en comunidad, en ese “tll eres yo y yo soy ti”, donde si sanas tu, sanas la relacion
con los demas y de esta forma se generan redes de sanacion, exteriorizando lo individual
a lo colectivo, cambiando la forma de vida, acuerpando la indignacién que ha sido
dolorosa, pero que también ha potenciado la lucha, y acuerpando la alegria de las demas
que han podido sanar. Acuerparnos nos abre los 0jos ante nuevas posibilidades y formas

de vida.

El regalo de la sanacion es el aprendizaje de: “Se puede salir de ahi”. Sanando las
relaciones entre mujeres se derrumba el sistema que limita la accion y el movimiento para

un cambio.

Sanar es clave politicamente porque es oponerse al sistema que enferma los cuerpos de
las mujeres que luchan por sus territorios, que han sido expropiadas de sus tierras, que se
les ha violentado tantas veces. Por eso conseguir levantarse, sentir en sus propios
territorios o cuerpos la felicidad y el gozo de estar vivas, de estar sanas, es ser rebeldes,
es oponerse y hacerle frente al sistema opresor, el cual pretende la division y desaparicion
tanto de las culturas indigenas, como de las mujeres. De manera que sanar las relaciones
entre mujeres es una manera de hacer politica, de cambiar la situacion, de sentir la energia

de las demas por medido de los cuidados, de la escucha, de los abrazos, de las historias,

16



de los rituales, del apoyo mutuo. Reconocer en sus propios cuerpos la energia

potenciadora de la otra, conocer nuevas formas de erotismo, de conexién con el territorio.

PUNTO DE PARTIDA, EL CUERPO
El cuerpo es ese primer territorio desde el que nos relacionamos con el mundo y con el

gue nos mostramos tal cual somos. Es por eso por lo que lo debemos cuidar, permitiendo
asi que todo funcione en armonia. Desde esa vision de la cosmogonia maya que hemos
mencionado anteriormente y en la que todo esta conectado, en la que ninguna de las partes
es mas importante que las demas, es violento todo lo que atente contra esa armonia, ese
equilibrio, buscando posicionarse por encima, relegando a los deméas a una posicién
inferior para su beneficio particular. Por ello, una violencia contra los cuerpos de las
mujeres es entendida también como el principio de la violencia contra la red de la vida.
Es violencia contra el mismo equilibrio del Cosmos y deriva en guerras y conflictos
siempre mayores. Lorena Cabnal defiende y reivindica, como forma de respeto a toda la
vida, la importancia del respeto al cuerpo de las mujeres, ese cuerpo que no se puede tocar
sin el consentimiento de cada una pero que a lo largo de nuestra historia ha sido utilizado
como primer campo de batalla y como propiedad de los hombres, que ha sido expropiado
de las propias mujeres y se ha utilizado para fines de otros, violandolo, maltratandolo,
utilizandolo y reduciéndolo a un mero cuerpo-objeto de intercambio y uso para satisfacer
necesidades ajenas, olvidando su propia valia como cuerpo humano digno de estar en la

Tierra y merecedor de todas las cosas buenas de la vida.

Esta violencia sistematica contra las mujeres ha supuesto un dolor profundo en las
mujeres, un trauma y una represion en su interior que se perpetia por medio de las
memorias o del recuerdo, y se manifiesta en forma de miedo o desconfianza, provocando
enfermedades fisicas y mentales y creando una desconexidn con su territorio cuerpo-

tierra.

Ese cuerpo es el lugar que tenemos que cuidar, legitimar, resignificar y sanar, porque es
en ese mismo cuerpo desde donde también podemos dar lugar a nuestras luchas,
resistencias, emociones, sentimientos, rebeldias, movimientos y libertades para un
cambio, para movernos y romper las cadenas que nos han anclado a una repeticion de
violaciones y violencias en contra de nuestras vidas de mujeres. Sanar es saber que somos
dignas y merecedoras de vivir en alegria, libertad y amor y que podemos disponer de

todos los placeres de la vida y de nuestros cuerpos.

17



ACUERPARSE PARA SANAR
Para Lorena Cabnal, las enfermedades son generadas debido a las opresiones que se han

venido ejerciendo en nuestros cuerpos. Las mujeres a menudo han sido maltratas
psicolégicamente, fisicamente y espiritualmente, lo que trae consigo la aparicién de
muchas enfermedades, por eso es necesario sanar el cuerpo, porque ahi es donde se

ejercen las opresiones y desde ahi se deben curar.

Una de las labores mas importantes, por lo tanto, son los procesos de recuperacion y
sostenibilidad tanto emocional, como fisica y espiritual de las mujeres indigenas que han
sido desplazadas de sus territorios gracias a distintas opresiones como, por ejemplo, las
del sistema neoliberal, que cada vez hace méas grandes empresas como hidroeléctricas y
desplaza la comunidad indigena, asi como las propias opresiones dentro de la comunidad,
donde también se ha ejercido violencia patriarcal (los intercambios de mujeres, las bodas

por conveniencia de las familias, las violaciones, etc.).

Se trata de generar nuevas formas de conocimiento, de sanacién y de resistencias,
espacios en donde las mujeres puedan realizar sus trabajos de sanacion por medio de
rituales y ceremonias, aprendiendo también de las demas y aceptando las diferencias de

cada una.

Acuerparnos quiere decir escuchar y sentir en el propio cuerpo el dolor y el sufrimiento
de las demas, reconocer en sus historias las nuestras, es decir, ser capaz de ponernos en
su lugar. También quiere decir que las deméas puedan sentir la sanacion, el
empoderamiento y la alegria de nuestra sanacion en sus propios cuerpos. Entender que
somos merecedoras de disfrutar de la alegria, afectos y placeres de nuestro cuerpo es la

misidn en comun.

“Es un acto de amor por la vida, por eso, defendemos la tierra y el rio, porque todo tiene
relacion de vida, todo esta interconectado. Traemos una consigna ancestral maravillosa
maya, el “lain ut laat, laat ut lain” que quiere decir: TU soy yo y yo soy ti". Que ese
hermoso enunciado maya Q eqchi’ se haga realidad en este tiempo, cuando le decimos a
la planta: ‘T soy yo y yo soy ti’, en una relacion de vida, nosotras también se la decimos
al rio, al fuego y asi nuestro cuerpo entra en otra relacion de vida con esos elementos”.
Mucho antes de que existieran los sistemas de salud occidentales, existieron “relaciones

de armonizacion de los cuerpos y la naturaleza”, nos explica”. (La Tinta, 2020)

18



De igual forma, Cabnal nos habla de sanar también nuestra conciencia, de no volver a
generar otras formas de violencia en contra de otras mujeres y nifias. Sanar se debe hacer
en comunidad, no solo es un acto personal, también es un acto politico en el sentido que
nos compete a todas. Podemos generar una energia tremenda que puede romper con todos
los miedos y panicos arraigados en nuestro cuerpo por la violencia vivida de forma interna

y externa, y que el sistema sigue generando.

“Hago constatacion de que valen la pena los bafios de yerbas amargas, las tomas de
hierbas depurativas, el descanso, las fases lunares, porque mi cuerpo vuelve a recuperar

la memoria de conexion cosmica”. (La Tinta, 2020)

El feminismo Comunitario Territorial como herramientas de sanaciones hace rituales en
donde las mujeres se retnen practicando ritos ancestrales, donde entre todas se hacen
bafios con las hierbas amargas, se restriegan el cuerpo, sacando las malas energias, asi
como también hacen tomas de frutas citricas y diuréticas para beber mucha agua de esta

y asi eliminar las enfermedades por la orina en fases de luna llena.

Cabnal también aconseja respirar profundo y consciente, abrazar los arboles, sentir su
energia, su aire, asi como también abrazar a las otras mujeres, sentir su energia y fuerza
reparadora mediante el amor. Es interesante ver cdmo el proceso y la lucha politica no
se encarga simplemente de sobrecargar el cuerpo y saturarlo de energias combativas y
que a menudo estresan al cuerpo, lo llenan de odio y dolor, sino que como arma de accién

utilizan el cuidado y la sanacion como principal estrategia politica.

“sanar nos revitaliza y nos da fuerza... nos vuelve a levantar con otras energias para dejar
memoria de rebeldia sanadora con otras generaciones de mujeres” (PBI Guatemala,

2022)

También nos marca la importancia de recuperarnos con alegria, “no perdemos la

indignacion, pero si recuperamos la alegria”. Vinimos aqui a ser felices.

Ademas, como hemos visto, su propuesta de sanacion del cuerpo es también una
propuesta revolucionaria para que no se repitan mas injusticias en nuestros cuerpos y en
nuestras vidas, una apuesta por la no repeticion de las violaciones sexuales y de nuestros
derechos como personas y partes del mundo, de generar conciencia en las mujeres para

gue no normalicemos faltas de respeto y violencias en contra de nuestros cuerpos.

19



ACTORAS DE CAMBIO
CONTEXTO

“La historia de trabajo de Actoras de Cambio inicid6 cuando dos feministas, Yolanda
Aguilar y Amandine Fulchiron, se plantearon el desafio de abordar la violacion sexual
enfrentada por mujeres durante el conflicto armado interno de Guatemala. [...] Esta meta
también naci6 del compromiso de generar procesos sistematicos de empoderamiento y
sanacion de las mujeres sobrevivientes, y de la resolucién politica de contribuir con ello
a romper el silencio sobre los crimenes sexuales mantenidos en secreto por mas de 25
afios de guerra.” (Méndez, 2015: 17)

Resulta especialmente interesante el trabajo de Amandine Fulchiron, quien se describe
como feminista, sanadora, escritora, bruja, biodanzante y politdloga latinoamericanista.
Nacida en Francia, fue cofundadora en 2004 de la colectiva Actoras de Cambio, en su
obra Ley de mujeres: amor, poder propio, autoridad y comunidad.

En el 2023, Amandine Fulchiron realizaba su trabajo de tesis en el marco de la Fundacion
Guatemalay la Universidad Nacional Autonoma de México, donde investigaba el silencio
que habia alrededor de las violaciones sexuales que habia habido durante la guerra. Pese
a que ya anteriormente habia grupos de mujeres que intentaban ayudar (como Kagla,
Grupo Guatemalteco de Mujeres), su investigacion pudo evidenciar que las relaciones
sexuales eran un tabl. La vergienza invadia a muchas mujeres de Guatemala que habian
tenido un primer contacto con la sexualidad en forma de violacion. Sefialar lo ocurrido
durante el conflicto armado era revivir lo que en carne propia habian sentido, era como
desnudarse ante el mundo, por lo que parecia preferible el silencio. Ademas, aun en caso
de expresarlas, sus historias no eran bien recibidas o tenidas en cuenta delante de las
autoridades que iban recopilando datos de la guerra. Cuando el primer Tribunal de
Conciencia de las Mujeres de Guatemala evidencié que habia un vinculo entre el
genocidio, el terrorismo y la violacién sexual, llevé a distintos movimientos de mujeres
feministas mayas a buscar soluciones pertinentes ante estos sucesos, abordandolos desde

la raiz para evitar su repeticion.

Amandine Fulchiron trabajé con mujeres que han sido victimas de violacién sexual en
contexto de guerra y, en su obra, aclaré que la justicia ante tales abusos no ha sido

realmente justicia para las mujeres. Actoras de Cambio se cred en ese contexto para

20



acabar con el estigma de la violacion sexual, para sanar como forma de empezar a generar
justicia. Debido a esto, en Actoras de Cambio plantea una ley de mujeres, donde si haya
justicia en esos cuerpos, donde gracias al trabajo de muchas mujeres, las victimas de
violacion sexual y las sobrevivientes a violaciones sexuales en contexto de guerra, puedan
reconocer en sus vidas el valor que tienen, recuperen su dignidad y por medio del amor
se recupere la fuerza y las ganas para salir adelante, y se entretejan condiciones de no
repeticion. Proponen convertir a esas mujeres de victimas en “actoras de cambio”,
resignificando sus vidas y sus cuerpos, sanando sus territorios cuerpo-tierra (como diria
L. Cabnal).

“El amor por la vida de las mujeres, por la libertad y por la justicia, fue lo que nos reuniod

alrededor del proceso de Actoras de Cambio” Amandine Fulchiron.

Desde entonces, ha transformado las vidas de muchas mujeres mayas, mestizas y
extranjeras, tejiendo nuevas redes de apoyo, confianza, amistad, escucha,
empoderamiento Y justicia ante el olvido y la injusticia de parte del sistema (colonial,
institucional, racista, misdgino, clasista, opresor, patriarcal, capitalista, etc.) que ha
perpetuado la repeticion de la violencia hacia la mujer en todos los sentidos y &mbitos.

PROPUESTA
RESPUESTA ANTE LA MISOGINIA

El colectivo de Actoras de Cambio no solo pretende una apuesta de “puertas hacia
adentro” sino que su trabajo quiere ser sostenido a largo plazo y ser parte de un proceso
politico, un cambio social, donde los cuerpos de las mujeres no vuelvan a ser vulnerados.
Se apuesta por una justicia de mujeres, junto con nuevas formas de relacionarnos con
nosotras mismas y de quitar de nuestros cuerpos la misoginia instaurada por los sistemas
dominantes. Ese trabajo es fundamental, ya que la misoginia resume el odio hacia los
cuerpos de las mujeres y legitima la violencia en contra de éstas, pensandolas como un
medio y no como un fin dltimo, instrumentalizando asi tanto dichos cuerpos como las
relaciones para con ellos, perpetuando las violaciones. Nosotras mismas tenemos
instaurada esa misoginia en el rechazo a nuestros cuerpos y a los de las demés como
medio para ocupar un lugar en sociedad, ya que el propio sistema nos ha hecho creer, a
lo largo de la Historia, que todo lo malo viene de la propia existencia como mujer. Todo
esto nos niega cualquier posibilidad de tener una vida digna, asi como de estar en paz
entre nosotras mismas y con las demas, generando competencias y envidias e

impidiéndonos encontrar apoyos con los que resistir la violencia.

21



La vida de la mujer puede quedar asi reducida a un “hueco penetrable” de intercambio:

tiene que ser penetrado por quienes la sociedad elija.

EL CUERPO DE LA MUJER COMO CAMPO DE BATALLA
El conflicto en Guatemala nos ofreci6 un ejemplo extremo: como si no valieran nada, los

cuerpos de las mujeres en la guerra se utilizaron como medios para lograr un fin, es decir,
como mero objeto. Pero lo peor es que el dafio ejercido ni siquiera apuntaba hacia ellas,
sino hacia “ellos”, los otros machos, los que si contaban. Los cuerpos devastados sirvieron
para vulnerar el ego de los hombres de la comunidad, para desestabilizar el territorio y,
por lo tanto, la violacién de las mujeres en contextos de guerra se utiliz6 como una
estrategia para ganar la batalla. El cuerpo de las mujeres se convirtié en otro campo de
batalla, en una guerra que continu6 en los cuerpos de las mujeres aun cuando se calmo el

conflicto politico.

LA INJUSTICIA INSTITUCIONALIZADA
Al no tomar partido en nuestra vida, al no tener los apoyos suficientes, al no poder

desarrollar ese amor propio desde nuestras madres o familias, ya que el sistema patriarcal
machista lo llevamos integrado en nuestros estilos de vida, la sociedad sigue castigando
a las mujeres por lo ocurrido (se le culpa a ella, por “dejarse”, por llevar un vestido, por
salir de casa a una hora determinada o por estar en el lugar de los hechos...), en vez de
juzgar a los violadores. Por lo tanto, no hay nunca de primeras una escucha, un lugar de
confianza, una mirada de empatia, sino que nos chocamos con un bloque de hielo y la
herida se nos hace mas grande y grave a medida que nos metemos mas de lleno en el
sistema judicial. Y enfermamos, al no sentirnos escuchadas, entendidas, valoradas,
respetadas, acompariadas de forma real. El cuerpo se expresa cuando no liberamos la
tension acumulada por el estrés y por el odio que pueden generar tanto la violacién como
el proceso de denuncia y exposicion. Por eso, antes de exponer denuncias, debemos
acuerparnos para estar fuertes y unidas y que la mirada y el rechazo de los demas no nos
haga sentir inferiores. De esta manera se genera una verdadera justicia en nosotras,

comenzando por nosotras mismas, desde dentro hacia afuera.

Solo asi es posible acabar con el estigma y con la represion del cuerpo; no estamos
reducidas a lo ocurrido o a una situacién. Es importante saber que no somos las culpables
de lo ocurrido, sino las victimas y que la violacion es un delito que se debe pagar y juzgar
con mas severidad por parte del Estado, ademéas que se nos debe justicia, no solo para

sanar el cuerpo herido, sino para que no sigan hiriéndolo.

22



EL COLECTIVO COMO RESPUESTA ANTE EL RACISMO
Precisamente por eso, se propone trabajar en colectividad para sanar, ya que las mujeres

hemos tenido que pasar por lo mismo, seamos de la raza que seamos 0 pertenezcamos a
la clase a la que pertenezcamos, todas en algun sentido y momento hemos compartido
muchas vivencias (de opresion, acoso, rechazo, cosificacion, violacion, etc.) en diferentes
escalas y grados. Esto supone y exige una superacion del racismo instaurado en nuestras
mentes. Las mujeres de Guatemala, gracias a las invasiones coloniales, han sufrido
determinados estandares de cuerpos, culturas y usos sociales que no corresponden con su
propia identidad y que las relegan a una posicién de inferioridad que justifica los maltratos
del poder. Ademas, esa inferioridad aprendida y esa injusticia sufrida minan cualquier
defensa que las mujeres puedan intentar plantear, dafidandolas emocional y

psicoldgicamente, causando depresiones y ansiedades que enferman el cuerpo.

Se apuesta por una sanacion del cuerpo de las mujeres como justicia para las que han sido
victimas de violacion sexual en contextos de guerra, pero aplica para todas, ya que en este
proceso se realizan diversas formas de afrontar esas historias 0 memorias que guardan
nuestros cuerpos: el racismo, la misoginia, la inferioridad, la culpa, la rabia, los celos, la
envidia, la frustracion, el miedo, el panico, la cobardia, etc., que en algin punto de nuestra

vida todas hemos sentido, muy en especial las mujeres victimas de violacion sexual.

METODOLOGIA

Virginia Galvez, de Actoras de Cambio, nos habla de la importancia que han tenido en
todo el proceso los feminismos centroamericanos y del mundo en los procesos de
autoconciencia. Ademas, nombra “a la Asociacion Maya Saq'be y a la Asociacion de
Mujeres Mayas Kagla, quienes desde los afios noventa hicieron aportes desde la
cosmovision maya para la deconstruccion de los efectos y las consecuencias del racismo,

sobre todo en las vidas de las mujeres mayas y mestizas.

“Lo que estos saberes tienen en comun es el cuestionamiento de la jerarquizacion de unos
conocimientos sobre otros, la fragmentacion de la existencia que niega toda experiencia
que no provenga de la razdn, la version oficial de la historia, y la provision de un espacio
seguro en el que es posible nombrar el racismo, misoginia, antropocentrismo,
adultocentrismo, y los mecanismos colonizadores que despojan saberes y alienan los
cuerpos. Pero para que este espacio pudiera surgir, también era necesaria la ubicacion de

las relaciones de poder, otro aporte de los feminismos.” (Galvez, 2023: 1)

23



Por lo tanto, no basta solo con buscar en nuestro pasado lo acontecido o el trauma (y, por
lo tanto, las enfermedades) que nos pueda causar un sufrimiento, sino que, ademas de
poder sefialarlo, es importante reconocer las causas de lo que nos enferma y aliena. El
feminismo ha sido la pieza clave para sefialar y poner nombre a lo que ha pasado a la
historia como invisible e ilocalizable, ese poder hegemdnico que nos ha afectado a todas
las mujeres y en especial a las que no son de clase alta, ni blancas, ni occidentales (aunque

éstas también han sufrido la marginacion y la opresion del patriarcado).
De manera que los temas principales abordados en Actoras de Cambio fueron:

1. ldentificar las opresiones internalizadas en las mujeres mayas, sobre todo,
haciendo un andlisis de la guerra que habia ocurrido y de la que fueron victimas,
para entender la mision que tuvo la violacion sexual, que convirtio el cuerpo de
las mujeres en un campo de batalla.

2. ldentificar asi el sistema opresor de clases, raza y género, yendo a la raiz de las
desigualdades sociales instauradas en nuestras mentes en su presente y en su
construccion.

3. Pudieron identificar las expresiones de discriminacion entre el mismo grupo de

mujeres para con ellas mismas y la relacion con el resto.

Al explicar todo esto, se puede hacer una resignificacion del trabajo o del método
empleado con las mujeres, ya que se pueden generar nuevos simbolos que si sean propios
y con los que si se pudieran sentir identificadas. Se hizo una deconstruccion de los
imaginarios sociales en torno a las mujeres que habian sido victimas de violacion sexual
y, sobre todo, se pudo hacer entender a las mujeres que la culpa no habia sido suya, que
la violacion sexual es un delito y que el agresor es el culpable. De esta forma, los estigmas
sociales entorno a la violacion son desechados y se empieza a ver lo que ocurre realmente

detras de las violaciones sexuales, ya gque estas no solo se dan en tiempos de guerra.

COLECTIVIDAD DE MUJERES
Su método paso por elegir un lugar seguro donde poder establecer relaciones de apoyo en

horizontal y una comunicacion segura y eficaz en la que la voz de las mujeres pudiera ser
escuchada y valorada. De manera que las reuniones se hacian de modo que todas contaran
sus vivencias en igualdad de condiciones, se desahogaran y, al mismo tiempo, se quedaran
tranquilas, al reconocerse en las historias de las demas, al darse cuenta que no estaban

solasy que ese mismo grupo de mujeres las aceptaba y las cuidaba, eliminando el racismo,

24



el clasismo, el etnocentrismo, y la cultura patriarcal que atraviesan los cuerpos de las
mujeres a la hora de comunicarse. Bajo la posibilidad de expresar afectos y poder abrazar
las heridas, las mujeres tejieron nuevos lazos de conocimiento, se abrieron a indagar sobre
lo ocurrido, entendieron el terror que habian vivido y analizaron ese cuerpo lleno de malos
tratos. Las diferencias entre el grupo de las mujeres se apreciaban como valiosas en si
mismas, convirtiéndose en fuente de inspiracion para un cambio. Pudieron asi darse
cuenta de que son validas, de que su cuerpo, su cabello, sus 0jos, su piel, sus vestidos, sus
velas y toda su cultura era valiosa y legitima. Toda la violencia ejercida por el poder venia
de la mano de un racismo y de una misoginia o rechazo hacia la mujer y, en concreto
hacia ellas. Esto habia que saberlo para sacar las ideas de odio hacia ellas mismas, para

empezar el proceso de sanacion.

Cuando el grupo de mujeres se reline, se expresa, se escucha, se entiende, se valora,
cuando se exponen esas vivencias, esos hechos traumaticos, cuando se sinceran de forma
amorosa 'y comprensiva, se generan también nuevos sentires y anhelos de una mejor vida,
de salir de “ese pozo sin salida” del cual no se puede salir en soledad. No solo se trata de
quedarse en la critica, sino de generar accion, movimiento, impulsos de poder que nacen
de la red de apoyo. Nacen también las ganas de reapropiarse del cuerpo como lugar de
vida, de felicidad, de placer y esperanza, de suefios y anhelos, la justicia, la emancipacion,
el desear poder hacer con sus vidas lo que quieran, de recuperar el baile, las risas, los

abrazos, los afectos, el amor propio y hacia las demas etc.

Es en el cuerpo en donde se comete la injusticia y es en el propio cuerpo donde hay que

instaurar la justicia, de esta manera se sana la herida del acontecimiento o agresion sexual.

ELABORACION DEL PROCESO DE SANACION

1. Primer momento: Integracion energética.

Aqui es donde se elige un lugar seguro, se dispone un circulo grande para estar todas al
mismo nivel e importancia, para ser escuchadas desde las posiciones de igualdad, y en
donde todas puedan compartir lo que quieran. Ademas, en el centro se colocan velas,
flores y yerbas que representan el poder de los cinco elementos, aire, tierra, fuego, agua
y energia. Cada vela tiene un color y representa cada uno de estos elementos que permiten

un ambiente propicio para un equilibrio.

25



Lo que se pretende en estos circulos es, ademas de la escucha activa y reciproca, localizar
los traumas por medio de tocar donde duele, de hablar, de moverse, de llorar, etc.

2. Segundo momento: desarrollo del tema preparado del dia.

Los temas que se elaboran van desde la explicacién de lo ocurrido en la guerra, pero no
solo la explicacion historica, sino sefialando y localizando las opresiones, discriminacion,
el racismo y la misoginia, asi como la violacion por parte del Estado y los violadores.
Poder culpabilizar al agresor y quitarse la culpa de sus cuerpos, explicando que la
violencia y, sobre todo, la violencia sexual aniquila todo tipo de lenguaje; por eso la
expresion corporal, el sentir el propio cuerpo y soltar las emociones o los sentimientos
que se puedan sentir, es una manera de sefialar la violencia y un primer paso para
evidenciar lo ocurrido. Resignificar el valor de las mujeres tanto en sus comunidades
como en sus vidas. Saber que las tres opresiones: de raza, de género y de clase nos han
constituido y poder romper con estas mismas. Entender que no son las mujeres las
culpables de las violaciones por el mismo ejercito ni por sus familias, de esta manera se
asegura la no repeticion de lo mismo, al adoptar una postura diferente, cuidarse y, sobre
todo, acuerparse entre el grupo de mujeres, conocer que no estan solas y que antes que
buscar un culpable por fuera, hay que sanar, sino no se puede hacer una lucha verdadera,
porque nuestro cuerpo realmente esta enfermo, la justicia empieza por responsabilizarnos

de nuestro cuerpo.

“La propuesta de Actoras de Cambio implica la construccion de autonomia, en el sentido
de que las mujeres que participan en los grupos, apuestan por la recuperacion de sus
cuerpos y de sus vidas, desde sus propios criterios de bienestar, y no desde mandatos
impuestos derivados de las opresiones... de este modo, poco a poco las mujeres van
construyendo condiciones para su libertad y su autodeterminacién, sin necesitar de una
autoridad externa que les diga lo que tienen que hacer, pues reconocen la autoridad que
hay en cada una, por el hecho de ser quienes son, de hacer lo que hacen y de los saberes
que poseen. Y a partir de esa autoridad propia, saben que pueden transformar su realidad,
de manera auténoma y libre, asumiendo la responsabilidad personal, que implica la

consciencia de sus actos, sus decisiones y sus elecciones” (Mufioz, 2020: 67).

Hay que destacar que el temario elegido no siempre se sigue al pie de la letra, puesto que
en las sesiones se pueden ver diferentes respuestas de las mujeres y dada la importancia

que Actoras de Cambio da precisamente a las propias mujeres, la guia puede ser muy

26



abierta y cada proceso puede ser muy diferente de acuerdo de como va la marcha de las
sesiones. Quizas algunas mujeres necesiten hablar mas, expresar sus vivencias, llorar,

abrazarse, sacar la ira que llevan dentro etc.

3. Momentos alternados: sanando dolores y traumas que afloraban.

Se combinan las sesiones con practicas liberadoras, como por ejemplo la danza, el teatro,
los masajes, ejercicio fisico y espiritual como el yoga para reconectar con la alegria, el
gozo, las risas, y poco a poco las bromas, las caricias, y la propia sexualidad. Se realiza
la busqueda de un equilibrio entre la energia del cuerpo y la mente, ligar lo que por mucho

tiempo se ha separado y poder de esa manera sanar.

Las claves para la sanacién con las que ha trabajado Actoras de Cambio es el ser parte
del todo, de no ser ni “mas” ni “menos” importante y estar en conexion con el cosmos y
la vida. “Somos uno”; toca, por lo tanto, honrar la vida y entender que no vinimos a este
mundo a sufrir ni a ser maltratadas ni a estar en una posicion de subordinacién, sino que
debemos de festejar la vida, construyendo una vida digna, esgrimiendo el vivir ante el
mero sobrevivir. Tenemos derecho a ser felices. Se trata de crear posibilidades de
relaciones desde las diferencias no dominantes, como dirian en Actoras de Cambio,

siguiendo la propuesta feminista de Audre Lorde.

Por medio del amor universal se puede dar el cambio, empezando por el amor
incondicional también a nuestras vidas, a aceptarnos y a valorizar nuestro cuerpo. “La
clave del amor universal nos permite conectarnos con el amor para si, fruto de
experimentarnos a nosotras mismas de manera integral y conectadas con el todo, contrario

al amor para otros, que nos ha impuesto a las mujeres la sociedad patriarcal”. (Mufioz,

2022: 123).

Saber y entender que somos merecedoras de sentir felicidad en la vida y de apropiarnos
de nuestro propio cuerpo, de encontrar el equilibrio para una vida sana, de sabernos igual
de importantes que los y las demas personas de nuestra comunidad y poder entender la
salud en términos de equilibrio y desequilibrios (el equilibrio se da cuando nuestro cuerpo
estad integramente en la misma sintonia o energia; por el contrario, el desequilibrio apunta

a cuando nuestros pensamientos estan en una linea y nuestro cuerpo en otra linea o siente

27



cosas distintas; o cuando lo que decimos no es lo que verdaderamente sentimos), para asi

poder centrarnos, conectarnos y sanar.

En definitiva, se busca movilizar nuestra energia y utilizar nuestros recursos para que
tengamos un cuerpo en balance y equilibrio, para que podamos afrontar la vida con una
actitud abierta y preparada para lo que viene, aceptando y afrontando los cambios, asi

como practicando el amor propio y universal.

Una parte esencial con la que trabajan en Actoras de Cambio es el contacto. Para las
mujeres que han sido victimas de violacion sexual, es muy dificil abrirse al contacto y a
la vida, pero con técnicas como las anteriores y por medio de un proceso, poco a poco se
van abriendo a lo nuevo. la idea es que puedan renacer y ser responsables de sus vidas,

de sus cuerpos y no quedarse en el profundo olvido y frustracion.

Expandir la conciencia o potenciar la espiritualidad es importante en su trabajo, ya que
esto tiene que ver con la conexidn que tenemos nosotras con la Tierra, con el Universo,
con la biosfera y con el todo, con nuestro movimiento, pensamientos, con las emociones
y el cuerpo, con el poder de los rituales de yerbas, velas, y la energia que nos transmiten

los elementos de la naturaleza.

Tiene que ver con buscar un equilibrio, con aceptar lo que nos constituye, con no
discriminar nada de lo que nos da la tierra y con agradecer porgue cada elemento tiene

una funcién dentro del planeta.

Amandine Fulchiron afirma que “La espiritualidad es la experiencia de conexion con el

todo; es la vida misma. Sentir que estamos conectadas con la red de la vida.” (Mufioz,

2022: 83).

Aceptar esto es rechazar cualquier sentimiento de racismo o discriminacion por
pertenecer a una clase social o étnica indigena, ya que, al igual que pasa en la naturaleza
y su diversidad, en la humanidad puede haber seres diversos y eso hace parte de la red de
la vida, no es malo. La red de la vida o la naturaleza no discrimina a ningun ser, por lo
tanto, todas esas creencias que nos dividen y violentan, son creadas por la sociedad, no
son reales y nuestra misién es saberlo para no seguir esparciendo esas ideas porque

generan mucho dafio.

28



Actoras de Cambio no solo ha trabajado con herramientas de sanacion, digamos,
cientificas sino también con otras mas ancestrales, respetando la tradicion y aprendiendo

también de lo transmitido por las mujeres mayas.

De ahi nace el poder del equipo, de poder abrirse a nuevas técnicas, de respetar y aceptar
lo nuevo recibido, de valorar las diferencias y aprender nuevas formas de ser, de

relacionarse y, desde ahi, poder ayudarse mutuamente.

La sanacion no solo fue para las mujeres mayas, también lo ha sido para las mujeres del
equipo, pues al escuchar las historias y al haber dispuesto un espacio seguro donde poder
escuchar y ser escuchadas por las demas, los cuerpos van sanando y resignificando las

vivencias de cada una.
Segun L. Méndez (2014), han trabajado con diversas herramientas como lo son:

- Psicologia alternativa.

- Energia, trabajo psicocorporal.

- Técnicas de respiracion.

- Técnicas energéticas.

- Introspeccidn, visualizacion y procesamiento de dolores.

- Técnicas para la recuperacion del cuerpo y la sexualidad.

El proceso en Actoras de Cambio ha sido largo, pero efectivo, las mujeres mayas han
recobrado sus vidas, ahora rien y no desprecian sus cuerpos, y una técnica que me ha
Ilamado mucho la atencién es la Biodanza, sin la cual creo que podria haber sido muy
dificil recobrar o reencarnar la alegria.

Ejemplo de ejercicio practico de sanacion:

El ejercicio hecho por Miriam Cardona en el Segundo Festival por la Memoria organizado
por Actoras de Cambio en Chimaltenango en 2011, que consistia en descubrir en qué
partes del cuerpo habia quedado olvidada la violacion o donde se manifestaban las

consecuencias de esta.

Se trataba de estar con los ojos cerrados y tocar con las manos en qué partes del cuerpo
sentian dolor las mujeres, luego expresaban lo que sentian en esas partes, contaban qué
molestias 0 qué sentimientos tenian ante esto y al final, les ponian nombres como rabia,

dolor, tristeza, etc.

29



“Al conectarse con el cuerpo, las emociones que los eventos traumaticos han grabado en

la piel comienzan a expresarse y liberarse” (Fulchiron 2021: 123).

Se trata pues de sentir, de poder sefialar las partes del cuerpo afectadas para sanarlas. La
conexidn con el cuerpo nos hace distinguir lo que nos hace bien de lo que nos hace mal,
nos ayuda a identificar el dafio causado para no volver a repetirlo, a generar nuevas formas
de conocimiento en nuestros cuerpos, a darle importancia a lo que nos dice porque es

parte de nuestra vida.

Ademas, esa conexién con el cuerpo también permite evaluar los procesos de justicia a
través de lo que sentimos; podemos saber de esta forma si seguimos sintiendo culpa,
verglenza, dolor, o si el cuerpo ya nos muestra que hemos sanado y liberado heridas

internas.

Es importante esta conexion del cuerpo para poder sanar tanto fisica como mental y
emocionalmente. Ya que, aunque nos empefiemos en olvidar el trauma, en no hablarlo
por miedo o culpay nos queramos aislar, el cuerpo tiene memoria corporal y se manifiesta
por medio de dolores de cabeza, infecciones vaginales, cancer de Utero, pesadillas por las
noches, ansiedad, depresion, ataques de panico, etc.

En el texto se describe el trabajo en Actoras de Cambio como un trabajo multidisciplinar

que engloba la cosmologia maya y nos dicen:

“las técnicas terapéuticas -bioenergéticas, psicocorporales y psicoespirituales- de la
psicologia alternativa, transpersonal y holistica, nos permitieron abordar el dolor y liberar

emociones traumaticas atrapadas en el cuerpo por haberlas callado™ (Fulchiron 2021:
130).

Gracias a poner el cuerpo en el centro de la sanacion de la vida de las mujeres y a pasar
por diversos procesos de ayuda con terapias alternativas, han podido ir encontrando ese
“despertar” nuevo de conciencia, esa fuerza, energia y vitalidad para nombrar lo sucedido
e ir curando heridas internas que no se habian cerrado; de la misma forma que el amor
propio va creciendo cada vez mas, de manera que sus vidas comienzan a cobrar sentido
y abren las puertas a sentir sensaciones positivas, alegrando sus vidas por medio de su

salud emocional.

Por medio de obras de teatro, trabajos en grupo, danzas, batucadas, se van generando

también esos nuevos sentires en el cuerpo, esos temblores que de repente marcan nuevos

30



caminos que trazar y que pueden ser muy significativos y positivos en la vida de las

mujeres.

“Al recuperar el cuerpo, reconstruimos paso a paso nuestra legitimidad e integridad, el
sentimiento de ser humanas y la alegria de estar vivas. Volvemos a habitar la vida sin

culpa, desde la autoridad de ser con libertad y alegria” (Fulchiron 2021: 133)

El baile también ha sido una herramienta de resistencia por parte de las mujeres
afrocaribefias (en Colombia), ya que representa libertad, expresion, un mapa para
resignificar la huella de la violencia y violacién sexual, en donde el sonido y la vibracion
de los tambores se acompasa con los movimientos de los cuerpos de las mujeres,
sacudiéndolas, generando sentimiento de fuerza, explosividad, vitalidad, libertad,

expresividad, felicidad, amor propio, energia, placer, etc.

El movimiento del cuerpo sana y libera, y méas si somos conscientes de nuestro cuerpo,

de nuestro poder de sanarnos para estar bien en el mundo.

Las mujeres mayas recurren a las herramientas espirituales mayas y su conexion con los
elementos de la tierra como proceso de sanacion, y por su lado, las mujeres afrocaribefias
con las que han trabajado también Amandine Fulchiron, gozan de su relacion con los

sonidos de los tambores y el baile como manera de reapropiacion del cuerpo.

BIODANZA
EL ARTE DE LA SANACION DEL CUERPO

La Biodanza es una de las herramientas clave para la recuperacion de la vida por medio
del cuerpo. Es creada por el chileno Rolando Toro (1924-2010), psicologo que trabajo
primero como profesor de primaria, desarrollando técnicas innovadoras de arte, dando
lugar posteriormente a la educacion Biocéntrica. También trabajo en el Hospital
Psiquiatrico de Santiago en donde desarrollé el modelo y las bases de su Biodanza. Alli
pudo presenciar que la ayuda que se les prestaba a las personas internas en el psiquiatrico
no era en realidad de gran ayuda, ya que se les trataba desde la relacion de jerarquia y
dominacidén que tenemos en nuestra cultura patriarcal, en donde el trato desde el amor y

la compasion no ocupan precisamente la parte central de nuestras relaciones.

“Cuando uno ama la hoja, ama el arbol y si ama el arbol, ama el bosque completo”, esto
lo afirma en su obra titulada Biodanza, de la cual me sirvo para hablar de su técnica

sanadora, haciéndonos entender que hay que empezar poco a poco, por la gente que

31



tenemos al lado, y si realmente sentimos amor, podemos sentir amor hacia las y los demas,
hasta el Cosmos por completo. Erradica toda idea de racismo, clasismo, especismo,
sistemas de dominacion como el patriarcal, etc. Propone, por lo tanto, una metodologia
que pone la propia vida en el centro, una conexion con el todo... De ahi a que su técnica
encajara tan bien con las de Actoras de Cambio y la cosmogonia maya, ya que en realidad
estas beben de las mismas fuentes de sabidurias orientales, de la filosofia budista,

hinduistas, chinas, etc.

Confirma que su metodologia es un proceso de sanacion que hace énfasis en el cuerpo y
desde las partes sanas, para con ellas ayudar a las partes que se encuentran en
desequilibrio o enfermas, pero por medio del amor, desde relaciones horizontales, en
donde todas las personas hacen parte del todo, se aceptan las diferentes formas de cuerpos,
no importa si eres hombre, mujer, mayor o menor, la condicion sexual, etc. Y para su
trabajo, se hace una inversion entre lo que nos ha llegado con la modernidad con

Descartes: pienso, luego existo. Rolando Toro prefiere un: siento, luego existo.

Como psicdlogo ha hecho una investigacion a fondo acerca de las distintas conexiones
que trabajan dentro de nuestro organismo cuando estamos danzando, expresandonos con
nuestro cuerpo, sintiendo y apropiandonos con el momento y el tiempo presente, en donde

las técnicas incitan al contacto con las y los demas.

ENCONTRAR EL TRAUMA NO TE CURA

La ciencia ha avanzado mucho, pero es cierto que los psicologos afirman que hay que
encontrar primero el problema para poder solucionarlo, y en parte tienen razon. Se puede
también sanar por medio de muchas técnicas, pero no basta solo con saber qué nos ha

ocurrido y se ha apropiado de nuestro cuerpo.

La mision de la Biodanza es que el mismo cuerpo pueda sentir, interiorizar e integrar la
sanacion, no frenar por medio de la razon lo que nos ocurre, N0 encerrarnos en puros
pensamientos y razonamientos, que a pesar de ser los adecuados, no permiten que el

cuerpo sienta el cambio, o pueda expresar realmente la reparacion en su propia carne.

“Biodanza es un sistema de aceleracion de los procesos de integracion a nivel celular,
inmune, metabdlico, neuro-endocrino, cortical y existencial a través de la vida inducida
en un entorno enriquecido por la masica, la danza, el contacto, la caricia y la presencia

del grupo... es un conjunto de arte, ciencia y amor” (Toro, 2023)

32



EL LENGUAJE DEL CUERPO

Los seres humanos no solo poseemos la habilidad de comunicarnos por medio de las
palabras, nuestro cuerpo entero al estar en contacto con otras personas se comunica con
la mirada, en esa mirada podemos notar amor, deseo, inquietud, miedo, rabia, etc. Lo
mismo pasa con nuestras manos, las cuales se cierran como pufios cuando tenemos rabia

y resentimiento, mientras que se relajan cuando encuentran tranquilidad y armonia. ..

A lo que me refiero con todo esto es que se nos ha obviado nuestro lenguaje primitivo y
mas importante, nuestro cuerpo entero, nos encontramos ante traumas que no sabemos
resolver y que volvemos a repetir, debido a que los intentamos resolver por medio del
pensamiento, puede ser en un escritorio, hablando con el psicélogo, poniendo el problema
sobre la mesa, sin herramientas que nos hagan salir de ese “hueco” mas que por medio de

las palabras.

La danza, es un mecanismo del que gozamos todos los seres humanos, no se trata de un
baile, ni se trata de ser profesionales en cuanto a los movimientos; se trata de dejar hablar
a nuestro cuerpo: quizas caminar, quizads mover los brazos, agitar las caderas, dejarse
llevar y, poco a poco, quitar los miedos, la vergiienza, la ansiedad y el estrés en el que
estamos sometidos dia a dia por el trabajo, o por un blogueo que no nos impida el

movimiento.

Es muy dificil resolver algo desde la parte afectada. Intentar desblogquear un bloqueo
desde ese mismo lugar, cuesta mucho esfuerzo y en la mayoria de las veces el resultado
es nulo. Pero si intentamos resolver nuestro sufrimiento por medio de nuestras partes no
enfermas, aunque sean pocas, estas nos sacan ya de un estado y por lo menos nos acercan

a otros.

Puede que en una sesidn saquemos a nuestro inconsciente a pasear por medio del trance,
0 simplemente nos permitamos no pensar, solo sentir, y podamos poner en pausa todos
los pensamientos rumiantes y solo dedicarnos a mover nuestro cuerpo, sentirnos dentro
del espacio y, sobre todo, con el grupo, unirnos a un colectivo que ha ido a lo mismo que

nosotras/os.

R. Toro (2007) afirma que “Los siete “poderes” de transformacion de biodanza: el éxito
pedagdgico y terapéutico de Biodanza se debe a sus efectos sobre el organismo como

totalidad y a su poder de rehabilitacion existencial y son los siguientes: poder de la

33



mausica, poder de la danza integradora, poder de la metodologia vivencial, poder de la

caricia, poder del trance, poder de la expansion de conciencia y poder del grupo.” (p. 259)

EL PODER DE LA MUSICA
En cuanto a la musica, se han hecho varios estudios que confirman su poder transformador

y sanador que tiene sobre nuestros cuerpos. Pensadores como Alfred Tomatis, Don
Campbell, Yehudi Menunhum y Michel Inverti han hecho varias investigaciones
psicoldgicas y cientificas que demuestran varios cambios a nivel cognitivo, de percepcion
y de comportamiento en los seres vivos, tanto en plantas, como en animales y seres

humanos.

La mdsica, en Biodanza, es escogida para despertar diversos sentimientos y emociones
que al ser danzadas se transforman en vivencias. La vivencia se vive a nivel individual,
es lo que cada persona puede sentir y vivir desde su percepcion, antes que el pensamiento
pueda actuar, Rolando Toro trabaja con la nocion de vivencia de Heidegger y su

definicion de sujeto.

EL PODER DE LA DANZA INTEGRADORA
Aqui la masica se transforma en movimiento y el danzante crea una vivencia propia, la

encarna y la siente. Por lo tanto, se trabaja una conexién con la melodia, el movimiento y

los sentires del cuerpo.

EL PODER DE LA METODOLOGIA VIVENCIAL
Se rompe con los patrones de pensar una cosa y sentir otra, esa disociacion se va

diluyendo junto con la danza integradora y se crea una vivencia que integra nuestra mente
con nuestro cuerpo, nuestros pensamientos con lo que sentimos, es una vivencia real,

propia.

En su obra, R. Toro (2007) nos dice que “La vivencia es la sensacion intensa de estar vivo
“aqui-ahora” y posee fuertes componentes cenestésicos y emocionales. Las vivencias
tienen grandes matices emocionales, tales como euforia, erotismo, ternura, paz interior,

etc., esto contribuye a la expresion auténtica de la identidad” (p. 262).

Ademaés, no se trata de una emocion que desaparece en cuanto el estimulo se desvanece,
sino que tiene efectos duraderos, se trata de percibir el mundo de una manera en concreto.
El efecto que puede tener la danza sobre nuestras vidas se trata de esa vivencia, de
encarnar esas sensaciones de alivio, bienestar y felicidad propias de nuestra vida. No basta

con pensarlas, sino con encarnarla, con despertarla y sentirlas en nuestra propia piel.

34



EL PODER DE LA CARICIA
En Biodanza se cree que las técnicas terapéuticas solipsistas son una falacia, y se afirma

que el contacto con las otras personas nos permite crecer, alimentar nuestra vida y

nuestras vivencias.

Se afirma también que la conexion verbal no es lo suficientemente poderosa para un
cambio, y a diferencia, el contacto, la caricia, el abrazo crea un impacto en nuestro ser a
niveles mucho méas grandes. Hoy en dia también existen muchas investigaciones

cientificas que lo confirman.

No basta solo con el contacto, sino con una conexion, con permitirnos sentir al otro, de
forma que nos podamos sentir de manera integra, no curar a partir de disociaciones como,
por ejemplo, las terapias que no hacen énfasis en la conexion. En el momento en que nos
abrimos, podemos ser empaticos con los sentimientos generados por las personas del
grupo, crear lazos poderosos de afectividad y conexién con el todo. Desde ahi comienza

la verdadera terapia, con la conexion, con la mirada, etc.

EL PODER DEL TRANCE

R. Toro (2007) afirma que “el trance es un estado alterado de conciencia que implica la
disminucion del ego y regresion a lo primordial, a lo originario, en cierto modo a etapas

perinatales”. (p. 264)

Se trata de renacer, de despertar un estado de conciencia que no pasa solo por las
mediaciones del pensamiento conceptual, sino de una sensacion de abandono de todo lo
aprendido y otra de un reaprendizaje en el que el cuerpo se mueve sin tener que pensar en
lo que se hace, simplemente se disfruta de una conexion, de un no pensar, y de solo actuar,

conectar y vivir.

EL PODER DE LA EXPANSION DE LA CONCIENCIA
Expandir nuestra conciencia es saber que no estamos solos en el universo, es percibirnos

dentro de él y siendo parte de este. La Biodanza, por medio de la musica y la danza plantea
un despertar de los cinco sentidos, una conexion con los diferentes rostros de las personas
dentro del circulo después del trance. Propone, asimismo, ejercicios de placer cenestésico
(por medio de las sensaciones que recibimos por medio de los sentidos) para disminuir
ese pensamiento predominante al que Ilamamos ego. Por otro lado, propone ejercicios
que llama de fluidez lenta con abandono y de éxtasis (se produce cuando las personas se

funden con la musica; como diria el fildsofo francés Derrida, hay un devenir musica, un

35



devenir universo, es decir, hay una fusion entre el sujeto y lo que hace) e intasis o vinculo
con uno mismo (las sensaciones de sentirse viva, acompafiado de un sentimiento

atemporal, con sensaciones diversas como escalofrio).

EL PODER DEL GRUPO
La dindmica de grupo de la Biodanza se diferencia de las de un grupo tradicional, se trata

de realizar un circulo, de incentivar las caricas, de aflorar el amor, la alegria y la expansion
de la conciencia a nivel grupal. De esta manera, se ayuda a cambiar las maneras que
tenemos tradicionalmente de relacionarnos, de compartir y esto crea un impacto en

nuestra actitud con nosotras y nosotros mismos.

Los procesos de transformacion no suceden de un dia para otro, pero si se van notando
poco a poco en la forma en que nos presentamos ante el mundo, en nuestra manera de

despertarnos cada dia y afrontar las diversas situaciones que nos trae el mundo.

El apropiarnos de nuestra vida, ser conscientes de que no hay una forma unica de vivir,
de relacionarnos ni de actuar, rompe con las dicotomias sociales, con las relaciones de

autoridad y, sobre todo, rompe con el esquema que nos han instaurado en la mente.

Yo creo que el regalo mas grande que nos dejan técnicas como estas es que podemos
apropiarnos de nuestro cuerpo, y podemos sentir en nuestro cuerpo la transformacion, nos
permite sanar por medio de nuestro propio ser, conectarnos a la vida y de una manera

integral sanar.

Para sanar un trauma de violacion sexual, no basta con que nos digan lo que tenemos que
hacer, basta con sentir en nuestra propia piel el amor, la importancia, la valia de nuestra

vida, la paz y tranquilidad de estar vivas y la felicidad.

Con métodos como la Biodanza, nuestra actitud va cambiando dia a dia, al sentirnos
importantes, se nos van quitando por medio de valores positivos como el amor, los
negativos como la inferioridad que nos ha atravesado por sentir en la piel el racismo, el

clasismo y el género.

Por medio de los estimulos positivos cambiamos los negativos y creamos una conexion
tremenda en nuestra persona y al mismo tiempo las demas nos perciben de otra manera,
ya que adoptamos otra actitud con el mundo y encontramos lo poderoso que hay en

nuestro interior.

36



EL RETO DE LA BIODANZA

Habra personas que se resistan a los procesos de Biodanza. La realizacion de un trabajo
de expresion corporal puede ser violenta por la mirada del ojo ajeno y/o por la verglienza
hacia el propio cuerpo, asi como por la falta de amor hacia una misma. Pero es
precisamente yendo mas alld de esas limitaciones, a través de la danza, cuando una
persona puede llegar a ser capaz de dejar fluir su sentimiento, al compas de la musica, de
dejar atras aquello que le impedia ser libre y feliz. Por ello, si un cuerpo aln no se siente
capaz de biodanzar, merece alin mas la pena seguir el proceso de sanacion, pues lograr

biodanzar es un auténtico triunfo contra la opresion de los cuerpos.

CONCLUSION

Los agresores de las mujeres, de los cuales el mayor es el propio sistema patriarcal, han
tenido toda la historia para llevar a cabo mil y una formas de violentarlas tanto en sus
cuerpos como en sus mentes. El trato que hemos recibido las mujeres a lo largo de la
historia ha estado marcado por una violencia que va mas alla de una persona en contra de
otra: ha sido una violencia ejercida desde los estatutos patriarcales, donde se nos han
impuesto las formas de vestir, de actuar, de relacionarnos, de hablar y hasta la
obligatoriedad de ser madres. Todo esto cae sobre nuestra psicologia. Cargamos con una
tradicion marcada por la marginacion y la dependencia de los hombres que nos ha
relegado al dmbito personal y privado, al hogar. En mi opinion personal, al estar
disgregadas, hemos normalizado estos tratos y ha calado en nuestro inconsciente la idea
de que, a dia de hoy, ya no tenemos ningln problema. Pero en realidad arrastramos con
una carga pesada de nuestras memorias, de nuestras ancestras. Y es tan urgente cambiar
ese pensamiento que necesitamos tener contacto con las demas para darnos cuenta de que

no es algo que nos pase a nosotras solas, si no a todas o a muchas en diferentes escalas.

Lo personal es politico en el sentido de que en el caso de las mujeres hay un problema
social y real. Creo que estamos sumergidas en una esquizofrenia constante, intentando
encajar, intentando ser tenidas en cuenta, a pesar de la diferencia psicolégica en cuanto a

cargas y referentes... eso nos hace estar en constante peligro, en la boca del lobo...

Gracias a los aportes del feminismo y a poder colocar nuestro cuerpo en medio para
estudiar las restricciones que hemos vivido, a reconocer las opresiones, a poder ponerles
nombres a los distintos mecanismos de poder que se nos impone, podemos despertar la

conciencia, saber que nuestro valor como mujeres no radica en ser un objeto de deseo o

37



un medio reproductor de hijos para un sistema econdémico, sino que nuestro valor de

mujeres es el intrinseco del ser humano.

Las violaciones son quizas uno de los ejemplos més atroces de dicha violencia, tanto en
el aspecto fisico como en el psicolégico, uno de los que tienen efectos mas amplios y
duraderos, y uno de los que mejor sefialan la injusticia que la propia sociedad ejerce contra

la mujer.

Frente a dichos dafios y frente a la l6gica patriarcal que se opone a toda sensibilidad,
surgen propuestas como las de Lorena Cabnal y Amandine Fulchiron, mujeres que han
resituado al cuerpo en el centro y promueven un feminismo practico, no solo intelectual
tedrico. Han sentido en sus propias pieles el miedo, pero al mismo tiempo, han sentido
los placeres y la sanacién de sus cuerpos. Han ganado una batalla, la de apropiarse de sus
propios cuerpos y han trabajado con amor para que las deméas también lo puedan hacer.
Son mujeres que promueven la justicia empezando por el propio cuerpo, porque mientras
gue no sanemaos, mientras que No Nos apropiemaos de nuestro propio territorio, no podemos
generar un cambio real. Tanto ellas como Actoras de Cambio y Rolando Toro buscan
rescatar sabidurias ancestrales y raciales, pero mas actuales y universales que nunca, que

también han sufrido los ataques del Patriarcado pero que aun son capaces de sanar.

La eleccion de estos conocimientos y herramientas empéticas y holisticas supone en si
misma un golpe contra la opresion. Refleja la necesidad de las mujeres de separarse de
esa violencia que busca hacerlas sentir culpables de la maldad que se ejerce contra ellas.
Es un primer paso para recuperar nuestros cuerpos y sanar las heridas que hemos
interiorizado y que se van anudando, creando enfermedades en nuestros cuerpos. Se
propone como primer paso del método de sanacion el sentir y el permitirse crear simbolos
propios para reconocer lo que no se ha podido nombrar. El cuerpo habla lo que la sociedad

y la injusticia silencia, por lo que sirve como mapa para identificar los dafios.

¢Por donde seguir? Grabando y sintiendo en nuestros propios cuerpos el amor vy el
empoderamiento que nos permitiran hacernos responsables de nuestras vidas,
integrandonos con nuestros cuerpos, rompiendo con la disociacion del pensamiento y el
sentir, como hemos visto con tantos ejemplos distintos. Por encima de todo, se trata de
desafiar el lugar en el que los opresores han intentado encerrar los cuerpos de las mujeres,
ese lugar de culpa, violencia, odio, resentimiento, rechazo, tristeza, inferioridad... Supone

romper con la reproduccion de los imaginarios sociales que solo se pretenden una y otra

38



vez reproducir para que no se nos olvide nuestra supuesta funcién en la sociedad.
Podemos reinventarnos desde el amor y desde la libertad y ser conscientes de nuestro
valor intrinseco y de nuestra autoconciencia, de nuestra potencialidad, pero es muy dificil
hacerlo a nivel individual y mas cuando se esta atravesada por tantos muros que disgregan
nuestra voluntad de vivir, bien sea el machismo, el clasismo, el racismo, la discriminacion
o la exclusion por ser diferentes en cuanto a la norma, etc., todos estos son condicionantes
que consiguen que interioricemos una inferioridad que nos constrifie a ser sumisas y a
pensar que estamos mas solas. Por eso, las redes de apoyo son fundamentales para la
sanacion. Es vital sanar los lazos entre mujeres, porque es por medio de estos como se
puede desmontar definitivamente todo ese entramado de opresiones, haciendo del placer
personal, del propio cuerpo, un triunfo politico. EI feminismo ha hecho aportes
innumerables haciendo a que otras mujeres que se encontraban en la total precariedad
escucharan a otras, se sintieran identificadas y también apoyadas, pudieran resignificar
sus vidas y reconocer el odio que podian haber interiorizado hacia sus propias vidas y al
propio hecho de ser mujer, de sefialar a otras y buscar en ellas la culpa de sus propias

miserias.

Solo queda agradecer a todas las autoras mencionadas en este trabajo por su labor, en mi

nombre y en el de todas las mujeres. Gracias, gracias, gracias.

39



BIBLIOGRAFIA

Dorronsoro, B. (2013). El territorio cuerpo-tierra como espacio-tiempo de resistencias y
luchas en las mujeres indigenas y originarias. Ponencia presentada en IV Coloquio
internacional de Doctorandos/as del CES, pp. 6-7
https://cabodostrabalhos.ces.uc.pt/n10/documentos/11.3.1_Begona_Dorronsoro.pdf

DW Pia Castro. (9 de octubre de 2019). Lorena Cabnal: sanar de la violencia. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=U3zVvCafBrs

Fernandez, M. (25 de enero de 2023). Lorena Cabnal, sanadora maya: “la sanacion es un
proceso personal que se hace comunal”. Presentes.
https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-
la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/

Fulchiron, A. (2021) Ley de mujeres. Amor, poder propio, autoridad y comunidad.
Colectiva Actoras de Cambio: Ediciones de Pensativo, Guatemala.

Galvez, V. (2023). Descolonizar las metodologias. Actoras de Cambio.
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-

metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf

Latidos 2.0. (19 de septiembre de 2021). ROLANDO TORO creador de BlOdanza.
ENTREVISTA en su CASA con su esposa Claudette Sant’Anna. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=3DuMJHwh5rU

La Tinta. (21 de septiembre de 2020). Lorena Cabnal: “tejernos en conciencia para sanar
la vida”. La Tinta.
https://latinta.com.ar/2020/09/21/lorena-cabnal-conciencia-sanar-vida/

La Tinta. (3 de diciembre de 2019). Humus-Capitulo 2. Lorena Cabnal: El cuerpo como
territorio de defensa. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=gOkbzksSakQ

Medios Universitarios IBERO Puebla. (25 de noviembre de 2020). Dialogo con
Amandine Fulchiron. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=GNMKc3fiXKk

40



https://cabodostrabalhos.ces.uc.pt/n10/documentos/11.3.1_Begona_Dorronsoro.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=U3zVvCafBrs
https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/
https://agenciapresentes.org/2023/01/25/entrevista-a-la-sanadora-maya-lorena-cabnal-la-sanacion-es-un-proceso-personal-que-se-hace-comunal/
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2023/06/Descoloniazar-las-metodologi%CC%81as-Virginia-Ga%CC%81lvez.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=3DuMJHwh5rU
https://latinta.com.ar/2020/09/21/lorena-cabnal-conciencia-sanar-vida/
https://www.youtube.com/watch?v=gOkbzksSakQ
https://www.youtube.com/watch?v=GNMKc3fiXKk

Meéndez, L. (2015). Sistematizacion de la metodologia de formacioén sanacion con
mujeres sobrevivientes de violencia sexual y de la guerra en Guatemala. Colectiva
Actoras de Cambio.
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2020/11/Sistematizacion.pdf

Mufioz, L. (2022). Feminismos, sanacion y cosmovision maya. EI camino de cocreacion
de Actoras de Cambio. Colectiva Actoras de Cambio.
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-
sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf

PBI Guatemala. (15 de diciembre de 2022). TZK AT - la sanacién como camino csmico
politico. Vimeo. https://vimeo.com/781528169

PEZ en el SURCO. (7 de enero de 2022). Amandine Fulchiron — Ley de mujeres.
(Episodio 53). Spotify.
https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9L F7y?si=oHJzal4fSaSzBEEV
qZuO4w

Soriano, Sy Ruiz, R. (2023). Indigenismo e indianismo en América Latina: Respuestas a
la interculturalidad. México: Universidad Nacional Autonoma de México, Centro de
Investigaciones sobre América Latina y el Caribe. Quadrivium Editores.

Toro, R. (2007). Biodanza. Cuarto propio, Chile.

Toro, R. (2023). La biodanza. Vivibiodanza.
https://www.vivibiodanza.com/es/biodanza/rolando toro/

41


https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2020/11/Sistematizacion.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf
https://www.actorasdecambio.org.gt/wp-content/uploads/2022/04/e-Feminismos-sanacio%CC%81n-y-cosmovisio%CC%81n-maya-1.pdf
https://vimeo.com/781528169
https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9LF7y?si=oHJzaI4fSaSzBEEVqZuO4w
https://open.spotify.com/episode/61p7QpPSaRTI9Brme9LF7y?si=oHJzaI4fSaSzBEEVqZuO4w
https://www.vivibiodanza.com/es/biodanza/rolando_toro/

