«2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo de Fin de Grado

Los Druidas: sacerdocio y ritual

Autora:

Claudia Campodarve Lacoma

Tutora:

Silvia Alfayé Villa

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS. GRADO EN HISTORIA
CURSO 4. GRUPO 1

Ano académico 2022/2023



iNDICE

1. INTRODUCCION ..ottt a et s e s e s b sans 2
ESTADO DE LA CUESTION ...ttt seeeseese et sae e ses s eae et ses s aeses s asaneesans 3

2. LOS DRUIDAS A TRAVES DE LAS FUENTES ....cucvvveeeceeteteeeeeeeaeetesesseeae s esesee e sennes 5
2.1, FUENTES LITERARIAS .....uovvevieeecteteteeeseeete e sesesesaesesesessaeaesesesenasassesesessanaesesesnas 5
2.1.1. FUENTES GRIEGAS Y LATINAS ......cvevetieeceeteteeeeeeceeietesesesesaetesesesesseaesesesesnanens 5
2.1.2. FUENTES INSULARES.......oueveveveereceeteteeeseceetetesesessaeassesessessetesssssessssesesesesnanens 8

2.2. FUENTES ICONOGRAFICAS .....ooeeeeeeereeeeteteeeeeesee e seses s sesesasassssesessasassesesnns 9
2.3. FUENTES EPIGRAFICAS ......ouvveeeeceeteeeeee et eeseesae e sesesesa e ssn s sesesnanens 10
2.4. FUENTES ARQUEOLOGICAS ......o.oeeereeeeeeeeeeecieeeeeeseesae e sesesesasassssesesssesesesssesnanens 11
3. LA EXISTENCIA DE LAS DRYADES .....eeeeeeeeeeeeeeeeeeseeesesessasae e sesesasaesnsssessassssssnsnns 14
4. CULTO Y DOCTRINA w..oovueteveteteeeeetetetetessaeeetesss st s sesesasaesssesessesaetesesesasassssesassananens 16
4.1. TRASMISION ORAL DE LA CULTURA .....ovvieecteiceeteecte et 16
4.2. LAS FUNCIONES DE LOS DRUIDAS ......oueveecrereeereecteseeeese s sesesse s seses e 17
4.3. RITUALES Y SACRIFICIOS HUMANO S ......cvvueverieereeetereeessesesaesesssesesseseses e 20
4.4. LA VIDA DESPUES DE LA MUERTE......oiueviecvereeessecteseseese s seseesesssesesessesseesnas 24
5. CONCLUSION ...ttt s s b s s s s s s s s s s s s sans 26
BIBLIOGRAFIA ......ooecvveeceeeeeeeeeeete ettt sesas st a sttt ess st sananassanassssasansnans 28
ANEXO: FIGURAS ...ttt st ses e sesae s sesas s s s sass s sssssesasassssssasassesssnennas 31



1. INTRODUCCION

El objetivo de mi trabajo es plasmar la informaciéon que ha sido recopilada por
los diferentes historiadores a lo largo de los afios sobre los druidas. Su estudio ha
dependido demasiado de la propia imaginacién de cada historiador sobre este tema,
por lo que no sabemos con certeza la realidad de muchos de los datos que nos han
llegado. Los druidas no escriben directamente sobre ellos ni trasmiten sus ensefianzas
por escrito, por eso debemos tener en cuenta que tratamos fuentes posteriores o
indirectas que pueden ser tergiversadas por sus autores. En este trabajo vamos a tratar
quienes eran los druidas, las diferentes fuentes, su doctrina y culto, sus funciones, e
incluso la existencia de las mujeres druidas o dryades.

Primero debemos preguntarnos quiénes eran los druidas. Los cronistas griegos
y romanos los veian como una casta sacerdotal de los celtas que habitaban la Galia y
Britania, pero que no solo se les atribuia la funcién de sacerdotes. El druidismo era una
forma de culto basado en el animismo, sus prdacticas tienen muchas semejanzas con el
chamanismo. Esta casta estaba muy relacionada con elementos como el muérdago, los
bosques sagrados y el roble. Se consideraba que tenian habilidades magicas y que
realizaban sacrificios, aunque mas adelante vamos a ver que muchas de estas ideas
sobre ellos no tienen bases reales. Por lo que no podemos asegurar con certeza todo lo
gue se dice sobre ellos.

La localizacién geografica en la que se centra el trabajo es en la Galia y Britania.
Principalmente en la Galia, lugar del que tenemos mas informacién gracias a Julio
César. Respecto a la cronologia, se considera que la existencia de los druidas va mas
alla del siglo Il a. C hasta mucho después de las conquistas romanas de Galia y Britania.
El druidismo fue proscrito por el gobierno romano bajo el mandato de los
emperadores Tiberio y Claudio, los druidas desaparecen de los registros escritos
alrededor del siglo Il d. C. Posteriormente surgieron hombres que se atribuyeron el
titulo de druidas, y también aparecieron escritos que los mencionaban. En los siglos
XIX y XX hubo un “renacimiento céltico”, se fundaron grupos basandose en las ideas
sobre los antiguos druidas. Por lo que podemos ver que los druidas se han mantenido
en la conciencia colectiva hasta la actualidad. En este trabajo abordamos
principalmente las evidencias arqueoldgicas y la visién de autores cldsicos del siglo IV
a. C hasta el sigloV d. C.

En relacién con la problematica a la hora de profundizar en el tema de los
druidas, reside en las fuentes literarias y en las arqueoldgicas. Las primeras suelen
tergiversar la imagen de los druidas, ya sea por beneficio propio (propaganda) o por



considerarse una sociedad superior a la de esta casta. En el caso de las obras irlandesas
y galesas, debemos tener en cuenta que pasaron por un filtro cristiano, son
transcripciones hechas en un contexto cristiano por personas afines a esta doctrina. La
gran mayoria de autores aluden a los druidas como ejemplos de rareza, la
consideracidon mas tipica es la barbarie. Mientras que en el segundo caso, no podemos
asegurar con certeza la relacion de las evidencias arqueoldgicas con los druidas, se
tiende a las conjeturas, suposiciones y debates. Aunque si podemos llegar a una
aproximacion de la historia de los druidas mediante la combinacion de las diferentes
fuentes, pero en muchos casos seguimos sin tener certezas.

Ademas de que algunos pasajes de autores cldsicos contienen exageraciones y
dramatismo, buscando de manera intencionada lograr mayor sensacionalismo para
atraer mas lectores. También intentan desprestigiar a estas sociedades mediante la
vinculacion con rituales o sacrificios humanos que califican como “barbaros”. Cuando
sabemos que estos testimonios no tienen evidencias reales que los respalden.

La metodologia sobre la que he basado mi trabajo es la recopilacion, el analisis
y la comparaciéon de diversas fuentes literarias, arqueoldgicas, epigraficas e
iconograficas. Ademads de tratar la produccion historiografica y de los estudios que los
investigadores han hecho en tiempos anteriores y/o contemporaneos al mio. Las obras
gue mas he consultado para realizar este trabajo pertenecen a la autora Miranda
Aldhouse-Green (2010; 2021), quien ha tratado el tema de los druidas en profundidad
afadiendo los ultimos descubrimientos sobre este tema. Y al autor Ronald Hutton
(2009), quien también habla de los druidas en profundidad.

ESTADO DE LA CUESTION

Los druidas es un tema que ha suscitado el interés de muchos autores clasicos,
la mayoria de las fuentes son de caracter literario y provienen de estos autores. Este
tema es particularmente interesante por su reaccién negativa a la presencia romana,
por ello es importante el reconocimiento de historias alternativas de protesta contra el
Imperio Romano para comprender mejor a los druidas. Los autores que abordan este
tema suelen hacerlo con un sentimiento critico y de superioridad hacia la sociedad
celta.

El primer autor que habla de los druidas es Timeo (s. IV-lll a. C), pero su obra
nos ha llegado de forma indirecta, mediante autores como Posidonio de Apamea (135
a. C). Sabemos que se formaron diferentes escuelas de autores clasicos con variedad
de opiniones sobre los druidas, algo que veremos en profundidad en el apartado de las



fuentes. Solo vamos a mencionar algunos de ellos, comenzando por Julio César (100-44
a.C.), su testimonio es el mas rico y fiable aunque en ocasiones pudo intentar
embellecer sus comentarios y justificar la conquista de las Galias. Durante esta guerra
conocié en primera instancia las tradiciones y costumbres de estos grupos indigenas.
En su obra De Bello Gallico nos presenta las funciones de los druidas, sus tradiciones y
sacrificios. Incluso llegd a entablar amistad con un hombre considerado druida,
Diviciaco. Otros autores como Diodoro Siculo (100 a. C) con su obra Bibliotheke y
Estrabdn (63 a. C) con Geographia nos presentan la division de la sociedad celta en
diferentes clases. Estas clases suelen variar segun el autor, y generalmente se tiende a
utilizar solo la denominacion “druida”. También destaca Plinio (23-79 d. C), en su obra
Historia Naturalis profundiza en el uso que hacen los druidas de las plantas y en la
importante “ceremonia del muérdago”. El pasaje en el que Plinio habla de esta
ceremonia es uno de los mas conocidos y destacados, pero como es el Unico autor que
la menciona, no se tiene clara su veracidad. Por otro lado estarian autores como
Lucano (39-65 d. C) con su obra Pharsalia, donde sefiala la importancia de las
arboledas sagradas junto con el papel de los druidas en los sacrificios y rituales.
Pomponio Mela (43 d. C) con Chorographia, comenta el conocimiento de los druidas
sobre el mas alld y la importancia de cuevas y arboledas.

Posteriormente aparecen textos irlandeses que se han conservado gracias a los
escribas de la época, y que cuenta con mas apariciones de los druidas en obras como el
Ciclo de Ulster y el Leabhar Ghabdla Eirean, ademas de resumenes de cddigos legales.
También existen textos galeses que contienen informacion mas limitada sobre los
druidas, destacan obras como el Mabinogion.

Respecto a la historiografia del siglo XX surgen nuevas formas de critica y
métodos arqueoldgicos, por lo que varios historiadores y arquedlogos publicaron libros
sobre los druidas. Destacando Stuart Piggott (1975), Anne Rose (1967; 1989), Nora
Chadwick (1997) y Jane Webster (1999). Estos autores fueron posteriormente
consultados por otros mas recientes. En cuanto a la historiografia actual es importante
mencionar a Ronald Hutton (2007), y Miranda Aldhouse-Green con las obras de
Caesar's Druids: Story of an Ancient Priesthood (2010) y Rethinking The Ancient Druids
An Archaeological Perspective (2021). La obra de esta autora es la mds completa y
reciente sobre el tema de los druidas.



2. LOS DRUIDAS A TRAVES DE LAS FUENTES

Conocemos a los druidas gracias a las diferentes fuentes que existen sobre
ellos: los testimonios literarios griegos y latinos, la iconografia, la epigrafia, la cultura
material o la denominada “arqueologia druidica”, y las alusiones en textos irlandeses y
galeses de cronologia medieval. A partir de su estudio e interpretacion podemos
acercamos a la realidad histérica de esos especialistas religiosos de las sociedades de la
Céltica antigua, evitando incurrir en el mito y la idealizacion de los druidas que tiene
sus origenes ya en época antigua, y que contindan hasta el presente (Alfayé, 2015:
311-318).

2.1. FUENTES LITERARIAS

Contamos con dos tipos de testimonios literarios: los textos greco-latinos, y los
textos insulares -galeses e irlandeses- de época pre-cristiana. Estos ultimos son
transcripciones hechas en un contexto cristiano, aunque remitan a un horizonte mitico
y religioso pre-cristiano. Mientras que las primeras serian una interpretacién externa
de estas sociedades, las fuentes insulares nos presentan una vision interna sin
explicaciones. Las fuentes insulares son mds escasas y limitadas que los textos cldsicos.

2.1.1. FUENTES GRIEGAS Y LATINAS

Diversos autores de la Antigliedad Clasica aluden a los druidas en sus obras, y
siguiendo a Stuart Piggott (1975: 99-103), podemos agruparlos en dos escuelas: la
Posidoniana y la Alejandrina. El primer grupo tiene una actitud mas critica hacia las
sociedades célticas, los romanos se consideraban mas civilizados que sus vecinos, a
quienes veian como primitivos y barbaros. En la Roma imperial de Nerdn se empieza a
comparar el comportamiento decadente de las élites con la inocencia de las
comunidades bajo el poder del Imperio. Es aqui donde el autor de época imperial
Tacito, quien afirmaba el comportamiento barbaro de estas sociedades, parece
mostrar una simpatia por los subyugados al Imperio comparando la inocencia del
“buen salvaje” con la antigua Roma, en contraposicion con la Roma decadente del siglo
| a. C. Por otro lado, el segundo grupo hace referencia en sus textos a la nocién

nostalgica del “noble salvaje”, un momento de inocencia del que el mundo civilizado
carece. La escuela Alejandrina presenta a los druidas como intelectuales, con sentido

de la justicia y creadores de un mundo ordenado (Aldhouse-Green, 2010: 28).



La informacidén sobre los druidas recogida por estos autores esta condicionada
por su cosmovisidn y por su concepcion de las poblaciones célticas como la alteridad
radical de la civilizacion cldsica (Marco Simén, 1993) y su caracterizacién va cambiando
de acuerdo con la cronologia y con la percepcidon de sus cronistas (vid. Aldhouse-
Green, 2010: 13). El propdsito de los autores cldsicos no era la historia sino la
literatura, trasmitian las extrafias costumbres de los “barbaros”, fuera del mundo
conocido romano. Los motivos eran la justificaciéon del imperialismo romano,
exageraban y barbarizaban lo extrafio, particularmente si estas sociedades entraban
en conflicto directo con el orden romano. Al ser parte de un contexto imperialista y
contar con pocos textos galos y britanicos para equilibrar su imagen, la perspectiva de
los autores clasicos esta distorsionada, como sefiala Aldhouse-Green (2019: 18) “those
of prejudice, ignorance and the application of a rigid, inflexible mindset to the mores
of subjugated peoples, especially when the latter were non-literate”.

El primer autor clasico que menciona a los druidas es Timeo en los siglos IV-III
a. C., pero su obra no nos ha llegado de forma directa sino a través de otros autores,
destacando la figura de Posidonio de Apamea en el afio 135 a. C. Pero debemos ser
cuidadosos con la informacién que transmite. Posidonio aborda las practicas y
costumbres de estas sociedades con vividos detalles, haciendo creer que visité todas
las regiones y pueblos sobre los que escribe, pero no hay evidencia de que ciertamente
estuviera en ellos (Aldhouse-Green, 2021: 28). La informacidén de Posidonio sobre los
druidas serd utilizada en el s. | a. C. por autores como Estrabén, Julio César y Diodoro
Siculo, que constituyen lo que se ha denominado como “Tradicidn o Escuela
Posidoniana”.

César alude a los druidas en su obra De Bello Gallico, escrita durante sus
campanas de Galia y Britania, y constituye una fuente importante para su estudio.
Algunos investigadores contempordneos como Hutton (2009: 3-5), consideran que
César ofrece una imagen tergiversada de los druidas, presentdndolos como educados
sabios con poder de liderazgo, pero también como hombres primitivos debido a la
practica del sacrificio humano. De esta forma justifica su conquista ante sus lectores,
mostrando que los druidas forman parte del Imperio pero que necesitan civilizarse
mediante la imposicidon de los valores y reglas romanas, como sintetiza Aldhouse-
Green (2010: 35):

On the one hand, then, Caesar is presenting to his audience back home a religious
system recognisable to and comparable with his own, in an attitude, by implication, of
respect. On the other hand, though, he is displaying the arrogant assurance of the
empowered colonialist in misrepresenting the nature of Gallic religion, whether by
virtue of ignorance or deliberate spin-doctoring.



En su obra César alude a los druidas de Galia y Britania, pero principalmente
ofrece informacion sobre los druidas galos debido a que forjo una alianza con una tribu
gala llamada Aedui y llegd a hacerse amigo de un druida, Diviciaco. Consideraba que
los druidas y su ciencia procedian de Britannia, una isla donde habia una escuela
druidica y se conservaba la identidad celta: “tal ciencia fue inventada en Britania y
trasladada de alli a la Galia. Aun hoy dia los que quieren saberla a fondo van alla por lo
comun de estudiarla” (Julio César, trad. en 1982: 100).

Los autores griegos Diodoro y Estrabén describen cdmo los druidas son
tratados con honor en la Galia, sobre la base del testimonio de Posidonio. Diodoro
destaca su papel como filésofos y tedlogos que estudian la naturaleza, y Estrabdn su
funciéon como pacificadores que estudian la filosofia moral, cuya reputacién les
otorgaba la responsabilidad de actuar como jueces en las disputas. Ambos aluden a la
existencia de tres tipos de especialistas religiosos en la sociedad céltica: los bardos o
poetas; los vates o profetas, buenos en la adivinacion; y los druidas. A pesar de que
estos autores consideren a los druidas como hombres sabios, en ningin momento los
asemejan a otras doctrinas filoséficas como hace la tradicion alejandrina, que incluso
los presenta como una fuente de fildsofos como Pitagoras. La tradicidon Posidoniana es
comprensiva con estas sociedades, pero las considera “bdarbaras”.

A finales del siglo | d. C., en época imperial, aparecen otros autores mas criticos
con los druidas que beben de obras pertenecientes a la tradicion Posidoniana, como
son Tacito, Lucano y Plinio, quienes los presentan como “barbaros”, como salvajes que
realizan sacrificios humanos, justificando asi su persecucion. Tacito es nuestra principal
fuente sobre los druidas en Britannia, y su implicacion en la resistencia indigena a la
dominacién romana (Aldhouse-Green, 2010: 14). En cuanto a Lucano, Farsalia,
considera que los druidas y sus rituales son barbaros y rebeldes, por lo que no deben
ser tolerados por la sociedad romana, justificando asi la violencia contra ellos. Por
ultimo, Plinio en su Historia Natural, ofrece informacién sobre los druidas y sus
rituales, por ejemplo el de la recogida del muérdago, pero lo hace desde su perspectiva
romantizada, que Chadwick (1997: 34-35) define como “una fantasia pintoresca”.

En cuanto a los textos de la tradicién Alejandrina sobre los druidas, estan
escritos por eruditos de la escuela de Alejandria durante los siglos I-V d. C. entre los
que destacan Origenes, Clemente de Alejandria y Cirilo. A pesar de que estas
sociedades célticas se consideraban barbaras, estos autores profundizaron en que,
pese a ello, contaban con una sofisticacién intelectual, veian a los druidas como
“nobles salvajes”, lideres religiosos que contaban con lo que denominaban como
“sabiduria barbara”. Sabemos que consultaron y recopilaron fuentes antiguas, entre



las que destaca la obra de Timeo; y aunque para Piggott (1975) no aportaron nada
nuevo, si abordaron a los druidas con un tono respetuoso. De hecho, incluso comparan
a los druidas con los pitagdricos en su idea de la inmortalidad del alma, como es el caso
de Clemente de Alejandria, quien consideraba que los filésofos obtuvieron sus ideas de
los druidas.

2.1.2. FUENTES INSULARES

En el caso de las fuentes insulares sobre los druidas contamos con el corpus
literario irlandés y el galés, puestos por escrito en época ya medieval, y aunque ambos
son parcos, los textos de Irlanda ofrecen mayor informaciéon y mds veraz debido a su
transmisidn textual. Estos textos son transcripciones hechas en un contexto cristiano
por escribas y eruditos afines a esta doctrina, por lo que debemos tener en cuenta que
pasaron por un filtro cristiano.

La literatura irlandesa, con obras como el Ciclo de Ulster y el Leabhar Ghabdla
Eireann, recoge historias miticas y heroicas en las que aparecen druidas, ademas de
resimenes de cddigos legales, que proceden de la tradicidén oral y que se conservan
gracias a escribas medievales y eruditos modernos. Los fragmentos que nos han
llegado son versiones de una tradicion trasmitida oralmente en prosa primitiva
durante generaciones sucesivas de bardos, es una tradicién arcaica y remota. Los
primeros manuscritos son de la Alta Edad Media, transcritos por eruditos y escribas
cristianos, por lo que seguramente fueron alterados al trasmitir una tradicidon
considerada pagana “...the past to which they belonged was pre-Christian and pagan,
whereas the medieval redactors were clerics of the Christian Church which had
stamped out and supplanted the older friths.” (Piggott, 1975: 32).

Estos manuscritos medievales cuentan con elementos paganos que hacen
referencia a la tradicion de estas sociedades arcaicas, estos autores medievales
trabajaron para producir literatura y ubicarse dentro del amplio marco de la historia
europea establecida por los autores clasicos. No podemos saber que elementos de
estos textos son reales o inventados, aunque contengan parte de la tradicién de estas
sociedades, mezclaron ideas de la biblia, textos cristianos y obras clasicas griegas y
latinas. Lo que si se puede afirmar es que los druidas existieron entre los irlandeses
paganos. A pesar de las diferencias que aparecen en los textos irlandeses y en los
relatos cldsicos, cuentan con bastantes cosas en comun para sugerir un papel similar
en la sociedad gala, britanica e irlandesa de la Edad de Hierro (Hutton, 2009: 30-32).



Los textos galeses, entre los que destaca el Mabinogion, son mas limitados en
la informacidn que nos ofrecen sobre los druidas, quizas debido a que esa zona si fue
romanizada, a diferencia de Irlanda, con lo que ello pudo implicar para la supervivencia
del druidismo. Posteriormente gobernarian principes independientes que
permanecieron romanizados, y que eran cristianos o estaban en proceso de
cristianizarse. Por tanto hubo un filtro mas extenso antes de llegar hasta los escribas
medievales.

Un contexto mas restringido que el de los textos irlandeses podria explicar
porque en ellos abundan alusiones a los druidas y en los textos galeses apenas se
mencionan. Un término que aparece en los textos galeses que podria hacer referencia
a la figura del druida es derwydon, que se ha identificado como “profeta” y que
aparece en el poema Armes Prydein y en uno de los poemas del Book of Taliesin, como
explica Hutton (2009: 47):

Thus, the poem Armes Prydein, which is usually dated to the tenth century, includes
the line 'dysgogan derwydon meint a dervyd', often translated as 'Druids foretell all
that will happen', although the current standard edition of the text hedges its bets by
rendering derwydon as 'wise men'. One of the poems in the Book of Taliesin, Kat
Goddau, which could have been composed at any time between the eleventh and
fourteenth centuries, speaks of Derwydon who prophesy to (King) Arthur, apparently
predicting Noah's Flood, the Crucifixion and Doomsday.

Si consideramos que este término significa druidas, podria ser algin tipo de
tradicion nativa conservada por los autores galeses a través del paso de los siglos y los
cambios culturales. Aunque por otro lado, este término también podria ser un
préstamo de la literatura extranjera, haber sido acufiado bajo influencia de la literatura
irlandesa contemporanea, que destaca a los druidas en el papel divino. Estos textos
galeses le dan mucha importancia a Irlanda y a los irlandeses, mientras que estos
apenas hablan de los galos. Por esto debemos tener en cuenta la problematica de los
textos galeses, son mas limitados y dudosos que los irlandeses.

2.2. FUENTES ICONOGRAFICAS

En cuanto a las imagenes, resulta complicado desentrafiar sus cédigos y significados sin
conocer las narrativas mitico-religiosas, pero aun asi podemos identificar en ellas
rituales, dioses, sacerdotes, geografias sobrenaturales, combates heroicos, simbolos
solares, etc. (Alfayé, 2022: https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html).



https://www.muyinteresante.es/historia/35455.html
https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html

Las representaciones iconograficas no son muy abundantes y no dejan clara su
relacion con los druidas, podemos interpretar una vinculacién gracias a los simbolos o
elementos representados. Ademads, podemos ver la tradicién romana adquirida por
estos pueblos, como es el caso de las deidades percibidas como humanos. Esto
aparece reflejado en la figura de Corinium en Britania (Fig. 1), esta representacién nos
muestra una manipulacién delicada del habito iconografico romano al desdibujar los
limites entre figuras romanas y animales (Aldhouse-Green, 2021). Esta escultura
muestra rasgos que cambian de forma, el cruce de género y el cambio de forma entre
animales y humanos son caracteristicos de estas sociedades de la Edad de Hierro.

En la iconografia galorromana tienden a aparecer hombres junto a robles,
bellotas, muérdago, etc. Como es el caso de las tallas en relieve de Alesia en Borgofiia,
donde aparece un individuo junto a un roble lleno de bellotas. Algunas
representaciones de la Edad de Hierro en contexto pre-romano, como es el caso del
caldero encontrado en Gundestrup (Jutlandia, Dinamarca), cuentan con una
importante iconografia que podria estar relacionada con los druidas (Fig. 2): se trata de
una escena de un humano sentado en cruz, rodeado por animales (Aldhouse-Green,
2010: 86).

Por otro lado, en las galerias de |la Edad de Hierro en Narddni Muzeum (Praga)
esta conservada una cabeza masculina humana que procede de una estatua
monumental no encontrada (Fig. 3). No es habitual hallar iconografia de piedra en la
Edad de Hierro, por lo que debid de ser alguien significativo. Lo destacable de esta
escultura es el peculiar peinado, que podria estar relacionado con un druida. La autora
Aldhouse-Green (2010: 187) sefiala que la forma en la que se representa el craneo
calvo como si lo hubiera afeitado, con una superficie rugosa, podria ser una
representacion de un especialisa religioso. Otra escultura que menciona es la de
Glauberg (Fig. 4), que cuenta con una corona de hojas, que en el caso de ser de
muérdago tendrian relacién con la iconografia druidica.

2.3. FUENTES EPIGRAFICAS

La mayoria de las inscripciones que nos han llegado son posteriores a la
conquista romana, momento en que los druidas empezaban a desaparecer del poder
publico y cuando mas epigrafia romana surgia en la zona. A pesar de ello contamos con
diferentes términos y deidades que parecen relacionarse con los druidas.

Los nombres de deidades prerromanas que se asocian a los druidas galos en la
Galia aparecen en la epigrafia e iconografia, gracias a la llegada de los nuevos métodos

10



romanos. Estos nombres de deidades ya fueron mencionados por autores como
Lucano, en su obra Farsalia, seguian presentes en el pensamiento religioso antes de la
llegada romana. Entre estas inscripciones destaca el nombre de Nemetona, nombre
galo de una deidad femenina que significa “diosa de la arboleda sagrada”. Podria ser
importante en términos de druidismo debido a la asociacidn entre los druidas y las
arboledas sagradas mencionadas por autores clasicos.

Algunas inscripciones galorromanas cuentan con el término Gutuater, palabra
gala que significa “padre de la inspiraciéon”. Una especie de magistrado con deberes
sagrados que se habian convertido en parte del sistema romano. Este término podria
estar relacionado con algunas funciones druidicas como: adivinos o intermediarios del
mundo espiritual (Aldhouse-Green, 2010: 52). Destaca la piedra de Magon (Sabne-et-
Loire) y la inscripcién del titulo de Norbaneius Thallus en la base de un altar de marmol
dedicado al dios Anvallus: GVTVATER (Fig. 5). La evidencia epigréfica de los Gutuater
pertenece a los siglos | y Il d. C, y estdn principalmente agrupadas en la region de
Borgofiia, donde sabemos que estaba la tribu de los heduos y la evidencia de un druida,
Diviciacus.

Por otro lado, sobre epigrafia mas especificamente relacionada con el término
druida. En Autricum (Chartres, Francia) se hallaron una serie de inscripciones del siglo Il
d. C grabadas sobre thuribulum, depositado en un santuario subterraneo bajo el
control de Gaius Verius Senatus (Simoén, 2022: 186-187). Las inscripciones contienen
una lista de deidades entre las cuales aparece mencionado el dios Dru-. Este prefijo
galo significa roble o sabio, ademads de ser la abreviatura de druida. Este santuario
oculto bajo tierra pudo haberse utilizado para realizar practicas del druidismo antiguo
(Aldhouse-Green, 2021: 122-123).

Ademas, en el santuario de Fison Way, Thetford (Norfolk) se encontraron una
serie de cucharas inscritas en galo o britanico con nombre de deidades que podrian
estar relacionadas con los druidas, debido a que recuerdan a las enumeradas en el
thuribulum de Chartres (Fig. 6). Aldhouse-Green (2021: 123) considera que las
cucharas pudieron ser usadas en practicas de adivinacidn, podrian ser parte del juego
de herramientas utilizado por los antiguos druidas.

2.4. FUENTES ARQUEOLOGICAS

La existencia de una cultura material asociada a los druidas cuenta con una
interpretacion muy controvertida. La denominada “Arqueologia druidica” debe ser
interpretada junto con otras fuentes, aunque hay bastantes restos arqueoldgicos la

11



mayoria de veces solo podemos especular sobre su significado (Aldhouse-Green,
2021). Hay muchos elementos que no nos han llegado debido a su condiciéon, como
sefiala Alfayé (2023) “aquello que no dejé huella material —gestos, palabras, sonidos,
olores, elementos perecederos, movimientos, emociones y sensaciones— nos resulta
irrecuperable”.

La arqueologia druidica cuenta con diferentes zonas donde se pueden
encontrar yacimientos: en cuevas y bosques, depdsitos de objetos en zonas acuaticas,
cementerios, lugares considerados santuarios, etc. Algunos restos arqueoldgicos
importantes que nos han llegado son las cucharas mencionadas anteriormente del
santuario en Fison Way, que constituia una zona de reuniones tribales britanas (Fig. 7),
que acabod siendo destruido por los romanos, al igual que destruyeron el sanctum
sanctorum druidico en Anglesey. Después de 300 afios, una comunidad depositd un
tesoro en el que aparecian estas cucharas que pudieron formar parte de un
equipamiento ritual druidico (Aldhouse-Green, 2021: 142). Otras cucharas (Fig. 8) que
también fueron depositadas ritualmente y tuvieron un uso ceremonial son las de
Castell Nadoling (Cardiganshire), con decoracién de la cultura de la Téne.

Entre estas herramientas cultuales de los druidas se incluiria el caldero, que
aparece mencionado en alguna historia mitica galesa medieval, como es el caso de
Preiddeu Annwfn, donde se menciona un caldero magico tachonado de piedras
relucientes. Aldhouse-Green (2021: 82) considera que podria estar relacionado con la
evidencia arqueoldgica, ya que en Llyn Fawr, cerca de Rhigos, en Gales, aparecieron
varios calderos del siglo VIl a. C., y uno de ellos contaba con mas remaches de los que
son necesarios para unir las laminas de bronce que lo forman, y que segurmante
parecian piedras preciosas cuando estuvieran nuevos. Por otro lado, estos calderos
podrian ser considerados sagrados por su utilizacién en rituales y banquetes. La
presencia de calderos en contextos acuaticos galeses de caracter sagrado podria estar
relacionada con rituales druidicos.

Por otro lado, las tumbas de Deal (Mill Hill, Inglaterra), fechada entre 360-100
a. C., y la de Saint-Georges-les-Baillargeaux (Vienne, Francia), datada alrededor del 100
a.C., han sido identificadas como posibles enterramientos de druidas (Aldhouse-Green,
2021: 53). La tumba de Deal es diferente debido a que el cuerpo se enterré en un area
aislada, separada del cementerio principal, con un escudo y una espada. El escudo
habia sido roto y doblado por la mitad antes de colocarlo con el cuerpo, y la espada
habia sido colocada boca abajo para que su superficie decorada quedara oculta.
Respecto al craneo, aparecié con un tocado o diadema de bronce con disenos de la
Téne (Fig. 9), que podria sefialar su condicion de sacerdote ya que es una pieza

12



claramente ceremonial, que muestra la importancia de la persona enterrada.
Aldhouse-Green (2021: 55) cree que podria haber sido un druida al que le otorgaran
“honores militares” en su rito funerario.

Respecto a la tumba de Saint-Georges-les-Baillargeaux, el ajuar del hombre
enterrado esta compuesto por un cuchillo, tres navajas y piedra de afilar, elementos
que denotan su posible funcidon de profesional religioso (Fig. 10) y que pudieron ser
utilizados en algun sacrificio.

En algunos yacimientos arqueoldgicos como Fiskerton (Lincolnshire) podemos
ver la correlacién entre fuentes arqueoldgicas y fuentes literarias clasicas en la
interpretacion de la arqueologia druidica. Plinio sefiala el interés druidico por las fases
de la Luna (Plinio, Historia Natural, XII-XVI, 95), y en este yacimiento se han
documentado talas de arboles que podrian responder a un patrdn relacionado con los
eclipses de Luna. El autor Julio César también menciona la importancia de la Luna y de
la noche para los druidas, ademds de su aprendizaje astrondmico. Nos habla del
computo del tiempo no por dias, sino por noches (Julio César, trad. en 1982: 101), y de
la importancia de la Luna para ellos (Julio César, trad. en 1982: 102). Esto podria tener
relacion con las 150 piezas encontradas junto con una estatua de bronce en un campo
al norte de Coligny, en el centro de la Galia. El Ilamado Calendario de Coligny (Fig. 11)
del periodo galo-romano temprano es una hoja de bronce con inscripciones en lengua
gala que fue roto intencionadamente antes de ser enterrado. Consta de 5 calendarios
anuales divididos en meses, donde se marcan los buenos tiempos y malos tiempos
para actividades rituales, sefalando que el tiempo mas eficaz para las practicas
sagradas seria en la primera quincena, tiempo de la luna creciente. El sistema de
referencia lunar del calendario tendria relacidn con los druidas, quienes tuvieron que
participar en su construccion e implantacién (Aldhouse-Green, 2021: 125).

Por otro lado, volviendo a las referencias hechas por Julio César, sabemos que
registr6 como nombre propio Gutuatrus, su significado seria “Padre de la Voz” (Bell.
Gall. VI, 38). Esta denominacién estaria mas relacionada con un titulo que con un
nombre, ademds de que la evidencia arqueoldgica muestra que podria tener una
connotacion religiosa. El hombre al que se refiere como Gutuatrus era perteneciente a
la tribu de los Carnutes, cuya capital era el lugar donde se llevaba a cabo la asamblea
druidica anual, en Chartres. Por tanto, todo esto nos sefala que esta persona
seguramente era un druida. Ademas de que existen evidencias arqueoldgicas del
vinculo entre Gutuatrus y la religién durante el periodo romano, como es el caso de
tres altares de piedra del este de la Galia que representan Gutuatrus asociados a
diferentes deidades en las localidades de Macgon y Autun.

13



Por altimo, mencionar los santuarios de guerra, donde se han encontrado
restos humanos y de armamento, entre ellos destacan Gournay-sur-Aronde (Qise), que
contiene los restos de un templo (Fig. 12), y Ribemont-sur-Ancre (Somme). Ambos de
la Edad de Hierro. En ellos podemos apreciar una organizacion y control de los rituales,
por lo que sugiere la presencia de especialistas religiosos profesionales. Segun
Aldhouse-Green (2021: 51) probablemente llevaron a cabo funciones de los druidas,
estén o no siempre identificados como tales. En relacién a los hallazgos de restos
humanos, en Britania tenemos testimonios de sacrificios humanos. En Lindow Moss
(Cheshire) aparecieron restos de un joven con signos de violencia que contenia en su
estdmago una ultima comida junto con polen de muérdago, elemento relacionado con
los druidas.

3. LA EXISTENCIA DE LAS DRYADES

No sabemos si historicamente el sacerdocio de los druidas estaba reservado a
los hombres o si existieron druidesas o dryades. Las evidencias arqueoldgicas y
literarias nos muestran que entre los profesionales religiosos tuvo que haber mujeres
especializadas en lo sagrado. Las referencias literarias son las que mds abundan, nos
muestran su funcidon como sacerdotisas y videntes.

Algunos autores cldsicos, como es el caso del Tacito, aluden a la existencia de
sacerdotisas britanicas, dryades o druidesas. En su caso cita a las mujeres enfurecidas
“Furias” que defendieron la isla sagrada de Anglesey (Gales) de las tropas de Suetonio
(Aldhouse-Green, 2021: 18). A su vez, Salustio menciona que las mujeres celtibéricas
eran depositarias de la memoria oral de sus comunidades (Alfayé 2021; Moral Garcia,
2022), por tanto pudieron tener una funcion de guardianas de la tradicién religiosa de
sus pueblos. Esto conecta directamente con la funcion de los druidas, quienes se
encargaban de proteger y trasmitir el conocimiento de forma oral entre generaciones.
También sabemos que segln los Scriptores Historiae Augustae, algunos emperadores
romanos del siglo Ill d. C consultaron a adivinas galas, las driades, mujeres que
desempeiiaban funciones sacerdotales y proféticas, y que podrian identificarse como
druidesas (Aldhouse-Green, 2010: 220):

On a certain occasion, Aurelian consulted the Druid priestesses in Gaul and enquired of
them whether the imperial power would remain with his descendants, but they
replied... that none would have a name more illustrious in the commonwealth than the
descendants of Claudius. (trad. Magie, 2019: 44. 4-5).

14



Julio César no menciona la existencia de un clero femenino entre las
poblaciones galas y/o britanas equiparable al druidico, pero Estrabdén si describe
mujeres ancianas con vestiduras blancas que realizaban sacrificios o rituales (Estrabon
VI, 2, 3). Otro testimonio es el de Casio Dion, quien consideraba que la reina britana
Boudica, sacerdotisa de la diosa Adreste y lider de la tribu de los Icenos en el s. | d. C,,
era una druidesa que poseia habilidades de adivinacién, usaba una liebre como
ayudante animal que actuaba en su nombre en los enlaces con el mundo espiritual, y
sacrificaba seres humanos a su diosa. Aldhouse-Green (2021: 101-102) se pregunta si
el uso de la liebre podria tener una relacion simbdlica con la Luna, debido a su
alimentacion nocturna, y si eso puede interpretarse como una evidencia del caracter
druidico de Boudica. La autora no llega a una conclusién, pero deja claro que toda la
informacién parece apuntar a ello. A su vez, autores como Tacito y Casio Dion
coinciden en sefialar que se produjeron sucesos sobrenaturales en los centros urbanos
romanos que fueron el foco de la rebelién de Boudica. Sabemos que Casio Dion leia los
textos de Tacito, por ello tenian la misma vision sobre estos sucesos sobrenaturales.
Tacito los relaciona con un presagio de que algo malo iba a suceder, mostrando gran
exageraciéon y dramatismo. Si se consideraron estos presagios importantes,
seguramente los druidas aprovecharian el terror ocasionado para obtener una ventaja.

Algunas producciones de la cultura material céltica han sido relacionadas con la
existencia de especialistas religiosas femeninas entre las poblaciones de la Céltica
antigua. Una de ellas es la escultura de una mujer con tunica larga y velo encontrada
en Chamalieres (Francia), y datada en el siglo | d. C. El detalle con el que estad hechay el
velo que porta la diferencian, Aldhouse-Green (2010: 225) considera que podria ser
una diosa o una sacerdotisa. El velo sugiere lo segundo, en la religién romana era
costumbre sacrificar clérigos, cubrian su cabeza en senal de respeto.

Ademas, en el cementerio galorromano de Hospitalet-de-Larzac aparecié una
tablilla de plomo sobre la que una mujer escribié una maldicién en lengua gala (Fig.
13), y que podria ser una hechicera o bien una adivina “druidica”. En La Chaussée
(Francia) se ha descubierto la tumba de una mujer identifica como una profesional del
ritual sobre la base del ajuar con el que fue enterrada: un par de cucharas, un cuenco y
un bolso. Respecto a la tablilla de Larzac, destacan aspectos linglisticos que hacen
referencia a palabras como “sabiduria” vy “visién”. En el texto se identifica a las
mujeres con el término uidluias, que tiene relacion con el término weid (saber o ver)
presente en druida (Moral Garcia, 2022: 13-14).

Todo esto presenta que hubo mujeres que participaron como responsables
especializadas en cuestiones religiosas, magicas y rituales. No podemos negar el

15



protagonismo y notable prestigio que tuvieron en las practicas religiosas de sus
respectivas sociedades. No sabemos si eran equiparables a los druidas, pero pudieron
tener comportamientos religiosos paralelos o complementarios a la oficialidad
druidica. Lo que si que podemos asegurar es que algunas tuvieron un alto estatus
social, pudiendo llegar a participar en cualquier funcién social. Esto queda reflejado en
las evidencias arqueoldgicas halladas en enterramientos de la Edad de Hierro y en
algunas fuentes escritas.

4. CULTO Y DOCTRINA

La historia de los druidas estd rodeada de leyendas y mitos que se han ido
perpetuando por diferentes autores a lo largo del tiempo. Es importante tener en
cuenta que es muy poco lo que podemos saber sobre ellos a través de las fuentes. En
muchos casos se tiende a la recreacidon e imaginacion de la historia de los druidas,
presentando como verdades datos con poca base y mucha inventiva.

4.1. TRASMISION ORAL DE LA CULTURA

Los druidas relegaron de la escritura para trasmitir su cultura y sus ensefanzas,
apenas contamos con textos célticos que nos revelen aspectos sobre los druidas.
Algunos textos extraidos de inscripciones nos muestran que los druidas no eran
iletrados, sabian escribir en griego y latin. Por lo que podemos asegurar que no
buscaban trasmitir sus conocimientos mediante la escritura, sino mediante la tradicion
oral. Los druidas atribuian a la palabra poderes magicos, ademas de que tenian en
cuenta el recurso mnemotécnico. Por ejemplo, para ellos los poemas no solo eran un
recurso literario, sino que intentaban fijar los detalles de las historias en su memoria.

No usaban la escritura ni como medio ni como fin para sus ensefianzas, pero
posteriormente leyendas y mitos célticos serian recogidos de forma escrita por clérigos
de los siglos VIII-XV. Los druidas que transmitian la tradicion de forma oral eran
denominados bardos, y dentro de la jerarquia religiosa eran los encargados de cantar
alabanzas a los dioses, difundir las tradiciones y conservar los mitos, ademas de
cultivar la literatura oral y trasmitir relatos de hazafias guerreras (Sanchez, 2013: 80).

Respecto a la trasmision de los conocimientos druidas, Augusto abrié una serie
de escuelas para jévenes nobles galos en el siglo XIl a. C., entre ellas destaca una
escuela en el territorio de Augustodunum (Autun, Francia). Estas escuelas beneficiaron
a los druidas manteniendo su influencia sobre la religion y la politica, ya que se
encargaron de educar a los jovenes. La naturaleza de la doctrina era secreta, por lo que

16



se ensefiaba a través de la palabra hablada en lugar de escrita. Los maestros que
instruian a los jovenes galos tenian una formacién rigurosa, y algunos de los
estudiantes podian llegar a viajar a Gran Bretafia para estudiar con maestros druidas
importantes de la zona (Aldhouse-Green, 2010: 47-48).

4.2. LAS FUNCIONES DE LOS DRUIDAS

Los druidas no solo eran sacerdotes y guardianes de la tradiciéon oral, el
testimonio literario les asigna una amplia variedad de funciones que van mas alld de la
responsabilidad religiosa y ritual. Contaban con un rango muy alto dentro de la
sociedad gala, se relacionaban con las clases dominantes combinando el liderazgo
religioso y politico. César reflexiona sobre sus habilidades como cientificos naturales,
pensadores, eruditos del universo, jueces, politicos, médicos, maestros y “guardianes
de las llamas sagradas” del conocimiento y la tradicion (Aldhouse-Green, 2010: 13).

“Les atribuyen un poder sagrado y una funcién socio-religiosa preeminente: sacerdotes
presentes en todas las ceremonias religiosas, depositarios de un saber colectivo que
transmiten oralmente, jueces de todas las disputas, filésofos, adivinos, sanadores,
consejeros de los poderosos, y lideres politico-militares, como Diviciaco.” (Alfayé,
2022: https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html).

Los druidas estaban a cargo de la religidn, tenian control sobre los sacrificios
publicos y privados, encargados de dictar sentencias sobre las cuestiones religiosas.
Respecto a la idea de un sacerdocio druidico, autores como Chadwick (1997: xviii)
sefialan que los druidas eran mas filésofos que sacerdotes, debido a que no hay
evidencias claras de su conexién con templos y santuarios formales, tampoco hay una
liturgia y oraciones establecidas. Por otro lado, tenemos el testimonio de Julio César
(trad. en 1982: 100) sobre la reticencia de los druidas a poner por escrito sus
ensefianzas, asi que seguramente por ello no hay una organizacién y normas del
sacerdocio escritas. Los druidas tenian una gran capacidad de memorizar, no era
habitual que escribieran sus conocimientos aunque tuvieran conocimiento en
diferentes lenguas.

Los druidas son una casta dentro de una clase social muy amplia, no solo habia
sacerdotes ni estaban relacionados con un sacerdocio celta. También habia
depositarios de la tradicién, intermediarios entre los dioses y los hombres, jueces
médicos, etc. Sabemos que la casta sacerdotal era la mas importante, pero contaban
con otras capacidades y funciones que aparecen mencionadas en relatos irlandeses
como Cath Maighe Tuireadh (Sdnchez, 2013: 7). La sociedad celta seria dividida en

17


https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html

diferentes clases, aunque Julio César tTrad. en 1982: 99) solo habla de dos grupos, los
druidas con una condicién mas espiritual e intelectual, y los equites (caballeros) como
guerreros. Mientras que los autores cldsicos Diodoro (trad. en 2004: 275) y Estrabén
dividen la clase intelectual de los celtas de la Galia por sus funciones: bardoi (cantantes
y poetas), o’vateis (sacerdotes religiosos, adivinos encargados de los sacrificios y a la
vez filésofos de la naturaleza) y druidai (filésofos de la naturaleza y la moral). Segun
Hutton (2009: 8) los datos que trasmiten estos autores no son muy fiables, ya que no
tenian experiencias personales en las regiones de la Galia y Britania. Las fuentes de las
gue dependian eran principalmente griegas y romanas, y en algunos casos eran malas
copias.

Por otro lado contamos con testimonios celtas de Irlanda, donde aparecen
nombrados los drui, bard y los fili. En el caso de la obra Baile in Sca’il, se menciona un
fili que realiza unos ritos de una manera completamente druidica, posteriormente se le
llama druida en la historia. Ademds de que los “magos” que aparecen en el texto
cuentan con habilidades iguales a las de los druidas (Hutton, 2009: 33). A pesar de los
diferentes términos utilizados, lo mas habitual es que la clase sacerdotal tuviera la
denominacion general de “druida” independientemente de su funcién o
especializacién, aunque se refiriera a todas las aptitudes espirituales e intelectuales.
Los druidas se ocupaban tanto de las ciencias humanas como de las divinas:
astronomia, ensefianza, adivinacién, magia, prediccion, etc. Julio césar (Trad. en 1982:
99) describid asi el caracter y funciones de los druidas:

Atienden el culto divino, realizan sacrificios publicos y privados y explican asuntos de
religion; casi todas las querellas publicas o privado caen dentro de su jurisdiccion; y
cuando se comete algun delito, cuando se perpetra algin asesinato cuando surge
alguna controversia sobre cuestiones de herencias o limites de tierra, actian también
de jueces. Fijan los premios y castigos; si un individuo particular o publico desobedece
sus decretos, es excluido de los sacrificios, lo cual era el maximo castigo para ellos.

Como sefiala Julio César en el fragmento anterior, los druidas contaban con una
faceta de jueces, disponian las sanciones ultimas en los tribunales de justicia celtas y
tenian amplia jurisdicciéon en temas judiciales. También tenian una funcién de
consejeros del rey. El rey daba las érdenes, pero los druidas se encargaban de
informarle y explicarle lo que fuera necesario para un gobierno adecuado. En muchos
casos ejercieron de intermediarios y embajadores, evitando conflictos y representando
a su pueblo frente a otros. Por ejemplo, el druida Diviciaco, fue embajador de los
Eduos en Roma. La figura del druida mantenia la paz entre los pueblos, incluso se
encargaban de la negociacién de tratados (Sanchez, 2013: 81).

18



Otra funcién muy importante junto con la de sacerdotes era la de trasmitir y
recordar las tradiciones. Los druidas eran los encargados de que la tradicién de su
pueblo no fuera olvidada, trasmitiendo las genealogias y las grandes gestas. Su valor
como historiadores y narradores fue clave, los celtas acudian a ellos en busca de
informacién, y ellos recitaban la historia. Los druidas tenian una gran memoria,
recordaban las historias de su pueblo y contaban con gran cantidad de canticos y
poemas. La figura del bardo o bardoi relataba y componia tanto musica como poemas,
tenian una mente 4agil para memorizar y componer.

Los druidas también contaban con conocimientos avanzados en medicina de la
época. El equilibrio del cuerpo y del alma recaia muchas veces en sus manos, se
encargaban de mantenerlo y restablecerlo mediante una serie de técnicas. La medicina
gue desempeiiaban estaba formada de tres aspectos: el magico (encantamientos), el
sangrante (cirugia,) y el vegetal. Los druidas eran expertos en hierbas y en cirugia,
muchos acudian a ellos para aprender sus artes. El primero en hablarnos de sus
conocimientos médicos es Plinio, para quién el muérdago era el elemento principal
que utilizaban los druidas en sus rituales. Esta planta era considerada un talisméan y
una medicina “ellos creen que cuando se toman en forma liquida el muérdago da
fertilidad a cualquier animal estéril y es un antidoto para todos los venenos” (trad. en
2010: 239).

El muérdago no solo tenia funciones medicinales, también estaba relacionado
con las capacidades adivinatorias, lo consumian para adquirirlas. Los druidas estaban
versados en las artes de la videncia y la profecia, actuaban a veces como augurios en
base a la interpretacién de la naturaleza. Segun Diodoro (trad. en 2004: 275) “predicen
el futuro mediante la observacién de aves o por medio del sacrificio de los animales”, y
también mediante las constelaciones, las entraifas de animales, etc. En relacion con la
observacion de las estrellas y constelaciones, sabemos que los druidas tenian
conocimientos sobre astrologia y astronomia. Estos conocian el movimiento de los
astros y planetas, ademas del movimiento lunar y como afectaba a las plantas,
animales y mareas. Predecian las estaciones con exactitud, ademas de saber el tamafo
del universo y de la tierra, los signos del zodiaco, etc. Todo esto demuestra que tenian
un gran conocimiento de las estrellas, reiterado por autores como César (trad. en
1982: 100), respaldado por Estrabdn, Diodoro Siculo y Plinio. Sus conocimientos estan
basados en la filosofia natural, la observacidon de un universo fisico, buscan vivir en
armonia con la naturaleza mediante el estudio y practica de la moral. Por ello también
eran considerados filésofos.

19



4.3. RITUALES Y SACRIFICIOS HUMANOS

El tratamiento de los druidas estaba fuertemente contaminado por la
asociacion percibida con los sacrificios humanos. Sabemos que alguien o un grupo de
personas quisieron manipular la muerte de ciertos individuos, esto quedd reflejado en
su muerte y en el tratamiento de los muertos. Solo podemos especular sobre si los
druidas estaban involucrados o no en estos rituales y sacrificios, pero algunos autores
clasicos relacionan firmemente a los druidas con los sacrificios humanos. La mayoria de
textos cldsicos consideran los sacrificios humanos un acto propio de una barbarie
salvaje, esta situacion se agrava durante la anexién de Galia y Britania al imperio
romano. Se percibe una tensién entre los druidas galos y el gobierno romano, cada vez
son mas vistos como una amenaza. El tratamiento de los druidas esta afectado por
esta idea, como sefala Alfayé (2023):

Los textos grecolatinos relatan con repugnancia que los pueblos de la céltica antigua
sacrificaban seres humanos con distintos fines y procedimientos rituales. Aunque esa
informacién literaria esté amplificada y distorsionada en tanto que forma parte del
relato creado por Roma para justificar la conquista, la arqueologia si documenta casos
de violencia intrapersonal ritualizada entre los celtas, aunque en ocasiones es dificil
determinar qué motivo la seleccidn de las victimas y si sus lesiones son peri o post-
mortem.

Algunos autores como Estrabon, Lucano y Julio César relacionan a los druidas
con los rituales y sacrificios humanos, y afirman que para estos sacerdotes celtas no se
puede aplacar la ira de los dioses inmortales en orden a la conservacion de la vida de
un hombre si no se hace ofrenda de la vida de otro. Ademds, aluden a formas
especificas de inmolar como estrangular, empalar y quemar personas o animales
dentro de “hombres de mimbre”, unos idolos colosales entretejidos de mimbres donde
introducian hombres vivos, normalmente delincuentes -pero si se quedaban sin ellos
podian sacrificar personas inocentes-, para luego quemarlos como sacrificio (Fig. 14).
Segun Julio César (trad. en 1982: 100) estos sacrificios eran muy importantes para los
galos:

Toda la nacién de los galos es supersticiosa en extremo; y por esta causa los que
padecen enfermedades graves, y se hallan en batallas y peligros, o sacrifican hombres,
o hacen voto de sacrificarlos, para cuyos sacrificios se valen del ministerio de los
druidas, persuadidos de que no se puede aplacar la ira de los dioses inmortales en
orden a la conservacién de la vida de un hombre si no se hace ofrenda de la vida de
otro; y por publica ley tienen ordenados sacrificios de esta misma especie.

20



Las practicas que Julio César describid y las historias de sacrificio humano
parecen derivadas de una sola fuente, Posidonio, pero no se han hallado evidencias,
por lo que se cree que los griegos y los romanos diseminaran esta informacién para
construir una imagen negativa de los barbaros (Aldhouse-Green, 2010: 67).

Otro autor que aborda el tema de los rituales y sacrificios humanos druidicos es
Lucano, quien también relaciona a los druidas con crueles sacrificios, sus “barbaros
rituales” (trad. en 1995: 30). Este autor menciona a tres deidades espantosas que
debian ser apaciguadas por los druidas mediante sacrificios humanos: Taranis,
Teutates y Esus. Aunque algunos investigadores consideran que Lucano fue un autor
sensacionalista y propagandistico (Aldhouse-Green, 2010: 68), existen inscripciones
que hacen referencia a estas deidades, aunque ninguna menciona la practica a la que
se refiere Lucano. Por tanto, parte del discurso de Lucano se basd en la realidad del
culto de las comunidades galo-britanicas. Hay inscripciones que sefialan la existencia
de estos nombres, como es el caso del pilar del dios Esus (Fig. 15).

Estos sacrificios tenian una finalidad, en la mayoria de casos eran ofrendas para
los dioses, para obtener victorias o calmarlos. También tuvieron fines adivinatorios, se
observaban las entrafias de los muertos para obtener predicciones. En algunos casos
sacrificaban humanos para enterrarlos junto a personas de alto estatus, como por
ejemplo concubinas o sirvientes. Es el caso de un britanico de alto estatus del afio 50 d.
C. que fue encontrado en Folly Lane, donde lo enterraron con gran ceremonia, grandes
obsequios y el sacrificio de tres mujeres sirvientas para acompafiarlo al otro mundo.

Los lugares donde se realizaban estas ceremonias y rituales cuentan con un
gran simbolismo. Los druidas realizan sus rituales en santuarios, y sabemos de su
existencia por fuentes literarias y arqueoldgicas. Estas zonas sagradas suelen tener un
acceso restringido, como es el caso de la isla de Loira, una isla sagrada donde se
recluyeron unas mujeres (Aldhouse-Green, 2010: 126). Por otro lado, tenemos
arboledas sagradas como la de Massalia, profanada y destruida por los soldados de
César. Lucano (Lucano, trad. en 1995: 70) afirma que “nadie se atrevia a entrar en esta
arboleda excepto el sacerdote, lo que implica que el lugar boscoso estaba tan plagado
de energia espiritual que era peligroso para los humanos sin proteccién”. Lucano
menciona sus altares sembrados de “horribles ofrendas y sus arboles salpicados de
sangre humana” y menciona que las arboledas sagradas eran lugares divinos “dénde se
burlaban las normas y ocurrian cosas extrafias” (Lucano, trad. en 1995: 69).

Los rituales dejaron evidencias arqueoldgicas, entre ellas destaca el hallazgo de
un cementerio en un oppidum de finales de la Edad de Hierro en Gondole, Auvernia. La

21



comunidad que ocupaba esta zona cavd un gran pozo y colocd los cuerpos de ocho
jinetes con sus caballos, mostrando un entierro ceremonial indicativo de un sacrificio.
Se considera que podria estar relacionado con los druidas debido a que César describe
en el libro sexto eventos y costumbres que conocia de haber estado prolongadamente
en el territorio de Auvernia. La participacidon de los druidas en todo tipo de ritos de
sacrificio podria haberse basado en su experiencia con las tribus de Auvernia (Julio
César, Trad. en 1982: 99). Estos jinetes podrian ser nobles que combatieron bien y por
ello fueron enterrados de esta forma, pero si reflexionamos sobre lo que dice César
sobre los sacrificios humanos, sefiala que las personas sacrificadas solian ser criminales
(Aldhouse-Green, 2010: 66). Por lo que no sabemos seguro si los jinetes de Gondole
fueron desertores, pero en el caso de que asi fuera los druidas habrian tenido un
interés particular en su castigo ritualizado.

Otra evidencia arqueoldgica sobre un sacrificio humano que muestra relacion
con los druidas seria en Lnidow Moss (Cheshire, Inglaterra). Los hallazgos encontrados
en los pantanos son de la época en que los druidas estaban activos en Britania,
seguramente del siglo | d. C. Se encontré un joven que habia sido aturdido antes de ser
garroteado y degollado, colocado boca abajo en el pantano. Murié con un brazalete de
piel de zorro, y sus manos estaban muy bien conservadas. En su interior contenia
residuos de una comida que también se ha visto en algunos cuerpos de los pantanos
daneses de la Edad de Hierro, por lo que se considera que debia ser una comida
ceremonial. Sobre todo destaca la presencia de polen de muérdago en el estémago
gue podria hacer referencia a los druidas. Esta planta es un elemento simbdlico para
ellos, ademas de que aparece en la descripcién de Plinio (trad. en 2010: 249-250) del
ritual de curacion y fertilidad del roble y el muérdago en el sexto dia de la luna,
sefialando la importancia de estos elementos para los druidas:

Los druidas — asi llaman a sus magos — no consideran nada mas sagrado que el
muérdago y el arbol en que crece, con tal que sea un roble. Ya de por si eligen los
robledales como bosques sagrados y no llevan a cabo ningun sacrificio sin su follaje.

Plinio nos habla de un ritual druidico relacionado con sacrificios “el ritual del
muérdago”, sefalando la importancia del muérdago y del roble para los druidas.
Describe una ceremonia en la que los druidas usando una hoz de oro recogian manojos
de muérdago de un roble sagrado, al que trepaban en el sexto dia de la luna creciente,
atrapando el muérdago en un manto blanco (Aldhouse-Green, 2021: 12). Se realizaba
un banquete a los pies del arbol elegido antes de que el sacerdote subiera al arbol.
Segun Plinio, el muérdago tiene poderes milagrosos de curacién y fertilidad (trad. en
2010: 251), los druidas lo utilizaban en sus rituales como antidoto para algunos
venenos. El testimonio de Plinio es la Unica fuente que menciona este ritual, por lo que

22



se desconoce hasta qué punto se puede asociar a los druidas. Es posible que se

inventara el “ritual del muérdago”, aunque puede tener cierta veracidad con relacién a
la importancia de los drboles y bosques para los druidas. Lucano si menciona en su

obra Farsalia que los druidas habitaban en espesos bosques (Sanchez, 2013: 78).

Por ultimo también es importante tratar el sacrificio de animales. En este
pasaje Plinio menciona el sacrificio de dos toros de color blanco (Trad. en 2010: 250-
251). Como podemos ver no solo se sacrificaban humanos, también realizaban
sacrificios animales. En los santuarios de Gournay, Ribemont, Mirebeaus y Acy-
Romance existieron clérigos profesionales encargados del sacrificio de animales,
ademads de que algln santuario tenia corrales para animales (Aldhouse-Green, 2010:
137). El templo de Great Chesterford cuenta con comportamientos repetitivos y
organizados que reflejan ceremonias anuales. Se han encontrado restos de animales
como ovejas, pollos, vacas, caballos, etc. Y en santuarios como Acy-Romance (Ardenas)
han aparecido algunas tumbas de personas con alto rango enterradas con equipos
litirgicos, que pudieron ser sacerdotes del santuario. Todo esto demuestra que
claramente se reunian en locus sanctus, donde se realizaban sacrificios controlados por
un sacerdocio. Normalmente los animales que se sacrificaban eran domésticos, y se
daba en contextos muy diversos como viviendas, murallas, santuarios, etc. La eleccién
del animal dependia de muchos factores y, como sefiala Alfayé (2023), “la eleccion de
la especie, el género, el color y la edad del animal dependia de la deidad invocada, la
finalidad del ritual, y otras convenciones culturales...”. Algunos de estos animales
fueron consumidos en banquetes ceremoniales, mientras que otros serian depositados
en tumbas, fosas o pozos posiblemente de cardcter religioso.

Estos rituales y sacrificios fueron orquestados por grupos de personas o
sacerdocios encargadas de las actividades religiosas. En el caso de los sacrificios
humanos las personas encargadas sabian lo que estaban haciendo, tenian
conocimientos de anatomia humana y de cuanto podian forzar al cuerpo humano
antes de la muerte. Sabian cémo prolongar el tiempo entre la vida y la muerte. Los
autores clasicos nos presentan a los druidas como candidatos perfectos para estas
actividades, pero no podemos asegurar con certeza que fueran ellos quienes las
llevaban a cabo, aunque tuvieran los conocimientos necesarios para ello.

23



4.4. LA VIDA DESPUES DE LA MUERTE

Y vosotros Druidas... ensefidis que las almas no descienden a tdcitas moradas de Erebo,
0 a los palidos reinos del subterraneo Dite: rige idéntico espiritu en otro mundo el
cuerpo. Si cierto vuestro credo la muerte es intermedio de una larga existencia
(Lucano, trad. Roldan 1995: 30).

Los druidas tenian la creencia de que la muerte no era el fin de la vida. La
doctrina de los druidas ensefiaba que las almas no morian y los cuerpos podrian
reencarnarse en otros. La muerte era otra etapa, por esta razén no le daban gran valor
a perder la vida. Este pensamiento los llevaba a considerar los ajuares funerarios
elementos importantes, de hecho César (trad. en 1982: 101) sefala que aunque la
Galia no era un pais rico los funerales eran magnificos y suntuosos. Los objetos que se
usaban en la vida terrenal y se enterraban con el muerto pasaban a formar parte de la
vida en el mas alla. Todo lo que se cree que le gustaba al muerto lo acompaiaba,
incluso animales y sirvientes mdas queridos. Algunas veces familiares o personas
cercanas al fallecido se suicidaban voluntariamente para acompafiarlo. Hay una
seguridad en la inmortalidad y en reencontrarse en el mas alla.

La manipulacién que hacian los druidas de la inmortalidad del alma y la
transicién corpdrea, ensefando comunitariamente estas creencias. El hecho de no
temer a la muerte les daba un valor suicida, segin Pomponio Mela (Trad. en 2008: 18-
19) superar este miedo convertia a los galos y britdnicos en guerreros soberbios “una
de las cosas que ensefan es el conocimiento comun entre las masas, sin duda, para
gue sean mas valientes en la guerra, a saber, que el alma es eterna y que hay un mas
alla entre las sombras”.

Estas creencias también se aplicaban en el dmbito cotidiano, estaban tan
seguros de la reencarnacidon que “incluso posponen la operacién de los negocios y la
recuperacién de las deudas hasta el otro mundo” (Maturana, 2015: 72). Tenian la
costumbre de prestar dinero para ser pagado en el otro mundo, estaban convencidos
de que las almas de los hombres eran inmortales. Algunos autores cldsicos como
Diodoro Siculo, vincularon las ensefianzas pitagdricas del ciclo siempre cambiante de la
reencarnacion, con la creencia druidica de la vida mas alla de la muerte.

Entre ellos, en efecto, se ha impuesto la creencia de Pitdgoras segun la cual las almas
de los hombres son inmortales y, después de un determinado numero de afos,
vuelven a la vida, al penetrar el alma en otro cuerpo. Por ello, en los funerales de sus
muertos, algunos lanzan a la pira las cartas que han escrito a sus parientes muertos, en
la creencia de que los difuntos podran leerlas (Diodoro Siculo, trad. en 2004: 272).

24



Hutton (2009: 21) desmiente esta vinculacion entre la teoria pitagérica y la
teoria druidica sobre la reencarnacion. Las implicaciones morales y sociales serian
completamente diferentes, aunque podrian tener cierta similitud en la supervivencia
del alma en un nuevo marco. Los druidas prepararian el alma para continuar su vida en
el mds alla, mientras que el concepto pitagdrico habla del renacimiento del alma en un
cuerpo diferente en el mismo mundo. Otros autores, como Quevedo (1995: 10),
también sefialan que “no hay que confundir metempsicosis con reencarnacion en la
cosmovision celta. Su concepto era algo mas parecido a la inmortalidad del alma, pero
ajena a la persona (...)”. Hay, ademas, algunos testimonios que hacen referencia a la
existencia de estas creencias en la reencarnaciéon, como menciona Diodoro Siculo en el
pasaje anterior, las cartas son uno de estos testimonios. Segun César los druidas no
escribian, pero no seria raro que hubieran hecho escritos que luego quemarian con los
muertos. En Vindolanda (Chesterholm) hay unos depdsitos que conservaban cartas y
otros documentos. Ademas de que nos han llegado escritos en tablillas de plomo para
maldiciones y artefactos como el calendario de Coligny que demuestran que si
escribian. Por lo que la aparicién de cartas reforzaria la creencia de la vida después de
la muerte, serian mensajes al mas alld (Aldhouse-Green, 2021: 148).

Por otro lado contamos con la evidencia arqueoldgica de los enterramientos. La
naturaleza de ciertas costumbres funerarias que implican la creencia de una vida
después de la muerte, ajuares para entierros druidicos como los de Cerring y Drudion.
El tratamiento de los muertos presenta ceremonias y gran cuidado de los cuerpos,
ademas de ofrendas funerarias. El ajuar funerario contaba con dos partes, una
seleccionada para quemar en la pila y otra se guardaba para colocarla en la tumba.
Respecto a la forma de enterramiento, César deja claro que la cremacién era el ritual
elegido por las clases nobles galas, y que los preparaban para el mas all3, la cantidad
de ofrendas funerarias podrian ser consideradas como provisiones en su viaje.

La principal fuente vuelve a ser César, pero algunos autores escribieron sobre la
ensefianza de la reencarnacion. En el caso de Pomponio Mela, escribié sobre las
doctrinas druidicas siguiendo de cerca a los autores César, Estrabdn y Diodoro Siculo.
En relacién con Estrabdn (Trad. en 1992: 181) menciona que “Estos hombres, asi como
otras autoridades, han declarado que las almas de los hombres y el universo son
indestructibles (...)”. Otros autores como Diodoro Siculo (trad. en 2004: 275) hacen
alusiones al habla y la musica, referenciando a los bardos “Entre ellos se encuentran
asimismo poetas liricos que ellos llaman bardos. Estos poetas cantan con el
acompafiamiento de instrumentos semejantes a la lira; celebran a unos personajes e
infaman a otros”. Un juego de clavijas de afinacion para una lira (Fig.16) depositada en
el siglo Il a. C en un santuario subterrdneo de High Pasture (Skye) nos demuestra este
caracter musical que menciona Diodoro. De manera que las palabras habladas o

25



cantadas en los funerales podrian haber jugado un papel clave para enviar el alma al
lugar que le corresponde, y los druidas habrian sido figuras esenciales para ayudar en
este proceso. Las palabras en prosa, poesia y cancién tenian el poder de vincular la
tierra y los mundos espirituales. Dejando claro el importante papel de los druidas,
quienes tenian la llave de la vida, la muerte y el renacimiento.

5. CONCLUSION

Como conclusién, me gustaria reiterar que el acercamiento a la historia de los
druidas no proviene directamente de ellos sino de las fuentes literarias greco-latinas.
Es necesario diferenciar entre las fuentes literarias clasicas, que nos presentan una
vision externa y en muchos casos con un exceso de interpretacion, y las fuentes
insulares (galesas e irlandesas) que nos muestran una visidn interna pero tardia.
Aunque los druidas no escribian sobre ellos ni sus ensefianzas, si le daban mucha
importancia a la palabra y a la memoria. La mayoria de la informacion que tenemos
sobre ellos surge de textos galeses e irlandeses que han pasado un filtro cristiano al
ponerse por escrito, y de dos escuelas formadas por autores clasicos: la Posidoniana,
para la que los romanos son mas civilizados que estos pueblos “barbaros”, y la
Alejandrina, que considera a los druidas intelectuales y justos, y la encarnacién de la
inocencia de la que carece el mundo romano. Por tanto, es importante recordar que la
informacién de ambas escuelas puede ofrecer una visién distorsionada, que busca
justificar el imperialismo romano vy la persecucién de los druidas exagerando y
barbarizando lo ajeno a Roma.

Como se ha expuesto a lo largo del trabajo, el resto de fuentes presentan
problemas de interpretacidon ya que su vinculacién con los druidas es incierta. Algunos
motivos iconograficos podrian hacer referencia a elementos relacionados con los
druidas, como el roble y muérdago. Objetos y espacios de la cultura material podrian
ser identificados como instrumentos y lugares rituales de los druidas. Y hay
inscripciones con nombres de deidades, como Nemetona, prefijos como “dru”, y
palabras como Gutuater, que remiten a la esfera druidica. Por ello, hay que combinar
las diferentes fuentes para obtener una aproximacién mas real a la historia de los
druidas.

Ademas, quisiera destacar la posible existencia de las mujeres druidas, a pesar
de la escasa informacién que hay sobre ellas. Seguramente existieron mujeres que
desempeiiaron funciones sacerdotales y proféticas, y aunque no sabemos si fueron
equiparables a los druidas, algunas tuvieron alto estatus y participaron en cuestiones

26



religiosas, y podrian ser consideradas como dryades o druidesas. Seria interesante
poder seguir profundizando en esta linea de investigacion.

Por otro lado, también me gustaria sefialar la importancia de los druidas en la
sociedad céltica, a los que las fuentes les atribuyen una amplia variedad de funciones.
A lo largo del trabajo queda manifiesto que eran figuras muy importantes para las
comunidades de la Céltica antigua y que contaban con gran cantidad de
conocimientos, llegando a ser jueces, embajadores, médicos, videntes, astrénomos,
historiadores, etc. La sociedad acudia a ellos buscando soluciones, ademds de que eran
los encargados de trasmitir y recordar las tradiciones. Estas figuras no solo ayudaron a
su pueblo, sino que los propios romanos utilizaron los conocimientos de los druidas en
beneficio propio, aunque luego intentaran justificar su conquista desprestigidandolos
por sus costumbres y rituales, atribuyéndoles la practica del sacrificio humano.
Algunos autores clasicos afirmaron convencidos que los druidas realizaban
inmolaciones humanos, mostrandolos como salvajes, pese a que no se han encontrado
pruebas sdlidas de estas practicas.

Finalmente, quiero aludir a la creencia en la inmortalidad de las almas. Los
ajuares funerarios tienen un papel muy importante en la demostracién de esta idea, ya
gue creian que todo lo que enterraban con el muerto lo acompaiaria en su viaje al
otro mundo. Confiaban la inmortalidad del alma y en reencontrarse en el mas alla, y se
encargaron de trasmitir estas ensefianzas de tal forma que no se temiera a la muerte.

Los druidas fueron figuras muy importantes para las sociedades célticas, que
contaban con gran cantidad de conocimientos y, a pesar de la intervencién romana en
sus creencias y su forma de vida, siguieron manteniendo una relevancia social después
de la conquista. Aunque los autores cldsicos pudieron llegar a desprestigiarlos, y los
emperadores como Tiberio o Claudio lograron prohibir su doctrina y perseguirlos, los
druidas pervivieron a lo largo de la Antigliedad, aunque transformados en otro tipo de
especialista ritual, y han perdurado en la conciencia colectiva hasta la actualidad, pese
a que aquellos druidas del pasado no sean los que imaginamos en el presente.

27



BIBLIOGRAFIA

FUENTES CLASICAS

César, J. (1982). La Guerra de las Galias (Trads. J. Goya Muniain y M. Balbuena).
Barcelona: Ediciones Orbis.

Diodoro Siculo (2004). Biblioteca Histdrica, libros IV-VIII (Trads. J. J. Torres Esbarranch).
Madrid: Editorial Gredos.

Estrabdn (1924). The Geography of Strabo (Trad. H. Leonard Jones). London: Loeb
Classical Library.

Estrabdn (1992). Geografia, libros IlI-IV (Trad. M. J. Meana y F. Pimro). Madrid:
Gredos.

Lucano (1995). Farsalia (Trad. M. Roldan). Cdrdoba: Servicio de Publicaciones
Universidad de Cérdoba.

Plinio el Viejo (2010). Historia Natural, libros XII-XVI (Trad. F. Manzanero, |. Garcia, M2.
L. Arribas, A. M2. Moure y J. L. Sancho). Madrid: Gredos.

Pomponius Mela (2008). De chorographia (Trad. C. Frick). London: BiblioBazaar.

Vopisco F., Esparciano E., Capitolino J., Galicano V., Polién T. y Lampridio E. (1939).
The Scriptores Historiae Augustae Il (Trad. D. Magie). London: Loeb Edition.

HISTORIOGRAFIA MODERNA

Aldhouse-Green, M. (2010). Caesar's Druids: Story of an Ancient Priesthood. New
Haven: Yale University Press.

Aldhouse-Green, M. (2021). Rethinking The Ancient Druids An Archaeological
Perspective. Cardiff: University of Wales Press.

Alfayé, S. (2015): Imposturas célticas: Celtismo, estereotipos salvajes, druidas,

megalito y melancolias neoceltas. Sancho, L. (ed.), La Antigiiedad como
paradigma. Zaragoza: Prensas Universitarias, pp. 299-328.

28



Alfayé, S. (2022, 28 de junio). La religién de la céltica antigua: entre lo imaginario y lo
real, Muy Interesante. https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html
(consultado 23 de Agosto de 2023).

Alfayé, S. (2023): La religidon de la Céltica antigua. Ruiz Zapatero, G. (coord.), Celtas.
Madrid: Pinolia, pp. 213-228.

Chadwick, N. (1997). The Druids. Cardiff: University of Wales Press.

Ellis, P. B. (2001). Druidas: El espiritu del mundo celta. Madrid: Oberon.

Gregory, T. (1991). Excavations in Thetford 1980-1982, Fison Way, Vol.1. Norfolk: Field
Archaeology Division.

Hutton, R. (2009). Blood and Mistletoe: the history of the Druids in Britain. New Haven:
Yale University Press.

Mafiueco, M. (2014, 27 de agosto). ¢Quiénes eran los druidas?, Muy Interesante.
https://www.muyinteresante.es/historia/33276.htm| (consultado 26 Agosto
2023).

Maturana, J. V. (2015). Druidas: ldentidad y resistencia a Roma. El caso de Britania.
Revista Historias del Orbis Terrarum, 14, pp. 58-83.

Moral, C. (2022). El papel de la mujer en la religién de la Galia céltica ¢Diosas y
druidesas?. /lu. Revista de Ciencias de las Religiones, 28, pp. 1-17.

Piggott, S. (1975). The Druids. High Holborn: Thames & Hudson Ltd.

Puchal, I. Q. (1995). Druidas: del mito al hombre. Forum de Recerca, 1, pp. 216-229.

Sanz, A. S. (2013). Druidas y Dryades en la sociedad celta. Iberian. Revista digital de
historia, 8, pp. 71-94.

Simoén, F. M. (1993). Feritas Celtica: imagen vy realidad del barbaro clasico, en VVAA,
Modelos ideales y prdcticas de vida en la Antigliedad cldsica. Sevilla:
Universidad de Sevilla, pp. 141-166.

29


https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html
https://www.muyinteresante.es/historia/33276.html

Simoén, F. M. (2012). Los druidas y Roma: Representacion y realidad de un tema clasico
en G. Urso (Ed.), Sacerdos. Figure del sacro nella societd romana. Pisa: Edizioni
ETS, pp. 323-340.

Simon, F. M. (2022). Del turibulum de Chartres a la «mesa» de Pérgamo: los objetos
del mago. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, pp. 183-199.

Webster, J. (1999). At the End of the World: Druidic and Other Revitalization
Movements in Post-Conquest Gaul and Britain. Britania, 30, pp. 1-20.

Wisniewski, R. (2007). Deep Woods and Vain Oracles: Druids, Pomponius Mela and
Tacitus. Palamedes: A Journal of Ancient History, 2, pp. 143-156.

30



ANEXO: FIGURAS

Figura 1

La escultura romano-céltica de Corinium s. lI-11l d. C, Museo de Corinium, Cirencester.
Muestra una mezcla de elementos humanos con animales, y podria representar al dios
Cernunnos.
(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos, Roman relief, Corinium Muse

um.jpg)

Figura 2

El caldero Gundestrup, encontrado en Jutlandia, Dinamarca.

(https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail of antlered figure on the Gundestr

up Cauldron.jpg)

31


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail_of_antlered_figure_on_the_Gundestrup_Cauldron.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail_of_antlered_figure_on_the_Gundestrup_Cauldron.jpg

Figura 3

Una cabeza masculina humana de la Edad de Hierro que procede de una estatua
monumental encontrada en Viereckschanze (M3ecké Zehrovice) en 1943, actualmente
se encuentra en el Narédni Muzeum (Praga).
(https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9 %C5%BDehrovice Head#/medi
a/File:Stone sculpture of celtic_hero.jpg)

Figura 4

Estatua del principe de Glauberg s. V a. C, cuenta con una corona de hojas que podrian
ser de muérdago. Hesse, Alemania.
(https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg v
orne 5.JPG)

32


https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9_%C5%BDehrovice_Head#/media/File:Stone_sculpture_of_celtic_hero.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9_%C5%BDehrovice_Head#/media/File:Stone_sculpture_of_celtic_hero.jpg
https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg_vorne_5.JPG
https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg_vorne_5.JPG

Figura 5

Altar dedicado al dios Anvallus con la palabra GVTVATER, Borgoiia, s. |-l d.C.
(https://en.wikipedia.org/wiki/Anvallus)

Figura 6

D;fIBﬂVE L-o ®IF € -‘

DEIFTEYBLOTY CI

Cuchara de plata de la Edad de Hierro hallada en Fison Way, inscrita en galo o britanico
con nombre de deidades desconocidas. British Museum, Londres.
(https://www.britishmuseum.org/collection/image/756720001)

33


https://en.wikipedia.org/wiki/Anvallus
https://www.britishmuseum.org/collection/image/756720001

Figura 7

Fison Way, Thetford (Norfolk): zona de reuniones tribales britanicas

(dibujo: Gregory, 1991: 198)

Figura 8

Un par de cucharas de adivinacion de finales de la Edad de Hierro, de Castell Nadolig,
Cardiganshire (dibujo: Aldhouse-Green, 2021).

34



Figura 9

Tocado o diadema de bronce con disefios de la Téne, 250-150 a. C., British Museum.
(https://www.britishmuseum.org/collection/object/H 1990-0102-24)

Figura 10

Tres navajas y un cuchillo, posiblemente utilizado en sacrificios, de Saint Georges les
Baillargeaux (Vienne) (foto Aldhouse-Green, 2021: 55).

35


https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1990-0102-24

Figura 11

Parte del calendario sagrado galorromano de Coligny (Francia), finales del siglo 1a.C. y
principios del siglo | d.C. (foto Aldhouse-Green, 2021: 125).

Figura 12

Representacion del templo de Gournay s. llI-Il a. C, Galia. Galia — Gournay-sur-Aronde —
Templo, de Jean Claude Golvin, 2018,
(https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-

golvin-2/)

36


https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-golvin-2/
https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-golvin-2/

Figura 13

Tablilla de maldicién inscrita en galo del cementerio galorromano de Larzac, s. 1 d.C.
(https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette de défixion de 1%
27Hospitalet-du-Larzac 2.jpg)

Figura 14

llustracion del siglo XVIII de un “hombre de mimbre” realizada por Thomas Pennant,
Biblioteca Nacional de Gales. (https://es.wikipedia.org/wiki/Hombre de mimbre)

37


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette_de_défixion_de_l%27Hospitalet-du-Larzac_2.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette_de_défixion_de_l%27Hospitalet-du-Larzac_2.jpg
https://es.wikipedia.org/wiki/Hombre_de_mimbre

Figura 15

El dios Esus representado como lefiador en el conocido como Pilar de los nautas.
Musée de Cluny, Paris (https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-

nautes.html)

Figura 16

Juego de clavijas de afinacién para una lira, depositadas en el siglo 11 a. Cen un
santuario subterraneo de High Pasture en la isla de Skye (Escocia).
(https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-
celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2)

38


https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-nautes.html
https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-nautes.html
https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2
https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2

