
 

 

Trabajo de Fin de Grado 

Los Druidas: sacerdocio y ritual 

 

Autora: 

Claudia Campodarve Lacoma 

 

Tutora: 

Silvia Alfayé Villa 

 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS. GRADO EN HISTORIA 

CURSO 4.º GRUPO 1 

Año académico 2022/2023 

 

 



1 

 

 

ÍNDICE  

1. INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 2 

ESTADO DE LA CUESTIÓN ............................................................................................. 3 

2. LOS DRUIDAS A TRAVÉS DE LAS FUENTES .................................................................... 5 

2.1. FUENTES LITERARIAS ............................................................................................. 5 

2.1.1. FUENTES GRIEGAS Y LATINAS ......................................................................... 5 

2.1.2. FUENTES INSULARES ....................................................................................... 8 

2.2. FUENTES ICONOGRÁFICAS .................................................................................... 9 

2.3. FUENTES EPIGRÁFICAS ........................................................................................ 10 

2.4. FUENTES ARQUEOLÓGICAS ................................................................................. 11 

3. LA EXISTENCIA DE LAS DRYADES ................................................................................ 14 

4. CULTO Y DOCTRINA .................................................................................................... 16 

4.1. TRASMISIÓN ORAL DE LA CULTURA .................................................................... 16 

4.2. LAS FUNCIONES DE LOS DRUIDAS ....................................................................... 17 

4.3. RITUALES Y SACRIFICIOS HUMANOS ................................................................... 20 

4.4. LA VIDA DESPUÉS DE LA MUERTE........................................................................ 24 

5. CONCLUSIÓN .............................................................................................................. 26 

BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................................. 28 

ANEXO: FIGURAS ........................................................................................................ 31 

 



2 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

El objetivo de mi trabajo es plasmar la información que ha sido recopilada por 

los diferentes historiadores a lo largo de los años sobre los druidas. Su estudio ha 

dependido demasiado de la propia imaginación de cada historiador sobre este tema, 

por lo que no sabemos con certeza la realidad de muchos de los datos que nos han 

llegado. Los druidas no escriben directamente sobre ellos ni trasmiten sus enseñanzas 

por escrito, por eso debemos tener en cuenta que tratamos fuentes posteriores o 

indirectas que pueden ser tergiversadas por sus autores. En este trabajo vamos a tratar 

quienes eran los druidas, las diferentes fuentes, su doctrina y culto, sus funciones, e 

incluso la existencia de las mujeres druidas o dryades. 

Primero debemos preguntarnos quiénes eran los druidas. Los cronistas griegos 

y romanos los veían como una casta sacerdotal de los celtas que habitaban la Galia y 

Britania, pero que no solo se les atribuía la función de sacerdotes. El druidismo era una 

forma de culto basado en el animismo, sus prácticas tienen muchas semejanzas con el 

chamanismo. Esta casta estaba muy relacionada con elementos como el muérdago, los 

bosques sagrados y el roble. Se consideraba que tenían habilidades mágicas y que 

realizaban sacrificios, aunque más adelante vamos a ver que muchas de estas ideas 

sobre ellos no tienen bases reales. Por lo que no podemos asegurar con certeza todo lo 

que se dice sobre ellos.  

La localización geográfica en la que se centra el trabajo es en la Galia y Britania. 

Principalmente en la Galia, lugar del que tenemos más información gracias a Julio 

César. Respecto a la cronología, se considera que la existencia de los druidas va más 

allá del siglo II a. C hasta mucho después de las conquistas romanas de Galia y Britania. 

El druidismo fue proscrito por el gobierno romano bajo el mandato de los 

emperadores Tiberio y Claudio, los druidas desaparecen de los registros escritos 

alrededor del siglo II d. C. Posteriormente surgieron hombres que se atribuyeron el 

título de druidas, y también aparecieron escritos que los mencionaban. En los siglos 

XIX y XX hubo un “renacimiento céltico”, se fundaron grupos basándose en las ideas 

sobre los antiguos druidas. Por lo que podemos ver que los druidas se han mantenido 

en la conciencia colectiva hasta la actualidad. En este trabajo abordamos 

principalmente las evidencias arqueológicas y la visión de autores clásicos del siglo IV 

a. C hasta el siglo V d. C.  

En relación con la problemática a la hora de profundizar en el tema de los 

druidas, reside en las fuentes literarias y en las arqueológicas. Las primeras suelen 

tergiversar la imagen de los druidas, ya sea por beneficio propio (propaganda) o por 



3 

 

 

considerarse una sociedad superior a la de esta casta. En el caso de las obras irlandesas 

y galesas, debemos tener en cuenta que pasaron por un filtro cristiano, son 

transcripciones hechas en un contexto cristiano por personas afines a esta doctrina. La 

gran mayoría de autores aluden a los druidas como ejemplos de rareza, la 

consideración más típica es la barbarie. Mientras que en el segundo caso, no podemos 

asegurar con certeza la relación de las evidencias arqueológicas con los druidas, se 

tiende a las conjeturas, suposiciones y debates. Aunque si podemos llegar a una 

aproximación de la historia de los druidas mediante la combinación de las diferentes 

fuentes, pero en muchos casos seguimos sin tener certezas.  

Además de que algunos pasajes de autores clásicos contienen exageraciones y 

dramatismo, buscando de manera intencionada lograr mayor sensacionalismo para 

atraer más lectores. También intentan desprestigiar a estas sociedades mediante la 

vinculación con rituales o sacrificios humanos que califican como “bárbaros”. Cuando 

sabemos que estos testimonios no tienen evidencias reales que los respalden. 

La metodología sobre la que he basado mi trabajo es la recopilación, el análisis 

y la comparación de diversas fuentes literarias, arqueológicas, epigráficas e 

iconográficas. Además de tratar la producción historiográfica y de los estudios que los 

investigadores han hecho en tiempos anteriores y/o contemporáneos al mío. Las obras 

que más he consultado para realizar este trabajo pertenecen a la autora Miranda 

Aldhouse-Green (2010; 2021), quien ha tratado el tema de los druidas en profundidad 

añadiendo los últimos descubrimientos sobre este tema. Y al autor Ronald Hutton 

(2009), quien también habla de los druidas en profundidad.  

ESTADO DE LA CUESTIÓN 

Los druidas es un tema que ha suscitado el interés de muchos autores clásicos, 

la mayoría de las fuentes son de carácter literario y provienen de estos autores. Este 

tema es particularmente interesante por su reacción negativa a la presencia romana, 

por ello es importante el reconocimiento de historias alternativas de protesta contra el 

Imperio Romano para comprender mejor a los druidas. Los autores que abordan este 

tema suelen hacerlo con un sentimiento crítico y de superioridad hacia la sociedad 

celta.  

El primer autor que habla de los druidas es Timeo (s. IV-III a. C), pero su obra 

nos ha llegado de forma indirecta, mediante autores como Posidonio de Apamea (135 

a. C). Sabemos que se formaron diferentes escuelas de autores clásicos con variedad 

de opiniones sobre los druidas, algo que veremos en profundidad en el apartado de las 



4 

 

 

fuentes. Solo vamos a mencionar algunos de ellos, comenzando por Julio César (100-44 

a.C.), su testimonio es el más rico y fiable aunque en ocasiones pudo intentar 

embellecer sus comentarios y justificar la conquista de las Galias. Durante esta guerra 

conoció en primera instancia las tradiciones y costumbres de estos grupos indígenas. 

En su obra De Bello Gallico nos presenta las funciones de los druidas, sus tradiciones y 

sacrificios. Incluso llegó a entablar amistad con un hombre considerado druida, 

Diviciaco. Otros autores como Diodoro Sículo (100 a. C) con su obra Bibliotheke y 

Estrabón (63 a. C) con Geographia nos presentan la división de la sociedad celta en 

diferentes clases. Estas clases suelen variar según el autor, y generalmente se tiende a 

utilizar solo la denominación “druida”. También destaca Plinio (23-79 d. C), en su obra 

Historia Naturalis profundiza en el uso que hacen los druidas de las plantas y en la 

importante “ceremonia del muérdago”. El pasaje en el que Plinio habla de esta 

ceremonia es uno de los más conocidos y destacados, pero como es el único autor que 

la menciona, no se tiene clara su veracidad. Por otro lado estarían autores como 

Lucano (39-65 d. C) con su obra Pharsalia, donde señala la importancia de las 

arboledas sagradas junto con el papel de los druidas en los sacrificios y rituales. 

Pomponio Mela (43 d. C) con Chorographia, comenta el conocimiento de los druidas 

sobre el más allá y la importancia de cuevas y arboledas.  

Posteriormente aparecen textos irlandeses que se han conservado gracias a los 

escribas de la época, y que cuenta con más apariciones de los druidas en obras como el 

Ciclo de Ulster y el Leabhar Ghabála Éirean, además de resúmenes de códigos legales. 

También existen textos galeses que contienen información más limitada sobre los 

druidas, destacan obras como el Mabinogion.  

Respecto a la historiografía del siglo XX surgen nuevas formas de crítica y 

métodos arqueológicos, por lo que varios historiadores y arqueólogos publicaron libros 

sobre los druidas. Destacando Stuart Piggott (1975), Anne Rose (1967; 1989), Nora 

Chadwick (1997) y Jane Webster (1999). Estos autores fueron posteriormente 

consultados por otros más recientes. En cuanto a la historiografía actual es importante 

mencionar a Ronald Hutton (2007), y Miranda Aldhouse-Green con las obras de 

Caesar's Druids: Story of an Ancient Priesthood (2010) y Rethinking The Ancient Druids 

An Archaeological Perspective (2021). La obra de esta autora es la más completa y 

reciente sobre el tema de los druidas. 



5 

 

 

2. LOS DRUIDAS A TRAVÉS DE LAS FUENTES 

Conocemos a los druidas gracias a las diferentes fuentes que existen sobre 

ellos: los testimonios literarios griegos y latinos, la iconografía, la epigrafía, la cultura 

material o la denominada “arqueología druídica”, y las alusiones en textos irlandeses y 

galeses de cronología medieval. A partir de su estudio e interpretación podemos 

acercamos a la realidad histórica de esos especialistas religiosos de las sociedades de la 

Céltica antigua, evitando incurrir en el mito y la idealización de los druidas que tiene 

sus orígenes ya en época antigua, y que continúan hasta el presente (Alfayé, 2015: 

311-318). 

2.1. FUENTES LITERARIAS 

Contamos con dos tipos de testimonios literarios: los textos greco-latinos, y los 

textos insulares -galeses e irlandeses- de época pre-cristiana. Estos últimos son 

transcripciones hechas en un contexto cristiano, aunque remitan a un horizonte mítico 

y religioso pre-cristiano. Mientras que las primeras serian una interpretación externa 

de estas sociedades, las fuentes insulares nos presentan una visión interna sin 

explicaciones. Las fuentes insulares son más escasas y limitadas que los textos clásicos. 

2.1.1. FUENTES GRIEGAS Y LATINAS 

Diversos autores de la Antigüedad Clásica aluden a los druidas en sus obras, y 

siguiendo a Stuart Piggott (1975: 99-103), podemos agruparlos en dos escuelas: la 

Posidoniana y la Alejandrina. El primer grupo tiene una actitud más crítica hacia las 

sociedades célticas, los romanos se consideraban más civilizados que sus vecinos, a 

quienes veían como primitivos y bárbaros. En la Roma imperial de Nerón se empieza a 

comparar el comportamiento decadente de las élites con la inocencia de las 

comunidades bajo el poder del Imperio. Es aquí donde el autor de época imperial 

Tácito, quien afirmaba el comportamiento bárbaro de estas sociedades, parece 

mostrar una simpatía por los subyugados al Imperio comparando la inocencia del 

“buen salvaje” con la antigua Roma, en contraposición con la Roma decadente del siglo 

I a. C. Por otro lado, el segundo grupo hace referencia en sus textos a la noción 

nostálgica del “noble salvaje”, un momento de inocencia del que el mundo civilizado 

carece. La escuela Alejandrina presenta a los druidas como intelectuales, con sentido 

de la justicia y creadores de un mundo ordenado (Aldhouse-Green, 2010: 28). 



6 

 

 

La información sobre los druidas recogida por estos autores está condicionada 

por su cosmovisión y por su concepción de las poblaciones célticas como la alteridad 

radical de la civilización clásica (Marco Simón, 1993) y su caracterización va cambiando 

de acuerdo con la cronología y con la percepción de sus cronistas (vid. Aldhouse-

Green, 2010: 13). El propósito de los autores clásicos no era la historia sino la 

literatura, trasmitían las extrañas costumbres de los “bárbaros”, fuera del mundo 

conocido romano. Los motivos eran la justificación del imperialismo romano, 

exageraban y barbarizaban lo extraño, particularmente si estas sociedades entraban 

en conflicto directo con el orden romano. Al ser parte de un contexto imperialista y 

contar con pocos textos galos y británicos para equilibrar su imagen, la perspectiva de 

los autores clásicos esta distorsionada, como señala Aldhouse-Green (2019: 18) “those 

of prejudice, ignorance and the application of a rigid, inflexible mindset to the mores 

of subjugated peoples, especially when the latter were non-literate”.  

El primer autor clásico que menciona a los druidas es Timeo en los siglos IV-III  

a. C., pero su obra no nos ha llegado de forma directa sino a través de otros autores, 

destacando la figura de Posidonio de Apamea en el año 135 a. C. Pero debemos ser 

cuidadosos con la información que transmite. Posidonio aborda las prácticas y 

costumbres de estas sociedades con vividos detalles, haciendo creer que visitó todas 

las regiones y pueblos sobre los que escribe, pero no hay evidencia de que ciertamente 

estuviera en ellos (Aldhouse-Green, 2021: 28). La información de Posidonio sobre los 

druidas será utilizada en el s. I a. C. por autores como Estrabón, Julio César y Diodoro 

Sículo, que constituyen lo que se ha denominado como “Tradición o Escuela 

Posidoniana”. 

César alude a los druidas en su obra De Bello Gallico, escrita durante sus 

campañas de Galia y Britania, y constituye una fuente importante para su estudio.  

Algunos investigadores contemporáneos como Hutton (2009: 3-5), consideran que 

César ofrece una imagen tergiversada de los druidas, presentándolos como educados 

sabios con poder de liderazgo, pero también como hombres primitivos debido a la 

práctica del sacrificio humano. De esta forma justifica su conquista ante sus lectores, 

mostrando que los druidas forman parte del Imperio pero que necesitan civilizarse 

mediante la imposición de los valores y reglas romanas, como sintetiza Aldhouse-

Green (2010: 35): 

On the one hand, then, Caesar is presenting to his audience back home a religious 

system recognisable to and comparable with his own, in an attitude, by implication, of 

respect. On the other hand, though, he is displaying the arrogant assurance of the 

empowered colonialist in misrepresenting the nature of Gallic religion, whether by 

virtue of ignorance or deliberate spin-doctoring. 



7 

 

 

En su obra César alude a los druidas de Galia y Britania, pero principalmente 

ofrece información sobre los druidas galos debido a que forjó una alianza con una tribu 

gala llamada Aedui y llegó a hacerse amigo de un druida, Diviciaco. Consideraba que 

los druidas y su ciencia procedían de Britannia, una isla donde había una escuela 

druídica y se conservaba la identidad celta: “tal ciencia fue inventada en Britania y 

trasladada de allí a la Galia. Aun hoy día los que quieren saberla a fondo van allá por lo 

común de estudiarla” (Julio César, trad. en 1982: 100).  

Los autores griegos Diodoro y Estrabón describen cómo los druidas son 

tratados con honor en la Galia, sobre la base del testimonio de Posidonio. Diodoro 

destaca su papel como filósofos y teólogos que estudian la naturaleza, y Estrabón su 

función como pacificadores que estudian la filosofía moral, cuya reputación les 

otorgaba la responsabilidad de actuar como jueces en las disputas. Ambos aluden a la 

existencia de tres tipos de especialistas religiosos en la sociedad céltica: los bardos o 

poetas; los vates o profetas, buenos en la adivinación; y los druidas. A pesar de que 

estos autores consideren a los druidas como hombres sabios, en ningún momento los 

asemejan a otras doctrinas filosóficas como hace la tradición alejandrina, que incluso 

los presenta como una fuente de filósofos como Pitágoras. La tradición Posidoniana es 

comprensiva con estas sociedades, pero las considera “bárbaras”. 

A finales del siglo I d. C., en época imperial, aparecen otros autores más críticos 

con los druidas que beben de obras pertenecientes a la tradición Posidoniana, como 

son Tácito, Lucano y Plinio, quienes los presentan como “bárbaros”, como salvajes que 

realizan sacrificios humanos, justificando así su persecución. Tácito es nuestra principal 

fuente sobre los druidas en Britannia, y su implicación en la resistencia indígena a la 

dominación romana (Aldhouse-Green, 2010: 14). En cuanto a Lucano, Farsalia, 

considera que los druidas y sus rituales son bárbaros y rebeldes, por lo que no deben 

ser tolerados por la sociedad romana, justificando así la violencia contra ellos. Por 

último, Plinio en su Historia Natural, ofrece información sobre los druidas y sus 

rituales, por ejemplo el de la recogida del muérdago, pero lo hace desde su perspectiva 

romantizada, que Chadwick (1997: 34-35) define como “una fantasía pintoresca”. 

En cuanto a los textos de la tradición Alejandrina sobre los druidas, están 

escritos por eruditos de la escuela de Alejandría durante los siglos I-V d. C. entre los 

que destacan Orígenes, Clemente de Alejandría y Cirilo. A pesar de que estas 

sociedades célticas se consideraban bárbaras, estos autores profundizaron en que, 

pese a ello, contaban con una sofisticación intelectual, veían a los druidas como 

“nobles salvajes”, líderes religiosos que contaban con lo que denominaban como 

“sabiduría bárbara”. Sabemos que consultaron y recopilaron fuentes antiguas, entre 



8 

 

 

las que destaca la obra de Timeo; y aunque para Piggott (1975) no aportaron nada 

nuevo, sí abordaron a los druidas con un tono respetuoso. De hecho, incluso comparan 

a los druidas con los pitagóricos en su idea de la inmortalidad del alma, como es el caso 

de Clemente de Alejandría, quien consideraba que los filósofos obtuvieron sus ideas de 

los druidas.  

2.1.2. FUENTES INSULARES 

En el caso de las fuentes insulares sobre los druidas contamos con el corpus 

literario irlandés y el galés, puestos por escrito en época ya medieval, y aunque ambos 

son parcos, los textos de Irlanda ofrecen mayor información y más veraz debido a su 

transmisión textual. Estos textos son transcripciones hechas en un contexto cristiano 

por escribas y eruditos afines a esta doctrina, por lo que debemos tener en cuenta que 

pasaron por un filtro cristiano. 

La literatura irlandesa, con obras como el Ciclo de Ulster y el Leabhar Ghabála 

Éireann, recoge historias míticas y heroicas en las que aparecen druidas, además de 

resúmenes de códigos legales, que proceden de la tradición oral y que se conservan 

gracias a escribas medievales y eruditos modernos. Los fragmentos que nos han 

llegado son versiones de una tradición trasmitida oralmente en prosa primitiva 

durante generaciones sucesivas de bardos, es una tradición arcaica y remota. Los 

primeros manuscritos son de la Alta Edad Media, transcritos por eruditos y escribas 

cristianos, por lo que seguramente fueron alterados al trasmitir una tradición 

considerada pagana “…the past to which they belonged was pre-Christian and pagan, 

whereas the medieval redactors were clerics of the Christian Church which had 

stamped out and supplanted the older friths.” (Piggott, 1975: 32). 

Estos manuscritos medievales cuentan con elementos paganos que hacen 

referencia a la tradición de estas sociedades arcaicas, estos autores medievales 

trabajaron para producir literatura y ubicarse dentro del amplio marco de la historia 

europea establecida por los autores clásicos. No podemos saber que elementos de 

estos textos son reales o inventados, aunque contengan parte de la tradición de estas 

sociedades, mezclaron ideas de la biblia, textos cristianos y obras clásicas griegas y 

latinas. Lo que sí se puede afirmar es que los druidas existieron entre los irlandeses 

paganos. A pesar de las diferencias que aparecen en los textos irlandeses y en los 

relatos clásicos, cuentan con bastantes cosas en común para sugerir un papel similar 

en la sociedad gala, británica e irlandesa de la Edad de Hierro (Hutton, 2009: 30-32).  



9 

 

 

Los textos galeses, entre los que destaca el Mabinogion, son más limitados en 

la información que nos ofrecen sobre los druidas, quizás debido a que esa zona sí fue 

romanizada, a diferencia de Irlanda, con lo que ello pudo implicar para la supervivencia 

del druidismo. Posteriormente gobernarían príncipes independientes que 

permanecieron romanizados, y que eran cristianos o estaban en proceso de 

cristianizarse. Por tanto hubo un filtro más extenso antes de llegar hasta los escribas 

medievales.  

Un contexto más restringido que el de los textos irlandeses podría explicar 

porque en ellos abundan alusiones a los druidas y en los textos galeses apenas se 

mencionan. Un término que aparece en los textos galeses que podría hacer referencia 

a la figura del druida es derwydon, que se ha identificado como “profeta” y que 

aparece en el poema Armes Prydein y en uno de los poemas del Book of Taliesin, como 

explica Hutton (2009: 47): 

Thus, the poem Armes Prydein, which is usually dated to the tenth century, includes 

the line 'dysgogan derwydon meint a dervyd', often translated as 'Druids foretell all 

that will happen', although the current standard edition of the text hedges its bets by 

rendering derwydon as 'wise men'. One of the poems in the Book of Taliesin, Kat 

Goddau, which could have been composed at any time between the eleventh and 

fourteenth centuries, speaks of Derwydon who prophesy to (King) Arthur, apparently 

predicting Noah's Flood, the Crucifixion and Doomsday. 

Si consideramos que este término significa druidas, podría ser algún tipo de 

tradición nativa conservada por los autores galeses a través del paso de los siglos y los 

cambios culturales. Aunque por otro lado, este término también podría ser un 

préstamo de la literatura extranjera, haber sido acuñado bajo influencia de la literatura 

irlandesa contemporánea, que destaca a los druidas en el papel divino. Estos textos 

galeses le dan mucha importancia a Irlanda y a los irlandeses, mientras que estos 

apenas hablan de los galos. Por esto debemos tener en cuenta la problemática de los 

textos galeses, son más limitados y dudosos que los irlandeses. 

2.2. FUENTES ICONOGRÁFICAS 

En cuanto a las imágenes, resulta complicado desentrañar sus códigos y significados sin 

conocer las narrativas mítico-religiosas, pero aun así podemos identificar en ellas 

rituales, dioses, sacerdotes, geografías sobrenaturales, combates heroicos, símbolos 

solares, etc. (Alfayé, 2022: https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html). 

https://www.muyinteresante.es/historia/35455.html
https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html


10 

 

 

Las representaciones iconográficas no son muy abundantes y no dejan clara su 

relación con los druidas, podemos interpretar una vinculación gracias a los símbolos o 

elementos representados. Además, podemos ver la tradición romana adquirida por 

estos pueblos, como es el caso de las deidades percibidas como humanos. Esto 

aparece reflejado en la figura de Corinium en Britania (Fig. 1), esta representación nos 

muestra una manipulación delicada del hábito iconográfico romano al desdibujar los 

límites entre figuras romanas y animales (Aldhouse-Green, 2021). Esta escultura 

muestra rasgos que cambian de forma, el cruce de género y el cambio de forma entre 

animales y humanos son característicos de estas sociedades de la Edad de Hierro. 

En la iconografía galorromana tienden a aparecer hombres junto a robles, 

bellotas, muérdago, etc. Como es el caso de las tallas en relieve de Alesia en Borgoña, 

donde aparece un individuo junto a un roble lleno de bellotas. Algunas 

representaciones de la Edad de Hierro en contexto pre-romano, como es el caso del 

caldero encontrado en Gundestrup (Jutlandia, Dinamarca), cuentan con una 

importante iconografía que podría estar relacionada con los druidas (Fig. 2): se trata de 

una escena de un humano sentado en cruz, rodeado por animales (Aldhouse-Green, 

2010: 86). 

Por otro lado, en las galerías de la Edad de Hierro en Naródni Muzeum (Praga) 

esta conservada una cabeza masculina humana que procede de una estatua 

monumental no encontrada (Fig. 3). No es habitual hallar iconografía de piedra en la 

Edad de Hierro, por lo que debió de ser alguien significativo. Lo destacable de esta 

escultura es el peculiar peinado, que podría estar relacionado con un druida. La autora 

Aldhouse-Green (2010: 187) señala que la forma en la que se representa el cráneo 

calvo como si lo hubiera afeitado, con una superficie rugosa, podría ser una 

representacion de un especialisa religioso. Otra escultura que menciona es la de 

Glauberg (Fig. 4), que cuenta con una corona de hojas, que en el caso de ser de 

muérdago tendrían relación con la iconografía druídica.  

2.3. FUENTES EPIGRÁFICAS 

 La mayoría de las inscripciones que nos han llegado son posteriores a la 

conquista romana, momento en que los druidas empezaban a desaparecer del poder 

público y cuando más epigrafía romana surgía en la zona. A pesar de ello contamos con 

diferentes términos y deidades que parecen relacionarse con los druidas.  

Los nombres de deidades prerromanas que se asocian a los druidas galos en la 

Galia aparecen en la epigrafía e iconografía, gracias a la llegada de los nuevos métodos 



11 

 

 

romanos. Estos nombres de deidades ya fueron mencionados por autores como 

Lucano, en su obra Farsalia, seguían presentes en el pensamiento religioso antes de la 

llegada romana. Entre estas inscripciones destaca el nombre de Nemetona, nombre 

galo de una deidad femenina que significa “diosa de la arboleda sagrada”. Podría ser 

importante en términos de druidismo debido a la asociación entre los druidas y las 

arboledas sagradas mencionadas por autores clásicos.  

Algunas inscripciones galorromanas cuentan con el término Gutuater, palabra 

gala que significa “padre de la inspiración”. Una especie de magistrado con deberes 

sagrados que se habían convertido en parte del sistema romano. Este término podría 

estar relacionado con algunas funciones druídicas como: adivinos o intermediarios del 

mundo espiritual (Aldhouse-Green, 2010: 52). Destaca la piedra de Maçon (Saône-et-

Loire) y la inscripción del título de Norbaneius Thallus en la base de un altar de mármol 

dedicado al dios Anvallus: GVTVATER (Fig. 5). La evidencia epigráfica de los Gutuater 

pertenece a los siglos I y II d. C, y están principalmente agrupadas en la región de 

Borgoña, donde sabemos que estaba la tribu de los heduos y la evidencia de un druida, 

Diviciacus.  

Por otro lado, sobre epigrafía más específicamente relacionada con el término 

druida. En Autricum (Chartres, Francia) se hallaron una serie de inscripciones del siglo II 

d. C grabadas sobre thuribulum, depositado en un santuario subterráneo bajo el 

control de Gaius Verius Senatus (Simón, 2022: 186-187). Las inscripciones contienen 

una lista de deidades entre las cuales aparece mencionado el dios Dru-. Este prefijo 

galo significa roble o sabio, además de ser la abreviatura de druida. Este santuario 

oculto bajo tierra pudo haberse utilizado para realizar prácticas del druidismo antiguo 

(Aldhouse-Green, 2021: 122-123). 

Además, en el santuario de Fison Way, Thetford (Norfolk) se encontraron una 

serie de cucharas inscritas en galo o británico con nombre de deidades que podrían 

estar relacionadas con los druidas, debido a que recuerdan a las enumeradas en el 

thuribulum de Chartres (Fig. 6). Aldhouse-Green (2021: 123) considera que las 

cucharas pudieron ser usadas en prácticas de adivinación, podrían ser parte del juego 

de herramientas utilizado por los antiguos druidas.  

2.4. FUENTES ARQUEOLÓGICAS 

La existencia de una cultura material asociada a los druidas cuenta con una 

interpretación muy controvertida. La denominada “Arqueología druídica” debe ser 

interpretada junto con otras fuentes, aunque hay bastantes restos arqueológicos la 



12 

 

 

mayoría de veces solo podemos especular sobre su significado (Aldhouse-Green, 

2021). Hay muchos elementos que no nos han llegado debido a su condición, como 

señala Alfayé (2023) “aquello que no dejó huella material —gestos, palabras, sonidos, 

olores, elementos perecederos, movimientos, emociones y sensaciones— nos resulta 

irrecuperable”. 

La arqueología druídica cuenta con diferentes zonas donde se pueden 

encontrar yacimientos: en cuevas y bosques, depósitos de objetos en zonas acuáticas, 

cementerios, lugares considerados santuarios, etc. Algunos restos arqueológicos 

importantes que nos han llegado son las cucharas mencionadas anteriormente del 

santuario en Fison Way, que constituía una zona de reuniones tribales britanas (Fig. 7), 

que acabó siendo destruido por los romanos, al igual que destruyeron el sanctum 

sanctorum druídico en Anglesey. Después de 300 años, una comunidad depositó un 

tesoro en el que aparecían estas cucharas que pudieron formar parte de un 

equipamiento ritual druídico (Aldhouse-Green, 2021: 142). Otras cucharas (Fig. 8) que 

también fueron depositadas ritualmente y tuvieron un uso ceremonial son las de 

Castell Nadoling (Cardiganshire), con decoración de la cultura de la Tène.  

Entre estas herramientas cultuales de los druidas se incluiría el caldero, que 

aparece mencionado en alguna historia mítica galesa medieval, como es el caso de 

Preiddeu Annwfn, donde se menciona un caldero mágico tachonado de piedras 

relucientes. Aldhouse-Green (2021: 82) considera que podría estar relacionado con la 

evidencia arqueológica, ya que en Llyn Fawr, cerca de Rhigos, en Gales, aparecieron 

varios calderos del siglo VII a. C., y uno de ellos contaba con más remaches de los que 

son necesarios para unir las láminas de bronce que lo forman, y que segurmante 

parecían piedras preciosas cuando estuvieran nuevos. Por otro lado, estos calderos 

podrían ser considerados sagrados por su utilización en rituales y banquetes. La 

presencia de calderos en contextos acuáticos galeses de carácter sagrado podría estar 

relacionada con rituales druídicos. 

Por otro lado, las tumbas de Deal (Mill Hill, Inglaterra), fechada entre 360-100 

a. C., y la de Saint-Georges-lès-Baillargeaux (Vienne, Francia), datada alrededor del 100 

a.C., han sido identificadas como posibles enterramientos de druidas (Aldhouse-Green, 

2021: 53). La tumba de Deal es diferente debido a que el cuerpo se enterró en un área 

aislada, separada del cementerio principal, con un escudo y una espada. El escudo 

había sido roto y doblado por la mitad antes de colocarlo con el cuerpo, y la espada 

había sido colocada boca abajo para que su superficie decorada quedara oculta. 

Respecto al cráneo, apareció con un tocado o diadema de bronce con diseños de la 

Tène (Fig. 9), que podría señalar su condición de sacerdote ya que es una pieza 



13 

 

 

claramente ceremonial, que muestra la importancia de la persona enterrada. 

Aldhouse-Green (2021: 55) cree que podría haber sido un druida al que le otorgaran 

“honores militares” en su rito funerario. 

Respecto a la tumba de Saint-Georges-lès-Baillargeaux, el ajuar del hombre 

enterrado está compuesto por un cuchillo, tres navajas y piedra de afilar, elementos 

que denotan su posible función de profesional religioso (Fig. 10) y que pudieron ser 

utilizados en algún sacrificio. 

En algunos yacimientos arqueológicos cómo Fiskerton (Lincolnshire) podemos 

ver la correlación entre fuentes arqueológicas y fuentes literarias clásicas en la 

interpretación de la arqueología druídica. Plinio señala el interés druídico por las fases 

de la Luna (Plinio, Historia Natural, XII-XVI, 95), y en este yacimiento se han 

documentado talas de árboles que podrían responder a un patrón relacionado con los 

eclipses de Luna. El autor Julio César también menciona la importancia de la Luna y de 

la noche para los druidas, además de su aprendizaje astronómico. Nos habla del 

cómputo del tiempo no por días, sino por noches (Julio César, trad. en 1982: 101), y de 

la importancia de la Luna para ellos (Julio César, trad. en 1982: 102). Esto podría tener 

relación con las 150 piezas encontradas junto con una estatua de bronce en un campo 

al norte de Coligny, en el centro de la Galia. El llamado Calendario de Coligny (Fig. 11) 

del periodo galo-romano temprano es una hoja de bronce con inscripciones en lengua 

gala que fue roto intencionadamente antes de ser enterrado. Consta de 5 calendarios 

anuales divididos en meses, donde se marcan los buenos tiempos y malos tiempos 

para actividades rituales, señalando que el tiempo más eficaz para las prácticas 

sagradas sería en la primera quincena, tiempo de la luna creciente. El sistema de 

referencia lunar del calendario tendría relación con los druidas, quienes tuvieron que 

participar en su construcción e implantación (Aldhouse-Green, 2021: 125). 

Por otro lado, volviendo a las referencias hechas por Julio César, sabemos que 

registró como nombre propio Gutuatrus, su significado sería “Padre de la Voz” (Bell. 

Gall. VI, 38). Esta denominación estaría más relacionada con un título que con un 

nombre, además de que la evidencia arqueológica muestra que podría tener una 

connotación religiosa. El hombre al que se refiere como Gutuatrus era perteneciente a 

la tribu de los Carnutes, cuya capital era el lugar donde se llevaba a cabo la asamblea 

druídica anual, en Chartres. Por tanto, todo esto nos señala que esta persona 

seguramente era un druida. Además de que existen evidencias arqueológicas del 

vínculo entre Gutuatrus y la religión durante el periodo romano, como es el caso de 

tres altares de piedra del este de la Galia que representan Gutuatrus asociados a 

diferentes deidades en las localidades de Maçon y Autun.  



14 

 

 

Por último, mencionar los santuarios de guerra, donde se han encontrado 

restos humanos y de armamento, entre ellos destacan Gournay-sur-Aronde (Oise), que 

contiene los restos de un templo (Fig. 12), y Ribemont-sur-Ancre (Somme). Ambos de 

la Edad de Hierro. En ellos podemos apreciar una organización y control de los rituales, 

por lo que sugiere la presencia de especialistas religiosos profesionales. Según 

Aldhouse-Green (2021: 51) probablemente llevaron a cabo funciones de los druidas, 

estén o no siempre identificados como tales. En relación a los hallazgos de restos 

humanos, en Britania tenemos testimonios de sacrificios humanos. En Lindow Moss 

(Cheshire) aparecieron restos de un joven con signos de violencia que contenía en su 

estómago una última comida junto con polen de muérdago, elemento relacionado con 

los druidas. 

3. LA EXISTENCIA DE LAS DRYADES 

No sabemos si históricamente el sacerdocio de los druidas estaba reservado a 

los hombres o si existieron druidesas o dryades. Las evidencias arqueológicas y 

literarias nos muestran que entre los profesionales religiosos tuvo que haber mujeres 

especializadas en lo sagrado. Las referencias literarias son las que más abundan, nos 

muestran su función como sacerdotisas y videntes.  

Algunos autores clásicos, como es el caso del Tácito, aluden a la existencia de 

sacerdotisas británicas, dryades o druidesas. En su caso cita a las mujeres enfurecidas 

“Furias” que defendieron la isla sagrada de Anglesey (Gales) de las tropas de Suetonio 

(Aldhouse-Green, 2021: 18). A su vez, Salustio menciona que las mujeres celtibéricas 

eran depositarias de la memoria oral de sus comunidades (Alfayé 2021; Moral García, 

2022), por tanto pudieron tener una función de guardianas de la tradición religiosa de 

sus pueblos. Esto conecta directamente con la función de los druidas, quienes se 

encargaban de proteger y trasmitir el conocimiento de forma oral entre generaciones. 

También sabemos que según los Scriptores Historiae Augustae, algunos emperadores 

romanos del siglo III d. C consultaron a adivinas galas, las dríades, mujeres que 

desempeñaban funciones sacerdotales y proféticas, y que podrían identificarse como 

druidesas (Aldhouse-Green, 2010: 220): 

On a certain occasion, Aurelian consulted the Druid priestesses in Gaul and enquired of 

them whether the imperial power would remain with his descendants, but they 

replied… that none would have a name more illustrious in the commonwealth than the 

descendants of Claudius. (trad. Magie, 2019: 44. 4-5). 



15 

 

 

Julio César no menciona la existencia de un clero femenino entre las 

poblaciones galas y/o britanas equiparable al druídico, pero Estrabón sí describe 

mujeres ancianas con vestiduras blancas que realizaban sacrificios o rituales (Estrabón 

VII, 2, 3). Otro testimonio es el de Casio Dion, quien consideraba que la reina britana 

Boudica, sacerdotisa de la diosa Adreste y líder de la tribu de los Icenos en el s. I d. C., 

era una druidesa que poseía habilidades de adivinación, usaba una liebre como 

ayudante animal que actuaba en su nombre en los enlaces con el mundo espiritual, y 

sacrificaba seres humanos a su diosa. Aldhouse-Green (2021: 101-102) se pregunta si 

el uso de la liebre podría tener una relación simbólica con la Luna, debido a su 

alimentación nocturna, y si eso puede interpretarse como una evidencia del carácter 

druídico de Boudica. La autora no llega a una conclusión, pero deja claro que toda la 

información parece apuntar a ello. A su vez, autores como Tácito y Casio Dion 

coinciden en señalar que se produjeron sucesos sobrenaturales en los centros urbanos 

romanos que fueron el foco de la rebelión de Boudica. Sabemos que Casio Dion leía los 

textos de Tácito, por ello tenían la misma visión sobre estos sucesos sobrenaturales. 

Tácito los relaciona con un presagio de que algo malo iba a suceder, mostrando gran 

exageración y dramatismo. Si se consideraron estos presagios importantes, 

seguramente los druidas aprovecharían el terror ocasionado para obtener una ventaja. 

Algunas producciones de la cultura material céltica han sido relacionadas con la 

existencia de especialistas religiosas femeninas entre las poblaciones de la Céltica 

antigua. Una de ellas es la escultura de una mujer con túnica larga y velo encontrada 

en Chamalières (Francia), y datada en el siglo I d. C. El detalle con el que está hecha y el 

velo que porta la diferencian, Aldhouse-Green (2010: 225) considera que podría ser 

una diosa o una sacerdotisa. El velo sugiere lo segundo, en la religión romana era 

costumbre sacrificar clérigos, cubrían su cabeza en señal de respeto. 

Además, en el cementerio galorromano de Hospitalet-de-Larzac apareció una 

tablilla de plomo sobre la que una mujer escribió una maldición en lengua gala (Fig. 

13), y que podría ser una hechicera o bien una adivina “druídica”. En La Chaussée 

(Francia) se ha descubierto la tumba de una mujer identifica como una profesional del 

ritual sobre la base del ajuar con el que fue enterrada: un par de cucharas, un cuenco y 

un bolso. Respecto a la tablilla de Larzac, destacan aspectos lingüísticos que hacen 

referencia a palabras como “sabiduría”  y “visión”. En el texto se identifica a las 

mujeres con el término uidluias, que tiene relación con el término weid (saber o ver) 

presente en druida (Moral García, 2022: 13-14). 

Todo esto presenta que hubo mujeres que participaron como responsables 

especializadas en cuestiones religiosas, mágicas y rituales. No podemos negar el 



16 

 

 

protagonismo y notable prestigio que tuvieron en las prácticas religiosas de sus 

respectivas sociedades. No sabemos si eran equiparables a los druidas, pero pudieron 

tener comportamientos religiosos paralelos o complementarios a la oficialidad 

druídica. Lo que sí que podemos asegurar es que algunas tuvieron un alto estatus 

social, pudiendo llegar a participar en cualquier función social. Esto queda reflejado en 

las evidencias arqueológicas halladas en enterramientos de la Edad de Hierro y en 

algunas fuentes escritas. 

4. CULTO Y DOCTRINA 

La historia de los druidas está rodeada de leyendas y mitos que se han ido 

perpetuando por diferentes autores a lo largo del tiempo. Es importante tener en 

cuenta que es muy poco lo que podemos saber sobre ellos a través de las fuentes. En 

muchos casos se tiende a la recreación e imaginación de la historia de los druidas, 

presentando como verdades datos con poca base y mucha inventiva.  

4.1. TRASMISIÓN ORAL DE LA CULTURA 

Los druidas relegaron de la escritura para trasmitir su cultura y sus enseñanzas, 

apenas contamos con textos célticos que nos revelen aspectos sobre los druidas. 

Algunos textos extraídos de inscripciones nos muestran que los druidas no eran 

iletrados, sabían escribir en griego y latín. Por lo que podemos asegurar que no 

buscaban trasmitir sus conocimientos mediante la escritura, sino mediante la tradición 

oral. Los druidas atribuían a la palabra poderes mágicos, además de que tenían en 

cuenta el recurso mnemotécnico. Por ejemplo, para ellos los poemas no solo eran un 

recurso literario, sino que intentaban fijar los detalles de las historias en su memoria. 

No usaban la escritura ni como medio ni como fin para sus enseñanzas, pero 

posteriormente leyendas y mitos célticos serían recogidos de forma escrita por clérigos 

de los siglos VIII-XV. Los druidas que transmitían la tradición de forma oral eran 

denominados bardos, y dentro de la jerarquía religiosa eran los encargados de cantar 

alabanzas a los dioses, difundir las tradiciones y conservar los mitos, además de 

cultivar la literatura oral y trasmitir relatos de hazañas guerreras (Sánchez, 2013: 80).  

Respecto a la trasmisión de los conocimientos druidas, Augusto abrió una serie 

de escuelas para jóvenes nobles galos en el siglo XII a. C., entre ellas destaca una 

escuela en el territorio de Augustodunum (Autun, Francia). Estas escuelas beneficiaron 

a los druidas manteniendo su influencia sobre la religión y la política, ya que se 

encargaron de educar a los jóvenes. La naturaleza de la doctrina era secreta, por lo que 



17 

 

 

se enseñaba a través de la palabra hablada en lugar de escrita. Los maestros que 

instruían a los jóvenes galos tenían una formación rigurosa, y algunos de los 

estudiantes podían llegar a viajar a Gran Bretaña para estudiar con maestros druidas 

importantes de la zona (Aldhouse-Green, 2010: 47-48). 

4.2. LAS FUNCIONES DE LOS DRUIDAS 

Los druidas no solo eran sacerdotes y guardianes de la tradición oral, el 

testimonio literario les asigna una amplia variedad de funciones que van más allá de la 

responsabilidad religiosa y ritual. Contaban con un rango muy alto dentro de la 

sociedad gala, se relacionaban con las clases dominantes combinando el liderazgo 

religioso y político. César reflexiona sobre sus habilidades como científicos naturales, 

pensadores, eruditos del universo, jueces, políticos, médicos, maestros y “guardianes 

de las llamas sagradas” del conocimiento y la tradición (Aldhouse-Green, 2010: 13). 

“Les atribuyen un poder sagrado y una función socio-religiosa preeminente: sacerdotes 

presentes en todas las ceremonias religiosas, depositarios de un saber colectivo que 

transmiten oralmente, jueces de todas las disputas, filósofos, adivinos, sanadores, 

consejeros de los poderosos, y líderes político-militares, como Diviciaco.” (Alfayé, 

2022: https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html). 

Los druidas estaban a cargo de la religión, tenían control sobre los sacrificios 

públicos y privados, encargados de dictar sentencias sobre las cuestiones religiosas. 

Respecto a la idea de un sacerdocio druídico, autores como Chadwick (1997: xviii) 

señalan que los druidas eran más filósofos que sacerdotes, debido a que no hay 

evidencias claras de su conexión con templos y santuarios formales, tampoco hay una 

liturgia y oraciones establecidas. Por otro lado, tenemos el testimonio de Julio César 

(trad. en 1982: 100) sobre la reticencia de los druidas a poner por escrito sus 

enseñanzas, así que seguramente por ello no hay una organización y normas del 

sacerdocio escritas. Los druidas tenían una gran capacidad de memorizar, no era 

habitual que escribieran sus conocimientos aunque tuvieran conocimiento en 

diferentes lenguas.  

Los druidas son una casta dentro de una clase social muy amplia, no solo había 

sacerdotes ni estaban relacionados con un sacerdocio celta. También había 

depositarios de la tradición, intermediarios entre los dioses y los hombres, jueces 

médicos, etc. Sabemos que la casta sacerdotal era la más importante, pero contaban 

con otras capacidades y funciones que aparecen mencionadas en relatos irlandeses 

como Cath Maighe Tuireadh (Sánchez, 2013: 7). La sociedad celta sería dividida en 

https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html


18 

 

 

diferentes clases, aunque Julio César tTrad. en 1982: 99) solo habla de dos grupos, los 

druidas con una condición más espiritual e intelectual, y los equites (caballeros) como 

guerreros. Mientras que los autores clásicos Diodoro (trad. en 2004: 275) y Estrabón 

dividen la clase intelectual de los celtas de la Galia por sus funciones: bardoi (cantantes 

y poetas), o’vateis (sacerdotes religiosos, adivinos encargados de los sacrificios y a la 

vez filósofos de la naturaleza) y druidai (filósofos de la naturaleza y la moral). Según 

Hutton (2009: 8) los datos que trasmiten estos autores no son muy fiables, ya que no 

tenían experiencias personales en las regiones de la Galia y Britania. Las fuentes de las 

que dependían eran principalmente griegas y romanas, y en algunos casos eran malas 

copias. 

Por otro lado contamos con testimonios celtas de Irlanda, donde aparecen 

nombrados los drui, bard y los fili. En el caso de la obra Baile in Sca’il, se menciona un 

fili que realiza unos ritos de una manera completamente druídica, posteriormente se le 

llama druida en la historia. Además de que los “magos” que aparecen en el texto 

cuentan con habilidades iguales a las de los druidas (Hutton, 2009: 33). A pesar de los 

diferentes términos utilizados, lo más habitual es que la clase sacerdotal tuviera la 

denominación general de “druida” independientemente de su función o 

especialización, aunque se refiriera a todas las aptitudes espirituales e intelectuales. 

Los druidas se ocupaban tanto de las ciencias humanas como de las divinas: 

astronomía, enseñanza, adivinación, magia, predicción, etc. Julio césar (Trad. en 1982: 

99) describió así el carácter y funciones de los druidas: 

Atienden el culto divino, realizan sacrificios públicos y privados y explican asuntos de 

religión; casi todas las querellas públicas o privado caen dentro de su jurisdicción; y 

cuando se comete algún delito, cuando se perpetra algún asesinato cuando surge 

alguna controversia sobre cuestiones de herencias o límites de tierra, actúan también 

de jueces. Fijan los premios y castigos; si un individuo particular o público desobedece 

sus decretos, es excluido de los sacrificios, lo cual era el máximo castigo para ellos. 

Como señala Julio César en el fragmento anterior, los druidas contaban con una 

faceta de jueces, disponían las sanciones últimas en los tribunales de justicia celtas y 

tenían amplia jurisdicción en temas judiciales. También tenían una función de 

consejeros del rey. El rey daba las órdenes, pero los druidas se encargaban de 

informarle y explicarle lo que fuera necesario para un gobierno adecuado. En muchos 

casos ejercieron de intermediarios y embajadores, evitando conflictos y representando 

a su pueblo frente a otros. Por ejemplo, el druida Diviciaco, fue embajador de los 

Eduos en Roma. La figura del druida mantenía la paz entre los pueblos, incluso se 

encargaban de la negociación de tratados (Sánchez, 2013: 81). 



19 

 

 

 Otra función muy importante junto con la de sacerdotes era la de trasmitir y 

recordar las tradiciones. Los druidas eran los encargados de que la tradición de su 

pueblo no fuera olvidada, trasmitiendo las genealogías y las grandes gestas. Su valor 

como historiadores y narradores fue clave, los celtas acudían a ellos en busca de 

información, y ellos recitaban la historia. Los druidas tenían una gran memoria, 

recordaban las historias de su pueblo y contaban con gran cantidad de canticos y 

poemas. La figura del bardo o bardoi relataba y componía tanto música como poemas, 

tenían una mente ágil para memorizar y componer. 

 Los druidas también contaban con conocimientos avanzados en medicina de la 

época. El equilibrio del cuerpo y del alma recaía muchas veces en sus manos, se 

encargaban de mantenerlo y restablecerlo mediante una serie de técnicas. La medicina 

que desempeñaban estaba formada de tres aspectos: el mágico (encantamientos), el 

sangrante (cirugía,) y el vegetal. Los druidas eran expertos en hierbas y en cirugía, 

muchos acudían a ellos para aprender sus artes. El primero en hablarnos de sus 

conocimientos médicos es Plinio, para quién el muérdago era el elemento principal 

que utilizaban los druidas en sus rituales. Esta planta era considerada un talismán y 

una medicina “ellos creen que cuando se toman en forma líquida el muérdago da 

fertilidad a cualquier animal estéril y es un antídoto para todos los venenos” (trad. en 

2010: 239). 

El muérdago no solo tenía funciones medicinales, también estaba relacionado 

con las capacidades adivinatorias, lo consumían para adquirirlas. Los druidas estaban 

versados en las artes de la videncia y la profecía, actuaban a veces como augurios en 

base a la interpretación de la naturaleza. Según Diodoro (trad. en 2004: 275) “predicen 

el futuro mediante la observación de aves o por medio del sacrificio de los animales”, y 

también mediante las constelaciones, las entrañas de animales, etc. En relación con la 

observación de las estrellas y constelaciones, sabemos que los druidas tenían 

conocimientos sobre astrología y astronomía. Estos conocían el movimiento de los 

astros y planetas, además del movimiento lunar y como afectaba a las plantas, 

animales y mareas. Predecían las estaciones con exactitud, además de saber el tamaño 

del universo y de la tierra, los signos del zodíaco, etc. Todo esto demuestra que tenían 

un gran conocimiento de las estrellas, reiterado por autores como César (trad. en 

1982: 100), respaldado por Estrabón, Diodoro Sículo y Plinio. Sus conocimientos están 

basados en la filosofía natural, la observación de un universo físico, buscan vivir en 

armonía con la naturaleza mediante el estudio y práctica de la moral. Por ello también 

eran considerados filósofos.  



20 

 

 

4.3. RITUALES Y SACRIFICIOS HUMANOS 

El tratamiento de los druidas estaba fuertemente contaminado por la 

asociación percibida con los sacrificios humanos. Sabemos que alguien o un grupo de 

personas quisieron manipular la muerte de ciertos individuos, esto quedó reflejado en 

su muerte y en el tratamiento de los muertos. Solo podemos especular sobre si los 

druidas estaban involucrados o no en estos rituales y sacrificios, pero algunos autores 

clásicos relacionan firmemente a los druidas con los sacrificios humanos. La mayoría de 

textos clásicos consideran los sacrificios humanos un acto propio de una barbarie 

salvaje, esta situación se agrava durante la anexión de Galia y Britania al imperio 

romano. Se percibe una tensión entre los druidas galos y el gobierno romano, cada vez 

son más vistos como una amenaza. El tratamiento de los druidas está afectado por 

esta idea, como señala Alfayé (2023): 

Los textos grecolatinos relatan con repugnancia que los pueblos de la céltica antigua 

sacrificaban seres humanos con distintos fines y procedimientos rituales. Aunque esa 

información literaria esté amplificada y distorsionada en tanto que forma parte del 

relato creado por Roma para justificar la conquista, la arqueología sí documenta casos 

de violencia intrapersonal ritualizada entre los celtas, aunque en ocasiones es difícil 

determinar qué motivó la selección de las víctimas y si sus lesiones son peri o post-

mortem. 

Algunos autores como Estrabón, Lucano y Julio César relacionan a los druidas 

con los rituales y sacrificios humanos, y afirman que para estos sacerdotes celtas no se 

puede aplacar la ira de los dioses inmortales en orden a la conservación de la vida de 

un hombre si no se hace ofrenda de la vida de otro. Además, aluden a formas 

específicas de inmolar como estrangular, empalar y quemar personas o animales 

dentro de “hombres de mimbre”, unos ídolos colosales entretejidos de mimbres donde 

introducían hombres vivos, normalmente delincuentes -pero si se quedaban sin ellos 

podían sacrificar personas inocentes-, para luego quemarlos como sacrificio (Fig. 14). 

Según Julio César (trad. en 1982: 100) estos sacrificios eran muy importantes para los 

galos:  

Toda la nación de los galos es supersticiosa en extremo; y por esta causa los que 

padecen enfermedades graves, y se hallan en batallas y peligros, o sacrifican hombres, 

o hacen voto de sacrificarlos, para cuyos sacrificios se valen del ministerio de los 

druidas, persuadidos de que no se puede aplacar la ira de los dioses inmortales en 

orden a la conservación de la vida de un hombre si no se hace ofrenda de la vida de 

otro; y por pública ley tienen ordenados sacrificios de esta misma especie. 



21 

 

 

Las prácticas que Julio César describió y las historias de sacrificio humano 

parecen derivadas de una sola fuente, Posidonio, pero no se han hallado evidencias, 

por lo que se cree que los griegos y los romanos diseminaran esta información para 

construir una imagen negativa de los bárbaros (Aldhouse-Green, 2010: 67).  

Otro autor que aborda el tema de los rituales y sacrificios humanos druídicos es 

Lucano, quien también relaciona a los druidas con crueles sacrificios, sus “bárbaros 

rituales” (trad. en 1995: 30). Este autor menciona a tres deidades espantosas que 

debían ser apaciguadas por los druidas mediante sacrificios humanos: Taranis, 

Teutates y Esus. Aunque algunos investigadores consideran que Lucano fue un autor 

sensacionalista y propagandístico (Aldhouse-Green, 2010: 68), existen inscripciones 

que hacen referencia a estas deidades, aunque ninguna menciona la práctica a la que 

se refiere Lucano. Por tanto, parte del discurso de Lucano se basó en la realidad del 

culto de las comunidades galo-británicas. Hay inscripciones que señalan la existencia 

de estos nombres, como es el caso del pilar del dios Esus (Fig. 15).  

Estos sacrificios tenían una finalidad, en la mayoría de casos eran ofrendas para 

los dioses, para obtener victorias o calmarlos. También tuvieron fines adivinatorios, se 

observaban las entrañas de los muertos para obtener predicciones. En algunos casos 

sacrificaban humanos para enterrarlos junto a personas de alto estatus, como por 

ejemplo concubinas o sirvientes. Es el caso de un británico de alto estatus del año 50 d. 

C. que fue encontrado en Folly Lane, donde lo enterraron con gran ceremonia, grandes 

obsequios y el sacrificio de tres mujeres sirvientas para acompañarlo al otro mundo. 

Los lugares donde se realizaban estas ceremonias y rituales cuentan con un 

gran simbolismo. Los druidas realizan sus rituales en santuarios, y sabemos de su 

existencia por fuentes literarias y arqueológicas. Estas zonas sagradas suelen tener un 

acceso restringido, como es el caso de la isla de Loira, una isla sagrada donde se 

recluyeron unas mujeres (Aldhouse-Green, 2010: 126). Por otro lado, tenemos 

arboledas sagradas como la de Massalia, profanada y destruida por los soldados de 

César. Lucano (Lucano, trad. en 1995: 70) afirma que “nadie se atrevía a entrar en esta 

arboleda excepto el sacerdote, lo que implica que el lugar boscoso estaba tan plagado 

de energía espiritual que era peligroso para los humanos sin protección”. Lucano 

menciona sus altares sembrados de “horribles ofrendas y sus árboles salpicados de 

sangre humana” y menciona que las arboledas sagradas eran lugares divinos “dónde se 

burlaban las normas y ocurrían cosas extrañas” (Lucano, trad. en 1995: 69).  

Los rituales dejaron evidencias arqueológicas, entre ellas destaca el hallazgo de 

un cementerio en un oppidum de finales de la Edad de Hierro en Gondole, Auvernia. La 



22 

 

 

comunidad que ocupaba esta zona cavó un gran pozo y colocó los cuerpos de ocho 

jinetes con sus caballos, mostrando un entierro ceremonial indicativo de un sacrificio. 

Se considera que podría estar relacionado con los druidas debido a que César describe 

en el libro sexto eventos y costumbres que conocía de haber estado prolongadamente 

en el territorio de Auvernia. La participación de los druidas en todo tipo de ritos de 

sacrificio podría haberse basado en su experiencia con las tribus de Auvernia (Julio 

César, Trad. en 1982: 99). Estos jinetes podrían ser nobles que combatieron bien y por 

ello fueron enterrados de esta forma, pero si reflexionamos sobre lo que dice César 

sobre los sacrificios humanos, señala que las personas sacrificadas solían ser criminales 

(Aldhouse-Green, 2010: 66). Por lo que no sabemos seguro si los jinetes de Gondole 

fueron desertores, pero en el caso de que así fuera los druidas habrían tenido un 

interés particular en su castigo ritualizado. 

Otra evidencia arqueológica sobre un sacrificio humano que muestra relación 

con los druidas sería en Lnidow Moss (Cheshire, Inglaterra). Los hallazgos encontrados 

en los pantanos son de la época en que los druidas estaban activos en Britania, 

seguramente del siglo I d. C. Se encontró un joven que había sido aturdido antes de ser 

garroteado y degollado, colocado boca abajo en el pantano. Murió con un brazalete de 

piel de zorro, y sus manos estaban muy bien conservadas. En su interior contenía 

residuos de una comida que también se ha visto en algunos cuerpos de los pantanos 

daneses de la Edad de Hierro, por lo que se considera que debía ser una comida 

ceremonial. Sobre todo destaca la presencia de polen de muérdago en el estómago 

que podría hacer referencia a los druidas. Esta planta es un elemento simbólico para 

ellos, además de que aparece en la descripción de Plinio (trad. en 2010: 249-250) del 

ritual de curación y fertilidad del roble y el muérdago en el sexto día de la luna, 

señalando la importancia de estos elementos para los druidas: 

Los druidas – así llaman a sus magos – no consideran nada más sagrado que el 

muérdago y el árbol en que crece, con tal que sea un roble. Ya de por sí eligen los 

robledales como bosques sagrados y no llevan a cabo ningún sacrificio sin su follaje. 

Plinio nos habla de un ritual druídico relacionado con sacrificios “el ritual del 

muérdago”, señalando la importancia del muérdago y del roble para los druidas. 

Describe una ceremonia en la que los druidas usando una hoz de oro recogían manojos 

de muérdago de un roble sagrado, al que trepaban en el sexto día de la luna creciente, 

atrapando el muérdago en un manto blanco (Aldhouse-Green, 2021: 12). Se realizaba 

un banquete a los pies del árbol elegido antes de que el sacerdote subiera al árbol. 

Según Plinio, el muérdago tiene poderes milagrosos de curación y fertilidad (trad. en 

2010: 251), los druidas lo utilizaban en sus rituales como antídoto para algunos 

venenos. El testimonio de Plinio es la única fuente que menciona este ritual, por lo que 



23 

 

 

se desconoce hasta qué punto se puede asociar a los druidas. Es posible que se 

inventara el “ritual del muérdago”, aunque puede tener cierta veracidad con relación a 

la importancia de los árboles y bosques para los druidas. Lucano si menciona en su 

obra Farsalia que los druidas habitaban en espesos bosques (Sánchez, 2013: 78).  

Por último también es importante tratar el sacrificio de animales. En este 

pasaje Plinio menciona el sacrificio de dos toros de color blanco (Trad. en 2010: 250-

251). Como podemos ver no solo se sacrificaban humanos, también realizaban 

sacrificios animales. En los santuarios de Gournay, Ribemont, Mirebeaus y Acy-

Romance existieron clérigos profesionales encargados del sacrificio de animales, 

además de que algún santuario tenía corrales para animales (Aldhouse-Green, 2010: 

137). El templo de Great Chesterford cuenta con comportamientos repetitivos y 

organizados que reflejan ceremonias anuales. Se han encontrado restos de animales 

como ovejas, pollos, vacas, caballos, etc. Y en santuarios como Acy-Romance (Ardenas) 

han aparecido algunas tumbas de personas con alto rango enterradas con equipos 

litúrgicos, que pudieron ser sacerdotes del santuario. Todo esto demuestra que 

claramente se reunían en locus sanctus, donde se realizaban sacrificios controlados por 

un sacerdocio. Normalmente los animales que se sacrificaban eran domésticos, y se 

daba en contextos muy diversos como viviendas, murallas, santuarios, etc. La elección 

del animal dependía de muchos factores y, como señala Alfayé (2023), “la elección de 

la especie, el género, el color y la edad del animal dependía de la deidad invocada, la 

finalidad del ritual, y otras convenciones culturales…”. Algunos de estos animales 

fueron consumidos en banquetes ceremoniales, mientras que otros serían depositados 

en tumbas, fosas o pozos posiblemente de carácter religioso.  

Estos rituales y sacrificios fueron orquestados por grupos de personas o 

sacerdocios encargadas de las actividades religiosas. En el caso de los sacrificios 

humanos las personas encargadas sabían lo que estaban haciendo, tenían 

conocimientos de anatomía humana y de cuanto podían forzar al cuerpo humano 

antes de la muerte. Sabían cómo prolongar el tiempo entre la vida y la muerte. Los 

autores clásicos nos presentan a los druidas como candidatos perfectos para estas 

actividades, pero no podemos asegurar con certeza que fueran ellos quienes las 

llevaban a cabo, aunque tuvieran los conocimientos necesarios para ello.  

 



24 

 

 

4.4. LA VIDA DESPUÉS DE LA MUERTE 

Y vosotros Druidas… enseñáis que las almas no descienden a tácitas moradas de Erebo, 

o a los pálidos reinos del subterráneo Dite: rige idéntico espíritu en otro mundo el 

cuerpo. Si cierto vuestro credo la muerte es intermedio de una larga existencia 

(Lucano, trad. Roldán 1995: 30). 

Los druidas tenían la creencia de que la muerte no era el fin de la vida. La 

doctrina de los druidas enseñaba que las almas no morían y los cuerpos podrían 

reencarnarse en otros. La muerte era otra etapa, por esta razón no le daban gran valor 

a perder la vida. Este pensamiento los llevaba a considerar los ajuares funerarios 

elementos importantes, de hecho César (trad. en 1982: 101) señala que aunque la 

Galia no era un país rico los funerales eran magníficos y suntuosos. Los objetos que se 

usaban en la vida terrenal y se enterraban con el muerto pasaban a formar parte de la 

vida en el más allá. Todo lo que se cree que le gustaba al muerto lo acompañaba, 

incluso animales y sirvientes más queridos. Algunas veces familiares o personas 

cercanas al fallecido se suicidaban voluntariamente para acompañarlo. Hay una 

seguridad en la inmortalidad y en reencontrarse en el más allá. 

La manipulación que hacían los druidas de la inmortalidad del alma y la 

transición corpórea, enseñando comunitariamente estas creencias. El hecho de no 

temer a la muerte les daba un valor suicida, según Pomponio Mela (Trad. en 2008: 18-

19) superar este miedo convertía a los galos y británicos en guerreros soberbios “una 

de las cosas que enseñan es el conocimiento común entre las masas, sin duda, para 

que sean más valientes en la guerra, a saber, que el alma es eterna y que hay un más 

allá entre las sombras”. 

Estas creencias también se aplicaban en el ámbito cotidiano, estaban tan 

seguros de la reencarnación que “incluso posponen la operación de los negocios y la 

recuperación de las deudas hasta el otro mundo” (Maturana, 2015: 72). Tenían la 

costumbre de prestar dinero para ser pagado en el otro mundo, estaban convencidos 

de que las almas de los hombres eran inmortales. Algunos autores clásicos como 

Diodoro Sículo, vincularon las enseñanzas pitagóricas del ciclo siempre cambiante de la 

reencarnación, con la creencia druídica de la vida más allá de la muerte.  

Entre ellos, en efecto, se ha impuesto la creencia de Pitágoras según la cual las almas 

de los hombres son inmortales y, después de un determinado número de años, 

vuelven a la vida, al penetrar el alma en otro cuerpo. Por ello, en los funerales de sus 

muertos, algunos lanzan a la pira las cartas que han escrito a sus parientes muertos, en 

la creencia de que los difuntos podrán leerlas (Diodoro Sículo, trad. en 2004: 272). 



25 

 

 

Hutton (2009: 21) desmiente esta vinculación entre la teoría pitagórica y la 

teoría druídica sobre la reencarnación. Las implicaciones morales y sociales serían 

completamente diferentes, aunque podrían tener cierta similitud en la supervivencia 

del alma en un nuevo marco. Los druidas prepararían el alma para continuar su vida en 

el más allá, mientras que el concepto pitagórico habla del renacimiento del alma en un 

cuerpo diferente en el mismo mundo. Otros autores, como Quevedo (1995: 10), 

también señalan que “no hay que confundir metempsicosis con reencarnación en la 

cosmovisión celta. Su concepto era algo más parecido a la inmortalidad del alma, pero 

ajena a la persona (…)”. Hay, además, algunos testimonios que hacen referencia a la 

existencia de estas creencias en la reencarnación, como menciona Diodoro Sículo en el 

pasaje anterior, las cartas son uno de estos testimonios. Según César los druidas no 

escribían, pero no sería raro que hubieran hecho escritos que luego quemarían con los 

muertos. En Vindolanda (Chesterholm) hay unos depósitos que conservaban cartas y 

otros documentos. Además de que nos han llegado escritos en tablillas de plomo para 

maldiciones y artefactos como el calendario de Coligny que demuestran que sí 

escribían. Por lo que la aparición de cartas reforzaría la creencia de la vida después de 

la muerte, serían mensajes al más allá (Aldhouse-Green, 2021: 148). 

Por otro lado contamos con la evidencia arqueológica de los enterramientos. La 

naturaleza de ciertas costumbres funerarias que implican la creencia de una vida 

después de la muerte, ajuares para entierros druídicos como los de Cerring y Drudion. 

El tratamiento de los muertos presenta ceremonias y gran cuidado de los cuerpos, 

además de ofrendas funerarias. El ajuar funerario contaba con dos partes, una 

seleccionada para quemar en la pila y otra se guardaba para colocarla en la tumba. 

Respecto a la forma de enterramiento, César deja claro que la cremación era el ritual 

elegido por las clases nobles galas, y que los preparaban para el más allá, la cantidad 

de ofrendas funerarias podrían ser consideradas como provisiones en su viaje.  

La principal fuente vuelve a ser César, pero algunos autores escribieron sobre la 

enseñanza de la reencarnación. En el caso de Pomponio Mela, escribió sobre las 

doctrinas druídicas siguiendo de cerca a los autores César, Estrabón y Diodoro Sículo. 

En relación con Estrabón (Trad. en 1992: 181) menciona que “Estos hombres, así como 

otras autoridades, han declarado que las almas de los hombres y el universo son 

indestructibles (…)”. Otros autores como Diodoro Sículo (trad. en 2004: 275) hacen 

alusiones al habla y la música, referenciando a los bardos “Entre ellos se encuentran 

asimismo poetas líricos que ellos llaman bardos. Estos poetas cantan con el 

acompañamiento de instrumentos semejantes a la lira; celebran a unos personajes e 

infaman a otros”. Un juego de clavijas de afinación para una lira (Fig.16) depositada en 

el siglo II a. C en un santuario subterráneo de High Pasture (Skye) nos demuestra este 

carácter musical que menciona Diodoro. De manera que las palabras habladas o 



26 

 

 

cantadas en los funerales podrían haber jugado un papel clave para enviar el alma al 

lugar que le corresponde, y los druidas habrían sido figuras esenciales para ayudar en 

este proceso. Las palabras en prosa, poesía y canción tenían el poder de vincular la 

tierra y los mundos espirituales. Dejando claro el importante papel de los druidas, 

quienes tenían la llave de la vida, la muerte y el renacimiento. 

5. CONCLUSIÓN 

Como conclusión, me gustaría reiterar que el acercamiento a la historia de los 

druidas no proviene directamente de ellos sino de las fuentes literarias greco-latinas. 

Es necesario diferenciar entre las fuentes literarias clásicas, que nos presentan una 

visión externa y en muchos casos con un exceso de interpretación, y las fuentes 

insulares (galesas e irlandesas) que nos muestran una visión interna pero tardía. 

Aunque los druidas no escribían sobre ellos ni sus enseñanzas, sí le daban mucha 

importancia a la palabra y a la memoria. La mayoría de la información que tenemos 

sobre ellos surge de textos galeses e irlandeses que han pasado un filtro cristiano al 

ponerse por escrito, y de dos escuelas formadas por autores clásicos: la Posidoniana, 

para la que los romanos son más civilizados que estos pueblos “bárbaros”, y la 

Alejandrina, que considera a los druidas intelectuales y justos, y la encarnación de la 

inocencia de la que carece el mundo romano. Por tanto, es importante recordar que la 

información de ambas escuelas puede ofrecer una visión distorsionada, que busca 

justificar el imperialismo romano  y la persecución de los druidas exagerando y 

barbarizando lo ajeno a Roma. 

Como se ha expuesto a lo largo del trabajo, el resto de fuentes presentan 

problemas de interpretación ya que su vinculación con los druidas es incierta. Algunos 

motivos iconográficos podrían hacer referencia a elementos relacionados con los 

druidas, como el roble y muérdago. Objetos y espacios de la cultura material podrían 

ser identificados como instrumentos y lugares rituales de los druidas. Y hay 

inscripciones con nombres de deidades, como Nemetona, prefijos como “dru”, y 

palabras como Gutuater, que remiten a la esfera druídica. Por ello, hay que combinar 

las diferentes fuentes para obtener una aproximación más real a la historia de los 

druidas. 

Además, quisiera destacar la posible existencia de las mujeres druidas, a pesar 

de la escasa información que hay sobre ellas. Seguramente existieron mujeres que 

desempeñaron funciones sacerdotales y proféticas, y aunque no sabemos si fueron 

equiparables a los druidas, algunas tuvieron alto estatus y participaron en cuestiones 



27 

 

 

religiosas, y podrían ser consideradas como dryades o druidesas. Sería interesante 

poder seguir profundizando en esta línea de investigación. 

Por otro lado, también me gustaría señalar la importancia de los druidas en la 

sociedad céltica, a los que las fuentes les atribuyen una amplia variedad de funciones. 

A lo largo del trabajo queda manifiesto que eran figuras muy importantes para las 

comunidades de la Céltica antigua y que contaban con gran cantidad de 

conocimientos, llegando a ser jueces, embajadores, médicos, videntes, astrónomos, 

historiadores, etc. La sociedad acudía a ellos buscando soluciones, además de que eran 

los encargados de trasmitir y recordar las tradiciones. Estas figuras no solo ayudaron a 

su pueblo, sino que los propios romanos utilizaron los conocimientos de los druidas en 

beneficio propio, aunque luego intentaran justificar su conquista desprestigiándolos 

por sus costumbres y rituales, atribuyéndoles la práctica del sacrificio humano. 

Algunos autores clásicos afirmaron convencidos que los druidas realizaban 

inmolaciones humanos, mostrándolos como salvajes, pese a que no se han encontrado 

pruebas sólidas de estas prácticas.  

Finalmente, quiero aludir a la creencia en la inmortalidad de las almas. Los 

ajuares funerarios tienen un papel muy importante en la demostración de esta idea, ya 

que creían que todo lo que enterraban con el muerto lo acompañaría en su viaje al 

otro mundo. Confiaban la inmortalidad del alma y en reencontrarse en el más allá, y se 

encargaron de trasmitir estas enseñanzas de tal forma que no se temiera a la muerte.  

Los druidas fueron figuras muy importantes para las sociedades célticas, que 

contaban con gran cantidad de conocimientos y, a pesar de la intervención romana en 

sus creencias y su forma de vida, siguieron manteniendo una relevancia social después 

de la conquista. Aunque los autores clásicos pudieron llegar a desprestigiarlos, y los 

emperadores como Tiberio o Claudio lograron prohibir su doctrina y perseguirlos, los 

druidas pervivieron a lo largo de la Antigüedad, aunque transformados en otro tipo de 

especialista ritual, y han perdurado en la conciencia colectiva hasta la actualidad, pese 

a que aquellos druidas del pasado no sean los que imaginamos en el presente. 

 

 

 

 



28 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

FUENTES CLÁSICAS 

César, J. (1982). La Guerra de las Galias (Trads. J. Goya Muniáin y M. Balbuena). 

Barcelona: Ediciones Orbis. 

Diodoro Sículo (2004). Biblioteca Histórica, libros IV-VIII (Trads. J. J. Torres Esbarranch). 

Madrid: Editorial Gredos. 

Estrabón (1924). The Geography of Strabo (Trad. H. Leonard Jones). London: Loeb 

Classical Library. 

Estrabón (1992). Geografía, libros III-IV (Trad. M. J. Meana y F. Pimro). Madrid: 

Gredos. 

Lucano (1995). Farsalia (Trad. M. Roldán). Córdoba: Servicio de Publicaciones 

Universidad de Córdoba. 

Plinio el Viejo (2010). Historia Natural, libros XII-XVI (Trad. F. Manzanero, I. García, Mª. 

L. Arribas, A. Mª. Moure y J. L. Sancho). Madrid: Gredos. 

Pomponius Mela (2008). De chorographia (Trad. C. Frick). London: BiblioBazaar. 

Vopisco F., Esparciano E., Capitolino J., Galicano V., Polión T. y Lampridio E. (1939). 

The Scriptores Historiae Augustae III (Trad. D. Magie). London: Loeb Edition. 

HISTORIOGRAFÍA MODERNA 

Aldhouse-Green, M. (2010). Caesar's Druids: Story of an Ancient Priesthood. New 

Haven: Yale University Press. 

Aldhouse-Green, M. (2021). Rethinking The Ancient Druids An Archaeological 

Perspective. Cardiff: University of Wales Press. 

Alfayé, S. (2015): Imposturas célticas: Celtismo, estereotipos salvajes, druidas, 

megalito y melancolías neoceltas. Sancho, L. (ed.), La Antigüedad como 

paradigma. Zaragoza: Prensas Universitarias, pp. 299-328. 



29 

 

 

Alfayé, S. (2022, 28 de junio). La religión de la céltica antigua: entre lo imaginario y lo 

real, Muy Interesante. https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html 

(consultado 23 de Agosto de 2023). 

Alfayé, S. (2023): La religión de la Céltica antigua. Ruíz Zapatero, G. (coord.), Celtas. 

Madrid: Pinolia, pp. 213-228. 

Chadwick, N. (1997). The Druids. Cardiff: University of Wales Press. 

Ellis, P. B. (2001). Druidas: El espíritu del mundo celta. Madrid: Oberon. 

Gregory, T. (1991). Excavations in Thetford 1980-1982, Fison Way, Vol.1. Norfolk: Field 

Archaeology Division. 

Hutton, R. (2009). Blood and Mistletoe: the history of the Druids in Britain. New Haven: 

Yale University Press. 

Mañueco, M. (2014, 27 de agosto). ¿Quiénes eran los druidas?, Muy Interesante. 

https://www.muyinteresante.es/historia/33276.html (consultado 26 Agosto 

2023). 

Maturana, J. V. (2015). Druidas: Identidad y resistencia a Roma. El caso de Britania. 

Revista Historias del Orbis Terrarum, 14, pp. 58-83. 

Moral, C. (2022). El papel de la mujer en la religión de la Galia céltica ¿Diosas y 

druidesas?. Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 28, pp. 1-17.  

Piggott, S. (1975). The Druids. High Holborn: Thames & Hudson Ltd. 

Puchal, I. Q. (1995). Druidas: del mito al hombre. Fòrum de Recerca, 1, pp. 216-229.  

Sanz, A. S. (2013). Druidas y Dryades en la sociedad celta. Iberian. Revista digital de 

historia, 8, pp. 71-94.  

Simón, F. M. (1993). Feritas Celtica: imagen y realidad del bárbaro clásico, en VVAA, 

Modelos ideales y prácticas de vida en la Antigüedad clásica. Sevilla: 

Universidad de Sevilla, pp. 141-166. 

https://www.muyinteresante.es/historia/36539.html
https://www.muyinteresante.es/historia/33276.html


30 

 

 

Simón, F. M. (2012). Los druidas y Roma: Representación y realidad de un tema clásico 

en G. Urso (Ed.), Sacerdos. Figure del sacro nella societá romana. Pisa: Edizioni 

ETS, pp. 323-340.  

Simón, F. M. (2022). Del turibulum de Chartres a la «mesa» de Pérgamo: los objetos 

del mago. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, pp. 183-199.  

Webster, J. (1999). At the End of the World: Druidic and Other Revitalization 

Movements in Post-Conquest Gaul and Britain.  Britania, 30, pp. 1-20.  

Wiśniewski, R. (2007). Deep Woods and Vain Oracles: Druids, Pomponius Mela and 

Tacitus. Palamedes: A Journal of Ancient History, 2, pp. 143-156. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 

ANEXO: FIGURAS  

Figura 1 

 

La escultura romano-céltica de Corinium s. II-III d. C, Museo de Corinium, Cirencester. 

Muestra una mezcla de elementos humanos con animales, y podría representar al dios 

Cernunnos. 

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos,_Roman_relief,_Corinium_Muse

um.jpg) 

Figura 2 

 

El caldero Gundestrup, encontrado en Jutlandia, Dinamarca.  

(https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail_of_antlered_figure_on_the_Gundestr

up_Cauldron.jpg) 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Cernunnos,_Roman_relief,_Corinium_Museum.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail_of_antlered_figure_on_the_Gundestrup_Cauldron.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Detail_of_antlered_figure_on_the_Gundestrup_Cauldron.jpg


32 

 

 

Figura 3 

 

Una cabeza masculina humana de la Edad de Hierro que procede de una estatua 

monumental encontrada en Viereckschanze (Mšecké Žehrovice) en 1943, actualmente 

se encuentra en el Naródni Muzeum (Praga). 

(https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9_%C5%BDehrovice_Head#/medi

a/File:Stone_sculpture_of_celtic_hero.jpg) 

Figura 4 

 

Estatua del príncipe de Glauberg s. V a. C, cuenta con una corona de hojas que podrían 

ser de muérdago. Hesse, Alemania. 

(https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg_v

orne_5.JPG) 

https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9_%C5%BDehrovice_Head#/media/File:Stone_sculpture_of_celtic_hero.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/M%C5%A1eck%C3%A9_%C5%BDehrovice_Head#/media/File:Stone_sculpture_of_celtic_hero.jpg
https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg_vorne_5.JPG
https://www.wikiwand.com/en/Glauberg#Media/File:Keltenf%C3%BCrst_Glauberg_vorne_5.JPG


33 

 

 

Figura 5 

 

Altar dedicado al dios Anvallus con la palabra GVTVATER, Borgoña, s. I-II d.C. 

(https://en.wikipedia.org/wiki/Anvallus) 

Figura 6 

 

Cuchara de plata de la Edad de Hierro hallada en Fison Way, inscrita en galo o británico 

con nombre de deidades desconocidas. British Museum, Londres. 

(https://www.britishmuseum.org/collection/image/756720001) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Anvallus
https://www.britishmuseum.org/collection/image/756720001


34 

 

 

Figura 7 

 

Fison Way, Thetford (Norfolk): zona de reuniones tribales británicas  

(dibujo: Gregory, 1991: 198)  

Figura 8 

 

Un par de cucharas de adivinación de finales de la Edad de Hierro, de Castell Nadolig, 

Cardiganshire (dibujo: Aldhouse-Green, 2021). 



35 

 

 

Figura 9 

 

Tocado o diadema de bronce con diseños de la Tène, 250-150 a. C., British Museum. 
(https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1990-0102-24) 

Figura 10 

 

Tres navajas y un cuchillo, posiblemente utilizado en sacrificios, de Saint Georges lès 

Baillargeaux (Vienne) (foto Aldhouse-Green, 2021: 55). 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1990-0102-24


36 

 

 

Figura 11 

 

Parte del calendario sagrado galorromano de Coligny (Francia), finales del siglo I a.C. y 

principios del siglo I d.C. (foto Aldhouse-Green, 2021: 125). 

Figura 12 

 

Representación del templo de Gournay s. III-II a. C, Galia. Galia – Gournay-sur-Aronde – 

Templo, de Jean Claude Golvin, 2018, 

(https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-

golvin-2/) 

https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-golvin-2/
https://jeanclaudegolvin.com/es/project/galia/gaule-gournay-sur-aronde-temple-jc-golvin-2/


37 

 

 

Figura 13 

 

Tablilla de maldición inscrita en galo del cementerio galorromano de Larzac, s. I d.C. 
(https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette_de_défixion_de_l%

27Hospitalet-du-Larzac_2.jpg) 

Figura 14 

 

Ilustración del siglo XVIII de un “hombre de mimbre” realizada por Thomas Pennant, 
Biblioteca Nacional de Gales. (https://es.wikipedia.org/wiki/Hombre_de_mimbre) 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette_de_défixion_de_l%27Hospitalet-du-Larzac_2.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/a/a4/Tablette_de_défixion_de_l%27Hospitalet-du-Larzac_2.jpg
https://es.wikipedia.org/wiki/Hombre_de_mimbre


38 

 

 

Figura 15 

 

El dios Esus representado como leñador en el conocido como Pilar de los nautas. 

Musée de Cluny, París (https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-

nautes.html) 

Figura 16 

 

Juego de clavijas de afinación para una lira, depositadas en el siglo II a. C en un 

santuario subterráneo de High Pasture en la isla de Skye (Escocia). 

(https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-

celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2) 

https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-nautes.html
https://www.musee-moyenage.fr/collection/oeuvre/pilier-des-nautes.html
https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2
https://terraeantiqvae.com/profiles/blogs/la-lira-de-los-celtas?overrideMobileRedirect=1&id=2043782%3ABlogPost%3A194189&page=2

