
2024 466

Silvia Vergara Recreo

Demóstenes vs. Esquines:
el léxico irreligioso como

estrategia retórico-política

Director/es
Ramón Palerm, Vicente Manuel



Universidad de Zaragoza 
Servicio de Publicaciones

ISSN 2254-7606



Silvia Vergara Recreo

DEMÓSTENES VS. ESQUINES: EL
LÉXICO IRRELIGIOSO COMO

ESTRATEGIA RETÓRICO-POLÍTICA

Director/es

Ramón Palerm, Vicente Manuel

Tesis Doctoral

Autor

2022

Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA
Escuela de Doctorado

Programa de Doctorado en Ciencias de la Antigüedad





 

 

 

 

 

Tesis Doctoral 

 

 

Demóstenes vs. Esquines: el léxico irreligioso 

como estrategia retórico-política 

 

Autor 

Silvia Vergara Recreo 

 

 

Director 

Dr. Vicente M. Ramón Palerm 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

2022 

 



 
 

 

2 

 

CONTENIDO 

Resumen ........................................................................................................................... 4 

Abstract ............................................................................................................................. 6 

Introducción ...................................................................................................................... 7 

El caso de la embajada fraudulenta (D. 19 – Aeschin. 2) ............................................... 15 

Discurso de la acusación (Demóstenes, Sobre la embajada fraudulenta) .................. 22 

Narración (D. 19.9-178) .......................................................................................... 22 

Argumentación (D. 19.179-301) ............................................................................. 69 

Epílogo (D. 19.302-343) ....................................................................................... 118 

Discurso de la defensa (Esquines, Sobre la embajada) ............................................ 125 

Proemio (Aeschin. 2.1-6) ...................................................................................... 125 

Refutación de la primera sección narrativa (Aeschin. 2.56-96) ............................ 129 

Segunda sección narrativa (Aeschin. 2.97-118) .................................................... 134 

Refutación final (Aeschin. 2.144-170) .................................................................. 138 

Epílogo (Aeschin. 2.171-184) ............................................................................... 151 

Conclusiones ............................................................................................................. 156 

El caso sobre la corona (Aeschin 3. – D. 18) ............................................................... 164 

Discurso de la acusación (Esquines, Contra Ctesifonte) .......................................... 170 

Narración (Aeschin. 9-167) ................................................................................... 170 

Argumentación (Aeschin. 3.168-254) ................................................................... 213 

Discurso en defensa del acusado (Demóstenes, Sobre la corona) ........................... 231 

Narración (D. 17-251) ........................................................................................... 231 

Argumentación (D. 18.252-296) ........................................................................... 270 

Epílogo (D. 18.297-324) ....................................................................................... 283 

Conclusiones ............................................................................................................. 289 

Conclusiones generales................................................................................................. 296 



 
 

 

3 

 

Overall conclusions ...................................................................................................... 304 

Bibliografía ................................................................................................................... 311 

Index locorum ............................................................................................................... 329 

Index nominum ............................................................................................................. 343 

Index verborum ............................................................................................................. 351 

 

 

  



 
 

 

4 

 

RESUMEN 

 

La presente Tesis Doctoral persigue estudiar el fenómeno irreligioso en los 

enfrentamientos judiciales entre Demóstenes y Esquines, prestando especial atención a 

su operatividad como estrategia retórica y arma de desacreditación política. El estudio se 

articula atendiendo a tres dimensiones que operan conjuntamente y se imbrican en los 

discursos de cada autor: en primer lugar, una dimensión léxico-semántica donde se busca 

delimitar semánticamente distintos niveles de irreligiosidad, así como constatar la 

evolución de los términos desde una perspectiva sincrónico-diacrónica. Además, el 

establecimiento de una tipología tripartita facilita la interpretación de los vocablos 

analizados –léxico semánticamente irreligioso, léxico irreligioso contextual y expresiones 

irreligiosas–. En segundo lugar, la dimensión retórico-estilística ocupa un lugar 

preeminente en la exégesis de los textos, demostrándose la interrelación del léxico 

irreligioso con las convenciones retóricas de la época y aquellas herramientas persuasivas 

de sello personal que ambos autores imprimían en sus textos. En tercer lugar, hay que 

considerar una dimensión política, la cual ayuda a entender la funcionalidad de la 

irreligiosidad en el marco histórico-político en que se produjeron estos discursos: lejos de 

plasmar la existencia de una crisis de valores religiosos en la Atenas del siglo IV a.C., el 

fuerte nexo que une política y religión en el imaginario ateniense confirma el manejo de 

la irreligiosidad como una forma de desacreditación política con que mostrar a los rivales 

al margen de la vida en sociedad, quebrantando aquellos rasgos identitarios y definitorios 

del buen ciudadano ateniense. 

Una breve introducción, cuyo objetivo es fijar el estado de la cuestión, la metodología 

y los objetivos del trabajo, da paso a los dos capítulos que forman la parte medular de 

nuestro estudio: por un lado, se halla la traducción, el análisis y el comentario de pasajes 

pertenecientes al caso sobre la segunda embajada ateniense del 346 a.C. (Sobre la 

embajada fraudulenta de Demóstenes y Sobre la embajada de Esquines). Por otro, 

aquellos que tratan la propuesta anticonstitucional que Ctesifonte presentó para que 

Demóstenes fuera coronado (Contra Ctesifonte de Esquines y Sobre la corona de 

Demóstenes). Finalmente, el trabajo culmina con unas conclusiones generales, seguidas 



 
 

 

5 

 

por una nota bibliográfica y tres índices de consulta (indices locorum, nominum et 

verborum). 

  



 
 

 

6 

 

ABSTRACT 
 

This Doctoral Thesis aims to study the irreligious phenomenon in the quarrels 

between Demosthenes and Aeschines, considering its functionality as a rhetorical device 

for political humiliation. Three different dimensions organised this study. It is also 

interesting to note how each dimension complements the others and how they are 

interrelated in the speeches of both orators. Firstly, there is a lexical-semantical 

dimension. Here, the delimitation of the semantical scope of irreligious terms is analysed. 

Likewise, the synchronic and diachronic evolution of such terms is treated. Furthermore, 

a triple typology helps to interpret this vocabulary: on the one hand, there is semantically 

irreligious lexicon; on the other, contextually irreligious lexicon; and finally, irreligious 

formulae or expressions. 

 Secondly, the rhetorical-stylistic dimension holds a high place in all the treated 

orations. Thus, we will verify how irreligiosity, rhetorical conventions, and other 

persuasive strategies are deeply interrelated.  

Thirdly, must be mentioned the political dimension that helps to understand 

irreligiosity within the historical and political frame in which the authors composed these 

speeches. Far from showing a religious crisis in Athens from the 4th century BC, the 

strong nexus connecting politics and religion in Athenian imaginary proves the 

employment of irreligious lexicon as a form of political humiliation. Thus, the orators 

portrayed their rivals as outsiders who violated those identity values that defined good 

citizens. 

The Thesis starts with a brief introduction that aims to define the methodology 

and the objectives of this work. Then, there are two chapters that form the principal part 

of the study. On the one hand, there are the translation, analysis and commentary of 

passages from the lawsuit of the second Athenian embassy (Demosthenes’ On the false 

embassy, and Aeschines’ On the embassy); on the other, those that deal with the illegal 

proposal Ctesiphon promoted for Demosthenes being crowned (Aeschines’ Against 

Ctesiphon, and Demosthenes’ On the crown). Finally, the Thesis ends with overall 

conclusions, followed by the bibliography and the indices locorum, nominum and 

verborum. 



 
 

 

7 

 

INTRODUCCIÓN 

 
Durante los últimos años los estudiosos de la Grecia Antigua han visto en el ámbito 

de la irreligiosidad un terreno fértil para la elaboración de distintas investigaciones 

científicas. Este fenómeno, tratado mayoritariamente como un epígrafe secundario 

dependiente de esa gran rúbrica llamada ‘religión ateniense’, ha despertado un interés 

renovado que ha fructificado en la publicación de distintas monografías y artículos donde 

se analizan aquellas infracciones y violaciones que atentaban directamente contra lo 

sagrado y lo religioso, unas vulneraciones que se etiquetan comúnmente como 

‘irreligiosidad’. Este interés se registra perfectamente en obras generales como el 

diccionario de Sorel (Dictionnaire du paganisme grec) donde el autor proporciona 

definiciones sintéticas sobre ciertos conceptos o eventos clave que violentaban las bases 

de la religión tradicional ateniense1. Igualmente reseñable resulta la contribución de 

Whitmarsh (Battling the Gods. Atheism in the Ancient World), donde el autor repasa cómo 

se gestó la tensión entre religión e irreligiosidad a lo largo de distintas épocas de la Grecia 

Antigua2. En un ámbito de estudio más acotado, Winiarczyk, quien quizá sea el autor que 

más ha contribuido a la hora de realizar un estado de la cuestión y una revisión 

bibliográfica sobre el ateísmo en el mundo griego3, ha publicado recientemente una 

monografía que se fundamenta esencialmente en el estudio de la controvertida figura de 

Diágoras de Melos y la ansiedad social que caracterizó la política y la vida ateniense del 

siglo V a.C4. 

Precisamente, la senda metodológica e interpretativa iniciada por Winiarczyk ha sido 

readaptada desde una perspectiva puramente filológica en el ámbito nacional5: el trabajo 

coeditado por Ramón Palerm, Sopeña Genzor y Vicente Sánchez (Irreligiosidad y 

Literatura en la Atenas Clásica), además de proporcionar una revisión bibliográfica sobre 

el tema6, desentraña los distintos niveles de irreligiosidad que se pueden identificar a 

partir un análisis léxico-semántico. Para ello parten de la exégesis de un catálogo de textos 

 
1 Sorel 2015. 
2 Whitmarsh 2015. 
3 Cf. Winiarczyk 1990; 1992; 1994. 
4 Winiarczyk 2016. 
5 Cf. Ramón Palerm 2014. 
6 Ramón Palerm 2018a.  



 
 

 

8 

 

reseñables por la incidencia terminológica, extraídos de las fuentes literarias más 

importantes en la Atenas del siglo V a.C.: la tragedia, el drama satírico, la comedia, la 

oratoria y la historiografía. La investigación desarrollada por los integrantes de este 

proyecto fructificó en unas Jornadas Internacionales sobre la materia que contó con la 

presencia de especialistas nacionales e internacionales sobre el tema. Posteriormente los 

resultados de las Jornadas han aparecido recopilados en la recentísima publicación de una 

monografía técnica (Asébeia. Estudios sobre la irreligiosidad en Grecia / Studies in 

Greek Irreligiosity)7. 

Por cuanto atañe a la oratoria, los estudios sobre irreligiosidad son extremadamente 

escasos. El problema, de nuevo, reside en una cuestión de enfoque o perspectiva 

metodológica, que habitualmente suele abordar el papel de la religiosidad y trata de forma 

secundaria cómo se articulaba el discurso irreligioso en los oradores. Esto se aprecia en 

el estudio de Martin (Divine Talk. Religious Argumentation in Demosthenes) que, aunque 

está especialmente centrado en Demóstenes, también se permite comentar otras obras 

paradigmáticas por la incidencia de terminología (ir)religiosa como los tres discursos de 

Esquines, el Contra Leócrates de Licurgo o el Contra Andócides, un texto 

tradicionalmente atribuido a Lisias8. Como continuador del método empleado por Martin 

se reconoce Serafim en su reciente estudio sobre el discurso religioso en los oradores 

áticos (Religious Discourse in Attic Oratory and Politics)9. Sin embargo, ambos trabajos 

adolecen de una falta de perspectiva filológica, lo cual repercute en que los contenidos, 

ocasionalmente, queden desdibujados por la ausencia de un comentario léxico-semántico 

exhaustivo.  

La misma tendencia de renovación metodológica que venía aplicándose al análisis del 

fenómeno irreligioso se aplica a la oratoria, originando una reconfiguración interesante 

sobre el papel de esta terminología en el género. Aunque las investigaciones 

especializadas son patentemente exiguas, los científicos están de acuerdo en la magnífica 

interacción existente entre la irreligiosidad, la retórica y la política: para desacreditar 

 
7 Ramón Palerm & Vicente Sánchez 2020. 
8 Martin 2009. 
9 Serafim 2021a. Más recientemente Papaioannou, Serafim & Demetriou 2021 han coeditado un volumen 

que continúa el trabajo iniciado Serafim unos años antes. Igualmente, las contribuciones donde se aborda 

la (ir)religiosidad como un instrumento retórico típico de los oradores áticos son limitados.  



 
 

 

9 

 

públicamente a un litigante, el orador podía intensificar la demanda judicial a través de la 

implementación retórica del léxico irreligioso. La configuración del cargo con tales 

vocablos transmitía una idea de atentado contra los principios religiosos de la comunidad. 

Como resultado, el orador persuadía a su audiencia creando una sensación de amenaza o 

peligrosidad que podía derivar en una fuerte hostilidad por parte del tribunal. Esta relación 

triangular se ha subrayado desde varios prismas interpretativos en la última década. Por 

ejemplo, Leite ha examinado la operatividad retórica de ἀσέβεια en distintos discursos 

del corpus demosténico10. Ramón Palerm, por su parte, desentraña la función del léxico 

irreligioso en Antifonte –quien, de hecho, es precursor en la utilización de muchos 

vocablos y fórmulas irreligiosas– y la apología de Andócides Sobre los misterios, 

discurso que permite observar la fuerte relación entre política y religión. El nexo entre 

irreligiosidad, retórica y política también es considerada por Vergara Recreo, bien en 

contribuciones donde se concreta la semántica de un término determinado y sus 

variaciones a lo largo del género; o bien aquellos en que se verifica la operatividad del 

léxico en un discurso concreto11. 

La contextualización anterior ayuda a justificar la temática de la presente Tesis 

Doctoral: la irreligiosidad como invectiva retórica en los enfrentamientos entre 

Demóstenes y Esquines. En primer lugar, la elección del tema responde a la necesidad de 

acotar de forma coherente el corpus de este trabajo. La gran manifestación de vocablos 

irreligiosos en los oradores –alrededor de quinientos pasajes distribuidos entre Antifonte, 

Andócides, Demades, Demóstenes, Dinarco, Esquines, Hiperides, Iseo, Isócrates, 

Licurgo y Lisias– hacía titánica la tarea de analizar de forma detallada todos los textos 

donde comparece la terminología irreligiosa. Así, al delimitar el estudio a la enemistad 

político-judicial entre Demóstenes y Esquines se garantiza la congruencia en el corpus 

 
10 Leite 2014 para una perspectiva global acerca del uso de ἀσέβεια en el corpus demosténico. Leite 2017 

ofrece un interesante comentario sobre la tensión entre piedad e impiedad en el Contra Midias. Esta 

acusación demuestra palmariamente la profunda relación entre retórica, política e irreligiosidad: 

Demóstenes reformula la noción de impiedad (ἀσέβεια) hasta el punto de lograr que una afrenta personal –

la bofetada que Midias le propinó durante la celebración de las Dionisias– trascienda la esfera privada, 

transformándola en una ofensa contra el sistema religioso ateniense. Por su parte Leite 2020 se centra en el 

discurso Contra Androción y comprueba la configuración retórica de la impiedad, siendo un instrumento 

útil para componer acusaciones secundarias que enriquecían la invectiva contra el contrincante. 
11 Vergara Recreo 2021a, donde se analizan las cinco comparecencias de ἱερόσυλος en el corpus oratorio, 

distribuidas entre Isócrates, Lisias y Demóstenes. La misma autora (2021b) comenta el léxico irreligioso 

en el Contra Andócides de Lisias, creando una antología de pasajes escogidos según la profusión del 

vocabulario en cuestión. 



 
 

 

10 

 

textual escogido, pues los discursos plasman un debate candente que condicionó la 

política de la segunda mitad del siglo IV a.C., marcada por la irrupción de Filipo II de 

Macedonia en el escenario heleno y, más concretamente, por las visiones enfrentadas en 

cuestiones de política exterior. En segundo lugar, resulta relevante que estos discursos 

sean las únicas causas judiciales que se conservan de forma íntegra12. En el año 346 a.C. 

Demóstenes demandó a Esquines por su actuación indebida durante la segunda embajada 

ateniense a Pela (D. 19; Aeschin. 2); en el año 330 a.C. Esquines condenó la ilegalidad 

de un decreto propuesto por Ctesifonte para condecorar públicamente a Demóstenes, lo 

que le daba la oportunidad de cargar contra su antiguo rival, que actuó en el proceso 

judicial como synegoros del acusado (Aeschin. 3; D. 18). Aunque varios investigadores 

han abordado conjuntamente estas causas judiciales desde perspectivas muy variadas, 

todavía faltan estudios donde se incida en la adecuación formal del léxico irreligioso a 

esas dinámicas retórico-oratorias que sustanciaban los discursos se acusación y de 

defensa13. Además debe considerarse que, frente a la copiosa producción bibliográfica de 

Demóstenes, las publicaciones sobre Esquines son muy reducidas y el análisis de sus 

composiciones a veces está condicionado por una óptica fuertemente demosténica14. Por 

este motivo, la exégesis de los pasajes esquíneos constituye una de las partes más 

novedosas de esta propuesta. 

Por tanto, la Tesis Doctoral busca analizar la importancia del léxico irreligioso en la 

oratoria de Demóstenes y Esquines, cómo ambos oradores configuraban potentes 

mensajes políticos e ideológicos con que denostar a su oponente e intentar marginarlo de 

la vida pública ateniense. Para ello, se ha adoptado aquella línea metodológica que Ramón 

Palerm, Sopeña Genzor y Vicente Sánchez han desarrollado en la monografía 

Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica (2018). De este modo, primero se 

 
12 Aunque algunos investigadores consideran que el Contra Andócides es una de las acusaciones a las que 

responde Andócides en su discurso Sobre los misterios, es posible que se compusiera poco después del 

proceso judicial, a modo de panfleto con que desacreditar políticamente a Andócides. Cf. Bearzot 2007: 

158; Medda 2016: 194-195; Vergara Recreo 2021b: 21-28. 
13 Sirvan como ejemplos Worman 2004; 2008: 213-274 o Muñoz Llamosas 2008 para la invectiva y los 

insultos empleados por ambos oradores. Hernández Muñoz 2006 trata los rasgos y técnicas teatrales que se 

infiltran en estos discursos. Serafim 2019a se centra en analizar varias técnicas que configuran la 

pronunciación del discurso y la actuación en las cortes judiciales (ὑπόκρισις). Westwood 2020 estudia cómo 

los dos autores emplean la retórica del pasado según sus intereses personales. Fornieles Sánchez 2020a; 

2020b; 2021 también ha impulsado una aproximación pragmática a los discursos de Demóstenes y Esquines 

atendiendo principalmente a las técnicas de (des)cortesía verbal. 
14 Quizá la última monografía publicada sobre el orador y su producción discursiva sea la de Harris 1995. 



 
 

 

11 

 

procederá a realizar la traducción de los textos15, donde se intentará captar del mejor modo 

posible la semántica de los distintos vocablos irreligiosos. Después se procederá a hacer 

el análisis hermenéutico de los mismos, ateniendo a los tres aspectos que constituyen los 

pilares fundamentales de esta investigación: el estudio léxico-semántico de la 

irreligiosidad, la interacción entre retórica e irreligiosidad y su operatividad en la política 

del siglo IV a.C. 

Por cuanto atañe al estudio del léxico, la observación de su interacción con el contexto 

literario permite constatar una tipología tripartita con que sintetizar la terminología 

registrada en las fuentes estudiadas. En primer lugar se distingue el léxico directamente 

irreligioso, cuyo espectro semántico engloba por sí mismo las nociones de vulneración de 

lo sagrado o cualquier tipo de atentado contra la religión cívica ateniense. En segundo 

lugar se halla la terminología irreligiosa contextual. Este subgrupo cuenta con una rica 

variedad de manifestaciones que se corresponden con los distintos métodos que los 

oradores usaban para aludir a la irreligiosidad indirectamente. Aquí se encuadrarían 

palabras con una semántica negativa pero que, originariamente, carecían de matices 

irreligiosos. Los transformadores de su acepción habitual son los contextos literarios de 

índole religioso-ritual, el empleo de la lítote o negaciones que contradicen distintos 

grados de irreligiosidad; y el uso del vocabulario religioso de forma irónica. Finalmente 

se registran fórmulas o expresiones compuestas. Este tercer apartado es el más 

complicado de precisar ya que las formas estereotipadas pueden estar ampliamente 

extendidas en el género o, al contrario, restringirse a un único autor o discurso judicial. 

Desde una perspectiva léxica también se consideran los factores sincrónico-

diacrónicos que intervienen en la consolidación del vocabulario. Sincrónicamente 

interesa verificar el valor y la relevancia que tanto Demóstenes como Esquines confieren 

a este tipo de vocablos en su discurso según sus necesidades personales, dando lugar a 

innovaciones léxicas o interpretaciones particulares del fenómeno irreligioso. 

Diacrónicamente se atiende a la posible especialización o pérdida de carga semántica que 

la terminología irreligiosa experimenta en época clásica. En este campo destaca el 

aumento, pérdida o readaptación semántica del léxico en la oratoria ática, lo cual se 

 
15 Para ambos autores se han recurrido a las ediciones confeccionadas por Dilts (1997; 2002-2009). 



 
 

 

12 

 

percibirá especialmente en el imaginario de la contaminación plasmado por Antifonte y 

la reinterpretación realizada por Demóstenes y Esquines (ἀλιτήριος, μιαρός, 

προστρόπαιος, etc.). Aunque el estudio se centra en la evolución del léxico en la 

producción oratoria, hay que subrayar los continuos trasvases evidenciados entre el 

género y el drama ático. Los oradores de la segunda mitad del siglo IV a.C. se erigen en 

herederos de esa invectiva cómica con que resplandece el corpus aristofánico. Desde un 

punto de vista general, Worman señala atinadamente que, cuando la comedia perdió la 

prestancia característica del siglo V a.C., los oradores se apropiaron de las técnicas 

yámbicas hasta tal punto que el vituperio y el abuso interpersonal se convirtió en un rasgo 

habitual de los procesos judiciales, llegando a ser demandado por la propia audiencia16. 

Sirva como ejemplo la apropiación de expresiones formulares como θεοῖς ἐχθρός o ἡ 

μιαρὰ κεφαλή, que se emplean con fines desacreditadores y en contextos marcadamente 

politizados; o μιαρός, un adjetivo que en la oratoria forense suele aparecer desposeído de 

su acepción originaria marcando un tipo de desaprobación moral, un fenómeno que ya se 

rastrea de forma temprana en Aristófanes.  

Desde el punto de vista retórico-estilístico, la presente Tesis Doctoral pretende 

abordar la forma en que interactúan el léxico irreligioso, las convenciones retóricas de la 

época y otros recursos persuasivos de sello más personal, una combinación que resulta 

ser verdaderamente eficaz en los foros deliberativos y las cortes judiciales. Como señala 

Eidinow, el respeto a la religión ateniense era uno de los valores comunitarios que 

sustentaba la concordia ciudadana. Vulnerar un ritual o repudiar a los dioses políados 

podía devenir en angustia o enfrentamiento, desestabilizando así el bienestar cívico. Los 

oradores supieron aprovechar el mensaje amenazador que trasmitía el léxico irreligioso, 

amoldarlo a sus composiciones y conceptualizar su significado de tal forma que una 

rencilla privada o una demanda pública se metamorfoseaban en un atentado contra lo 

divino o lo religioso. La persuasión se obtenía activando la hostilidad, la ansiedad o una 

percepción de vulnerabilidad por parte de la audiencia, emociones negativas que guardan 

un estrecho vínculo con la esfera de la retórica17. Así Aristóteles distingue la activación 

 
16 D. 9.54; Worman 2008: 24. Las similitudes existentes entre la mordacidad cómica y forense han dado 

lugar a varias publicaciones que se compendian en una monografía coordinada por Papaioannou & Serafim 

2021. 
17 Cf. Eidinow 2015: 77. 



 
 

 

13 

 

de emociones (πάθος) como uno de los formantes básicos que debe poseer un discurso 

persuasivo18. A lo largo de este trabajo se comprobará que el léxico irreligioso 

desencadenaba implícitamente varias emociones negativas, e incluso que, en ocasiones, 

aparecía acompañado de menciones explícitas al enfado (ὀργή), el odio (μῖσος) o el miedo 

(φόβος)19. Como postula Serafim, el empleo de emociones hostiles ayudaba a crear dos 

planos cívico-ideológico concurrentes: primero, la imagen de marginalidad que se 

imprime sobre el contrincante es la que provocaría la preocupación y el enfado de la 

audiencia; después, la desaprobación simbólica del orador y de su público refuerza un 

sentimiento de ciudadanía asentado sobre valores ideológicos compartidos20. 

A su vez, los discursos de Demóstenes y de Esquines permiten observar la 

transversalidad de los recursos de la oratoria forense, deliberativa y epidíctica, así como 

el encaje de la argumentación irreligiosa en cada subgénero. Anaxímenes de Lámpsaco 

ya señalaba estos procesos en La Retórica de Alejandro, dejando claro que las 

definiciones estáticas proporcionadas por la preceptiva retórica suelen desdibujarse en la 

práctica oratoria21. Los cuatro discursos que componen el eje medular del estudio ofrecen 

un ejemplo palmario de ello: aunque se trata de obras forenses, el contenido político y el 

interés público de las causas explica la presencia de llamamientos a la deliberación por el 

mejor futuro de Atenas; asimismo, ambos oradores acuden a la epideixis de censura para 

reflejar la criminalidad del oponente político y zaherirse mutuamente. La inserción de la 

irreligiosidad se acomoda a las características generales de cada estilo retórico: los pasajes 

puramente forenses subrayan los crímenes pasados del rival; los epidícticos intercalan 

símiles, comparativos, superlativos e intensificadores para amplificar sus cualidades 

negativas; y en los deliberativos sobresale el tópico arcaico de la omnisciencia divina, 

con el cual se buscaba atemorizar al tribunal y apremiarlo a tomar la decisión más 

conveniente. 

Finalmente, desde un punto de vista político se evidencia que la irreligiosidad presente 

en los discursos no atestigua una crisis religiosa entre la ciudadanía ateniense, sino que 

 
18 Junto con el uso deliberado de emociones, Aristóteles (Arist. Rh. 1356a1-20) también señala como 

elementos persuasivos la composición interna del discurso (λόγος) y la descripción del carácter del orador 

o del contrincante (ἦθος). 
19 Rubinstein 2004: 187-204; Sanders 2012.  
20 Serafim 2020. 
21 Anaximen. 1427b30-1428a11. Sánchez Sanz 1989: 23. 



 
 

 

14 

 

demuestra el nexo existente entre religión y política. De esta conexión deriva un 

solapamiento bilateral: algunos procedimientos públicos se sancionaban ritual y 

religiosamente, mientras la religión cívica servía para legitimar la pertenencia a la 

comunidad de ciudadanos. Por tanto, el léxico irreligioso se convierte en un instrumento 

con que plasmar la contravención de los valores ideológicos de la época. Esto explica la 

mecánica de los programas discursivos de ambos oradores. Demóstenes centró sus 

esfuerzos en retratar a su rival como un traidor vendido al enemigo y desapegado de su 

patria originaria. Esquines evidencia la existencia de una propaganda antidemosténica 

fecunda y argumentaciones recurrentemente ejecutadas por los oponentes políticos del 

estadista: la implicación de Demóstenes en el sangriento asesinato de Nicodemo de 

Afidna; o su responsabilidad en la ruina de Grecia tras el desastre de Queronea (338 a.C.). 

En síntesis, el objetivo de la presente Tesis Doctoral consiste en comprobar la 

operatividad del léxico irreligioso en el enfrentamiento entre Demóstenes y Esquines, 

atendiendo a la fuerte interrelación entre el fenómeno irreligioso, el componente retórico 

de los discursos y su contenido político: a lo largo del estudio se patentizará cómo los 

oradores humillaban a los oponentes mediante la combinación del léxico irreligioso con 

distintas técnicas persuasivas, lo cual enfatizaba una idea de transgresión de los ideales 

cívico-políticos atenienses. En primer lugar, tratará la tipología terminológica empleada 

y a los procesos de innovación, regresión o especialización semántica. También resultará 

interesante verificar el uso retórico de la irreligiosidad, además de considerar la 

distribución del vocabulario en la causa judicial (acusación o defensa) y en las distintas 

secciones discursivas (proemio, narración, argumentación / refutación y epílogo)22. Por 

último, se analizará cómo el léxico irreligioso operaba en los tribunales de justicia, 

principalmente para retratar al oponente como la antítesis del buen ciudadano y, por tanto, 

como una amenaza para la seguridad política de Atenas. 

  

 
22 La división interna de los discursos de Demóstenes se apoya en los comentarios de Yunis 2001 y 

MacDowell 2006. Por lo que respecta al esquema discursivo de Esquines, fundamentalmente combinamos 

la información proporcionada por los escolios y la fragmentación que Lucas de Dios 2001 propone en sus 

traducciones del orador. 



 
 

 

15 

 

EL CASO DE LA EMBAJADA FRAUDULENTA 

(D. 19 – AESCHIN. 2) 

 
En el año 343 a.C. Demóstenes presentó una acusación contra Esquines cuyo 

cargo principal consistía en subrayar el incumplimiento de sus deberes como embajador 

(παραπρέσβεια) durante el segundo encuentro con Filipo concerniente a las negociaciones 

de paz (346 a.C.). Dada la naturaleza política de la causa judicial y la inestable situación 

de Grecia en la segunda mitad del s. IV a.C., merece la pena delimitar este período para 

comprender mejor los discursos de ambos litigantes23.  

Con el ascenso de Filipo II al trono de Macedonia, una nueva variable había 

aparecido en el panorama geopolítico griego. Sus increíbles capacidades diplomáticas y 

su experiencia militar posibilitaron que, tras sofocar las intrigas de la corte macedónica, 

fortalecer y proteger su territorio, expandiera sus dominios hacia el sur, concretamente 

hacia las regiones griegas de Tracia y Tesalia24. De hecho, en el año 357 a.C. Filipo tomó 

Anfípolis. Dicha maniobra consiguió alertar a la polis ateniense, que venía reclamando 

desde hacía tiempo la pertenencia y el dominio sobre la zona25. No obstante, las 

resoluciones políticas de los atenienses dejaron mucho que desear: su obsesión por 

recuperar la plaza tracia, unida a ciertos movimientos desafortunados, descontentaron a 

varios miembros confederados que comenzaron a desvincularse de la causa ateniense26. 

Esta cadena de defecciones, un proceso humillante conocido como la Guerra Social (357-

355 a.C.), dejó una Atenas desmoralizada y empobrecida que, durante los siguientes años, 

concentró su administración pública en la restauración económico-financiera de la 

ciudad, así como abogó por una política exterior no intervencionista27. 

 
23 Cf. Ellis 1986: 90-147; Sealey 1993: 102-159; Harris 1995: 41-106; MacDowell 2009: 314-342; 

Worthington 2013: 62-182; Worthington 2014: 22-66. 
24 Worthington 2014: 29-41. 
25 D. 1.8, 13; 2.6, 27-28. 
26 La sensación generalizada era que los fracasos militares superaban cualquier beneficio que Atenas 

pudiera ofrecer a sus aliados. Además de Anfípolis, Filipo también arrebató a los atenienses Potidea, Pidna 

y Metone (356-353 a.C.). También habían dejado desprotegidos a sus aliados del Egeo, quienes sufrían 

ataques continuos por parte de Alejandro de Feras. Igualmente incómodas eran las relaciones de 

camaradería que Cares, el comandante de la flota naval, estaba manteniendo con la oligarquía de Córcira. 

Para más información sobre este evento histórico, cf. Hornblower 2011: 270-272. 
27 Harris 1995: 41-51. El estadista propulsor de esta política fue Eubulo, quien gozó de gran popularidad 

desde mediados del 355 a.C. hasta el ascenso de Demóstenes. Cf. Gallo 2019: 353-355. 



 
 

 

16 

 

Con el paso del tiempo Filipo expresó su voluntad por firmar una tregua con 

Atenas, aunque sus primeros acercamientos no fructificaron. Realmente las 

negociaciones más tempranas que documentan las fuentes datan del 348 a.C.: el tesón de 

Filipo por establecer una alianza, reportado en la asamblea por embajadores atenienses, 

hizo que Filócrates presentara públicamente el primer borrador de la paz. La tramitación 

se paralizó cuando un tal Licinio persiguió judicialmente al político, alegando la 

ilegalidad de su decreto por quebrantar la alianza con los olintios (γραφὴ παρανόμων). 

Filócrates consiguió la absolución gracias al apoyo de Demóstenes pero el decreto no 

maduró debido al asedio de Olinto, ciudad líder de la Liga calcidea28.  

El panorama exterior no hacía más que agudizar la posición de Atenas: 

Cersebleptes –aliado tracio en quien la polis confiaba la protección de sus posesiones en 

el Quersoneso– era hostigado por Filipo en compañía del rey Amádoco, Perinto y 

Bizancio, sus vecinos geográficos29. Macedonia asedió Olinto en el 348 a.C. y la ciudad 

fue brutalmente saqueada30. Además la Tercera Guerra Sagrada, que llevaba 

convulsionando el territorio heleno durante casi diez años, sufrió un giro drástico de los 

acontecimientos. Tebas, incapaz de rescatar el santuario délfico, solicitó el apoyo de 

Filipo; al mismo tiempo Faleco, el nuevo comandante de las fuerzas focenses, disolvió la 

alianza existente con Atenas, movimiento que provocó un miedo atroz a que Filipo tuviera 

libre acceso a la Grecia central a través del desfiladero de las Termópilas31. En oposición 

a quienes buscaban la paz, la alarma desencadenada por los eventos hizo que algunos 

políticos renunciaran al programa de pasividad militar que habían adoptado hasta la fecha. 

Por ejemplo Eubulo, con la colaboración de Esquines, diseñó una moción por la que se 

despacharon embajadas a varios Estados griegos a fin de debatir una posible coalición de 

ciudades que bloqueara el avance de Filipo. La empresa, sin embargo, no tuvo éxito 

porque la mayoría de las regiones no veían en el macedonio una amenaza inminente32. 

 
28 Cf. Aeschin. 2.12-19, 109; 3.62.  
29 Ellis 1986: 87-89; Harris 1995: 45-50; Worthington 2014: 57. 
30 Los tres discursos Olintíacos de Demóstenes (D. 1-3) se corresponden a los contextos deliberativos en 

que el orador enardeció a los atenienses para participar en la defensa de Olinto contra la ofensiva de Filipo. 

Aunque logró persuadir a sus convecinos, la ayuda ateniense llegó a destiempo. Worthington 2014: 59-61. 
31 Para un análisis exhaustivo sobre la Tercera Guerra Sagrada, cf. Buckler 1989. 
32 D. 19.10-11, 303. Worthington, 2013: 149-152. 



 
 

 

17 

 

No fue hasta el 346 a.C. cuando Atenas, vapuleada por los recientes 

acontecimientos políticos, reconsideró debatir la propuesta de Filipo. De nuevo bajo la 

iniciativa de Filócrates, ahora exitosa, se nombró una comitiva de diez individuos cuyo 

objetivo era realizar un encuentro diplomático con el monarca macedónico33. Los 

embajadores, entre los cuales se encontraban Demóstenes y Esquines, partieron a Pela y 

allí transmitieron sus peticiones, las cuales se focalizaron especialmente en la 

recuperación de Anfípolis, la liberación de los prisioneros tomados en Olinto y la delicada 

situación del Quersoneso34. Después de escuchar a los representantes atenienses, Filipo 

consideró sus propuestas: a pesar de rechazar la devolución de Anfípolis, prometió liberar 

a los cautivos de guerra y no interferir en las misiones atenienses dentro del Quersoneso. 

A cambio planteó una alianza bilateral donde los únicos favorecidos serían Macedonia, 

Atenas y sus respectivos aliados. Los embajadores partieron con el mensaje de Filipo, que 

iba confirmado por una carta que reflejaba su buena disposición y los beneficios que los 

pactos iban a deparar al pueblo ateniense35. 

Tras regresar a Atenas se informó de lo discutido en Pela, que fue bienvenido por 

la polis36. La avenencia de esta primera embajada se deduce de los elogios pronunciados 

por Demóstenes, quien votó galardonar a los diplomáticos con la tradicional imposición 

una corona y la cena pública en el Pritaneo37. Conjuntamente solicitó la entrada al Ática 

de los embajadores macedonios, quienes acudían a la celebración de dos reuniones 

extraordinarias en que se debatirían y votarían las condiciones del tratado. Según 

Demóstenes y Esquines, las primeras disensiones se produjeron en relación con la 

planificación de dichas asambleas. Los aliados confederados, apoyados por Eubulo y 

Esquines, pidieron esperar a conocer la opinión de los demás pueblos griegos. 

Demóstenes presentó una moción para celebrar el debate lo antes posible y discutir la 

 
33 Al mismo tiempo, Eubulo y Esquines mandaron una segunda embajada a los Estados griegos, cuyo 

objetivo variaba ligeramente de la empresa anterior. En vez de pedir enfrentarse a Filipo bajo el liderazgo 

de Atenas, ahora urgían reunirse para debatir los términos de la paz con Macedonia. Cf. Aeschin. 2.56. 
34 La conservación de este territorio era vital para el suministro de trigo y los atenienses temían que la 

importación de recursos desde el fértil Helesponto quedara bloqueada si caía en manos de Filipo. 
35 Aeschin. 2.33-38, 82; Harris 1995: 57-62; Worthington 2013: 162-167. 
36 Cf. D. 19.40-41. 
37 Aeschin. 2.45-46. 



 
 

 

18 

 

alianza con el monarca38. La propuesta de Demóstenes logró persuadir al Consejo y los 

días designados para las reuniones fueron el 18 y el 19 de Elafebolión. En la asamblea 

del primer día se discutieron los términos del acuerdo: los aliados propugnaban 

únicamente la paz, si era posible una común que se extendiera a distintas naciones griegas. 

Filócrates por su parte respaldaba la alianza bilateral propuesta por Macedonia. El 18 de 

Elafebolión la postura de los aliados recibió un gran apoyo pero esto no se reflejó en la 

votación del día siguiente, donde se secundó la paz de Filócrates39. Aunque Demóstenes 

y Esquines distorsionan la realidad del contexto deliberativo40, cabe la posibilidad de que 

los embajadores macedonios recalcaran la inviabilidad de la proposición de los aliados 

porque Filipo se negaría a aceptar tales términos. De esta forma los abogados del 

synedrion ateniense adoptaron un estado de resignación, cediendo y aceptando la alianza 

defendida por Filócrates41. 

Después de prestar los juramentos ante los embajadores macedonios, los 

atenienses prepararon una segunda embajada encargada de que Macedonia y sus aliados 

ratificaran los pactos. La delegación demoró su partida y fue escoltada hasta Pela en un 

viaje que duró casi un mes42. A su llegada Filipo estaba enfrascado en la campaña militar 

contra Cersebleptes y, en vez de ir en su búsqueda, los embajadores concluyeron esperarlo 

en la corte macedónica. Entretanto se fueron congregando en la corte embajadas 

procedentes de distintas ciudades griegas, las cuales deseaban ver zanjada la Tercera 

Guerra Sagrada. En este contexto se produjo el primer choque entre los embajadores 

atenienses. Aunque no tenían instrucciones directas para hablar sobre la Guerra Sagrada, 

algunos consideraron necesario transmitir a Filipo sus preocupaciones. Otros creyeron 

que la empresa política debía limitarse exclusivamente a la gestión de los juramentos. De 

hecho, cuando Filipo volvió, Esquines parece haberle rogado que concluyera la guerra 

 
38 Aeschin. 2.65. La urgencia de Demóstenes radicaba en la preocupación causada por la campaña militar 

que Filipo estaba realizando contra Cersebleptes. Si caía su aliado tracio antes de firmar la paz con 

Macedonia sus posesiones del Quersoneso podían verse amenazadas. Cf. Harris 1995: 64-70. 
39 D. 19.57. MacDowell 2009: 320-321. 
40 Posteriormente ambos oradores adoptaron dinámicas políticas con las que intentaban desvincularse de 

Filócrates. Demóstenes, por un lado, solamente comprendía el cambio de opinión de Esquines si se había 

producido un acto de soborno (D. 19.12-13). Esquines recalca la colaboración de Demóstenes con 

Filócrates, culpándolo de precipitar la aprobación de la alianza (Aeschin. 3.69-72). 
41 Harris 1995: 71-74. 
42 D. 19.150-162. 



 
 

 

19 

 

justamente, desintegrara la hegemonía tebana y que atendiera los intereses atenienses43. 

Sin embargo, mientras aprobaba la paz con Atenas el monarca ya estaba reclutando un 

ejército que avanzaría desde las Termópilas hacia Fócide, complaciendo así las 

solicitudes tebanas y tesalias. Para no levantar sospechas entre los atenienses y retrasar al 

máximo las noticias sobre sus planes militares, invitó a los embajadores a acompañarlo 

en su travesía hacia el norte, donde finalmente recibieron los juramentos de los aliados. 

La comitiva avanzó hasta Feras, cumplió su cometido y volvió a Atenas mientras Filipo 

apresuraba su marcha hacia las Termópilas44.  

El encontronazo de la segunda embajada se trasladó a la asamblea donde los 

embajadores transmitieron los resultados de la misión diplomática. Mientras algunos 

comunicaban la buena voluntad de Filipo, Demóstenes reprochó a sus colegas que se 

hubieran dejado engañar por falsas promesas. La popularidad que disfrutaban Filócrates 

y Esquines facilitó que la comunidad aprobara una enmienda de la paz donde, además de 

extender la alianza a los descendientes de Filipo, se concretaba la posición de Atenas en 

relación con la Tercera Guerra Sagrada45. En las siguientes asambleas se leyeron dos 

cartas remitidas por Filipo, quien requería ayuda militar ateniense para gestionar el asunto 

de la Fócide46. Presionados por los acontecimientos, se designó una tercera embajada que 

partió inmediatamente con el propósito de comunicar a Filipo su resolución. Sin embargo 

la misión nunca llegó a su destino: entretanto los focenses se rindieron y Filipo se erigió 

en campeón de la causa anfictiónica47. 

En un primer momento las noticias causaron temor y ansiedad en la polis; después 

se comprendió la necesidad de reenviar la embajada ante Filipo. La empresa, en la que 

participó Esquines, alcanzó al monarca en un sínodo anfictiónico de carácter 

extraordinario, donde se debatía cuál era el castigo que merecían los focenses. La condena 

fue severa, si bien se lograron atenuar las rogativas efectuadas por tesalios y tebanos48. 

Más significativo para los ánimos atenienses fue cómo Filipo se hizo un hueco en el 

 
43 Aeschin. 2.101-107. Harris 1995: 79-83. 
44 Cf. D. 19.158. 
45 D. 19.47-50. En la reunión también se encontraban presentes embajadores focenses, quienes acudieron 

rogando auxilio ante la amenaza de Filipo (D. 19.59). MacDowell 2009: 323-325. 
46 D. 19.51-52. 
47 D. 19.58-62. 
48 Aeschin. 2.138-142. Worthington 2013: 175-180. 



 
 

 

20 

 

escenario interestatal heleno: obtuvo dos puestos en el Consejo anfictiónico, se le otorgó 

el derecho a consultar el oráculo (προμαντεία) –privilegio que antes disfrutaba Atenas– y 

se le concedió el honor de presidir los Juegos Píticos, los cuales habían sido suspendidos 

a causa de la Guerra Sagrada. La cuarta embajada también fue invitada a participar en un 

festejo de acción de gracias por el fin del enfrentamiento, espacio en que se vio implicado 

Esquines y que Demóstenes utilizaría para dibujar la traición de su contrincante49. 

La inquina que Demóstenes había ido desarrollando en el transcurso de los eventos 

se materializó en una acusación, presentada en colaboración con Timarco (346-345 a.C.), 

donde solicitaba la rendición de cuentas de Esquines (εὐθύναι) y demandaba el 

incumplimiento de sus deberes como embajador. En una perfecta maniobra preventiva, 

Esquines atacó al socio de Demóstenes50. Los cargos presentados –los obstáculos de 

Timarco para ser orador por haberse prostituido en su juventud (δοκιμασία ῥητόρων)– 

consiguieron la victoria judicial de Esquines y Demóstenes abandonó su demanda 

judicial51.  

Con el paso del tiempo los efectos de la paz resultaron perjudiciales para Atenas. 

Filipo fue aumentando su influencia en distintas regiones griegas, algunas de las cuales 

habían establecido incluso gobiernos promacedónicos. Dichas transformaciones, unidas 

a los términos poco equitativos que moldeaban el acuerdo, causaron resentimientos en la 

polis52. La comunidad empezó a cargar contra los arquitectos del tratado y a 

responsabilizarlos de la desventajosa situación de Atenas. Fue entonces cuando 

empezaron a proliferar causas judiciales donde la implicación en el diseño de la paz se 

fusionaba con un crimen tan serio como la traición del Estado. Quizá el caso más 

paradigmático sea la acusación de Filócrates, perseguido por Hiperides en el 343 a.C. y 

condenado a muerte in absentia53. La desazón que llevó a los oradores más insignes de la 

época a desvincularse de la figura de Filócrates también propició que Demóstenes 

reactivara aquella acusación contra Esquines que había resultado fallida unos años antes. 

 
49 Cf. D. 5.22; 9.32; 19.128-130. 
50 Cf. Aeschin. 1. 
51 MacDowell 2006: 20-21; Worthington 2013: 175-180. 
52 D. 9.27; 10.8-10; 19.260. Worthington 2013: 191-198. 
53 Cf. Hyp. Eux. 29. 



 
 

 

21 

 

De dicha causa judicial se ha conservado la pareja de discursos correspondientes 

a la acusación emitida por Demóstenes y a la posterior apología de Esquines54. Las 

composiciones muestran cómo ambos oradores intentaban desmarcarse de cualquier 

vínculo con Filócrates y con las negociaciones desarrolladas en las embajadas del 346 

a.C. Por un lado, Demóstenes asocia constantemente a Filócrates con Esquines, a los 

cuales retrata como aliados cercanos. En consonancia con su programa antimacedónico –

que en este período estaba adoptando su formato más depurado– Esquines se describe 

embelesado por Filipo, cediendo a sus intereses a través de sobornos. Los supuestos 

engaños a la comunidad, el abandono a Cersebleptes o la destrucción de Fócide son las 

consecuencias más remarcables que Demóstenes atribuye a esta relación dispar55. 

Además, el orador subraya que la corrupción de Esquines era tal que había abandonado 

su propia comunidad, adoptando incluso las costumbres barbáricas de sus enemigos. 

Estas especulaciones se evidencian magistralmente en el episodio sobre la mujer olintia 

o sobre la participación en los ritos de acción de gracias por el fin de la Tercera Guerra 

Sagrada56. Por otro lado, Esquines apunta la relación entre Filócrates y Demóstenes pero 

no sugiere un rechazo de los pactos tan marcado. Con una actitud comedida cavila cómo 

Atenas siempre gozó de una mayor estabilidad en tiempos de paz57. 

De este modo el juicio sobre la embajada responde al choque de dos visiones 

discordantes sobre la cuestión macedónica. A pesar de la confusión de las fuentes, teñidas 

por la invectiva política y el autoelogio, estos discursos patentizan la variación de las 

agendas y alianzas políticas de los autores, lo cual no deja de ser un trasunto más de la 

situación mudadiza que caracterizó la segunda mitad del siglo IV a.C. Finalmente 

Esquines –tal vez gracias al apoyo de figuras poderosas como Eubulo, Nausicles o 

Foción– obtuvo la absolución con un estrecho margen de votos. Sin embargo, el éxito de 

su defensa, en vez de reflejar el apoyo contundente de sus conciudadanos, corroboraría 

un giro político que prefiguraba la futura preeminencia de Demóstenes, mientras el favor 

hacia Esquines descendía y pasaba a ocupar un plano secundario58.   

 
54 También debieron participar como synegoroi del acusado Eubulo, Foción y Nausicles (Aeschin. 2.184). 
55 Cf. D. 19.30, 61, 66, 101, 110, 174, 191, 334. 
56 D. 19.128; 197-198. 
57 Aeschin. 1.169, 174; 2.172-178. 
58 Worthington 2013: 200-209. 



 
 

 

22 

 

DISCURSO DE LA ACUSACIÓN 

(DEMÓSTENES, SOBRE LA EMBAJADA FRAUDULENTA) 

 

Narración (D. 19.9-178) 

Ante todo se debe señalar que, en la acusación demosténica Sobre la embajada 

fraudulenta, la terminología irreligiosa comienza a presentarse en la narración que sirve 

para contextualizar la supuesta traición de Esquines. Así, al contrario que en otros de los 

discursos analizados, la introducción se halla falta de este tipo de léxico, el cual se 

concentra a lo largo de las siguientes secciones del discurso. 

Tras inaugurar su denuncia contra Esquines con un breve proemio donde se busca 

presentar el caso, incitar la reflexión de los oyentes sobre el comportamiento ruin del 

contrincante y despertar emociones hostiles contra él59, Demóstenes prosigue con la 

narración de los hechos, una parte del discurso que, según la preceptiva retórica, facilitaba 

al orador la tarea de censurar al oponente mediante la relación de aquellos actos 

reprochables que había perpetrado en el pasado60. No obstante, si bien nuestro estudio se 

jalona siguiendo las secciones discursivas tradicionalmente establecidas por los manuales 

de retórica antiguos, no se debe soslayar el hecho de que la narración y la argumentación 

aparecen a menudo solapadas, haciendo difícil trazar una distinción nítida entre ambas 

partes del discurso61. 

Antes de pasar a relatar los sucesos acontecidos durante la segunda embajada –la 

problemática ligada a la ratificación de los pactos, que conforma el meollo de la 

 
59 Concretamente se estimula la indignación hacia Esquines, emoción que va a aparecer de forma recurrente 

a lo largo del discurso, siempre conectada con el tema de que ciertos individuos fueron sobornados por 

Filipo para sabotear los intereses atenienses. Cf. D. 19.7: «Pero, en efecto, en relación con la existencia o 

no de un soborno, sé que todos afirmaríais que aceptarlo de aquellos por los que la ciudad está siendo 

dañada es algo horrible y merecedor de una gran irritación (εἶναι δεινὸν καὶ πολλῆς ὀργῆς ἄξιον)». 
60 Cf. Anaximen. Rh. 1441b16-23: «No debemos burlarnos de quien podríamos hablar mal, sino describir 

minuciosamente su vida (διεξιέναι τὸν βίον αὐτοῦ). En efecto las narraciones (οἱ λόγοι), más que las burlas, 

persuaden a la audiencia y perjudican a los vilipendiados (τοῦς ἀκούοντας πείθουσι καὶ τοὺς 

κακολογουμένους λυποῦσιν); pues las burlas inciden en la apariencia más que en la forma de ser, mientras 

las narraciones son como retratos del carácter y el comportamiento (οἱ δὲ λόγοι τῶν ἠθῶν καὶ τῶν τρόπων 

εἰσὶν οἷον εἰκόνες)». A pesar de que Anaxímenes está describiendo el discurso de censura, los términos 

usados en el tratado plasman las similitudes y convergencias existentes entre recursos del subgénero forense 

y epidíctico, tal y como apunta Ferrini 2015: 570 citando a Spengel. 
61 Spatharas 2019: 87. 



 
 

 

23 

 

acusación– Demóstenes hace una somera contextualización de los antecedentes políticos 

(προκατάστασις), a fin de que la audiencia comprenda mejor el alcance de su causa 

judicial62. Es en la exposición sobre los primeros movimientos diplomáticos entre Atenas 

y Macedonia cuando Demóstenes desliza sus críticas hacia el viraje de la postura política 

adoptada por Esquines. Como expone el orador, Esquines se mantuvo reacio a ceder a las 

peticiones de Filipo durante la primera embajada ateniense en Pela (346 a.C.); sin 

embargo, en las asambleas extraordinarias donde se debatió y se decidió sobre la paz con 

Filipo votó, de forma sospechosa, a favor de la propuesta diseñada por Filócrates63. 

Demóstenes muestra su indignación hacia la voluble actitud de Esquines en el siguiente 

pasaje, aderezado con juegos irónicos e incontables recursos retóricos (D. 19.12-13): 

[12] ἐπειδὴ τοίνυν ταῦτα πολιτευομένου τούτου τότε καὶ τοῦτο τὸ δεῖγμα 

ἐξενηνοχότος περὶ αὑτοῦ, τοὺς περὶ τῆς εἰρήνης πρέσβεις πέμπειν ὡς Φίλιππον 

ἐπείσθητε ὑπ᾽ Ἀριστοδήμου καὶ Νεοπτολέμου καὶ Κτησιφῶντος καὶ τῶν ἄλλων τῶν 

ἐκεῖθεν ἀπαγγελλόντων οὐδ᾽ ὁτιοῦν ὑγιές, γίγνεται τῶν πρέσβεων τούτων εἷς καὶ 

οὗτος, οὐχ ὡς τῶν ἀποδωσομένων τὰ ὑμέτερα, οὐδ᾽ ὡς τῶν πεπιστευκότων τῷ 

Φιλίππῳ, ἀλλ᾽ ὡς τῶν φυλαξόντων τοὺς ἄλλους· διὰ γὰρ τοὺς προειρημένους λόγους 

καὶ τὴν πρὸς τὸν Φίλιππον ἀπέχθειαν ταύτην εἰκότως περὶ αὐτοῦ πάντες εἴχετε τὴν 

δόξαν. [13] προσελθὼν τοίνυν ἐμοὶ μετὰ ταῦτα συνετάττετο κοινῇ πρεσβεύειν, καὶ 

ὅπως τὸν μιαρὸν καὶ ἀναιδῆ φυλάξομεν ἀμφότεροι, τὸν Φιλοκράτην, πολλὰ 

παρεκελεύσατο. καὶ μέχρι τοῦ δεῦρ᾽ ἐπανελθεῖν ἀπὸ τῆς πρώτης πρεσβείας ἐμὲ γοῦν, 

ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, διεφθαρμένος καὶ πεπρακὼς ἑαυτὸν ἐλάνθανεν.  

[12] Pues bien, justo cuando este tipo adoptaba dicha actitud política, sacando a 

relucir esa parte de su persona, os dejasteis persuadir por Aristodemo, Neoptólemo, 

Ctesifonte y otros que no traían ningún tipo de noticia saludable desde Macedonia 

para que enviarais a los embajadores a tratar la paz ante Filipo. Pues él era uno de 

estos embajadores que, por supuesto, no iban a traicionar vuestras necesidades y 

tampoco confiaban en Filipo, sino que iban para vigilar al resto. Efectivamente, 

partiendo de sus discursos anteriores y de su hostilidad hacia Filipo, todos teníais 

esta opinión sobre él. [13] Después, tras acudir a mí, coincidió conmigo en organizar 

una embajada de interés público y me rogó con insistencia que ambos vigilásemos 

al maldito desvergonzado de Filócrates. Y, en verdad, atenienses, hasta que 

regresamos aquí de la primera embajada, me pasaba inadvertido que él ya estaba 

corrompido y que ya se había vendido. 

El objetivo principal de Demóstenes en esta sección narrativa es recalcar el cambio 

en la iniciativa política de Esquines. Los genitivos absolutos que abren el texto, cuyo 

mensaje aparece enfatizado por el recurso fonético de la aliteración (ταῦτα πολιτευομένου 

τούτου τότε καὶ τοῦτο τὸ δεῖγμα ἐξενηνοχότος περὶ αὑτοῦ), resumen la información 

 
62 Efstathiou 2013: 185. 
63 D. 19.9-11. Cf. Worthington 2014: 72. 



 
 

 

24 

 

proporcionada previamente: Esquines, secundado por la fuerza de Eubulo, había centrado 

su mensaje político en crear un frente griego común para frenar el avance de las fuerzas 

de Filipo II, quien ya había demostrado sus capacidades militares y diplomáticas durante 

sus campañas en el noreste de Grecia64. 

Mientras Atenas despachaba comisiones por toda la Hélade65, algunos atenienses 

que habían estado en la corte macedónica en calidad de delegados reportaron a la polis el 

deseo de Filipo por fijar una tregua y una alianza. Específicamente Demóstenes se refiere 

a Aristodemo, quien acudió ante el monarca para discutir la liberación de los prisioneros 

atenienses tomados en el sitio de Olinto (348 a.C.)66; a Neoptólemo, un actor favorecido 

por Filipo que había ido a Macedonia buscando recaudar fondos para sufragar ciertas 

liturgias67; y a Ctesifonte, cuya misión diplomática era reclamar y cobrar el dinero que 

unos piratas macedonios habían robado a un tal Frinón durante las treguas asociadas a los 

Juegos Olímpicos del año 348 a.C68. Los informes presentados por estos individuos 

gozaron de una buena acogida por el demos y se decidió enviar una embajada a Pela para 

debatir los términos de la paz (τοὺς περὶ τῆς εἰρήνης πρέσβεις πέμπειν ὡς Φίλιππον 

ἐπείσθητε), desencadenándose así una serie de movimientos diplomáticos entre ambas 

regiones que se dilató hasta el 338 a.C69. En este punto es interesante percibir el contraste 

entre las palabras de Demóstenes –quien, por medio de la lítote, refleja que las noticias 

procedentes de Macedonia fueron más difusas y desfavorables de lo que aparentaban 

 
64 D. 19.9-10: «Antes de proseguir con mi discurso, quiero recordar aquello que muchos de vosotros sé que 

tenéis en mente: qué postura política adoptó el propio Esquines al comienzo y qué discursos creía que era 

necesario pronunciar en público contra Filipo, para que sepáis que él será condenado enteramente por sus 

acciones y sus discursos anteriores por haber aceptado sobornos. Así, este es el primer ateniense que –según 

afirmaba entonces en la asamblea– se percató de que Filipo maquinaba contra los griegos y que estaba 

corrompiendo a algunos líderes arcadios. Entonces, acompañado por Iscandro, hijo de Neoptólemo, actor 

de segundo orden, se dirigió al Consejo, se dirigió a la Asamblea por estos asuntos y os convenció para que 

enviarais a todas partes embajadores encargados de convocar aquí a quienes quisieran debatir sobre la 

guerra contra Filipo». Cf. D. 19.304; Harris 1995: 50-51. 
65 El movimiento no fraguó por la división existente en Grecia, pues cada ciudad poseía objetivos 

individuales. Además, los Estados del sur no percibían a Filipo como una amenaza real. Cf. Harris 1995: 

51; Worthington 2013: 149-150. 
66 Aeschin. 2.15-16. 
67 D. 5.6-8. Cf. MacDowell 2006: 210-211. 
68 Aeschin. 2.12-13. Cf. Harris 1995: 48-49; Buckler 2000: 117; Worthington 2013: 148-149. 
69 Sobre el desenlace del enfrentamiento con Filipo II, cf. Worthington 2013: 237-243. 



 
 

 

25 

 

(ἀπαγγελλόντων οὐδ’ ὁτιοῦν ὑγιές)– y sus anteriores acciones, concretamente el apoyo 

que había proporcionado a figuras como la de Aristodemo y Ctesifonte70. 

Por consiguiente, entre los años 348 y 346 a.C. Atenas se dividía entre quienes 

deseaban poner fin a las hostilidades con Filipo y aquellos que propugnaban combatir la 

amenaza macedónica, una disposición que, según Demóstenes, era respaldada por 

Esquines en este momento de su carrera pública. Tras esbozar el panorama político de la 

época, Demóstenes comienza a censurar sutilmente a Esquines en una descripción donde 

se solapan distintos recursos retóricos, cuya finalidad básica consiste en despertar el 

enfado de la audiencia. De un modo general cabe destacar que, en estas líneas, 

Demóstenes no se refiere al oponente por su nombre, sino que lo sustituye por el 

demostrativo οὗτος, aquí con un cariz claramente peyorativo. Junto con ello, la censura 

velada contra Esquines se articula a través del empleo magistral de la ironía (εἰρωνεία), 

instrumento cuya utilidad para mostrar desprecio ya puntualiza Aristóteles y que aquí 

sirve para evocar el cambio en el comportamiento de su rival71. La repetición anafórica 

del adverbio de negación οὐ combinada con estructuras sintácticamente paralelas y la 

resolución del período oracional a partir de una correctio dibuja la concepción ilusoria de 

un Esquines que jamás traicionaría los intereses de Atenas (οὐχ ὡς τῶν ἀποδωσομένων 

τὰ ὑμέτερα, οὐδ’ ὡς τῶν πεπιστευκότων τῷ Φιλίππῳ, ἀλλ’ ὡς τῶν φυλαξόντων τοὺς 

ἄλλους), tal y como se pensaba a raíz de los discursos que antiguamente había 

pronunciado (διὰ γὰρ τοὺς προειρημένους λόγους καὶ τὴν πρὸς τὸν Φίλιππον ἀπέχθειαν 

ταύτην εἰκότως περὶ αὐτοῦ πάντες εἴχετε τὴν δόξαν). 

El acto desleal que Demóstenes procura revelar en el pasaje ahora viene subrayado 

por un juicio, puesto en boca de Esquines, con el cual se insinúa la repulsión, el odio y la 

desaprobación de todo aquel que se hubiera alineado con el bando macedonio. El uso del 

hipérbaton subraya cómo Esquines, al inicio de la primera embajada, había suplicado a 

Demóstenes vigilar a Filócrates, quien se describe como alguien terriblemente 

 
70 Por cuanto atañe a Aristodemo, el orador alabó su actuación política nada más regresar de Pela y propuso 

a la asamblea premiarlo con un reconocimiento cívico por sus servicios (Aeschin. 2.17-18: «Tras 

presentarse de una vez por todas, Aristodemo informó sobre la abrumadora buena voluntad de Filipo hacia 

la ciudad y expuso que deseaba convertirse en aliado de esta. Pero no solo dijo esto en el Consejo, sino 

también en la asamblea. Entonces Demóstenes no replicó nada, sino que propuso conceder una corona a 

Aristodemo»). En el caso de Ctesifonte MacDowell 2006: 211 apuesta por reconocer en este individuo a la 

misma persona defendida por Demóstenes en el discurso Sobre la Corona (330 a.C.).  
71 Arist. Rh. 1379b30-31. Cf. Anaximen. Rh. 1434a17-32 para una pormenorizada ilustración de la ironía.  



 
 

 

26 

 

despreciable (καὶ ὅπως τὸν μιαρὸν καὶ ἀναιδῆ φυλάξομεν ἀμφότεροι, τὸν Φιλοκράτην, 

πολλὰ παρεκελεύσατο). La coordinación τὸν μιαρὸν καὶ ἀναιδῆ –de uso exclusivamente 

demosténico72– reproduce las palabras mordaces que habría usado Esquines contra 

Filócrates, el arquitecto del tratado de paz con Filipo. 

En relación con el término irreligioso empleado contra Filócrates, μιαρός es un 

adjetivo vinculado a la esfera de la contaminación ritual. Originariamente designaba a 

aquellas personas que, debido a ciertos actos sacrílegos o transgresores, portaban una 

mácula infecciosa que ponía en serio peligro el bienestar de la comunidad73. Precisamente 

este es el significado que trasluce en dos de las Tetralogías de Antifonte, quien destaca 

por explotar sofisticadamente la teoría de la contaminación en sus juicios por homicidio. 

Así, en la primera Tetralogía el vocablo se inserta en el epílogo del primer discurso de la 

acusación, complementado con una plétora de términos irreligiosos que inciden en el 

peligro de que un homicida –calumniado con la coordinación τόνδε μιαρὸν καὶ ἄναγνον– 

penetre en los recintos sagrados y participe en celebraciones de comensalía cívica; y es 

que dejar a un criminal libre de pena repercute en todos los ámbitos de la vida política, 

llegando a malograr las cosechas y las operaciones militares74. Al contrario, en la segunda 

Tetralogía μιαρός se manifiesta al final del último discurso de la defensa, que explota el 

argumento ligado a la obligación del tribunal de absolver al inocente y castigar al culpable 

–razonamiento articulado con la antítesis (ir)religiosa τὸν μὲν καθαρόν...τὸν δὲ μιαρόν–, 

lo que se resume en el desempeño de sus deberes cívicos de un modo justo y grato a los 

dioses75. 

A pesar de la acepción manifiestamente irreligiosa que emplea Antifonte, en el siglo 

IV a.C. μιαρός suele aparecer en contextos agonales desprovistos de un trasfondo 

 
72 Aparece una vez más en Contra Midias cuando se alude la espinosa cuestión del asesinato de Nicodemo 

(21.117); y en Contra Aristogitón se recrimina con este sintagma la conducta del imputado (D. 25.14). 
73 Macías Otero 2020: 161-172. Para un estudio general sobre la contaminación y la purificación en el 

imaginario religioso de la Grecia Antigua, cf. Parker 1996. 
74 Cf. Antipho 2.1.10: «Os es perjudicial que este tipo, estando contaminado y siendo como es un impuro 

(τόνδε μιαρὸν καὶ ἄναγνον ὄντα), mancille la pureza de los espacios sagrados entrando en ellos (εἴς <τε> 

τὰ τεμένη τῶν θεῶν εἰσιόντα μιαίνειν τὴν ἁγνείαν αὐτῶν) y que infecte (συγκαταπιμπλάναι) igualmente a 

los inocentes al sentarse con ellos en las mismas mesas. Por culpa de estos, sin duda, surge la devastación 

de las cosechas y fracasan las acciones militares». Cf. Ramón Palerm 2018c: 212. 
75 Cf. Antipho 4.4.11: «Si os aterra esto, considerad vuestro deber absolver de culpa al libre de impureza 

(τὸν μὲν καθαρόν) y, si dejáis que el tiempo descubra al impuro (τὸν δὲ μιαρόν), permitid tomar venganza 

a los familiares más cercanos. De este modo habríais ejecutado lo más piadoso y grato a los dioses 

(δικαιότατα καὶ ὁσιώτατα)». 



 
 

 

27 

 

religioso, sobre todo calificando a personas censurables desde un punto de vista moral y 

con un significado lo suficientemente laxo como para dificultar la precisión de su espectro 

semántico. En verdad, se puede rastrear una continuidad en el uso de μιαρός como insulto 

desaprobatorio desde la comedia aristofánica, especialmente en aquellas obras donde 

prima la crítica sociopolítica76. Por ejemplo, en un contexto bélico Anfíteo, portador de 

las treguas, es víctima de los ataques de los vecinos de Acarnas, quienes lo califican como 

‘requeteinfame’ por atreverse a pactar unas treguas con los espartanos (Ar. Ach. 182-183: 

ὦ μιαρώτατε, / σπονδὰς φέρεις, τῶν ἀμπέλων τετμημένων;). En Los Caballeros, 

Demóstenes censura al Paflagonio-Cleón por su despliegue de desvergüenza –por cierto, 

una cualidad definida como «la única protectora de los oradores» (Ar. Eq. 324-325: 

ἐδήλους ἀναί- / δειαν, ἣπερ μόνη προστατεῖ ῥητόρων;)– y, acto seguido, se burla de que 

haya sido desbancado por el Morcillero, quien es mucho más infame (Ar. Eq. 328-329: 

ἀλλ’ ἐφάνη γὰρ ἀνὴρ ἕτερος πολὺ / σοῦ μιαρώτερος). En Las Nubes 445-451 μιαρός se 

encuadra en la súplica que Estrepsíades dirige al Coro para ser instruido en el arte de la 

sofística, la cual se estructura mediante una enumeración de distintos insultos y términos 

de abuso77.  

Precisamente en el texto aquí analizado μιαρός está coordinado con ἀναιδής, 

adjetivo que connota la falta de respeto hacia las convenciones religiosas y cívicas78. La 

hendíadis formada por la conjunción de ambos términos acentúa el carácter despreciable 

de quienes, como Filócrates, habían traicionado a su patria, despertando así la indignación 

de la audiencia79. Esta valoración negativa con denuestos escogidos para suscitar un 

sentimiento de aversión es un tópico recurrente en este discurso demosténico80. La 

funcionalidad de estas críticas estriba en dos polos que oscilan entre lo más general y lo 

más concreto: por un lado, la difamación de Filócrates exhibe una muestra de los ataques 

generalizados contra quienes fomentaron la firma del armisticio una vez comenzaron a 

 
76 Worman 2008: 245-246. 
77 Cf. Dover 1989: 157. 
78 Fisher 2017: 108. Cabe mencionar el estudio de Cairns 2002 sobre αἰδώς (‘respeto’, ‘temor reverencial’), 

donde también se aborda la operatividad de su contrario ἀναίδεια (202-206). Igualmente Calderón Dorda 

2020: 63 anota que el sustantivo puede tener connotaciones religiosas, aunque normalmente se aplica a 

contextos sociales. 
79 Cf. Parker 1996: 4. 
80 El empleo de μιαρός referido a Filócrates aparece en dos ocasiones más con la misma finalidad que en el 

texto analizado (D. 19.113, 316). También se utilizan otras palabras con una enorme carga peyorativa, como 

demuestra κατάπτυσος (‘abominable’, ‘que merece ser escupido’). Cf. D. 19.15. 



 
 

 

28 

 

aflorar las desigualdades e injusticias de la paz81. Por otro lado, Demóstenes se sirve de 

una estrategia retórica consistente en proyectar implícitamente los insultos 

descalificadores de Filócrates sobre Esquines82, pues ambos fueron perseguidos 

judicialmente por apoyar la aprobación de los pactos83. Para ello no se deben obviar las 

palabras pronunciadas en este punto del discurso: después de concretar los movimientos 

políticos que desembocaron en la primera embajada a Pela, Demóstenes afirma que no 

fue hasta su regreso a Atenas cuando advirtió que Esquines ya había cedido a los sobornos 

de Filipo, lo cual se patentiza en el rasgo aspectual de los participios de perfecto 

(ἐπανελθεῖν ἀπὸ τῆς πρώτης πρεσβείας ἐμὲ γοῦν...διεφθαρμένος καὶ πεπρακὼς ἑαυτὸν 

ἐλάνθανεν). 

Tras contextualizar el inicio de los movimientos diplomáticos entre Atenas y Filipo, 

Demóstenes se traslada directamente al contexto de la segunda embajada. La votación del 

acuerdo diseñado por Filócrates culminó en unos juramentos interestatales por los cuales 

la paz quedaría ratificada84. Los mismos embajadores que participaron en la primera 

audiencia ante Filipo se presentaron en Pela y allí coincidieron con comisionados de 

distintas regiones helenas, quienes habían acudido para negociar el fin de la Tercera 

Guerra Sagrada, el confrontamiento entre Tebas y Fócide que convulsionaba todos los 

rincones de la Hélade85. Una vez Filipo hubo despachado todas las embajadas y prestado 

los juramentos, los embajadores volvieron a Atenas y, poco después de su regreso, 

informaron a la asamblea sobre lo acontecido en la corte macedónica. Pero Demóstenes 

 
81 Además Demóstenes busca plasmar su desapego hacia las medidas políticas propulsadas por Filócrates, 

a quien anteriormente había defendido de los ataques de Licinio, quien le inculpó de proponer un decreto 

de naturaleza ilegal. Cf. Harris 1995: 47. 
82 Worman 2008: 255 n. 136. 
83 Hiperides inició un proceso de eisangelia contra Filócrates, que se resolvió con la condena de este último 

in absentia. En el caso de Esquines, Demóstenes promovió dos juicios contra él: el primero (345 a.C.) 

resultó fallido debido al inteligente movimiento de Esquines contra Timarco; el segundo (343 a.C.) retoma 

sus antiguas acusaciones vinculadas al mal comportamiento de su compañero de embajada y a su actitud 

desleal hacia Atenas. Cf. Worthington 2014: 75 
84 Cf. D. 19.17: «Entonces, atenienses, escuchad ahora mismo cómo malgastó el tiempo y perjudicó todos 

los intereses de la ciudad, después de que vosotros lo hubierais elegido para el asunto de los juramentos 

(ἐπὶ τοὺς ὅρκους); y cuántas enemistades desarrollé con él por esto mismo, por querer impedírselo». Cf. 

Sommerstein & Bayliss 2013: 175-176, 181 para la formalización de pactos interestatales. 
85 Aeschin. 2.104. Esta tensión se vio agravada por los intereses particulares de cada región: los tesalios 

querían recuperar su posición privilegiada en la Anfictionía; Tebas necesitaba la ayuda de Filipo para 

desalojar a los focenses y recuperar sus territorios perdidos en Beocia; Esparta pedía reprimendas contra 

Tebas a fin de acabar con su hegemonía. Por otro lado, la turbulenta situación permitía a Filipo desarrollar 

una propaganda que le diera acceso a la política griega, presentándose como vengador de la impiedad 

focense y no como un invasor. Para un estudio general sobre el conflicto, cf. Buckler 1989. 



 
 

 

29 

 

asegura que Esquines, lejos de hacer una exposición verídica de los hechos, pronunció un 

discurso controvertido86, cuya argumentación se basó principalmente en la exaltación de 

sentimientos contra la potencia tebana (D. 19.20-21): 

[20] ἔφη γὰρ ἥκειν πεπεικὼς Φίλιππον ἅπανθ’ ὅσα συμφέρει τῇ πόλει, καὶ περὶ τῶν 

ἐν Ἀμφικτύοσιν καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἁπάντων, καὶ διεξῆλθε λόγον μακρὸν ὑμῖν, ὃν 

κατὰ Θηβαίων εἰπεῖν πρὸς Φίλιππον ἔφη, καὶ τὰ κεφάλαια ἀπήγγελλεν πρὸς ὑμᾶς, 

καὶ ἀπελογίζετο ἐκ τῶν αὑτῷ πεπρεσβευμένων δυοῖν ἢ τριῶν ἡμερῶν ὑμᾶς, 

μένοντας οἴκοι καὶ οὐ στρατευομένους οὐδ’ ἐνοχλουμένους, Θήβας μὲν 

πολιορκουμένας αὐτὰς καθ’ αὑτὰς χωρὶς τῆς ἄλλης Βοιωτίας ἀκούσεσθαι, [21] 

Θεσπιὰς δὲ καὶ Πλαταιὰς οἰκιζομένας, τῷ θεῷ δὲ τὰ χρήματα εἰσπραττόμενα οὐ 

παρὰ Φωκέων, ἀλλὰ παρὰ Θηβαίων τῶν βουλευσάντων τὴν κατάληψιν τοῦ ἱεροῦ· 

διδάσκειν γὰρ αὐτὸς ἔφη τὸν Φίλιππον ὅτι οὐδὲν ἧττον ἠσεβήκασιν οἱ 

βεβουλευκότες τῶν ταῖς χερσὶ πραξάντων, καὶ διὰ τοῦτο χρήμαθ’ ἑαυτῷ τοὺς 

Θηβαίους ἐπικεκηρυχέναι. 

[20] En efecto, afirmaba que regresó cuando ya había persuadido a Filipo sobre todo 

cuanto beneficiaba a la ciudad –tanto sobre los asuntos anfictiónicos como sobre 

todos los demás–; os hizo un extenso relato, en el cual mantenía haber puesto a Filipo 

en contra de los tebanos; os informaba sobre las cuestiones fundamentales y 

calculaba que, gracias a sus movimientos diplomáticos, en dos o tres días vosotros, 

permaneciendo en casa, sin servir en el ejército y sin preocupación alguna, 

escucharíais que únicamente Tebas estaba siendo asediada –no como el resto de 

Beocia–; [22] que Tespias y Platea eran edificadas y que el dinero de la divinidad se 

exigía que fuera pagado no por los focenses, sino por los tebanos, pues ellos 

planearon la ocupación del templo. Ciertamente, él mismo aseguraba enseñar a 

Filipo que los urdidores del plan no habían cometido una impiedad menor que las 

manos autoras y, por ello, los tebanos habían fijado una recompensa por él. 

Esquines habría pronunciado un discurso ante sus convecinos donde subrayaba 

cómo había logrado persuadir a Filipo para que adoptara una actitud beneficiosa y afín a 

los intereses atenienses (πεπεικὼς Φίλιππον ἅπανθ’ ὅσα συμφέρει τῇ πόλει). Entre los 

asuntos que debió debatir con el monarca, el texto centra toda la atención en aquellas 

cuestiones vinculadas con la Anfictionía de Delfos87, lo cual se alcanza a través de la 

estrategia retórica aquí implementada por Demóstenes, consistente en focalizar la 

atención del público en estos eventos mediante la imprecisión del segundo sintagma que 

compone la enumeración (καὶ περὶ τῶν ἐν Ἀμφικτύοσιν καὶ περὶ τῶν ἄλλων ἁπάντων). 

 
86 Cf. D. 19.19: «Y cuando la asamblea se celebró y era necesario informaros, de todos nosotros Esquines, 

aquí presente, se adelantó el primero –¡por Zeus y por los dioses! intentad recordar si digo la verdad, porque 

todas estas cuestiones son las que, sin lugar a dudas, han perjudicado y dañado vuestros intereses–, evitó 

informar cualquier cosa relativa a la embajada o reportar detalladamente lo dicho en el Consejo –en 

cualquier otra situación discutiría que yo no digo la verdad–; y pronunció unos discursos de tal naturaleza, 

adornados con las más grandes e impresionantes ventajas, que se marchó habiéndoos conquistado a todos 

vosotros». 
87 Sobre la Anfictionía délfica, sus deberes religiosos y su posible implicación en la política de mediados 

del siglo IV a.C. Cf. Bowden 2003: 72; Hornblower 2007. 



 
 

 

30 

 

Estos asuntos estarían relacionados con el devenir de la Guerra Sagrada y la delicada 

posición en que se encontraba Atenas por ser aliada de los focenses. 

 Mientras Demóstenes temía las más severas represalias contra los focenses y, por 

tanto, la inminente entrada de Filipo en Grecia central, la imagen que promueve de 

Esquines es totalmente opuesta al predicar la pasividad y la despreocupación de los 

atenienses88. Para ello buscó disipar las inquietudes de la ciudadanía por medio de una 

estratagema extremadamente efectiva, como era poner en juego una argumentación 

‘antitebana’, exaltando así la antipatía que se sentía hacia la potencia rival (κατὰ 

Θηβαίων). Esquines aseguraba haber seducido a Filipo para secundar la causa ateniense, 

que se materializaría en lanzar una ofensiva militar contra los tebanos89. Orgulloso de sus 

capacidades diplomáticas (ἐκ τῶν αὑτῷ πεπρεσβευμένων), afirmaba que pronto llegarían 

a la polis noticias sobre tales movimientos sin que los atenienses hubieran tenido que 

intervenir en ningún aspecto. La noción de inactividad bélica y tranquilidad se enfatiza 

en los participios οὐ στρατευομένους οὐδ’ ἐνοχλουμένους, los cuales se organizan 

siguiendo un patrón rítmico y sonoro gracias a las técnicas retóricas del homeoteleuton, 

el isosilabismo, el paralelismo sintáctico y la anáfora90. 

La protección que Filipo iba a proporcionar a los focenses y la atención a las 

distintas peticiones de Atenas se envuelven en la sonoridad de un segundo homeoteleuton 

creado a partir de la coordinación de tres participios: por un lado, Tebas sería sitiada y 

destruida, frenando así su influencia como potencia hegemónica (πολιορκουμένας). Por 

otro lado, las plazas de Tespias y Platea, situadas en el área beocia limítrofe con el Ática, 

serían reconstruidas una vez liberadas del yugo tebano (οἰκιζομένας)91. Finalmente serían 

los tebanos –y no los focenses– quienes repararían el dinero robado del santuario de 

 
88 Datos similares se extraen también de D. 5.10; 6.30; 18.35; 19.74. 
89 En su apología Esquines no niega haber hablado en tales términos sobre la represión de Tebas, aunque sí 

insiste en que él solamente se dedicó a informar sobre su conversación con Filipo. Aeschin. 2.119: «Él dijo 

que yo mentía al afirmar que, en pocos días, Tebas iba a ser humillada y que asustaba a los eubeos al daros 

vanas esperanzas. Estad al tanto de lo que hace, atenienses. Pues yo, mientras estaba reunido con Filipo 

estimé que –cuando regresé os informé de ello– consideraba que Tebas era Beocia, con toda justicia, pero 

que Beocia no era Tebas. Él asegura no que informara eso, sino que yo lo prometía». Cf. Harris 1995: 81. 
90 Lehmann 2019: 654. 
91 Estas ciudades fueron atacadas por Tebas al comenzar su etapa hegemónica (375 a.C.) y, como respuesta, 

varios de sus habitantes se refugiaron en Atenas. Las relaciones de amistad que la polis mantenía con ambas 

ciudades justificaría el deseo de su liberación y reconstrucción. Cf. X. HG 6.3.1; Isoc. 14; Hornblower 

2011: 247. 



 
 

 

31 

 

Delfos (τῷ θεῷ δὲ τὰ χρήματα εἰσπραττόμενα), pues ellos habían sido los verdaderos 

instigadores de la ocupación del templo (τὴν κατάληψιν τοῦ ἱεροῦ).  

La intervención de Esquines en la asamblea que Demóstenes recompone en el 

pasaje se resuelve con una preciosa sentencia donde una antítesis confluye con la 

aparición de terminología irreligiosa. Y es que Esquines garantiza estar enseñando a 

Filipo que no solo eran impíos quienes habían perpetrado el acto de la ocupación, sino 

también quienes urdieron el plan originariamente (οὐδὲν ἧττον ἠσεβήκασιν οἱ 

βεβουλευκότες τῶν ταῖς χερσὶ πραξάντων)92. Si εὐσέβεια definía aquellos valores cívico-

religiosos que garantizaban la concordia y cohesión dentro de la comunidad93, ἀσέβεια, 

de forma general, se refería a una actitud disruptiva hacia esos preceptos que regían la 

vida pública y privada de la ciudadanía: el respeto a los dioses y sus recintos sagrados, a 

la patria y a la familia94. En el ámbito de la oratoria, la elasticidad semántica de esta noción 

permitía a los oradores adaptarla a sus necesidades retóricas, potenciando el sentido de la 

transgresión dependiendo del contexto de la causa judicial95; incluso podían manipular el 

imaginario de la ἀσέβεια para crear nuevos escenarios en donde operase esa sensación de 

vulneración de los patrones que aseguraban una vida comunitaria en armonía96.  

La alusión final del pasaje se refiere, efectivamente, a los eventos que habían 

acontecido desde el estallido del enfrentamiento: la marcada hostilidad entre la coalición 

 
92 Tal y como señala MacDowell 2006: 216 la inclusión puntual de un infinitivo de presente en la narración 

(διδάσκειν) marcaría la prolongación de la acción, es decir, la continuidad de la asociación entre Filipo y 

Esquines que Demóstenes condena a lo largo del discurso. 
93 Cf. Burkert 2007: 362-365; Bruit-Zaidman & Schmitt-Pantel 2008: 13; Johansen 2009: 19; Leite 2014: 

38-40. 
94 Arist. VV 1251a30-33: «Hay tres tipos de injusticia: la impiedad (ἀσέβεια), la codicia y la violencia 

humillante. La impiedad es una falta cometida contra los dioses, los daimones, los muertos, los padres y la 

patria (ἡ περὶ θεοὺς πλημμέλεια καὶ περὶ δαίμονας, ἢ καὶ περὶ τοὺς κατοιχομένους καὶ περὶ γονεῖς καὶ 

πατρίδα)». La definición de piedad (εὐσέβεια) aparece articulada con proposiciones similares en Pl. Lg. 

717a4-c6.  
95 Eidinow 2015: 77; Leite 2020: 79-80; Vergara Recreo 2021b: 43-44. 
96 Un buen ejemplo del uso retórico de ἀσέβεια es el que exprime Demóstenes en Contra Midias. La afrenta 

original de su rival –consistente en haberlo abofeteado públicamente durante la celebración de las Dionisias 

Urbanas (D. 21.1: ἀδικεῖν τουτονὶ περὶ τὴν ἑορτήν)– se va revistiendo paulatinamente de connotaciones 

(ir)religiosas. Demóstenes equipara la liturgia de la choregia con un sacerdocio y, como consecuencia, la 

ofensa de Midias afectaría también a la divinidad. El punto álgido de su argumentación se alcanza cuando 

sugiere al tribunal que los actos consumados por Midias no solo deberían considerarse un ultraje, sino una 

impiedad (D. 21.51: ὕβριν ἄν τις μόνον κατέγνω...κἂν ἀσέβειαν εἰ καταγιγνώσκοι τὰ προσήκοντα ποιεῖν), 

pues habían violado la solemnidad del acto festivo y dañado la imagen de la divinidad (D. 21.55: τὸν οὖν 

εἴς τινα τούτων τῶν χορευτῶν ἢ τῶν χορηγῶν ὑβρίζοντα ἐπ’ ἔχθρᾳ, καὶ ταῦτα ἐν αὐτῷ τῷ ἀγῶνι καὶ ἐν τῷ 

τοῦ θεοῦ ἱερῷ, τοῦτον ἄλλο τι πλὴν ἀσεβεῖν φήσομεν;). Cf. Martin 2009: 15-27; Vergara Recreo 2021b: 

72-73. 



 
 

 

32 

 

tebana y los focenses llevó a la potencia beocia a abusar de su posición en el Consejo 

anfictiónico para lanzar una acusación contra sus enemigos e imponerles una multa 

incapaz de condonar, lo cual justificaba promover una guerra contra ellos97. Fue entonces 

cuando los focenses se asentaron y tomaron el santuario de Delfos, utilizando sus tesoros 

para sufragar el reclutamiento de mercenarios98. Por tanto, en este pasaje ἀσέβεια se 

inserta plenamente en el contexto de la Guerra Sagrada y se utiliza para reproducir la tesis 

esquínea de que la criminalidad ligada a la ocupación del templo no solo correspondía a 

los focenses, actores del hecho, sino también a los tebanos, quienes provocaron dicha 

respuesta debido a su continuo hostigamiento99.  

La descripción de los eventos hecha por Demóstenes, sin embargo, se antoja 

adulterada. Durante las primeras negociaciones Filipo ya dejó claro que no iba a permitir 

que se incluyera a los focenses en la alianza; y, además, la posición de Atenas quedaba 

comprometida por haberse posicionado de su parte, por lo que no querían arriesgarse a 

despertar el enfado de los anfictiones y poder sufrir represalias por haber apoyado a los 

sacrílegos que tomaron el santuario100. El avance de Filipo y sus hombres a través del paso 

de las Termópilas y el requerimiento de tropas aliadas para poner fin a la Guerra Sagrada 

fue lo que precipitó el desenlace inesperado del conflicto: una rendición focense sin liza, 

después de que sus comisionados informaran sobre la decisión final de los atenienses, 

evitando cualquier intervención militar si devolvían el templo a los anfictiones101. En 

consecuencia, Demóstenes insiste en presentar una relación causa-efecto entre la 

aprobación de la Paz de Filócrates –y más concretamente la corrupción de Esquines– y el 

desastroso destino de los focenses. De este modo, durante las siguientes secciones elabora 

un discurso donde Esquines y sus aliados son presentados como responsables de engañar 

 
97 Esa idea se colige, al menos, del discurso epidíctico Filipo, compuesto por Isócrates. Isoc. 5.54: 

«Finalmente, ellos arrastraron a los focenses a una guerra, como si pudieran imponerse a sus ciudades en 

poco tiempo, invadir todo el territorio aledaño y superar el tesoro de Delfos en gastos particulares». 
98 Cf. D.S. 16.24. 
99 Cf. Martin 2009: 84 y n. 125. 
100 Cf. Buckler 1989: 133-134. 
101 D. 19.59: «En consecuencia, a partir de entonces considero que vuestras resoluciones llegaron a la Fócide 

al cuarto día, pues había embajadores focenses presentes aquí, y a ellos les preocupaba qué iban a informar 

aquellos y qué ibais a votar vosotros». Cf. Cawkwell 1962: 455-457. 



 
 

 

33 

 

al demos tergiversando con palabras elocuentes las intenciones de Filipo, además de ser 

los verdaderos culpables de causar la destrucción de la Fócide102. 

Para establecer tal vinculación entre la paz y el dramático destino de sus aliados, el 

orador trata de reconstruir cronológicamente los sucesos acontecidos entre la segunda 

embajada y la capitulación focense. Asegura que fue a partir de la confirmación de los 

términos de paz cuando empezó a peligrar la situación de la Fócide, lo cual le lleva a 

postular que su exclusión del tratado era un pretexto para poder atacarlos103. Cuando por 

fin se llegó a un acuerdo en la asamblea, una tercera embajada partió para comunicar sus 

resoluciones a Filipo. No obstante, en su camino hacia las Termópilas llegó la terrible 

noticia de que los focenses habían rendido Delfos ante el ejército macedonio. Todos estos 

movimientos forman el núcleo argumental del que se sirve Demóstenes para revelar el 

carácter traicionero de sus enemigos (D. 19.60-61): 

[60] οὐκοῦν τοῖς χρόνοις, οἷς ἀπήγγελλον, οἷς ἔγραφον, πᾶσιν ἐξελέγχονται 

συνηγωνισμένοι Φιλίππῳ καὶ συναίτιοι γεγονότες τοῦ τῶν Φωκέων ὀλέθρου. [61] 

ἔτι τοίνυν τὸ μηδεμίαν τῶν πόλεων τῶν ἐν Φωκεῦσιν ἁλῶναι πολιορκίᾳ μηδ’ ἐκ 

προσβολῆς κατὰ κράτος, ἀλλ’ ἐκ τοῦ σπείσασθαι πάντας ἄρδην ἀπολέσθαι, μέγιστόν 

ἐστι σημεῖον τοῦ διὰ τούτους πεισθέντας αὐτοὺς ὡς ὑπὸ τοῦ Φιλίππου σωθήσονται 

ταῦτα παθεῖν· οὐ γὰρ ἐκεῖνόν γε ἠγνόουν. φέρε δή μοι καὶ τὴν συμμαχίαν τὴν τῶν 

Φωκέων καὶ τὰ δόγματα ὑφ’ ὧν καθεῖλον αὐτῶν τὰ τείχη, ἵν’ εἰδῆθ’ οἵων 

ὑπαρχόντων αὐτοῖς παρ’ ὑμῶν οἵων ἔτυχον διὰ τούτους τοὺς θεοῖς ἐχθρούς. 

[60] Bueno, a causa de las fechas en que emitieron informes, en que redactaron 

mociones, por todas ellas, son investigados por estar cooperando con Filipo y por ser 

cómplices de la ruina focense. [61] Aún más: que ninguna de las ciudades de la 

Fócide habían sido vencidas ni por medio de un asedio ni por la fuerza o por medio 

de un ataque, sino que todas habían sido completamente destruidas a partir de la 

tregua, es la prueba más evidente de que estos sufrieron aquello cuando fueron 

persuadidos por tales individuos de que serían salvados por Filipo. Sin duda, no 

ignoraban a aquel. Tráeme ya mismo la alianza con los focenses y los decretos por 

los que destruyeron sus murallas, para que comprendáis qué clase de posibilidades 

tenían ellos junto a vosotros y qué clase de desgracias sufrieron por culpa de estos 

enemigos de los dioses. 

 
102 Cf. D. 19.30: «Además Filipo, según opino, ha destruido a los focenses, pero estos individuos 

colaboraron en ello. Por tanto es necesario investigar esto y mirar si todo cuanto dependía de la embajada 

sobre la salvación de los focenses ellos lo arruinaron y lo corrompieron deliberadamente, no si este destruyó 

a los focenses por su propia cuenta y riesgo». 
103 D. 19.58: «Llegamos entonces de la embajada relativa a los juramentos el decimotercer día del mes 

Esciroforión, pero Filipo ya estaba en las Termópilas y hacía promesas a los focenses, en las cuales aquellos 

no confiaban para nada. He aquí la prueba: si no, no habrían acudido a vosotros. Después de estos sucesos 

se celebró la asamblea en la que estos individuos, con mentiras y embustes, echaron a perder todos los 

asuntos, el decimosexto día de Esciroforión». 



 
 

 

34 

 

Las pruebas que Demóstenes ha presentado en este extracto de su argumentación 

permiten evidenciar la cadena de eventos que precipitaron a los focenses hacia su ruina. 

Precisamente son las promesas promocionadas por Esquines y sus asociados –enmarcadas 

en una construcción paralela y asindética donde los recursos fonéticos de la anáfora y el 

homeoteleuton dan mayor empaque a esas acciones (οἷς ἀπήγγελλον, οἷς ἔγραφον)–, lo 

que justifica que sean investigados por su colaboración con Filipo en la disolución de la 

Guerra Sagrada. No se debe soslayar, por tanto, el empleo deliberado de formas 

adjetivales construidas con el prefijo συν-, aportando un matiz que señala la cooperación 

de tales individuos en los planes de Filipo (ἐξελέγχονται συνηγωνισμένοι Φιλίππῳ καὶ 

συναίτιοι γεγονότες τοῦ τῶν Φωκέων ὀλέθρου). 

La naturaleza extremadamente perjudicial del engaño urdido por estas personas 

desvela su traición a la patria, alcanzando así el clímax de la exposición demosténica. La 

desgracia de los aliados no residía en que hubieran sido atacados o hubieran sufrido la 

violencia por parte del enemigo (τὸ μηδεμίαν τῶν πόλεων τῶν ἐν Φωκεῦσιν ἁλῶναι 

πολιορκίᾳ μηδ’ ἐκ προσβολῆς κατὰ κράτος), sino que la alianza entre atenienses y 

macedonios fue el desencadenante (ἀλλ’ ἐκ τοῦ σπείσασθαι πάντας ἄρδην ἀπολέσθαι). 

Para respaldar su argumento, Demóstenes alega servirse de una única prueba, la más 

importante de todas (μέγιστόν ἐστι σημεῖον): los focenses, desesperados, se aferraron a 

las promesas de Filipo divulgadas por ciertos políticos atenienses pero esta confianza, al 

final, solamente había deparado dolor y pesar (διὰ τούτους πεισθέντας αὐτοὺς ὡς ὑπὸ τοῦ 

Φιλίππου σωθήσονται ταῦτα παθεῖν). 

Como apostilla a sus palabras, Demóstenes reclama la lectura de dos documentos 

distintos (φέρε δή μοι)104: la carta donde se detallaban los términos de alianza con la 

Fócide y los decretos aprobados por el demos que llevaron a la demolición de sus ciudades 

(καὶ τὴν συμμαχίαν τὴν τῶν Φωκέων καὶ τὰ δόγματα ὑφ’ ὧν καθεῖλον αὐτῶν τὰ τείχη)105. 

Los objetivos perseguidos por Demóstenes con la lectura de estos documentos se 

 
104 Este tipo de fórmulas son habituales en el contexto de la oratoria forense. Con ellas se introducía la 

lectura, por parte del secretario del tribunal, de aquellos documentos legales o testimonios que el orador 

proporcionaba para secundar su causa judicial. El uso de φέρω en imperativo como núcleo verbal de tales 

fórmulas fue una innovación tardía, verificada especialmente en el corpus demosténico. Cf. Cortés 

Gabaudán 1986: 40. 
105 La mención a la destrucción de los territorios detalla una de las penas impuestas por el Consejo 

anfictiónico, concretamente la segmentación de la Fócide y la reubicación de su población en distintos 

territorios. Cf. D 19.325; D.S. 16.60.1-2; Buckler 1989: 141-142. 



 
 

 

35 

 

estructuran mediante un juego de oposiciones donde operan las ideas de seguridad y 

riesgo. Gracias a la repetición anafórica del pronombre interrogativo οἵων el orador 

pretende que su público considere las ventajas de las que hubieran gozado los focenses si 

no se hubiera disuelto dicha alianza (ἵν’ εἰδῆθ’ οἵων ὑπαρχόντων αὐτοῖς παρ’ ὑμῶν); 

mientras, la verbosidad de aquellos sobornados por Filipo solo había derivado en 

sufrimiento (οἵων ἔτυχον διὰ τούτους τοὺς θεοῖς ἐχθρούς). 

El culmen de la desaprobación de Demóstenes hacia las acciones de Esquines y sus 

colegas se manifiesta en las palabras finales del fragmento mediante la expresión τοὺς 

θεοῖς ἐχθρούς, la cual no está exenta de un acentuado valor irreligioso. El sintagma podía 

expresar tanto el aborrecimiento de los dioses hacia el género humano como las 

agresiones que estos experimentaban debido a la irreverencia de ciertos individuos. Dos 

son los aspectos que no deben pasarse por alto en este punto del comentario: en primer 

lugar, el uso de tal expresión en el género oratorio posee un sello exclusivamente 

demosténico. No obstante, la aparición en su corpus no se documenta como una creación 

propia del autor, sino que el orador se erige en heredero y deudor de una tendencia 

evidente en las obras dramáticas compuestas durante el siglo V a.C. En el ámbito de la 

tragedia θεοῖς ἐχθρός siempre se incorpora en contextos donde se ha producido algún tipo 

de injuria contra el ámbito divinal106. Por cuanto atañe a la comedia, el giro comparece en 

contextos (ir)religiosos, aunque también existen varios casos donde la trascendencia de 

dicha frase está más difuminada107. Teniendo estos antecedentes en cuenta, Demóstenes 

se aproximaría más al uso desarrollado en la comedia aristofánica, donde es el contexto 

lo que marca la mayor o menor potencia de la expresión irreligiosa. 

En segundo lugar, la incidencia de θεοῖς ἐχθρός en Demóstenes presenta una 

morfología tópica que debe sopesarse para valorar aquellas manifestaciones 

excepcionales. De forma predominante la expresión se enuncia en combinación con otros 

términos descalificadores y mordaces, avivando de este modo las críticas desplegadas 

contra los rivales108. Solamente en cuatro ocasiones se utiliza de un modo aislado sin 

 
106 Para un comentario detallado sobre el empleo de θεοῖς ἐχθρός por los tragediógrafos, cf. Vicente Sánchez 

2018: esp. 106-108. 
107 Aquellos ejemplos de la comedia aristofánica que se insertan en un contexto irreligioso explícito son Ar. 

Eq. 34; Lys. 371; Nu. 581. Otras manifestaciones con una fuerza irreligiosa menor: Ar. Ach. 934; Lys. 283, 

397, 635; Pax 1172. Cf. Ramón Palerm 2018b. 
108 Cf. D. 18.46, 61, 119; 19.95, 197, 223, 250, 268; 21.150, 197; 23.119, 201; 24.6; 25.66. 



 
 

 

36 

 

combinar con ningún otro tipo de insulto o difamación. Uno de esos ejemplos singulares 

es, precisamente, con el que se sentencia el presente pasaje109. En lo que respecta al 

contexto literario, es evidente que el tono del fragmento es eminentemente político. Sin 

embargo, la gravedad de la expresión con que Demóstenes se dirige a la audiencia debe 

responder a un motivo evidente. Por ello, en vez de acotar la interpretación del término 

atendiendo solamente al contexto particular del pasaje, habría que considerar la 

macroestructura argumentativa de la obra, es decir, la finalidad persuasiva que compone 

el estribillo acusador de Demóstenes a lo largo del discurso. 

 En su intento por plasmar a Esquines y a sus corruptos aliados como unos traidores, 

el orador plasma varias escenas donde estos individuos aparecen operando junto al bando 

enemigo, distanciándose de los principios cívicos de Atenas y renegando de su propia 

patria110. La gravedad de tales acciones se apunta más claramente en un pasaje posterior, 

donde Demóstenes trae a colación un texto de Solón que no solo alude a la protección 

que los dioses proporcionan a Atenas, sino que también habla de cómo los ciudadanos 

injustos la corrompen desde dentro (D. 19.255 = Sol. F 4 West 1-16): 

ΕΛΕΓΕΙΑ 

ἡμετέρη δὲ πόλις κατὰ μὲν Διὸς οὔποτ’ ὀλεῖται 

αἶσαν καὶ μακάρων θεῶν φρένας ἀθανάτων· 

τοίη γὰρ μεγάθυμος ἐπίσκοπος ὀβριμοπάτρη 

Παλλὰς Ἀθηναίη χεῖρας ὕπερθεν ἔχει. 

αὐτοὶ δὲ φθείρειν μεγάλην πόλιν ἀφραδίῃσιν 

ἀστοὶ βούλονται, χρήμασι πειθόμενοι, 

δήμου θ’ἡγεμόνων ἄδικος νόος, οἷσιν ἑτοῖμον 

ὕβριος ἐκ μεγάλης ἄλγεα πολλὰ παθεῖν. 

οὐ γὰρ ἐπίστανται κατέχειν κόρον, οὐδὲ παρούσας 

εὐφροσύνας κοσμεῖν δαιτὸς ἐν ἡσυχίῃ. 

. . . . 

πλουτοῦσιν δ’ ἀδίκοις ἔργμασι πειθόμενοι. 

. . . . 

οὔθ’ ἱερῶν κτεάνων οὔτε τι δημοσίων 

φειδόμενοι κλέπτουσιν ἀφαρπαγῇ ἄλλοθεν ἄλλος, 

οὐδὲ φυλάσσονται σεμνὰ Δίκης θέμεθλα, 

ἣ σιγῶσα σύνοιδε τὰ γιγνόμενα πρό τ’ ἐόντα, 

τῷ δὲ χρόνῳ πάντως ἦλθ’ ἀποτεισομένη. 

 

 

 
109 Otros ejemplos de θεοῖς ἐχθρός en contextos aislados, cf. D. 18.295; 19.315; 45.79. 
110 Probablemente uno de los argumentos más emocionales y críticos usado por Demóstenes para este fin 

muestra a Esquines coparticipando con Filipo en un contexto ritual, entonando el pean y derramando 

libaciones para celebrar el desenlace de la Guerra Sagrada. Vid. infra 59-62 (D. 19.130). 



 
 

 

37 

 

ELEGÍA 

Nuestra ciudad jamás será destruida gracias al designio 

de Zeus y a la voluntad de los dichosos dioses inmortales. 

En efecto, Palas Atenea, una guardiana tan magnánima, 

hija del todopoderoso, extiende sus manos sobre ella. 

Sin embargo, estos ciudadanos querían corromper una ciudad poderosa 

con sus insensateces, seducidos por el dinero, 

así como la mente injusta de los líderes del pueblo, 

por quienes estaba dispuesto a sufrir muchos pesares por una soberbia excesiva. 

En efecto no han aprendido a someter la insolencia, y tampoco a disfrutar 

con moderación los placeres presentes en la tranquilidad del banquete. 

… 

Se enriquecen seducidos por los actos injustos. 

… 

Y sin privarse de ninguna posesión, sagrada o pública, 

roban por medio del saqueo, cada uno en un sitio distinto, 

y no protegen las venerables bases fundacionales de la Justicia, 

que, en silencio, sabe las cosas que sucederán y las que ya sucedieron, 

y llega en el momento preciso para vengarse111. 

La paideia poética que emana de la referencia es clara: los designios que los dioses 

reservan a los atenienses no contemplan la destrucción de su ciudad, sino su total 

protección112. No obstante, los hombres injustos y avariciosos –una referencia que evoca 

a Esquines sobornado por Filipo113– malogran la buena relación entre los miembros de la 

comunidad y sus dioses, así como también atentan contra los principios fundamentales de 

la justicia, aquí personificada en una divinidad activa y vengadora de tales ofensas114. Al 

concluir su cita poética, Demóstenes redunda en la idea de la protección divina y alega 

que su acusación contra Esquines no deja de ser una prueba más de los designios 

divinos115. Estimando la inserción de la elegía soloniana se podría pensar que en el pasaje 

analizado la expresión τοὺς θεοῖς ἐχθρούς concreta el abandono a los focenses por parte 

de Esquines y sus camaradas. Al quebrantar los vínculos de philia entre las dos regiones 

y mantener relaciones hospitalarias con el enemigo116, no solo se habían distanciado de 

los valores cívicos que imperaban en la polis sino que también habían contravenido los 

 
111 Aunque en algunos manuscritos se ha transmitido un total de treinta y nueve versos de la elegía, la cita 

incluye únicamente hasta el decimosexto porque, tal y como sostienen algunos estudiosos, sería el 

fragmento que probablemente Demóstenes mandaría leer al secretario. Cf. Jaeger 1966: 78-80; MacDowell 

2006: 312; Noussia-Fantuzzi 2010: 217. 
112 D. 19.255 (= Sol. F 4 West 1-4). 
113 Cf. Westwood 2020: 236. 
114 D. 19.255 (= Sol. F 4 West 5-16). Para un comentario detallado sobre la estructura del poema, articulada 

a través de la antítesis εὐνομία / δυσνομία, cf. Leão 2001: 411-416; Noussia-Fantuzzi 2010: 217-230. 
115 D. 19.256. Cf. Carey 2015: 120. 
116 El propio Demóstenes postula que la relación entre Fócide y Atenas se sustentaba sobre tres principios 

básicos (D. 19.62): la amistad (φιλία), la alianza (συμμαχία) y la dispensación de ayuda (βοήθεια). 



 
 

 

38 

 

designios marcados por la divinidad, lo cual podía hacer peligrar la seguridad del 

Estado117. 

Los daños que tales personas habían ocasionado a su propia patria permanecen 

latentes en el último pasaje pero Demóstenes los especifica convenientemente en el 

transcurso de la narración. Gracias a la oportunidad que le brindaron las sucesivas 

embajadas a su corte, Filipo consiguió contactar con ciertos atenienses que apoyaban su 

causa118, ganándose sus favores por medio de sobornos y asegurando así la promoción de 

una política promacedónica que facilitara sus futuros planes militares. La postura afín a 

las necesidades de Filipo, que para Demóstenes había consistido en propalar mentiras e 

infundir falsas esperanzas entre la ciudadanía ateniense, es condenada en las siguientes 

líneas con una referencia a las imprecaciones públicas que los magistrados oficiales del 

Estado pronunciaban en distintas instituciones cívicas de la polis (D. 19.70-71): 

[70] ἵνα τοίνυν εἰδῆθ’ ὅτι καὶ κατάρατός ἐστιν ὑφ’ ὑμῶν, καὶ οὐδ’ ὅσιον ὑμῖν οὐδ’ 

ἐυσεβές ἐστιν τοιαῦτ’ ἐψευσμένον αὐτὸν ἀφεῖναι, λέγε τὴν ἀρὰν καὶ ἀνάγνωθι 

λαβὼν τὴν ἐκ τοῦ νόμου ταυτηνί. 

ΑΡΑ 

ταῦθ’ ὑπὲρ ὑμῶν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, καθ’ ἑκάστην τὴν ἐκκλησίαν ὁ κῆρυξ εὔχεται 

νόμῳ προστεταγμένα, καὶ ὅταν ἡ βουλὴ καθῆται, παρ’ ἐκείνῃ πάλιν. καὶ ταῦτ’ οὐκ 

ἔνεστιν εἰπεῖν τούτῳ ὡς οὐκ εὖ ᾔδει· ὑπογραμματεύων γὰρ ὑμῖν καὶ ὑπηρετῶν τῇ 

βουλῇ αὐτὸς ἐξηγεῖτο τὸν νόμον τοῦτον τῷ κήρυκι. [71] πῶς οὖν οὐκ ἄτοπον καὶ 

ὑπερφυὲς ἂν πεποιηκότες ὑμεῖς εἴητε, εἰ ἄρ’ ἃ προστάττετε, μᾶλλον δ’ ἀξιοῦτε ποιεῖν 

ὑπὲρ ὑμῶν τοὺς θεούς, ταῦτ’ αὐτοὶ κύριοι γεγενημένοι τήμερον μὴ ποιήσαιτε, ἀλλ’ 

ὃν ἐκείνοις εὔχεσθ’ ἐξώλη ποιεῖν αὐτὸν καὶ γένος καὶ οἰκίαν, τοῦτον ἀφείητε 

αὐτοί; μηδαμῶς· ὃς γὰρ ἂν ὑμᾶς λάθῃ, ἀφίετε τοῖς θεοῖς κολάζειν· ὃν δ’ ἂν αὐτοὶ 

λάβητε, μηκέτ’ ἐκείνοις περὶ τούτου προστάττετε. 

[70] En consecuencia, para que sepáis que es un maldito por obra vuestra y que no 

es respetuoso con las normas religiosas ni es piadoso que vosotros lo absolváis –

pues ha estado diciendo mentiras–, lee la maldición, tráela y recita esa parte de ahí, 

respaldada por la ley. 

 

 

 
117 La expresión aparece complementada por el pronombre demostrativo οὗτος, aquí un elemento deíctico 

de naturaleza reprobatoria que incide aún más en la identidad de los despreciables desafiantes de los 

principios de amistad. 
118 D. 19.68: «Cuando se vio necesitado de hombres malvados para concluir sus planes políticos, halló a 

más malvados de los que deseaba (πονηροτέρους εὑρεῖν ἢ ἐβούλετο). En efecto, ¿cómo no podrían estos 

personajes ser criticados con justicia, quienes ciertamente, tras dejarse comprar, os engañaban a vosotros 

mismos con mentiras que Filipo no se atrevía a proferir en su propio beneficio, aunque pudiera conseguir 

ganancias extremadamente grandes […]?».  



 
 

 

39 

 

MALDICIÓN 

Ciudadanos atenienses, el heraldo profiere por vosotros en cada asamblea estas 

imprecaciones, ordenadas por ley. Cuando el Consejo se reúne, la pronuncia de 

nuevo ante aquel órgano. Así, es imposible que él diga que no conocía bien esto, 

pues él mismo, mientras era vuestro vicesecretario y servía en el Consejo, introducía 

esta ley para el heraldo. [71] Por tanto, ¿cómo no habríais estado cometiendo algo 

insólito y desmesurado si aquello que encomendáis –mejor dicho, pedís– que los 

dioses hagan por vosotros, eso vosotros no lo realizarais hoy, aun teniendo autoridad, 

sino que vosotros absolvierais a este tipo, por quien suplicáis a aquellos que causen 

su perdición, la de su descendencia y la de su familia? Que no se os pase por la 

cabeza. Sin duda, permitid a los dioses que castiguen a quien os pase desapercibido. 

Pero, en relación con este caso, ni se os ocurra pedirles que castiguen a quien 

vosotros ya habéis apresado. 

Para proporcionar consistencia argumental a la exposición de los hechos 

Demóstenes pide la lectura de un documento que permita ilustrar a su público, desde una 

base legal sólida, la culpabilidad que rodeaba a Esquines. Como prueba de ello se solicita 

que el secretario del tribunal recite la legislación reguladora de las imprecaciones públicas 

que se pronunciaban en instituciones cívicas como el Consejo o la Asamblea (λέγε τὴν 

ἀρὰν καὶ ἀνάγνωθι λαβὼν ἐκ τοῦ νόμου ταυτηνί)119. Antes de pasar a detallar 

exhaustivamente en qué consistía este tipo de maldiciones oficiales merece la pena prestar 

atención a la forma en que el orador preludia la lectura del documento. El hipérbaton en 

las primeras líneas del texto revela un hysteron-proteron, el cual consiste en invertir el 

orden de causalidad y efecto que el orador especifica en esta parte del discurso. 

Demóstenes presenta la intención que subyace tras la recitación del documento –esto es, 

hacer que el público recuerde su deber durante el proceso deliberativo (εἰδῆτε)–, donde 

operan juegos retóricos de una magnitud sobresaliente. Esquines es presentado como una 

persona maldita mediante un procedimiento público (κατάρατός ἐστιν ὑφ’ ὑμῶν). En la 

oratoria ática el uso de κατάρατος, adjetivo derivado del verbo καταράομαι, se restringe 

a la segunda mitad del siglo IV a.C., atestiguándose catorce comparecencias en el corpus 

demosténico y tres más en los discursos de Dinarco120. Igual que sucede con otros 

términos irreligiosos, es habitual encontrar el adjetivo coordinado con distintos vocablos 

peyorativos, lo cual desvela cómo los oradores se valían del término para desacreditar y 

 
119 Las fórmulas construidas a partir de un núcleo verbal cuya semántica hacía referencia al acto de la lectura 

se volvió algo habitual en la presentación de las pruebas extratécnicas (ἄτεχνοι πίστεις) que 

complementaban las causas forenses. Cf. Cortés Gabaudán 1986: 25-27. 
120 Cf. D. 13.32; 18.209, 212, 244, 290, 322; 19.75, 287; 21.164; 23.201, 212; 24.107, 198; Din. 1.47; 2.4, 

15. 



 
 

 

40 

 

criticar a su oponente; pero, cuando aparece de forma aislada, su significado puede quedar 

diluido si no se manifiesta en un contexto religioso evidente121. El presente caso, a pesar 

de evidenciar el uso de la palabra sin complementación, posee una singularidad clara 

puesto que se inserta en una circunstancia potenciada por la descripción del ritual político-

religioso de las maldiciones públicas.  

El valor irreligioso del término que retrata a Esquines se fortalece, además, con dos 

vocablos religiosos cuyo sentido de transgresión suaviza el giro retórico de la lítote y la 

repetición anafórica de la preposición οὐδέ122, juzgando negativamente el acto de absolver 

al litigante (οὐδ’ ὅσιον ὑμῖν οὐδ’ εὐσεβές ἐστιν τοιαῦτ’ ἐψευσμένον αὐτὸν ἀφεῖναι). 

Desde el punto de vista semántico, autores como Dover defienden la existencia de 

sinonimia entre ὅσιος y εὐσεβής123. No obstante, si se consideran las propuestas 

científicas más recientes, debemos aceptar que cada uno de los términos hace referencia 

a un nivel de religiosidad distinto124. El vocablo ὅσιος alude a aquellas acciones 

interhumanas que mostraban respeto hacia las normas morales y religiosas de una 

sociedad125. Mientras tanto εὐσεβής fija la disposición interna inherente a una persona 

respetuosa con los dioses, la ciudad y la familia126. La apreciación emitida por 

Demóstenes, por tanto, sugiere que la exención de cargos a Esquines convertiría a los 

jueces en unos individuos impíos. 

Dibujar a Esquines como un ente maldito e insinuar que los jueces podían molestar 

a los dioses si decidían absolverlo son dos técnicas persuasivas poderosas que aquí 

Demóstenes apuntala con la incorporación del documento legal referente a las 

maldiciones públicas127. La mecánica de tal práctica se puede reconstruir a través de la 

 
121 Cf. Martin 2009: 74-79. 
122 Efectivamente las construcciones οὐχ ὅσιος y οὐκ εὐσεβής tienen un significado despreciativo 

encubierto o menos potente que ἀνόσιος y ἀσεβής. Sobre el uso de la lítote en la retórica ática del s. IV a.C. 

como forma de descortesía verbal, cf. Fornieles Sánchez 2020a: 14-15. 
123 Bolkestein 1936: 168; Dover 1974: 248. Aunque Connor 1988: 163 refiere la dificultad de establecer 

una distinción semántica clara entre ὅσιος y otros adjetivos como ἱερός, ἁγνός o εὐσεβής en algunas 

circunstancias, también expresa la frecuencia en que el vocablo especifica acciones y rituales acordes a la 

disposición divina. 
124 Mikalson 2010: 140-141. Cf. Peels 2016: 68-71 para una reconstrucción pormenorizada del debate en 

torno al significado de estos términos. 
125 Cf. Maffi 1982; Connor 1988; Blok 2014: 17-25; Blok 2017: 63-70; Vicente Sánchez 2021: 2-6. 
126 Cf. Peels 2016: 70-71. 
127 La combinación de pruebas con la narración muestra el estrecho solapamiento de las dos subdivisiones 

discursivas, siendo complejo marcar una línea distintiva entre ambas secciones. En esta y otras partes de la 

 



 
 

 

41 

 

información transmitida en las fuentes literarias. Rhodes y otros autores han visto en el 

pasaje aristofánico de Las Tesmoforiantes una parodia cómica a lo que debía ser la 

morfología habitual de estas maldiciones a finales del siglo V a.C128. Por otro lado, la 

oratoria ática está salpicada de datos que permiten comprender la enunciación de este tipo 

de imprecaciones, si bien no se ha conservado ninguna referencia íntegra129. Por cuanto 

atañe al presente discurso, se recuerda al heraldo pronunciando unas execraciones 

dirigidas a traidores y criminales al comienzo de las sesiones de la Asamblea y del 

Consejo (καθ’ ἑκάστην τὴν ἐκκλησίαν ὁ κῆρυξ εὔχεται νόμῳ προστεταγμένα, καὶ ὅταν ἡ 

βουλὴ καθῆται, καὶ ἐκείνῃ πάλιν)130, con el objetivo principal de proteger a la comunidad 

(ὑπὲρ ὑμῶν)131. En este ejemplo concreto el contenido del anatema está especializado y 

se refiere únicamente al atrevimiento que mostró Esquines al engañar a sus compatriotas, 

a pesar de ser plenamente consciente de la normativa sobre tal tipo de prácticas por haber 

desempeñado la vicesecretaría en el Consejo (ὑπογραμματεύων)132. Estas acusaciones se 

evidencian mejor en Sobre la corona, donde Demóstenes sí insiste en las acciones 

delictivas de Esquines (D. 18.282): 

[282] καίτοι τίς ὁ τὴν πόλιν ἐξαπατῶν; οὐχ ὁ μὴ λέγων ἃ φρονεῖ; τῷ δ’ ὁ κῆρυξ 

καταρᾶται δικαίως; οὐ τῷ τοιούτῳ; τί δὲ μεῖζον ἔχοι τις ἂν εἰπεῖν ἀδίκημα κατ’ 

ἀνδρὸς ῥήτορος ἢ εἰ μὴ ταὐτὰ φρονεῖ καὶ λέγει; 

[282] Entonces, ¿quién es el que está engañando a la ciudad? ¿No es el que no dice 

lo que piensa? Y, ¿a quién maldice el heraldo con toda justicia? ¿No es a este tipo? 

¿qué crimen más grande podría achacar alguien contra un orador que no pensar y 

decir lo mismo? 

 
obra Demóstenes se sirve de documentos legales para apoyar su narración cuando, según los manuales de 

retórica antiguos, habríamos esperado tal tipo de pruebas en el apartado de la argumentación.  
128 Ar. Th. 331-351: «Suplicad a los dioses y diosas olímpicos, / píticos, délicos / y al resto de divinidades: 

si alguien decide algo malo / para la población femenina o propone algo / a Eurípides y a los medos en 

detrimento de las mujeres, / piensa en establecer un régimen tiránico / o en reponer a un tirano […] imprecad 

que sean destruidos de un modo terrible este mismo y su hogar, / así como suplicad que los dioses / os 

proporcionen incontables bienes a todas las demás (κακῶς ἀπολέσθαι τοῦτον αὐτὸν κοἰκίαν / ἀρᾶσθε, ταῖς 

δ’ ἄλλαισιν ἡμῖν τοὺς θεοὺς / εὔχεσθε πάσαις πολλὰ δοῦναι κἀγαθά)». Cf. Austin-Oslon 2004: 160. 
129 D.18.130; 20.107; 23.97; Din. 1.47; 2.16; Isoc. 4.157; Lycurg. 1.31. Cf. Rhodes 1972: 36-37; 

Sommerstein & Bayliss 2013: 48-49. 
130 De forma similar Dinarco en su discurso Contra Aristogitón alude a la naturaleza solemne del acto. Cf. 

Din. 2.14: «La ley manda que el heraldo lance una súplica en medio de un profundo silencio religioso (ὁ 

μὲν νόμος εὐξάμενον κελεύει τὸν κήρυκα μετ’ εὐφημίας πολλῆς), de tal forma que se os permita deliberar 

sobre las materias públicas». 
131 Eidinow 2007: 140. 
132 En Sobre la embajada fraudulenta de Demóstenes, al igual que en el discurso Sobre la corona, las 

críticas y chanzas cómicas sobre los antiguos oficios de Esquines tienen un peso importante. La mención a 

su cargo de vicesecretario para considerarlo un fracasado se repite en otros puntos del discurso. Cf. D. 

19.200, 249. Harris 1995: 29-31. 



 
 

 

42 

 

El encadenamiento de distintas preguntas retóricas que alternan la anáfora en 

políptoton del pronombre interrogativo τίς y la del adverbio de negación οὐ descubren 

paulatinamente la trascendencia del crimen de Esquines133: tal y como se adelantaba en el 

discurso Sobre la embajada fraudulenta, el político había embaucado a los atenienses a 

través de discursos engañosos (τίς ὁ τὴν πόλιν ἐξαπατῶν;), diciendo lo contrario de 

aquello que realmente creía (οὐχ ὁ μὴ λέγων ἃ φρονεῖ;), un acto por el cual un individuo 

tan despreciable merecería que recayeran sobre su persona las maldiciones del heraldo 

(τῷ δ’ ὁ κῆρυξ καταρᾶται δικαίως; οὐ τῷ τοιούτῳ;). De hecho, al final de la enumeración, 

Demóstenes reflexiona detalladamente sobre el acto de mentir –en este pasaje se transmite 

mediante una frase formular compuesta por la antítesis entre los verbos λέγω y φρονέω134–

, lo cual se califica como la tropelía más grave que un político podía cometer (τί δὲ μεῖζον 

ἔχοι τις ἂν εἰπεῖν ἀδίκημα κατ’ ἀνδρὸς ῥήτορος ἢ εἰ μὴ ταὐτὰ φρονεῖ καὶ λέγει;). 

Demóstenes no se conforma con retratar a su enemigo quedando incurso en las 

maldiciones públicas sino que, en la parte final del texto, apela directamente a sus 

conciudadanos con el objetivo de generar preocupación en el auditorio y tratar de forzar 

a los jueces a votar según sus intereses políticos. La llamada de atención que se 

manifestaba al comienzo del pasaje (εἰδῆτε) justifica que ahora el orador resuelva su 

advertencia lanzando una pregunta al auditorio. La naturaleza potencial del optativo 

(εἴητε) y el recurso retórico del hipérbaton permiten a Demóstenes evocar la horrible 

desfachatez que patentizarían los jueces si, aun siendo su deber cívico impartir justicia y 

teniendo autoridad para ello (ταῦτ’ αὐτοὶ κύριοι γεγενημένοι τήμερον μὴ 

ποιήσαιτε...τοῦτον ἀφείητε αὐτοί;), confiaran esta labor exclusivamente a los dioses (πῶς 

οὖν ἄτοπον καὶ ὑπερφυὲς ἂν πεποιηκότες ὑμεῖς εἴητε, εἰ ἄρ’ ἃ προστάττετε, μᾶλλον δ’ 

ἀξιοῦτε ποιεῖν ὑπὲρ ὑμῶν τοὺς θεούς)135. Justamente la concepción de la ira divina, 

concretada en la destrucción del malhechor y en la posible desaparición tanto de su 

 
133 En su comentario a Sobre la corona Yunis 2001: 266-267 apunta la significación de este patrón anafórico 

(ABABA), cuya estructura facilita a Demóstenes la tarea de señalar mordazmente a su rival. 
134 La construcción estereotipada se repite de nuevo en escenarios donde se recuerda la pronunciación de 

las maldiciones. Cf. Din. 1.47, donde se condena a Demóstenes por haber aceptado sobornos de forma 

ilegal: «[…] Quedando maldito en cada asamblea (κατάρατος), pues ha sido acusado de haber aceptado 

regalos en contra de la ciudad, y por haber engañado a la Asamblea y al Consejo vulnerando la maldición 

(παρὰ τὴν ἀράν), diciendo una cosa y pensando la contraria (ἕτερα μὲν λέγων ἕτερα δὲ φρονῶν)». Cf. 

Mikalson 1983: 33. 
135 Serafim 2019a: 59. 



 
 

 

43 

 

descendencia como de su familia, se exhibe a través de la frase formular ἐξώλη ποιεῖν 

αὐτὸν καὶ γένος καὶ οἰκίαν. El elemento nuclear de estas expresiones, que aporta el 

significado de ‘ruina’ o ‘destrucción’, es el adjetivo ἐξώλης o, en su caso, el sustantivo 

ἐξώλεια, ambas formas derivadas del verbo ὄλλυμι136. Presente en la oratoria desde 

finales del siglo V a.C., dicha expresión podía manifestarse de dos modos distintos: 

existía una variante más compleja, caracterizada por la complementación del término con 

distintos elementos referentes al maldito y a su familia137; y otra simplificada, limitada a 

la mención aislada del adjetivo o sustantivo en cuestión138. Aunque usual en el ámbito de 

los juramentos –y más concretamente en las maldiciones contra los perjuros–, de un modo 

más reducido la fórmula también se liga a los rituales execratorios del Estado, siendo los 

únicos ejemplos este pasaje demosténico y otro de Dinarco en su discurso Contra 

Aristogitón, cuando impreca contra todo aquel que aceptara sobornos de forma ilícita 

(Din. 2.16)139: 

[16] χρὴ δ’ ὦ Ἀθηναῖοι, ὥσπερ οἱ πρῶτοι νομοθέται περὶ τῶν ἐν τῷ δήμῳ λεγόντων 

τοῖς προγόνοις ἡμῶν ἐνομοθέτησαν, οὕτω καὶ ὑμᾶς ζητεῖν ἀκούειν, ἵνα βελτίους 

τοὺς προσιόντας ὑμῖν ποιήσητε. πῶς οὖν ἐκεῖνοι περὶ τούτων ἐγίγνωσκον; πρῶτον 

μὲν καθ’ ἑκάστην <ἐκκλησίαν> δημοσίᾳ κατὰ τῶν πονηρῶν ἀρὰς ποιούμενοι, εἴ τις 

δῶρα λαμβάνων [μὴ] ταὐτὰ λέγει καὶ γιγνώσκει περὶ τῶν πραγμάτων, ἐξώλη τοῦτον 

εἶναι· 

[16] Por tanto, atenienses, es necesario que, como los primeros legisladores habían 

fijado leyes para nuestros ancestros sobre quienes hablaban en la asamblea, así 

también vosotros intentéis escucharlas, para que hagáis mejores a quienes están junto 

a vosotros. Así, ¿cómo gestionaban aquellos esto? Lanzando al comienzo de cada 

asamblea pública maldiciones contra los malvados, diciendo: «Si alguno no dice y 

opina lo mismo sobre los asuntos públicos por aceptar sobornos, que este sea 

destruido».  

Todos los rasgos comentados aportan al discurso un sabor arcaizante que revive 

concepciones poderosas en el imaginario ateniense como la cólera divina que recaía sobre 

los malhechores o la culpa heredada susceptible de afectar a los descendientes de un 

criminal a pesar de su inocencia. Estas ideas tenían cabida en el plano judicial por su 

 
136 Cf. Konstantinidou 2014: 11. 
137 Cf. Aeschin. 2.87; 3.111; And. 1.126; Antipho 5.11; D. 23.67; 24.151; 54.40; 59.10. 
138 Cf. Aeschin 1.114; 3.99; D. 21.119, 121; 49.66; 57.22; Din 2.16. También existe la variante formular 

ἐξώλης καὶ προώλης, que se recoge dos veces en el corpus demosténico: D. 19.172, una autoimprecación 

pronunciada por el propio Demóstenes; D. 18.324, donde la impartición del castigo se solicita a los dioses 

(vid. infra 286-282). 
139 Juramentos: Aeschin. 1.114; 2.87; 3.99, 111; And. 1.126; Antipho 5.11; D. 21.119, 121; 23.67; 24.151; 

49.66; 54.40; 57.22; 59.10. 



 
 

 

44 

 

carácter disuasorio, contagiando a los ciudadanos el miedo hacia las posibles 

repercusiones de actuar erróneamente. De hecho, Demóstenes sentencia este fragmento 

despertando la incertidumbre de los jueces con la intención de que se acuerden de la 

vigilancia divina y que así dejen de ser cómplices de las infracciones cometidas por 

Esquines. 

Las oraciones de relativo insertas en las últimas líneas se construyen en un cuidado 

estilo retórico donde los elementos pospositivos γάρ y δέ contribuyen a crear una 

distribución paralela que plasma ideas antitéticas. En el primer período se sugiere que 

solo los jueces pueden ceder a los dioses la labor de castigar a un criminal cuando sus 

delitos les pasen inadvertidos, lo cual se remarca además mediante la construcción en 

quiasmo de los verbos de la subordinada y la principal (ὃς γὰρ ἂν ὑμᾶς λάθῃ, ἀφίετε τοῖς 

θεοῖς κολάζειν)140. En cualquier otro caso, deberán ser ellos quienes impartan la justicia 

en su nombre y en el de la comunidad (ὃν δ’ ἂν αὐτοὶ λάβητε, μηκέτ’ ἐκείνοις περὶ τούτου 

προστάττετε). Α su vez los homeoteleuta de los verbos en segunda persona del plural 

ayudan a enfatizar sonoramente las obligaciones esperadas por los jueces a la hora de 

desempeñar su cargo correctamente (ἀφίετε...λάβητε...προστάττετε)141. El mensaje que 

aquí se desprende, repetido por otros oradores coetáneos142, cierra el discurso 

fortaleciendo la apelación a la responsabilidad de su audiencia, cuyo correcto desempeño 

de las tareas cívicas garantiza, en último término, salvaguardar la estabilidad de la polis. 

Tras exponer la actuación delictiva del rival que propició su incurrimiento en las 

maldiciones públicas, el orador se adelanta a aquellas afirmaciones susceptibles de ser 

alegadas por la defensa que, según las convenciones oratorias de la época, hablaba 

 
140 Cuando los delincuentes conseguían escapar de la justicia los dioses podían intervenir arrojando su ira 

directamente sobre los malvados o guiándolos hacia el castigo que los ciudadanos se encargaban de impartir 

a través de los tribunales judiciales. Estas nociones se amplían en obras como Lys. 6.19 o Lycurg. 1.91. Cf. 

D. 19.256. 
141 Cf. Serafim 2021a: 43. 
142 Una analogía clara aparece de nuevo en Dinarco, ahora en su acusación Contra Filocles. El núcleo del 

caso sigue siendo una censura por los casos de traición que empañaron la política durante los estertores de 

la democracia ateniense. Debido a la conmoción y a la sensación de peligro que causaron estos escándalos, 

el orador se dirige a sus convecinos desarrollando la idea de que tales actitudes iban en contra de los 

designios divinos al exclamar: «Es una vergüenza evitar castigar a quienes han traicionado a la ciudad y 

dejar libres a ciertos individuos injustos y malvados cuando los dioses, dejándolos en evidencia, os los han 

entregado para que los castiguéis (Din. 3.14: αἰσχρὸν γὰρ ἀπειπεῖν τιμωρουμένους ἐστὶ τοὺς προδότας τῆς 

πόλεως γεγενημένους, καὶ ὑπολείπεσθαί τινας τῶν ἀδίκων καὶ πονηρῶν ἀνρθώπων, ὅθ’ οἱ θεοὶ φανεροὺς 

ὑμῖν ποιήσαντες παρέδοσαν τιμωρήσασθαι)». 



 
 

 

45 

 

después de la parte acusadora143. Demóstenes incide en la naturaleza canalla de Esquines 

al afirmar que este intentaría refutar los cargos sobre su supuesta implicación en el 

desastroso final focense144. Todo esto, combinado con técnicas retóricas utilizadas con 

anterioridad en este mismo discurso, sirve a Demóstenes para reproducir las posibles 

excusas presentadas por Esquines, a la par que le permite explayarse en la exposición de 

su hipocresía (D. 19.73): 

[73] ὅσα γὰρ νῦν ἐρεῖ περὶ τῶν Φωκέων ἢ τῶν Λακεδαιμονίων ἢ τοῦ Ἡγησίππου, 

ὡς Πρόξενον οὐχ ὑπεδέξαντο, ὡς ἀσεβεῖς εἰσίν, ὡς–ὅ τι ἂν δήποτ’ αὐτῶν κατηγορῇ, 

πάντα δήπου ταῦτα πρὸ τοῦ τοὺς πρέσβεις τούτους δεῦρ’ ἥκειν ἐπέπρακτο, καὶ οὐκ 

ἦν ἐμποδὼν τῷ τοὺς Φωκέας σῴζεσθαι, ὡς τίς φησιν; Αἰσχίνης αὐτὸς οὑτοσί. 

[73] Pues cuanto ahora dirá sobre los focenses, sobre los lacedemonios o sobre 

Hegesipo, que no recibieron a Próxeno, que son unos impíos, que…lo que se les 

imputaría en algún momento a ellos, todo esto indudablemente tuvo lugar antes de 

que los embajadores hubieran regresado aquí y no suponía un impedimento para él 

salvar a los focenses. ¿Quién afirma esto? Esquines, aquí presente. 

Tal y como se puede apreciar, Demóstenes forja la prokatalepsis por la cual enumera 

algunos de los posibles puntos que constituirían la defensa esquínea. Con un hipérbaton 

se introduce la oración de relativo que contiene el material nuclear del pasaje, no siendo 

hasta mucho después cuando se manifiesta el antecedente de la subordinada dependiendo 

del verbo principal de la oración (ὅσα...πάντα δήπου ταῦτα πρὸ τοῦ τοὺς πρέσβεις 

τούτους δεῦρ’ ἥκειν ἐπέπρακτο). La construcción de relativo, por tanto, aporta 

argumentos de peso que permiten a Demóstenes adelantarse a su rival, concretamente a 

lo que este afirmaría sobre el transcurso de la Guerra Sagrada, nombrando en construcción 

paralela tres elementos distintos y recalcándolos por medio del polisíndeton: los focenses, 

los lacedemonios y el político ateniense Hegesipo (ὅσα γὰρ νῦν ἐρεῖ περὶ τῶν Φωκέων ἢ 

τῶν Λακεδαιμονίων ἢ τοῦ Ἡγησίππου).  

La inserción de estos tres constituyentes en la enumeración se explica mediante la 

estrecha relación que guardan con ciertos eventos contemporáneos. Por cuanto atañe a 

Hegesipo, fue un participante activo en la vida pública y adoptó una política 

antimacedónica inflexible. Aunque en la defensa de Esquines no se menciona al 

personaje, interesa la descripción que de él hace en el Contra Ctesifonte. Allí, al igual que 

 
143 Esta estrategia retórica se trata de forma extensa en Anaximen. Rh. 1432b11-14.  
144 Cf. D. 19.72. 



 
 

 

46 

 

en el Contra Timarco, alude a Hegesipo con el vejatorio sobrenombre de ‘Repeinado’145 

y se incorpora una referencia donde lo presenta como claro promotor de la alianza con 

los focenses (356 a.C.)146, lo cual explicaría su adición en este contexto. En relación con 

los espartanos, muy probablemente la referencia recuerda un incidente sucedido a 

comienzos del 346 a.C. que convulsionó la política exterior griega. Preocupados por la 

noticia de que los tebanos habían solicitado la intervención de Filipo en la Guerra 

Sagrada, el gobierno focense despachó embajadas a Atenas y Esparta solicitando ayuda, 

prometiendo entregar a cambio posiciones estratégicas en los alrededores de las 

Termópilas147. Ambos aceptaron la oferta: los lacedemonios enviaron un contingente 

hoplita liderado por Arquídamo; y los atenienses resolvieron que Próxeno movilizara sus 

fuerzas hacia el norte. Durante el intervalo de tiempo que medió entre el envío de estas 

tropas y su llegada a la Fócide, Faleco recuperó el poder autocrático y rechazó la ayuda 

de sus antiguos aliados148. Con esta alusión posiblemente Demóstenes describe una de las 

excusas presentadas por Esquines, consistente en culpar a los espartanos del infortunio 

focense por no permanecer en la región y defenderla de la amenaza macedonia. No 

obstante, del discurso de Esquines no se desprende ningún juicio abiertamente crítico 

contra los lacedemonios, sino que el orador solo reconstruye el momento en que Faleco 

decidió expulsar a Arquídamo y a Próxeno de sus territorios149. 

Es llamativo observar cómo Demóstenes solo recoge las supuestas palabras que 

Esquines referiría sobre los focenses. El empleo de completivas de carácter apositivo, 

dispuestas de un modo sintácticamente paralelo, logra materializar no solo formalmente 

las reflexiones que Demóstenes cavila sobre la posible apología de su rival, sino también 

semánticamente. En efecto, la elección de utilizar la conjunción ὡς en repetición 

 
145 Aeschin. 1.64, 71. Cf. la explicación en Schol. in Aeschin. 147 in or. 1.64 para una aclaración del apodo 

adjudicado a Hegesipo. 
146 Aeschin. 3.118: «Entonces había rememorado la alianza de los focenses, que el Repeinado aquel 

promovió, y trataba en detalle muchos otros asuntos molestos contra la ciudad, los cuales yo entonces no 

soportaba cuando los escuchaba, y ahora tampoco tengo un recuerdo agradable de ellos». 
147 Aeschin. 2.132: «En efecto, la campaña militar de los tesalios y de Filipo se conocía de antemano; pero 

mientras, no mucho antes de que se formalizara una paz con vosotros, unos embajadores focenses acudieron 

rogándoos que les ayudarais diciendo que os iban a dar Alpono, Tronio y Nicea, los lugares que custodiaban 

los pasos hacia las Termópilas». 
148 Buckler 1989: 125. 
149 MacDowell 2006: 239. Cf. Aeschin. 2.133: «Y, de nuevo, a pesar de que el laconio Arquídamo estaba 

dispuesto a aceptar los territorios y protegerlos, no fueron persuadidos, sino que dijeron como respuesta 

que temiera por los peligros de Esparta y no por los suyos». 



 
 

 

47 

 

anafórica, cuyo matiz cercano a la subjetividad es perceptible, casa estupendamente con 

el tono de la prokatalepsis. Dos son las pruebas aquí aducidas en relación con el 

comportamiento focense: la primera, el rechazo liderado por Faleco a la presencia tropas 

atenienses en los territorios limítrofes a la Fócide y a las Termópilas (ὡς Πρόξενον οὐχ 

ὑπεδέξαντο); la segunda, la preocupación de Atenas por el acceso de Filipo a Grecia 

central, debió de encontrar una motivación para reanudar las negociaciones con 

Macedonia.  

Además, Esquines da a conocer que la relación de Atenas con Fócide se complicó 

cuando los focenses se negaron a aceptar la tregua de los Misterios Menores, que se 

celebraban en Agra durante el mes de Antesterión150. Así se explica la segunda de sus 

argumentaciones, estrechamente vinculada al suceso de las treguas mistéricas, y con la 

que Demóstenes vuelve a traer a colación la impiedad focense (ὡς ἀσεβεῖς εἰσίν). Aunque 

en un pasaje previo se ha utilizado el verbo ἀσεβέω para formular el comportamiento 

impío del colectivo que había ocupado el templo de Delfos, los escolios al texto 

demosténico proponen en este contexto una interpretación distinta sobre la transgresión 

focense: el atentado político que supuso expulsar a Próxeno y a sus hombres del territorio 

los convertía en hombres malvados, mientras que la oposición a aceptar las treguas de los 

Misterios sería calificada de impiedad151. 

El recorrido por los distintos estadios de la Guerra Sagrada permite a Demóstenes 

engarzar con la dilucidación de las quejas pretextadas por Esquines. La tensión narrativa 

acumulada a lo largo del texto –desde el hipérbaton inicial hasta las repeticiones y 

paralelismos intermedios– alcanza su punto álgido con la utilización de la hipófora (ὡς 

τίς φησιν;), en cuya resolución desenmascara, de un modo concluyente, la identidad de 

 
150 Buckler 1989: 124-125; Harris 1995: 53-54. Cf. Aeschin. 2.133: «Tras haber votado a favor de que los 

focenses entregaran esos territorios al general Próxeno, que se equiparan cincuenta trirremes y que fueran 

los hombres de menos de cuarenta años, en vez de entregar los territorios a Próxeno, los tiranos encarcelaron 

a los embajadores que acababan de informaros que iban a daros los fuertes y los focenses fueron los únicos 

griegos que no concluyeron la paz con los mensajeros que estaban informando sobre las treguas relativas a 

los Misterios». 
151 Schol. in D. 173 in or. 19.73: […] «En consecuencia llamó a los focenses malvados e impíos (ἐντεῦθεν 

πονηροὺς Φωκέας ἐκάλεσεν, ἀσεβεῖς δέ) porque, además de no aceptar a Próxeno, cuando los atenienses 

iban a celebrar los Misterios según lo acostumbrado, los focenses no aceptaron de ningún modo estas 

treguas relativas a los Misterios. Por eso los llamó también impíos (ὅθεν αὐτοὺς καὶ ἀσεβεῖς ὠνόμασεν)». 



 
 

 

48 

 

Esquines (Αἰσχίνης αὐτὸς οὑτοσί)152. Entre las acusaciones descritas y otras sin 

determinar (ὅ τι ἂν δήποτ’ αὐτῶν κατηγορῇ), Demóstenes dice que su adversario 

declararía que la ruina de la Fócide tuvo lugar antes del regreso de cierta embajada a 

Atenas (πάντα δήπου ταῦτα πρὸ τοῦ τοὺς πρέσβεις τούτους δεῦρ’ ἥκειν ἐπέπρακτο). Aun 

teniendo que enfrentarse a la falta de concreción aportada por Demóstenes, se puede 

pensar en dos posibles interpretaciones si se atiende a la información que trasluce en los 

discursos de Demóstenes y Esquines: la primera posibilidad sería la alusión a la primera 

embajada, pues fue poco antes de esta reunión diplomática cuando los focenses 

humillaron a los atenienses y se desvincularon de la alianza153. Otra interpretación, quizá 

más plausible debido al irónico juicio acerca de la disposición esquínea para defender a 

los focenses (οὐκ ἦν ἐμποδὼν τῷ τοὺς Φωκέας σῴζεσθαι), sería una referencia a la tercera 

embajada, fallida debido a su precipitado regreso a Atenas tras la noticia de la rendición 

focense. 

Si bien la estrategia de Demóstenes en su discurso del 343 a.C. consiste en plasmar la 

desesperación de sus aliados y retratar a Esquines como responsable de su desgracia, los 

datos se deben considerar con cautela y contrastar con otras fuentes, pues la convulsa 

situación del año 346 a.C. enturbia mucho el conocimiento de la misma. La postura de 

Esquines, como la de Demóstenes, se fue transformando a medida que el panorama 

político lo hacía154. Aparte de la desconfianza que Faleco había generado por sus 

obstinadas acciones a comienzos del 346 a.C., que Atenas intercediera para obtener su 

salvación era algo casi inviable. Ya al comienzo de las negociaciones con Macedonia los 

representantes de Filipo consiguieron exitosamente evitar la inclusión de los focenses en 

la alianza, frustrando así la paz común tan ansiada entre los confederados y secundada en 

ese momento por Eubulo y Esquines. Igualmente se debe notar que, si bien Demóstenes 

se eleva como protector de los oprimidos focenses y retrata a su oponente como el 

individuo que los traicionó, Esquines, quien participó en la negociación de su castigo, 

 
152 Siguiendo el estudio de Serafim 2019a: 120, el pronombre deíctico οὑτοσί es un recurso excelente para 

atacar al oponente, lo cual se reforzaría con gestos, dirigiendo la atención de la audiencia hacia el individuo 

en cuestión. 
153 Aeschin. 2.135: «Estáis escuchando, atenienses, las fechas que se han leído públicamente de los 

documentos oficiales; y a los testigos que declaran en vuestro beneficio, pues antes de que yo hubiera sido 

elegido embajador, Faleco, el tirano de los focenses, no confiaba en vosotros y en los lacedemonios, pero 

sí tenía confianza en Filipo». 
154 Aeschin. 2.138-139. 



 
 

 

49 

 

trató de atemperar los ánimos vengativos de los líderes anfictiónicos para que únicamente 

fueran condenados los responsables de la ocupación del templo y no la totalidad del 

pueblo focense155.  

Todos los temas tratados en la anticipación culminan pocos parágrafos después en un 

pasaje de una viveza retórica excepcional, donde descuellan varios mecanismos efectivos 

a la hora de llamar la atención de la audiencia (D. 19.75): 

[75] μὴ τοίνυν ἃ πρὸ τοῦ τοῦτον ἀπαγγεῖλαι ταῦτ’ ἐπέπρακτο ἢ Λακεδαιμονίοις ἢ 

Φωκεῦσιν ἀκούετε μηδ’ ἀνέχεσθε, μηδὲ κατηγορεῖν ἐᾶτε Φωκέων ὡς πονηροί. οὐδὲ 

γὰρ Λακεδαιμονίους διὰ τὴν ἀρετὴν αὐτῶν ποτ’ ἐσώσατε, οὐδὲ τοὺς καταράτους 

Εὐβοέας τουτουσί, οὐδ’ ἄλλους πολλούς, ἀλλ’ ὅτι συμφέρον ἦν σῶς εἶναι τῇ πόλει, 

ὥσπερ Φωκέας νυνί. καὶ τί τῶν Φωκέων ἢ τῶν Λακεδαιμονίων ἢ ὑμῶν ἢ ἄλλου τινὸς 

ἀνθρώπων μετὰ τοὺς παρὰ τούτου λόγους ἐξαμαρτόντος οὐκ ἀπέβη τὰ πρὸς ὑμᾶς 

ὑπὸ τούτου τότε ῥηθέντα; τοῦτ’ ἐρωτᾶτε· οὐ γὰρ ἕξει δεῖξαι. 

[75] Por tanto, no prestéis atención a lo que lacedemonios o focenses habían 

realizado antes de que este os hubiera traído noticias sobre ello, ni lo soportéis, y 

tampoco permitáis que acuse a los focenses de ser malvados. Pues no ayudasteis en 

aquel momento a los lacedemonios, ni a esos malditos eubeos de allí, ni a muchos 

otros por su virtud, sino porque era conveniente para la ciudad que permanecieran a 

salvo, como ahora sucede con los focenses. Y, ¿qué error de los focenses, los 

lacedemonios, de vosotros o de algún otro hombre, después de sus discursos, frustró 

aquello que entonces os contó a vosotros? Preguntádselo pero no podrá explicarlo. 

A modo de recapitulación, el orador intenta desmontar de nuevo el discurso 

apologético de Esquines. Sin embargo, esta vez Demóstenes conjuga su censura con 

apelaciones explícitas a las emociones del auditorio. Concretamente esto lo consigue a 

través de la abundancia de imperativos –algunos de ellos formulares– en segunda persona 

del plural156. Dichas formas, combinadas con la repetición anafórica de conjunciones y 

adverbios negativos, refuerzan la petición demosténica: primero desaconseja prestar 

atención a los argumentos de Esquines (μὴ...ἀκούετε)157. Justo después el grado de 

seriedad del discurso asciende cuando reclama que no se toleren sus palabras (μηδ’ 

 
155 Aeschin. 2.142: «[…] Han llegado embajadores de las ciudades que hay en la Fócide, a los cuales yo 

salvé cuando actuaba como delegado en la tercera embajada ante los anfictiones, cuando los eteos 

intentaban proponer que era necesario arrojar a los jóvenes del precipicio, y los conduje ante los anfictiones 

para que pudieran defenderse. Por un lado, Faleco quedó libre bajo tregua; por otro, los inocentes iban a 

ser condenados a muerte pero fueron salvados gracias a mi defensa». Para una descripción más exhaustiva 

sobre todos los sucesos relacionados con el fin de la Tercera Guerra Sagrada, cf. Harris 1995: 94-96; 

Worthington 2013: 175-180. 
156 Serafim 2019a: 68. 
157 Cortés Gabaudán 1986: 138. 



 
 

 

50 

 

ἀνέχεσθε)158, hasta el punto de solicitar que no se le permita hablar de los focenses en 

tales términos (μηδὲ κατηγορεῖν ἐᾶτε Φωκέων ὡς πονηροί). 

En este llamamiento a la participación del auditorio los imperativos se 

complementan con una evocación al pasado reciente de Atenas. La repetición anafórica 

y las construcciones cuasi paralelas de esta sección permiten destacar al orador dos 

Estados concretos a los que la polis proporcionó su ayuda antaño. Primero se habla de los 

lacedemonios, a quienes los atenienses socorrieron en su enfrentamiento con Tebas, 

concretamente en el contexto de las batallas de Leuctra (371 a.C.) y de Mantinea (362 

a.C.)159. Justo después se nombra a los eubeos, caracterizados con términos altamente 

negativos. Las fuentes clásicas disponen que en el 348 a.C. Atenas mandó a Eubea –zona 

estratégica para las transacciones comerciales de ultramar160– un contingente militar 

comandado por Foción en ayuda de Plutarco, gobernador de la ciudad de Eretria, debido 

a los intentos para derrocarlo de su cargo. La deslealtad de Plutarco, unida a los 

movimientos de los eubeos revolucionarios y a la mala gestión ateniense, desembocó en 

la declaración de la independencia de Eubea, su abandono de la Confederación ateniense 

y, en consecuencia, en una bochornosa humillación de Atenas161. Relacionada con la 

herida que esta escaramuza dejó en el orgullo de la polis se debe entender la inclusión del 

adjetivo κατάρατος, utilizado con fines mordaces y sin más pretextos que invocar un 

resentimiento aún duradero en la comunidad ateniense162. Por cierto, se debe subrayar la 

curiosa combinación de κατάρατος con la forma pronominal τουτουσί: el elemento 

deíctico, comúnmente utilizado para señalar a individuos presentes en el juicio, ahora se 

proyecta al ámbito psicológico, recordando a sus oyentes unos eventos anclados en la 

memoria colectiva163. 

Acto seguido Demóstenes sentencia cuál era el fin verdadero por el que Atenas 

proporcionó ayuda a todas estas regiones. El zeugma que ensambla las distintas partes de 

la catalogación se remata con una correctio y una variación sintáctica en la formulación 

 
158 El uso de la fórmula cuyo núcleo verbal es ἀνέχω reaparece con un significado afín en D.18.10; 19.182. 

Cf. Cortés Gabaudán 1986: 156. 
159 Cf. X. HG 6.4.16-5.11, 6.5.33-7.1.1. 
160 Burke 1984: 118-119. 
161 Aeschin. 3.86-88. Cf. Carter 1971: 418-419; Worthington 2013: 144-145. 
162 Para un comentario del término y su aplicación irreligiosa, vid. supra 38-45 (D. 19.70-71). 
163 MacDowell 2006: 240. 



 
 

 

51 

 

del complemento circunstancial donde se plasma que los atenienses no defendieron estas 

ciudades por su virtud (διὰ τὴν ἀρετὴν αὐτῶν ποτ’ ἐσώσατε), sino que su causa última e 

interesada fue perseguir aquello más beneficioso para su ciudad (ἀλλ’ ὅτι συμφέρον ἦν 

σῶς εἶναι τῇ πόλει). Esta afirmación concerniente al comportamiento ateniense en el 

pasado permite engarzar con el reciente desenlace de la Guerra Sagrada y el talante 

demosténico que luchaba por la protección inmediata de los focenses (ὥσπερ Φωκέας 

νυνί). Las valoraciones que aporta el orador en este punto culminan, además, con la 

enunciación de una interrogación retórica donde se cuestiona la postura de Esquines. 

Siguiendo el esquema retórico-enumerativo que viene presentándose en los parágrafos 

previos (τί τῶν Φωκέων ἢ τῶν Λακεδαιμονίων ἢ ὑμῶν ἢ ἄλλου τινὸς ἀνθρώπων μετὰ 

τοὺς παρὰ τούτου λόγους ἐξαμαρτόντος), Demóstenes indica a su público que medite 

sobre cuáles fueron los impedimentos políticos de las garantías que había expuesto 

Esquines en sus discursos. La aliteración que cierra la frase incide sobremanera en quién 

fue el autor de dichas promesas y su difusión en un momento todavía reciente (τὰ πρὸς 

ὑμᾶς ὑπὸ τούτου τότε ῥηθέντα;). Dicha interrogación retórica se resuelve de forma 

definitiva con un imperativo por el cual pide que la audiencia cuestione a Esquines, a 

pesar de sostener que será incapaz de aportar explicaciones satisfactorias (τοῦτ’ ἐρωτᾶτε· 

οὐ γὰρ ἕξει δεῖξαι). La solicitud para interrumpir y replicar al adversario –igual que la ya 

mencionada utilización de imperativos emocionalmente cargados– comporta, como 

postula Bers, una búsqueda de la involucración del auditorio en el juicio al solicitar 

obstaculizar la defensa del rival a través de ciertos comportamientos disruptivos que eran 

usuales en los procesos deliberativos atenienses164. 

Continuando con la diatriba demosténica dirigida a la implicación de Esquines en 

el asunto focense, ahora se vienen a argumentar las fatales repercusiones que las acciones 

injustas y egoístas del político tuvieron para la ciudad. Para ello el orador se traslada de 

nuevo a la asamblea celebrada el 27 de Esciroforión, cuando regresó a Atenas la tercera 

embajada, enviada para trasladar las decisiones de la asamblea a Filipo, e informó sobre 

la precipitada rendición de Faleco y sus hombres. Esta noticia facilitó que germinara un 

estado de nerviosismo ante los posibles movimientos del monarca ateniense, que en el 

plano político derivó en la proposición y aprobación de decretos de urgencia. Una de estas 

 
164 Bers 1985: 5-9. Cf. Anaximen. Rh. 1432b32-1433a31. 



 
 

 

52 

 

decisiones fue precisamente aquella firmada por Calístenes, cuyos puntos básicos se 

resumen a continuación (D. 19.86): 

[86] λέγε δὴ τὸ ψήφισμα λαβὼν τὸ τοῦ Διοφάντου καὶ τὸ τοῦ Καλλισθένους, ἵν᾽ 

εἰδῆτε ὅτι, ὅτε μὲν τὰ δέοντ᾽ ἐποιεῖτε, θυσιῶν καὶ ἐπαίνων ἠξιοῦσθε παρ᾽ ὑμῖν αὐτοῖς 

καὶ παρὰ τοῖς ἄλλοις, ἐπειδὴ δ᾽ ὑπὸ τούτων παρεκρούσθητε, παῖδας καὶ γυναῖκας ἐκ 

τῶν ἀγρῶν κατεκομίζεσθε καὶ τὰ Ἡράκλεια ἐντὸς τείχους θύειν ἐψηφίζεσθε, εἰρήνης 

οὔσης. ὃ καὶ θαυμάζω, εἰ τὸν μηδὲ τοὺς θεούς, καθ᾽ ὃ πάτριον ἦν, τιμᾶσθαι 

ποιήσαντα, τοῦτον ἀτιμώρητον ἀφήσετε. 

[86] Tras cogerlo lee ahora el decreto de Diofanto y de Calístenes para que 

comprendáis que, mientras hacíais lo correcto, fuisteis merecedores de sacrificios y 

alabanzas entre vuestros propios conciudadanos y entre los demás. Pero, cuando 

fuisteis engañados por estos, conducíais desde los campos a niños y mujeres y 

decidíais celebrar las fiestas Heracleas intramuros, aunque eran tiempos de paz. Por 

esto me pregunto si vais a dejar libre de castigo a este individuo, que ha hecho que 

los dioses no sean honrados según la costumbre patria. 

Demóstenes prosigue con su dinámica habitual de concatenar la narración con 

distintas pruebas extratécnicas que dan un mayor rigor a su exposición. Aquí solicita la 

lectura de dos decretos redactados en momentos diferentes, de lo cual se vale para 

establecer una oposición entre los tiempos de bonanza política y angustia que 

experimentó la población ateniense. La antítesis entre pasado lejano y reciente se organiza 

conjugando dos aspectos: el estilístico-retórico, donde distinguimos su configuración a 

través de las oraciones temporales que remarca la distribución μέν…δέ; y un contenido 

religioso diferenciado en cada una de las proposiciones. La primera parte del texto se 

refiere a un decreto que presentó Diofanto para celebrar una acción política ateniense 

concreta: alrededor del 352 a.C., cuando la alianza con Fócide acababa de formalizarse y 

todavía se mantenía vigente, la polis movió tropas hacia las Termópilas para frenar el 

posible avance del ejército de Filipo165. La exitosa gestión, a los ojos de Demóstenes, es 

resultado directo de cumplir con los deberes básicos ciudadanos (ὅτε μὲν τὰ δέοντ’ 

ἐποιεῖτε) y todo ello se traduce en un reconocimiento generalizado de la polis, tal y como 

subraya un paralelismo sintáctico. Dos son los actos en que se concreta tal merecimiento 

de respeto, donde confluye claramente lo religioso y lo cívico: la celebración de 

sacrificios en acción de gracias dedicados a las divinidades patrias –aprobados 

mayoritariamente por la Asamblea cuando se producía un triunfo militar166–; y la 

 
165 Sealey 1993: 118. 
166 Mikalson 2016: 194-197. 



 
 

 

53 

 

elevación de elogios a los hombres por la buena conducción del asunto (θυσιῶν καὶ 

ἐπαίνων ἠξιοῦσθε παρ’ ὑμῖν αὐτοῖς καὶ παρὰ τοῖς ἄλλοις)167. 

Trasladándose de nuevo al momento inmediatamente posterior a la caída de Fócide, 

Demóstenes refleja las precipitadas decisiones que tomó Atenas debido a la preocupación 

por una posible ocupación macedonia. Aunque en el 343 a.C. los oyentes serían 

completamente conscientes de que Filipo no comandó ningún tipo de ataque militar 

contra ellos, la siguiente descripción es eficaz a la hora de tachar a Esquines y a otros 

individuos como responsables de la convulsión que azotó la ciudad (ἐπειδὴ δ’ ὑπὸ τούτων 

παρεκρούσθητε). Este ambiente de crisis desemboca en la propuesta de emergencia de 

Calístenes, cuyos puntos esenciales se documentan en el pasaje168. Se ordenó que la 

población rural del Ática se refugiara dentro de la zona fortificada de la ciudad; un éxodo 

temporal que Demóstenes moldea emotivamente con la alusión a las mujeres y niños 

indefensos abandonando sus hogares (παῖδας καὶ γυναῖκας ἐκ τῶν ἀγρῶν 

κατεκομίζεσθε)169. Como consecuencia directa también se mandó reubicar la festividad 

ática de las Heracleas y cumplir con los actos sacrificiales intramuros (τὰ Ἡράκλεια ἐντὸς 

τείχους θύειν ἐψηφίζεσθε)170. Aquí despunta la maestría retórica de Demóstenes: siendo 

consciente de que estaba contemplada la posibilidad de celebrar en la ciudad ciertas 

festividades durante momentos de crisis171, el orador forja una consistencia argumental 

irrefutable al afirmar que la resolución se llevó a cabo cuando la Paz de Filócrates seguía 

siendo válida (εἰρήνης οὔσης). 

Las consecuencias de este último decreto están estrechamente trabadas con la 

censura que Demóstenes hace al final del parágrafo. La crítica se abre con la perplejidad 

del orador, cuestionando la futura sentencia judicial del auditorio (ὃ καὶ θαυμάζω, 

εἰ...τοῦτον ἀτιμώρητον ἀφήσετε). El carácter persuasivo de esta interrogación indirecta 

 
167 Cf. D. 18.216. 
168 D. 19.125 ofrece información complementaria acerca de decreto de Calístenes. Cf. Worthington 2013: 

178. 
169 Una estrategia similar es empleada en el Contra Ctesifonte de Esquines, en este caso aplicada a los 

tebanos que tuvieron que tomar asilo en Atenas después de que Alejandro arrasara su ciudad a modo de 

castigo ejemplar. Vid. infra 207-210 (Aeschin. 3.156-157). 
170 Schol. in. D. 199 in or. 19.86. La crítica no ha llegado a un consenso claro sobre la procedencia de las 

Heracleas que se citan en este pasaje. En relación con las distintas hipótesis planteadas, cf. Parker 2005: 

472-473; MacDowell 2006: 244-245; Schmidt-Hofner 2019: 199-200. 
171 Martin 2009: 55.  



 
 

 

54 

 

estriba en la pretensión de cohesionar a la audiencia en torno a una serie de emociones 

compartidas. Las palabras del orador, que suscitan una necesidad grupal de ejercer los 

deberes políticos justamente, se rematan con una denuncia irreligiosa que potenciaría las 

reacciones negativas de los oyentes172. Dicha estrategia consiste en atacar a Esquines 

como perturbador de la cotidianidad de la vida en comunidad, cuya insolencia máxima 

cristaliza en interrumpir los cultos religiosos. Para trazar la falta de respeto de Esquines 

se recurre al verbo τιμάω (‘honrar’) que obtiene un sentido irreligioso palmario a través 

del resto de elementos de la oración: el adverbio μηδέ otorga el valor negativo al 

infinitivo; y el complemento directo especifica que los destinatarios afectados por la 

privación de honores son los dioses (τοὺς θεούς)173. La obstaculización de tales 

ceremonias no solo vulneraba la relación entre la comunidad y sus dioses, sino que 

también dañaba las bases de la identidad ciudadana. Este ataque a los valores atenienses 

se precisa gracias a la oración de relativo καθ’ ὃ πάτριον ἦν, una variatio de la fórmula 

habitual κατὰ τὰ πάτρια con la cual se engloban todas aquellas tradiciones y normas 

consuetudinarias que los atenienses habían heredado de sus antepasados174. 

Tras la invectiva que pormenoriza en el desenlace de la Guerra Sagrada, 

Demóstenes reanuda su censura contra Esquines. La relevancia del siguiente parágrafo se 

debe a que las quejas del orador emergen de la trabazón de tres insultos que intensifican 

la sensación de fracaso derivada de la administración política de su rival (D. 19.95): 

[95] εἶτ ἐπειδὴ δεῖ λόγον καὶ δίκην ὑπέχειν τῶν πεπραγμένων, ὤν, οἶμαι, πανοῦργος 

οὗτος καὶ θεοῖς ἐχθρὸς καὶ γραμματεύς, ὡς ὑπὲρ τῆς εἰρήνης κρινόμενος 

ἀπολογήσεται, οὐχ ἵνα πλειόνων ἢ κατηγορεῖ τις αὐτοῦ δῷ λόγον· μανία γὰρ τοῦτό 

γε· ἀλλ’ ὁρᾷ τοῦθ’ ὅτι ἐν μὲν τοῖς ὑφ’ αὑτοῦ πεπραγμένοις ἀγαθὸν μὲν οὐδέν ἐστιν, 

ἅπαντα δὲ τἀδικήματα, ἡ δ’ ὑπὲρ τῆς εἰρήνης ἀπολογία, καὶ εἰ μηδὲν ἄλλο, τοὔνομα 

γοῦν ἔχει φιλάνθρωπον. 

[95] Ahora, puesto que debe rendir cuentas y someterse a la justicia, este tipo, 

careciendo como creo que carece de escrúpulos, siendo un enemigo de los dioses y 

un secretario, se va a defender como si se le juzgara a causa de la paz, no para rendir 

cuentas sobre más cosas de las que se le acusa –esto ciertamente sería una locura–, 

pues tiene claro lo siguiente: que no hay nada bueno entre las acciones por él 

realizadas, sino que todo son injusticias. La defensa relacionada con la paz por lo 

menos tiene, si es que no tiene otra cosa, una apariencia patriótica. 

 
172 Serafim 2020: 150. 
173 La combinación oὐ τιμάω τοὺς θεούς reaparece en Aeschin. 1.129, aplicado a la falta de respeto hacia 

la personificación divina de Φήμη por parte de quienes viven de forma disoluta. 
174 Bruit-Zaidman & Schmitt-Pantel 2008: 13; Evans 2010: 37-38. 



 
 

 

55 

 

Demóstenes, aludiendo directamente al proceso de rendición de cuentas que se estaba 

llevando a cabo, adelanta las bases que fundamentarían la defensa de Esquines, quien iba 

a preferir incidir en su apoyo a la paz firmada con Filipo (ὡς ὑπὲρ τῆς εἰρήνης κρινόμενος 

ἀπολογήσεται). En estas primeras líneas introductorias el orador comparte su opinión 

sobre Esquines (οἶμαι) valiéndose de tres insultos descalificadores acomodados en una 

suerte de gradatio ascendente: junto al pronombre peyorativo οὗτος aparece πανοῦργος, 

un vocablo que ya desde la comedia aristofánica retrata a una persona ruin, dispuesta a 

todo con tal de lograr sus propios objetivos175. Intensificando la carga vilipendiadora del 

pasaje se incluye la expresión θεοῖς ἐχθρός, la cual engloba algunas faltas que 

Demóstenes había anunciado en pasajes anteriores, como quebrantar alianzas o 

entorpecer la correcta consecución de la agenda cívico-política de la comunidad. La 

invectiva del orador, sin embargo, no se formula contra el carácter irreligioso de Esquines. 

Aunque lo esperado habría sido que un adjetivo de intensidad despectiva mayor que θεοῖς 

ἐχθρός cerrase la catalogación, Martin anota acertadamente que el clímax irreligioso se 

ve truncado por la introducción del vocablo γραμματεύς176. El giro inesperado fija la 

secretaría de Esquines como el insulto más ofensivo del pasaje, con el cual Demóstenes 

trata de establecer una barrera entre su posición y la del rival, quien tuvo que desempeñar 

distintos oficios para ganarse la vida a causa de su pertenencia a un estrato social bajo177. 

De un modo igualmente revelador, la coordinación de estas tres palabras prueba la 

pervivencia del patrimonio yámbico en la oratoria ática. Worman anota que, con el 

traslado de los foros de opinión pública desde el teatro al terreno político-judicial, la 

oratoria se convirtió en depositaria de técnicas anejas a géneros poéticos de comicidad 

evidente178: la ridiculización y la vejación del enemigo literario –uno de los pilares 

fundamentales de la iambike idea179– se adaptó y empezó a proyectarse contra oponentes 

reales. Además, la aceptación y el gusto existente entre la audiencia ateniense por 

presenciar tales intercambios de insultos sancionaba su empleo por parte de los 

 
175 Storey 2008: 134. 
176 Martin 2009: 70. 
177 Harris 1995: 29-30; Fornieles Sánchez 2021: 68-69. 
178 Worman 2008: 10. 
179 Sobre las características formales que comparten el yambo y la comedia antigua, cf. Ramón Palerm 

2011: 99-101. 



 
 

 

56 

 

oradores180. La adopción de estas estrategias por la prosa oratoria se plasma perfectamente 

en este fragmento de Sobre la embajada fraudulenta. Demóstenes no solo incluye insultos 

con un largo recorrido en la comedia aristofánica sino que también juega con el contexto 

sociocultural de su época para convertir un sustantivo fútil como γραμματεύς en un 

motivo de escarnio181. 

La terminología aquí empleada conecta directamente con las ideas que Demóstenes 

desglosa al final del pasaje. La orientación apologética de Esquines no era irreflexiva, lo 

cual puntualiza, en tono burlón, la oración parentética que cierra la primera proposición 

(μανία γὰρ τοῦτό γε). Mientras tanto, una correctio desvela la conciencia de Esquines 

sobre la frágil situación en que se encontraba (ἀλλ’ ὁρᾷ τοῦθ’). La elección de esta 

argumentación respondía, según Demóstenes, a la fallida política de su rival. Esta idea se 

estructura en un delicioso estilo antitético: la correlación (μέν...δέ) y el zeugma del 

sintagma τοῖς ὑφ’ αὑτοῦ πεπραγμένοις en la segunda parte de la construcción marcan la 

distinción entre el beneficio político añorado por Esquines (ἀγαθὸν μὲν οὐδέν) y todos 

los crímenes perpetrados en su lugar (ἅπαντα δὲ τἀδικήματα). La explicación se zanja 

con una sutil insinuación a la hipocresía de Esquines, quien iba a elaborar una defensa de 

apariencia bienhechora con que esconder su verdadera crueldad (τὄυνομα γοῦν ἔχει 

φιλάνθρωπον)182. 

La naturaleza trapacera de Esquines es atacada recurrentemente por Demóstenes, 

quien condena el modo en que embaucaba al demos ateniense mientras favorecía los 

intereses de Filipo. Uno de los temas con los que engarza la venalidad esquínea es el de 

la votación sobre la concurrencia de Filipo en el Consejo anfictiónico. Una vez finalizó 

la Guerra Sagrada y los anfictiones castigaron la ocupación focense del santuario de 

Delfos, Filipo alcanzó una posición privilegiada en la política helena: obtuvo un asiento 

en el Consejo, se le transfirieron los dos votos pertenecientes a los focenses, ganó el 

 
180 Cf. D. 9.54: «Esto, ¡por Zeus y los demás dioses!, vosotros no podréis hacerlo, sino que habéis alcanzado 

tal punto de insensatez o de locura, no tengo con qué expresarlo –en verdad, varias veces me planteé temer 

esto también, que algo sobrenatural está conduciendo los asuntos políticos–, que por el insulto, la crítica, 

las burlas (λοιδορίας, φθόνου, σκώμματος) o por cualquier otro motivo que encontréis, pedís que hablen 

individuos vendidos, de los cuales algunos no podrían negar que son de tal calaña, y os reís si comienzan a 

criticar a alguien (γελᾶτε, ἄν τισι λοιδορηθῶσιν)». 
181 Donelan 2021: 35-38; cf. Harding 1994: 201-209. 
182 En relación con el empleo de philanthropia como una virtud democrática por parte de Demóstenes, cf. 

Christ 2013. 



 
 

 

57 

 

derecho a la promanteia que antes tenía Atenas y se le licenció para presidir los Juegos 

Píticos en honor del dios Apolo183. Todo ello desencadenó un movimiento de rechazo 

entre los atenienses, quienes se negaron a reconocer su pertenencia a la Anfictionía, así 

como se opusieron a enviar comisiones a la festividad panhelénica. Filipo mandó 

representantes a la polis con la intención de presionar a los atenienses y recordarles las 

bases de la alianza que mutuamente habían sellado184. El primer apartado narrativo trata 

con frecuencia la retórica engañosa de Esquines, la cual elabora una imagen radicalmente 

opuesta a la realidad185. Más tarde Demóstenes anota que su exposición acerca del 

comportamiento del acusado todavía no había ejemplificado las cotas más altas de su 

deslealtad (D. 19.113): 

[113] καὶ οὐχὶ τοῦτό πω τηλικοῦτον, ἀλλὰ καὶ συνεῖπεν μόνος τῶν ἐν τῇ πόλει 

πάντων ἀνθρώπων. καίτοι τοῦτό γε οὐδὲ Φιλοκράτης ἐτόλμησε ποιῆσαι ὁ μιαρός, 

ἀλλ’ Αἰσχίνης οὑτοσί. καὶ θορυβούντων ὑμῶν καὶ οὐκ ἐθελόντων ἀκούειν αὐτοῦ, 

καταβαίνων ἀπὸ τοῦ βήματος, ἐνδεικνύμενος τοῖς πρέσβεσιν τοῖς παρὰ τοῦ 

Φιλίππου παροῦσιν, πολλοὺς ἔφη τοὺς θορυβοῦντας εἶναι, ὀλίγους δὲ τοὺς 

στρατευσομένους ὅταν δέῃ, (μέμνησθε γὰρ δήπου), αὐτὸς ὤν, οἶμαι, θαυμάσιος 

στρατιώτης, ὦ Ζεῦ. 

[113] De algún modo esto no es tan importante; sino que, con todo, únicamente él, 

de entre todos los hombres que viven en la ciudad, lo apoyó. En verdad, ni siquiera 

el infame Filócrates se atrevió a hacerlo, pero sí Esquines, aquí presente. Y cuando 

vosotros estabais armando jaleo y no queríais escucharlo, mientras bajaba del 

estrado, congraciándose con los embajadores de Filipo que habían acudido, afirmaba 

que muchos eran los que alborotaban, pero pocos quienes iban a prestar servicio 

militar cuando era necesario –sin duda os acordáis de esto–, siendo el mismo, en mi 

opinión, un asombroso soldado, ¡Zeus! 

La felonía de Esquines se acentúa a través de su ininterrumpida cooperación con 

Filipo. Para ello resulta interesante observar cómo Demóstenes integra estrategias anejas 

al subgénero epidíctico de censura con el objetivo de acentuar su descripción negativa 

sobre Esquines. La utilización de un sintagma como μόνος τῶν ἐν τῇ πόλει πάντων 

ἀνθρώπων es un caso de amplificatio retórica que subraya la traición del rival por encima 

de la de cualquier otro ciudadano186. La implementación de estas técnicas en un discurso 

forense constata el intercambio de préstamos formales existentes entre los tres subgéneros 

 
183 D. 5.22; 9.32; 19.327. Cf. Buckler 1989: 141-143; Worthington 2013: 179-180; Worthington 2014: 65-

66. 
184 D. 19.111. 
185 D.19.112. 
186 En relación con la codificación de la auxesis en la preceptiva retórica de la época, cf. Anaximen. Rh. 

1426a19-b21; Arist. Rh. 1368a10-37. 



 
 

 

58 

 

oratorios187. Si bien es cierto que Aristóteles afirmaba que el empleo de la amplificación 

era identificador de lo epidíctico, Anaxímenes de Lámpsaco postulaba la coexistencia de 

trasvases genéricos188. Así, las fórmulas inherentes a la retórica epidíctica enriquecían 

ampliamente la argumentación forense del orador y facilitaban retratar 

desfavorablemente al oponente judicial. Gracias a ello Demóstenes pronuncia un juicio 

hiperbólico con el que espera conseguir la respuesta visceral de los espectadores. De todos 

modos, a pesar de la fuerte indignación que sofocó Atenas por causa de Filipo y los 

sobornados que lo servían, el propio Demóstenes recomendó ceder a las imposiciones 

macedónicas en su discurso Sobre la paz, advirtiendo el peligro que suponía enfadar a la 

Anfictionía y afirmando que era mejor aguardar el momento propicio para reanudar las 

hostilidades con Macedonia189. 

La crítica de Demóstenes sigue enfocada en la exposición del carácter venal del 

oponente gracias a la articulación de un símil con el prototipo promacedónico más 

destacado de la época. La arrogancia de Esquines, desde luego, sobrepasaba aquella de 

Filócrates, el urdidor del tratado de paz con Filipo, quien ni siquiera apoyó ingreso del 

macedonio en la Anfictionía (τοῦτό γε οὐδὲ Φιλοκράτης ἐτόλμησε ποιῆσαι ὁ μιαρός). La 

correctio, el zeugma y la deixis de la primera oración señalan a Esquines como máximo 

defensor de los intereses macedonios en Atenas (ἀλλ’ Αἰσχίνης οὑτοσί)190. Igual que 

sucedía en los primeros parágrafos de la narración, Filócrates vuelve a ser descrito con 

términos moralmente desaprobatorios mediante el empleo del adjetivo sustantivado ὁ 

μιαρός que aparece desligado por medio de una fuerte disyunción191. El nervio retórico 

de la frase, donde el prozeugma fuerza a sobreentender las palabras elididas en la segunda 

proposición, hace que el insulto aplicado a Filócrates sea fácilmente extrapolable al 

propio Esquines. 

La irritación pública causada por la entrada de Filipo en la política griega se intuye 

claramente a partir del siguiente relato anecdótico: dos genitivos absolutos dibujan una 

audiencia que muestra su contrarío hacia la argumentación esquínea abucheándolo y 

 
187 Cf. Vergara Recreo 2021b: 52. 
188 Anaximen. Rh. 1427b30-1428a11. Cf. Sánchez Sanz 1989: 23. 
189 D. 5.14-19. Cf. Ryder 2000: 71; MacDowell 2006: 251; Worthington 2013: 181-184. 
190 Serafim 2019a: 120-121. 
191 Vid. supra 23-28 (D. 19.12-13). 



 
 

 

59 

 

negándose a escucharlo (θορυβούντων ὑμῶν καὶ οὐκ ἐθελόντων ἀκούειν αὐτοῦ). Como 

consecuencia directa, el orador tuvo que abandonar forzosamente el estrado, no sin antes 

increpar el comportamiento del auditorio192. Demóstenes reproduce las palabras de su 

rival armando una construcción sintácticamente paralela donde, además, una antítesis 

recoge la actitud diferenciada de la multitud y una minoría ciudadana (πολλούς / ὀλίγους). 

El reproche se fundamenta en el cuidado de ciertas obligaciones cívicas: las cualidades 

políticas de aquellos que impedían a Esquines pronunciar su discurso se ven 

contrarrestadas por la evasión de los deberes militares en momentos de crisis (πολλοὺς 

ἔφη τοὺς θορυβοῦντας εἶναι, ὀλίγους δὲ τοὺς στρατευσομένους ὅταν δέῃ). La parodia de 

Demóstenes se realza aquí mediante dos técnicas distintas: por un lado, la forma verbal 

ἔφη marca la presencia del estilo indirecto; por otro, la oración parentética final se dirige 

a los oyentes y busca activar el recuerdo de ese suceso reciente (μέμνησθε γὰρ δήπου). 

Finalmente, Demóstenes cierra el pasaje incluyendo una nota sarcástica que se vincula 

directamente con el juicio militar emitido por Esquines. Tras aludir a la inacción bélica, 

ahora Esquines es descrito irónicamente como un excelente soldado, poniendo en duda 

sus propias capacidades militares (αὐτὸς ὤν, οἶμαι, θαυμάσιος στρατιώτης)193. Todo ello 

culmina con la interjección ὦ Ζεῦ, que debería de interpretarse como una variación de los 

juramentos informales que abundaban en el ámbito conversacional cotidiano y que se 

empleaban recurrentemente en el género oratorio para aportar un mayor énfasis al 

discurso194. 

La rabia que originó no solo el maltrato a los focenses sino también la pérdida de 

influencia ateniense después de la Tercera Guerra Sagrada reverbera en el pasaje anterior, 

donde se dibuja una escena de deliberación pública condicionada por las emociones de 

una multitud que rechazaba la contención abogada por Esquines. Aunque finalmente 

Demóstenes apeló a la cordura de sus compatriotas advirtiendo que podía estallar una 

guerra contra Atenas si se provocaba a los anfictiones, no renuncia a beneficiarse de la 

ira ciudadana para acentuar la consideración de Esquines como un individuo marginado 

de la comunidad. Esta estrategia, donde predomina una persuasión basada en conceptos 

 
192 Cf. Thomas 2011: 175-177. 
193 Esquines se defiende de esta chanza ofreciendo una extensa catalogación de su actuación como soldado 

y de sus méritos militares (Aeschin. 2.167-170). 
194 Sommerstein 2014a: 80-81; Sommerstein 2014b: 318. 



 
 

 

60 

 

identitarios, se desarrolla exhaustivamente unos parágrafos después. El contrapunto de la 

actuación ateniense –la decisión de no enviar la comisión tradicional a los solemnes 

certámenes píticos como protesta hacia las acciones de Filipo– emerge de la censura 

contra Esquines, quien había celebrado el fin de la guerra con el bando macedonio195. Un 

léxico ritual variado sirve para deslizar la traición del acusado. Demóstenes readapta este 

vocabulario y lo acomoda a su línea argumental con la intención de desautorizar al 

acusado. Pocas líneas después el pasaje alcanza su punto álgido (D. 19.130): 

[130] τίνας οὖν εὐχὰς ὑπολαμβάνετ’ εὔχεσθαι τοῖς θεοῖς τὸν Φίλιππον, ὅτ’ ἔσπενδεν, 

ἢ τοὺς Θηβαίους; ἆρ’ οὐ κράτος πολέμου καὶ νίκην αὑτοῖς καὶ τοῖς συμμάχοις 

διδόναι, καὶ τἀναντία τοῖς τῶν Φωκέων; οὐκοῦν ταῦτα συνηύχετο οὗτος καὶ 

κατηρᾶτο τῇ πατρίδι, ἃ νῦν εἰς κεφαλὴν ὑμᾶς αὐτῷ δεῖ τρέψαι. 

[130] Por tanto, ¿qué súplicas creéis que hacían a los dioses Filipo o los tebanos 

cuando realizaban las libaciones? ¿Acaso no creéis que agradecían que les 

concedieran supremacía bélica y la victoria a ellos y a sus aliados, pero que a los 

aliados de los focenses les otorgaran lo contrario? Sin duda este individuo suplicaba 

con ellos y lanzaba imprecaciones contra la patria, las cuales ahora vosotros debéis 

dirigir contra su cabeza. 

La crítica de Demóstenes se vertebra en torno a la traición de Esquines que, además, 

se plantea en términos religiosos. La primera parte del texto se sirve de interrogaciones 

retóricas para imaginar la actuación de Filipo y de sus aliados festejando el éxito militar. 

Para ello se insertan dos términos rituales fundamentales en el pensamiento griego. 

Primero el verbo εὔχομαι, cuyo sentido se extiende gracias al uso de un acusativo interno 

(τίνας...εὐχάς) y evoca aquellas expresiones solemnes en las que se rogaba a una 

divinidad. En el plano de los epinikia el contenido de las plegarias anexas al sacrificio no 

sería una petición prospectiva, sino más bien un rasgo que reforzaba el agradecimiento a 

los dioses por la victoria reciente196. Otro elemento auxiliar al que también se alude es la 

libación (ὅτ’ ἔσπενδεν), derramamiento de un líquido con el que culminaba el acto 

sacrificial.  

 
195 D. 19.128: «Siendo tal la situación, es todavía mucho más terrible lo que realizó cuando fue allí. 

Efectivamente, mientras todos vosotros, los aquí presentes y el resto de los atenienses, pensabais que los 

desdichados focenses habían sufrido tales desgracias y horrores que no enviasteis representantes del 

Consejo ni revisores de las leyes a las Píticas, sino que os mantuvisteis al margen de las comisiones 

tradicionales (τῆς πατρίου θεωρίας), él mismo, tras acudir a la celebración por la victoria en la guerra en la 

que los tebano y Filipo estaban haciendo sacrificios (ἔθυον), participaba en el banquete, tomaba parte en 

las libaciones y las plegarias (σπονδῶν μετεῖχε καὶ εὐχῶν), en las que aquel agradecía la destrucción de las 

murallas, el territorio y las armas de vuestros aliados; portaba una corona y entonaba el peán junto a Filipo 

(συνεστεφανοῦτο καὶ συνεπαιώνιζεν), así como bebía a su salud». 
196 Burkert 2007: 102. 



 
 

 

61 

 

La segunda pregunta retórica avisa sobre la materia de la plegaria supuestamente 

pronunciada197. La conexión entre esta oración y la interrogación anterior se observa 

gracias a la elección de un lenguaje braquilógico, identificable por la utilización de 

recursos retóricos como la elipsis (ἆρ’ οὐ κράτος πολέμου καὶ νίκην αὑτοῖς καὶ τοῖς 

συμμάχοις διδόναι, donde habría que reconstruir el sintagma omitido ὑπολαμβάνετ’ 

εὔχεσθαι y sus complementos); o el zeugma (καὶ τἀναντία τοῖς τῶν Φωκέων). El estilo 

sintáctico se afina por medio de un pensamiento antitético: mientras Filipo y los tebanos 

saboreaban el triunfo proporcionado por los dioses, también agradecían la derrota de los 

focenses y sus aliados, donde la forma τἀναντία permite presuponer este juego de 

antónimos. 

Las preguntas lanzadas al auditorio las resuelven automáticamente el orador 

explotando la técnica de la anthypophora, un recurso retórico recurrente a lo largo del 

discurso demosténico198. Su contestación codifica la deslealtad de Esquines hacia su 

patria valiéndose de dos verbos con una semántica ritual enfrentada: συνεύχομαι, de 

nuevo con el preverbio enfático συν-, involucra a Esquines directamente en el contexto 

de acción de gracias presidido por Filipo. Mientras tanto el sintagma κατηρᾶτο τῇ πατρίδι 

perfila las insolentes imprecaciones que el individuo habría proferido contra su propia 

patria en esa misma celebración ritual199. No obstante, la invectiva religiosa elaborada por 

Demóstenes no se centra en plasmar los posibles desmanes que Esquines había cometido 

contra los dioses y el orden religioso atenienses. El escenario ritual que bosqueja para sus 

espectadores posibilita cifrar la traición en términos religiosos: la participación en el acto 

sacrificial y toda la parafernalia asociada a este sella la nueva filiación de Esquines200, su 

alianza personal con los enemigos de Atenas y, como consecuencia, el abandono de su 

comunidad. Tales dinámicas retóricas se cimentan en el aprovechamiento de los valores 

religiosos que permeaban la identidad cívica ateniense. Tal y como plantea Eidinow, 

gracias a la fuerte imbricación entre política y religión los oradores podían manipular 

 
197 Bruit-Zaidman & Schmitt-Pantel 2008: 39-45; López Molina 2020: 148-149. 
198 Las inflexiones que se creaban a partir de la combinación de preguntas y respuestas daban variedad al 

discurso, condensaban enérgicamente distintos argumentos y estimulaban la atención, la preocupación o la 

indignación en la audiencia. Cf. D.H. Dem. 54.5-6; Serafim 2019a: 121-122. 
199 Cf. Burkert 2007: 103. 
200 Martin 2009: 60-62. Vid. infra 147-150 (Aeschin. 2.163), donde rebate esta acusación demosténica 

mediante una argumentación (ir)religiosa. 



 
 

 

62 

 

nociones religiosas fácilmente, adaptándolas a su propio discurso para estimular 

emociones concretas en el auditorio201. 

La disociación de ciertos valores identitarios –sobre todo aquellos que englobaban 

el ritual religioso y que consolidaban la cohesión cívica– posibilita a Demóstenes definir 

la naturaleza subversiva del acusado enfocando los odios de la sociedad contra él. Esta 

invocación a los sentimientos hostiles de la audiencia se resume en la última frase del 

texto, donde se expresa la necesidad de volver contra el propio Esquines aquellas 

maldiciones que se atrevió a pronunciar contra su patria. Las connotaciones agresivas las 

confieren, por un lado, el pronombre relativo ἅ, cuyo antecedente, el pronombre 

demostrativo ταῦτα que depende del verbo καταράομαι, permite restaurar la maldición 

en la oración subordinada. Por otro lado, el sintagma preposicional εἰς κεφαλήν –cuyo 

sustantivo esconde, debido a una sinécdoque, a la persona de Esquines– transfiere al verbo 

τρέπω un tono de condena contundente202. 

Una breve interrupción en la narración va pulsando ligeramente la injusticia 

perpetrada por Esquines, ahora centrándose en su incapacidad para participar en la cuarta 

embajada ateniense por haber prestado un juramento de exención203. La condena enérgica 

del acusado conecta de nuevo con la problemática desarrollada en parágrafos anteriores, 

sobre todo con el rápido ascenso de Filipo y con la contribución personal de Esquines en 

el proceso (D. 19.132): 

[132] πῶς γὰρ οὐκ αἰσχρόν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, δημοσίᾳ μὲν ἅπαντας ὑμᾶς καὶ ὅλον 

τὸν δῆμον πᾶσι τοῖς πεπραγμένοις ἐκ τῆς εἰρήνης ἐπιτιμᾶν, καὶ μήτε τῶν ἐν 

Ἀμφικτύοσι κοινωνεῖν ἐθέλειν, δυσκόλως τ’ ἔχειν καὶ ὑπόπτως πρὸς τὸν Φίλιππον, 

ὡς ἀσεβῶν καὶ δεινῶν ὄντων τῶν πεπραγμένων καὶ οὔτε δικαίων οὔθ’ ὑμῖν 

συμφερόντων, εἰς δὲ τὸ δικαστήριον εἰσελθόντας τὰς ὑπὲρ τούτων εὐθύνας 

 
201 Eidinow 2015: 70-79. Cf. Sourvinou-Inwood 2000; Eidinow 2011. 
202 Estos juramentos formulares tienen una incidencia significativa en la comedia del siglo V a.C. (Ar. Ach. 

833; Nu. 40; Pax 1063; Pl. 526) y aparecen de nuevo algunos ejemplos en el corpus oratorio (D. 18.290; 

Din. 1.108). 
203 Es cierto que Esquines se excusó de su cometido aportando como prueba principal encontrarse enfermo. 

Tras el fracaso de la tercera embajada, declaró estar lo suficientemente recuperado como para 

reincorporarse al cargo y se encaminó con el resto de los compañeros a la reunión que la Anfictionía. No 

obstante, es improbable seguir aquí la argumentación de Demóstenes (D. 19.124), quien afirma que el 

movimiento de Esquines era ilegítimo, pues todos los comisionados legales portaban una acreditación 

oficial que los reconocía y les daba acceso a las reuniones interestatales a las cuales eran enviados. Además, 

Esquines asegura que no se prestó ningún tipo de juramento por exención, pues era imposible revocar en el 

Consejo una decisión tomada por la Asamblea (Aeschin. 2.94-95) Cf. Harris 1995: 168; Rhodes 2007: 13. 



 
 

 

63 

 

δικάσοντας, ὅρκον ὑπὲρ τῆς πόλεως ὀμωμοκότας, τὸν ἁπάντων τῶν κακῶν αἴτιον 

καὶ ὃν εἰλήφατ’ ἐπ’ αὐτοφώρῳ τοιαῦτα πεποιηκότα, τοῦτον ἀφεῖναι; 

[132] Entonces, atenienses, ¿cómo no va a ser vergonzoso que todos vosotros y el 

pueblo entero censurarais públicamente todas las acciones surgidas a raíz de la paz, 

no quisierais participar en la sesiones de los anfictiones, os mostrarais contrarios y 

ariscos hacia Filipo, pues sus acciones eran impías, peligrosas y para nada justas y 

ventajosas para vosotros; pero que, en cambio, tras acudir al tribunal para juzgar las 

rendiciones de cuentas por estos sucesos, cuando ya habíais prestado juramento en 

beneficio de la ciudad, dejéis libre a este, al responsable de todas las desgracias, a 

quien además apresasteis en el acto por haber realizado tales actos?  

Nuevamente Demóstenes llama la atención de sus oyentes con una interrogación 

retórica, cuya información se vertebra mediante el uso de una correlación μέν...δέ. La 

primera parte de la distribución se dedica al rechazo de los términos de paz con Filipo 

que paulatinamente se fue gestando en Atenas (δημοσίᾳ...πᾶσι τοῖς πεπραγμένοις ἐκ τῆς 

εἰρήνης ἐπιτιμᾶν). El carácter general de la desaprobación se expresa con una gradatio 

ascendente (ἅπαντας ὑμᾶς καὶ ὅλον τὸν δῆμον). El polisíndeton encadena varios 

infinitivos que detallan algunas de las protestas atenienses: el distanciamiento de la 

Anfictionía (καὶ μήτε τῶν ἐν Ἀμφικτύοσι κοινωνεῖν ἐθέλειν), que esconde tanto la 

negativa a enviar comisiones a los Juegos Píticos como a aprobar la entrega de dos 

asientos anfictiónicos al rey macedonio204; y el enfado que Filipo había provocado por su 

gestión político-militar durante los estadios finales de la Guerra Sagrada (δυσκόλως τ’ 

ἔχειν καὶ ὑπόπτως πρὸς τὸν Φίλιππον).  

Esta última respuesta se justifica con un catálogo de adjetivos por los cuales se 

definen las acciones de Filipo con términos desdeñosos (ὡς...ὄντων τῶν πεπραγμένων). 

Primero se inserta la coordinación ἀσεβῶν καὶ δεινῶν, dos vocablos que habitualmente 

aparecen emparejados en algunas obras de Demóstenes205. Después se unen las lítotes 

οὔτε δικαίων οὔθ’ ὑμῖν συμφερόντων. Se debe subrayar la referencia a los movimientos 

de Filipo con el adjetivo ἀσεβής. Aunque el corpus demosténico nos ha legado una gran 

cantidad de discursos deliberativos dirigidos contra Filipo y sus defensores, llama 

especialmente la atención que el orador casi nunca emplea nociones irreligiosas para 

 
204 De un modo más específico MacDowell 2006: 259 expone que se estaría aludiendo a la negativa 

ateniense a la hora de acudir al Consejo anfictiónico celebrado en las Termópilas a finales del 346 a.C. 
205 Esta combinación se restringe a ciertos discursos forenses de carácter político, pronunciados por el 

propio Demóstenes o por alguno de sus clientes. Cf. D. 20.126: ἀσεβέστατον ἔργον καὶ δεινότατον; 21.104: 

ἀσεβεῖς καὶ δεινοὺς λόγους, 120: πῶς οὐ δεινόν...μᾶλλον δὲ ἀσεβές; 22.72: ἀσεβῆ καὶ δεινά; 24.180: ἀσεβῆ 

καὶ δείν’. 



 
 

 

64 

 

moldear su visión del bárbaro invasor macedonio206. Entre los pocos casos registrados, 

abundan alusiones tópicas a Filipo como perjuro207, hallándose el paradigma más 

sugestivo en la Tercera Filípica, donde Demóstenes lo culpa de violar la piedad y la 

justicia al infringir los términos de la paz. Únicamente hay un ejemplo claro que condensa 

distintos términos (ir)religiosos con los que suscitarían los odios en las asambleas208. Así, 

en la Cuarta Filípica el orador asegura que Filipo merecería una maldición divina por los 

daños causados a Atenas (D. 10.11):  

[11] δεῖ δ’ ὅμως εἰπεῖν ὅ τι χρὴ ποιεῖν. πρῶτον μέν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τοῦτο παρ’ 

ὑμῖν αὐτοῖς βεβαίως γνῶναι, ὅτι τῇ πόλει Φίλιππος πολεμεῖ καὶ τὴν εἰρήνην λέλυκεν, 

καὶ κακόνους μέν ἐστι καὶ ἐχθρὸς ὅλῃ τῇ πόλει καὶ τῷ τῆς πόλεως ἐδάφει, προσθήσω 

δὲ καὶ τοῖς ἐν τῇ πόλει θεοῖς, οἵπερ αὐτὸν ἐξολέσειαν. 

[11] No obstante, es necesario decir qué hay que hacer. Primero, atenienses, conoced 

esto por vuestra propia mano, con total certeza: Filipo está en guerra con la ciudad, 

ha disuelto la paz, es malvado y enemigo de toda la ciudad, del territorio de la ciudad, 

e incluso sostendré que de los dioses políados, quienes ojalá lo destruyan. 

Demóstenes acompaña una de sus habituales amonestaciones al pueblo ateniense 

descubriendo la verdadera posición de peligro que entrañaba Filipo. Primero, una antítesis 

pondera la reciente ruptura de los pactos y, en consecuencia, la reanudación del conflicto 

(τῇ πόλει Φίλιππος πολεμεῖ καὶ τὴν εἰρήνην λέλυκεν). Después el orador introduce una 

gradatio ascendente donde la repetición en políptoton del sustantivo πόλις estampa las 

distintas injurias cometidas por los macedonios. Nada más citar la naturaleza hostil de 

Filipo con la ciudad y todo su territorio (ἐχθρὸς ὅλῃ τῇ πόλει καὶ τῷ τῆς πόλεως ἐδάφει), 

los perjuicios contra la esfera divina sellan el punto álgido del pasaje. El inciso que el 

propio Demóstenes hace en primera persona (προσθήσω δὲ καὶ τοῖς ἐν τῇ πόλει θεοῖς) 

incluye en la catalogación a los dioses patrios, planteando que arrojarían su cólera contra 

el macedonio por atentar contra Atenas (ἐξολέσειαν). 

 
206 D. 19.132, 305; 18.93; cf. D.19.292. 
207 D. 2.5, 10; 9.34; 10.18. Cf. Martin 2009: 225-227. 
208 D. 9.15-16: «En efecto Filipo, desde el principio, nada más fijar la paz, cuando Diopites todavía no era 

estratego ni tampoco habían sido enviados los que ahora están en el Quersoneso, consiguió Serrio y Dorisco, 

expulsó a los solados de las fortalezas de Serrio y del Monte Sagrado, en las que se estableció vuestro 

estratego. ¿Qué hacía actuando de este modo? En efecto, ya había prestado los juramentos relativos a la 

paz. Y que nadie diga: “¿qué significa esto?” o “¿qué le importa todo esto a la ciudad?”. Si estos asuntos 

no tuvieran trascendencia y nada de esto os importara, este discurso sería distinto. No obstante, lo piadoso 

y lo justo (τὸ δ’ εὐσεβὲς καὶ τὸ δίκαιον) tienen la misma importancia, aunque alguien lo quebrante en mayor 

o menor medida». 



 
 

 

65 

 

La excepcionalidad de dichas comparecencias, así como la escasez de irreligiosidad 

en estos discursos quizá podría esclarecerse abordando el fuerte significado que la pareja 

εὐσέβεια / ἀσέβεια tenía en el imaginario ateniense209. Indudablemente, la piedad 

religiosa (εὐσέβεια) era uno de los ejes medulares de la identidad cívica. El cumplimiento 

de los cultos públicos, así como un compromiso individual hacia los rituales familiares, 

se consideraban características inmanentes al buen ciudadano210. Por este motivo es 

concebible que las críticas irreligiosas se aplicaran mejor contra miembros de la 

comunidad y que se restringiera su aplicación a personas extranjeras. Ello explicaría el 

bajo índice de irreligiosidad en la oratoria deliberativa de Demóstenes, además de su 

preferencia por otros argumentos retóricos a la hora de lanzar vituperios contra Filipo. 

El comentario acerca de las actividades impías no se limita únicamente a la figura 

de Filipo, sino que también se extrapola al propio Esquines, lo cual demostraría que el 

término posee una trascendencia más profunda en el pasaje. La segunda parte de la 

pregunta retórica, encabezada por la conjunción δέ, advierte directamente al tribunal lo 

vergonzoso que sería absolver a Esquines, socio de Filipo y copartícipe de todas sus 

injusticias (πῶς γὰρ οὐκ αἰσχρόν...τὸν ἁπάντων τῶν κακῶν αἴτιον καὶ ὃν εἰλήφατ’ ἐπ’ 

αὐτοφώρῳ τοιαῦτα πεποιηκότα, τοῦτον ἀφεῖναι;)211. De este modo, la impiedad se 

transfiere directamente al oponente, acentuándose aún más su alejamiento de la 

comunidad ateniense. Si las líneas anteriores aparecían retóricamente cargadas gracias a 

la abundancia de conjunciones, ahora Demóstenes acentúa el dramatismo del pasaje con 

la yuxtaposición sintácticamente paralela de tres participios (εἰς δὲ τὸ δικαστήριον 

εἰσελθόντας τὰς ὑπὲρ τούτων εὐθύνας δικάσοντας, ὅρκον ὑπὲρ τῆς πόλεως ὀμωμοκότας). 

Son los términos del último sintagma los que aúnan los requerimientos de los jueces y su 

promesa para ejercer el cargo justamente: el participio de ὄμνυμι, uno de los vocablos 

más habituales para referirse a prestación del juramento, cuyo aspecto de perfecto incide 

 
209 Algunos autores han abordado la cuestión desde un punto de vista formal, postulando que la oratoria 

deliberativa no contemplaba desacreditaciones personales durante las sesiones de la Asamblea, sino que el 

orador debía centrarse en aconsejar a sus convecinos y fomentar la toma de decisiones (D. Prooem. 6, 11, 

20, 31.2, 53.1-2; Worthington 2003: 367; Herrman 2019: 217-218). Sin embargo Martin 2009: 220 aconseja 

que debido a la enorme carencia de discursos asamblearios –más allá de aquellos adscritos a Demóstenes–

hay que adoptar una actitud precavida a la hora de emitir juicios generalizadores al respecto. 
210 Bruit Zaidman & Schmitt-Pantel 2008: 11-15; Evans 2010: 61-62. 
211 Cf. Martin 2009: 79. 



 
 

 

66 

 

en el hecho de que se prestaba antes de entrar en el cargo212; y el sustantivo ὅρκος que 

resume perfectamente un voto sancionado cívica y religiosamente (ὅρκον ὑπὲρ τῆς 

πόλεως ὀμωμοκότας). El efectismo persuasivo de estas alusiones posee dos finalidades 

distintas a la par que complementarias. Por un lado, servía para que el tribunal considerara 

su función vital como garante y protector de las leyes, recordando la necesidad de dar una 

escucha equitativa a ambos litigantes y votar justamente. Por otro, el orador configuraba 

el juramento como una táctica de presión por la que inspiraba la ansiedad de cometer 

perjurio en caso de resolver el juicio contrariamente213. 

Tras repasar los eventos acontecidos desde el comienzo de las negociaciones con 

Macedonia hasta la disolución de la Guerra Sagrada, Demóstenes reitera las infracciones 

que se cometieron durante el transcurso de la segunda embajada214, destapando que 

Filócrates y Esquines habían cedido a los sobornos de Filipo215. Según condena el orador 

en varios puntos del discurso, sus compañeros habían demorado el cumplimiento de los 

deberes diplomáticos. La tardanza de la embajada ateniense –y, en consecuencia, la 

dilatación en la toma de los juramentos que sancionaban la paz– permitió que Filipo 

desarrollara exitosamente su campaña contra Cersebleptes, monarca tracio que regentaba 

la zona próxima al Quersoneso216. Demóstenes responsabiliza a sus colegas del avance 

de Filipo hacia Tracia, lo cual ponía en serio peligro la ruta comercial por la que Atenas 

se abastecía de trigo desde la Propóntide217. Esta anuencia es una prueba más de 

corrupción y de traición a la patria (D. 19.156):  

[156] ἐν δὲ τούτῳ Δορίσκον, Θρᾴκην, τἀπὶ Τειχῶν, Ἱερὸν ὄρος, πάντα τὰ πράγματα, 

ἐν εἰρήνῃ καὶ σπονδαῖς ᾕρει καὶ διῳκεῖθ’ ὁ Φίλιππος, πολλὰ λέγοντος ἐμοῦ καὶ 

θρυλοῦντος ἀεί, τὸ μὲν πρῶτον ὡς ἂν εἰς κοινὸν γνώμην ἀποφαινομένου, μετὰ ταῦτα 

δ’ ὡς ἀγνοοῦντας διδάσκοντος, τελευτῶντος δὲ ὡς ἂν πρὸς πεπρακότας αὑτοὺς καὶ 

ἀνοσιωτάτους ἀνθρώπους οὐδὲν ὑποστελλομένου. 

[156] Y, en esta época, durante la paz y las treguas, Filipo iba dominando y 

administrado Dorisco, Tracia, los lugares fortificados, el Monte Sagrado, todos los 

 
212 Sommerstein & Bayliss 2013: 69 y n. 35. Cf. Isoc. 15.21-22. 
213 Aeschin. 1.154; 2.1; D. 18.1-2, 217; 20.118-119; 23.96, 194; 24.34, 149-151; 39.40; 45.50; 57.17. Cf. 

Mirhady 2007. 
214 D. 19.150-165. 
215 D. 19.174-177; cf. Aeschin. 2.89. 
216 Las hostilidades entre Filipo y Cersebleptes habían estallado en el 352 a.C. El rey macedonio, coligado 

con Bizancio, Perinto y Amádoco II –rey de la Tracia odrisia– encadenó una serie de victorias militares 

que, sin embargo, tuvo que interrumpir en el 351 a.C. debido a una enfermedad. Cf. Worthington 2014: 56-

57. 
217 Cf. Hornblower 2011: 280. 



 
 

 

67 

 

asuntos, mientras yo estaba advirtiéndolo muchas veces y repitiéndolo una y otra 

vez, primero como si diera a conocer mi opinión a todos, después como si tuviera 

que explicárselo a unos ignorantes y, finalmente, como si no me callara nada hacia 

estos individuos traidores y extremadamente sacrílegos. 

El hipérbaton inicial ayuda a Demóstenes a realzar los movimientos militares que 

Filipo comandó mientras el tratado de paz con Atenas se estaba consolidando (ἐν δὲ 

τούτῳ...ὁ Φίλιππος). Con una catalogación asindética se mencionan los distintos lugares 

y fortificaciones capturados por Filipo durante su expedición tracia, que comenzó justo 

después de que la primera embajada abandonara Pela rumbo a Atenas (346 a.C.)218. La 

enumeración está dispuesta en una suerte de gradación: Filipo avanzaría desde la capital 

macedonia hacia el este por el reino de Cersebleptes, derrotándolo definitivamente en el 

Monte Sagrado e imponiendo una relación de vasallaje como las que ya había establecido 

en otras regiones del norte continental (Δόρισκον, Θρᾴκην, τἀπὶ Τειχῶν, Ἱερὸς ὄρος, 

πάντα τὰ πράγματα)219. 

La marcha progresiva de Filipo por el noreste contrasta con la angustia personal de 

Demóstenes quien, una vez conocidos los planes del monarca, quiso dirigirse hacia Tracia 

para fijar la paz con Macedonia lo antes posible. Las frustradas exhortaciones del orador 

a sus colegas se plasman mediante tres oraciones de participio en una construcción cuasi 

paralela donde se describen tres posturas distintas de Demóstenes en esta misión 

diplomática (τὸ μὲν πρῶτον...μετὰ ταῦτα...τελευτῶντος): advirtió al resto de embajadores 

sobre las intenciones de Filipo (ὡς ἂν εἰς κοινὸν γνώμην ἀποφαινομένου), volvió a 

arengarlos debido a su pasividad (ὡς ἀγνοοῦντας διδάσκοντος) y, finalmente, se irritó 

con ellos y empezó a recelar de su actitud política (ὡς ἂν πρὸς πεπρακότας αὑτοὺς καὶ 

ἀνοσιωτάτους ἀνθρώπους οὐδὲν ὑποστελλομένου). 

El parágrafo se remata atacando a aquellos embajadores venales con términos 

irreligiosos. Si ἀνόσιος ya posee una carga irreligiosa conspicua, aquí se fortalece todavía 

más por el empleo del grado superlativo. Desde un punto de vista diacrónico se 

comprueba que la incidencia del adjetivo superlativo es ínfima, restringiéndose a un total 

 
218 Cf. Aeschin. 2.82; D. 7.36-37; 8.63-64. 
219 Ellis 1986: 110-111; Worthington 2013: 171. Cf. Hornblower 2011: 78. 



 
 

 

68 

 

de once pasajes distribuidos uniformemente en el corpus oratorio220. El uso esporádico de 

estas formas, que aumentaban la mordacidad en las caracterizaciones de ciertos 

personajes, se corresponde con las técnicas de amplificación propias de la epideixis 

reprobatoria221. Demóstenes retrata colectivamente a los embajadores como los 

individuos más infames que jamás haya visto Atenas debido a su inclinación hacia la 

causa de Filipo. Por cuanto atañe al significado preciso de ἀνόσιος, estudiosos como 

Dover o MacDowell lo han analizado como un vocablo ético y moral, omitiendo su 

acepción consustancialmente irreligiosa222. Según los trabajos más recientes, el cognado 

negativo de ὅσιος definiría acciones interhumanas que transgredían ciertas normas cívico-

religiosas223. Al igual que ha ocurrido anteriormente con θεοῖς ἐχθρός, el superlativo 

ἀνοσιωτάτους puede parecer descontextualizado, inserto en un pasaje puramente político. 

No obstante, si se contempla el papel de la irreligiosidad a nivel macroestructural, su 

sentido es totalmente evidente: boicotear los planes de la patria en beneficio de una nación 

extranjera era una seña de impertinencia hacia los valores ciudadanos que deberían 

imperar en la comunidad ateniense. Por tanto, Demóstenes también se vale del léxico 

irreligioso con el objetivo de subrayar la traición y la corrupción (πρὸς πεπρακότας), los 

dos principios que sostienen la acusación contra Esquines.  

  

 
220 And. 1.19, 116; Antipho 6.48, 51; D. 19.156; 28.16; 33.10; 53.3; Is. 4.19; Isoc. 11.38; 12.123. Todavía 

más reducido es el grado comparativo, cuya utilización se atisba únicamente en algunos autores de finales 

del siglo V a.C. (And. 1.23; Antipho 1.5) y en los oradores de la segunda mitad del siglo IV a.C. (Aeschin. 

3.191; Din. 2.10; Lycurg. 1.77). 
221 Cf. Arist. Rh. 1368a10-37. 
222 Dover 1974: 253; MacDowell 2006: 269. 
223 Peels-Matthey 2020: 114-115. 



 
 

 

69 

 

Argumentación (D. 19.179-301) 

El grueso del discurso demosténico –argumentos basados en demostrar la deslealtad 

de Esquines– conecta con una segunda sección donde la diégesis vuelve a entrelazarse 

con múltiples evidencias de índole probatoria. La dilatada extensión de Sobre la 

embajada fraudulenta, que responde al cálamo compositor de Demóstenes, ha ocasionado 

que la crítica filológica haga todo tipo de cábalas sobre cuál fue el texto originalmente 

pronunciado por el orador. Reconstruir con certeza estas cuestiones es patentemente 

peliagudo pero la información que se desprende de la causa judicial puede ayudar a 

aclarar el asunto. Autores como MacDowell han sugerido que, tras pronunciar los puntos 

clave de la imputación, Demóstenes daría paso a una miscelánea de temas sin objetivos 

nítidos, donde prevalecería prolongar las críticas contra su rival. Las transiciones bruscas, 

la débil trabazón entre tópicos o la variedad de materias consideradas, todo ello compone 

la hipótesis del estudioso acerca de la naturaleza secundaria de la sección224. No obstante, 

como dice Westwood, el texto actual no debería obnubilar la percepción global de la causa 

judicial, sino incrementar nuestra comprensión de las estrategias retórico-persuasivas 

implementadas por la acusación225. 

Si se reconsidera la división habitual de la obra, una recapitulación sirve como nexo 

entre las dos partes narrativo-argumentales del discurso226. Se introduce una sección cuyo 

valor retórico radica en ofrecer brillantes narraciones o múltiples anécdotas sobre la vida 

de Esquines que, sin ser cruciales para el entramado judicial, promueven la humillación 

del oponente. Así, tras reiterar su censura sobre el proceder de Esquines en la segunda 

embajada y todas su repercusiones políticas227, se incluye una digresión que adelanta las 

posibles palabras del rival. Efectivamente Esquines iba a confirmar cómo Demóstenes 

traicionó a sus colegas al demandarlos, un argumento con una magnitud religiosa 

considerable: los banquetes celebrados en el curso de las embajadas trascendían la esfera 

pública y se plantean como un acto de ritualidad innegable228. A fin de demostrar que la 

 
224 MacDowell 2006: 27-29; Usher 2007: 236; MacDowell 2009: 335. 
225 Westwood 2020: 225-230. 
226 D. 19.177-178. 
227 D. 19.179-186. 
228 Ciertamente la apología esquínea aprovecha tales argumentos en varias ocasiones (Aeschin. 2.22, 163, 

183). Al comienzo del excurso demosténico también se captura, en tono de burla, la imagen de Esquines 

 



 
 

 

70 

 

participación en contextos de camaradería pública no otorgaba ningún tipo de inmunidad 

judicial, Demóstenes detalla la ritualidad religiosa aneja a importantes instituciones 

políticas, lo cual se ultima con una serie de paradigmas históricos que secuencian con 

mayor claridad su argumentación (D. 19.191): 

[191] Λέων Τιμαγόρου κατηγόρει συμπεπρεσβευκὼς τέτταρα ἔτη, Εὔβουλος 

Θάρρηκος καὶ Σμικύθου συσσεσιτηκώς, Κόνων ὁ παλαιὸς ἐκεῖνος Ἀδειμάντου 

συστρατηγήσας. πότεροι οὖν τοὺς ἅλας παρέβαινον καὶ τὰς σπονδάς, Αἰσχίνη, οἱ 

προδιδόντες καὶ οἱ παραπρεσβεύοντες καὶ οἱ δωροδοκοῦντες, ἢ οἱ κατηγοροῦντες; 

οἱ ἀδικοῦντες δηλονότι τὰς ὅλης γε τῆς πατρίδος σπονδάς, ὥσπερ σύ, οὐ μόνον 

τὰς ἰδίας. 

[191] León acusaba a Timágoras cuando había sido su compañero de embajada 

durante cuatro años; Eubulo a Tárrece y a Esmícito, cuando había banqueteado con 

ellos; el famoso Conón el viejo a Adimanto, cuando había sido su compañero de 

armas. Entonces, Esquines, ¿violaban las sales y las libaciones los traidores, los 

que prevaricaban en las embajadas y quienes aceptaban sobornos? ¿O quienes hacían 

estas acusaciones? Sin duda, los malhechores violaban completamente las 

libaciones de toda la ciudad, igual que tú, no solo aquellas de carácter privado. 

Demóstenes consolida su defensa ante las posibles denuncias de Esquines 

proporcionando una serie de ejemplos históricos, con los cuales fortalece la veracidad de 

su argumentación. El asíndeton y la elipsis, que se prolongan de forma cadenciosa a lo 

largo del parágrafo, construyen una expresión retórica acusada que consigue parangonar 

las injusticias de Esquines con los de personajes ilustres del pasado. Primero se alude al 

famoso caso de Timágoras, quien fue acusado por su colega de embajada, León, por 

confraternizar con los persas y con los tebanos229. Después se menciona una denuncia 

promovida por Eubulo, donde el famoso estadista ateniense persiguió judicialmente a dos 

individuos con quienes había compartido actos de comensalía cívica. Por último, la 

digresión demosténica se retrotrae hasta la época de Conón quien, según el orador, no 

dudó en acusar a Adimanto, a pesar de haber sido compañeros en el ejército. La opinión 

 
desaprobando su decisión. Cf. D. 19.189: «No obstante, Filócrates ha sido tu socio de embajada, y tú el 

suyo, como Frinón. En efecto, vosotros actuabais del mismo modo y las mismas cosas os agradaban a todos 

vosotros. “¿Dónde queda la sal? ¿Dónde, la mesa? ¿Dónde, las libaciones? (ποῦ δ’ ἅλες; ποῦ τράπεζα; ποῦ 

σπονδαί;)”. Esto va recitando trágicamente mientras anda dando vueltas por ahí, como si los traidores no 

fueran quienes cometen injusticias, sino quienes obran justamente». 
229 D. 19.31; Plu. Art. 22.9-12; Pel. 30.9-12; X. HG 7.1.37-38. El sintagma τέτταρα ἔτη se ha definido como 

una crux philologica sin un consenso satisfactorio entre la crítica. MacDowell 2006: 284-285 señala que, 

aunque las embajadas a Persia podían dilatarse en el tiempo, el cómputo total parece exagerado. También 

señala el intento de enmendar el texto por τέτταρα μνῆνας, una lectura que no se puede aceptar con 

seguridad. Quizá se podría considerar, como propone Westwood 2020: 247 n. 92, la posibilidad de que no 

se haga referencia a años consecutivos, sino a que León y Timágoras sirvieron juntos en actividades 

diplomáticas espaciadas temporalmente. 



 
 

 

71 

 

de Demóstenes se delinea en estas frases gracias a formas verbales construidas con el 

preverbio συν-, subrayando el estado confraternal derivado de ciertas tareas diplomáticas 

(συμπεπρεσβευκώς), cívicas (συσσεσιτηκώς) y militares (συστρατηγήσας). El plan 

retórico de Demóstenes está perfectamente trabado y ello se patentiza claramente al final 

del texto: los paradigmas históricos anticipan una detallada crítica contra Esquines; los 

verbos que indican cooperación enlazan con los fallos diplomáticos del rival; y reaparecen 

algunas nociones religiosas que Demóstenes ya había introducido previamente en el 

discurso230. 

 El tono de la diatriba se traza mediante una serie de recursos inherentes a la 

hypokrisis, aquellas técnicas adecuadas para modular oralmente los discursos que iban a 

ser pronunciados en público231. De la interrogativa doble brota un carácter hostil, 

concentrado en el vocativo Αἰσχίνη, apóstrofe hacia el cual se proyectan las críticas del 

orador232. Demóstenes cuestiona al rival preguntándole quiénes eran los verdaderos 

malhechores en los ejemplos antedichos. Esa idea de transgresión, codificada en términos 

rituales, suministra el tono irreligioso al texto. En efecto, la sal –un giro metonímico para 

referirse al banquete– y las libaciones eran dos eslabones básicos en todo proyecto 

político-festivo. El elemento religioso converge en el plano cívico y sanciona actividades 

importantes para la comunidad. Demóstenes desenmascara a los verdaderos responsables 

de quebrantar las ceremonias y traza el desapego hacia su patria. Esta noción se expresa 

a través del verbo παραβαίνω que, inserto en un contexto prominentemente ritualizado 

(τοὺς ἅλας παρέβαινον καὶ τὰς σπονδάς), adquiere el significado de contravenir ciertos 

ámbitos de la religiosidad ateniense.  

Demóstenes ofrece un catálogo de delitos que atentarían directamente contra este 

nivel religioso, todos ellos perfilando el comportamiento de Esquines y de sus consocios 

en el transcurso de la embajada. La relevancia de estos cargos queda subrayada por el 

isocolon y el polisíndeton. La primera infracción considerada es la traición (οἱ 

 
230 Westwood 2020: 241-247. 
231 Aristóteles es el primero en tratar, muy sucintamente, aquellas técnicas escenográficas que ayudaban a 

la persuasión (Ar. Rh. 1403b20-36). Teofrasto, discípulo y coetáneo del Estagirita, compone un tratado 

dedicado al tema, aunque no se ha conservado íntegramente (D.L. 5.48; Fortenbaugh 1985). En la 

preceptiva retórica de época romana la hypokrisis ya se halla consolidada como un tópico de suma 

importancia. Cf. Longin. RhG 1.310-312 Spengel; Quint. Inst. 11.3; Rhet. Her. 3.19-26. 
232 Usher 2010; Serafim 2019a: 121-122. 



 
 

 

72 

 

προδιδόντες), un término genérico que integraría los siguientes crímenes: una actuación 

diplomática desleal (οἱ παραπρεσβεύοντες) y la aceptación de sobornos (οἱ 

δωροδοκοῦντες). A esta propuesta se oponía la perspectiva de Esquines, quien iba a 

promulgar el talante sicofanta de Demóstenes por haber imputado a sus compañeros de 

embajada (οἱ κατηγοροῦντες). Gracias a la implementación de la hipófora –el recurso 

retórico por que el orador responde a sus propias preguntas– se confirma el planteamiento 

de Demóstenes, prolongando el esquema en homeoteleuton de la interrogación: quienes 

cometen todas esas injusticias (οἱ ἀδικοῦντες) son los perturbadores de los distintos 

rituales de camaradería. Las braquilogías abundan en este apartado: la forma verbal 

παρέβαινον ha de sobreentenderse reproduciendo las faltas religiosas (τὰς ὅλης γε τῆς 

πατρίδος σπονδάς); además una correctio sintagmática (οὐ μόνον τὰς ἰδίας) y la antítesis 

entre lo público y lo privado (ὅλης...πατρίδος / τὰς ἰδίας) atestigua que dichos criminales 

no solo rompían la amistad establecida en el simposio, sino que se atrevían a violar los 

lazos de lealtad que se organizaban en distintos ámbitos de la vida ciudadana. Finalmente, 

Demóstenes abandona los plurales de modestia para descubrir el verdadero blanco de sus 

venablos mordaces (ὥσπερ σύ). 

La disposición hostil que Demóstenes va gestando en estos parágrafos culmina con 

una narración donde se detalla brillantemente el carácter altanero de Esquines. Sirven 

como preparación a su historia los elogios dirigidos a Sátiro por la actitud que mantuvo 

durante su estancia en la corte macedonia233. El actor cómico, en vez de aceptar múltiples 

agasajos, pidió a Filipo que liberara a dos muchachas cautivas, hijas de un individuo con 

quien mantenía lazos de hospitalidad y de amistad. La deferencia de Sátiro, que 

Demóstenes magnifica hasta el punto de describir al rey macedonio conmovido por sus 

palabras234, se opone a la soberbia de Esquines en un escenario simposíaco. Cuando los 

embajadores aguardaban en Pela fueron invitados a un banquete por Jenofrón, ateniense 

afincado en Macedonia. Demóstenes rehusó la invitación pero Esquines y otros 

embajadores la aceptaron. Debido a su ausencia en el simposio, el orador tiene que 

reconstruir lo ocurrido a partir de los datos proporcionados por terceros, con los cuales 

ensambla la narración. La imagen de Esquines desvinculado de su patria, completamente 

 
233 Plutarco transmite que el actor Sátiro había ayudado a Demóstenes con sus problemas de dicción (Plu. 

Dem. 7.1-5). 
234 D. 19.192-195. 



 
 

 

73 

 

entregado a las costumbres macedónicas235, culmina con los malos tratos dispensados a 

una prisionera olintia (D. 19.197-198)236: 

[197] ταύτην τὸ μὲν πρῶτον οὑτωσὶ πίνειν ἡσυχῇ καὶ τρώγειν ἠνάγκαζον οὗτοί μοι 

δοκεῖ, ὡς διηγεῖτο Ἰατροκλῆς ἐμοὶ τῇ ὑστεραίᾳ· ὡς δὲ προῄει τὸ πρᾶγμα καὶ 

διεθερμαίνοντο, κατακλίνεσθαι καί τι καὶ ᾄδειν ἐκέλευον. ἀδημονούσης δὲ τῆς 

ἀνθρώπου καὶ οὔτε ἐθελούσης οὔτε ἐπισταμένης, ὕβριν τὸ πρᾶγμα ἔφασαν οὑτοσὶ 

καὶ ὁ Φρύνων καὶ οὐκ ἀνεκτὸν εἶναι, τῶν θεοῖς ἐχθρῶν, τῶν ἀλιτηρίων Ὀλυνθίων 

αἰχμάλωτον οὖσαν τρυφᾶν· καὶ “κάλει παῖδα”, καὶ “ἱμᾶντά τις φερέτω”. ἧκεν 

οἰκέτης ἔχων ῥυτῆρα, καὶ πεπωκότων, οἶμαι, καὶ μικρῶν ὄντων τῶν παροξυνόντων, 

εἰπούσης τι καὶ δακρυσάσης ἐκείνης περιρρήξας τὸν χιτωνίσκον ὁ οἰκέτης ξαίνει 

κατὰ τοῦ νώτου πολλὰς. [198] ἔξω δ’ αὑτῆς οὖσ’ ὑπὸ τοῦ κακοῦ καὶ τοῦ πράγματος 

ἡ γυνή, ἀναπηδήσασα προσπίπτει πρὸς τὰ γόνατα τῷ Ἰατροκλεῖ, καὶ τὴν τράπεζαν 

ἀνατρέπει. καὶ εἰ μὴ ἐκεῖνος ἀφείλετο, ἀπώλετ’ ἂν παροινουμένη· καὶ γὰρ ἡ παροινία 

τοῦ καθάρματος τουτουὶ δεινή.  

[197] Tengo entendido que estos, primero, sobre todo la forzaron a beber y a comer 

calmadamente, según me refería Yatrocles al día siguiente. Pero, conforme la cosa 

avanzaba y se iban excitando por la bebida, le ordenaron que se recostara y que 

cantara algo. Como ella se agobió porque ni quería ni sabía hacerlo, este y Frinón 

afirmaron que la postura era una insolencia y que era inadmisible que ella, siendo 

como era una esclava procedente de los olintios, enemigos y ofensores de los dioses, 

se comportara con esa arrogancia. Entonces decían: «¡llama al esclavo!», «¡que 

alguien traiga una brida!». Llegó el criado con un látigo. Según creo, puesto que 

estaban borrachos y siendo ruines quienes lo animaban, el criado le rasgó la túnica, 

mientras aquella murmuraba algo y sollozaba, y le golpeó varias veces en la espalda. 

[198] Fuera de sí por el daño y por la situación, la mujer se lanzó a las rodillas de 

Yatrocles de un salto y volcó la mesa. Si aquel no lo hubiera impedido, podría haber 

muerto a causa de la violencia etílica; pues la brutal embriaguez de este desecho de 

aquí también era terrible. 

 La sección discursiva sobresale por su viveza descriptiva (ἐνάργεια)237, cuyo 

núcleo persuasivo se basa en la crudeza emocional. El propio Demóstenes había 

justificado no haber acudido al banquete de Jenofrón –una técnica más para presentar su 

moderación y distanciarse de Esquines–. Su ausencia se evidencia a partir de distintas 

fórmulas discursivas que operarían como subterfugios ante las posibles incongruencias e 

incoherencias en el relato (μοι δοκεῖ, ὡς διηγεῖτο Ἰατροκλῆς ἐμοὶ τῇ ὑστεραίᾳ...οἶμαι). 

 
235 La polarización entre moderación y excesos es una marca de alteridad que desarrolla la literatura hostil 

a Macedonia en la Grecia del s. IV a.C. En uno de sus Olintíacos Demóstenes se burla de los hábitos 

bebedores del rey y de su corte (D. 2.18-19). También Teopompo exagera negativamente su estilo de vida 

(Theopomp.Hist. FGrH 115 F 224, 225a-b). Ante la carencia de fuentes literarias macedonias, Carney 

2007: 133 propone que los prejuicios griegos responderían a la opulencia de esta región, más fértil y 

abundante en recursos que muchos Estados del sur. 
236 D. 19.196: «Sin duda después del simposio de Sátiro vamos a examinar otro, celebrado por estos en 

Macedonia. Contemplad si se acerca o se asemeja a este: efectivamente estos fueron, previa invitación, a 

casa de Jenofrón, el hijo de Fédimo, uno de los Treinta. Yo no asistí. Cuando comenzaron a beber hizo 

entrar a una mujer olintia, hermosa pero libre y prudente, tal y como las pruebas manifiestan». 
237 Arist. Rh. 1410b34. Para este comentario se sigue el análisis efectuado por Spatharas 2019: 109-116. 



 
 

 

74 

 

Por cuanto atañe a la narración, el hipérbaton inicial visibiliza la presión a la que la olintia 

se vio sometida cuando Esquines y sus colegas la obligaron a tomar parte de las 

actividades del banquete (ἠνάγκαζον). Si durante esos primeros estadios los embajadores 

atenienses habrían mostrado algo de contención (ἡσυχῇ), la bebida intensificó su 

insolencia238. En efecto la petición que hicieron a la muchacha es doblemente indecente. 

El verbo κατακλίνεσθαι insinuaría la acción de acostarse en el diván con uno de los 

comensales, no exenta de connotaciones sexuales; y las canciones que debía entonar la 

olintia también podrían distinguirse por su tono obsceno (τι καὶ ᾄδειν ἐκέλευον). He aquí 

la primera falta de Esquines: la olintia, ahora prisionera de guerra, fue confundida por los 

embajadores con una prostituta239, para quien tal equívoco suponía un ultraje tremendo. 

La ansiedad de la olintia se expresa en un genitivo absoluto donde Demóstenes corrobora 

su antigua condición libre con una referencia a su negativa y a su inexperiencia en 

prácticas propias de heteras (ἀδημονούσης δὲ τῆς ἀνθρώπου καὶ οὔτε ἐθελούσης οὔτε 

ἐπισταμένης).  

Tal rechazo despertó la despiadada indignación de Esquines y Frinón. En primer 

lugar, el orador parafrasea los insultos que ambos individuos dirigieron al pueblo olintio, 

dos términos abusivos de colorido irreligioso: la expresión τῶν θεοῖς ἐχθρῶν, insinuando 

la aversión que sentían los dioses hacia ellos y el origen último de sus desgracias; y el 

sustantivo ἀλιτήριος, el cual merece un comentario detallado. Desde el estudio que Hatch 

dedicó a dicha voz a comienzos del siglo pasado240, han surgido diversos trabajos que 

intentan perfilar la semántica de ἀλιτήριος desde una perspectiva sincrónico-

diacrónica241. El vocablo ἀλιτήριος suele calificar a aquellas personas que, por sus 

ofensas contra lo divino, desarrollan una condición peligrosa e impía, fuente de 

innumerables desgracias. No obstante, merece la pena citar el extraordinario recorrido del 

étimo en la oratoria ática. Ἀλιτήριος comparece primero en la tercera Tetralogía de 

 
238 La excitación provocada por el estado de embriaguez se expresa con el verbo διαθερμαίνω. El verbo 

está poco atestiguado en la literatura griega y esta acepción únicamente se encuentra en esta ocasión y en 

Pl. Mor. 662C. 
239 MacDowell 2006: 287-288. 
240 Hatch 1908: 157-162. 
241 Desde una perspectiva sincrónica Ballesta Alcega 2021 comprueba el modo en que Flavio Josefo adapta 

el vocablo al contenido judeocristiano de su obra. Diacrónicamente Ramón Palerm 2019 aborda la 

evolución semántica de ἀλιτήριος desde las fuentes literarias del siglo V a.C. hasta su inclusión en el corpus 

plutarqueo. 



 
 

 

75 

 

Antifonte, donde el orador impulsa un significado particular, de cuño propio. En esta 

causa por homicidio la idea de la desgracia se intensifica hasta tal punto que ἀλιτήριος 

simboliza los espíritus vengadores del difunto acosando al asesino242. Es en autores 

posteriores como Andócides o Lisias donde se evidencia profusamente el sentido de un 

ofensor impío que extendía sus infortunios a la propia comunidad243. Precisamente el 

término reaparece en la segunda mitad del s. IV a.C. porque sus connotaciones irreligiosas 

funcionaban bien a la hora de censurar la actividad política de ciertos personajes244. De 

este modo, el enunciado irreligioso que aquí se aplica a los olintios, pronunciado por 

Esquines y su cómplice Frinón, mostraría las propensiones de estos últimos a imitar los 

juicios desdeñosos del macedonio245.  

La insolencia de Esquines se descubre totalmente en las siguientes líneas cuando, 

ofendido por la respuesta de la olintia, solicita a un esclavo que la mujer sea castigada. 

Ello da paso a una estremecedora imagen donde el látigo del criado doméstico lacera la 

espalda de la muchacha sin atender a sus súplicas e ignorando sus lágrimas. Distintas 

palabras otorgan al texto su magnitud dramática: ἱμάς describe el instrumento que servía 

para contener a ciertos animales, aportando un cariz aún más vejatorio a la tortura; con el 

sustantivo χιτωνίσκος, prenda ligada a los esclavos, se insiste en las nuevas imposiciones 

sociales que la olintia había adquirido en Macedonia; y el verbo ξαίνω evoca 

desagradablemente el momento en que el látigo se hunde en la carne de la muchacha246.  

El objetivo del relato demosténico es promover una respuesta emocional dispar, 

aunque coherente, entre los miembros del tribunal. Por un lado, el sufrimiento de la 

olintia, anticipado por los ruegos del genitivo absoluto (εἰπούσης τι καὶ δακρυσάσης 

ἐκείνης) y evidenciado totalmente cuando es despojada de sus ropajes para ser flagelada 

(περιρρήξας τὸν χιτωνίσκον ὁ οἰκέτης ξαίνει κατὰ τοῦ νώτου πολλάς), suscita la 

compasión de los jueces. Igualmente, la magnitud del crimen causa la ira contra Esquines, 

emoción opuesta a la compasión según la tratadística retórica247. Este sentimiento hostil 

contra el personaje se ha anticipado retóricamente al sustituir su nombre por los 

 
242 Antipho 4.1.3-4; 4.2.8; 4.3.7; 4.4.10. Cf. Decleva Caizzi 1969: 248; Ramón Palerm 2018c: 220. 
243 And. 1.51, 130, 131; Lys. 6.52-53; 13.79. Cf. Furley 1996: 109-110; Vergara Recreo 2021b: 101-112. 
244 Aeschin. 3.131, 157; D. 18.159; 19.226; Din. 1.77; Lycurg. 1.117. 
245 Spatharas 2019: 115. 
246 Cf. Harris 2017: 234-235. 
247 Arist. Rh. 1377b23-25. 



 
 

 

76 

 

pronombres demostrativos οὗτος y οὑτοσί que, como ya se ha comprobado con 

anterioridad, podían suministrar un valor peyorativo a las palabras del orador. La 

distribución emotiva se remata con la desesperación de la esclava al voltear la mesa justo 

antes de pedir protección a Yatrocles abrazándose a sus rodillas248. Demóstenes también 

añade una evaluación actitudinal que diferencia entre el objeto sufridor y el agente de la 

paroinia: la disposición de Yatrocles para defender a la muchacha representa la 

exculpación de un atrevimiento causado por el vino (παροινουμένη); sin embargo, 

Esquines, en un mismo estado de ebriedad (ἡ παροινία), es condenado con un severo 

denuesto: κάθαρμα, perteneciente al imaginario popular ligado a la contaminación249, es 

un vocablo de naturaleza ambigua. El sustantivo indica un estado de impureza que 

necesitaba ser erradicado para mantener la seguridad de la polis; y, como consecuencia 

explícita y directa, el agente contaminante era expulsado a modo de catarsis preventiva250. 

El carácter abusivo de este sustantivo se rastrea desde la comedia aristofánica251, aunque 

encuentra su expresión más brillante en la oratoria del s. IV a.C., donde se concentra una 

mayor cantidad de apariciones252. Además el pronombre demostrativo –intensificado por 

el elemento deíctico que reproduce posibles dinámicas gestuales habituales en las causas 

judiciales (τουτουί)– realza la idea de desprecio que subyace tras el sustantivo 

κάθαρμα253. 

La animadversión consustancial a κάθαρμα se amplía en las siguientes líneas donde 

Demóstenes arremete contra la condición social de Esquines. Sus orígenes humildes y las 

profesiones ejercidas durante su vida se manejan en un tono insultante que resulta eficaz 

para desacreditar al rival y para condicionar el voto del tribunal. Precisamente recuerda 

tres etapas vitales que Demóstenes fija como tema recurrente de su invectiva: la niñez de 

Esquines y la colaboración en los ritos mistéricos oficiados por su madre; sus primeros 

pasos políticos en calidad de vicesecretario; y su carrera como actor trágico. Así, 

 
248 En relación con la gestualidad de las súplicas, cf. Naiden 2006: 44-46. 
249 Cf. MacDowell 2002: 399-400. 
250 Hp. Morb.Sacr. 1.42-45. Parker 1996: 24, 258. Su funcionalidad es casi sinonímica a la de φαρμακός 

que, en menor medida, también se atestigua en el género oratorio haciendo referencia a la necesidad de 

acabar con los elementos impíos que infectan una ciudad (D. 25.80; Lys. 6.53). Cf. Vergara Recreo 2021b: 

106-112. 
251 Cf. Ar. Pl. 454. 
252 Aeschin. 3.211; D.18.128; 21.185, 198; Din. 1.16. 
253 Spatharas 2019: 114. 



 
 

 

77 

 

Demóstenes sugestiona al tribunal adelantándose a las alegaciones de su rival (D. 19.199-

200): 

[199] καὶ τοιαῦτα συνειδὼς αὑτῷ πεπραγμένα ὁ ἀκάθαρτος οὗτος τολμήσει βλέπειν 

εἰς ὑμᾶς, καὶ τὸν βεβιωμένον αὑτῷ βίον αὐτίκα δὴ μάλ’ ἐρεῖ λαμπρᾷ τῇ φωνῇ· ἐφ’ 

οἷς ἔγωγε ἀποπνίγομαι. οὐκ ἴσασιν οὗτοι τὸ μὲν ἐξ ἀρχῆς τὰς βίβλους 

ἀναγιγνώσκοντά σε τῇ μητρὶ τελούσῃ, καὶ παῖδα ὄντα ἐν θιάσοις καὶ μεθύουσιν 

ἀνθρώποις καλινδούμενον; [200] μετὰ ταῦτα δὲ ταῖς ἀρχαῖς ὑπογραμματεύοντα καὶ 

δυοῖν ἢ τριῶν δραχμῶν πονηρὸν ὄντα; τὰ τελευταῖα δ’ ἔναγχος ἐν χορηγίοις 

ἀλλοτρίοις ἐπὶ τῷ τριταγωνιστεῖν ἀγαπητῶς παρατρεφόμενον; ποῖον οὖν ἐρεῖς βίον 

ὃν οὐ βεβίωκας, ἐπεὶ ὅ γε βεβιωμένος σοι τοιοῦτος φαίνεται; ἀλλὰ δὴ τὰ τῆς 

ἐξουσίας· οὗτος ἄλλον ἔκρινε παρ’ ὑμῖν ἐπὶ πορνείᾳ. 

[199] Aunque era consciente de la gravedad de los actos que había cometido, este 

hombre impuro se atreverá a miraros a la cara y entonces, en ese preciso instante, 

os hablará con su nítida voz de la vida que ha estado llevando. Por estas actividades 

yo, ciertamente, siento náuseas. ¿Ellos no saben que, al principio, tú recitabas en voz 

alta los libros de tu madre, cuando realizaba ritos iniciáticos y que, siendo un niño, 

rondabas por las procesiones entre individuos borrachos? ¿Que después servías 

como vicesecretario a los magistrados y que te comportabas perversamente por dos 

ο tres dracmas? ¿Y que, finalmente, hace nada, te mantenías a duras penas actuando 

como tercer actor para coregos independientes? Entonces, ¿qué tipo de vida dirás 

que no has vivido, cuando, ciertamente lo vivido por ti ha resultado ser de tal 

naturaleza? Una vida disoluta, sin lugar a duda; pero este tipo acusaba ante vosotros 

a otro por prostitución. 

La abundancia de formas verbales en perfecto, con sus peculiaridades aspectuales, 

indica el estado que había alcanzado Esquines después de todas sus andanzas políticas 

(τοιαῦτα...αὑτῷ πεπραγμένα). No obstante, la irrupción de tiempos de futuro marca la 

finalidad demosténica en este texto. El orador se anticipa a las posibles réplicas del rival 

acerca de su trayectoria vital, lo cual redondea el juego del acusativo interno y la 

aliteración (οὗτος τολμήσει βλέπειν εἰς ὑμᾶς, καὶ τὸν βεβιωμένον αὑτῷ βίον αὐτίκα δὴ 

μάλ’ ἐρεῖ). Demóstenes incluye también el adjetivo sustantivado ὁ ἀκάθαρτος que, 

acompañado por el demostrativo peyorativo οὗτος, subraya la condición de Esquines. 

Esta voz irreligiosa, procedente de la tradición médico-filosófica254, rápidamente se hizo 

extensible a la esfera ritual para denominar objetos o personas impuros255. Por cuanto 

concierne a la oratoria ática ἀκάθαρτος, como su cognado ἀκαθαρσία, solo aparece en 

contextos muy restringidos del corpus demosténico256. Si se considera la textura narrativa 

 
254 Hp. Aër. 6; Aff. 18, 19, 22; Epid. 6.5.15; Fract. 27; Morb. 2.16, 41, 63; 3.16. Cf. Parker 1996: 214. 
255 Así se infiere del único caso atestiguado en el género trágico, cuando Edipo manda buscar al responsable 

de la muerte de Layo con el objetivo de imponerle un castigo que sirva como purificación para la ciudad 

de Tebas (S. OT 255-257). Ya en las fuentes del siglo IV a.C., cf. Pl. Leg. 866a5, 868a7. 
256 ἀκάθαρτος: D. 25.63; 37.48. ἀκαθαρσία: 21.119. 



 
 

 

78 

 

donde se enmarca el término –la violencia infligida sobre la olintia y distintos datos 

biográficos de Esquines– las connotaciones de tal impureza son eminentemente morales. 

De hecho, este tipo de acepción se atestigua en otras fuentes literarias del s. IV a.C., como 

demuestra la magnífica descripción que incluye Platón en Las Leyes (Pl. Lg. 716e2-

717a4): 

ἀκάθαρτος γὰρ τὴν ψηχὴν ὅ γε κακός, καθαρὸς δὲ ὁ ἐναντίος, παρὰ δὲ μιαροῦ 

δῶρα οὔτε ἄνδρ’ ἀγαθὸν οὔτε θεὸν ἔστιν ποτὲ τό γε ὀρθὸν δέχεσθαι· [717a] μάτην 

οὖν περὶ θεοὺς ὁ πολύς ἐστι πόνος τοῖς ἀνοσίοις, τοῖσιν δὲ ὁσίοις ἐγκαιρότατος 

ἅπασιν. σκοπὸς μὲν οὖν ἡμῖν οὗτος οὗ δεῖ στοχάζεσθαι· 

Sin duda el malvado tiene un alma impura, mientras su opuesto la tiene pura; y ni 

un hombre bueno ni una divinidad podrían alguna vez aceptar regalos de un impuro. 

[717a] Así, los sacrílegos harían un gran esfuerzo, en vano, por los dioses, mientras 

todos los religiosamente correctos harían un esfuerzo muy oportuno. Por tanto, este 

es el propósito al que nosotros deberíamos apuntar. 

El juego de antítesis propuesto por el filósofo, donde se opone la sordidez de los 

malhechores con la incorruptibilidad moral de los honrados, conecta con la imagen de 

indecencia que Demóstenes intenta proyectar sobre el acusado. Los crímenes 

contaminantes de Esquines necesitaban ser penados si se quería salvaguardar el bienestar 

estatal. El adjetivo ἀκάθαρτος también insinúa una repulsión que, acto seguido, queda 

totalmente manifiesta. Los capítulos que Aristóteles dedica a explicar el papel de las 

emociones en el ámbito judicial no hacen mención alguna al asco. Es posible que quedara 

fuera del catálogo aristotélico por ser una emoción fuertemente hostil que muchas veces 

invade las fronteras de lo permitido. No obstante, eso no significa que los oradores 

esquivaran mensajes más o menos explícitos vinculados a la aversión. El presente pasaje 

incluye tal vez uno de los ejemplos más señeros acerca de la codificación de dicha 

emoción. En él Demóstenes se posiciona enfáticamente (ἔγωγε) y asegura ante su 

audiencia que la actividad de Esquines le provoca una sensación nauseabunda 

(ἀποπνίγομαι)257. La aparición de ἀποπνίγομαι como respuesta física provocada por algo 

sensorial o moralmente repugnante ya se recoge en el repertorio cómico de Aristófanes. 

Por ejemplo, en Los Caballeros Demo se queja del fétido olor que desprende el cuero del 

Paflagonio, a lo cual el Morcillero le responde: «Te cubrió con ello a propósito, sin duda 

alguna, para que se te atragante» (Ar. Eq. 893: καὶ τοῦτό <γ’> ἐπίτηδές σε περιήμπεσχ’, 

ἵνα σ’ ἀποπνίξῃ). Asimismo en los versos iniciales de La Paz, mientras alimenta al 

 
257 Worman 2008: 249; Spatharas 2019: 114. 



 
 

 

79 

 

escarabajo pelotero, uno de los criados cita la insoportable pestilencia de su comida: 

«Recolectores de estiércol, ayudadme, por los dioses, si no queréis verme vomitando» 

(Ar. Pax 9-10: ἄνδρες κοπρολόγοι προσλάβεσθε πρὸς θεῶν, / εἰ μή με βούλεσθ’ 

ἀποπνιγέντα περιιδεῖν). 

A continuación se prolonga una interrogación en la que, aun apelando al propio 

Esquines, el público se cuela como sabedor de todas las anécdotas (οὐκ ἴσασιν οὗτοι). La 

correlación se fracciona mediante tres marcadores discursivos que conectan hitos en la 

vida de Esquines comprendidos entre su niñez y su madurez más reciente (τὸ μὲν ἐξ 

ἀρχῆς...μετὰ ταῦτα...τὰ τελευταῖα δ’). En primer lugar, se presenta el oficio de su madre 

Glaucótea, quien oficiaban ritos mistéricos (τῇ μητρὶ τελούσῃ) para ganar dinero y 

mantener a su familia. En este marco iniciático actúa un jovencísimo Esquines leyendo 

los textos sagrados con su potente voz (τὰς βίβλους ἀναγιγνώσκοντά σε)258. La 

vergonzosa involucración de Esquines en los ritos extáticos cuando era un niño se destaca 

con la aposición παῖδα ὄντα. La imagen del niño rodeado por una congregación 

completamente borracha (ἐν θιάσοις καὶ μεθύουσιν ἀνθρώποις καλινδούμενον) esboza 

un ambiente inapropiado para su correcta educación. Aunque no se precisa la divinidad a 

la que se rendía devoción, Demóstenes amalgama elementos rituales vinculados a Dioniso 

y a otros ceremoniales mistéricos para crear un escenario religioso cómico con el que 

vituperar a Esquines259. Demóstenes, sin embargo, no pretendía plasmar el talante 

 
258 En relación con la preparación iniciática (παράδοσις) donde el sacerdote podía transmitir las enseñanzas 

sagradas a los iniciados, cf. Burkert 1987: 69-72. Las aptitudes vocales que Demóstenes anticipa con el 

sintagma λαμπρᾷ τῇ φωνῇ destacan en las tres anécdotas relatadas: al papel de Esquines leyendo los libros 

sagrados se unen su vicesecretaría, cuya tarea fundamental era la lectura de distintos documentos públicos, 

y su carrera como actor trágico. 
259 La descripción más exhaustiva se encuentra en Sobre la corona, en una sección narrativa donde 

Demóstenes vuelve a ensañarse con los orígenes humildes de Esquines. D. 18.259-260: «En cuanto fuiste 

un hombre leías los libros para tu madre mientras realizaba iniciaciones y la ayudabas en lo demás: durante 

la noche ponías pieles de cervatillo a los iniciados, les dabas de beber sin mesura, los purificabas, los 

embadurnabas con barro y salvado y, tras mandarles levantarse al acabar la purificación, les mandabas 

decir: “he escapado del mal, he encontrado el bien”, enorgulleciéndote porque nadie dio jamás alaridos tan 

fuertes […]; y, durante el día, conducías las hermosas comitivas por las vías públicas, a los coronados con 

hinojo y álamo blanco, agarrabas las serpientes de mejilla, las agitabas sobre tu cabeza, gritabas “evohe 

saboi” y bailabas al son del “Hies Attis Attis Hies”. Eras llamado por las viejecitas director del coro, 

conductor, portador de la cesta, portador de la criba sagrada y cosas similares. Recibías como pago por ello 

pasteles empapados en vino, trenzados y recién hechos, por los cuales ¿quién no se consideraría a sí mismo 

y a su suerte verdaderamente dichosos?». En contra de la visión general del texto como una ceremonia en 

honor al dios Sabacio, Martin 2009: 104-115 hace un análisis preciso sobre la ambigüedad religiosa 

subyacente y su finalidad para despertar el desprecio y la risa de la audiencia. 



 
 

 

80 

 

irreligioso de su rival en este episodio sino, más bien, mostrar a Esquines y a su familia 

como parásitos viviendo en los márgenes de la sociedad260. 

En segundo lugar, se precisan los inicios de Esquines en la vida pública. Sus 

tendencias venales retroceden hasta su incipiente cargo como vicesecretario (ταῖς ἀρχαῖς 

ὑπογραμματεύοντα). El genitivo de precio muestra que, al menos en dos ocasiones, el 

orador aceptó una ínfima recompensa monetaria a cambio de favorecer los intereses de 

ciertas figuras públicas (δυοῖν ἢ τριῶν δραχμῶν), tal y como corrobora la explicación que 

proporciona el escolio demosténico a este pasaje261. Finalmente, Demóstenes opta por 

presentar otro dato biográfico que también formaba parte de las chanzas tópicas dirigidas 

contra su oponente: antes de asociarse con el reputado estadista Eubulo, Esquines fue un 

actor trágico profesional. Las mofas del autor se focalizan en el infinitivo τριταγωνιστεῖν 

asumiendo que Esquines interpretaba el papel del tercer actor. La acuñación de este 

vocablo se debe completamente a Demóstenes, quien lo integra en su invectiva contra 

Esquines para designar su fracaso como actor al desempeñar los papeles menos 

importantes262. A diferencia de Demóstenes, quien disfrutaba de una hacienda suficiente 

para financiar coros teatrales, Esquines era un actor asalariado que sobrevivía 

apuradamente (ἔναγχος) gracias a las ayudas proporcionadas por sus coregos (ἐν 

χορηγίοις ἀλλοτρίοις)263. Los datos anteriores buscaban invalidar cualquier excusa del 

enemigo: la repetición de βίος y βιόω agranda la humillación de Esquines cuando se 

coteja la visión del contrincante con la supuesta veracidad del informe demosténico 

(ποῖον οὖν ἐρεῖς βίος ὃν οὐ βεβίωκας, ἐπεὶ ὅ γε βεβιωμένος σοι τοιοῦτος φαίνεται). La 

hipófora final expone la hipocresía de Esquines sin circunloquios: a pesar de llevar una 

vida licenciosa (τὰ τῆς ἐξουσίας) osó acusar a un individuo por prostituirse (ἐπὶ πορνείᾳ). 

La noticia trata un suceso acontecido en el 345 a.C. cuando Esquines demandó a Timarco 

con la intención de prevenir la acusación que preparaba junto a Demóstenes por su 

 
260 Martin 2009. 63-65. Cf. D. 19.249. 
261 Schol. in D. 420 in or. 19.199: «En efecto los secretarios algunas veces aceptaban calderilla de otros y 

leían las leyes y los decretos para su beneficio personal». 
262 D. 18.129, 209, 262-267; 19.247, 337. Cf. Pickard-Cambridge 1973: 132-135. 
263 Cf. D. 18.257; 21.13 y ss. 



 
 

 

81 

 

actuación en la embajada. La condena de sus prácticas depravadas lo incapacitó para 

participar en la política ateniense y paralizó el procedimiento judicial contra Esquines264.  

Las denuncias que Demóstenes ha ido entrelazando alcanzan su máxima expresión 

en una sección donde el orador no ceja en su empeño por influir en la opinión del público 

gracias a la distorsión de la descripción de Esquines y a la transmisión de una maldad sin 

parangón (D. 19.201): 

[201] τοσούτων τοίνυν καὶ τοιούτων ὄντων, ὦ ἄνδρες δικασταί, ὧν ἀδικῶν ὑμᾶς 

ἐξελήλεγκται, ἐν οἷς τί κακὸν οὐκ ἔνι; δωροδόκος, κόλαξ, ταῖς ἀραῖς ἔνοχος, 

ψεύστης, τῶν φίλων προδότης, πάντ’ ἔνεστιν τὰ δεινότατα· πρὸς ἓν οὐδ’ ὁτιοῦν 

τούτων ἀπολογήσεται, οὐδ’ ἕξει δικαίαν οὐδ’ ἁπλῆν εἰπεῖν ἀπολογίαν οὐδεμίαν. 

[201] Entonces, jueces, como eran tan numerosos y graves los cargos que se le 

habían imputado por cometer injusticias contra vosotros, entre estos, ¿qué crimen le 

faltaba a este? Corrupto, adulador, preso de las maldiciones, mentiroso, traidor de 

sus amigos, posee todos y los más horribles crímenes; no se defenderá contra 

ninguno de estos ni pronunciará una defensa justa y honrada. 

Los oficios a los que se había entregado Esquines durante toda su vida recalcan su 

incapacidad para gestionar la vida pública ateniense. Ello concedía a Demóstenes la 

posibilidad de idear una hosca imputación que combinara varios insultos de un calibre 

insoslayable. El genitivo absoluto que abre el texto, cuyos atributos son dos pronombres 

intensificadores (τοσούτων...καὶ τοιούτων), apunta la naturaleza de las acciones del 

oponente. La alta resonancia fonética lograda mediante la aliteración y el homeoteleuton 

redondea la importancia del mensaje (τοσούτων τοίνυν καὶ τοιούτων ὄντων). La 

apelación al tribunal (ὦ ἄνδρες δικασταί) preparaba a la audiencia antes de emprender su 

ataque más enérgico contra Esquines. La predisposición del público se acentúa gracias al 

plural ὑμᾶς dependiendo del participio ἀδικῶν, que indica unas injusticias que se hacían 

extensibles al grueso de la comunidad ateniense y por las cuales Esquines era justamente 

procesado (ἐξελήλεγκται).  

Demóstenes sigue sugestionando a los jueces al insertar una interrogación retórica 

que refleja el alcance de la criminalidad esquínea (ἐν οἷς τί κακὸν οὐκ ἔνι;). La pregunta 

la contesta el propio orador al poner en juego el recurso retórico de la hipófora, 

 
264 Entre las pruebas e imputaciones que van reluciendo a lo largo del discurso Contra Timarco destaca una 

declaradamente mordaz, donde Esquines sugiere la reputación que Timarco se había labrado en Atenas. Cf. 

Aeschin. 1.130: «Así pues, ciudadanos, recordad qué informe tenéis sobre Timarco. Apenas se pronunciaba 

su nombre y preguntabais lo siguiente: “¿Qué Timarco?” “¿El que se prostituye?”». 



 
 

 

82 

 

elaborando una respuesta que se resume en la catalogación asindética de varios epítetos 

negativos. Cada término refleja diferentes denuncias que Demóstenes ya ha ido 

exponiendo a lo largo de su discurso: δωροδόκος apunta la venalidad de Esquines pues él 

y otros embajadores, supuestamente, habían aceptado regalos de Filipo a cambio de 

secundar la causa macedonia. En la lengua griega no existía un campo semántico 

específico para la noción del soborno por lo que el sentido de δωροδόκος y fórmulas 

similares se extrae del contexto. Tal y como señala Demades en uno de sus discursos, 

actuar en detrimento del Estado era un componente esencial para adjudicar a estas 

expresiones su significado negativo265: «Un pago económico no molesta, sino el hecho 

de aceptarlo si iba en contra del interés común (Demad. 1.21: οὐχ ἡ δόσις τῶν χρημάτων 

λυπεῖ, ἀλλ’ ἡ πρᾶξις τοῦ λαμβάνοντος, ἐὰν ᾖ κατὰ τοῦ συμφέροντος)»266. Otro de los 

defectos proyectados sobre Esquines es su naturaleza halagüeña. Como demuestran las 

fuentes de época clásica, el vocablo κόλαξ designa una aptitud propia de demagogos –su 

facilidad para embelesar al pueblo con falsedades y discursos deshonestos–, capaz de 

desestabilizar el correcto funcionamiento de la polis267. 

La inclinación macedonia de Esquines conecta con la expresión crítica ταῖς ἀραῖς 

ἔνοχος, sugiriendo una falta cívico-religiosa que Demóstenes había aludido 

anteriormente. Al quebrantar los juramentos institucionales por los que se prohibía a 

cualquier magistrado público actuar en contra de la comunidad, Esquines quedaba sujeto 

a las imprecaciones del Estado. A través de la información extraída del discurso es posible 

considerar que el sintagma ταῖς ἀραῖς ἔνοχος268, patente en la prosa demosténica y en la 

de sus coetáneos con matices claramente religiosos, funcionaba como una suerte de 

hipérbole retórica, aumentando la trascendencia del perjurio cometido por Esquines. Su 

 
265 Herman 2002: 75-76. 
266 Los altercados de corrupción que sacudieron la política ateniense de finales del siglo IV a.C. 

proporcionan, a través de la oratoria, múltiples pruebas sobre este tipo de enunciados. A raíz del asunto de 

Hárpalo, Dinarco decía de Demóstenes que llevaba largo tiempo venido a proyectos ajenos (Din. 1.28: 

μισθωτὸς οὗτος...μισθωτός {οὗτος} ἐστι παλαιός) y que el acto de cohecho lo convertía automáticamente 

en un traidor a su patria (Din. 1.29, 47). Asimismo, Hiperides equipara la corrupción de Demóstenes y 

Demades con un atentado político (Hyper. Dem. 25: οἷς δὲ μήτε ταῦτα ἱκανά ἐστιν μήτ’ ἐκεῖνα, ἀλλ’ ἤδη 

ἐπ’ αὐτῷ σώματι τῆς πόλεως δῶρα εἰλήφασι, πῶς οὐκ ἄξιον τούτους κολ[άζ]ειν ἐστι;). Para otros ejemplos, 

cf. Din. 2.1, 25. 
267 Fisher 2008: 194-197. 
268 El corpus oratorio atestigua la locución en cuatro ocasiones más: Aeschin. 3.121-122, quien cita la 

maldición anfictiónica durante su narración sobre la Cuarta Guerra Sagrada; D. 23.97, como colofón a una 

detallada descripción sobre los juramentos practicados en el plano cívico-político; y Din. 1.46, en un pasaje 

que censura de un modo asombrosamente exagerado la política demosténica. 



 
 

 

83 

 

mendacidad se apuntala en el siguiente adjetivo de la enumeración, ψεύστης, a través del 

cual Demóstenes evidencia las falsas promesas que había transmitido a la asamblea269. 

Como último eslabón de esta acumulación injuriosa, Demóstenes nombra la traición del 

oponente pero, en este caso, restringe la semántica del término a los actos lesivos 

cometidos contra sus compañeros. La frase φίλων προδότης, pese a que Demóstenes no 

se explaya ni da una definición precisa, tal vez inmortalice un punto concreto de la 

confrontación entre ambos autores. Esquines iba a atacar a Demóstenes alegando que 

había demandado a sus colegas de embajada, con quienes había participado en un marco 

de ritualidad compartida. Demóstenes rebate el argumento, garantizando que el verdadero 

traidor era Esquines270. Por último, la oración apositiva πάντ’ ἔνεστιν τὰ δεινότατα y el 

empleo del superlativo señalan la delincuencia de Esquines de un modo indefinido, pues 

la frase englobaría los crímenes ya citados y otros de sobresaliente envergadura. 

Al final del texto Demóstenes implementa un juego retórico con el que pretende 

hacer ver a los jueces que su rival es totalmente consciente de sus faltas y, en 

consecuencia, la inexistencia de una defensa válida271. La profusión de adverbios, 

pronombres negativos y de la repetición de la voz ἀπολογία o sus derivados verifican este 

mensaje, que se divide en dos posibilidades distintas. Esquines, consciente de su 

culpabilidad, optaría por no defenderse, una resignación defensiva que exhibe el futuro 

ἀπολογήσεται y sus complementos (πρὸς ἓν οὐδ’ ὁτιοῦν τούτων ἀπολογήσεται). No 

obstante, Demóstenes también opina que, en vez de asumir su responsabilidad, Esquines 

podría intentar excusarse con un discurso capcioso (οὐδ’ ἕξει δικαίαν οὐδ’ ἁπλῆν εἰπεῖν 

ἀπολογίαν οὐδεμίαν). 

Continuando con su reflexión sobre la culpabilidad de Esquines asegura que su 

contrincante, aun siendo consciente de sus errores, hizo varias tentativas a fin de sortear 

 
269 D. 19.20-21. 
270 Cf. Aeschin. 2.22-23, 163, 183; D. 19.189, 191. En Din. 1.41, pasaje de objetivos y características 

similares al de Demóstenes, vuelve a aparecer φίλων προδότης, aquí aludiendo a la ilusoria relación entre 

Demóstenes y Aristarco: «¿Vosotros no os dais cuenta de que este tipo es un corrupto, un ladrón, un traidor 

de sus amigos e indigno para la ciudad, tanto él como la suerte que lo rodea? (οὐκ ἴστε τοῦτον αὐτοὶ 

δωροδόκον ὄντα καὶ κλέπτην καὶ προδότην τῶν φίλων, καὶ τῆς πόλεως ἀνάξιον καὶ αὐτὸν καὶ τὴν περὶ 

τοῦτον τύχην γεγενημένην;)». 
271 MacDowell 2006: 290. 



 
 

 

84 

 

las rendiciones de cuentas. Pocos parágrafos después el orador ejemplifica uno de sus 

intentos de evasión judicial (D. 19.212): 

[212] ἐκ δὲ τοῦ δὶς ἐμὲ εἰσελθεῖν ἀνάγκη περιίστατο καὶ τούτῳ πάλιν εἰσιέναι· διὰ 

ταῦτ’ οὐκ εἴα καλεῖν. καίτοι τοῦτο τὸ ἔργον, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, ἀμφότερ’ ὑμῖν 

ἐπιδείκνυσιν σαφῶς, καὶ κατεγνωκόθ’ ἑαυτοῦ τοῦτον ὥστε μηδενὶ νῦν ὑμῶν 

εὐσεβῶς ἔχειν ἀποψηφίσασθαι αὐτοῦ, καὶ μηδὲν ἀληθὲς ἐροῦντα περὶ ἐμοῦ· εἰ γὰρ 

εἶχεν, τότ’ ἂν καὶ λέγων καὶ κατηγορῶν ἐξητάζετο, οὐ μὰ Δί’ οὐκ ἀπηγόρευε καλεῖν. 

[212] Y, como yo fui a prestar declaración por segunda vez, a él también le oprimía 

la necesidad de comparecer de nuevo; por estas razones no permitía que me citaran. 

Por tanto, atenienses, esta acción os demuestra claramente dos cosas: que él se ha 

condenado a sí mismo, de forma que para ninguno de vosotros resulta piadoso 

absolverlo; y que no va a decir nada cierto sobre mí. En efecto, si pudiera, entonces 

se encontraría pronunciando una acusación, pero no, ¡por Zeus!, no prohibiría que 

me citaran a juicio. 

El texto demosténico exhibe una alta profusión de términos técnicos que envuelven 

su relato sobre las estratagemas políticas de Esquines. Los magistrados públicos estaban 

obligados a someterse a una evaluación después del desempeño de su cargo. Por esto 

mismo Demóstenes nombra su intención de prestar declaración una vez regresó de la 

segunda embajada, igual que hizo al término de la primera; pero Esquines había impedido 

al tribunal que llamara a Demóstenes a testificar mediante una burda maniobra272. Se 

enfatiza la secuenciación judicial, de modo resumido, gracias a los adverbios temporales 

y a la diferencia aspectual-temporal de los infinitivos: Demóstenes quiso informar de los 

avatares diplomáticos de la segunda embajada (ἐκ δὲ τοῦ δὶς ἐμὲ εἰσελθεῖν) lo cual 

constreñía la situación de Esquines (ἀνάγκη περιίστατο καὶ τούτῳ πάλιν εἰσιέναι). De 

esta manera, el oponente entorpeció el procedimiento judicial, lo cual sirve como 

contenido para ilustrar a la audiencia (ἀμφότερ’ ὑμῖν ἐπιδείκνυσιν σαφῶς). La primera 

conclusión a la que llega el orador implica directamente al tribunal: al obstaculizar la 

declaración de Demóstenes, Esquines trataría de silenciar información relacionada con la 

embajada, quedando así en evidencia (κατεγνωκόθ’ ἑαυτοῦ τοῦτον). Como resultado, si 

los jueces no deseaban cometer perjurio, la necesidad de condenar a Esquines era más 

que evidente. Esta idea de peligrosidad se extrae de la oración ὥστε μηδενὶ νῦν ὑμῶν 

εὐσεβῶς ἀποψηφίσασθαι αὐτοῦ: el indefinido negativo μηδενὶ –aquí haciéndose 

 
272 Cf. D. 19.211: «Esto era lo más grave de todo, no una palabra, sino una acción: en efecto, cuando yo 

quería lo justo –declarar ante vosotros una segunda vez por haber desempeñado una segunda embajada–, 

este Esquines de aquí, presentándose con muchos testigos, prohibía que se me llamara ante el tribunal, 

como si ya hubiera hecho las rendiciones de cuentas (εὐθύνας) y no estuviera sujeto a ellas». 



 
 

 

85 

 

extensivo a cada uno de los miembros del tribunal– condiciona el sentido de la oración y, 

sobre todo, acota el significado de εὐσεβῶς señalando que absolver a un criminal 

constituiría una violación del juramento heliástico. La sutileza con que Demóstenes 

suscita el temor de sus oyentes muestra la existencia de una diferencia distributiva en los 

usos del léxico irreligioso. Cuando el orador se dirige a su audiencia la irreligiosidad se 

evoca con sutileza, esbozando la noción de transgresión a partir del contexto argumental; 

y la terminología explícitamente irreligiosa se reserva al contrincante, contra quien 

arremete violentamente a lo largo del discurso. 

La segunda advertencia también indica los planes engañosos de Esquines. Al no tener 

ningún argumento válido con que defenderse iba a recurrir a la desacreditación política 

de Demóstenes, profiriendo distintos embustes que en el texto afloran de la lítote μηδὲν 

ἀληθές. Este último tema enlaza con una reflexión donde el orador disecciona el 

comportamiento de Esquines para sus oyentes. La inserción de un período hipotético-

deductivo irreal realza todavía más la falsedad del rival, quien de haber tenido argumentos 

veraces no habría dudado en acusarlo (εἰ γὰρ εἶχεν, τότ’ ἂν...ἐξητάζετο), idea que se 

concentra en la hendíadis καὶ λέγων καὶ κατηγορῶν. Por último, el peso retórico de estas 

líneas recae esencialmente en la indignación de Demóstenes (οὐ μὰ Δί’), pues tampoco 

habría dificultado la evaluación pública de los embajadores. 

Las fronteras marcadas por Demóstenes para distanciarse de Esquines y de sus socios 

recorre distintos puntos del discurso de un modo más o menos enfático. No solo sugiere 

que su comportamiento antes, durante y después de las diferentes embajadas fue loable y 

que se ajustó a aquello esperado por un buen ciudadano ateniense, sino que también señala 

cómo las infracciones de otros fueron comprometiendo gradualmente su propia 

reputación y la de Atenas. A modo de preámbulo, Demóstenes enuncia las motivaciones 

de su acusación y elabora un escenario hipotético sobre los efectos que tendría cooperar 

en las fechorías de Esquines y ceder a los sobornos de Filipo273. Con ello pretende 

demostrar su postura incorruptible, así como los daños que le habían ocasionado sus 

enemigos políticos (D. 19.223): 

[223] οὐκ ἔστι ταῦτα, ἀλλ’ ἀπήγγειλα μὲν τἀληθῆ καὶ ἀπεσχόμην τοῦ λαβεῖν τοῦ 

δικαίου καὶ τῆς ἀληθείας εἵνεκα καὶ τοῦ λοιποῦ βίου, νομίζων, ὥσπερ ἄλλοι τινὲς 

παρ’ ὑμῖν, καὶ αὐτὸς ὢν ἐπιεικὴς τιμηθήσεσθαι, καὶ οὐκ ἀνταλλακτέον εἶναί μοι τὴν 

πρὸς ὑμᾶς φιλοτιμίαν οὐδενὸς κέρδους· μισῶ δὲ τούτους, ὅτι μοχθηροὺς καὶ θεοῖς 

 
273 D. 19.221-223. 



 
 

 

86 

 

ἐχθροὺς εἶδον ἐν τῇ πρεσβείᾳ, καὶ ἀπεστέρημαι καὶ τῶν ἰδίων φιλοτιμιῶν διὰ τὴν 

τούτων δωροδοκίαν πρὸς ὅλην δυσχερῶς ὑμῶν τὴν πρεσβείαν ἐσχηκότων· 

κατηγορῶ δὲ νυνὶ καὶ ἐπὶ τὰς εὐθύνας ἥκω τὸ μέλλον προορώμενος, καὶ βουλόμενος 

ἀγῶνι καὶ δικαστηρίῳ μοι διωρίσθαι παρ’ ὑμῖν ὅτι τἀναντία ἐμοὶ καὶ τούτοις 

πέπρακται. 

[223] Esto no es así, pues he referido la verdad y me negué a aceptar dinero por el 

bien de la justicia, de la verdad y de mi vida restante creyendo que yo mismo, como 

algunos de vosotros, iba a gozar de reconocimiento en caso de ser honrado y que yo 

jamás debería entregar mi patriotismo hacia vosotros a cambio de algún beneficio. 

Odio a estos porque durante la embajada comprendí que eran unos miserables 

enemigos de los dioses y porque me he visto privado de honores personales por 

culpa de su venalidad, pues vosotros estabais decepcionados con la embajada al 

completo. Ahora mismo los estoy acusando y he acudido a la rendición de cuentas 

adelantándome al futuro y con el deseo de que se me declare ante vosotros, en un 

proceso judicial y en un tribunal público, que estos y yo hemos obrado de forma 

contraria. 

La correctio inicial desmiente las conjeturas anteriores con el objetivo de patentizar 

la actitud responsable de Demóstenes (οὐκ ἔστι ταῦτα, ἀλλ᾿...). Un hysteron-proteron 

destaca el mensaje del orador: en la embajada se negó a aceptar los sobornos macedonios 

alentado por su respeto a la justicia, la integridad y al futuro de su carrera política 

(ἀπεσχόμην τοῦ λαβεῖν τοῦ δικαίου καὶ τῆς ἀληθείας εἵνεκα καὶ τοῦ λοιποῦ βίου), 

precisamente aquello que reportó cuando regresó a Atenas (ἀπήγγειλα μὲν τἀληθῆ). A 

pesar del desinterés que otorga a varios de sus movimientos políticos, lo que subyace tras 

su proceder diplomático es el reconocimiento. Según la opinión de Demóstenes, actuar 

con rectitud garantizaba la adquisición de una buena reputación pública. Dos son los 

términos de los que se deduce este significado: por un lado, τιμηθήσεσθαι, infinitivo 

adnominal derivado de τιμή, implica la honra que merecían los ciudadanos que obraban 

en beneficio de su patria274. Aquí Demóstenes vuelve a recalcar su honestidad a partir del 

pronombre enfático αὐτός y de la comparación establecida con sus oyentes en un intento 

de que se congracien de él (ὥσπερ ἄλλοι τινὲς παρ’ ὑμῖν). Por otro lado, el sustantivo 

φιλοτιμία, antes con un valor negativo, abandona sus connotaciones previas y pasa a 

definir un patriotismo cívico por que los ciudadanos acaudalados engrandecían a su 

comunidad haciendo donaciones y servicios públicos. Demóstenes se vale del término 

para marcar aún más su posicionamiento frente a Esquines: el adjetivo verbal en 

construcción personal (οὐκ ἀνταλλακτέον εἶναι μοι) proyecta una philotimia basada en la 

lealtad del orador, una actitud que le sitúa en las antípodas de los demás embajadores, 

 
274 Cf. Arist. EN 1095b23.  



 
 

 

87 

 

quienes prefirieron traicionar los intereses atenienses a cambio de beneficios personales 

(οὐδενὸς κέρδους)275. 

Todos estos datos dan paso a uno de los juicios más severos emitidos por 

Demóstenes. El empleo de la primera persona del singular del verbo μισῶ encabeza una 

lacerante crítica de carácter personalizado. En efecto, el capítulo de La Retórica que 

Aristóteles dedica a la definición del odio (τὸ μῖσος) deja clara la fuerza dramática de la 

emoción: se trata de una manifestación de hostilidad profunda hacia un individuo o un 

género de cosas persistente en el tiempo, con la que se busca dañar al rival sin 

miramientos276. Demóstenes no solo declara públicamente su enemistad con Esquines y 

con todos aquellos que, a su parecer, arruinaron la consecución de la embajada, sino que 

también es su pretensión contagiar a la audiencia de tal enemistad. Para imbuir a los 

oyentes de ese pathos agresivo hay dos elementos esenciales: el demostrativo τούτους 

que, como ya se ha observado en otras ocasiones, suele poseer un cariz negativo; y la 

coordinación μοχθηροὺς καὶ θεοῖς ἐχθρούς, la cual apunta el envilecimiento de algunos 

integrantes de la delegación. La finalidad ofensiva de Demóstenes la evidencian el 

adjetivo μοχθηρός, cuyo sentido precisa una perversión que desemboca en injusticia y 

maldad277; y la locución θεοῖς ἐχθρούς, que en este discurso detalla una traición política 

que también socava el plano religioso ateniense. 

Aunque pronunciarse de este modo pueda parecer injustificado, Demóstenes razona 

sus motivos minuciosamente. Los escándalos de corrupción que entintaron la embajada a 

su regreso (διὰ τὴν τούτων δωροδοκίαν) hicieron que acabaran por suprimirse los 

reconocimientos mediante decreto y la cena costeada por el Pritaneo. Demóstenes, por 

tanto, se vio privado de los honores merecidos por sufragar la liberación de algunos 

prisioneros atenienses (ἀπεστέρημαι καὶ τῶν ἰδίων φιλοτιμιῶν...πρὸς ὅλην δυσχερῶς 

ὑμῶν τὴν πρεσβείαν ἐσχηκότων). La participación del orador en las rendiciones de 

cuentas pretendía dejar constancia pública de la mala actuación de sus colegas en el cargo, 

así como insistir en el distanciamiento entre él y el resto de los embajadores. Todo ello se 

enfatiza retóricamente con las formas verbales y pronombres personales en primera 

 
275 Cf. Christ 2013. 
276 Arist. Rh. 1382a1-14. Konstan 2006: 185-194. 
277 Arist. EN 1110b27-30. 



 
 

 

88 

 

persona del singular, los cuales precisan la postura personal del orador. Εl pronombre 

ὑμῖν y los tecnicismos propios de la esfera judicial (ἀγῶνι καὶ δικαστηρίῳ) determinan su 

deseo de que los actos delictivos de sus compañeros se censuren públicamente. Las 

actividades de los otros embajadores (τούτοις) se contraponen a las de Demóstenes 

gracias a una cuidada antítesis estructurada por medio de la forma τἀναντία (ὅτι τἀναντία 

ἐμοὶ καὶ τούτοις πέπρακται). 

Las reivindicaciones personales de Demóstenes, en sintonía con su programa 

belicista, manan constantemente del discurso. Se centra especialmente en sentenciar la 

felonía de Esquines y de otros compañeros de embajada pero también se atreve a alentar 

a la audiencia discutiendo la apatía e improductividad políticas que los atenienses venían 

demostrando durante los últimos años. En esta línea persuasiva, el orador construye una 

oposición entre los secuaces atenienses de Filipo y los buenos ciudadanos (D. 19.226): 

[226] οὔκουν δεινόν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, καὶ σχέτλιον τοῖς μὲν τὰ Φιλίππου 

πράγμαθ’ ᾑρημένοις θεραπεύειν οὕτως ἀκριβῆ τὴν παρ’ ἐκείνου πρὸς ἑκάτερα 

αἴσθησιν ὑπάρχειν, ὥστε ἕκαστον, ὥσπερ ἂν παρεστηκότος αὐτοῦ, μηδ’ ὧν ἂν 

ἐνθάδε πράξῃ μηδὲν ἡγεῖσθαι λήσειν, ἀλλὰ φίλους τε νομίζειν οὓς ἂν ἐκείνῳ δοκῇ 

καὶ μὴ φίλους ὡσαύτως, τοῖς δὲ πρὸς ὑμᾶς ζῶσιν καὶ τῆς παρ’ ὑμῶν τιμῆς 

γλιχομένοις καὶ μὴ προδεδωκόσι ταύτην τοσαύτην κωφότητα καὶ τοσοῦτο σκότος 

παρ’ ὑμῶν ἀπαντᾶν, ὥστε τοῖς ἀλιτηρίοις τούτοις ἐξ ἴσου νῦν ἐμὲ ἀγωνίζεσθαι, καὶ 

ταῦτα παρ’ ὑμῖν τοῖς ἅπαντ’ εἰδόσιν; 

[226] ¿No es pues, atenienses, terriblemente horrible que, gracias a quienes han 

elegido servir a la política de Filipo, su conocimiento de uno y otro bando sea tan 

preciso que cada uno, como si él estuviera presente, cree que no pasará desapercibido 

nada de lo que aquí haga y, de hecho, reconoce igualmente como amigos y enemigos 

a quienes Filipo considera como tales? ¿No lo es también que, en detrimento de 

quienes se han desvivido por vosotros, de quienes han luchado por vuestra reputación 

y no la han traicionado, haya surgido tan gran sordera y tal ceguera por vuestra parte 

que ahora yo tengo que litigar en igualdad de condiciones que estos ofensores, 

incluso ante vosotros, que sois conscientes de todo esto? 

La interrogación que Demóstenes lanza a sus oyentes se estructura con la antítesis 

entre la condición de corruptos y honrados atenienses, elaborada a partir de la distribución 

μέν...δέ, y la abundancia de términos intensificadores muestra el peso que Demóstenes 

confiere a sus palabras. La primera parte del texto, dedicada a los enemigos de Atenas 

(τοῖς μὲν τὰ Φιλίππου πράγμαθ’ ᾑρημένοις θεραπεύειν), se centra en la debilitada 

posición que la polis había adquirido por las continuas intromisiones de Filipo. El 

conocimiento que el macedonio alcanzó gracias a su asociación con distintas figuras 

griegas (οὕτως ἀκριβῆ τὴν παρ’ ἐκείνου πρὸς ἑκάτερα αἴσθησιν ὑπάρχειν) hace que 



 
 

 

89 

 

Demóstenes le conceda una naturaleza cuasi omnisciente con la intención de intensificar 

el dramatismo de su mensaje. En las siguientes líneas la repetición de la partícula ἄν y un 

genitivo absoluto con valor explicativo (ὥσπερ ἂν παρεστηκότος αὐτοῦ) ayudan a 

plasmar la suposición personal del orador representando a los cómplices de Filipo 

abrumados por una suerte de temor reverencial. De hecho, un hipérbaton incide 

excelentemente en la inquietud detrás de cada uno de los movimientos políticos de estos 

atenienses (μηδ’ ὧν ἂν ἐνθάδε πράξῃ μηδὲν ἡγεῖσθαι λήσειν). Tal era la presión a la que 

se veían sometidos que forjaban sus alianzas y rivalidades –un par antitético construido 

mediante la lítote del segundo término (φίλους τε νομίζειν...καὶ μὴ φίλους ὡσαύτως)– 

según las posibles exigencias de su líder (οὓς ἂν ἐκείνῳ δοκῇ). 

Después de enseñar en qué estado se encontraba la ciudad a causa de Filipo, cambia 

el foco de sus críticas hacia sus conciudadanos, a quienes reprendía y responsabilizaba de 

la penosa situación ateniense. A los corruptos presentados al inicio del pasaje se 

contraponen aquellos ciudadanos que lucharon por preservar el honor de su ciudad, cuyas 

acciones loables se catalogan mediante una coordinación de participios (τοῖς δὲ πρὸς ὑμᾶς 

ζῶσιν καὶ τῆς παρ’ ὑμῶν τιμῆς γλιχομένοις καὶ μὴ προδεδωκόσι). Aquí la 

superabundancia del pronombre de segunda persona del plural tiene un tono de reproche, 

tal como descubre la metáfora médica empleada para aludir a la pasividad política de los 

atenienses. La imagen evocada, subrayada mediante intensificadores (ταύτην τοσαύτην 

κωφότητα καὶ τοσοῦτο σκότος), se resuelve en una subordinada consecutiva donde se 

lamentan las repercusiones de tal indiferencia278. 

El orador se considera un buen ciudadano y se identifica dentro de ese plural de 

modestia que había forjado con las oraciones de participio anteriores. La causa de su 

desazón es el estar enzarzado en querellas judiciales y tener las mismas oportunidades de 

éxito que los individuos más peligrosos del Estado. Por cuanto atañe a la materia 

irreligiosa del texto, la significación del enunciado τοῖς ἀλιτηρίοις τούτοις, ocultando a 

los enemigos de Demóstenes, ha sido una cuestión discutida entre los especialistas. 

Martin refiere que, a pesar de la fuerza irreligiosa inherente a este vocablo, en este pasaje 

el sentido de ἀλιτήριος estaría debilitado, desleído de sus matices originarios. El 

 
278 MacDowell 2006: 297.  



 
 

 

90 

 

tratamiento excepcional de la palabra se distancia incluso de las parcas apreciaciones que 

Hatch hizo en su día, donde su aplicación irreligiosa servía para retratar ofensas cometidas 

contra la polis279. No obstante Martin y su propuesta sobre la operatividad de ἀλιτήριος 

como mero término de abuso se contradicen ligeramente pues, acto seguido, asegura que 

las connotaciones irreligiosas reverberarían en el tribunal, dando un valor sumamente 

impactante a la argumentación280. Los valores irreligiosos y abusivos del adjetivo no 

deberían contemplarse de un modo excluyente sino complementario. En Sobre la 

embajada fraudulenta abundan los contextos fuertemente politizados donde el empleo de 

terminología irreligiosa a veces no es tan brillante como en otros discursos conservados. 

En la oratoria del siglo IV a.C. ἀλιτήριος suele tener un significado claro, en consonancia 

con una trama argumental más o menos religiosa. Aquí la voz carece de sus destellos 

irreligiosos más obvios y alude a los individuos que, al asociarse con Filipo, habían 

infectado la política ateniense y causado estragos en su propia comunidad. 

Finalmente, el grave comportamiento de sus conterráneos se revela en una crítica 

que no deja a nadie indiferente. Demóstenes continúa dirigiéndose a los jueces (καὶ...παρ’ 

ὑμῖν) y conecta la metáfora sobre la incapacidad de sus vecinos con una frase marcada 

por el fenómeno de la disyunción. La oración de participio ταῦτα...ἅπαντ’ εἰδόσιν 

concentra su fuerza en el verbo οἶδα, con el cual se descubre que todos los habitantes de 

Atenas conocían lo sucedido.  

La tendencia crítica que se sigue a lo largo del discurso normalmente se basa en 

arremeter directamente contra Esquines, aunque también es posible encontrar pasajes 

donde se nombran distintos personajes o donde los plurales indefinidos agrupan 

veladamente a todos los miembros de la embajada considerados traidores por 

Demóstenes. Unos párrafos después de este último comentario se aprecia la combinación 

de ambas estrategias: el orador comienza suplicando al tribunal que condene las 

infracciones de Esquines281, cuyo castigo ejemplar lograría desvanecer cualquier intento 

por imitar su actitud282. Sin embargo, Demóstenes cita muy temprano a otros personajes 

 
279 Hatch 1908: 158. 
280 Martin 2009: 70-71. 
281 Cf. D. 19.229-233. 
282 D. 19.232: «¿Y quién, atenienses, viendo este modelo de conducta (τοῦτ’ ἰδὼν τὸ παράδειγμα), querrá 

ser justo? ¿Quién querrá desempeñar una embajada gratuitamente, si no le será posible ni aceptar regalos 

 



 
 

 

91 

 

que coparticiparon en la corrupción de Esquines. Filócrates fue uno de ellos –varias veces 

azotado por la labia mordaz del orador–; el otro fue Frinón, quien había protagonizado 

los primeros movimientos diplomáticos con Macedonia y el ataque agraviante a la 

prisionera olintia283. Demóstenes reserva reproches personalizados a los tres individuos 

en una sección donde su característica maldad se intercala a la nobleza del propio orador 

(D. 19.229-230): 

[229] ὧν μηδέν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, πάθητε τήμερον, μηδ’ ἀφῆτε τοῦτον ὃς ὑμᾶς 

τηλικαῦτα ἠδίκηκεν. καὶ γὰρ ὡς ἀληθῶς τίς ἔσται λόγος περὶ ὑμῶν, εἰ τοῦτον 

ἀφήσετε; Ἀθήνηθεν ἐπρεσβευσάν τινες ὡς Φίλιππον τουτονί, Φιλοκράτης, Αἰσχίνης, 

Φρύνων, Δημοσθένης. τί οὖν; ὁ μὲν πρὸς τῷ μηδὲν ἐκ τῆς πρεσβείας λαβεῖν τοὺς 

αἰχμαλώτους ἐκ τῶν ἰδίων ἐλύσατο· ὁ δέ, ὧν τὰ τῆς πόλεως πράγματα χρημάτων 

ἀπέδοτο, τούτων πόρνας ἠγόραζεν καὶ ἰχθῦς περιιών. [230] καὶ ὁ μὲν τὸν υἱὸν 

ἔπεμψεν Φιλίππῳ, πρὶν εἰς ἄνδρας ἐγγράψαι, ὁ μιαρὸς Φρύνων· ὁ δ’ οὐδὲν ἀνάξιον 

οὔτε τῆς πόλεως οὔθ’ αὑτοῦ διεπράξατο. καὶ ὁ μὲν χορηγῶν καὶ τριηραρχῶν ἔτι καὶ 

ταῦτ’ ᾤετο δεῖν ἐθελοντὴς ἀναλίσκειν, {λύεσθαι,} μηδένα ἐν συμφορᾷ τῶν πολιτῶν 

δι’ ἔνδειαν περιορᾶν· ὁ δὲ τοσούτου δεῖ τῶν ὑπαρχόντων τινὰ αἰχμαλώτων σῶσαι, 

ὥσθ’ ὅλον τόπον καὶ πλεῖν ἢ μυρίους μὲν ὁπλίτας, ὁμοῦ δὲ χιλίους ἱππέας τῶν 

ὑπαρχόντων συμμάχων ὅπως αἰχμάλωτοι γένωνται Φιλίππῳ, συμπαρεσκεύασεν.  

[229] Atenienses, no os dejéis impresionar por esto ahora ni absolváis a este, quien 

os ha causado tamañas injusticias. Pues, en verdad, ¿qué motivo vais a dar si lo 

absolvéis?: «Algunos fueron desde Atenas en embajada ante este Filipo –Filócrates, 

Esquines, Frinón, Demóstenes–». Entonces, ¿qué? El uno, además de no obtener 

ningún beneficio de la embajada, liberó a los rehenes con su propio dinero; el otro, 

paseándose por el ágora, compraba prostitutas y pescados con este dinero con que 

vendió los asuntos del Estado. [230] El uno, el maldito Frinón, envió a su hijo a 

Filipo antes de que fuera inscrito en la lista de ciudadanos; en cambio, el otro no 

realizó nada indigno ni para la ciudad ni para sí mismo. El uno, cuando todavía 

ostentaba el cargo de corego y de trierarca pensó que era necesario lo siguiente: 

asumir los gastos voluntariamente y no permitir que ningún ciudadano estuviera 

sumido en la desgracia por falta de recursos. El otro deseaba tan poco salvar a alguno 

de los presos de guerra existentes que colaboró para que todo un lugar, más de diez 

mil hoplitas y, junto con estos, mil caballeros de los aliados, se convirtieran en 

cautivos de guerra de Filipo. 

En las primeras líneas del texto la carga retórica se desprende esencialmente de los 

dos imperativos con los que Demóstenes apela a los jueces. Los componentes negativos 

de cada oración otorgan un matiz de obligatoriedad a los verbos, los cuales se disponen 

siguiendo un orden consecutivo. Si se considera la explicación que el orador ofrece sobre 

 
ni parecer más digno de confianza ante vosotros que quienes sí lo han hecho? No solo los estáis juzgando 

hoy, sino que también estáis fijando una norma para la posteridad: si conviene ser embajador por dinero, 

vergonzosamente, en beneficio de los enemigos; o si conviene serlo gratuitamente, por vosotros, de la mejor 

forma posible, de un modo insobornable». Para más información sobre el argumento de la corte judicial 

como espacio de paideia, cf. Rubinstein 2005: 137-138. 
283 Cf. D. 19.197-198. 



 
 

 

92 

 

la actitud influenciable del tribunal en el parágrafo anterior284, con la forma πάθητε intenta 

que su audiencia no se deje arrastrar por sus emociones y evitar una agitación que, en 

última instancia, podía interferir en la correcta resolución judicial. Al sortear estas 

distracciones emocionales el tribunal estaría totalmente capacitado para dirimir la causa 

votando a favor de la condena de Esquines, precisamente lo que solicita con el imperativo 

μηδ’ ἀφῆτε τοῦτον. Mediante una interrogación retórica Demóstenes se detiene en la 

posible absolución del rival y las excusas que presentarían los magistrados al respecto 

(τίς ἔσται λόγος περὶ ὑμῶν, εἰ τοῦτον ἀφήσετε;). La hipófora que conforma la respuesta 

a esta pregunta reproduce las palabras de la audiencia, donde la adopción del estilo directo 

puede haber tenido una gran importancia a efectos de interpretación declamatoria285. En 

la reproducción de Demóstenes se nombran cuatro miembros de las embajadas: tres 

enemigos –Esquines, Filócrates y Frinón–, a quienes se opone el propio orador cuando se 

cita a sí mismo en la enumeración286. 

El texto se divide elegantemente entre críticas dedicadas a los rivales y la 

autopercepción de Demóstenes, en una cadena distributiva que se repite tres veces (ὁ 

μέν...ὁ δέ...) y cuyo contenido se concatena siguiendo un patrón ABBAAB, en una 

‘formación espejo’ donde el último elemento de una antítesis es precisamente el que inicia 

la siguiente. Primero elogia su conducta personal de forma despersonalizada, muy 

probablemente utilizando la tercera persona para dar un tono más objetivo a su mensaje. 

Todas las descripciones que Demóstenes elabora sobre sí mismo sintetizan la philotimia, 

el valor ciudadano basado en la lealtad, la munificencia y en la búsqueda de 

reconocimiento público. Aquí, por ejemplo, aduce como pruebas su incorruptibilidad 

(πρὸς τῷ μηδὲν ἐκ τῆς πρεσβείας λαβεῖν) y su compromiso con Atenas al liberar 

prisioneros de guerra con su propio peculio (τοὺς αἰχμαλώτους ἐκ τῶν ἰδίων ἐλύσατο). A 

 
284 D. 19.228: «No obstante, cada uno tiene otros estímulos más ventajosos por los que os dejáis engañar 

en varias ocasiones: la compasión, la envidia, la ira, hacer un favor a quien está necesitado y otros miles 

(ἔλεος, φθόνος, ὀργή, χαρίσασθαι τῷ δεηθέντι, ἄλλα μυρία)». 
285 Arist. Rh. 1403b26-35. Serafim 2019a: 128. 
286 La aplicación retórica de la estrategia se desprende de Schol. in D. 448 in or. 19.230. 



 
 

 

93 

 

él se enfrenta la postura de Filócrates, quien traicionó a su patria a cambio un dinero que 

dilapidó en el mercado público (ἠγόραζεν) para fines desmedidamente lascivos287. 

Justo después Demóstenes lanza sus venablos mordaces contra Frinón. A primera 

vista, la ilegalidad condenada es haber mandado a su hijo a desempeñar tareas 

diplomáticas cuando aún no había alcanzado la mayoría de edad y todavía no estaba 

capacitado para ejercer cargos públicos288. Pero realmente se está sugiriendo que la 

relación del muchacho con Filipo sería extraoficial y mucho más indecorosa, un escándalo 

que Demóstenes acentúa con la referencia a la minoría de edad (πρὶν εἰς ἄνδρας 

ἐγγράψαι)289. A estas críticas a la actitud de Frinón hay que añadir la expresión 

demoledora ὁ μιαρὸς Φρύνων, donde el adjetivo irreligioso μιαρός debe interpretarse de 

un modo similar a cuando lo hemos visto aplicado a Filócrates, con el sentido de que 

alguien es moralmente condenable290. Diametralmente opuesto es el comportamiento de 

Demóstenes (ὁ δέ). Ahora la distribución negativa señala un profundo respeto que se 

extiende desde el plano público hasta el privado, pues sus acciones honrosas beneficiaban 

el prestigio ateniense y su influencia personal (οὐδὲν ἀνάξιον οὔτε τῆς πόλεως οὔθ’ αὑτοῦ 

διεπράξατο). 

La distinción anterior enlaza con una confrontación entre Demóstenes y Esquines. 

El primero, quien había demostrado su compromiso con la ciudad al financiar liturgias 

como la choregia y la trierarchia –actividades que se enfatizan por medio del 

homeoteleuton y del isocolon (χορηγῶν καὶ τριηραρχῶν)–, decidió asumir personalmente 

la liberación de aquellos prisioneros atenienses que estaban retenidos en Macedonia tras 

el saqueo de Olinto. Sus intenciones patrióticas se recalcan a través de dos infinitivos en 

disposición asindética (ἐθελοντὴς ἀναλίσκειν, {λύεσθαι,} μηδένα ἐν συμφορᾷ τῶν 

πολιτῶν δι’ ἔνδειαν περιορᾶν)291. Esquines constituye la antítesis a esta actitud 

 
287 La lujuria cómica de Filócrates se subraya gracias a las dos transacciones monetales que realiza con el 

dinero de Filipo: la compra de pescado –un alimento altamente apreciado y cotizado en Atenas– y la 

contratación de prostitutas (πόρνας...καὶ ἰχθῦς). Cf. Davidson 1998: 4-8, 114. Plutarco recupera la 

descripción humillante que Demóstenes hace de Filócrates en algunos de sus ensayos morales (Mor. 97C, 

510B, 668A). 
288 Cf. Plescia 1970: 15-17. 
289 El propio Demóstenes reflexiona más abiertamente sobre la prostitución del hijo de Frinón unos 

parágrafos después (D. 19.233). Cf. MacDowell 2006: 298-299. 
290 Cf. D. 19.13, 113. 
291 Worthington 2013: 172-174. 



 
 

 

94 

 

humanitaria en una narración que recuerda el funesto destino de la Fócide. Su 

colaboración con Macedonia hizo que los focenses se vieran azotados por los afanes 

imperialistas de Filipo, lo cual demuestra su despreocupación hacia cualquier prisionero 

de guerra (ὁ δὲ τοσούτου δεῖ τῶν ὑπαρχόντων τινὰ αἰχμαλώτων σῶσαι). Los términos 

empleados por Demóstenes para recrear el evento son especialmente dramáticos e 

hiperbólicos. La prolepsis enumerativa (ὅλον τόπον καὶ πλεῖν ἢ μυρίους μὲν ὁπλίτας, 

ὁμοῦ δὲ χιλίους ἱππέας τῶν ὑπαρχόντων συμμάχων) muestra la magnitud de los daños 

ocasionados por tal cooperación (ὅπως αἰχμάλωτοι γένωνται Φιλίππῳ, 

συμπαρεσκεύασεν). No obstante, han de corregirse algunas imprecisiones. Por un lado, 

la alusión a la completa destrucción de la Fócide (ὅλον τόπον) no es exacta, pues la ciudad 

de Abas fue respetada por los macedonios292. Por otro lado, las cifras sobre los soldados 

capturados (πλεῖν ἢ μυρίους μὲν ὁπλίτας, ὁμοῦ δὲ χιλίους ἱππέας), como anota 

MacDowell, son bastante improbables, por lo que podría tratarse perfectamente de una 

exageración retórica293. 

Aunque lo más habitual es hallar el léxico irreligioso aplicado contra el 

contrincante, Demóstenes también lo utiliza para referirse al tribunal juzgador de la causa. 

En estos casos la irreligiosidad se formula de un modo diferente, con significados más 

tenues que suelen deslizarse del propio contexto. La fuerza retórica de este tipo de 

argumentos buscaba manipular las reflexiones de los jueces, inclinándolos hacia la 

decisión más conveniente para el litigante. Todo esto se manifiesta en el siguiente pasaje, 

donde Demóstenes pide al tribunal que no se deje conmover por las súplicas de los 

familiares de Esquines (D. 19.239): 

[239] ὑμεῖς δὲ μὴ ἡττᾶσθε, ἐκεῖνο ἐνθυμούμενοι, ὅτι τούτοις μὲν τούτου προσήκει 

φροντίζειν, ὑμῖν δὲ τῶν νόμων καὶ ὅλης τῆς πόλεως καὶ παρὰ πάντα τῶν ὅρκων, οὓς 

αὐτοὶ κάθησθε ὀμωμοκότες. καὶ γὰρ εἰ τινῶν δεδέηνται τουτονὶ σῴζειν, πότερ’ ἂν 

μηδὲν ἀδικῶν φαίνηται τὴν πόλιν ἢ κἂν ἀδικῶν, σκοπεῖτε. εἰ μὲν γὰρ ἂν μή, κἀγώ 

φημι δεῖν, εἰ δ’ ὅλως κἂν ὁτιοῦν, ἐπιορκεῖν δεδέηνται. οὐ γὰρ εἰ κρύβδην ἐστὶν ἡ 

ψῆφος, λήσει τοὺς θεούς, ἀλλὰ τοῦτο καὶ πάντων ἄριστα ὁ τιθεὶς τὸν νόμον εἶδεν 

{τὸ κρύβδην ψηφίζεσθαι}, ὅτι τούτων μὲν οὐδεὶς εἴσεται τὸν ἑαυτῷ κεχαρισμένον 

ὑμῶν, οἱ θεοὶ δὲ εἴσονται καὶ τὸ δαιμόνιον τὸν μὴ τὰ δίκαια ψηφισάμενον. 

[239] Vosotros no os dejéis dominar considerando aquello: que a estos les conviene 

velar por él, mientras a vosotros os conviene velar por las leyes, por el conjunto de 

la ciudad y, principalmente, por los juramentos que vosotros mismos prometisteis 

 
292 Buckler 1989: 141-142; Worthington 2013: 179-182; Worthington 2014: 65-66. 
293 MacDowell 2006: 298. 



 
 

 

95 

 

cuando los prestasteis. Pues, en efecto, si suplican a algunos que salvéis a este 

individuo de aquí, reflexionad si acaso ese no ha hecho abiertamente ninguna 

injusticia a la ciudad o si al contrario la ha cometido. Entonces, si lo pidieran porque 

no las ha cometido, yo mismo afirmo que sería necesario salvarlo, pero si, en general, 

piden esto en cualquier situación, os han suplicado que perjuréis. Por tanto, aunque 

la votación se hace en secreto, no pasará desapercibida a los dioses, sino que esto, 

{que la votación es en secreto}, el que estableció la ley lo supo mejor que todo lo 

demás: que ninguno de estos sabrá quién de entre vosotros lo ha favorecido, pero la 

autoridad divina sí sabrá quién votó injustamente. 

Con el imperativo inicial se solicita a los jueces que permanezcan impasibles ante 

las declaraciones de los hermanos de Esquines (ὑμεῖς δὲ μὴ ἡττᾶσθε). La petición de 

Demóstenes evitaría que los jueces adoptaran una actitud equívoca, basada en la 

compasión (ἔλεος), así como despertaría el enfado requerido para condenar las injusticias 

de su rival294. El orador intenta desvanecer cualquier signo de benevolencia hacia 

Esquines fijando una oposición entre el comportamiento esperado por la defensa y por el 

tribunal. El primer enunciado, intensificado gracias a una aliteración, sugiere que no 

deberían emocionarse con las declaraciones de estos testigos porque, al ser sus familiares, 

aducirán pruebas a favor de su inocencia (ὅτι τούτοις μὲν τούτου προσήκει φροντίζειν). 

El segundo apela directamente a la importante condición de los jueces como garantes de 

la justicia. En este caso el zeugma –por el que deben restaurarse los verbos προσήκει 

φροντίζειν– y la gradatio ascendente focalizan el interés de Demóstenes por el cuidado 

de la legislación ateniense y por la preservación de los juramentos (τῶν νόμων καὶ ὅλης 

τῆς πόλεως καὶ παρὰ πάντα τῶν ὅρκων). 

Toda la argumentación subsiguiente se va a centrar en el cumplimiento de los 

deberes judiciales que venían estipulados por medio de estos juramentos. Antes de 

constituirse definitivamente un tribunal, cada uno de sus integrantes se comprometía 

públicamente a desempeñar su cargo de forma objetiva, incorruptible y justa (oὓς αὐτοὶ 

κάθησθε ὀμωμοκότες). Esta actitud canónica conforma el núcleo de la conversación que 

Demóstenes entabla con los jueces, una reflexión compartida por el orador y su audiencia 

donde predomina el razonamiento lógico. La primera proposición se centra en la situación 

de Esquines, a quien Demóstenes señala directamente cuando recomienda que, aunque 

sus hermanos pidan la absolución (εἰ τινῶν δεδέηνται τουτονὶ σῴζειν), los jueces son los 

únicos encargados de deliberar sobre su inocencia o culpabilidad. Los dos resultados 

 
294 Según Aristóteles la ira operaba como la emoción contraria a la compasión (Arist. Rh. 1386a35-b7). 



 
 

 

96 

 

posibles en este contexto judicial, anticipado por una interrogativa indirecta doble (πότερ’ 

ἂν μηδὲν ἀδικῶν φαίνηται τὴν πόλιν ἢ κἂν ἀδικῶν, σκοπεῖτε), se amplían a partir de 

sendas reflexiones marcadas por enunciados sumamente braquilógicos. El primer período 

hipotético irreal considera la inocencia de Esquines (εἰ μὲν γὰρ ἂν μή), un supuesto en el 

que hasta el propio Demóstenes se situaría a favor del acusado (κἀγώ φημι δεῖν). En la 

segunda condicional, de naturaleza real, Demóstenes señala que, si las súplicas eran 

malintencionadas, carentes de fundamento sólido (εἰ δ’ ὅλως κἂν ὁτιοῦν), condenar a 

Esquines era la única decisión aceptable y ceder ante tales peticiones sería un acto de 

perjurio (ἐπιορκεῖν δεδέηνται)295. 

El juramento era un acto solemne y promisorio en el cual se invocaba a los dioses 

como testigos omniscientes. Debido a su naturaleza cívico-religiosa, cometer perjurio no 

solo afectaba a las relaciones intracomunitarias, sino que también dañaba la concordia 

entre la polis y sus dioses. Por esto la conminación ligada la violación del juramento era 

un arma efectiva que los oradores manipulaban a su antojo con la intención de persuadir 

a los jueces. La fuerza retórica de este argumento ya se advierte en La Retórica a 

Alejandro (Anaximen. Rh. 1432a33-38): 

[1432a] ὅρκος δ’ ἐστὶ μετὰ θείας παραλήψεως φάσις ἀναπόδεικτος. δεῖ δ’ αὐτὸν 

ὅταν μὲν αὔξειν θέλωμεν, λέγειν οὕτως· «οὐδεὶς ἂν ἐπιορκεῖν βούλοιτο φοβούμενος 

τήν τε παρὰ τῶν θεῶν τιμωρίαν καὶ τὴν παρὰ τοῖς ἀνθρώποις αἰσχύνην», καὶ 

διεξιέναι ὅτι τοὺς μὲν ἀνθρώπους λαθεῖν ἔστι, τοὺς δὲ θεοὺς οὐκ ἔστιν. 

[1432a] Un juramento es una afirmación carente de pruebas junto con una súplica 

dirigida a los dioses. Cuando queramos aumentar su poder diremos lo siguiente: 

«Nadie desearía perjurar si temiera el castigo de los dioses y la desaprobación de 

los hombres»; y expondremos minuciosamente la posibilidad de que a los hombres 

les pase inadvertido, pero no a los dioses. 

La alusión al perjurio, según la doctrina de Anaxímenes de Lámpsaco, siempre 

entrañaba emociones negativas que oscilaban entre el plano cívico y el religioso. La 

disposición sintácticamente paralela subraya esta distinción: la ausencia de temor 

reverencial hacia los dioses, que se traduce en despreocupación (φοβούμενος τήν τε παρὰ 

τῶν θεῶν τιμωρίαν); y la indolencia ante el rechazo de sus conterráneos (τὴν παρὰ τοῖς 

ἀνθρώποις αἰσχύνην)296. Relacionado también con este tema, el rétor recomienda utilizar 

tópicos que despierten la ansiedad de los jueces como el carácter omnisciente de los 

 
295 Martin 2009: 80. 
296 Para apreciaciones parecidas, cf. Arist. Rh. 1377a8-b12. 



 
 

 

97 

 

dioses y su evaluación de las actividades humanas (τοὺς μὲν ἀνθρώπους λαθεῖν ἔστι, τοὺς 

δὲ θεοὺς οὐκ ἔστιν). Esta noción de sabor arcaizante es incluida por Demóstenes en la 

parte final de su reclamación. Aun tratándose de una votación secreta, los dioses serían 

conscientes de la resolución judicial (οὐ γὰρ εἰ κρύβδην ἐστὶν ἡ ψῆφος). La idea de la 

supremacía divina, expresada mediante la hendíadis οἱ θεοὶ...καὶ τὸ δαιμόνιον, y su 

capacidad para discernir quién había votado injustamente (εἴσονται...τὸν μὴ τὰ δίκαια 

ψηφισάμενον), conforma un pensamiento recurrente en otras acusaciones del siglo IV 

a.C.: el libelo Contra Andócides por impiedad, atribuido a Lisias, sugiere que no valía la 

pena enojar a los dioses a cambio de ayudar en secreto a un tipo como Andócides297. 

Apolodoro, en el epílogo de su acusación Contra Neera, apela al sentimiento religioso de 

los jueces de un modo similar al codificado en el discurso demosténico, intentando que 

condenen las impiedades cometidas por esta mujer extranjera298. En el Contra Leócrates 

Licurgo también recupera el tópico de la vigilancia divina y lo utiliza en dos ocasiones 

para disuadir a los jueces de cometer perjurio y amenazarlos con sus posibles 

repercusiones299. 

La implicación de los dioses, la alusión al perjurio (ἐπιορκεῖν) y al quebrantamiento 

de la justicia (μὴ τὰ δίκαια) son los elementos de los que se desprende la lectura irreligiosa 

del pasaje: la corrupción de los jueces, materializada a través de la ruptura de su 

juramento, no solo constituía un acto de deslealtad hacia la polis, sino también una 

impiedad300. Además, la insinuación de tal crimen activa la retórica del miedo que, 

implícitamente, extiende una sensación de preocupación entre los oyentes301. Si se 

considera la definición aristotélica sobre el miedo (φόβος), la emoción se desencadenaba 

ante un peligro futuro de carácter inminente, forzando a la gente a deliberar para tomar 

 
297 Lys. 6.53: «¿Qué clase de amigo, qué clase de pariente, qué clase de ciudadano tiene que suscitar 

abiertamente la ira de los dioses (φανερῶς τοῖς θεοῖς ἀπεχθέσθαι) por hacerle a este en secreto un favor 

(χαρισάμενον κρύβδην)? Cf. Vergara Recreo 2021b: 101-112. 
298 D. 59.126: «Es necesario que vosotros, sabiendo que no pasará desapercibido a los dioses (μὴ λήσειν 

τοὺς θεούς) –contra quienes ellos han cometido ilegalidades (παρανενομήκασιν)– lo que cada uno de 

vosotros vaya a votar, votéis conforme a la justicia y venguéis sobre todo a los dioses, además de vengaros 

vosotros mismos». Kapparis 1999: 436-437. 
299 Lycurg. 1.79: «Pero quien ha cometido perjurio, no puede pasar inadvertido a los dioses ni escapar de 

su castigo (τοὺς δὲ θεοὺς οὔτ’ ἂν ἐπιορκήσας τις λάθοι, οὔτ’ ἂν ἐκφύγοι τὴν ἀπ’ αὐτῶν τιμωρίαν); al 

contrario: si no es él mismo, ciertamente los hijos y toda la descendencia del perjuro se verán aquejados 

por grandes infortunios». Cf. Lycurg. 1.146: «[…] Sabéis bien, ciudadanos, que, aunque ahora cada uno de 

vosotros vote en secreto (κρύβδην ψηφιζόμενος), su intención será manifiesta para los dioses».  
300 D. 23.96, 194; 24.35. Cf. Dover 1974: 250-251. 
301 Serafim 2021a: 11, 97-98. 



 
 

 

98 

 

una decisión adecuada302. El valor deliberativo del miedo lo hace especialmente afín a la 

oratoria asamblearia, donde se hallan numerosas referencias que muestran su potencial 

retórico303. No obstante, los trasvases entre subgéneros oratorios eran frecuentes y no 

resulta extraño que las líneas divisorias entre los discursos epidícticos, deliberativos y 

forenses se encuentren a veces difuminadas. En este caso, la esencia política del discurso 

admite la fusión de elementos forenses y deliberativos con los cuales Demóstenes logra 

exponer no solo las injusticias cometidas por Esquines en el pasado, sino también el 

impacto que sus actos podían tener para el futuro de Atenas y de sus ciudadanos.  

Tras lanzar esta advertencia a los jueces, Demóstenes vuelve a atacar al oponente 

por las acusaciones que vertió contra Timarco y contra él. Esquines se había atrevido a 

retratar a Demóstenes como un individuo malicioso, capaz de engañar a través de un uso 

habilidoso de la palabra. Precisamente esta calumnia constituye el elemento medular que 

sustancia la estrategia desaprobatoria del orador304. Insertando varias citas poéticas 

incluidas en Contra Timarco, Demóstenes pretende demostrar cómo su rival utilizaba 

discursos grandilocuentes para engañar al demos. Esquines, aunque familiarizado con el 

papel de Creonte, evitó incorporar pasajes de la Antígona en cualquiera de sus 

discursos305. No obstante, sí declamó unos versos de Fénix306, los cuales Demóstenes dice 

que memorizó expresamente mientras preparaba el juicio, ya que nunca participó en la 

representación de la obra euripídea. Esta reflexión permite al orador incluir la única 

referencia a Sófocles atestiguada en la oratoria ática, para después desarrollar con mayor 

detalle el carácter traicionero de su rival (D. 19.250): 

[250] τούτων οὐδὲν ἐσκέψατο, οὐδ᾽ ὅπως ὀρθὴ πλεύσεται προείδετο, ἀλλ᾽ 

ἀνέτρεψεν καὶ κατέδυσεν καὶ τὸ καθ᾽ αὑτὸν ὅπως ἐπὶ τοῖς ἐχθροῖς ἔσται 

παρεσκεύασεν. εἶτ᾽ οὐ σὺ σοφιστής; καὶ πονηρός γε. οὐ σὺ λογογράφος; καὶ θεοῖς 

ἐχθρός γε· ὃς ἃ μὲν πολλάκις ἠγωνίσω καὶ ἀκριβῶς ἐξηπίστασο, ὑπερέβης, ἃ δ᾽ 

οὐδεπώποτ᾽ ἐν τῷ βίῳ ὑπεκρίνω, ταῦτα ζητήσας ἐπὶ τῷ τῶν πολιτῶν βλάψαι τινα εἰς 

μέσον ἤνεγκας. 

 
302 Arist. Rh. 1382a22-25. Cf. Vergara Recreo 2021b: 77-78. 
303 Sanders 2016 ofrece un catálogo de textos extraídos de la oratoria deliberativa demosténica donde se 

alude a la emoción, principalmente vinculada a la expansión militar de Macedonia. 
304 D. 19.246: «Además, llamando a otros logógrafos y sofistas (λογογράφους τοίνυν καὶ σοφιστὰς 

ἀποκαλῶν) e intentando injuriarlos, él mismo será convicto por ser culpable de tales cargos». Cf. 

MacDowell 2006: 304-305. 
305 Para más información sobre el uso de la poesía en ciertos oradores de la segunda mitad del siglo IV a.C., 

cf. Perlman 1964. 
306 Aeschin. 1.152. 



 
 

 

99 

 

[250] No ha considerado nada de esto, ni tampoco ha previsto nada para que la ciudad 

navegara con prosperidad, sino que la hizo volcar, la hundió y, cuando esto estaba 

bajo su control, la preparó para que estuviera en poder de los enemigos. ¿Acaso no 

eres tú un sofista? Ciertamente, y un malvado ¿No eres un logógrafo? Sin duda, y un 

enemigo de los dioses. Tú, que conocías con extraordinaria precisión aquello por lo 

que, en varias ocasiones, competiste sobre los escenarios, eso lo omitiste; en cambio, 

lo que jamás durante tu vida interpretaste, eso, tras estudiarlo, lo hiciste público para 

perjudicar a algún ciudadano. 

El texto posee una carga retórica excepcional y aúna varios de los temas que se han 

anticipado previamente en el discurso. La metáfora de la nave del Estado que se planteaba 

en la cita a Antígona inaugura el presente pasaje. Al aplicar este motivo literario a la 

pésima gestión de Esquines, la imagen se vuelve patentemente negativa. Los versos 

finales de la cita sofoclea se reelaboran ligeramente (ὅπως ὀρθὴ πλεύσεται)307. Estos 

culminan de un modo evocador gracias a un sonoro homeoteleuton con isosilabismo que 

sugiere la situación de zozobra política que inundaba Atenas. Ello se plasma a través de 

la subversión de los patrones de philia –lo cual enlaza también con la redefinición que 

Creonte hace de tal institución griega en su parlamento–, evidenciando, una vez más, la 

traición de Esquines a su patria (τὸ καθ’ αὑτὸν ὅπως ἐπὶ τοῖς ἐχθροῖς ἔσται 

παρεσκεύασεν)308. 

A continuación, Demóstenes varía bruscamente la temática y el tono de su 

invectiva, prefigurando una de las críticas más incisivas de Sobre la embajada 

fraudulenta. La interposición de interrogativas e hipóforas en una estructura 

sintácticamente paralela otorga un gran dinamismo a la cascada de insultos que el orador 

arroja contra Esquines (εἶτ’ οὐ σὺ σοφιστής; καὶ πονηρός γε. οὐ σὺ λογογράφος; καὶ θεοῖς 

ἐχθρός γε). Por un lado, se rescatan los términos σοφιστής y λογoγράφος, cuyo 

significado define una maestría retórica que permitía a Esquines utilizar engañosamente 

las citas poéticas para embellecer su discurso y persuadir a los jueces. El epíteto σοφιστής 

tenía implicaciones negativas en el siglo IV a.C., las cuales se aprovechaban para 

provocar el resentimiento de los oyentes309. El vocablo λογογράφος, aunque normalmente 

denominaba a quien componía discursos por encargo, también podía alcanzar matices 

negativos310. Por otro lado, se retrata al acusado como una persona perversa (πονηρός) y 

 
307 D. 19.247 (= S. Ant. 189-190): καὶ ταύτης ἔπι / πλέοντες ὀρθῆς τοὺς φίλους ποιούμεθα. 
308 Cf. Griffith 2017: 155-156. 
309 Aeschin. 1.125, 173-175; 3.16, 202; D. 18.276. Cf. Sanders 2012: 373-374. 
310 Aeschin. 1.94; 2.180; Pl. Phdr. 257c6. Cf. Muñoz Llamosas 2008: 38; Worman 2008: 240, 253-254.  



 
 

 

100 

 

un enemigo de los dioses (θεοῖς ἐχθρός). Estas desacreditaciones inciden en el alcance de 

la deslealtad de Esquines, la cual había desestabilizado el bienestar interno de la 

comunidad y la relación armoniosa con sus divinidades políadas.  

En síntesis, Demóstenes revela cómo la maldad pervierte todas las actividades 

públicas de Esquines mediante un exquisito juego de contrasentidos. Ello se compone a 

modo de sentencia gnómica donde la paideia poética vuelve a cobrar un protagonismo 

especial. Gracias a la figura del hipérbaton se recalca que Esquines, quien había 

representado el papel del tirano Creonte –afín a la descripción antidemocrática que 

Demóstenes trata de transmitir sobre su rival– evitó citar los versos que tan bien conocía 

por haberlos recitado numerosas veces sobre los escenarios, pues él mismo consideraba 

que perjudicaban su posición política (ὃς ἃ μὲν πολλάκις ἠγωνίσω καὶ ἀκριβῶς 

ἐξηπίστασο, ὑπερέβης). Por el contrario, adoptó una posición de autoridad fingida 

aprendiendo de memoria un pasaje del Fénix euripídeo (ἃ δ’ οὐδεπώποτ’ ἐν τῷ βίῳ 

ὑπεκρίνω), con el único objetivo de manipular a la audiencia y guiarla para condenar a 

Timarco (ταῦτα ζητήσας ἐπὶ τῷ τῶν πολιτῶν βλάψαι τινα εἰς μέσον ἤνεγκας)311. 

La facultad poética de Demóstenes, que tan útil resulta para instruir al tribunal sobre 

la verdadera naturaleza de Esquines, se prolonga durante toda la argumentación vinculada 

al proceso contra Timarco. De hecho, el punto álgido de esta intervención reside en la cita 

de la composición soloniana sobre la eunomia. Además de probar la desvergüenza del 

rival a partir de su manejo del pasado ateniense, Demóstenes inserta esta nota con una 

intención didáctica312: los dioses tenían la clara convicción de proteger a la comunidad 

ateniense, pero existían individuos corruptos que saboteaban estas pretensiones. Al glosar 

la significación de la elegía soloniana y la importancia para su discurso, equipara 

abiertamente la maldad de los políticos anónimos del poema con la de Esquines (D. 

19.256-257):  

[256] ἀκούετε, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, περὶ τῶν τοιούτων ἀνθρώπων οἷα Σόλων λέγει 

καὶ περὶ τῶν θεῶν, οὕς φησι τὴν πόλιν σῴζειν. ἐγὼ δ’ ἀεὶ μὲν ἀληθῆ τὸν λόγον 

τοῦτον ἡγοῦμαι καὶ βούλομαι, ὡς ἄρ’ οἱ θεοὶ σῴζουσιν ἡμῶν τὴν πόλιν· τρόπον δέ 

τινα ἡγοῦμαι καὶ τὰ νῦν συμβεβηκότα πάντ’ ἐπὶ ταῖς εὐθύναις ταυταισὶ δαιμονίας 

τινὸς εὐνοίας ἔνδειγμα τῇ πόλει γεγενῆσθαι. [257] σκοπεῖτε γάρ. ἄνθρωπος πολλὰ 

 
311 Wojciech 2019: 53-54. 
312 D. 19.255. Cf. Aeschin. 1.25. 



 
 

 

101 

 

καὶ δεινὰ πρεσβεύσας, καὶ χώρας ἐκδεδωκὼς ἐν αἷς τοὺς θεοὺς ὑφ’ ὑμῶν καὶ τῶν 

συμμάχων τιμᾶσθαι προσῆκεν, ἠτίμωσεν ὑπακούσαντά τι τὸν αὑτοῦ κατήγορον. 

[256] Estáis escuchando, atenienses, cuántas cosas dice Solón sobre tales hombres y 

sobre los dioses, quienes afirma que salvan la ciudad. Yo siempre he pensado y he 

deseado que tal frase, «Que los dioses salvan la ciudad», sea cierta. Y creo que 

también, de algún modo, ahora todo lo acontecido en estas rendiciones de cuentas ha 

sido una señal de una buena disposición divina hacia la ciudad. [257] Entonces 

reflexionad: este individuo, tras realizar en la embajada tantas maldades, aun 

cuando había entregado los lugares en los que convenía que los dioses fueran 

honrados por vosotros y por los aliados, privó de los derechos de ciudadanía a un 

acusador suyo por prestar declaración en los tribunales. 

Tras llamar la atención de los oyentes (ἀκούετε, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι), el orador 

comienza a desgranar el contenido del poema de Solón utilizando la disyunción y la 

gradatio que estructuran los sintagmas preposicionales (περὶ τῶν τοιούτων ἀνθρώπων οἷα 

Σόλων λέγει, καὶ περὶ τῶν θεῶν). Demóstenes extrae de los versos iniciales de la elegía 

el motivo de la protección divina, pues la idea de que los dioses velaban por el bien de 

Atenas resultaba extremadamente potente. Las formas en primera persona del singular 

prueban la opinión del orador, quien transmite esperanzas al tribunal aduciendo que 

confía en la veracidad de la máxima soloniana (ἐγὼ δ’ ἀεὶ μὲν ἀληθῆ τὸν λογον τοῦτον 

ἡγοῦμαι καὶ βούλομαι, ὡς ἄρ’ οἱ θεοὶ σῴζουσιν ἡμῶν τὴν πόλιν). La criminalidad de 

Esquines comienza a intuirse cuando dice que el proceso judicial es obra de las 

divinidades (τὰ νῦν συμβεβηκότα πάντ’ ἐπὶ ταῖς εὐθύναις ταυταισὶ), aferrándose a la 

esperanza de que continuaban favoreciendo a la polis (δαιμονίας τινὸς εὐνοίας ἔνδειγμα). 

La intervención pasiva de los dioses en los asuntos humanos es un motivo que aparece 

varias veces mencionado en los procesos judiciales, pues la imagen del criminal maldito, 

cuya mente nublaba la divinidad mientras le guiaba a su castigo definitivo, resultaba 

efectiva para dar una mayor solemnidad al discurso. Por ejemplo, Andócides se defiende 

de las calumnias de sus acusadores diciendo que siempre disfrutó de la protección de los 

dioses (And. 1.113): «En efecto, si podéis recordarlo, dijeron que las dos diosas me 

engañaron para que depositara una rama de suplicante sin considerar la ley, con la 

intención de que recibiera justicia. Pero yo, ciudadanos, si los acusadores dicen realmente 

la verdad, afirmo que fui salvado por estas mismas diosas»313. Asimismo, la obrita 

epidíctico-judicial Contra Andócides por impiedad también recrea este tópico en varios 

 
313 And. 1.113: ἔλεξαν γάρ, εἰ μέμνησθε, ὅτι αὐτώ με τὼ θεὼ περιαγάγοιεν ὥστε θεῖναι τὴν ἱκετηρίαν μὴ 

εἰδότα τὸν νόμον, ἵνα δῶ δίκην. ἐγὼ δέ, ὦ ἄνδρες, εἰ ὡς μάλιστα ἀληθῆ λέγουσιν οἱ κατήγοροι, ὑπ’ αὐτοῖν 

μέν φημὶ τοῖν θεοῖν σεσῶσθαι·  



 
 

 

102 

 

parágrafos. Durante su exilio Andócides era rechazado por todas las comunidades, por lo 

cual se vio forzado a regresar a Atenas en un acto que el acusador describe como obra de 

los designios divinos (Lys. 6.19): «Y la divinidad lo iba conduciendo lentamente para que 

cuando llegara al lugar donde cometió sus crímenes pudiera pagar su condena por medio 

de esta denuncia»314. También Licurgo, coetáneo de Demóstenes, se explaya en la 

perdición que los dioses reservaban a los malvados, una justa pena por sus injusticias 

(Lycurg. 1.92-93): «Pues, en primer lugar, los dioses no hacen nada o extravían el juicio 

de los hombres malvados. […] Ciertamente, la divinidad, con rectitud, entregó al 

responsable a los injuriados para que fuera castigado; pues sería terrible que mostrara las 

mismas señales a los piadosos y a los malhechores»315.  

Los datos presentados por Demóstenes se resuelven con un llamamiento a la 

reflexión (σκοπεῖτε γάρ). Es entonces cuando emerge un cuidado contexto irreligioso que 

evoca la actuación de Esquines durante la segunda embajada, su cooperación con Filipo 

y la violación de la alianza con Fócide. La crítica velada del orador comienza a 

desprenderse del sustantivo ἄνθρωπος, cuya naturaleza indefinida intensifica un matiz 

altamente degradante. El homeoteleuton tras el que subyace la desvinculación de 

Esquines con Atenas (πολλὰ καὶ δεινὰ πρεσβεύσας) da paso a una fuerte estocada por 

parte de Demóstenes: la culpabilidad de Esquines reside en haber entregado la Fócide316, 

territorio nombrado de forma indirecta y con un plural retórico (χώρας). La sugerencia de 

que focenses y atenienses deberían haber tributado los honores debidos a los dioses (τοὺς 

θεοῦς ὑφ’ ὑμῶν καὶ τῶν συμμάχων τιμᾶσθαι προσῆκεν) oculta no solo la ruptura de las 

relaciones de symmachia, sino la paralización de la armonía cívico-religiosa resultante 

del ataque militar de Filipo. Si se reconsidera la cita de Solón, todo esto se traduce en el 

quebrantamiento de los planes divinos con Atenas, lo cual además corrobora la enorme 

profusión de giros formulares como θεοῖς ἐχθρός y su significación en Sobre la embajada 

 
314 Lys. 6.19: ὁ δὲ θεὸς ὑπῆγεν αὐτόν, ἵνα ἀφικόμενος εἰς τὰ ἁμαρτήματα ἐπὶ τῇ ἐμῇ προφάσει δοίη δίκην. 

Vergara Recreo, 2021b: 59-68. Cf. Lys. 6.20, 32. 
315 Lycurg. 1.92-93: οἱ γὰρ θεοὶ οὐδὲν πρότερον ποιοῦσιν ἢ τῶν πονηρῶν ἀνθρώπων τὴν διάνοιαν 

παράγουσι· […] ὁ δέ γε θεὸς ὀρθῶς ἀπέδωκε τοῖς ἠδικημένοις κολάσαι τὸν αἴτιον· δεινὸν γὰρ ὰν εἴη, εἰ 

ταὐτὰ σημεῖα τοῖς εὐσεβέσι καὶ τοῖς κακούργοις φαίνοιτο. 
316 Los políticos antimacedonios exprimieron prolíficamente temas como la traición a la patria y la cesión 

a favor de los intereses enemigos. Lo que no era tan habitual es que tales demandas se revistieran de tonos 

religiosos con los cuales se insinuaba la impiedad del imputado. El Contra Leócrates de Licurgo constituye 

un caso paradigmático pues anota constantemente que la actitud del imputado tuvo repercusiones en el 

plano cívico-religioso de la ciudad (Lycurg. 1.8, 26, 147).  



 
 

 

103 

 

fraudulenta. En último término se condena que las acciones de Esquines quedaran 

impunes, lo cual dio a este personaje la libertad de cargar contra su acusador Timarco 

(ὑπακούσαντά τι τὸν αὑτοῦ κατήγορον) y despojarlo de los derechos de ciudadanía 

(ἠτίμωσεν). 

Demóstenes sigue modelando el tópico de la desestabilización política y ciudadana 

provocada por la corrupción en las siguientes secciones de su discurso, ahora con un 

enfoque más amplio. Tras poner fin a la Tercera Guerra Sagrada, que durante años venía 

sofocando a las regiones de Grecia central, Filipo obtuvo una gran influencia en toda la 

Hélade. Varios individuos trataron de ganarse su amistad apoyando la causa macedonia, 

una tendencia general que Demóstenes describe como una plaga contagiando todo el 

continente317. A continuación, el orador habla sobre rencillas internas acontecidas en 

varias regiones griegas, lo cual demostraría el posible impacto que podía ejercer Filipo 

en Atenas (D. 19.260): 

[260] καίτοι τοῦτο τὸ πρᾶγμα καὶ τὰ τοιαῦτα ζηλώματα Θετταλῶν μέν, ὦ ἄνδρες 

Ἀθηναῖοι, μέχρι μὲν χθὲς ἢ πρώην τὴν ἡγεμονίαν καὶ τὸ κοινὸν ἀξίωμ᾽ ἀπωλωλέκει, 

νῦν δ᾽ ἤδη καὶ τὴν ἐλευθερίαν παραιρεῖται· τὰς γὰρ ἀκροπόλεις αὐτῶν ἐνίων 

Μακεδόνες φρουροῦσιν· εἰς Πελοπόννησον δ᾽ εἰσελθὸν τὰς ἐν Ἤλιδι σφαγὰς 

πεποίηκεν, καὶ τοσαύτης παρανοίας καὶ μανίας ἐνέπλησε τοὺς ταλαιπώρους 

ἐκείνους ὥσθ᾽, ἵν᾽ ἀλλήλων ἄρχωσι καὶ Φιλίππῳ χαρίζωνται, συγγενεῖς αὑτῶν καὶ 

πολίτας μιαιφονεῖν. 

[260] En consecuencia, esta cuestión y tales rivalidades, hasta ayer o anteayer, 

atenienses, estaban destruyendo la hegemonía y la consideración pública de los 

tesalios. En este preciso instante están acabando con la libertad –efectivamente, los 

macedonios montan guardia en algunas de sus acrópolis–. Mientras tanto, tras entrar 

en el Peloponeso, cometieron masacres en Élide y saturaron a aquellos desgraciados 

con una demencia y una locura tan grandes que, para mandar los unos sobre los otros 

y contentar a Filipo, sus paisanos y ciudadanos cometían asesinatos impuros. 

El contexto histórico al que alude la narración demosténica está ligado con ciertos 

sucesos acontecidos poco antes del juicio de Esquines. Durante los años posteriores a la 

Tercera Guerra Sagrada (345-343 a.C.), Filipo había aumentado su poder en el continente 

griego. Algunas ciudades consideraron su ayuda una solución eficaz a ciertos problemas 

locales; mientras tanto, en otras regiones varios políticos aprovecharon el apoyo del 

monarca para influir en sus comunidades e incluso subvertir el régimen vigente por otro 

leal a Macedonia318. Demóstenes considera este panorama político algo catastrófico, no 

 
317 D. 19.258. Cf. D. 9.39. 
318 D. 10.7-10.  



 
 

 

104 

 

solo una prueba de la indolencia que algunos líderes influyentes demostraban, nublados 

por la necesidad de lucrarse personalmente; sino también de una confusión generalizada 

que impedía a los ciudadanos juzgar convenientemente a estos individuos, dejándose 

llevar por la inercia de los acontecimientos319. Dos ejemplos prueban la conmoción que 

tal situación de corrupción causó en distintas zonas. Primero, Demóstenes afirma que la 

Confederación de ciudades tesalias fue sometida por los macedonios. Del texto se 

desprende que esto había acontecido recientemente: las expresiones cronológicas que 

fijan la sucesión de los eventos evidencian un solapamiento casi total con el proceso 

judicial contra Esquines (μέχρι μὲν χθὲς ἢ πρώην...νῦν δ’ ἤδη). Además, Demóstenes 

intenta conmover a la audiencia utilizando sintagmas potentes desde un punto de vista 

identitario (τὴν ἡγεμονίαν καὶ τὸ κοινὸν ἀξίωμ’ ἀπωλωλέκει…τὴν ἐλευθερίαν 

παραιρεῖται)320. Con ello no hace otra cosa más que escenificar el desmoronamiento de 

los valores griegos y la peligrosidad que suponía acoger a Filipo, un bárbaro irrespetuoso 

y extremadamente destructivo321. 

En segundo lugar, la narración se traslada a la península del Peloponeso, donde el 

influjo de Filipo había irrumpido con fuerza y los representantes de varias ciudades habían 

intentado ganarse su favor (εἰς Πελοπόννησον δ’ εἰσελθόν). Por ejemplo, Argos y 

Mesenia buscaron liberarse del yugo espartano con el apoyo de Macedonia, lo cual 

perturbó el panorama político hasta tal punto que Atenas promovió acciones diplomáticas 

para disuadir a sus convecinos de aliarse con Filipo. Demóstenes se centra únicamente en 

los graves conflictos acontecidos en el seno de la Élide (ἐν Ἤλιδι)322. Su explicación 

alcanza altas cotas de dramatismo gracias a la implementación de la enargeia, esa viveza 

inherente a la écfrasis retórica con la cual el orador busca que su audiencia imagine el 

episodio evocado323. En esta ocasión Demóstenes dibuja un escenario sangriento (τὰς ἐν 

Ἤλιδι σφαγὰς πεποίηκεν), una stasis ciudadana que recuerda a los capítulos que 

 
319 Cf. Herrman 2020:137-142. 
320 Worthington 2013: 192. Totalmente distinta es la versión de Filipo, discurso epidíctico compuesto por 

Isócrates donde se sugiere que, gracias a la actividad política y diplomática de Macedonia se había 

alcanzado la pacificación de algunos pueblos griegos (Isoc. 5.20). 
321 Para más ejemplos sobre Demóstenes hablando sobre la libertad de los griegos amenazada por Filipo y 

sus hombres, cf. D. 6.24-25; 8.42-43; 9.36, 70-71; 10.4, 14-15; 18.65, 68. 
322 Ellis 1986: 150-151. 
323 Webb 2009: 87-91. 



 
 

 

105 

 

Tucídides dedica a la guerra civil en Córcira324. Se responsabiliza directamente de tal 

agitación a los secuaces que usurparon el gobierno vigente para instaurar un régimen 

favorable a Filipo. Tales acciones se apuntalan con la coordinación τοσαύτης παρανοίας 

καὶ μανίας, cuya elasticidad semántica precisa la enajenación mental y la incompetencia 

política de unos individuos embaucados por las promesas de Filipo325. Los resultados de 

estos intentos por agradar al monarca macedonio (ἵν’ ἀλλήλων ἄρχωσι καὶ Φιλίππῳ 

χαρίζωνται) se plasman de un modo aterrador: sin respeto por la concordia cívica, se 

perpetró una carnicería en la comunidad. Dicho homicidio injusto se referencia con el 

infinitivo μιαιφονεῖν. El término compuesto alude a un tipo de asesinato que entrañaba 

una contaminación física y ritual, noción aportada por el prefijo μιαι-. A pesar de que el 

adjetivo μιαίφονος se atestigua notablemente en varios géneros literarios de época 

clásica326, el empleo de la forma verbal es más reducido y se limita a cuatro 

comparecencias327. De este modo, la confrontación entre conciudadanos, originada por 

los secuaces de Filipo, implicaba un crimen severo y altamente contaminante328. Esta idea 

se verifica en la legislación utópica promulgada por Platón329, quien define que el 

homicidio voluntario era una injusticia que desencadenaba la exclusión de la vida 

comunitaria a través de la pena de muerte, además de prohibirse el sepelio del culpable 

en la misma tierra que el asesinado330. 

Demóstenes prosigue acusando a los traidores griegos que vendieron su patria en 

un pasaje narrativo que recuerda sobresalientemente el sitio de Olinto. El orador afirma 

 
324 Th. 3.81.3-5. 
325 D. 9.54, 67. Cf. Kazantzidis 2021: 119-121. 
326 Cf. A. Εu. 607; Pr. 868; Arist. EN 1177b10; Rh. 1386b28-29; E. Andr. 335; El. 322; Hec. 24, 1173; 

Hipp. 1379; Med. 266, 1346; Or. 524, 1563; Ph. 1760; Tr. 881; Hdt. 5.92A1, 5.92F1; S. El. 492; X. Cyr. 

8.7.18; HG 4.4.6; Hier. 4.4. 
327 μιαιφονέω se incluye también en Ifigenia en Áulide, donde precisa la naturaleza del sacrificio de Ifigenia 

(E. IA 1364). En La República de Platón constituye un rasgo característico del tirano (Pl. R. 571d2, 656e6); 

y en el Panegírico de Isócrates precisa las limitaciones del asesinato en el mundo griego (Isoc. 12.181). 

Menos habitual todavía es el sustantivo μιαιφονία, el cual aparece una única vez en el Contra Aristogitón 

de Demóstenes (D. 25.84). 
328 Cf. Parker 1996: 132-135. 
329 Pl. Lg. 865a1-874c9. 
330 Pl. Lg. 871a2-d5: «Quien asesine con sus propias manos a algún conciudadano premeditada e 

injustamente, primero que se le expulse según las normas tradicionales, para que no contamine ni los 

templos, ni el ágora, ni los puertos ni ningún otro espacio de reunión pública (μήτε ἱερὰ μήτε ἀγορὰν μήτε 

λιμένας μήτε ἄλλον κοινὸν σύλλογον μηδένα μιαίνων). […] Quien resulte culpable que sea condenado a 

muerte y que no sea enterrado en el país del agraviado, pues sería causa de desvergüenza, además de ser 

una impiedad (πρὸς τῷ ἀσεβεῖν)». Cf. D. 21.43. 



 
 

 

106 

 

que la responsabilidad del desmantelamiento de la Calcídica recaía sobre quienes habían 

cedido ante los sobornos de Filipo331. Como síntesis, todos estos ejemplos de traición se 

rematan con la valoración moral y altamente emotiva de Demóstenes (D. 19.267): 

[267] καὶ οὔτε τὸν ἥλιον ᾐσχύνοντο οἱ ταῦτα ποιοῦντες οὔτε τὴν γῆν πατρίδα οὖσαν, 

ἐφ’ ἧς ἕστασαν, οὔτε ἱερὰ οὔτε τάφους οὔτε τὴν μετὰ ταῦτα γενησομένην αἰσχύνην 

ἐπὶ τοιούτοις ἔργοις· οὕτως ἔκφρονας, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, καὶ παραπλῆγας τὸ 

δωροδοκεῖν ποιεῖ. ὑμᾶς οὖν, ὑμᾶς εὖ φρονεῖν δεῖ τοὺς πολλούς, καὶ μὴ ἐπιτρέπειν τὰ 

τοιαῦτα, ἀλλὰ κολάζειν δημοσίᾳ.  

[267]. Y quienes cometieron tales actos no sentían vergüenza ante el sol, ni ante la 

tierra que es su patria, con la cual se sustentan, ni ante los templos, ni ante las 

tumbas, ni ante el deshonor que derivará de tales acciones. De este modo, atenienses, 

la venalidad vuelve a los hombres insensatos y dementes. En consecuencia, es 

conveniente que vosotros, sí, vosotros, el pueblo, seáis sensatos, no permitáis tales 

actos, sino censuradlos públicamente. 

Demóstenes dibuja la estrecha trabazón entre patriotismo y piedad que fluye a lo 

largo de todo el discurso. Aquí se plantea como un catálogo que comprende distintos 

elementos identitarios para la comunidad, siendo efectivo para crear un bloque común 

entre la audiencia y el orador, así como para marginar al oponente en cuestión332. El 

elemento vertebral del texto, a partir del cual se formula el complejo pensamiento de 

Demóstenes, es el verbo αἰσχύνω. Tal y como aparece en los tratados filosófico-retóricos 

del siglo IV a.C., αἰσχύνω y sus derivados especifican una emoción compleja, que entraña 

cierto grado de somatización y desencadena un temor hacia la desaprobación pública 

debido a ciertas acciones o actitudes333. Tal tipo de respeto encuentra su aplicabilidad en 

el pasado, el presente y el futuro, una versatilidad que resultaba especialmente útil en la 

composición de discursos forenses, epidícticos y deliberativos. En este contexto, sin 

embargo, el uso de la conjunción negativa proporciona un significado radicalmente 

opuesto (οὔτε...ᾐσχύνοντο), una ausencia de preocupación hacia tal desaprobación y la 

temeridad derivada de ello. La emoción se plantea de forma retrospectiva pero sus efectos 

son todavía duraderos en el presente de la causa judicial: las injusticias perpetradas por 

los socios de Filipo (οἱ ταῦτα ποιοῦντες) son una muestra de desprecio hacia la comunidad 

y todos aquellos aspectos honrados por los buenos ciudadanos334. 

 
331 Cf. D. 19.261-266. 
332 Cf. Serafim 2017: 32-33; Serafim 2021a: 127. 
333 Arist. NE 1128b10-35; Rh. 1383b12. 
334 Konstan 2006: 92-98. 



 
 

 

107 

 

Demóstenes precisa cada uno de los elementos dañados en una enumeración 

ordenada mediante la distribución οὔτε...οὔτε. En ella, además, se compone una gradatio 

ascendente, donde los elementos geográficos y naturales dan paso a los de índole 

religiosa. La mención al sol (τὸν ἥλιον), puramente metafórica, encubre la carencia de 

vergüenza de los traidores, quienes no se amedrentaban por sus actos335. Posteriormente 

se incluye la tierra patria (τὴν γῆν πατρίδα), un símbolo importante en el imaginario 

ateniense. Y es que Demóstenes, en su deseo de que la audiencia se identifique con la 

parte injuriada, insinúa el potente motivo de la autoctonía, ese mito por el cual se afirmaba 

que el Ática siempre había nutrido a los atenienses (ἐφ’ ἧς ἔστασαν)336. Por cuanto atañe 

al plano religioso, el orador se refiere a dos registros distintos: los templos o recintos 

consagrados a los dioses (οὔτε ἱερά); y las tumbas de los antepasados (οὔτε τάφους), cuya 

atención y cuidado constituía uno de los puntos cardinales de la piedad ateniense337. A 

pesar de la carencia de léxico irreligioso directo, la finalidad de Demóstenes consiste en 

patentizar la traición de los aliados de Filipo. El orador postula que su comportamiento 

era cercano a la impiedad porque afectaba igualmente al plano religioso de la ciudad. 

Como colofón a este listado se vuelve a aludir a la vergüenza, en este caso con un carácter 

prospectivo. La emoción aplicada al futuro engloba la despreocupación que sentían hacia 

las posibles respuestas de sus compatriotas (οὔτε τὴν μετὰ ταῦτα γενησομένην αἰσχύνην 

ἐπὶ τοιούτοις ἔργοις)338. 

En las siguientes líneas Demóstenes acaba con una recapitulación de carácter 

instructiva. Como ya se había preludiado anteriormente, la corrupción que llevó a varios 

atenienses a traicionar a su país (τὸ δωροδοκεῖν) solo podía ser causa de demencia (οὕτως 

ἔκφρονας...καὶ παραπλῆγας). Por ello, era necesario que la audiencia actuara 

correctamente y que erradicara tal tipo de criminales. Una geminación enfática (ὑμᾶς οὖν, 

ὑμᾶς δεῖ τοὺς πολλούς) incide en la autoridad de los oyentes y en su papel decisivo en los 

procesos judiciales. El orador solicita abandonar la indolencia (ἔκφρονας) en beneficio 

 
335 MacDowell 2006: 318. 
336 Cf. D. 19.261. 
337 Cf. Lycurg. 1.8, 45, 142. 
338 El motivo no es exclusivo de este discurso, sino que se pueden observar empleos similares en otras 

manifestaciones oratorias de la época. Por ejemplo, aparece en Sobre las symmorias, un discurso temprano 

de Demóstenes (D. 14.32); en Sobre la embajada fraudulenta de Esquines, con una intención claramente 

patriótica (Aeschin. 2.22-23); o en Contra Leócrates, donde Licurgo explota el tópico en toda su acusación 

(v. g. Lycurg. 1.43). 



 
 

 

108 

 

de una actuación reflexiva (εὐ φρονεῖν), lo cual se traduce en condenar y castigar la 

traición de Esquines (μὴ ἐπιτρέπειν τὰ τοιαῦτα, ἀλλὰ κολάζειν δημοσίᾳ). En las líneas 

inmediatamente sucesivas Demóstenes insiste en la tarea del tribunal y su importancia 

para el bienestar de la comunidad ateniense (D. 19.268): 

[268] ταῦθ᾽ ὑμεῖς, ὦ ἄνδρες δικασταί, ὀρθῶς καὶ καλῶς πᾶσιν Ἕλλησι καὶ 

βαρβάροις δοκεῖτε ἐψηφίσθαι κατ᾽ ἀνδρῶν προδοτῶν καὶ θεοῖς ἐχθρῶν. ἐπειδὴ 

τοίνυν τὸ δωροδοκεῖν πρότερον τοῦ τὰ τοιαῦτα ποιεῖν ἐστιν καὶ δι᾽ ἐκεῖνο καὶ τάδε 

πράττουσί τινες, ὃν ἄν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, δωροδοκοῦντα ἴδητε, τοῦτον καὶ 

προδότην εἶναι νομίζετε. 

[268] Vosotros, jueces, según todos los griegos y los bárbaros, habéis votado estas 

resoluciones correcta y convincentemente contra unos hombres traidores y enemigos 

de los dioses. Ahora bien, puesto que la corrupción se produce antes de realizar tal 

tipo de acciones y puesto que algunos las perpetran por aquello, a quien conozcáis 

que acepta sobornos, atenienses, a ese consideradlo un traidor.  

Demóstenes divide su intervención en dos partes diferenciadas mediante los vocativos 

empleados339. La variación ὦ ἄνδρες δικασταί supone una apelación restringida a la 

plantilla encargada de juzgar la causa contra Esquines. A ellos pide que voten 

convenientemente en una coordinación de adverbios modales cuya importancia 

intensifican el homeoteleuton y el isosilabismo (ὀρθῶς καὶ καλῶς). La justicia intrínseca 

al procedimiento no solo contaría con el apoyo de todos sus conterráneos, sino también 

con el de los pueblos extranjeros, una antítesis que opera con matices generalizadores 

(πᾶσιν Ἕλλησι καὶ βαρβάροις)340. Si en el texto anterior el léxico irreligioso era 

claramente contextual, aquí la perspectiva demosténica es clara: el sintagma κατ’ ἀνδρῶν 

προδοτῶν καὶ θεοῖς ἐχθρῶν explicita el motivo acusador que Demóstenes perfila a lo 

largo de su discurso, donde aceptar sobornos no solo tenía implicaciones políticas sino 

que también se percibía como una acción contraria a la voluntad divina341. La segunda 

apelación engloba al grueso de atenienses presentes en el juicio (ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι) y, 

como tal, el enunciado obtiene un carácter más amplio y didáctico. El empleo de 

imperativos recalca la necesidad de condenar a todo individuo venal (ὃν 

ἄν...δωροδοκοῦντα ἴδητε), pues se pensaba en la corrupción como el antecedente natural 

de la traición (τοῦτον καὶ προδότην εἶναι νομίζετε).  

 
339 Serafim 2017: 26-27. 
340 Cf. MacDowell 2006: 303. 
341 Serafim 2020: 149. 



 
 

 

109 

 

Tras esta censura despersonalizada se retoman los ataques directos contra Esquines. 

Además de los ejemplos históricos y las citas legislativas sobre la corrupción, la 

referencia a estadistas reputados contrasta con los políticos promacedónicos, quienes 

– asegura Demóstenes– deberían ser justamente castigados342. Igual que en parágrafos 

anteriores, el orador se vale de la parentela de Esquines con el objetivo de recalcar su 

bajeza moral y su origen social precario. Resulta especialmente interesante comentar el 

apunte que se desliza sobre Glaucótea y su oficio como sacerdotisa itinerante (D. 19.281): 

[281] τὸν δὲ Ἀτρομήτου τοῦ γραμματιστοῦ καὶ Γλαυκοθέας τῆς τοὺς θιάσους 

συναγούσης, ἐφ' οἷς ἑτέρα τέθνηκεν ἱέρεια, τοῦτον ὑμεῖς λαβόντες, τὸν τῶν 

τοιούτων, τὸν οὐδὲ καθ’ ἓν χρήσιμον τῇ πόλει, οὐκ αὐτὸν, οὐ πατέρα, οὐκ ἄλλον 

οὐδένα τῶν τούτου, ἀφήσετε; 

[281] ¿Vosotros, tras juzgar a este, descendiente de tales tipos –el maestro Atrómeto 

y Glaucótea, quien conducía los cortejos báquicos por los que otra sacerdotisa 

había sido condenada a muerte–, lo vais a absolver aun cuando no ha hecho nada 

beneficioso para la ciudad ni él, ni su padre, ni ningún otro de los suyos? 

La interrogación con que Demóstenes se dirige al auditorio se proyecta hacia la 

votación que cerraba el procedimiento legal (ὑμεῖς...ἀφήσετε;). Con ella reprende a sus 

conciudadanos y perfila los antecedentes familiares del rival. Aunque nombra de pasada 

al padre de Esquines, un modesto maestro de escuela (τὸν δὲ Ἀτρομήτου τοῦ 

γραμματιστοῦ)343, la atención se centra totalmente en Glaucótea y su oficio ritual. Si bien 

el orador ya había destacado el papel de Glaucótea, ahora la sentencia se agrava a través 

de la sugerencia de que otra sacerdotisa había recibido la pena capital por dirigir 

actividades iniciáticas similares a las de la madre de Esquines. Dicha vinculación es la 

que fija uno de los escoliastas del discurso, interpretando que el antecedente natural de 

ἐφ’ οἷς era τοὺς θιάσους, siendo, desde luego, lo más factible344. No obstante, un segundo 

escolio a esta sección proporciona una perspectiva diferente: una tal Nino había sido 

demandada por Menecles por fabricar filtros amorosos345. Esta segunda prueba ha hecho 

que, de forma extensiva, se identifique a la sacerdotisa anónima de Sobre la embajada 

fraudulenta con Nino, aunque realmente los datos no son tan concluyentes como parece 

 
342 D. 19.270-280. 
343 Cf. D. 18.258. 
344 Schol. in D. 495b in or. 19.281. 
345 Schol. in D. 495a in or. 19.281: «Otra sacerdotisa había sido condenada a muerte también a causa de 

unas pócimas (ἐφ’ οἷς φαρμάκοις). Se dice que se llamaba Nino. Menecles la acusó por fabricar filtros 

amorosos (φίλτρα) para los jóvenes». 



 
 

 

110 

 

a simple vista. Los textos de época clásica donde se alude a Nino solo anotan que fue 

acusada por Menecles, sin precisar en ningún lugar cuál fue el crimen por el que se le 

procesaba346. Fueron los autores de época helenístico-imperial quienes emparentaron a 

Nino con el mundo ritual. En Sobre Dinarco, por ejemplo, Dionisio de Halicarnaso dice 

que Nino era una sacerdotisa347; mientras que Flavio Josefo, en su diatriba Contra Apión, 

asegura que fue acusada por la introducción de dioses extranjeros348. 

La información que se puede extraer de las fuentes literarias es difusa y no aclara 

totalmente la comparación establecida por Demóstenes349. Las referencias incluidas en 

otros discursos contemporáneos son demasiado imprecisas como para extraer una 

conclusión firme. Las citas de Dionisio y de Josefo no son fidedignas porque no 

transmiten datos coincidentes y es fácil que sus relatos incluyeran ese gusto por lo 

anecdótico y por las invenciones biográficas, propio de la literatura del momento. La 

explicación que más concuerda con el texto es la proporcionada por el segundo escolio, 

justamente aquel que no revela la identidad de la acusada. Además, la glosa permite 

dilucidar algunos aspectos esenciales para entender los motivos por que Demóstenes 

establece el símil: las iniciaciones que antes se consideraban una parodia de los Misterios 

ahora cuentan con la aprobación divina, lo cual proporcionaba impunidad legal a 

Glaucótea y a los cultos oficiados350. En consecuencia, la referencia a la sacerdotisa 

– verídica o una invención narrativa que potenciaba la gravedad de su discurso– sirve 

para crear un vínculo entre Glaucótea y la figura de la sacerdotisa-practicante que, durante 

el siglo IV a.C., despertaba desconfianza por poner en peligro el equilibrio familiar351. La 

comparación facilita imaginar a Glaucótea actuando a los márgenes de la sociedad y casa 

estupendamente con esa bajeza social que Demóstenes plasma cuando alude a la familia 

de Esquines. Esta idea de marginalización se hila con la necesidad de condenar al acusado 

por actuar de forma contraria a los intereses del Estado. Mediante una aliteración incisiva 

 
346 Cf. D. 39.2; 40.9. 
347 D.H. Din. 11.4. 
348 J. Ap. 2.267-268. 
349 Eidinow 2016: 17-23 apunta que la parquedad en las referencias a Nino se justifica por el conocimiento 

generalizado del caso por parte de la audiencia. No obstante la misma autora se extraña de que Demóstenes 

no aporte más información en su intento por desmontar la religiosidad de Glaucótea (2016: 45). 
350 Schol. in D. 495b in or. 19.281: ἐξ ἀρχῆς γέλωτα εἶναι καὶ ὕβριν κατὰ τῶν ὄντως μυστηρίων [ὅτι] τὰ 

τελούμενα ταῦτα <νομίζοντες> τὴν ἱέρειαν ἀπέκτειναν· μετὰ τοῦτο τοῦ θεοῦ χρήσαντο ἐᾶσαι γενέσθαι τὴν 

Αἰσχίνου μητέρα μυεῖν ἐπέτρεψαν. Cf. MacDowell 2006: 327. 
351 Cf. Eidinow 2019: 74-77; Marco Simón 2020. 



 
 

 

111 

 

y términos peyorativos (τὸν τῶν τοιούτων) el orador comunica que la ruindad de Esquines 

era una herencia familiar; y los perjuicios cometidos contra la patria se extienden a toda 

su parentela en una gradatio ascendente combinada con el asíndeton (τὸν οὐδὲ καθ’ ἓν 

χρήσιμον τῇ πόλει, οὐκ αὐτόν, οὐ πατέρα, οὐκ ἄλλον οὐδένα τῶν τούτου). 

Las referencias a la familia de Esquines forman, por tanto, un núcleo potente en la 

diatriba demosténica. Aunque la mayor parte de las críticas se lanzan contra Glaucótea, 

otros parientes también quedan malparados. A continuación, Demóstenes habla en 

términos humillantes y cómicos sobre los dos cuñados de su rival (D. 19.287): 

[287] ὁ δὲ καὶ τὰ τῶν ὑμετέρων συμμάχων ὅπλα ἐκείνῳ παραδοὺς οὑτοσὶ κατηγόρει, 

καὶ περὶ πορνείας ἔλεγεν, ὦ γῆ καὶ θεοί, δυοῖν μὲν κηδεσταῖν παρεστηκότοιν, οὓς 

ἰδόντες ἂν ὑμεῖς ἀνακράγοιτε, Νικίου τε τοῦ βδελυροῦ, ὃς ἑαυτὸν ἐμίσθωσεν εἰς 

Αἴγυπτον Χαβρίᾳ, καὶ τοῦ καταράτου Κυρηβίωνος, ὃς ἐν ταῖς πομπαῖς ἄνευ τοῦ 

προσώπου κωμάζει. καὶ τί ταῦτα; ἀλλὰ τὸν ἀδελφὸν ὁρῶν Ἀφόβητον. ἀλλὰ δῆτ᾽ 

ἄνω ποταμῶν ἐκείνῃ τῇ ἡμέρᾳ πάντες οἱ περὶ πορνείας ἐρρύησαν λόγοι. 

[287] En cambio, quien proporcionó a aquel las armas de vuestros aliados, este aquí 

presente, lanzaba acusaciones y hablaba sobre la prostitución, ¡tierra y dioses!, 

mientras estaban presentes sus dos cuñados, los cuales, si los conocierais, os 

echaríais a gritar: el repugnante Nicias, quien de camino a Egipto se prostituyó para 

Cabrias; y el maldito Cirebión, quien desfilaba en las procesiones sin máscara. Y 

esto, ¿por qué lo hacía? Desde luego, para mirar a su hermano Afóbeto. Pues, en 

verdad, aquel día todos los discursos sobre prostitución manaron río arriba. 

La potencia de la argumentación reside en que un individuo que había cometido un 

crimen tan grave como la traición (ὁ δὲ καὶ τὰ τῶν ὑμετέρων συμμάχων ὅπλα ἐκείνῳ 

παραδούς), merecedor de los castigos más rigurosos352, maquinara un juicio contra 

Timarco. El señalamiento de Esquines con el demostrativo οὑτοσί reviste de gravedad los 

cargos que presentó por prostitución (περὶ πορνείας ἔλεγεν) y esto también se nota por la 

interjección desaprobatoria de Demóstenes (ὦ γῆ καὶ θεοί)353. Para ejemplificar la 

mezquindad de Esquines se trae a colación la actitud de dos de sus cuñados, que 

perpetuaron la inmoralidad de su estirpe. El informe sobre estos personajes es 

especialmente llamativo porque Demóstenes decide omitir su nombre verdadero y utilizar 

apodos risibles para captar la atención del auditorio. El primero de ellos se describe como 

 
352 La traición, las lesiones causadas a elementos consagrados a los dioses (ἱεροσυλία) y ciertos tipos de 

homicidios tenían penas muy severas según la legislación ática: todos ellos merecían la pena de muerte y 

el cadáver del infractor, bien insepulto o enterrado, debía permanecer fuera de los límites del territorio ático. 

Cf. Antipho 5.10; X. HG 1.7.22. 
353 MacDowell 2006: 329. 



 
 

 

112 

 

Nicias, recordando al reconocido general ateniense del siglo V a.C. No obstante, el 

modelo referenciado sufre un trastrueque paradójico: en vez de alzarse como adalid de la 

decencia, este Nicias era un tipo repulsivo debido las acciones ilícitas que realizó durante 

una travesía militar hacia Egipto (Νικίου τε τοῦ βδελυροῦ)354. Su depravación se oculta 

tras el sintagma ἑαυτὸν ἐμίσθωσεν, eufemismo que realmente glosa la prostitución de su 

cuerpo para el comandante Cabrias355.  

Demóstenes abandona el escenario militar y se traslada al mundo religioso y ritual de 

Atenas para cargar contra el segundo cuñado de Esquines. Esta descripción resulta más 

jugosa por cuanto se refiere al empleo de la irreligiosidad. La terminología religiosa se 

combina con apuntes de carácter contextual. De este modo es humillado con el mote de 

Cirebión –asociado a los parásitos en la comedia de la época–356, al cual se le añade el 

epíteto κατάρατος, asegurando que merecía todo tipo de imprecaciones. Posiblemente su 

condición de maldito deriva de una actuación indebida en el marco ritual, pues 

Demóstenes afirma que participó en unas procesiones religiosas sin portar la máscara 

convenida (ἐν ταῖς πομπαῖς ἄνευ τοῦ προσώπου κωμάζει). La crítica filológica ha 

aportado varias contribuciones sobre la dualidad semántica del verbo κωμάζω. Con esta 

propuesta se consideraría que Demóstenes estaría creando una ambigüedad premeditada 

donde no se distingue nítidamente entre procesión solemne y un kommos desenfadado, 

inherente al ambiente simposíaco357. Para dilucidar esta cuestión, resulta de gran ayuda 

acudir a la apología de Esquines. El acusado, indignado por los tratos dispensados hacia 

sus familiares, los exculpa acaloradamente y sobre Epícrates-Cirebión pronuncia las 

siguientes palabras (Aeschin. 2.151): 

[151] καὶ τὴν Ἐπικράτους εὐαγωγίαν, τοῦ Φίλωνος ἀδελφοῦ, ἐπανάγεις εἰς ὀνείδη. 

καὶ τίς αὐτὸν εἶδε πώποτε ἀσχημονήσαντα ἢ μεθ᾽ ἡμέραν, ὡς σὺ φῄς, ἐν τῇ πομπῇ 

τῶν Διονυσίων ἢ νύκτωρ; οὐ γὰρ ἂν τοῦτό γ᾽ εἴποις, ὡς ἔλαθεν· οὐ γὰρ ἠγνοεῖτο.  

[151] Y la buena educación de Epícrates, el hermano de Filón, la llevaste hasta la 

vergüenza. ¿Quién lo vio alguna vez haciendo una indecencia, bien por el día, como 

tú afirmas, durante la procesión de las Dionisias, o por la noche? Pues, sin duda, no 

podrías decir lo siguiente, que pasó desapercibido, pues no es un desconocido. 

 
354 Aeschin. 2.150-151 desvela la identidad de su cuñado: Filón, hijo de Filódemo. De este elogia sus 

virtudes militares, las cuales contrastan con el mercenario prostituido de la acusación demosténica. 
355 Cf. D. 20.75-86. 
356 Harris 1986. 
357 Para un estudio pormenorizado sobre la cuestión, cf. Frontisi-Ducroux 1992. 



 
 

 

113 

 

La defensa que Esquines pronuncia sobre su cuñado, además de ser retóricamente 

depurada, resuelve algunas incógnitas que mantenía el discurso demosténico. Epícrates, 

un personaje público y conocido por la ciudadanía (οὐ γὰρ ἠγνοεῖτο), jamás había sido 

visto comportándose de forma indecente. Es aquí cuando Esquines desarrolla una antítesis 

temporal que secuencia el comportamiento virtuoso de su pariente: no hizo ningún acto 

lesivo durante la noche o durante el día, donde el orador ubica las acusaciones de 

Demóstenes sobre la participación en las Dionisias sin máscara (τίς αὐτὸν εἶδε πώποτε 

ἀσχημονήσαντα ἢ μεθ’ ἡμέραν, ὡς σὺ φῄς, ἐν τῇ πομπῇ τῶν Διονυσίων, ἢ νύκτωρ). A 

pesar de las incógnitas inherentes al papel de la máscara en este tipo de festividades, 

parece que la intención de la sección demosténica es ampliamente descalificadora: el 

plural retórico ἐν ταῖς πομπαῖς esconde la procesión diurna de las Dionisias, mientras el 

verbo κωμάζω debería interpretarse en su vertiente más generalizada.  

La máscara de Cirebión, además de revelar un atentado contra el ritual, permite a 

Demóstenes jugar con la perversión de este individuo. Una pregunta retórica (καὶ τί 

ταῦτα;) hace reflexionar a la audiencia sobre los motivos de tal osadía, los cuales esclarece 

el propio Demóstenes con el recurso de la hipófora: la ausencia de máscara era una excusa 

para mirar lascivamente al hermano de Esquines, marcando otra vez una relación de 

carácter ilícito (ἀλλὰ τὸν ἀδελφὸν ὁρῶν Ἀφόβητον)358. Finalmente, la hipocresía de 

Esquines, quien aleccionaba sobre la gravedad de la prostitución y de las relaciones 

indecentes cuando en su seno familiar había testimonios de tales prácticas, se apuntala 

con un dicho popular compuesto a partir de un adynaton, indicando la invalidez que 

adquirían a partir de ese momento todas las afirmaciones de Esquines359. 

En la parte final de su argumentación, Demóstenes reincide en el letargo político de 

sus conciudadanos cuando la verdadera preocupación de cualquier ateniense debería 

haber sido hacer frente a Filipo y castigar a todos sus colaboradores. Sin embargo, en vez 

de cargar contra Esquines o Filócrates –objetivos reincidentes en las acusaciones del 

orador– Demóstenes introduce en la ecuación judicial a Eubulo, quizá uno de los políticos 

más influyentes del período. Demóstenes había colaborado con el estadista al inicio de su 

 
358 Cf. Martin 2009: 68-69. 
359 MacDowell 2006: 330. 



 
 

 

114 

 

carrera pública pero, descontento con su postura no intervencionista, se desvinculó de su 

círculo político e inició una propaganda más agresiva contra Macedonia360.  

En el caso de la embajada, Eubulo iba a actuar como synegoros de la parte acusada361, 

una suerte de testigo de la defensa que contaba con la posibilidad de pronunciar un 

discurso durante la jornada judicial a fin de lograr la absolución del litigante principal o 

de rebajar las condiciones de su condena362. Consciente de la posición de Eubulo, 

Demóstenes inicia un movimiento para desacreditarlo e impedir que sus palabras 

condicionaran el voto del tribunal (D. 19.292):  

[292] οὗτοι δὲ τοῖς μετὰ ταῦτ᾽ ἀδικήμασι πάντ᾽ ἀπολωλέκασι, τηνικαῦτα διήλλαξαι; 

καὶ ἐν μὲν τῷ δήμῳ κατηρῶ Φιλίππῳ καὶ κατὰ τῶν παίδων ὤμνυες ἦ μὴν 

ἀπολωλέναι Φίλιππον ἂν βούλεσθαι· νῦν δὲ βοηθήσεις τούτῳ; πῶς οὖν ἀπολεῖται, 

ὅταν τοὺς παρ᾽ ἐκείνου δωροδοκοῦντας σὺ σῴζῃς; 

[292] Estos han arruinado todo con sus crímenes posteriores. ¿Ahora te has 

reconciliado con ellos? Antes maldecías a Filipo en la asamblea y jurabas por tus 

hijos que, con total seguridad, desearías que Filipo hubiera sido destruido; y, ¿ahora 

vas a ayudarlo? Pues digo yo: ¿cómo va a ser derrotado cuando tú proteges a los que 

aceptan sus sobornos? 

Las increpaciones de Demóstenes contra Eubulo se centran básicamente en su 

asociación con Filócrates y Esquines (οὗτοι). Los desmanes políticos que siguieron al 

concierto de la alianza con Filipo, que demostraron ser nocivos para Atenas (τοῖς μετὰ 

ταῦτ’ ἀδικήμασι πάντ’ ἀπολωλέκασι), prefiguran la primera reprimenda del orador, 

donde se cuestiona su asociación continuada con ambos individuos (τηνικαῦτα 

διήλλαξαι;). Seguidamente, una distribución μέν...δέ y los tiempos verbales de cada 

oración diferencian la actitud que Eubulo adoptó en un pasado más o menos próximo y 

aquella que Demóstenes esperaba que tomara durante su synegoria. Parece ser que el 

estadista ateniense se opuso oficialmente a Filipo lanzando imprecaciones contra su 

persona (κατηρῶ Φιλίππῳ...ὤμνυες ἦ μὴν ἀπολωλέναι Φίλιππον ἂν βούλεσθαι). Además 

de la energía implícita en καταράομαι, ligado al ámbito de la maldición, el verbo ὄμνυμι 

también posee un valor distinguido. Aunque el término habitualmente se refiere al acto 

del juramento, aquí su complemento circunstancial κατὰ τῶν παίδων agrega un matiz que 

 
360 Cf. Worthington 2013: 89-91; Gallo 2019: 353-354. 
361 Su participación se confirma en Aeschin. 2.184. 
362 Anaximen. Rh. 1442b12-16. En su exhaustiva monografía sobre la synegoria, Rubinstein 2000: 70-73 

explica cómo desde los comienzos del s. IV a.C. se acentuó la diferencia entre los synegoroi y los testigos, 

cuyo testimonio era un documento escrito que leía el secretario.  



 
 

 

115 

 

no debe desecharse: dado el carácter hostil de la preposición κατά, la expresión podría 

estar ocultando una forma de autoimprecación, por la cual el orador sancionaba la 

veracidad de sus palabras. Con ello incrementa la temeridad de Eubulo cuando le pregunta 

por su cambio de opinión respecto a Filipo (νῦν δὲ βοηθήσεις τούτῳ;)363. La interrogación 

retórica final traza la opinión de Demóstenes, enfatizada mediante el conector οὖν. La 

repetición del verbo ἀπόλλυμι –ahora optando por el futuro en vez del perfecto– incide 

todavía más en el inconveniente político que suponía proteger a los partidarios de Filipo 

y no erradicar los casos de corrupción (ὅταν τοὺς παρ’ ἐκείνου δωρδοκοῦντας σὺ σῴζῃς;). 

La incisiva ofensiva contra Eubulo se consuma con la pronunciación de un oráculo, 

una prueba extratécnica realmente eficaz si se quería revestir el discurso de una fuerza 

persuasiva mayor, así como salpicar el ánimo judicial con cierta superstición364. Aunque 

el texto original no se ha conservado en los manuscritos de Demóstenes, la paráfrasis 

ofrece pistas básicas que ayudan a desentrañar su significado: los dioses advirtieron a la 

ciudadanía que vigilaran a los líderes corruptos, que abandonaran el individualismo cívico 

y que fortalecieran la cohesión en la comunidad365. Después de este resumen 

interpretativo, el orador va guiando a su auditorio hacia la mejor resolución posible a 

través de juegos duales y antitéticos (D. 19.299): 

[299] πότερον οὖν οἴεσθ᾽ ἄν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τὸν τοσαῦτα κακὰ εἰργασμένον 

σωθέντα, ἢ δίκην δόντα, ἡδονὴν Φιλίππῳ ποιῆσαι; ἐγὼ μὲν οἴομαι σωθέντα. φησὶ δέ 

γε ἡ μαντεία δεῖν ὅπως ἂν μὴ χαίρωσιν οἱ ἐχθροὶ ποιεῖν. ἅπασι τοίνυν μιᾷ γνώμῃ 

παρακελεύεται κολάζειν τοὺς ὑπηρετηκότας τι τοῖς ἐχθροῖς ὁ Ζεύς, ἡ Διώνη, 

πάντες οἱ θεοί. ἔξωθεν οἱ ἐπιβουλεύοντες, ἔνδοθεν οἱ συμπράττοντες. οὐκοῦν τῶν 

ἐπιβουλευόντων μὲν ἔργον διδόναι, τῶν συμπραττόντων δὲ λαμβάνειν καὶ τοὺς 

εἰληφότας ἐκσῴζειν. 

[299] Así pues, ciudadanos atenienses, ¿acaso pensáis que a Filipo le agradaría que 

fuera salvado el responsable de tales desgracias? ¿O tal vez que recibiera justicia? 

Que fuera salvado, según mi opinión. Y, ciertamente, el oráculo afirma que es 

necesario actuar de modo que los enemigos no puedan alegrarse. En consecuencia, 

Zeus, Dione y todos los dioses ruegan que castiguéis a los que han prestado algún 

servicio a los enemigos: de los extranjeros a quienes tienden asechanzas; de los 

ciudadanos, a sus colaboradores. Ciertamente, la tarea de quienes tienden asechanzas 

 
363 Se debe recordar que antes de firmar la Paz de Filócrates, Eubulo, con la colaboración de Esquines, fue 

el promotor de enviar varias embajadas a distintos Estados griegos con el objetivo de crear un frente militar 

común contra Macedonia. Cf. Harris 1995: 50-51. 
364 En el corpus demosténico únicamente se evidencian dos ejemplos más: el primero en Contra Midias (D. 

21.51-55), donde los pronunciamientos oraculares de Delfos y Dodona sirven para sancionar los 

constituyentes de las Dionisias; y el segundo en la causa privada Contra Macárato (D. 43.66), a través de 

la cual se subraya la importancia de las honras fúnebre y los ritos familiares. 
365 Cf. D. 19.297-298. 



 
 

 

116 

 

es dar dinero, mientras que la de sus colaboradores es aceptarlo y ayudar a quienes 

ya lo han aceptado. 

Demóstenes anima a su auditorio a ponerse en la piel de Filipo (οἴεσθ’ ἄν) y a 

considerar qué pensaba el monarca sobre el panorama sociopolítico ateniense. Esta 

reflexión está perfectamente estructurada por una interrogativa doble (πότερον...ἤ) y en 

ella se enuncian dos posibilidades antitéticas: un Filipo deseoso de ver a sus esbirros 

absueltos (τὸν τοσαῦτα κακὰ εἰργασμένον σωθέντα); o sentenciados, lo cual se expresa 

en un estilo elíptico y acompañado por un zeugma cruzado (ἢ δίκην δόντα, ἡδονὴν 

Φιλίππῳ ποιῆσαι;). Frente al οἴεσθε con el que se compromete a la audiencia, Demóstenes 

reutiliza el mismo verbo en primera persona para pronunciarse sobre las posibles 

preferencias de Filipo (ἐγὼ μὲν οἴομαι σωθέντα). 

Es entonces cuando Demóstenes reintroduce la autoridad oracular como una suerte 

de máxima moral por la cual se profiere el comportamiento que se esperaba de la 

ciudadanía (φησὶ δέ γε ἡ μαντεῖα). El poder divino dialoga directamente con los humanos, 

a quienes aconseja evitar el triunfo de los enemigos (δεῖν ὅπως ἂν μὴ χαίρωσιν οἱ ἐχθροὶ 

ποεῖν). La idea de frustración presente en la oración se opone antitéticamente al anterior 

sintagma ἡδονὴν ποιῆσαι, referenciando el éxito actual de Filipo. La parte final del texto 

deslumbra por la concentración de recursos retóricos. Por medio de la prosopopoiia se 

busca que los oyentes imaginen a los dioses suplicando una cohesión comunitaria total 

que abogue por la penalización de los traidores atenienses (ἅπασι τοίνυν μιᾷ γνώμῃ 

παρακελεύεται κολάζειν τοὺς ὑπηρετηκότας τι τοῖς ἐχθροῖς)366. Este ambiente retórico-

literario se intensifica mediante el hipérbaton del sujeto donde además la disposición en 

asíndeton robustece la solemnidad del pasaje. Primero se nombra a Zeus y su consorte 

Dione367, pareja de divinidades vinculadas a Dodona; y se acaba la enumeración con el 

uso genérico πάντες οἱ θεοί, el cual engloba a todas las divinidades368. Tras esta petición, 

el castigo solicitado se describe de un modo bellísimo, en frases sintácticamente paralelas 

y asindéticas, marcadas con la antítesis adverbial ἔξωθεν / ἔνδοθεν. Mientras la amenaza 

 
366 En el Contra Demóstenes (323 a.C.), Dinarco recupera esta fuente oracular y su lectura básica de que la 

ciudadanía tenía que vigilar los movimientos de sus líderes. En esta fuente sí se alude directamente al origen 

dodoneo del oráculo, así como la antigüedad del mismo (Din. 1.78), un dato puede desarmar la datación de 

Parke (1967: 139-141), quien sugiere que sería posterior al 346 a.C. y que la consulta en Dodona estaría 

motivada por la pérdida de promanteia de Atenas tras el fin de la Tercera Guerra Sagrada. 
367 Cf. Parke 1967: 69-70. 
368 Serafim 2021a: 131-132. 



 
 

 

117 

 

exterior está representada por los macedonios (οἱ ἐπιβουλεύοντες), en el interior de la 

polis el mayor peligro es el sometimiento de los individuos ante los sobornos y las 

promesas de Filipo (οἱ συμπράττοντες). Una nueva antítesis asevera que la práctica de 

ofrecer y aceptar sobornos estaba destruyendo Atenas (διδόναι...λαμβάνειν); y todo ello 

se había complicado todavía más porque los cómplices de Filipo se protegían mutuamente 

(τοὺς εἰληφότας ἐκσῴζειν). El apunte final permite observar que los traidores anónimos 

del texto no son los únicos que amenazaban el equilibrio cívico-religioso de la polis, sino 

también sus cómplices –en este caso el propio Eubulo, quien iba a defender judicialmente 

a Esquines–369. 

  

 
369 Cf. Martin 2009: 74. 



 
 

 

118 

 

Epílogo (D. 19.302-343) 

En la parte final del discurso Demóstenes resume los puntos esenciales su acusación. 

Según las convenciones retóricas relativas al epílogo forense, la recapitulación era 

esencial para refrescar la memoria del tribunal antes de finalizar una intervención. Igual 

de importante era apoyarse en una retórica intensa que persuadiera definitivamente a la 

plantilla de jueces sobre la perversidad del acusado370. De tal forma la inserción de 

terminología irreligiosa en el epílogo puede antojarse tentadora: estos insultos perfilaban 

una maldad que sobrepasaba unas injusticias meramente políticas y los jueces podrían 

haberse visto condicionados por la magnitud emotiva de tal tipo de mensajes. Demóstenes 

no duda en servirse del léxico irreligioso y lo fusiona con la idea de traición, tal y como 

ha venido haciendo en parágrafos anteriores. Además opta por el empleo de nociones 

irreligiosas semánticamente explícitas, sin recurrir a contextos más sutiles que, en 

ocasiones, enmascaran ligeramente las pretensiones ofensivas del autor.  

Uno de los primeros temas abordados dentro del epílogo es la conversión de Esquines 

en seguidor de Filipo371. Demóstenes ya ha sugerido que las incongruencias de las arengas 

públicas que pronunció Esquines durante la deliberación de la paz solo podían justificarse 

a través de un soborno. Para ilustrar esta transformación repite los discursos con los que 

Esquines anteriormente atacaba a Filipo (D. 19.305):  

[305] βάρβαρόν τε γὰρ πολλάκις καὶ ἀλάστορα τὸν Φίλιππον ἀποκαλῶν 

ἐδημηγόρει, καὶ τοὺς Ἀρκάδας ὑμῖν ἀπήγγελλεν ὡς ἔχαιρον, εἰ προσέχει τοῖς 

πράγμασιν ἤδη καὶ ἐγείρεται ἡ τῶν Ἀθηναίων πόλις.  

[305] Efectivamente, hablaba en la asamblea tachando varias veces a Filipo como 

bárbaro y un maldito destructor, y os informaba que los arcadios se alegraban si la 

ciudad de Atenas por fin atendía sus asuntos políticos y despertaba. 

Partiendo de la base de que Esquines, al comienzo de su carrera política, habría 

mantenido una posición agresiva hacia el avance macedonio, Demóstenes rememora tal 

postura con la disyunción βάρβαρόν τε...καὶ ἀλάστορα τὸν Φίλιππον, cuya naturaleza 

incisiva concentra toda la fuerza del pasaje. βάρβαρος era un adjetivo despectivo que 

ciertos autores utilizaron habitualmente contra Filipo en un afán por acentuar las 

diferencias culturales existentes entre griegos del norte y del sur372. De hecho, los recelos 

 
370 Cf. Anaximen. 1443b14-21; Arist. Rh. 1419b10-1420a8.  
371 Vid. supra 23-28 (D. 19.12-13). 
372 Cf. MacDowell 2006: 339; Worthington 2013: 46-52. 



 
 

 

119 

 

de los atenienses también podrían haberse incrementado debido a las diferencias 

administrativas entre las poleis democráticas y una monarquía hereditaria373. Por otra 

parte, el término irreligioso ἀλάστωρ posee un significado difícil de precisar. Esta forma 

aparece con regularidad en el género trágico, normalmente vinculada a acciones impías o 

injusticias que conllevan algún tipo de contaminación. El sustantivo suele calificar una 

fuerza sobrenatural que impele a actuar vengativamente a los protagonistas, así como a 

las divinidades malignas que los acompañan o interactúan con ellos374. Demóstenes es el 

único orador que maneja el vocablo, que comparece dos veces en su corpus discursivo375. 

En esta ocasión la acepción de ἀλάστωρ está suavizada, desleída de su conexión con la 

contaminación ritual. Demóstenes emplea la palabra metafóricamente para describir a 

Filipo como una suerte de genio vengador de la Hélade que acarreaba numerosas 

desgracias al pueblo griego376.  

La segunda alegación de Esquines incluida en este apartado detalla esas comisiones 

diplomáticas que se trasladaron al Peloponeso para tomar medidas ante el avance de 

Filipo377. La respuesta del pueblo arcadio se enfatiza mediante una prolepsis (τοὺς 

Ἀρκάδας ὑμῖν ἀπήγγελεν ὡς ἔχαιρον) y Demóstenes recupera el tópico de la pasividad 

ateniense con el cual recuerda la política no intervencionista que se había adoptado 

durante la escalada de las tensiones con Macedonia (εἰ προσέχει τοῖς πράγμασιν ἤδη καὶ 

ἐγείρεται ἡ τῶν Ἀθηναίων πόλις). La postura de Esquines como un ferviente enemigo de 

Filipo se desmiente poco después, cuando Demóstenes glosa los cumplidos que su rival 

dirigió al monarca, los cuales se oponen totalmente al ataque anterior (D. 19.308): 

[308] εἶναί τε τὸν Φίλιππον αὐτόν, Ἡράκλεις, Ἑλληνικώτατον ἀνθρώπων, 

δεινότατον λέγειν, φιλαθηναιότατον· οὕτω δὲ ἀτόπους τινὰς ἐν τῇ πόλει καὶ 

δυσχερεῖς ἀνθρώπους εἶναι ὥστε οὐκ αἰσχύνεσθαι λοιδορουμένους αὐτῷ καὶ 

βάρβαρον αὐτὸν ἀποκαλοῦντας. ἔστιν οὖν ὅπως ταῦτ’ ἄν, ἐκεῖνα προειρηκώς, ὁ 

αὐτὸς ἀνὴρ μὴ διαφθαρεὶς ἐτόλμησεν εἰπεῖν; 

[308] ¡Por Heracles! Decía que el mismísimo Filipo era el más heleno de los 

hombres, el más habilidoso en la palabra y el mejor amigo de Atenas; y que en la 

ciudad había ciertos individuos tan extraños y obstinados que no se avergonzaban de 

 
373 Cf. D. 6.21, 24; 8.43; 10.4, 15. 
374 A. Ag. 1501, 1508; Eu. 236; Pers. 354; Supp. 415; E. El. 979; Hec. 686, 949; HF 1234; Hipp. 820; IA 

878, 946; Med. 1059, 1333; Or. 339, 1547, 1669; Ph. 1556, 1593; Tr. 768, 941; S. Aj. 374; OC 788; Tr. 

1092, 1235. 
375 Vid. infra 278-282 (D. 18.295-296). 
376 Cf. Moulinier 1952: 259-270; Parker 1996: 108. 
377 Cf. D. 19.9-10. 



 
 

 

120 

 

insultarlo ni de humillarlo como bárbaro. ¿Puede ser que el mismo hombre que había 

dicho aquello se atreva ahora a decir esto, a no ser que hubiera sido sobornado? 

Los elogios declamados por Esquines se engloban en la enumeración asindética de 

tres adjetivos superlativos. Gracias a esta suerte de amplificatio epidíctica y a las 

características sonoras del hipérbaton, Esquines habría magnificado tres rasgos del 

macedonio: su afinidad con las costumbres helenas (Ἑλληνικώτατον ἀνθρώπων); su 

carisma retórico (δεινότατον λέγειν)378; y su disposición para mantener relaciones 

amistosas con los atenienses (φιλαθηναιότατον)379. Como contraposición a estas 

alabanzas, el indefinido τινας y sus complementos (οὕτω δὲ ἀτόπους τινάς...καὶ δυσχερεῖς 

ἀνθρώπους) ocultan a Demóstenes y a otros hombres a quienes Esquines habría culpado 

de difamar a Filipo (ὥστε οὐκ αἰσχύνεσθαι λοιδορουμένους αὐτῷ καὶ βάρβαρον αὐτὸν 

ἀποκαλοῦντας)380, aun cuando él mismo se había atrevido a llamarlo bárbaro. Al 

considerar todos estos datos, Demóstenes llega a la conclusión de que el descaro de su 

rival solo se comprende si ha existido algún tipo de soborno (ἔστιν οὖν ὅπως ταῦτ’ ἄν, 

ἐκεῖνα προειρηκώς, ὁ αὐτὸς ἀνὴρ μὴ διαφθαρεὶς ἐτόλμησεν εἰπεῖν;).  

Demóstenes, obsesionado por demostrar una venalidad carente de pruebas sólidas, 

resume los acontecimientos que desencadenaron la corrupción de Esquines (D. 19.315-

316): 

[315] βούλομαι τοίνυν ὑμῖν ἐπελθεῖν ἐπὶ κεφαλαίων ὃν τρόπον ὑμᾶς 

κατεπολιτεύσατο Φίλιππος προσλαβὼν τούτους τοὺς θεοῖς ἐχθρούς. πάνυ δ’ ἄξιον 

ἐξετάσαι καὶ θεάσασθαι τὴν ἀπάτην ὅλην. τὸ μὲν γὰρ ἀπ’ ἀρχῆς τῆς εἰρήνης 

ἐπιθυμῶν, διαφορουμένης αὐτοῦ τῆς χώρας ὑπὸ τῶν λῃστῶν καὶ κεκλειμένων τῶν 

ἐμπορίων, ὥστ’ ἀνόνητον ἐκεῖνον ἁπάντων εἶναι τῶν ἀγαθῶν, τοὺς τὰ φιλάνθρωπα 

λέγοντας ἐκείνους ἀπέστειλεν ὑπὲρ αὑτοῦ, τὸν Νεοπτόλεμον, τὸν Ἀριστόδημον, τὸν 

Κτησιφῶντα· [316] ἐπειδὴ δὲ ἤλθομεν ὡς αὐτὸν ἡμεῖς οἱ πρέσβεις, ἐμισθώσατο μὲν 

τοῦτον εὐθέως, ὅπως συνερεῖ καὶ συναγωνιεῖται τῷ μιαρῷ Φιλοκράτει καὶ τῶν τὰ 

δίκαια βουλομένων ἡμῶν πράττειν περιέσται. 

[315] Así pues, quiero recapitularos desde el principio de qué modo Filipo os venció 

políticamente con la ayuda de estos enemigos de los dioses. Merece mucho la pena 

examinar y considerar el plan en su conjunto. Como al principio deseaba la paz 

porque los piratas saqueaban su territorio y bloqueaban sus puertos comerciales, de 

tal forma que aquel no sacaba ventaja de todos sus beneficios, despachó en 

representación suya a aquellos que pronunciaban discursos cordiales, a Neoptólemo, 

a Aristodemo y a Ctesifonte. [316] Cuando nosotros acudimos a su corte en calidad 

 
378 Cf. Aeschin. 2.41-43. 
379 MacDowell 2006: 340. 
380 Cf. Fornieles Sánchez 2020b para un estudio pormenorizado sobre los valores pragmáticos del indefinido 

τις en la oratoria forense de Demóstenes y Esquines. 



 
 

 

121 

 

de embajadores, compró a este rápidamente para que apoyara y cooperara con el 

maldito de Filócrates y para que nos aventajara a nosotros, quienes queríamos obrar 

conforme a la justicia. 

Demóstenes resume el modo en que Filipo desmanteló políticamente Atenas 

(βούλομαι τοίνυν ὑμῖν ἐπελθεῖν ἐπὶ κεφαλαίων...κατεπολιτεύσατο Φίλιππος). La 

oposición entre buenos y malos ciudadanos resulta fundamental para comprender el 

mensaje demosténico. Mientras ὑμᾶς nombra el núcleo ciudadano perjudicado por Filipo, 

sus socios –descritos con la expresión θεοῖς ἐχθρούς, fortalecida con el demostrativo 

despreciativo τούτους– son los causantes de tal disrupción cívico-religiosa. Tras esta 

introducción, la coordinación de dos infinitivos de aoristo marca el comienzo inmediato 

del relato (ἐξετάσαι καὶ θεάσασθαι τὴν ἀπάτην ὅλην). El texto sugiere que cuando Filipo 

comenzó a interesarse por la paz estaba siendo hostigado por los piratas que dominaban 

el mar Egeo, los cuales le impedían fletar sus navíos y exportar mercancías por vía 

marítima (διαφορουμένης αὐτοῦ τῆς χώρας ὑπὸ τῶν λῃστῶν καὶ κεκλειμένων τῶν 

ἐμπορίων). A partir de esta alusión a la piratería ha habido un intenso debate entre la 

crítica histórico-filológica. Por un lado, Hammond postula una cooperación entre los 

piratas del Egeo y los atenienses para bloquear la partida de barcos mercantes 

macedonios. Por otro, estudiosos como Buckler o MacDowell rechazan la existencia de 

tal escaramuza debido al cariz altamente denigrante del sustantivo λῃστῶν, con el cual 

Demóstenes jamás nombraría a los propios atenienses381. A pesar de esta problemática, 

es posible pensar que Demóstenes refiere los problemas marítimos de Filipo como un 

simple apoyo cronológico. De esta manera, los datos situarían todos estos movimientos 

políticos durante el año 348 a.C., cuando Filipo aún no había logrado erradicar la piratería 

en sus territorios. Las fechas cuadrarían, además, con los informes de Neoptólemo, 

Aristodemo y Ctesifonte, quienes transmitieron entonces las buenas intenciones de Filipo 

hacia Atenas (τοὺς τὰ φιλάνθρωπα λέγοντας ἐκείνους ἀπέστειλεν ὑπὲρ αὑτοῦ)382. 

Estos prolegómenos históricos dan paso a la primera entrevista con Filipo y las 

secuelas derivadas de ella (ἐπειδὴ δὲ ἤλθομεν ὡς αὐτὸν ἡμεῖς οἱ πρέσβεις). Demóstenes 

 
381 Hammond 1994: 369; Buckler 1996: 384-385; MacDowell 2006: 344. Igualmente, Ellis 1986: 101 

comenta la escasa fiabilidad de que los problemas marítimos forzaran a Filipo a buscar la paz. Más bien su 

mayor preocupación era que dos potencias continentales como Tebas y Atenas fijaran una alianza militar 

contra él. 
382 Vid. supra 23-28 (D. 19.12-13).  



 
 

 

122 

 

afirma que el soborno tuvo lugar durante la estancia de los embajadores en Pela, una 

acusación que Esquines iba a refutar personalmente en su apología383. El empleo del 

verbo μισθόω, perteneciente al ámbito de la compraventa, implica la prostitución política 

del oponente por haber traicionado los intereses de su ciudad384. Demóstenes dice que, a 

cambio de los favores de Filipo, Esquines se mostró dispuesto a cooperar con Filócrates 

y a aprobar la propuesta de paz (συνερεῖ καὶ συναγωνιεῖται τῷ μιαρῷ Φιλοκράτει). Una 

vez más, Filócrates es insultado con el adjetivo irreligioso μιαρός cuyo significado, más 

que entrañar una suerte de condición impura, concreta el desprecio que Demóstenes sentía 

hacia la inmoralidad del individuo. Aunque ya ha usado términos suficientemente 

convincentes para descalificar a sus enemigos, Demóstenes traza una línea divisoria entre 

el comportamiento del acusado, el de la audiencia y el suyo propio. Las aspiraciones 

justas de la comunidad se especifican mediante el pronombre de primera persona del 

plural (τῶν τὰ δίκαια βουλομένων ἡμῶν πράττειν). Con ello no solo se logra apelar los 

sentimientos patrióticos de la audiencia e incluir entre los virtuosos al orador, sino que 

también se excluye a Esquines del núcleo ciudadano por haber defraudado los intereses 

de su ciudad385. 

El impacto que los traidores causaron en el bienestar comunitario se va prolongando 

hasta llegar al final de la demanda demosténica386. No se aporta ningún argumento 

innovador en estas líneas pero el orador cumple con los estándares retóricos que se 

esperaban de la sección discursiva. Demóstenes elabora su petición final al tribunal para 

que resuelvan la causa en beneficio de los intereses atenienses, planteando la importancia 

de las instituciones estatales en el proceso de toma de decisiones públicas y en la 

perpetuación de la ideología democrática ateniense (D. 19.343): 

[343] τίνα δ᾽ οὐ πάντων τῶν ἄλλων χείρω πολίτην ὑπάρξειν, ὁρῶντα τοῖς μὲν ἅπαντα 

πεπρακόσι χρήματα, δόξαν, ἀφορμὴν τὴν Φιλίππου ξενίαν περιοῦσαν, τοῖς δὲ 

δικαίους τε παρέχουσιν ἑαυτοὺς καὶ προσανηλωκόσιν χρήματα πράγματα, 

ἀπεχθείας, φθόνον περιόντα παρ᾽ ἐνίων; μηδαμῶς· οὔτε γὰρ πρὸς δόξαν οὔτε πρὸς 

εὐσέβειαν οὔτε πρὸς ἀσφάλειαν οὔτε πρὸς ἄλλο οὐδὲν ὑμῖν συμφέρει τοῦτον 

ἀφεῖναι, ἀλλὰ τιμωρησαμένους παράδειγμα ποιῆσαι πᾶσι, καὶ τοῖς πολίταις καὶ τοῖς 

ἄλλοις Ἕλλησιν. 

 
383 Cf. Aeschin. 2.23, 152. 
384 Nichols 2019: 173. 
385 Serafim 2017: 30-31. 
386 D. 19.315-336.  



 
 

 

123 

 

[343] ¿Qué ciudadano no querrá ser más malvado que el resto cuando ve que quienes 

han perpetraron todo esto disfrutan de dinero, reconocimiento y de la ventajosa 

amistad de Filipo, mientras que los justos, los que se preocupan por sí mismos y 

donan dinero a los asuntos públicos, disfrutan de las enemistades y la envidia de unos 

cuantos? De ningún modo lo consintáis, porque no os conviene absolver a este 

individuo ni por reconocimiento, ni por piedad, ni por seguridad, ni por ninguna 

otra cuestión, sino convertirlo, tras castigarlo, en un ejemplo para todos, tanto para 

los ciudadanos como para el resto de los griegos.  

Demóstenes imagina ante su audiencia la conmoción cívica que podría provocar la 

absolución de su rival y, por tanto, el hecho de que el tribunal ignorase comportamientos 

ilícitos que eran susceptibles de repetirse en un futuro. La interrogativa retórica muestra 

la pulsión de adoptar una postura similar a la del acusado por parte de algunos ciudadanos. 

Para proteger la reputación de su audiencia Demóstenes se inclina por el uso del 

indefinido, con el cual se desvanece cualquier indicio de ataque directo (τίνα δ’ οὐ πάντων 

τῶν ἄλλων χείρω πολίτην ὑπάρξειν). El dilema al que se enfrentan los malhechores 

potenciales reside en la observación empírica (ὁρῶντα) del trato que recibían tanto los 

justos como los injustos. Paradójicamente los traidores atenienses disfrutaban de una 

enorme cantidad de beneficios gracias a la mediación de Filipo, los cuales se detallan por 

medio de una enumeración asindética (τοῖς μὲν ἅπαντα πεπρακόσι χρήματα, δόξαν, 

ἀφορμὴν τὴν Φιλίππου ξενίαν περιοῦσαν). Mientras tanto, el grupo de ciudadanos justos 

donde se incluye Demóstenes cautelosamente, propugnando el bienestar cívico a través 

de acciones honorables y del desempeño de liturgias (τοῖς δὲ δικαίους τε παρέχουσιν 

ἑαυτοὺς καὶ προσανηλωκόσιν χρήματα πράγματα) únicamente se había ganado la inquina 

de sus convecinos (ἀπεχθείας, φθόνον περιόντα παρ’ ἐνίων)387. 

El pasaje termina con un llamamiento al tribunal, que estaba igualmente sujeto al 

escrutinio público388. Un hipérbaton orienta cuáles son los detalles esenciales para 

Demóstenes, los cuales destaca también una enumeración correlativa (οὔτε γὰρ πρὸς 

δόξαν οὔτε πρὸς εὐσέβειαν οὔτε πρὸς ἀσφάλειαν οὔτε πρὸς ἄλλο οὐδέν). La votación no 

debía basarse en una cuestión de conveniencia y la absolución de Esquines no podía 

depender de una sensación de amenaza hacia la reputación o la seguridad personal de los 

 
387 Los dos términos recogen el significado de emociones negativas: ἀπέχθεια guarda relación con el léxico 

relativo al odio (τὸ μῖσος); φθόνος, por su parte, especifica un resentimiento descompensado surgido a 

partir de los logros alcanzados por otro individuo (Arist. Rh. 1386b16-24). Cf. Konstan 2006: 199, 219-

243. 
388 Cf. Roisman 2019: 240-241. 



 
 

 

124 

 

jueces (ὑμῖν συμφέρει τοῦτον ἀφεῖναι). Es crucial para este estudio analizar el valor de la 

lítote οὔτε πρὸς εὐσέβειαν, que contextualmente vuelve a invocar el juramento heliástico. 

Absolver a Esquines y mantener tal promesa eran ideas contradictorias: el indulto, aun 

evidenciándose la gravedad de sus acciones, contravendría el compromiso judicial y 

comprometería la posición de los jueces como ciudadanos respetuosos hacia un 

mecanismo cívico-religioso tan solemne como el juramento. El recurso retórico de la 

correctio resume con contundencia la solución de Demóstenes. Condenar a Esquines 

(τιμωρησάμενους) sería un acto ejemplar (παράδειγμα ποιῆσαι πᾶσι), cuyo alcance global 

realza el adjetivo de cantidad πᾶσι y su aposición inclusiva (καὶ τοῖς πολίταις καὶ τοῖς 

ἄλλοις Ἕλλησιν). El cierre del discurso subraya el papel de las instituciones cívicas como 

defensoras de los valores ideológicos y transmisoras de una paideia necesaria para 

asegurar una comunidad armoniosa389. 

  

 
389 Ober 1989: 159-161; Rubinstein 2005: 141-143. 



 
 

 

125 

 

DISCURSO DE LA DEFENSA 

(ESQUINES, SOBRE LA EMBAJADA) 

Proemio (Aeschin. 2.1-6)  

La característica brevedad, sencillez y precisión de la apología esquínea fulgura en 

el exordio discursivo. Ante la acotación tradicional de esta sección (Aeschin. 2.1-11) es 

posible apostar por una división alternativa: los primeros parágrafos constituirían el 

proemio propiamente dicho, mientras los siguientes serían una transición hacia la 

narración (Aeschin. 2.7-11)390. Igualmente, algunos autores han visto en esta sección una 

falta de unidad, ya que el orador simplemente acumula tópicos inconexos391. No obstante, 

la trabazón entre los distintos parágrafos está concienzudamente delineada: la defensa 

inicial de Esquines está hilvanada por el motivo de los falsos testimonios a partir de los 

cuales Demóstenes había compuesto su acusación. En primer lugar, Esquines plantea una 

captatio benevolentiae donde ya se atisban algunos contrataques basados en la presunta 

maldad del rival (Aeschin. 2.1-3)392. En segundo lugar, se produce una anticipación de 

dos cargos que, posteriormente, el orador iba a refutar con más detalle: el asunto de la 

mujer olintia (Aeschin. 2.4-5) y su cooperación con Filócrates (Aeschin. 2.6). 

Al contrario de lo que sucede en Demóstenes, el proemio de Esquines sí incorpora, 

aunque de manera singular, léxico irreligioso. La única comparecencia irreligiosa se 

incluye en la primera refutación del orador y funciona como un contrataque a los insultos 

proferidos por Demóstenes (Aeschin. 2.4-5): 

[4] ἐμοὶ δέ, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, συμβέβηκε τῆς Δημοσθένους ἀκούοντι κατηγορίας 

μήτε δεῖσαι πώποθ’ οὕτως ὡς ἐν τῇδε τῇ ἡμέρᾳ μήτ’ ἀγανακτῆσαι μᾶλλον ἢ νῦν μήτ’ 

εἰς ὑπερβολὴν ὁμοίως ἡσθῆναι. ἐφοβήθην μὲν γὰρ καὶ ἔτι καὶ νῦν τεθορύβημαι μή 

τινες ὑμῶν ἀγνοήσωσί με ψυχαγωγηθέντες τοῖς ἐπιβεβουλευμένοις καὶ κακοήθεσι 

τούτοις ἀντιθέτοις· ἐξέστην δ’ ἐμαυτοῦ καὶ τὴν αἰτίαν βαρέως ἤνεγκα, ὅθ’ ὕβριν καὶ 

παροινίαν εἰς γυναῖκα ἐλευθέραν καὶ τὸ γένος Ὀλυνθίαν κατηγόρει μου· ἥσθην δέ, 

ὅτ’ αὐτὸν ἐπὶ τῆς αἰτίας ὄντα ταύτης ἐξεβάλετε, καὶ τῶν σεσωφρονημένων ἐν τῷ βίῳ 

μοι χάριν ἀπειληφέναι νομίζω. [5] ὑμᾶς μὲν οὖν ἐπαινῶ καὶ διαφερόντως ἀγαπῶ ὅτι 

τῷ βίῳ μᾶλλον τῷ τῶν κρινομένων πιστεύετε ἢ ταῖς παρὰ τῶν ἐχθρῶν αἰτίαις· αὐτὸς 

δ’ οὐκ ἀποσταίην τῆς πρὸς ταῦτ’ ἀπολογίας. εἰ γάρ τις ἢ τῶν ἔξωθεν περιεστηκότων 

πέπεσται (σχεδὸν δ’ οἱ πλεῖστοι τῶν πολιτῶν πάρεισιν) ἢ τῶν δικαζόντων ὑμῶν, ὡς 

ἐγὼ τοιοῦτόν τι διαπέπραγμαι, μὴ μόνον εἰς ἐλεύθερον σῶμα, ἀλλὰ καὶ εἰς τὸ τυχόν, 

 
390 En ellos Esquines vacila sobre cómo iniciar su discurso hasta que, finalmente, se decide por relatar los 

acontecimientos de la primera embajada. 
391 Cf. Greaney 2005: 11. 
392 Brauw 2007: 191-193. 



 
 

 

126 

 

ἀβίωτον εἶναί μοι τὸν λοιπὸν βίον νομίζω· κἂν μὴ προϊούσης τῆς ἀπολογίας 

ἐξελέγξω καὶ τὴν αἰτίαν οὖσαν ψευδῆ καὶ τὸν τολμήσαντ’ εἰπεῖν ἀνόσιον καὶ 

συκοφάντην, κἂν τἆλλα πάντα μηδὲν ἀδικῶν φαίνωμαι, θανάτου τιμῶμαι. 

[4] Hombres atenienses, me ha pasado que, antes de escuchar la acusación de 

Demóstenes, jamás había sentido tanto miedo como en este día, no había estado más 

irritado que ahora y, del mismo modo, tampoco había disfrutado hasta hartarme. En 

efecto, primero experimenté miedo y todavía ahora me encuentro inquieto por si 

alguno de vosotros os hubierais equivocado sobre mí, poseídos por esas antítesis 

creadas con malicia. Después me enfadé y llevé la acusación con pesadez porque me 

culpaba de acosar sexualmente y bajo los efectos del vino a una mujer libre, de origen 

olintio. Finalmente disfruté porque lo ignorasteis mientras hacía tal tipo de acusación 

y creo que he recibido reconocimiento por haber actuado con moderación en mi vida. 

[5] Por tanto, os elogio y, ante todo, me alegra que confiéis más en la vida de los 

acusados que en las acusaciones lanzadas por enemigos. Pero yo no podría renunciar 

a defenderme de esto. En efecto, si alguno de los que están fuera, por los alrededores 

–la mayoría de los ciudadanos están cerca– o alguno de vosotros, miembros del 

tribunal, está convencidos de que yo he realizado algo así, no solo a una persona 

libre, sino a una cualquiera, creo que el resto de mi vida sería invivible. Si en el 

transcurso de mi defensa no logro demostrar que la acusación es falsa y que quien se 

atrevió a pronunciarla es un sacrílego y un sicofanta, aunque demuestre claramente 

que no he delinquido en ninguna otra cuestión, tal vez entonces merezca la pena de 

muerte. 

La naturaleza excepcional de la sección sobresale por la alusión a los sentimientos 

personales de Esquines. La declaración de Demóstenes (ἐμοί...τῆς Δημοσθένους ἀκούντι 

κατηγορίας) había desencadenado sensaciones variadas en el acusado. Tales emociones 

quedan secuenciadas ordenadamente gracias al paralelismo sintáctico y la repetición 

anafórica de μήτε. Distintos complementos intensificadores imprimen una respuesta 

emocional sin precedentes: el miedo (μήτε δεῖσαι πώποθ’ οὕτως ὡς ἐν τῇδε τῇ ἡμέρᾳ), el 

enfado (μήτ’ ἀγανακτῆσαι μᾶλλον ἢ νῦν) y un alivio acompañado de regocijo personal 

(μήτ’ εἰς ὑπερβολὴν ὁμοίως ἡσθῆναι). Acto seguido Esquines pasa a especificar el sentido 

de cada una de sus emociones, dispuestas ordenadamente con una distribución μέν...δέ. 

El miedo y unos nervios todavía duraderos (ἐφοβήθην μὲν γὰρ καὶ ἔτι καὶ νῦν 

τεθορύβημαι) se justifican por las consecuencias que podía acarrearle la retórica de su 

rival. Concretamente se alude al recurso de la antítesis, tan empleado por Demóstenes 

para contrastar su patriotismo con la traición de Esquines (τοῖς ἐπιβεβουλευμένοις καὶ 

κακοήθεσι τούτοις ἀντιθέτοις). La posibilidad de que el tribunal se dejara persuadir por 

estos argumentos –una persuasión que aquí se describe en términos cuasi mágicos 



 
 

 

127 

 

(ψυχαγωγηθέντες)393– abrumaba al orador, pues esto podía significar su condena394. El 

miedo dio paso a la indignación (ἐξέστην δ’ ἐμαυτοῦ) debido a las falsas acusaciones 

relacionadas con el escándalo de la mujer olintia (ὅθ’ ὕβριν καὶ παροινίαν εἰς γυναῖκα 

ἐλευθέραν καὶ τὸ γένος Ὀλυνθίαν κατηγόρει μου)395. Las graves difamaciones de 

Demóstenes se concretan en una coordinación de ofensas legales: ὕβρις, cuyo significado 

puede ser el detonador de la cólera de Esquines, refiere tanto una ofensa que vulnera los 

derechos de individuos libres como una suerte de acoso sexual396; y παροινία precisa el 

descontrol provocado por los efectos del vino. Las emociones negativas de Esquines 

acaban por resolverse en un estado de alegría motivado por el rechazo de los jueces a tales 

palabras (ἥσθην δέ, ὅτ’ αὐτὸν ἐπὶ τῆς αἰτίας ὄντα ταύτης ἐξεβάλετε). Además de la 

moderación que se atribuye el autor y que contrasta con el desenfreno en los cargos 

aducidos por la acusación (τῶν σεσωφρονημένων ἐν τῷ βίω μοι χάριν ἀπειληφέναι 

νομίζω), muy probablemente Demóstenes sobrepasó con su narración los estándares del 

decoro que se esperaban en las cortes judiciales, lo cual generaría las reprimendas del 

público mediante abucheos e interrupciones397.  

Para asegurar la buena voluntad de la audiencia el orador elabora un elogio que 

resalta a través de distintos recursos retóricos (ὑμᾶς...ἐπαινῶ). El zeugma cruzado y los 

plurales despersonalizados esconden la acusación frustrada de Demóstenes y, con ello, la 

ocasión de Esquines para que su defensa se escuche de forma objetiva (ὅτι τῷ βίῳ μᾶλλον 

τῷ τῶν κρινομένων πιστεύετε ἢ ταῖς παρὰ τῶν ἐχθρῶν αἰτίαις). Para complementar la 

captatio benevolentiae se recurre a una serie de enunciados típicos en los exordios 

forenses: en caso de que la totalidad del demos crea a la acusación, cuya gravedad subraya 

una correctio (ὡς ἐγὼ τοιοῦτόν τι διαπέπραγμαι, μὴ μόνον εἰς ἐλεύθερον σῶμα, ἀλλὰ καὶ 

εἰς τὸ τύχον), asumirá su destino judicial. De hecho, se adjuntan dos referencias que 

aluden a su posible condena: la primera se moldea con la expresión paradójica ἀβίωτον 

εἶναί μοι τὸν λοιπὸν βίον νομίζω; la segunda habla directamente de la pena de muerte 

 
393 Greaney 2005: 12 n. 11. 
394 Esquines configura una elattosis muy personal que marca críticamente sus desventajas frente al estilo 

demosténico. Este recurso retórico, perteneciente a las formas de modestia que abundan en los proemios 

discursivos, se documenta desde los primeros pasos de la oratoria forense ática. Cf. Anaximen. Rh. 

1436b32-36; Antipho 3.2.1-2; 5.1-2; Isoc. 6.6; Lys. 31.3-4. 
395 D. 19.197-198. 
396 Cf. Cohen 1995: 143-160. 
397 Harris 2017: 236. 



 
 

 

128 

 

(θανάτου τιμῶμαι), la esperada tradicionalmente en casos de deslealtad. No obstante, 

Esquines ruega la escucha detenida de sus pruebas, a través de las cuales trata de informar 

sobre la falsedad de Demóstenes (κἂν μὴ προϊούσης τῆς ἀπολογίας ἐξελέγξω καὶ τὴν 

αἰτίαν οὖσαν ψευδῆ). Esquines prepara un contraataque fundado en la etopeya negativa 

de Demóstenes. La coordinación ἀνόσιον καὶ συκοφάντην perfila su mendacidad: 

συκοφάντης era un insulto vigoroso que describía un genio retórico capaz de dañar el 

equilibrio estatal –en este caso causado por el deseo de desprestigiar públicamente a 

Esquines–398; el significado de ἀνόσιος, ya complejo de por sí, se difumina al presentarse 

en un contexto político. Como se comprobará a lo largo del trabajo, el orador hace un uso 

consciente del adjetivo, con el cual califica ciertas acusaciones de su rival que, por su 

deshonestidad, resultarían contrarias a las convenciones cívico-religiosas de la 

comunidad. 

  

 
398 Cf. Fisher 2008: 197-199. 



 
 

 

129 

 

Refutación de la primera sección narrativa (Aeschin. 2.56-96) 

Para contrarrestar los cargos de Demóstenes, Esquines inicia una brillante narración 

de los hechos dispuesta según un estricto orden cronológico. Solamente interrumpe su 

relato cuando incorpora pruebas extratécnicas como apoyo a su apología. La estructura 

discursiva merece atención: en vez escoger una narración extensa, seguida de la habitual 

objeción a las demandas del litigante, Esquines divide su discurso en dos apartados 

temáticos –la narración de la primera y de la segunda embajada, respectivamente–, los 

cuales finalizan con sendas refutaciones. Este patrón permite concluir una exposición de 

los hechos antes de comenzar la siguiente y, tal vez, ello produciría en la audiencia una 

sensación de solidez argumentativa. 

El primer pasaje donde comparece la terminología irreligiosa se incluye en la 

refutación de los cargos presentados sobre la primera embajada399. Más concretamente, 

Esquines niega haber sido el responsable de la exclusión de Cersebleptes en la alianza 

con Filipo. Durante las asambleas extraordinarias del 18 y el 19 de Elafebolión los 

atenienses habían acordado pactar una alianza con Filipo. Los aliados, cuyas peticiones 

habían sido rechazadas400, aceptaron la propuesta de Atenas y se prepararon para prestar 

los juramentos. Sin embargo, Filipo había limitado estrictamente los términos del acuerdo 

a los aliados formales de Atenas, de tal forma que el reino de Cersebleptes no se benefició 

del pacto. Antes de que la segunda embajada partiera a Pela para sancionar la paz, 

Critobulo acudió Atenas como emisario de Cersebleptes. Una vez allí, el 25 de 

Elafebolión, participó en una asamblea donde pidió la inclusión del tracio en los pactos 

con la intención de defenderse ante las incesables incursiones macedonias401. En su 

acusación por traición y cooperación con Filipo, Demóstenes afirmaba que Esquines 

había conjurado contra Cersebleptes al impedirle prestar los juramentos402. Como era de 

 
399 Los temas rebatidos son los siguientes: su cambio de opinión durante las asambleas del 18 y 19 de 

Elafebolión (Aeschin. 2.56-80); su responsabilidad en la marginación de Cersebleptes (Aeschin. 2.81-93) 

y en la destrucción de Fócide (Aeschin. 2.94-96). 
400 El synedrion ateniense quería fijar una tregua con Macedonia, no una alianza formal.  
401 Los esfuerzos de Critobulo fueron en vano pues, durante su estancia en Atenas, Filipo logró la 

capitulación de Cersebleptes. Cf. Ryder 2000: 66; Worthington 2013: 173. 
402 D. 19.174: «Pues bien, observad qué hizo él en relación con estas cuestiones y qué hizo Filócrates. En 

efecto, las cosas serán mucho más claras comparando ambas posturas. Primero, en efecto, excluyó de las 

treguas a los focenses, a Halo y a Cersebleptes, en contra del tratado y de lo que os había prometido». Cf. 

D. 19.334. 



 
 

 

130 

 

esperar, Esquines altera íntegramente el relato de su acusador: Demóstenes, quien se 

encargó de gestionar la asamblea en calidad de proedros, se negó tajantemente a aceptar 

las proposiciones de Critobulo, pretextando el oportunismo de Cersebleptes y diciendo 

que el momento de inscribirse en la alianza ya había caducado403. Una digresión extraída 

del derecho procesal –no exenta de notas religiosas y rituales– sirve al orador para ilustrar 

la malevolencia de Demóstenes (Aeschin. 2.87-88): 

[87] οὔκουν δεινόν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, εἴ τις κατ᾽ ἀνδρὸς πολίτου (οὐχ ἑαυτοῦ, 

ἀλλ᾽ ὑμετέρου, τοῦτο γὰρ προσδιορθοῦμαι) τολμᾷ τηλικαῦτα καταψεύδεσθαι, 

κινδυνεύοντος ὑπὲρ τοῦ σώματος; ἢ πῶς οὐκ εἰκότως οἱ πατέρες ἡμῶν ἐν ταῖς 

φονικαῖς δίκαις <ταῖς> ἐπὶ Παλλαδίῳ κατέδειξαν, τέμνοντες τὰ τόμια, τὸν νικῶντα 

τῇ ψήφῳ ἐξορκίζεσθαι (καὶ τοῦτο ὑμῖν πάτριόν ἐστιν ἔτι καὶ νῦν) τἀληθῆ καὶ τὰ 

δίκαια ἐψηφίσθαι τῶν δικαστῶν ὅσοι τὴν ψῆφον ἤνεγκαν αὐτῷ καὶ ψεῦδος μηδὲν 

εἰρηκέναι, εἰ δὲ μή, ἐξώλη αὐτὸν εἶναι ἐπαρᾶσθαι καὶ τὴν οἰκίαν τὴν αὑτοῦ, τοῖς 

δὲ δικασταῖς εὔχεσθαι πολλὰ καὶ ἀγαθὰ εἶναι; καὶ μάλα ὀρθῶς καὶ πολιτικῶς, ὦ 

ἄνδρες Ἀθηναῖοι· [88] εἰ γὰρ μηδεὶς ἂν ὑμῶν ἑαυτὸν ἀναπλῆσαι φόνου δικαίου 

βούλοιτο, ἦ που ἀδίκου γε φυλάξαιτ’ ἄν, τὴν ψυχὴν ἢ τὴν οὐσίαν ἢ τὴν ἐπιτιμίαν 

τινὸς ἀφελόμενος, ἐξ ὧν αὑτοὺς ἀνῃρήκασί τινες, οἱ δὲ καὶ δημοσίᾳ ἐτελεύτησαν. 

ἆρ’ οὖν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, δοίητ’ ἄν μοι συγγνώμην, εἰ κίναιδον αὐτὸν προσειπὼν 

καὶ μὴ καθαρεύοντα τῷ σώματι μηδ’ ὅθεν τὴν φωνὴν ἀφίησιν, ἔπειτα τὸ λοιπὸν 

μέρος τοῦ κατηγορήματος τοῦ περὶ Κερσοβλέπτην ἐπ’ αὐτοφώρῳ δείξαιμι ψεῦδος 

ὄν; 

[87] Por tanto, atenienses, ¿no es terrible que alguien se atreva a decir tamañas 

mentiras contra un ciudadano –no suyo, sino vuestro, lo aclaro de antemano–, 

haciendo que su vida corra peligro? ¿Cómo no va a ser normal que nuestros ancestros 

fijaran en los juicios por homicidio celebrados en el Paladio que, mientras troceaban 

las víctimas sacrificiales, el ganador de la votación jurara lo siguiente –esta tradición 

existía y existe ahora entre vosotros–: que cuantos jueces votaron a su favor lo han 

hecho conforme a la verdad y a la justicia, que no ha dicho nada falso; y, si no, 

profiere como maldición que él mismo y su familia sean arruinados, mientras 

suplica que los jueces reciban numerosos beneficios? Esto, atenienses, es totalmente 

correcto y bueno para la comunidad. [88] En efecto, si bien ninguno de vosotros 

querría quedar contaminado por un asesinato justo, igualmente querría protegerse 

de uno injusto, de privar a alguien de su vida, su hacienda o de los derechos de 

ciudadanía, motivo por el cual algunos se suicidaron, mientras otros murieron por 

orden del Estado. Por tanto, ciudadanos atenienses, ¿acaso me favoreceríais si, tras 

decir que él es un maricón y que no tiene limpio su cuerpo, ni siquiera por donde 

emite su voz, entonces demostrara claramente que la siguiente parte de la acusación 

sobre Cersebleptes es una mentira? 

Las interrogativas retóricas iniciales evocan la inconsciencia del rival. El sintagma 

genérico κατ’ ἀνδρὸς πολίτου humilla a Esquines, quien se lamenta de las falsedades 

 
403 Aeschin. 2.81-86. En Contra Ctesifonte Esquines proporciona una versión distinta de los hechos, 

afirmando que Demóstenes se confabuló con Filócrates para evitar la inclusión de Cersebleptes en el tratado 

(Aeschin. 3.73-74). Cf. Harris 1995: 73-76. 



 
 

 

131 

 

propaladas contra él (εἴ τις...τολμᾷ τηλικαῦτα καταψεύδεσθαι). Estas quejas también se 

intercalan con puyas insultantes: mientras el orador se describe como ciudadano 

ateniense, una oración parentética apostilla el posible origen extranjero de Demóstenes404. 

La correctio y una suerte de antinomia (οὐχ ἑαυτοῦ, ἀλλ’ ὑμετέρου, τοῦτο γὰρ 

προσδιορθοῦμαι) insinúan que el oponente estaba segregado del núcleo cívico ateniense. 

La procedencia del rival, que aquí se cuestiona tenuemente, surge con más énfasis en el 

discurso Contra Ctesifonte donde es señalado como un escita. Como comenta 

Apostolakis, este tipo de invectiva encontró su expresión más fecunda en el escenario 

cómico y posteriormente fue reciclado por los oradores y adaptado a las dinámicas 

oratorias del período405. 

 La segunda interrogación se formula a través del argumento sofístico de la 

probabilidad (ἢ πῶς οὐκ εἰκότως) y se conjuga con una digresión que dilucida las graves 

acciones de Demóstenes. Valiéndose de la autoridad de los ancestros (οἱ πατέρες ἡμῶν) 

el autor se transporta al ámbito del homicidio y nombra algunas prescripciones que 

regulaban estos juicios (ἐν ταῖς φονικαῖς δίκαις). El constituyente decisivo es, una vez 

más, el juramento: además de las promesas pronunciadas por los jueces y por los 

litigantes, la parte vencedora debía realizar un juramento complementario revestido de 

gran sacralidad (τὸν νικῶντα τῇ ψήφῳ ἐξορκίζεσθαι). Mientras se aseveraba la veracidad 

de la causa tenía lugar un desmembramiento ritual, lo cual aquí se indica mediante la 

figura de la aliteración y el acusativo interno en un uso metonímico por el que se 

vislumbran los animales inmolados en el sacrificio (τέμνοντες τὰ τόμια). Aunque la 

morfología ritual buscaba intimidar a perjuros potenciales, complementariamente se 

pronunciaba una imprecación (ἐπαρᾶσθαι). Igual que en otros textos analizados, la 

maldición se formula con el enunciado habitual, extendiéndose sobre el declamador y su 

familia (ἐξώλη αὐτὸν εἶναι...καὶ τὴν οἰκίαν τὴν αὑτοῦ)406. La imprecación se 

complementaba con ruegos para proteger al tribunal ante un posible quebrantamiento del 

juramento (τοῖς δὲ δικασταῖς εὔχεσθαι πολλὰ καὶ ἀγαθὰ εἶναι)407. Tal costumbre, que 

 
404 Cf. Aeschin. 2.22, 78, 171, 180, 183; 3.171-172. 
405 Apostolakis 2021: 56-61. 
406 Antipho 6.6 muestra que una acusación falsa no solo suponía un atentado contra la justicia, sino también 

contra los dioses (φονέα δὲ τὸν μὴ αἴτιον ψηφισθῆναι ἁμαρτία καὶ ἀσέβεια εἴς τε τοὺς θεοὺς καὶ τοὺς 

νόμους). Cf. Sommerstein & Bayliss 2013: 111-113. 
407 Faraone 2002: 81-85. 



 
 

 

132 

 

había perdurado hasta la actualidad del juicio (τοῦτο ὑμῖν πάτριόν ἐστιν ἔτι καὶ νῦν), aquí 

se liga únicamente a la corte del Paladio, donde se procesaban homicidios involuntarios, 

premeditados y asesinatos de esclavos, metecos o extranjeros408. Sin embargo, se puede 

postular con total certeza que se impulsaban juramentos similares en otras causas por 

homicidio409. 

La relación entre el ejemplo del Paladio y la situación de Demóstenes comienza a 

entreverse en las siguientes líneas, donde Esquines redunda en la gravedad de los falsos 

testimonios. Para ello establece una oposición entre homicidios justos e injustos que, por 

sus distintos móviles, envolvían varios grados de polución (φόνου δικαίου...ἀδίκου). El 

modo optativo aporta el matiz potencial y el verbo ἀναπίμπλημι, cuyo sentido figurativo 

se especializa en la contaminación por derramamiento de sangre, es el marcador 

contrastivo entre ambas opciones. Y es que, a pesar de su legitimidad, algunos asesinatos 

conseguían obstaculizar la vida política y privada de ciertos individuos, un inconveniente 

que se patentiza totalmente en los asesinatos injustos. Las rígidas medidas impuestas por 

la comunidad –la pena de muerte, el exilio o la privación de los derechos de ciudadanía 

(τὴν ψυχὴν ἢ τὴν οὐσίαν ἢ τὴν ἐπιτιμίαν τινὸς ἀφελόμενος– impedían la propagación de 

la supuesta mácula infecciosa de estos criminales, quienes quedaban totalmente excluidos 

de la vida en sociedad. 

Esquines ha ilustrado dos tópicos intensos –el perjurio y la contaminación derivada 

de una condena injusta– que le serán de ayuda en su descripción del contrincante. Primero 

procura ganar el favor de la audiencia, aquí implícito en el sintagma potencial δοίητ’ ἂν 

μοι συγγνώμην410; después traslada el ideario de la contaminación a su causa judicial, el 

cual se implementa en un juego de dobles sentidos. La lectura más explícita está 

estrechamente vinculada con el significado de κίναιδος. El adjetivo, de una obscenidad 

manifiesta, engloba comportamientos homosexuales de naturaleza sumisa o pasiva411. 

Todo ello se acentúa a partir de la lítote irreligiosa μὴ καθαρεύοντα, donde la semántica 

de καθαρεύω precisa la pureza física necesaria para garantizar el éxito de ciertos 

 
408 Arist. AP 57.3. 
409 D. 23.67-68, donde se describe la práctica de un ritual casi idéntico en la corte del Areópago. Cf. 

MacDowell 1963: 93. 
410 En su estudio sobre la compasión griega, Konstan 2004: 39 determina que συγγνώμη no posee el 

significado tradicional de ‘compasión’ o ‘perdón’. Más bien aludiría la disposición favorable del tribunal 

hacia un litigante. 
411 Cf. Worman 2008: 255-256. 



 
 

 

133 

 

rituales412. Demóstenes se ve adolecido de una contaminación física que invade todo su 

cuerpo –especialmente su boca, cuya mención disimula una sinécdoque (μηδ’ ὅθεν τὴν 

φωνὴν ἀφίησιν)–. Igual que sucedía con Timarco, las relaciones ilícitas de Demóstenes 

podían incapacitarlo para hablar y participar en la vida pública413. No obstante, se puede 

argüir otra interpretación a partir de las palabras de Esquines. Los rituales del juramento 

y de la autoimprecación que se han tratado en el excurso anterior patentizan el propósito 

del orador: si las falsas acusaciones acababan condenando a Esquines (τὸ λοιπὸν μέρος 

τοῦ κατηγορήματος τοῦ περὶ Κερσοβλήπτην ἐπ’ αὐτοφώρῳ δείξαιμι ψεῦδος ὄν;), 

Demóstenes se convertiría automáticamente en un ser infecto y las aseveraciones 

presentadas contra el acusado (φωνήν) serían el detonante de la impureza414. 

  

 
412 Rudhardt 1992: 50-51. 
413 Cf. Aeschin. 1.21: «Si algún ateniense se prostituyese, que no le sea posible pertenecer a los nueve 

arcontes, ni consagrarse a un sacerdocio, ni actuar como defensor público, ni desempeñar alguna 

magistratura, ni dentro ni fuera de las fronteras, ni por sorteo ni a mano alzada; que tampoco sea enviado 

como heraldo, que no dé su opinión, que no entre a los santuarios públicos y que no vaya más allá de las 

fuentes lustrales del ágora». Cf. Aeschin. 1.19. 
414 Cf. Martin 2009: 170-174. 



 
 

 

134 

 

Segunda sección narrativa (Aeschin. 2.97-118) 

El segundo bloque narrativo de esta defensa detalla los eventos transcurridos 

durante la segunda embajada en Pela. La comitiva ateniense había acudido a la corte 

macedonia para ratificar los pactos que harían oficial la alianza con Filipo pero la 

Asamblea ateniense también había solicitado a los embajadores que abordaran cualquier 

asunto beneficioso para la ciudad415. Una concisa alusión al viaje y a la estancia en 

Macedonia da paso al núcleo de este apartado narrativo: la intervención de Demóstenes, 

a quien se critica por agenciarse el derecho a hablar en primer lugar y por pronunciar un 

discurso vago e impreciso416; y la de Esquines, cuyos esfuerzos se centraron en la delicada 

situación de la Tercera Guerra Sagrada417.  

Filipo se encontraba inmerso en los preparativos de una campaña militar que 

acabaría con la ocupación focense de Delfos. Consciente de ello, Esquines adopta una 

voz consejera y recomienda al monarca cómo debería actuar si quería respetar la piedad 

y las costumbres de los griegos418. Para ello introduce una cita relativa al juramento 

anfictiónico, el cual se ha relacionado con los orígenes de la Anfictionía délfica y el 

conflicto de la Primera Guerra Sagrada. Todos estos acontecimientos poseen una 

naturaleza dudosa: las referencias literarias del conflicto surgen a partir del siglo IV a.C., 

especialmente tras el desenlace de la Tercera Guerra Sagrada. La ausencia de referencias 

previas y la fluctuación entre los datos existentes han llevado a varios estudiosos a 

cuestionar la veracidad del acontecimiento o, al menos, a negar la autenticidad del 

juramento419. Sea o no una invención, es innegable que su inclusión en el discurso de 

Esquines se adecua a los condicionantes históricos del momento420: la ocupación focense 

del santuario délfico y el inminente ataque militar que preparaba la Anfictionía (Aeschin. 

2.115): 

[115] ἅμα δ’ ἐξ ἀρχῆς διεξῆλθον τὴν κτίσιν τοῦ ἱεροῦ καὶ τὴν πρώτην σύνοδος 

γενομένην τῶν Ἀμφικτυόνων, καὶ τοὺς ὅρκους αὐτῶν ἀνέγνων ἐν οἷς ἔνορκον ἦν 

τοῖς ἀρχαίοις, μηδεμίαν πόλιν τῶν Ἀμφικτυονίδων ἀνάστατον ποιήσειν μηδ’ ὑδάτων 

ναματιαίων εἴρξειν μήτ’ ἐν πολέμῳ μήτ’ ἐν εἰρήνῃ, ἐὰν δέ τις ταῦτα παραβῇ, 

στρατεύσειν ἐπὶ τοῦτον καὶ τὰς πόλεις ἀναστήσειν, καὶ, ἐάν τις ἢ συλᾷ τὰ τοῦ θεοῦ 

 
415 Aeschin. 2.101-104. 
416 Aeschin. 2.108-112. Cf. Ryder 2000: 65-67. 
417 Aeschin. 2.113-117. 
418 Cf. Aeschin. 2.114. 
419 Robertson 1978; Sánchez 1997; 2001. 
420 Cf. Sánchez 2001: 72; Franchi 2015: 61-62. 



 
 

 

135 

 

ἢ συνειδῇ τι ἢ βουλεύσῃ τι κατὰ τῶν ἐν τῷ ἱερῷ, τιμωρήσειν καὶ χειρὶ καὶ ποδὶ 

καὶ φωνῇ καὶ πάσῃ δυνάμει· καὶ προσῆν τῷ ὅρκῳ ἀρὰ ἰσχυρά. 

 

[115] Primero describí minuciosamente la fundación del templo y la primera reunión 

celebrada por los anfictiones; y leí de nuevo los juramentos donde los antiguos 

prometían que no se causaría daño a ninguna ciudad de los anfictiones y que tampoco 

se le privaría de las aguas manantiales, ni en tiempos de guerra ni en tiempos de paz. 

Si alguien violara esto, se dispondría un ataque militar contra él y se destruirían sus 

ciudades; y si alguien robara las pertenencias del dios, fuera cómplice de ello en 

algún grado o planeara algo contra las propiedades sagradas, se le castigaría con 

la mano, con el pie, con la voz y con todo el vigor existente. Y al juramento se unía 

una poderosa maldición. 

 

Tras una breve contextualización (ἅμα δ’ ἐξ ἀρχῆς διεξῆλθον), Esquines expone los 

juramentos definitorios de la Anfictionía. El uso de términos como ὅρκος o ἔνορκος 

subrayan su dignidad, cuyo poder se incrementa aún más al atribuirle un origen ancestral 

(ἐν οἷς ἔνορκον ἦν τοῖς ἀρχαίοις). Este juramento se segmenta en dos partes: los acuerdos 

fijados entre las ciudades confederadas y la pena que conllevaba violar estas normas y las 

tareas del Consejo. Todo el pasaje está plagado de repeticiones de adverbios y 

conjunciones negativas, las cuales subrayan el afán de precisión para remarcar el carácter 

prohibitivo del mandato anfictiónico.  

La información más jugosa para el estudio de la irreligiosidad emana de los castigos 

anejos a los daños perpetrados contra el santuario. En la prótasis eventual el polisíndeton 

(καὶ ἐάν τις ἤ…ἤ…ἤ) y el paralelismo sintáctico secuencian tres tipos de violaciones 

consideradas por Esquines. La primera contravención consiste en dañar elementos 

consagrados a la divinidad (συλᾷ τὰ τοῦ θεοῦ). Aunque en griego clásico la expresión 

compuesta ἱεροσυλέω englobaba tal tipo de crímenes421, Esquines se decanta por el verbo 

συλάω, en sí carente de semántica irreligiosa pero precisado contextualmente por su 

complemento τὰ τοῦ θεοῦ. Muy probablemente en este texto su significado se reduce al 

expolio de objetos sagrados. Delfos y su oráculo, centro neurálgico del mundo heleno, 

albergaban numerosas dedicaciones que los griegos habían depositado como ofrendas. 

Considerando la realidad política del 346 a.C., los focenses llevaban años ocupando el 

santuario y empleado sus riquezas para sufragar los costes militares de la Guerra Sagrada, 

una cuestión espinosa que Esquines recuerda delicadamente con estas palabras. Ser 

cómplice en tales acciones (συνειδῇ τι) es otro de los actos merecedores de castigo. 

 
421 Cf. Vergara Recreo 2021a. 



 
 

 

136 

 

Igualmente, la carga irreligiosa de σύνοιδα está condicionada por el contexto del pasaje, 

donde se sobreentiende que el sujeto lesionado es Apolo délfico. Por último, el juramento 

de Esquines también condena al genio creador del plan (βουλεύσῃ τι) en una oración 

donde el tono de hostilidad contra los dioses se concentra en el sintagma κατὰ τῶν ἐν τῷ 

ἱερῷ. Un uso similar de βουλεύω en un modo contextualmente irreligioso aparece unos 

parágrafos después (Aeschin. 2.117): 

[117] τὴν μὲν οὖν ἀρχὴν τῆς στρατείας ταύτης ὁσίαν καὶ δικαίαν ἀπεφηνάμην εἶναι· 

συλλεγέντων δὲ τῶν Ἀμφικτυόνων εἰς τὸ ἱερὸν καὶ τυχόντων σωτηρίας καὶ ψήφου, 

τοὺς αἰτίους τῆς ἐξ ἀρχῆς καταλήψεως τοῦ ἱεροῦ δίκης ἠξίουν τυχεῖν, μὴ τὰς 

πατρίδας αὐτῶν, ἀλλ’ αὐτοὺς τοὺς χειρουργήσαντας καὶ βουλεύσαντας, τὰς δὲ 

πόλεις παρεχούσας εἰς κρίσιν τοὺς ἀδικήσαντας ἀζημίους εἶναι. 

 

[117] Yo dije que el origen de la expedición militar era justo y religioso. Y, cuando 

los anfictiones se reunían en el santuario y obtenían el derecho de protección y voto, 

yo consideraba conveniente que recibieran justicia los responsables de la ocupación 

inicial del templo, no sus patrias, sino aquellos que la ejecutaron y la planearon; 

y que las ciudades que llevaron a juicio a los criminales quedaran exentas de castigo. 

 

Esquines, quien coincide en que los móviles de la Guerra Sagrada estaban 

sancionados por hombres y dioses (τῆς στρατείας ταύτης ὁσίαν καὶ δικαίαν), hace una 

serie de precisiones acerca de quiénes deberían verse damnificados por el ataque a Delfos 

(τῆς...καταλήψεως τοῦ ἱεροῦ). Todos los participios empleados dejan atrás su valor 

genérico gracias al escenario irreligioso del texto. La correctio engarza con la 

enumeración de los culpables, en la que el paralelismo y el homeoteleuton inciden todavía 

más en la oposición entre autores materiales e intelectuales del crimen (τοὺς 

χειρουργήσαντας καὶ βουλεύσαντας). Del mismo modo, ambos se agrupan bajo participio 

genérico τοὺς ἀδικήσαντας y se recalca, una vez más, que los demás habitantes deberían 

ser perdonados. En consonancia con el pasaje y con los pronunciamientos explícitos de 

Demóstenes422, las anteriores palabras serían una insinuación del papel que Tebas había 

desempeñado en el asunto y de su responsabilidad como instigadora del conflicto. 

Todas las infracciones detalladas merecen un castigo que aquí se enfatiza con un 

inventario de sabor arcaizante donde el polisíndeton también ocupa un lugar destacado 

(τιμωρήσειν καὶ χειρὶ καὶ ποδὶ καὶ φωνῇ καὶ πάσῃ δυνάμει). Las prescripciones del 

juramento culminaban con una maldición que Esquines no precisa en este discurso (καὶ 

 
422 Vid. supra 28-33 (D. 19.20-21). 



 
 

 

137 

 

προσῆν τῷ ὅρκῳ ἀρὰ ἰσχυρά). No obstante, en su acusación Contra Ctesifonte recupera 

todos estos motivos para abordar el estallido de la Cuarta Guerra Sagrada y en ella 

desarrolla la maldición nombrando a los dioses invocados como testigos y las 

consecuencias que sufrían los perjuros423.  

 
423 Vid. infra 188-190 (Aeschin. 3.110-111). 



 
 

 

138 

 

Refutación final (Aeschin. 2.144-170) 

La narración del discurso se clausura con una refutación general que recupera varios 

temas de la acusación. En la primera subdivisión Esquines defiende a sus parientes de las 

calumnias pronunciadas por Demóstenes, hablando a favor de sus padres, sus hermanos 

y de sus cuñados424. Además de mencionar las condecoraciones de su padre y recordar 

los avatares familiares, utiliza la presentación de su madre en la corte judicial como 

método para lograr el favor de la audiencia. Esquines interrumpe sus objeciones al 

mencionar el envolvimiento de Demóstenes en un escándalo ateniense: el asesinato de 

Nicodemo de Afidna. Con este turbio episodio, que circularía por la polis desde el año 

348 a.C., se reactivarían los rumores sobre el orador y, por tanto, funcionaría como un 

arma de desacreditación política (Aeschin. 2.148): 

[148] σὺ δὲ <ὁ> ἀμφισβητῶν ἀνὴρ εἶναι (οὐ γὰρ ἂν τολμήσαιμι εἰπεῖν ὡς ἀνὴρ εἶ) 

ἐγράφης λιποταξίου καὶ τὸν γραψάμενον Νικόδημον τὸν Ἀφιδναῖον χρήμασι πείσας 

ἐσώθης, ὃν ὕστερον μετὰ Ἀριστάρχου συναπέκτεινας καὶ οὐ καθαρὸς ὢν εἰς τὴν 

ἀγορὰν ἐμβάλλεις. 

 

[148] Tú, que sostienes que eres un hombre virtuoso –no me atrevería a decir que lo 

seas– fuiste denunciado por deserción, conseguiste salvarte tras persuadir con dinero 

a quien redactó la denuncia, a Nicodemo de Afidna, a quien después asesinaste con 

la ayuda de Aristarco, e irrumpes en el ágora sin estar libre de contaminación. 

 

El pasaje comienza con un apóstrofe (σύ) al contrincante, a partir del cual Esquines 

va a centrarse en sus aptitudes militares. Se increpa la petulancia de Demóstenes (<ὁ> 

ἀμφισβητῶν ἀνὴρ εἶναι) con dos estrategias distintas: en primer lugar, el modo optativo 

de la oración parentética crea una sensación de cortesía fingida con la que, realmente, se 

está cuestionado la postura del rival (οὐ γὰρ ἂν τολμήσαιμι εἰπεῖν ὡς ἀνὴρ εἶ)425. En 

segundo lugar, se alude a una denuncia por deserción dirigida contra Demóstenes 

(ἐγράφης λιποταξίου), la cual había desembocado en un crimen escandaloso. Al parecer 

Nicodemo de Afidna fue el promotor, junto con un tal Euctemón, de esta demanda judicial 

(τὸν γραψάμενον). Demóstenes consiguió evitar que se presentaran cargos contra su 

persona a cambio de un soborno (χρήμασι πείσας) pero, poco después, Nicodemo fue 

brutalmente asesinado. En su discurso Contra Timarco el propio Esquines da pormenores 

sobre la sangrienta carnicería (Aeschin. 1.172): «Nicodemo de Afidna fue asesinado 

 
424 Aeschin. 2.147-152. 
425 Fornieles Sánchez 2020a: 26. 



 
 

 

139 

 

violentamente por Aristarco, después de haberle sacado los ojos al muy desgraciado y de 

cortarle la lengua, gracias a la cual hablaba libremente, confiando en las leyes y en 

vosotros»426. Precisamente este Aristarco, un joven bajo el magisterio de Demóstenes, 

fue considerado culpable y empezó a correr el rumor de que su maestro había maquinado 

el crimen. Los familiares de la víctima se contentaron con la huida al exilio de Aristarco 

y dieron por satisfecha la venganza del fallecido.  

No obstante, algunos rivales de Demóstenes encontraron en el suceso una 

oportunidad única para desacreditarlo mordazmente. Así se fue creando una propaganda 

antidemosténica basada en el imaginario del homicidio, de la contaminación y de los 

riesgos que esta deparaba a la sociedad427. Aunque no se ha conservado el discurso 

original de Midias, Demóstenes parafrasea buena parte de sus calumnias (D. 21.104):  

[104] ἀλλ’ ὃ καὶ δεινόν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, καὶ σχέτλιον καὶ κοινὸν ἔμοιγ’ 

ἀσέβημα, οὐκ ἀδίκημα μόνον, τούτῳ πεπρᾶχθαι δοκεῖ, τοῦτ’ ἐρῶ. τῷ γὰρ ἀθλίῳ 

καὶ ταλαιπώρῳ κακῆς καὶ χαλεπῆς συμβάσης αἰτίας Ἀριστάρχῳ τῷ Μόσχου, τὸ μὲν 

πρῶτον, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, κατὰ τὴν ἀγορὰν περιιὼν ἀσεβεῖς καὶ δεινοὺς λόγους 

ἐτόλμα περὶ ἐμοῦ λέγειν, ὡς ἐγὼ τὸ πρᾶγμ’ εἰμὶ τοῦτο δεδρακώς· 

 

[104] No obstante, atenienses, voy a decir lo siguiente: la actuación de este tipo me 

parece, sin duda, algo atroz, cruel y una impiedad pública, no simplemente una 

injusticia. En efecto, tras lanzar una acusación desfavorable y comprometida contra 

el desgraciado e infeliz de Aristarco, hijo de Mosco, primero, ciudadanos, mientras 

deambulaba por el ágora, se atrevía a decir contra mí sentencias impías y 

maliciosas, por ejemplo, que yo había perpetrado ese crimen.  

 

El énfasis que Demóstenes intenta dar a las acusaciones falsas de Midias se obtiene 

a partir del hipérbaton y de la figura del pleonasmo (καὶ δεινόν...καὶ σχέτλιον […] τῷ γὰρ 

ἀθλίῳ καὶ ταλαιπώρῳ κακῆς καὶ χαλεπῆς συμβάσης αἰτίας). Una correctio con 

reminiscencias gorgianas (ἀσέβημα, οὐκ ἀδίκημα μόνον) presenta el núcleo de la defensa 

demosténica. Este tipo de gradaciones en que una falta acaba por convertirse en un acto 

impío ya eran manejadas puntualmente por el cálamo sofístico de Antifonte y su 

operatividad perdura hasta la segunda mitad del siglo IV a.C428. Por consiguiente, los 

 
426 Cf. Idomeneo FGrH 338 F 12. 
427 Sobre el empleo de la retórica de la contaminación en contextos ajenos a las causas por homicidio, cf. 

Plastow 2020: 71-74. 
428 En lo concerniente al caso documentado en Antifonte, la gradatio parte del sustantivo ἁμάρτημα y acto 

seguido se introduce ἀσέβημα como elemento contrastante. Antipho. 5.91: «[…] En efecto, lo uno 

únicamente es un desliz pero lo otro, además, es una impiedad (τὸ μὲν γὰρ ἁμάρτημα μόνον ἐστί τὸ δὲ 

ἕτερον καὶ ἀσέβημα)». Para un uso similar, cf. Lycurg. 1.76: « […] Si Leócrates había jurado esto, ha 

 



 
 

 

140 

 

cargos injustos del acusado trascendían más allá de esfera pública y se transformaban en 

un acto impío ya que condenar a un inocente por homicidio podía extender la 

contaminación por la comunidad429. Y es que Midias, no contento con el exilio de 

Aristarco, se había dedicado a insultar públicamente a Demóstenes (κατὰ τὴν ἀγορὰν 

περιιών). Sus blasfemias se recogen con el sintagma ἀσεβεῖς καὶ δεινοὺς λόγους, donde 

el adjetivo ἀσεβής vuelve a subrayar el crimen religioso que suponía condenar a un 

inocente; mientras que δεινός englobaría su artificiosidad y malicia retóricas. En los 

siguientes parágrafos Demóstenes concentra sus esfuerzos en volcar las acusaciones de 

impureza sobre Midias430. Sin embargo, lejos de dispersar los rumores sobre su 

implicación en el asesinato de Nicodemo, sus rivales políticos siguieron empleándolos 

como una estrategia más de su invectiva431. 

Esquines no duda en retratar negativamente a su acusador citando su presunta 

participación en este homicidio. En su caso decide emplear el léxico inherente a la 

contaminación, el cual refleja cuáles eran las consecuencias de un derramamiento de 

sangre. Para ello redunda en la idea de que los instigadores de un homicidio compartían 

la mancha del crimen con los ejecutores432, por lo cual debían ser igualmente expulsados 

de cualquier espacio comunitario433. La transición del aspecto de aoristo 

(ἐγράφης...ἐσώθης) al de presente (ἐμβάλλεις) marca una acción que viene repitiéndose 

hasta la actualidad del juicio: Demóstenes había quedado libre de condena y, por ello, 

difunde su contaminación en los foros públicos de la ciudad (εἰς τὴν ἀγοράν). La lítote 

οὐ καθαρός configura el vértice de la polución demosténica y el estadista pierde cualquier 

atisbo de pureza física debido a su cooperación en el asesinato de Nicodemo. 

 
cometido perjurio abiertamente y no solo os ha perjudicado a vosotros, sino que también ha cometido una 

impiedad contra la divinidad (καὶ οὐ μόνον ὑμᾶς ἠδίκηκεν, ἀλλὰ καὶ εἰς τὸ θεῖον ἠσέβηκεν). 
429 MacDowell 2002: 330. 
430 Este movimiento argumentativo se divide en dos partes diferenciadas. Primero, Midias habría evitado 

que Demóstenes desempeñara cargos y liturgias con competencias religiosas si realmente lo creía culpable 

de homicidio (D. 21.114-115). Igualmente, Midias no habría compartido con Aristarco actos de 

camaradería y hospitalidad por miedo a quedar contaminado (D. 21.116-120). 
431 Aeschin. 1.170-173. Por su parte, Dinarco reelabora este argumento en otra línea irreligiosa, atendiendo 

sobre todo al genio maligno de Demóstenes (Din. 1.30) y al perjurio (Din. 1.47). Cf. Eidinow 2016: 257-

260. 
432 Cf. Pl. Lg. 871e8-872a7. 
433 Pl. Lg. 871a2-5: «Quien haya asesinado con su propia mano premeditada e injustamente a algún 

compatriota, primero que sea marginado según las normas tradicionales, para que no contamine ni los 

templos, ni el ágora, ni los puertos, ni ningún otro lugar de reunión pública (μήτε ἱερὰ μήτε ἀγορὰν μήτε 

λιμένας μήτε ἄλλον κοινὸν σύλλογον μηδένα μιαίνων)». Harris 2015: 26. 



 
 

 

141 

 

Este ejemplo permite comprobar el alcance que la retórica de la impureza tenía en 

las cortes atenienses. Lejos de la propuesta de Parker, quien señala un desfase progresivo 

desde comienzos del siglo IV a.C., las evidencias literarias demuestran cómo los oradores 

se valían de tales nociones por ser altamente persuasivas434. Evocar la contaminación era 

uno de los muchos planos en que el léxico irreligioso despertaba respuestas emocionales 

entre la audiencia judicial. Aquí el miedo juega un papel fundamental: la naturaleza 

prospectiva de la emoción engloba preocupaciones ciudadanas como fracasar en la 

erradicación de los homicidios o expulsar a los criminales de los espacios cívico-

religiosos. 

El siguiente argumento refutado por Esquines es el rumor de la mujer olintia. El 

caso, que ya se había anticipado resumidamente en el exordio, se desarrolla en detalle y 

se presentan distintas pruebas contrastables. En los parágrafos iniciales el orador cuenta 

que Demóstenes sobornó a un tal Aristófanes de Olinto para que testificara contra él, 

alegando que la mujer ultrajada era un familiar suyo. No obstante, Aristófanes se negó 

rotundamente y apoyó la defensa de Esquines declarando en su favor435. Justo después de 

que el secretario lea las pruebas testificales, se inicia una sección donde Esquines 

arremete con fuerza contra su rival (Aeschin. 2.156-157): 

[156] τῶν μὲν μαρτύρων διομνυμένων καὶ μαρτυρούντων ἀκούετε· τὰς δ’ ἀνοσίους 

[τῶν λόγων] ταύτας τέχνας, ἃς οὗτος πρὸς τοὺς νέους ἐπαγγέλλεται καὶ κέχρηται 

νυνὶ κατ’ ἐμοῦ, ἆρα μέμνησθε, ὡς ἐπιδακρύσας καὶ τὴν Ἑλλάδα κατοδυράμενος καὶ 

Σάτυρον τὸν κωμικὸν ὑποκριτὴν προσεπαινέσας, ὅτι ξένους τινὰς ἑαυτοῦ 

αἰχμαλώτους σκάπτοντας ἐν τῷ Φιλίππου ἀμπελουργείῳ καὶ δεδεμένους παρὰ πότον 

ἐξῃτήσατο παρὰ Φιλίππου, [157] ταῦθ’ ὑποθεὶς ἐπεῖπεν ἐντεινάμενος ταύτην τὴν 

ὀξεῖαν καὶ ἀνόσιον φωνήν, ‘ὡς δεινόν, εἰ ὁ μὲν τοὺς Καρίωνας καὶ Ξανθίας 

ὑποκρινόμενος οὕτως εὐγενὴς καὶ μεγαλόψυχος γένοιτο, ἐγὼ δ’ ὁ τῆς μεγίστης 

πόλεως σύμβουλος, ὁ τοὺς μυρίους Ἀρκάδων νουθετῶν, οὐ κατάσχοιμι τὴν ὕβριν, 

ἀλλὰ παραθερμανθείς, ὅθ’ ἡμᾶς εἱστία Ξενόδοκος τῶν ἑταίρων τις τῶν Φιλίππου, 

ἕλκοιμι τῶν τριχῶν καὶ λαβὼν ῥυτῆρα μαστιγοίην αἰχμάλωτον γυναῖκα’. 

 

[156] Estáis escuchando los juramentos y los testimonios de los testigos. Y, por 

cuanto respecta a estas técnicas sacrílegas, las cuales este tipo transmitía a los 

jóvenes y ahora mismo ha estado utilizando contra mí, recordad cómo lloró, se 

lamentó por Grecia y elogió al actor cómico Sátiro porque, durante un banquete, 

rogó a Filipo la liberación de unos prisioneros extranjeros que araban en los viñedos 

de Filipo y que habían sido encadenados. [157] Tras estas sugerencias dijo, tensando 

esa voz chirriante y sacrílega: «Cuán terrible resulta que el actor que ha representado 

a Cariones y Jantias haya sido tan ilustre y generoso y yo, mientras tanto, el consejero 

de la ciudad más grande, asesor de los Diez Mil arcadios, no haya controlado la 

 
434 Parker 1996: 126-130; Harris 2015: 14-22. 
435 Aeschin. 2.153-154. 



 
 

 

142 

 

arrogancia sino que excitado por el calor del vino, cuando Jenódoco, un compañero 

de Filipo, nos invitó a un banquete, arrastrara de los cabellos y golpeara con un látigo 

a una mujer prisionera». 

 

El recordatorio de los testigos en la parte inicial del texto (ἀκούετε) funcionaría 

como un nexo entre la lectura de las pruebas extratécnicas y la continuación del discurso 

del orador. Sobre estas primeras líneas hay que insistir en la cita a los juramentos de los 

testigos (μαρτύρων διομνυμένων). En los procesos ordinarios los declarantes no estaban 

sujetos a este tipo de convenciones. Cuando los testimonios eran orales –durante el siglo 

V a.C. y buena parte del IV a.C.– se podía incluir un juramento para agregar una mayor 

veracidad pero, a medida que se fue convirtiendo en un informe escrito, tales prácticas 

pasaron a ser un fenómeno residual. Por tanto, no se puede discernir si los juramentos 

referenciados por Esquines fueron pronunciados por sus testigos o si, por el contrario, 

fueron añadidos para la publicación del discurso, como una estrategia retórica más con la 

que legitimar la autenticidad de los testimonios436. 

A continuación se recuerda a la audiencia la retórica practicada por Demóstenes en 

su acusación (ἀνοσίους…ταύτας τέχνας). En este acusativo de relación el demostrativo 

ταύτας aporta un matiz despectivo al sintagma, el cual queda totalmente confirmado por 

el adjetivo irreligioso ἀνοσίους. Como en el proemio, ἀνόσιος –normalmente concretando 

actos opuestos a los valores sociales y religiosos de una comunidad– aparece en un 

contexto religiosamente neutro, donde Esquines acusa a su rival de ruindad por 

responsabilizarle de agredir a una prisionera olintia. Además, las técnicas del contrincante 

no solo dañaban al propio Esquines (καὶ κέχρηται νυνὶ κατ’ ἐμοῦ), sino también al resto 

de la sociedad. Demóstenes se rodeaba de jóvenes acaudalados a quienes instruía en el 

ámbito de la oratoria y Esquines transmite sospechas sobre sus enseñanzas. Aunque no 

redunda mucho en el tema debido a la brevedad del enunciado, parece que con sus 

lecciones Demóstenes corrompía a la juventud (τὰς δ’ ἀνοσίους [τῶν λόγων] ταύτας 

τέχνας, ἃς οὗτος πρὸς τοὺς νέους ἐπαγγέλλεται). En efecto, ciertas acusaciones 

presentadas contra Sócrates resuenan en el enunciado y el corpus esquíneo recoge otras 

evidencias más esclarecedoras sobre tal vínculo437: en el Contra Timarco, cuando se 

produce la relación del asesinato de Nicodemo, Esquines compara explícitamente a 

 
436 Cf. Sommerstein & Bayliss 2013: 87-91. 
437 Cf. Pl. Ap. 23d1-2, 24b8-26b6; X. Ap. 19, 24-25; Mem. 1.2.1. 



 
 

 

143 

 

Demóstenes y su instrucción a Aristarco con aquellas que impartió Sócrates al oligarca 

Critias438. 

Así Esquines critica los métodos persuasivos empleados por Demóstenes. Las 

mofas al tono patético que imprimía a su discurso (ὡς ἐπιδακρύσας καὶ τὴν Ἑλλάδα 

κατοδυράμενος) conectan con el elogio de Sátiro en su misión por liberar a unos 

prisioneros olintios (Σάτυρον τὸν κωμικὸν ὑποκριτὴν προσεπαινέσας, ὅτι ξένους 

τινὰς...ἐξῃτήσατο παρὰ Φιλίππου). Las palabras de Esquines difieren aquí de las 

alegaciones demosténicas: si bien el primero dice que acudió para rescatar a los 

prisioneros que trabajaban en los viñedos de Filipo (αἰχμαλώτους σκάπτοντας ἐν τῷ 

Φιλίππου ἀμπελουργείῳ καὶ δεδεμένους), Demóstenes afirma que Sátiro pidió rescatar a 

las hijas de un viejo conocido, respetando así los valores de camaradería y hospitalidad439. 

No obstante, el foco del descontento de Esquines es el inmerecido trato que le dispensó 

en su acusación. Esta queja encaja con una nueva alusión a la condición sacrílega de sus 

palabras (ἐντεινάμενος ταύτης τὴν ὀξεῖαν καὶ ἀνόσιον φωνήν). El uso metafórico de 

ἐντείνω muestra cómo aumentaba el tono de su acusación; τὴν φωνήν es una sinécdoque 

que indica el soporte físico del discurso; y la coordinación ὀξεῖαν καὶ ἀνόσιον lo delimita 

despectivamente: el primer término posee una semántica sensitivo-sensorial con la cual 

Esquines evoca cierto amargor y rechazo; el segundo intenta aludir a la ilicitud en la 

pronunciación de tales juicios. Esquines resume todo esto recuperando la comparación 

con la actitud de Sátiro, la cual se plantea extensamente en Sobre la embajada fraudulenta 

de Demóstenes (‘ὡς δεινόν, εἰ ὁ μὲν...ἐγὼ δ’)440. El actor cómico fue elogiado por su gran 

virtud (οὕτως εὐγενὴς καὶ μεγαλόψυχος γένοιτο) cuando asumía el papel de tipos 

descarados y arrogantes sobre los escenarios (ὁ μὲν τοὺς Καρίωνας καὶ Ξανθίας 

ὑποκρινόμενος)441. Esquines, a pesar de los valiosos consejos que proporcionó al pueblo 

al inicio del enfrentamiento con Macedonia (ὁ τῆς μεγίστης πόλεως σύμβουλος, ὁ τοὺς 

μυρίους Ἀρκάδων νουθετῶν), se sitúa en un bando radicalmente opuesto al de Sátiro 

(ἐγώ...οὐ κατάσχοιμι τὴν ὕβριν). El recurso de la correctio plasma cuál era la imagen 

 
438 Aeschin. 1.170-173. 
439 D. 19.193-195. Cf. Schol. in Aeschin. 336 in or. 2.156.  
440 Cf. D. 19.193-199. 
441 Ambos son nombres de esclavos aristofánicos. Jantias es el acompañante de Dioniso en Las Ranas, 

participante en la katabasis al inframundo para rescatar a Eurípides. Carión es el esclavo de Pluto, quien 

colabora con Crémilo para devolver la vista al inválido Pluto con la esperanza de que, gracias a esta acción, 

reparta equitativamente las riquezas entre todos los ciudadanos. 



 
 

 

144 

 

transmitida por Demóstenes (ἀλλά). Para ello imita sus alegaciones a través analogías 

léxicas: con el participio de παραθερμαίνω –Demóstenes emplea el verbo διαθερμαίνω– 

se refleja la excitación derivada por la ingesta de vino; y el sustantivo ῥυτήρ vuelve a 

utilizarse como el objeto con que se castiga a la olintia442. Sin embargo, la defensa de 

Esquines se diferencia en algunos aspectos de la narración demosténica. En primer lugar, 

en vez de un descendiente de los Treinta, el anfitrión del banquete es un tal Jenódoco, 

miembro de la corte de Filipo (τῶν ἑταίρων τις τῶν Φιλίππου)443. En segundo lugar, la 

celebración se encuadró en el marco del banquete (ὅθ’ ἡμᾶς εἱστία Ξενόδοκος), no del 

simposio, lo cual consentiría la presencia de mujeres respetables444. Y, en tercer lugar, no 

fue el esclavo quien se encargó de azotar a la olintia sino el propio Esquines, quien además 

añade el detalle de arrastrar a la muchacha por los cabellos (ἕλκοιμι τῶν 

τριχῶν...μαστιγοίην αἰχμάλωτον γυναῖκα). 

Sintácticamente, el catálogo de infamias y movimientos de los cuales se valió 

Demóstenes para derrotar a su rival engarzan con el siguiente parágrafo, que el orador 

articula como una suerte de reflexión general (Aeschin. 2.158): 

[158] οὐκοῦν εἰ ὑμεῖς αὐτῷ ἐπιστεύσατε ἢ Ἀριστοφάνης μου συγκατεψεύσατο, ἐπ᾽ 

αἰσχραῖς αἰτίαις αδίκως ἀπωλόμην ἄν. ἐάσετε οὖν τὸν τοιοῦτον αὑτοῦ 

προστρόπαιον (μὴ γὰρ δὴ τῆς πόλεώς <γε>) ἐν ὑμῖν ἀναστρέφεσθαι; καὶ τὴν μὲν 

ἐκκλησίαν καθαίρετε, ἐν δὲ τοῖς ψηφίσμασι διὰ τούτου τὰς εὐχὰς ποιήσεσθε καὶ 

στρατίαν ἢ πεζὴν ἢ ναυτικὴν ἐκπέμψετε; καὶ μὴν ὅ γε Ἡσίοδος λέγει, 

 

πολλάκι τοι ξύμπασα πόλις κακοῦ ἀνδρὸς ἀπηύρα, 

ὅς κεν ἀλιτραίνῃ καὶ ἀτάσθαλα μηχανάαται. 

 

[158] Seguramente entonces, si vosotros hubierais confiado en él o si Aristófanes se 

hubiera unido para decir mentiras contra mí, hubiera sido ejecutado injustamente por 

medio de acusaciones vergonzosas. Por tanto, ¿vais a permitir que viva entre 

nosotros tal maldición que él mismo poseía –de ningún modo pertenecía a la 

ciudad–? Entonces, purificáis la asamblea pero, ¿en las votaciones, vais a hacer las 

súplicas por mediación de este? Y, ¿vais a enviar fuera un ejército, ya sea el de 

infantería o el naval? En verdad, Hesíodo decía atinadamente,  

 

Toda ciudad ha soportado en varias ocasiones a un hombre malvado, 

quien comete faltas y urde perversos planes. 

 

Efectivamente, Esquines retoma el tópico de los catastróficos efectos que podrían 

tener las acusaciones de Demóstenes. Dos proposiciones disyuntivas determinan que si 

 
442 Vid. supra 72-76 (D. 19.197-198). 
443 Hobden 2009: 80. 
444 Harris 2017: 235. 



 
 

 

145 

 

los atenienses dieran crédito a las palabras del rival y si Aristófanes se hubiera dejado 

sobornar para testificar en su contra (εἰ ὑμεῖς αὐτῷ ἐπιστεύσατε ἢ Ἀριστοφάνης μου 

συγκατεψεύσατο), posiblemente Esquines sería condenado, injustamente, a la pena de 

muerte (ἀδίκως ἀπωλόμην ἄν). Tras esta hipótesis se incluye una interrogativa dirigida a 

la audiencia (ἐάσετε) donde el léxico irreligioso y ritual juega un papel fundamental. El 

primer vocablo en aparecer es προστρόπαιος, dentro de un sintagma cargado de invectiva. 

Como indican los escolios al pasaje, προστρόπαιος alude a un individuo que atrae el mal, 

al contrario que su antónimo ἀποτρόπαιος que en el ámbito ritual englobaba todos 

aquellos actos profilácticos por los que se alejaban las desgracias445. El estudio más 

temprano del término se atribuye a Hatch, quien elaboró una catalogación de sus distintas 

acepciones. A pesar de echar en falta un mayor detalle en los comentarios literarios, por 

lo general sus interpretaciones no andaban desencaminadas446. En efecto, la palabra 

mantiene una estrecha vinculación con el imaginario de la contaminación y su acepción 

más genérica define a un individuo que, debido al miasma derivado de algún crimen, 

despertaba la ira de las divinidades. Las comparecencias del término en época clásica se 

concentran mayoritariamente en el drama447, mientras que el resto de los casos se aíslan 

en Antifonte y Esquines.  

De forma llamativa no hay una correspondencia entre los usos léxico-semánticos 

de ambos autores. En sus Tetralogías, discursos judiciales donde predomina el motivo de 

la contaminación, προστρόπαιος adquiere una acepción figurada: la condición de 

individuo arruinado, carente del favor divino, queda personificada por los agentes 

vengadores del difunto. Las connotaciones del vocablo se desprenden claramente del 

primer discurso de acusación de la tercera Tetralogía. Sirviéndose de la argumentación 

de las condenas (in)justas, el orador trata de persuadir a los jueces (Antipho 4.1.4): «Si 

perseguimos a los inocentes por algún otro tipo de enemistad entonces, al no vengar al 

 
445 Schol. in Aeschin. 345 in or. 2.158: προστρόπαιός ἐστιν ὁ εἰς ἑαυτὸν ἐπισπώμενος τὰ κακά, ὅπερ ἐστὶν 

ἐναντίον τοῦ ἀποτροπαίου, τοῦ ἀποτρέποντος τὰ κακά. διὸ καὶ Διὶ ἀποτροπαίῳ θύομεν, οὐκέτι μέντοι καὶ 

προστροπαίῳ; schol. in Aeschin. 346 in or. 2.158: ὁ ἐφ’ ἑαυτὸν ἕλκων τὰ καλὰ προστρόπαιος καλεῖται, 

ἀποστρόπαιος ὁ ἀποπέμπων. 
446 Cf. Hatch 1908: 180-186. 
447 En la tragedia normalmente define a un individuo que busca, en calidad de suplicante, un rito 

purificatorio que le libre de la contaminación causada por un homicidio, aunque también puede describir a 

un maldito cuya condición no tenía por qué desencadenarse necesariamente por un acto contaminante. 

Algunos ejemplos: A. Ag. 1587; Ch. 287; Eu. 41, 176, 237, 445; E. HF 1161; Ion 1260.  



 
 

 

146 

 

fallecido, nos perseguirán terribles espíritus, los vengadores de los muertos»448. En estas 

líneas ἀλιτήριος y προστρόπαιος operan en un plano sinonímico, ambos aludiendo a las 

Erinis que perseguían a los homicidas y a aquellos individuos que quedaban infectos 

debido a una acusación maliciosa o a una resolución injusta449. Este significado no 

encuentra recorrido en la oratoria posterior y es una innovación semántica que se aísla en 

el corpus antifonteo. Esquines, por su parte, se acerca a la acepción primaria del étimo, la 

cual se amolda a las líneas generales del discurso a fin de retratar a Demóstenes como un 

portador de desgracias. Por cuanto atañe a la exégesis del término y su colorido 

irreligioso, Martin ha propuesto que su inclusión enlaza exclusivamente con la 

implicación en el asesinato de Nicodemo450. Sin embargo, no es descabellado pensar en 

una interpretación más amplia que responda a la estrategia general de su defensa. Es cierto 

que προστρόπαιος encaja en la descripción de Demóstenes como un individuo manchado 

por la sangre de Nicodemo, pero también lo hace con la problemática de condenar a un 

inocente mediante falsos testimonios. Quizá es el sentido que subyace tras el texto: si 

Demóstenes ganaba el favor del tribunal y Esquines era condenado a muerte, la 

contaminación recaería sobre el inculpador quien, desde entonces, se convertiría en un 

azote de desgracias para la comunidad. La posible difusión de la mancha de Demóstenes 

por la ciudad configura el argumento con que el orador intenta persuadir a la audiencia. 

A través de la distribución μέν...δέ se señala que, a pesar de los esfuerzos por purificar 

los espacios públicos con los ritos convenidos (τὴν μὲν ἐκκλησίαν καθαίρετε)451, toda 

acción apotropaica se vería frustrada por la presencia del impuro Demóstenes. Que el 

estadista participara en actos religiosos como la elevación de plegarias a los dioses (διὰ 

τούτου τὰς εὐχὰς ποιήσεσθε) suponía un estadio más en la extensión de su impureza, cuya 

peligrosidad se desliza en la parte final de la interrogativa: comenzar una empresa militar 

en tales circunstancias –el carácter general de la reflexión se moldea mediante la antítesis 

ἢ πεζὴν ἢ ναυτικήν– únicamente provocaría un fracaso terrible, un pensamiento que 

conecta con la doctrina escolar de Antifonte: todo aquel que difundía la impureza 

 
448 Antipho 4.1.4: εἰ δι’ ἄλλην τινὰ ἔχθραν τοὺς ἀναιτίους διώκοιμεν, τῷ μὲν ἀποθανόντι οὐ τιμωροῦντες 

δεινοὺς ἀλιτηρίους ἕξομεν τοὺς τῶν ἁποθανόντων προστροπαίους. Cf. Antipho 2.3.10, 3.4.9; 4.2.8; 4.4.10.  
449 Decleva Caizzi 1969: 248. 
450 Martin 2009: 167-168. 
451 Antes de cada reunión se sacrificaba un lechón con el cual los peristiarchoi purificaban la Asamblea y 

sus límites geográficos. Cf. Aeschin. 1.23; Ar. Ach. 44; Schol. in Aeschin. 53a-b in or. 1.23. 



 
 

 

147 

 

irrumpiendo en los espacios públicos despertaba la cólera de los dioses, quienes 

castigaban al grueso de la población con hambrunas, pestes y desastres bélicos452. 

El pensamiento esquíneo sobre la contaminación y los sufrimientos que deparaba a 

la comunidad se sintetizan en una cita de Hesíodo (ὅ γε Ἡσίοδος λέγει). Los versos están 

extraídos de Trabajos y Días453, de un pasaje donde el autor alecciona a su hermano 

Perses sobre los peligros de actuar de un modo arrogante y sobrepasar los límites de la 

justicia454. La cita plasma ideas esenciales como la angustia de toda una ciudad por culpa 

de un solo hombre (ξύμπασα πόλις κακοῦ ἀνδρός). Sus ofensas se materializan en 

ἀλιτραίνω –variante métrica de ἀλιταίνω–, un verbo cognado de ἀλιτήριος que, en la 

refutación de Esquines, comparte con προστρόπαιος una acepción muy similar. No 

obstante, su significado pleno se vislumbra cuando se analiza dentro del contexto literario 

original. Los versos iniciales muestran a Zeus encolerizado con los criminales455; los 

siguientes pormenorizan los efectos que podía sufrir una sociedad por su culpa: 

hambrunas, enfermedades, embarazos infructuosos, fracasos militares y naufragios456. La 

referencia al poema didáctico concuerda con la vis retórica de Esquines quien, en varias 

ocasiones, refuerza su argumentación con citas procedentes de los géneros épico, elegíaco 

o trágico. La gran autoridad de las voces del pasado y el valor educativo a ellas adscrito 

se ratifica en el Contra Ctesifonte. En su acusación del 330 a.C. Esquines vuelve a utilizar 

el pasaje de Hesíodo –esta vez más extenso, aun con alguna omisión– y lo presenta al 

público del siguiente modo (Aeschin. 3.135): «Voy a leer los versos, pues creo que 

durante la niñez nosotros aprendimos las lecciones de los poetas por este motivo, para 

que, cuando fuéramos adultos, los utilizáramos»457. 

La parte final de la refutación se dedica al descontento que había generado la Paz 

de Filócrates, causando un distanciamiento por gran parte de la bancada de oradores. 

Inserto en este escenario de reproches, Demóstenes se había centrado en describir a 

 
452 Cf. Antipho 2.1.10. 
453 Hes. Op. 240-241. 
454 Cf. Hes. Op. 212 ss. 
455 Hes. Op. 238-239. 
456 Hes. Op. 242-247: «El Crónida les envía un gran infortunio desde el cielo: / hambruna a la par que 

enfermedad (λιμὸν ὁμοῦ καὶ λοιμόν). Y una multitud de gente perece. / Las mujeres no dan a luz, las 

familias disminuyen / según los planes de Zeus Olímpico. Una y otra vez / aniquila su vasto ejército (ἢ τῶν 

γε στρατὸν εὐρὺν ἀπώλεσεν) o su muralla, / o en el ponto el Crónida elimina sus naves».  
457 Aeschin. 3.135: λέξω δὲ κἀγὼ τὰ ἔπη· διὰ τοῦτο γὰρ οἶμαι ἡμᾶς παῖδας ὄντας τὰς τῶν ποιητῶν γνώμας 

ἐκμανθάνειν, ἵν’ ἄνδρες ὄντες αὐταῖς χρώμεθα. 



 
 

 

148 

 

Esquines como un traidor de su patria. Uno de los relatos que utilizó para ello es el de las 

celebraciones posteriores al fin de la Tercera Guerra Sagrada. Demóstenes aseguraba que, 

una vez la Fócide había sido arrasada, Esquines había acudido a Tebas y participado en 

un acto de comensalía festiva junto a Filipo. Tal actividad plasmaría la desvinculación 

definitiva de Esquines con la comunidad cívica y divina ateniense. Como contraataque, 

Esquines se defiende diciendo que acudió por invitación expresa junto a otros compañeros 

de embajada y emisarios de las ciudades griegas; y que, desde luego, no participó en los 

rituales de un modo tan activo como Demóstenes había promulgado (Aeschin. 2.163):458 

[163] καὶ τῷ γε δῆλος ἦν, εἰ μή γε ὥσπερ ἐν τοῖς χοροῖς προῇδον; οὐκοῦν εἰ μὲν 

ἐσίγων, ψευδῆ μου κατηγορεῖς· εἰ δέ, ὀρθῆς ἡμῖν τῆς πατρίδος οὔσης καὶ τῶν 

πολιτῶν κοινῇ μηδὲν ἀτυχούντων, συνῇδον μετὰ τῶν ἄλλων πρέσβεων τὸν παιᾶνα, 

ἡνίκα ὁ θεὸς μὲν ἐτιμᾶτο, Ἀθηναῖοι δὲ μηδὲν ἠδόξουν, εὐσέβουν, ἀλλ’ οὐκ ἠδίκουν, 

καὶ δικαίως ἂν σῳζοίμην. ἔπειτα ἐγὼ μὲν διὰ ταῦτα ἀνηλέητός τις εἰμὶ ἄνθρωπος, σὺ 

δὲ εὐσεβὴς ὁ τῶν ὁμοσπόνδων καὶ συσσίτων κατήγορος; 

 

[163] ¿A quién he sorprendido, a no ser que, ciertamente, cantara como en los coros? 

Entonces, si me quedé callado, me estás acusando a base de mentiras; pero si, 

mientras nuestra patria era próspera y los ciudadanos no sufrían ninguna adversidad 

en la comunidad, entonaba el peán junto al resto de los embajadores cuando el dios 

era honrado y los atenienses no gozaban de una mala reputación en ningún sentido, 

actuaba según la piedad y no cometía ninguna injusticia, por lo que, con justicia, 

me libraría de la pena. Luego, ¿yo soy un individuo que no merece perdón por estos 

motivos, mientras que tú eres piadoso, el acusador de tus compañeros de 

libaciones y de mesa? 

 

La primera parte del texto demuestra que Demóstenes carecía de testigos para 

corroborar la participación del orador en los ritos (τῷ γε δῆλος ἦν). La interrogativa 

contiene una oración comparativa un tanto enigmática (εἰ μή γε ὥσπερ ἐν τοῖς χοροῖς 

προῇδον), pero se resuelve convenientemente si se revisan los escolios del discurso. 

Según las glosas Esquines, con experiencia coral debido a su trayectoria como actor, 

afirmaba que los certámenes teatrales donde actuó fueron la única ocasión durante la que 

sus cantos pudieron ser escuchados459. A partir de entonces aclara al acusador las dos 

posibilidades relativas a su presencia en las fiestas organizadas por Filipo. La distribución 

 
458 Aeschin. 2.162: «En efecto, entonaba el peán con Filipo cuando las ciudades focenses estaban ya 

destruidas, tal y como asegura el acusador. ¿Con qué prueba podría alguien demostrar esto con claridad? 

Pues fui invitado a las ceremonias de hospitalidad (ἐπὶ [τὰ] ξένια) junto a los compañeros de embajada –en 

ellos los invitados y los comensales que formaban parte de las embajadas helenas no eran menos de 

doscientos– y yo, según parece, claramente no estaba callado, sino que cantaba, según afirma Demóstenes, 

cuando él mismo no estuvo presente y no tiene ningún testigo que estuviera allí». 
459 Schol. in Aeschin. 354 in or. 2.163. 



 
 

 

149 

 

μέν...δέ confronta ambas proposiciones: la certeza de que Demóstenes sería un sicofanta 

si Esquines no hubiera tomado parte en el cántico (οὐκοῦν εἰ μὲν ἐσίγων, ψευδῆ μου 

κατηγορεῖς) hace que el orador se detenga más en la segunda opción. Se puede notar que 

la justificación por atender a tales actos es bien distinta a la propuesta por la acusación y 

en ella el léxico religioso juega un papel destacado. La asistencia de los embajadores a 

las celebraciones no perturbó para nada el bienestar de Atenas, tal y como se enuncia en 

la coordinación de genitivos absolutos (ὀρθῆς ἡμῖν τῆς πατρίδος οὔσης καὶ τῶν πολιτῶν 

κοινῇ μηδὲν ἀτυχούντων). Además, la entonación del peán enlaza con las honras 

tributadas a la divinidad y la suma de los atenienses al acto no hacía otra cosa más que 

enaltecer la reputación de su ciudad (ὁ θεὸς μὲν ἐτιμᾶτο, Ἀθηναῖοι δὲ μηδὲν ἠδόξουν). 

La última distribución μέν...δέ, junto con la disparidad en los verbos ligados al respeto 

(ἐτιμᾶτο...ἠδόξουν), subraya la diferencia de los honores obtenidos por la comunidad 

divina y la humana (ὁ θεός...Ἀθηναῖοι). Con el hipérbaton de esta oración Esquines se 

detiene en cuestiones tangenciales y retrasa la aparición del concepto clave de su defensa: 

la hipotética entonación del peán se ajustaría a la piedad (εὐσέβουν), acatando los 

patrones de hospitalidad y la secuenciación de los ritos. Es más, declinar la invitación o 

negarse a colaborar habría supuesto una impiedad. Esta lectura irreligiosa se infiere de la 

correctio ἀλλ’ οὐκ ἠδίκουν donde el verbo ἀδικέω, al cotejarse con εὐσεβέω, adquiere un 

matiz cercano a la infracción de las convenciones religiosas. 

La anterior aclaración culmina con una pregunta dirigida al propio Demóstenes, a 

quien se apela directamente gracias al recurso del apóstrofe (σύ). De nuevo un juego de 

oposiciones (μέν...δέ) sirve para plasmar sarcásticamente el contraste de 

comportamientos que el acusador había establecido en su discurso. Esquines fue retratado 

como un traidor y, por tanto, no debería gozar del favor de los jueces (ἐγὼ μὲν διὰ ταῦτα 

ἀνηλέητός τις εἰμὶ ἄνθρωπος). Demóstenes, al contrario, se mostró como un individuo 

patriótico y piadoso (σὺ δὲ εὐσεβής). Sin embargo, la visión demosténica es desarmada 

por Esquines al final del texto. El hecho de haber arrojado peligrosas acusaciones contra 

sus compañeros de embajada violaba de lleno los valores de la camaradería. Durante el 

trayecto y la estancia en Pela los comisionados atenienses habían compartido distintas 

actividades confraternales, las cuales forjaban un vínculo entre los partícipes. Esquines 

recurre a este poderoso imaginario: los embajadores calumniados por Demóstenes (ὁ 

κατήγορος) se nombran con los términos compuestos τῶν ὁμοσπόνδων –el prefijo ὁμός 



 
 

 

150 

 

esboza la naturaleza compartida de las libaciones– y συσσίτων, que describe la 

comensalía ritual que sancionaba la camaradería460. Con esta aposición y la ironía 

implícita en el uso del adjetivo εὐσεβής el orador prueba la impiedad de Demóstenes al 

inculpar a sus colegas de embajada461. 

  

 
460 Herman 2002: 58-60. 
461 Las mismas ideas aparecen previamente sin implicaciones (ir)religiosas (Aeschin. 2.22, 55). Dinarco 

también emplea el potente calado de estos vocablos en el discurso Contra Demóstenes, cuando se acusa al 

político de traicionar a Tebas, destruida por Alejandro (Din. 1.24): «Por culpa de este traidor los niños y 

las mujeres de los tebanos fueron repartidos entre las tiendas de los bárbaros, una ciudad vecina y aliada ha 

sido arrebatada del centro de Grecia […] y este infame (ὁ μιαρὸς οὗτος) no ayudó a una ciudad que era 

destruida de un modo tan lamentable, a la que acudió en embajada tras ser enviado por vosotros, cuyo 

compañero de libaciones y de mesa fue en varias ocasiones (ὁμόσπονδος καὶ ὁμοτράπεζος), a la que él 

afirmo que convirtió en vuestra aliada». 



 
 

 

151 

 

Epílogo (Aeschin. 2.171-184) 

El epílogo de la apología esquínea pospone la súplica final a los jueces y se dedica 

a reconstruir la historia ateniense desde la Batalla de Salamina hasta la capitulación de 

Atenas tras la Guerra del Peloponeso462. Esta temática histórica –que guarda una estrecha 

relación con el discurso deliberativo pronunciado durante la segunda embajada del 346 

a.C.– está aderezada por una retórica sobre la memoria colectiva ateniense, cuyo objetivo 

es respaldar la postura política del orador463. Durante el 343 a.C. los atenienses estaban 

comprobando las desventajas y descompensaciones de la alianza con Filipo, 

produciéndose un progresivo rechazo de la paz promovida por Filócrates. Para protegerse 

de la opinión pública, tanto Demóstenes como Esquines se excusaron o se distanciaron 

de su colaboración en tales negociaciones. Demóstenes se centra en el viraje político de 

Esquines, su asociación con Filócrates y su relación con Filipo. Esquines, por su parte, 

justifica que las treguas eran necesarias si se quería garantizar el futuro próspero de 

Atenas. El excurso histórico que abre la sección final del discurso establece paralelos con 

el presente, demostrando la necesidad de la paz464. La terminología irreligiosa se inserta 

en una breve alusión a la tiranía del 404 a.C. (Aeschin. 2.176): 

[176] καὶ τοσαῦτ᾽ ἔχοντες ἀγαθά, πόλεμον [δι’ Ἀργείους] πρὸς Λακεδαιμονίους 

ἐξηνέγκαμεν πεισθέντες ὑπ᾽ Ἀργείων καὶ τελευτῶντες ἐκ τῆς τῶν ῥητόρων 

ἁψιμαχίας εἰς φρουρὰν τῆς πόλεως καὶ τοὺς τετρακοσίους καὶ τοὺς ἀσεβεῖς 

τριάκοντα ἐνεπέσομεν, οὐκ εἰρήνην ποιησάμενοι, ἀλλ᾽ ἐκ προσταγμάτων 

ἠναγκασμένοι.  

 

[176] Con tales beneficios, de nuevo, declaramos la guerra contra los lacedemonios 

tras haber sido convencidos por los argivos y, de pronto, debido al altercado de los 

oradores, nos sucedió que acabamos con una guarnición en la ciudad, con los 

Cuatrocientos y con los impíos Treinta, no porque hubiéramos firmado una tregua, 

sino porque habíamos sido forzados por mandatos. 

 

El texto comienza con la transición desde la Paz de Nicias (421 a.C.) al segundo 

estadio de la Guerra del Peloponeso. El contraste entre los tiempos de paz y de guerra se 

intensifican con la disyunción τοσαῦτ᾿...ἀγαθά, que engloba los avances sociales, 

 
462 Aeschin. 2.171-177. 
463 Cf. Aeschin. 2.74-78. 
464 Como promotores de las treguas se presentan personajes históricos como Milcíades (Aeschin. 2.172) 

Andócides el viejo (Aeschin. 2.174) y Nicias (Aeschin. 2.175). Esquines querría equiparar sus movimientos 

diplomáticos a los de las grandes figuras del pasado. 



 
 

 

152 

 

culturales y militares expuestos en los parágrafos anteriores465. No obstante, los sectores 

belicistas de la ciudad deseaban retomar las hostilidades con Esparta: el mapa de alianzas 

griegas había cambiado totalmente durante los últimos años y, tras conspirar con los 

argivos para persuadir a la ciudadanía, afirmaron que los lacedemonios habían 

quebrantado la paz y roto sus juramentos (πόλεμον [δι’ Ἀργείους] πρὸς Λακεδαιμονίους 

ἐξηνέγκαμεν πεισθέντες ὑπ’ Ἀργείων)466. Los demagogos que propugnaron la guerra, 

según Esquines, fueron los responsables de la derrota final (ἐκ τῆς τῶν ῥητόρων 

ἁψιμαχίας), dejando una Atenas malparada por las imposiciones espartanas. Unos 

inconvenientes similares se trasladan sinuosamente a las agresivas políticas 

antimacedónicas que, sobre todo, personificaba Demóstenes. Los acontecimientos citados 

por el orador no solo se deben a una mala gestión militar sino a una sociedad malquistada. 

La cadena de infortunios, sin embargo, no respeta el orden cronológico real: primero se 

habla de unas guarniciones, posiblemente aquellas que se ubicaron en el Ática para apoyar 

a los oligarcas (εἰς φρουρὰν τῆς πόλεως)467; después se alude al régimen de los 

Cuatrocientos, el primer golpe por el cual, en el año 411 a.C., se intentó subvertir la 

democracia (τοὺς τετρακοσίους)468; y finalmente surge el terrible régimen de los Treinta 

que aterrorizó a Atenas durante el 404 a.C. (τοὺς ἀσεβεῖς τριάκοντας)469. 

Merece la pena detenerse en la referencia a los Treinta, cuya actitud se describe 

como la de unos individuos impíos (τοὺς ἀσεβεῖς). Es conocido que el gobierno 

sanguinario de Critias causó el exilio de varios demócratas y otros muchos fueron 

asesinados por su influencia en la polis. Aunque se realizaron varias reformas legales por 

las que se procuraba suturar el pasado y mantener la concordia en Atenas, desde 

comienzos del siglo IV a.C. empezó a forjarse una tradición literaria donde el régimen de 

Critias se asociaba con la irreligiosidad, con la violación de distintas tradiciones 

religiosas. Lisias, que compuso sus discursos en la época de la restauración democrática, 

 
465 Aeschin. 2.175: «De nuevo, en esta época, depositamos en la Acrópolis siete mil talentos gracias a esta 

tregua, preparamos no menos de trescientas trirremes listas y equipadas para navegar, el tributo nos 

proporcionaba anualmente más de mil doscientos talentos, teníamos el Quersoneso, Naxos y Eubea, además 

de que en ese período fundamos muchas colonias». 
466 Th. 5.25. 
467 Cf. X. HG 2.3.13-14. 
468 Th. 8.64-70. 
469 Arist. AP 35-36; X. HG 2.3.1-14. 



 
 

 

153 

 

ya utilizaba este motivo470, al igual que Jenofonte lo incorporó en dos puntos de su 

narración historiográfica471. Esquines no es más que un heredero de las convenciones 

inherentes a la retórica del pasado y su evocación, extremadamente potente, despertaría 

emociones profundas entre la audiencia, las cuales abarcarían desde el temor hasta la 

antipatía472. 

Al final de la defensa se condensa la mayor carga emotiva en un intento por hacer 

un último llamamiento al favor de la audiencia. Esquines sintetiza su postura política 

alegando que su objetivo era garantizar la paz y unas relaciones cordiales con Filipo473. 

A esto le sigue una alusión a todos aquellos parientes que habían acudido al juicio para 

apoyarlo, un recurso dramático bastante habitual entre los acusados, donde la 

presentación de los hijos y la familia resultaba útil para conmover a los jueces474. Tras 

invocar a los dioses y rogar la sensatez del tribunal Esquines hace su última crítica a la 

maldad de Demóstenes, de nuevo vinculada a sus acusaciones contra quienes 

compartieron ritos de xenia con él (Aeschin. 2.183): 

[183] μικρὰ δ᾽ εἰπὼν ἤδη καταβαίνω. ἐγὼ γάρ, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τοῦ μὲν μηδὲν 

ἀδικεῖν ὑμᾶς κύριος ἦν, τοῦ δὲ μὴ ἔχειν αἰτίαν ἡ τύχη ἣ συνεκλήρωσέ με ἀνθρώπῳ 

συκοφάντῃ <καὶ> βαρβάρῳ ὃς οὔτε ἱερῶν οὔτε σπονδῶν οὔτε τραπέζης 

φροντίσας, ἀλλὰ τοὺς εἰς τὸν μέλλοντα αὑτῷ χρόνον ἀντεροῦντας ἐκφοβῶν, ἥκει 

ψευδῆ συντάξας καθ᾽ ἡμῶν κατηγορίαν. ἐὰν οὖν ἐθελήσητε σῴζειν τοὺς τῆς εἰρήνης 

καὶ τῆς ὑμετέρας ἀδείας συναγωνιστάς, πολλοὺς βοηθοὺς λήψεται τὸ τῆς πόλεως 

συμφέρον καὶ κινδυνεύειν ὑπὲρ ὑμῶν ἑτοίμους. 

 

[183] Y ahora voy a finalizar relatando un breve asunto. En efecto, ciudadanos 

atenienses, yo decidía no cometer ningún ataque contra vosotros, mientras que la 

responsable de no sufrir una acusación era la fortuna, quien me unió por sorteo a un 

bárbaro y sicofanta, el cual, sin mostrar respeto por los sacrificios, ni por las 

 
470 Todas ellas se encuentran en el Contra Eratóstenes. Se cree que el discurso fue pronunciado por el 

propio Lisias, a pesar de su condición de meteco, contra el asesino de su hermano, un colaborador de los 

Treinta. Al final de la obra aparecen dos pasajes significativos por el empleo de la irreligiosidad contextual: 

el primero refleja la stasis en estado puro pues el bando oligarca no respetaba ciertas convenciones 

religiosas como la protección de los suplicantes, el cuidado de los espacios sagrados o los cultos fúnebres 

(Lys. 12.96: τοὺς δ’ ἐκ τῶν ἱερῶν συναρπάζοντες βιαίως ἀπέκτειναν...καὶ οὐδὲ ταφῆς τῆς νομιζομένης 

εἴασαν τυχεῖν); en el segundo se describe la impureza heredada de sus crímenes, la cual contamina los 

templos de la ciudad (Lys. 12.99: ὑπέρ <τε> τῶν ἱερῶν, ἃ οὗτοι τὰ μὲν ἀπέδοντο τὰ δ’ εἰσιόντες ἐμίαινον). 
471 En la sección discursiva relativa a la defensa de Terámenes, el personaje critica a los Treinta con 

términos superlativos: «No solo son los más injustos de los seres humanos, sino también los más impíos en 

relación con los dioses» (X. HG 2.3.53: οὐ μόνον εἰσὶ περὶ ἀνθρώπους ἀδικώτατοι, ἀλλὰ καὶ περὶ θεοὺς 

ἀσεβέστατοι). Más tarde, en la narración de los resentimientos entre Eleusis y Atenas durante la 

restauración democrática, el heraldo Cleócrito muestra su rechazo hacia el régimen oligárquico llamándolo 

‘los más sacrílegos’ (X. HG 2.4.21: μὴ πείθεσθε τοῖς ἀνοσιωτάτοις τριάκοντα). Cf. Vela Tejada 2020. 
472 Cf. Westwood 2020: 266-267. 
473 Aeschin. 2.178. 
474 Aeschin. 2.179. Cf. Konstan 2004; Apostolakis 2017.  



 
 

 

154 

 

libaciones, ni por la mesa, intimidando a los que en el futuro podían declarar en su 

contra, se ha presentado tras organizar una acusación falsa contra nosotros. Por tanto, 

en el caso de que queráis salvar a los que combaten por la paz y por vuestra 

seguridad, el interés de la ciudad conseguirá muchos defensores resueltos a hacer 

frente a los peligros por vosotros. 

 

La anticipación al final de esta intervención se constata con la expresión μικρὰ δ’ 

εἰπών ἤδη καταβαίνω, donde el verbo indica literalmente el descenso de la plataforma 

desde donde los oradores pronunciaban sus discursos475. Esquines, cuya intención jamás 

fue la de dañar a sus compatriotas (τοῦ μὲν μηδὲν ἀδικεῖν ὑμᾶς), se enfrenta a un juicio 

por los avatares del destino. Las elisiones y el uso del zeugma diferencian entre la 

voluntad del orador y aquella de la fortuna (τοῦ δὲ μὴ ἔχειν αἰτίαν ἡ τύχη). Tanto en los 

discursos de Esquines como en los de Demóstenes τύχη actúa como una fuerza divina, 

invisible y motriz de distintos eventos históricos. En este caso concreto, el orador la 

responsabiliza de su emparejamiento con Demóstenes (συνεκλήρωσέ με), la génesis de 

su posterior acusación. La condena a su rival se subraya con la expresión ἀνθρώπῳ 

συκοφάντῃ <καὶ> βαρβάρω, presentando la deshonestidad del personaje y dudando de su 

origen ateniense. 

Si el léxico usado sobre Demóstenes ya es peyorativo por sí mismo, la referencia a 

su falta de respeto hacia la religión y a las costumbres helenas remata su descripción. El 

participio del verbo φροντίζω –cuyo sentido es ‘respetar’, cuidar’–, rige una serie de 

objetos directos ligados al ámbito sagrado y humano que se distribuyen mediante las 

conjunciones οὔτε...οὔτε, las cuales aportan el valor negativo a la forma verbal, 

plasmando la desconsideración del contrincante. Los elementos dañados vuelven a 

englobarse en el ámbito de la xenia: las acusaciones contra sus consocios de embajada 

quebrantaban esos vínculos religiosos que habían quedado fijados en su día a través de 

los sacrificios (ἱερῶν), del derramamiento de libaciones (σπονδῶν) y de la comensalía, 

que aquí se plantea a través de una sinécdoque (τραπέζης). La utilización de οὐ φροντίζω 

con conjunciones o adverbios negativos y su significado de transgresión religiosa es 

recurrente en la oratoria ateniense de la segunda mitad del siglo IV a.C. En Contra Midias, 

donde abunda el léxico (ir)religioso debido a que la demanda se centra a las ofensas 

 
475 Aeschin. 2.59; D. 9.79; 13.12; 18.179; 19.23, 32, 113; Lys. 12.19. La mención al final de su discurso y 

su brevedad es un enunciado estereotipado, empleado para sostener la atención del público. Cf. D. 20.154: 

ἐγὼ δ’ ἔτι μικρὰ πρὸς ὑμᾶς εἰπὼν καταβήσομαι; 21.184: ταῦτ’ εἰπὼν ἔτι καὶ βραχέα περὶ τούτων διαλεχθεὶς 

καταβήσομαι; 23.215: βούλομαι μικρὰ πρὸς ὑμᾶς εἰπὼν καταβαίνειν. 



 
 

 

155 

 

cometidas por el acusado durante la celebración de las Dionisias, Demóstenes retrata al 

rival indiferente a todos aquellos elementos que sustentan la sociedad (D. 21.61): «No le 

importa la festividad, ni las leyes, ni qué diréis, ni la divinidad»476. Similarmente, Licurgo 

emplea el enunciado al definir la traición de Leócrates por huir de la ciudad y arrancar de 

ella los altares familiares (Lycurg. 1.26): «Leócrates, sin respetar los ritos, ni la patria, ni 

los objetos sagrados, puso la ayuda divina en vuestra contra»477. La negación de este tipo 

de verbos y su utilización con una acumulación de complementos que invocan distintos 

estratos religiosos debía de ser un recurso retórico sobrecogedor que resaltaba las faltas 

de los litigantes478. La deslealtad hacia los embajadores se circunscribe en la línea del 

sicofanta Demóstenes, cuyos cargos ficticios se complementan aquí con el uso de la 

intimidación y del miedo como armas coercitivas con que impedir futuras demandas 

judiciales (ἀλλὰ τοὺς εἰς τὸν μέλλοντα αὑτῷ χρόνον ἀντεροῦντας ἐκφοβῶν, ἥκει ψευδῆ 

συντάξας καθ’ ἡμῶν κατηγορίαν). 

El texto cierra con una invocación habitual a los jueces pidiendo la absolución del 

acusado. La salvación se extiende, mediante un plural retórico, a todos aquellos que 

abogaron por la paz y que, según Esquines, buscaban la seguridad política de los 

ciudadanos atenienses, personificados por los miembros del tribunal (ἐὰν οὖν ἐθελήσητε 

σῴζειν τοῦς τῆς εἰρήνης καὶ τῆς ὑμετέρας ἀδείας συναγωνιστάς). 

  

 
476 D. 21.61: καὶ μήτε τῆς ἑορτῆς μήτε τῶν νόμων μήτε τί ὑμεῖς ἐρεῖτε μήτε τοῦ θεοῦ φροντίζειν. 
477 Lycurg. 1.26: Λεωκράτης δ’ οὔτε νομίμων οὔτε πατρίδος οὔθ’ ἱερῶν φροντίσας τὸ καθ’ ἑαυτὸν 

ἐξαγώγιμον ὑμῖν καὶ τὴν παρὰ τῶν θεῶν βοήθειαν ἐποίησε. Cf. Lycurg. 1.27: μὴ φροντίσαντα δὲ μήτε 

ἱερῶν μήτε πατρίδος μήτε νόμων.  
478 Sin ir más lejos, los usos indirectamente irreligiosos de οὐ καταφρονέω funcionan de un modo parecido. 

Cf. Aeschin. 1.67; D. 59.12, 44, 59, 77; Isoc. 11.26; Lys. 6.11. 



 
 

 

156 

 

CONCLUSIONES 

El comentario de los distintos pasajes que componen el asunto de la embajada 

fraudulenta esclarece cómo la terminología irreligiosa se amoldaba a los fines retórico-

persuasivos perseguidos por la acusación y por la defensa. De un modo sintético y 

general, sincrónicamente se observan claras analogías entre los oradores que compusieron 

sus discursos en la escena política de la segunda mitad del siglo IV a.C. –Demóstenes, 

Dinarco, Esquines y Licurgo–, donde las tensiones políticas cimentaban los debates 

públicos. En tales casos una difamación basada en la irreligiosidad servía para fortalecer 

el ethos negativo del oponente, suscitar emociones hostiles contra él y marginarlo de ese 

núcleo ciudadano formado por la audiencia y el orador. En cuanto al estudio diacrónico 

de los términos, gran parte de estos vocablos se disponían en forma de insultos que podían 

oscilar entre lo hilarante y lo mordaz; una desacreditación paralela al aspecto puramente 

yámbico de la comedia antigua, el cual reconfiguró la oratoria judicial cuando se convirtió 

en el nuevo foro político y educativo de la ciudad479. 

En la acusación demosténica la irreligiosidad se maneja principalmente para 

catalizar los resentimientos contra Esquines. El acusado es recurrentemente descrito 

como un traidor, un individuo que no solo había abandonado su comunidad ciudadana 

sino también la de los dioses políados que velaban por la seguridad de Atenas. En total 

se registran cuarenta y siete contextos irreligiosos de naturaleza variada, los cuales se 

dividen entre los tres bloques tipológicos acotados en la introducción: 

Tipología del léxico irreligioso (D. 19) (n=47) 

Léxico irreligioso directo 42,6% 

Léxico irreligioso contextual 31,9% 

Expresiones y fórmulas irreligiosas 25,5% 

 

Tal y como se resume en la tabla anterior, abunda el léxico irreligioso directo 

(42,6%), seguido de aquel de naturaleza contextual (31,9%), donde deben recogerse las 

lítotes, el empleo irónico de la religiosidad o enunciados que adquieren connotaciones 

irreligiosas gracias a los complementos o al marco literario en que se insertan. Las 

expresiones estereotipadas muestran una incidencia menor en la obra de Demóstenes 

 
479 Worman 2008: 213-219. 



 
 

 

157 

 

(25,5%). Sin embargo, pese a la reducida utilización de fórmulas ha de subrayarse que el 

sintagma más repetido a lo largo del discurso es θεοῖς ἐχθρός, en siete ocasiones (14,9%), 

siempre haciendo referencia a políticos promacedónicos –especialmente a Esquines, pero 

los plurales retóricos también incluyen a sus consocios–. El mismo número de registros 

se verifica para los vocablos propios de la maldición –ἀρά, ἀραῖς ἔνοχος, καταράομαι, 

κατάρατος– que identifican las mentiras de Esquines con el perjurio. La tercera familia 

léxica que más se explota es la de la (im)piedad –ἀσεβέω, ἀσεβής, (οὐκ) εὐσέβεια, (οὐκ) 

εὐσεβῶς, (οὐκ) εὐσεβής–, con un total de seis apariciones (12,8%). Que el tema σεβ- esté 

entre los términos más usados resulta especialmente interesante: en su monografía sobre 

la religión en Demóstenes, Martin sugiere que el orador evita deliberadamente εὐσέβεια 

y sus cognados, relegándolo únicamente al ámbito del juramento480. A la luz de los datos 

verificamos que, porcentualmente, se emplea con una frecuencia mayor que otro tipo de 

palabras (ir)religiosas y, aunque ciertamente los términos suelen designar la transgresión 

impía que suponía juzgar injustamente (D. 19.70, 212, 343), con estas nociones 

Demóstenes también etiqueta el comportamiento de Filipo (D. 19.132) o imita ciertos 

discursos pronunciados por Esquines (D. 19.21, 73). 

Por otra parte, la mayor parte del léxico irreligioso se proyecta contra enemigos 

políticos, sobre todo contra Esquines, pero con él también se critica a otros miembros de 

la embajada o a los familiares del acusado (51,1%)481. La irreligiosidad como invectiva 

es variada y reúne formas directas, contextuales y formulares, seleccionadas según la 

vehemencia que el orador precisaba en cada punto del discurso. Los textos analizados 

sugieren que la irreligiosidad operaba como un detonante de emociones hostiles, 

enardeciendo y provocando la ira, el enfado y el desprecio contra Esquines. Igualmente, 

esta forma de desacreditación política muestra cómo la oratoria demosténica se erigía en 

heredera de ciertos recursos yámbicos como las técnicas de abuso (λοιδορία) y la 

difamación (διαβολή) que tanto predominaban en la comedia antigua. Sirva como 

ejemplo el adjetivo μιαρός, cuya carga semántica se encuentra desvaída y, como en 

Aristófanes, se dispone a modo de insulto con que desaprobar moralmente a un individuo 

 
480 Cf. Martin 2009: 83-84. 
481 Más concretamente este apartado distingue la irreligiosidad aplicada contra Esquines (41,7%), contra 

Filócrates (12,5%) y contra otros embajadores (4,2%); plurales retóricos empleados incisivamente contra 

Esquines y sus socios políticos (33,3%); y la invectiva proyectada contra la familia del rival para 

desacreditarlo públicamente (8,3%). 



 
 

 

158 

 

(D. 19.13, 113, 230, 316). Igual de fascinante es la inclusión del sintagma θεοῖς ἐχθρός, 

profuso en el género dramático pero únicamente atestiguado en Demóstenes dentro de la 

oratoria ática. El orador también adopta el sentido propio de la comedia, susceptible de 

incluirse en contextos politizados sin implicaciones religiosas (D. 19.61, 95, 197, 223, 

250, 268, 315); mientras que en la tragedia el grueso de los casos indica una conducta 

malsana que afectaba a las divinidades. 

Diametralmente opuesta es la explotación de la irreligiosidad cuando se aplica a 

los jueces (14,9%). El orador aboga por un léxico contextual que atempera la fuerza del 

mensaje, normalmente consistente en que una mala votación podría hacer al tribunal 

partícipe de la traición esquínea. Para ello la técnica retórica más empleada es la lítote (D. 

19.70, 212, 343): construcciones como οὐκ εὐσεβής, οὐχ ὅσιος y derivados aludían a la 

impiedad resultante de la absolución de Esquines, aunque con una menor gravedad que 

ἀσεβής, ἀνόσιος y sus cognados. Tales argumentos, sumados a los tópicos arcaizantes 

sobre la supervisión divina, buscarían intimidar a los jueces y forzarlos a tomar una 

decisión que se adecuara a las peticiones del litigante. 

Buena parte de las evidencias se moldean en forma de paráfrasis, por las cuales 

Demóstenes reproduce distintos discursos de Esquines (8,5%). La combinación de este 

recurso retórico y de la irreligiosidad busca subrayar la conversión de Esquines en un 

promacedónico (D. 19.13, 73) o incidir en su carácter malicioso y arrogante (D. 19.21, 

197-198). El resto de los casos complementa, de forma variada, la argumentación de 

Demóstenes (19,1%) o connota la actitud de Filipo (6,4%). Como ya se ha dicho en la 

exégesis de los textos, resulta sorprendente la ausencia de terminología irreligiosa 

aplicada a Filipo no solo en esta obra, sino en la totalidad del corpus demosténico. La 

explicación a este fenómeno posiblemente reside en que la religión era un constituyente 

de la ideología cívica y, por ello, desacreditar a un extranjero mediante un imaginario 

propiamente ateniense no tendría mucho sentido. En cambio, sí era funcional aplicar la 

(ir)religiosidad a la descripción de Esquines uniéndose a la comunidad macedonia, lo cual 

significaba la renuncia a sus orígenes helenos y el rechazo de los valores cívico-religiosos 

de Atenas. 

  



 
 

 

159 

 

Aplicación del léxico irreligioso (D. 19) (n=47) 

Oponente(s) político(s)  51,1% 

Jueces  14,9% 

Paráfrasis  8,5% 

Filipo  6,4% 

Varia 19,1% 

 

Sobre la incidencia de la irreligiosidad en cada sección discursiva cabe decir que 

los contextos irreligiosos están concentrados en la argumentación (53,2%). La 

argumentación, formalmente menos extensa que la narración, presenta un mayor número 

de ataques contra Esquines basados en el discurso irreligioso. No obstante, dado el fuerte 

solapamiento entre apartados propiamente narrativos, anticipaciones retóricas y pruebas 

extratécnicas, las líneas divisorias entre ambas partes están difuminadas, siendo la 

argumentación, en este caso, una extensión de las cuestiones medulares que se habían 

abordado durante la narración. El epílogo –siguiendo las convenciones aristotélicas, la 

fracción discursiva con una mayor acumulación de emotividad– también incluye un 

número significativo de ejemplos (8,5%), con los cuales se recuerdan los aspectos clave 

de la acusación y se intensifican los sentimientos hostiles contra el rival antes del cierre 

definitivo del discurso. 

Distribución del léxico irreligioso (D. 19) 

(n=47) 

División interna del discurso (D. 19) 

(n=343) 

Proemio --- 2,3% 

Narración  38,3% 49,7% 

Argumentación 53,2% 35,9% 

Epílogo  8,5% 12,1% 

 

En lo concerniente a la defensa de Esquines, esta es más breve y sintética que el 

discurso demosténico pero la terminología irreligiosa ocupa un espacio preeminente para 

responder a las críticas del contrincante y retratarlo como un individuo dañino para la 

salud pública:  

 



 
 

 

160 

 

Tipología del léxico irreligioso (Aeschin. 2) (n=23) 

Léxico irreligioso directo 34,8% 

Léxico irreligioso contextual 60,9% 

Expresiones y fórmulas irreligiosas 4,3% 

 

Según estas dinámicas, prolifera la irreligiosidad de naturaleza contextual 

(60,9%), seguida de aquella directa (34,9%) y de las fórmulas estereotipadas (4,3%). La 

palabra irreligiosa más repetida a lo largo del discurso es ἀνόσιος (13%), la cual reseña 

las calumnias de Demóstenes en relación con el asunto de la olintia, sugiriendo que sus 

alegaciones contravenían las normas del decoro (Aeschin. 2.5, 156-157). El resto de los 

ejemplos se distribuyen de forma equitativa, encontrando una gran variedad de vocablos. 

Quizá merece la pena destacar la manifestación de lítotes como οὐ καθαρεύω / οὐ 

καθαρός (8,7%), las cuales sugerían un estado de impureza pretérita, debido a la presunta 

participación en el asesinato de Nicodemo (Aeschin. 2.148); o eventual, en caso de que 

Esquines fuera condenado a pesar de su inocencia (Aeschin. 2.87-88). 

Sorprendentemente, la función principal del léxico en este discurso es la de 

complementar distintas estrategias persuasivas (56,6%). Dentro de este apartado, un gran 

número de étimos componen los términos del juramento anfictiónico (Aeschin. 2.115), 

cuyas prescripciones, legadas por la tradición de los pueblos griegos, sustancian la postura 

esquínea de que se debe castigar a los responsables de la ocupación del santuario délfico 

(Aeschin. 2.117). También introducen exempla que preludian la vileza del rival (Aeschin. 

2.87) o recuerdan a los atenienses las desgracias políticas del pasado (Aeschin. 2.176). 

Asimismo, la irreligiosidad está presente en la cita de Hesíodo (Aeschin. 2.158) que 

resume la peligrosidad de admitir a Demóstenes en la sociedad. 

 En segundo lugar, destacan las censuras del rival, donde la irreligiosidad opera 

con un mero propósito difamatorio (39,1%). Al contrario que su oponente, quien jugaba 

con la estrecha ligazón entre política y religión para teñir la traición de Esquines con tintes 

irreligiosos, la invectiva desarrollada en la defensa es mucho más perceptible. En ella el 

imaginario de la contaminación adquiere un gran protagonismo (Aeschin. 2.88, 148, 158), 

siendo una de las principales líneas defensivas del orador: acusar o condenar a un inocente 

era susceptible de tornarse en una fuente de impureza. Al mismo tiempo, la irreligiosidad 

se utiliza para plasmar la malevolencia de Demóstenes, acusador de sus colegas de 



 
 

 

161 

 

embajadas, a quienes unía el lazo inquebrantable de la xenia (Aeschin. 2.163, 183). 

Finalmente, un único caso corresponde a la reflexión del autor sobre su propia actuación 

piadosa, donde emerge el léxico irreligioso gracias a la articulación de una correctio 

(Aeschin. 2.163). 

Aplicación del léxico irreligioso (Aeschin. 2) (n=23) 

 Oponente  39,1% 

Orador  4,3% 

Varia 56,6% 

 

Al igual que sucedía en el discurso de acusación, la mayoría de los términos 

irrumpen en las secciones narrativas (34,8%) y en las distintas refutaciones efectuadas 

por Esquines (52,2%). Su predominio en la parte central del discurso se explica por los 

intentos de plantear los cargos, desarrollarlos y desmentirlos. Estos esfuerzos no estaban 

enfrentados con la calumnia por la que se humillaba al rival mediante imágenes negativas. 

El epílogo, altamente emotivo, también exhibe muestras de irreligiosidad (8,7%). La más 

impactante es la recogida en el penúltimo parágrafo del discurso (Aeschin. 2.183), con la 

cual se hace un último llamamiento al favor de la audiencia sin renunciar a la difamación 

de Demóstenes. Una única comparecencia se circunscribe al proemio (4,3%), en una 

anticipación al relato de la mujer olintia que Esquines desarrolla en una de sus 

refutaciones (Aeschin. 2.5). 

Distribución del léxico irreligioso 

(Aeschin. 2) (n=23) 

División interna del discurso (Aeschin. 2) 

(n=184) 

Proemio 4,3% 6% 

Narraciones  34,8% 36,1% 

Refutaciones 52,2% 50,3% 

Epílogo  8,7% 7,6% 

 

Finalmente, aunque en términos absolutos la terminología irreligiosa es superior 

en el discurso de la acusación y más reducida en el de la defensa, la media de léxico 

irreligioso empleado por parágrafo revela que las diferencias entre ambos discursos no 

son tan significativas. Aun con todo, la aparición de la irreligiosidad cuadra con los 



 
 

 

162 

 

objetivos judiciales de cada litigante. Demóstenes, en calidad de acusador, se abastecía 

de una nutrida retórica que facilitaba la tarea de probar la criminalidad de Esquines ante 

la audiencia. La irreligiosidad constituía un elemento persuasivo más, plenamente 

interrelacionada con los cargos políticos, siendo una táctica que ayudaba a perfilar la 

traición de Esquines. La mayoría de los casos se respaldan con tópicos retóricos variados, 

especialmente los pertenecientes a la ordenación del discurso, la teoría del pathos o a las 

técnicas de declamación (ὑπόκρισις). También es habitual ver la terminología irreligiosa 

encadenada con insultos o denuestos mordaces que se circunscriben al ámbito de la 

invectiva político-moral, conectando otra vez con dinámicas inherentes al género cómico. 

Al mismo tiempo, las pruebas de irreligiosidad incluidas en Sobre la embajada 

fraudulenta revelan el transvase de los subgéneros deliberativo y epidíctico en la oratoria 

forense. Las amplificaciones, los símiles, el uso de intensificadores, los comparativos y 

los superlativos –en distintas ocasiones aplicados sobre vocablos irreligiosos– servían 

como reprobaciones eficaces que situaban la felonía del rival en un espacio destacado (D. 

19.113, 256). Mientras tanto, el miedo que provocaba la ira divina se acerca a la oratoria 

deliberativa y ejerce presión sobre el tribunal para que tome una decisión adecuada (D. 

19.239). Por otro lado, si bien el objetivo principal de la defensa esquínea era rebatir los 

cargos de Demóstenes y demostrar su inocencia, el orador también contemplaba 

enriquecer las refutaciones con fieros contrataques y críticas al comportamiento del rival. 

Distribución del léxico en la causa judicial (término irreligioso/parágrafo) 

Acusación (D. 19) 0,14 

Defensa (Aeschin. 2) 0,13 

 

Igualmente, hay claras correspondencias entre el empleo de la irreligiosidad y 

algunos temas tratados por los oradores en sus discursos. Por ejemplo, Demóstenes se 

anticipa a las acusaciones de Esquines sobre el quebrantamiento de la xenia y lo describe 

participando en los banquetes de Filipo, una suerte de traición a la comunidad cívico-

divinal de Atenas (Aeschin. 2.163, 183; D. 19.130). De un modo similar, en ambos 

discursos una gran cantidad de términos gira en torno al asunto de la mujer olintia: 

Demóstenes se vale de ellos para dibujar el lado más despreciable del oponente (D. 

19.197-198); y con ellos Esquines precisa la falta de decoro en las acusaciones de su rival 

(Aeschin. 2.5, 156-157). 



 
 

 

163 

 

 

 

  



 
 

 

164 

 

EL CASO SOBRE LA CORONA  

(AESCHIN. 3 – D. 18) 
 

Con el paso del tiempo, la Paz de Filócrates (346 a.C.), la alianza firmada por 

Macedonia, Atenas y sus respectivos aliados, resultó ser un desacierto político. Filipo 

había incrementado su poder y autoridad en el continente griego. Había abusado de 

distintas situaciones de camaradería y de su perspicacia diplomática para extender sus 

dominios y consolidar su autoridad. Las relaciones con sus aliados fueron tornándose 

evidentemente desiguales y Atenas empezó a exteriorizar cierta insatisfacción con la Paz 

de Filócrates. El resentimiento fue aumentando paulatinamente y estalló a causa de varios 

movimientos militares que complicaron todavía más la situación482. El macedonio ya 

había establecido gobiernos favorables a su causa en Tesalia, Eubea y, a finales de la 

década de los 340 a.C., ocupaba prácticamente la totalidad de Tracia excepto Bizancio, 

Perinto y Selimbria, tres plazas estratégicas situadas en la zona oriental de la región que 

iban a convertirse en su siguiente objetivo483. Sin embargo, en los últimos años sus planes 

habían sufrido varios reveses. En primer lugar, después de que las negociaciones entre 

Calias de Calcis y Macedonia resultaran infructuosas, el eubeo había solicitado ayuda 

ateniense para disolver los gobiernos promacedónicos de la isla y crear una liga de 

ciudades confederadas. La Asamblea fue persuadida por Demóstenes y ambos políticos 

redactaron los términos de la alianza (342 a.C.). Aunque Esquines criticaba algunos 

puntos del tratado484, la asociación tuvo resultados inmediatos: además de derrocar a los 

tiranos que gobernaban Eretria y Óreo, se despacharon embajadas a lo largo del 

Peloponeso con la intención de captar aliados485. En segundo lugar, Filipo acudió a Cardia 

para proteger a su aliada de los ataques comandados por Diopites. Aunque pidió a los 

atenienses que depusieran al general, la Asamblea decidió mantenerlo en la región para 

proteger las cleruquías del Quersoneso y frenar las pretensiones expansionistas de 

Filipo486. Finalmente, el macedonio se dirigió a Bizancio tras tomar Perinto y Selimbria, 

 
482 D. 7.18-20, 23, 30-31. Sealey 1993: 172-174. 
483 D. 6.22; 9.26-27; 19.260. Ellis 1986: 161-164; Worthington 2014: 72-79. 
484 Esquines dice que las concesiones hechas por Demóstenes solo se justificaban si había existido algún 

tipo de soborno. Los eubeos no eran parte de la Liga ateniense y, en su deseo por fundar una confederación 

de ciudades independiente, Calias había propuesto exitosamente que las contribuciones de los isleños se 

remitieran a Calcis, la capital que lideraría al resto de ciudades (Aeschin. 3.91, 94, 100-101). 
485 Aeschin. 3.88-101. 
486 D. 8.14-20; 9.20; 12.11. 



 
 

 

165 

 

una maniobra que se vio complicada por la localización estratégica de la ciudad y la 

asistencia proporcionada por otras regiones487. Estos movimientos molestaron a ambos 

bandos y, mediante un intercambio de misivas y reproches, una paz hace ya tiempo ajada 

acabó por disolverse. 

A pesar de todas las tensiones descritas, el acontecimiento del cual emergería el 

enfrentamiento final entre los atenienses y Filipo fue el estallido de la Cuarta Guerra 

Sagrada (339 a.C.). Cuando la Anfictionía se hallaba celebrando el sínodo ordinario de 

primavera, los anfiseos acusaron a los atenienses de impiedad por haber depositado unos 

escudos en el santuario de Delfos sin que este hubiera sido consagrado todavía488. La 

demanda, que podría haber tenido fatales repercusiones para Atenas, fue sofocada por 

Esquines, quien urdió un plan eficaz. El orador intervino en la reunión y criticó a los 

anfiseos por cultivar y edificar la llanura de Cirra –espacio consagrado a los dioses 

délficos localizado a poca distancia del santuario–, lo cual contravenía el juramento 

anfictiónico y se consideraba un sacrilegio. Un grupo de anfictiones acudió a Cirra e 

inspeccionó el lugar. Al comprobar que las palabras de Esquines eran ciertas, optaron por 

destruir cualquier signo de civilización, plan frustrado por una contraofensiva de 

Anfisa489. Entonces el Consejo decretó que todos los miembros se reunieran en la 

siguiente asamblea de otoño y enviaran un ejército para combatir la insolencia de los 

anfiseos490. 

La declaración de la Guerra Sagrada fue un tema de confrontación en la polis 

ateniense. Mientras Esquines propugnaba el deber de cumplir los plazos anfictiónicos y 

enviar tropas a las Termópilas, Demóstenes persuadió a sus conciudadanos para que no 

se implicaran en el conflicto491. En cualquier caso los anfictiones reclutaron un ejército 

y, bajo el liderazgo de Cótifo, hicieron una primera incursión contra Anfisa. Tras vencer 

a los insurrectos, el Consejo impuso múltiples castigos y medidas. Sin embargo, los 

anfiseos se negaron a cumplir sus órdenes, posicionamiento que ponía en tela de juicio la 

 
487 D. 11.5; Worthington 2013: 214-235; Worthington 2014: 76-79. 
488 Aeschin. 3.117-118. 
489 Aeschin. 3.119-123. 
490 Aeschin. 3.124-125. 
491 Aeschin. 3.126-127.  



 
 

 

166 

 

autoridad anfictiónica. Fue entonces cuando el Consejo anfictiónico solicitó ayuda militar 

a Filipo, que acababa de regresar de una campaña militar contra los escitas492. 

La competencia de liderar el ataque contra Anfisa daba a Filipo el pretexto 

perfecto para trasladar un contingente militar hacia el centro de Grecia. De esta manera, 

inicialmente condujo la marcha hacia Lócride pero, en el último momento, modificó su 

ruta: se aproximó a la frontera beocia y allí capturó la ciudad de Elatea493. La acción no 

solo alertó a los tebanos sino también a los atenienses debido a que los enemigos se 

estaban aproximando al Ática. La ciudad, inmersa en el pánico, organizó una asamblea 

extraordinaria para tomar una decisión urgente. En ella intervino Demóstenes, quien pidió 

a sus conciudadanos dejar de lado las diferencias con Tebas, crear una alianza con sus 

vecinos y combatir a Filipo494. El demos aprobó la moción y preparó una embajada, 

liderada por el propio Demóstenes, que partió inmediatamente hacia Beocia. Allí se 

toparon con una embajada macedonia que igualmente acudía con la intención de ganarse 

a los tebanos. Los representantes de Filipo pedían a sus antiguos aliados que se unieran a 

ellos contra Atenas o, al menos, que les permitieran atravesar sus fronteras en su camino 

hacia el Ática. También los amenazaron con arrebatarles y destruir todos sus territorios 

en caso de rechazar tales términos495. A pesar del ultimátum macedonio los tebanos se 

posicionaron en el bando ateniense, muy posiblemente gracias a las enormes concesiones 

de Demóstenes: Atenas iba a reconocer la hegemonía tebana, sufragaría la mayor parte 

de la financiación bélica y dejaría que Tebas comandara el ejército terrestre. Cuando los 

embajadores volvieron a la ciudad, las noticias fueron acogidas como un éxito 

diplomático rotundo y Demóstenes fue galardonado con una corona de oro por sus 

servicios496. 

El ejército griego se apostó en la frontera beocia con la finalidad de bloquear el 

paso a sus enemigos. Filipo decidió trasladar sus tropas hacia las inmediaciones del valle 

Cefisio, zona donde las incursiones militares se dilataron durante varios meses. Como no 

conseguían romper la defensa tebano-ateniense, el astuto monarca utilizó una estratagema 

distractoria que abrió el paso a sus hombres. Tras obtener la rendición de Anfisa y acabar 

 
492 Aeschin. 3.129. Worthington 2013: 237-239. Worthington 2014: 81-82. 
493 D. 18.143, 152-158, 168. 
494 D. 18.168-179. 
495 D. 18.211-214. 
496 Cf. D. 18.222-223. Ellis 1986: 191-193. 



 
 

 

167 

 

con la Guerra Sagrada, Filipo se dirigió velozmente a Queronea por los pasos de montaña 

y atravesando Parapótamos. Así, el choque definitivo entre ambos bandos se produjo en 

la llanura de Queronea (388 a.C.), cuyas condiciones geográficas, en principio, eran 

desfavorables para la caballería macedonia497. A pesar de la aparente ventaja militar los 

griegos fueron derrotados y la victoria de Filipo estuvo seguida de duras imposiciones 

contra los perdedores, especialmente contra Tebas: se disolvió su hegemonía, se creó un 

gobierno oligárquico promacedónico, se establecieron guarniciones cerca de la ciudad, se 

obligó a pagar un rescate por los caídos en batalla y, además, varios de los prisioneros 

tomados en Queronea fueron vendidos como esclavos498. Las resoluciones adoptadas con 

Atenas fueron completamente diferentes. Mientras en la polis cundía el pánico ante un 

posible intento de asedio, el político Demades transmitió a sus convecinos los términos 

moderados de Filipo: no establecería guarniciones y respetaría su sistema democrático, 

devolvería las cenizas de los fallecidos en Queronea sin exigir rescate alguno, restauraría 

el control ateniense sobre Oropo y permitiría mantener el control sobre las islas de 

Lemnos, Imbros y Esciros. A cambio, Atenas debía liquidar la Segunda Confederación 

marítima, además de descomponer todas las cleruquías y los puestos estratégicos en el 

Quersoneso. La ciudad aceptó las imposiciones y envió una embajada compuesta por 

Demades, Esquines y Foción para transmitir la noticia a Filipo499.  

En este período la sensación de derrota llevó a ciertos oradores a atacar la gestión 

política de Demóstenes500. La crispación general permitía a sus rivales aprovechar 

cualquier excusa para cebarse en él, desarmar su política y alejarlo de una vez por todas 

de la arena pública ateniense. Así, cuando en el 336 a.C. Ctesifonte propuso conceder una 

corona a Demóstenes para premiar su buena labor administrativa durante toda su 

trayectoria política, Esquines demandó la inconstitucionalidad del decreto (γραφὴ 

παρανόμων)501. La causa judicial, sin embargo, quedó paralizada por un cambio repentino 

 
497 Aeschin. 3.146-147; D. 18.216; D.S. 18.38.2, 18.56.5. Worthington 2013: 246-251. 
498 D.S. 16.87.3, 17.8.3-7. Worthington 2013: 255. 
499 D. 18.248, 282; 26.11; Lycurg. 1.16, 37, 41. Sealey 1993: 199; Worthington 2014: 97-99. 
500 Aeschin. 3.159; Plu. Dem. 21. Aun con todo Demóstenes siguió contando con un apoyo considerable, 

tal y como demuestra su elección para pronunciar el discurso fúnebre en honor a los fallecidos en la Batalla 

de Queronea (D. 18.285-288; D. 60). Harris 1995: 138. 
501 Aeschin. 3.49, 101, 237. El pretexto de Esquines para demandar el proyecto de Ctesifonte aparece 

respaldado por otros dos cargos que poseían una base legal más sólida: por un lado, el decreto era ilegal 

porque había sido propuesto mientras Demóstenes desempeñaba cargos públicos y, en consecuencia, 

todavía no se había sometido a las rendiciones de cuentas reglamentarias (Aeschin. 3.24). Por otro, Esquines 

 



 
 

 

168 

 

en el escenario político griego: Filipo fue asesinado y Alejandro, su hijo y heredero, 

ascendió al trono502. Demóstenes vio en este cambio la oportunidad definitiva para 

liberarse del yugo macedonio. Alejandro, por su parte, probó su poder con métodos 

disuasorios. En primer lugar, sofocó brutalmente la rebelión tebana del 335 a.C. –la cual 

había apoyado Demóstenes en un primer momento– dejando la ciudad arrasada503. En 

segundo lugar, el éxito de la expedición persa consolidó su imperio a la par que los 

atenienses se concienciaron de que la libertad y la autonomía griega jamás tendrían la 

misma significación que antaño. 

El éxito de Alejandro y el declive político de Demóstenes proporcionaron la 

excusa perfecta para que Esquines reactivara la demanda judicial que había movido 

anteriormente contra Ctesifonte (330 a.C.)504. La acusación, conservada bajo el título de 

Contra Ctesifonte, es todo un alegato dirigido contra Demóstenes. Tras resumir 

brevemente la incompatibilidad del decreto con la ley ateniense505, Esquines se centra en 

el enunciado de la moción, considerando presuntuosa y falsaria la afirmación de que 

Demóstenes había tomado las mejores decisiones para su comunidad. Sin olvidar en 

ningún momento el núcleo del proceso judicial, Esquines ideó un movimiento 

cohesionado en que repasaba la carrera política de Demóstenes desde la primera guerra 

con Filipo hasta los eventos posteriores a la batalla de Queronea506. La argumentación 

intentaba retratar al contrincante como un hipócrita y un cobarde que únicamente había 

causado la ruina de Grecia. Aunque no se ha conservado la defensa de Ctesifonte, sí lo ha 

hecho la synegoria de Demóstenes en su composición magistral Sobre la corona. Para 

desmontar los cargos del rival, el orador adopta una estrategia retórica similar a la de su 

discurso Sobre la embajada fraudulenta (343 a.C.). La traición se convierte en un 

argumento medular hasta el punto de amplificarse y plasmarse como una plaga incurable 

que infectaba el continente heleno507. Esta representación consonaba perfectamente con 

el imaginario ideológico ateniense, lo cual facilitaba a Demóstenes hacer distinciones 

 
señala que la imposibilidad de que el acto de coronación se celebrara en el teatro de Dioniso (Aeschin. 

3.34).  
502 Aeschin. 3.77, 219; Plu. Dem. 22.1-5. Buckler 2000: 145-146. 
503 Aeschin. 3.156-157. Sealey 1993: 203-204; Worthington 2014: 131-135. 
504 Worthington 2000. 
505 Cf. Aeschin. 3.11-48. MacDowell 2009: 383-386. 
506 Aeschin. 3.58-167. 
507 Cf. D. 18.324. 



 
 

 

169 

 

entre las cualidades del buen ciudadano, que él mismo aglutinaba; y aquellos individuos 

traidores, venales y corruptos, entre quienes categorizaba al propio Esquines508. 

Finalmente los jueces resolvieron la absolución de Ctesifonte con una diferencia 

de votos abrumadora509. La política de Demóstenes quedaba blanqueada por el momento, 

mientras la posición de Esquines en la polis se volvió tan complicada que jamás vuelve a 

registrarse ninguna intervención política suya510. Así acaba una de las enemistades más 

exacerbadas en el panorama ateniense del siglo IV a.C., la cual se dilató durante dieciséis 

años y enfrentó dos visiones democráticas discordantes en cuestiones de política exterior.  

 
508 D. 18.287-288, 301-307. 
509 Harris 1995: 148. 
510 Las fuentes tardías transmiten que, tras el resultado de la acusación contra Ctesifonte, Esquines se 

autoexilió en Rodas donde fundaría una escuela de retórica. Cf. Philostr. VS 1.481, 508-510; Plu. Mor. 

840C-E.  



 
 

 

170 

 

DISCURSO DE LA ACUSACIÓN 

(ESQUINES, CONTRA CTESIFONTE) 

Narración (Aeschin. 3.9-167) 

Al igual que sucedía en Sobre la embajada fraudulenta de Demóstenes, se prescinde 

del léxico irreligioso en el proemio, brotando por vez primera en el apartado narrativo-

argumentativo. Las virtudes de la narración de Esquines siguen siendo las mismas que en 

la anterior apología: claridad en la exposición, la distribución cronológica de los hechos 

y el apoyo en distintas pruebas extratécnicas como la lectura de decretos, leyes o 

declaraciones testificales. 

La sección desarrolla los tres cargos sobre los cuales descansaba la acusación contra 

Ctesifonte. Los dos primeros se abordan de un modo resumido: era ilegal que un 

magistrado recibiera una corona antes de haberse sometido a las rendiciones de cuentas 

con que se clausuraba su servicio público511, lo cual se respalda con la lectura de las leyes 

y los decretos que regulaban el recibimiento de dichos honores512. La segunda 

recriminación radica en la arbitrariedad de localizar la coronación en el teatro de Dioniso, 

cuya inconstitucionalidad afianza la carta legal correspondiente513. Pero, sin lugar a duda, 

el núcleo de la acusación de Esquines corresponde a la tergiversación de la administración 

política de Demóstenes y a los elogios presentados por Ctesifonte514. La extensión 

descompensada en el tratamiento de este cargo y los dos anteriores prueban la importancia 

que le confiere Esquines, quien crea una crítica concienzuda contra su rival durante buena 

parte de su discurso. 

La larga exposición sobre la vida política de Demóstenes se organiza en cuatro partes 

diferenciadas, cada una correspondiente a distintos estadios en el conflicto con Filipo. La 

primera de ellas recoge el estallido de las hostilidades entre Atenas y Macedonia, la cual 

culminó con la fijación de la Paz de Filócrates (358-346 a.C.). Los aspectos tratados en 

la sección son básicamente una reconfiguración resumida de aquellos tratados en su 

 
511 En el año 337 a.C. Demóstenes había sido seleccionado como supervisor de la reconstrucción de las 

murallas (τειχοποιός) y, cuando Ctesifonte presentó su propuesta, aún no habría finalizado su cargo. Cf. 

Aeschin. 3.9-31. 
512 Cf. Aeschin. 3.31.  
513 Aeschin. 3.32-48. 
514 Aeschin. 3.49-167. 



 
 

 

171 

 

apología, incorporando algún dato nuevo que, dados los objetivos retóricos de la 

acusación, serviría para subrayar la vileza del oponente515. 

El primer pasaje donde Esquines pone en juego la ‘retórica de la irreligiosidad’ es 

especialmente llamativo por su contenido. Mientras se encuentra inmerso en exponer el 

intervalo entre las asambleas extraordinarias que se celebraron en Elafebolión del 346 

a.C., el orador rompe el orden cronológico y salta en el tiempo hasta el año del asesinato 

de Filipo (336 a.C.). En cuanto a la relación de Demóstenes con Macedonia, el orador 

busca contrastar su hipocresía con pruebas directas. Si en el pasado había recibido, 

acogido y galardonado con diferentes honores a los comisionados macedónicos enviados 

a Atenas con motivo de las negociaciones516, en el presente Demóstenes adoptaba una 

actitud completamente distinta, erigiéndose en su mayor detractor dentro de la polis. Esa 

disposición favorable desentona con su resentimiento presente hacia Filipo y Alejandro, 

una colisión actitudinal perseguida por el orador, posiblemente para satirizar la imagen 

del acusado. Εn este marco se explica la funcionalidad cómica de vocablos como 

μισαλέξανδρος o μισοφίλιππος, acuñados por el propio Esquines para escenificar 

exageradamente el odio de Demóstenes hacia los monarcas macedonios517. El punto 

álgido de esta estrategia se alcanza al final de primera parte narrativa, cuando se compara 

al adulador Demóstenes del pasado con su celebración desmedida tras el asesinato de 

Filipo (Aeschin. 3.77)518: 

[77] οὗτος τοίνυν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, ὁ τηλικοῦτος τὸ μέγεθος κόλαξ, πρῶτος διὰ 

τῶν κατασκόπων τῶν παρὰ Χαριδήμου πυθόμενος τὴν Φιλίππου τελευτήν, τῶν μὲν 

θεῶν συμπλάσας ἑαυτῷ ἐνύπνιον κατεψεύσατο ὡς οὐ παρὰ Χαριδήμου τὸ πρᾶγμα 

πεπυσμένος, ἀλλὰ παρὰ τοῦ Διὸς καὶ τῆς Ἀθηνᾶς, οὓς μεθ᾽ ἡμέραν ἐπιορκῶν 

νύκτωρ φησὶν ἑαυτῷ διαλέγεσθαι καὶ τὰ μέλλοντα ἔσεσθαι προλέγειν· ἑβδόμην δ᾽ 

ἡμέραν τῆς θυγατρὸς αὐτῷ τετελευτηκυίας, πρὶν πενθῆσαι καὶ τὰ νομιζόμενα 

ποιῆσαι, στεφανωσάμενος καὶ λευκὴν ἐσθῆτα λαβὼν ἐβουθύτει καὶ παρενόμει, τὴν 

μόνην ὁ δείλαιος καὶ πρώτην αὐτὸν πατέρα προσειποῦσαν ἀπολέσας. 

 

 
515 Entre los temas abordados se encuentra la conspiración entre Demóstenes y Filócrates; su 

obstaculización en el éxito de las embajadas griegas para frenar el avance de Filipo; el sospechoso cambio 

de parecer durante las asambleas del 18 y 19 de Elafebolión; o la exclusión de Cersebleptes de la alianza. 

Cf. Aeschin. 3.58-78. 
516 Aeschin. 3.67-68, 76; cf. Aeschin. 2.55, 110-111; D. 19.235; Din. 1.28; Theopomp.Hist. FGrH 115 F 

165. 
517 μισοφίλιππος: Aeschin. 2.14; 3.66, 73; μισαλέξανδρος: Aeschin. 3.66, 73. Un precedente literario de 

tales compuestos mordaces, formados a partir del prefijo μισο- y un nombre propio, aparece en la comedia 

aristofánica La Paz donde se aplica al general ateniense Lámaco (Ar. Pax 304: μισολάμαχος). 
518 Para un comentario más detallado del pasaje, cf. Vergara Recreo 2021c: 89-93. 



 
 

 

172 

 

[77] Pues bien, hombres atenienses, este individuo, un adulador de tan gran 

magnitud, al enterarse el primero de la muerte de Filipo por medio de los espías de 

Caridemo, mintió al inventarse un sueño que provenía de los dioses, pues dijo que 

no había obtenido la información sobre el asunto gracias a Caridemo, sino gracias a 

Zeus y Atenea, los cuales afirma –a pesar de perjurar en su contra día tras día– que 

conversaban con él por la noche y vaticinaban lo que estaba por suceder. Además, 

aunque su hija acababa de fallecer siete días atrás, antes de cumplir el duelo y 

realizar los ritos tradicionales, con una corona y ropa blanca iba sacrificando 

bueyes e incumpliendo las normas, cuando el miserable había perdido a la única y 

primera en llamarlo padre. 

  

La distribución μέν...δέ organiza temáticamente las críticas del discurso. La primera 

de ellas informa cómo actuó Demóstenes al enterarse de la muerte de Filipo. El 

comportamiento bifaz y la demagogia del rival están resumidos en el sustantivo κόλαξ, 

el cual se intensifica con el peyorativo οὗτος y la amplificación ὁ τηλικοῦτος τὸ 

μέγεθος519. El resumen de la adulación de Demóstenes hacia Filipo da paso a la actitud 

desmedida que adoptó tras su muerte. Las intrigas palaciegas que venían azotando 

Macedonia estallaron en el año 336 a.C., cuando Filipo fue asesinado por Pausanias, uno 

de sus generales. Demóstenes vio en este inesperado acontecimiento una oportunidad para 

deshacerse de la influencia macedónica y recuperar la independencia de los pueblos 

griegos520. Esquines afirma que Demóstenes, aprovechando la noticia en beneficio de su 

programa político, falsificó un portento a fin de dar a sus arengas autoridad divina e 

interactuar con la superstición ateniense. 

La crítica de Esquines se centra en la invención de un sueño atribuido a los dioses 

(τῶν μὲν θεῶν συμπλάσας ἑαυτῷ ἐνύπνιον κατεψεύσατο). Ha de resaltarse que, pese a la 

escasa aparición de tales acusaciones en la oratoria forense, Hiperides conserva una 

argumentación similar. El discurso En defensa de Euxenipo transcribe cómo Euxenipo, a 

quien se le había encomendado realizar una incubatio en el templo de Anfiarao, fue 

demandado por mentir sobre los resultados de la práctica adivinatoria: «Y si, como ahora 

mismo dices, creías que él había mentido sobre el mensaje de la divinidad 

(καταψεύσασθαι τοῦ θεοῦ) y que, por beneficiar a alguien, no había contado la verdad en 

la asamblea, tú no deberías redactar un decreto en relación con el sueño, sino […] 

preguntar la verdad a la divinidad tras mandar embajadores a Delfos» (Hyp. Eux. 15)521. 

 
519 Cf. Duncan 2006: 102-108. 
520 Worthington 2014: 109-115. 
521 Mikalson 1983: 40. 



 
 

 

173 

 

Volviendo al texto de Esquines, la correctio y el zeugma atribuyen la noticia a los dioses 

en vez de a un informante humano (ὡς οὐ παρὰ Χαριδήμου τὸ πρᾶγμα πεπυσμένος, ἀλλὰ 

παρὰ τοῦ Διὸς καὶ τῆς Ἀθηνᾶς)522. Ambas divinidades constituyen el antecedente de una 

subordinada adjetiva donde la acción de Demóstenes es calificada como perjurio. Aunque 

la infracción aglutinaba elementos cívicos y religiosos, aquí varios rasgos engrandecen el 

segundo componente: primero, el sintagma reiterativo μεθ’ ἡμέραν sugiere una 

continuidad en las embestidas de Demóstenes contra los dioses; después, sus embustes 

cristalizan en un diálogo nocturno con las divinidades (νύκτωρ φησὶν ἑαυτῷ διαλέγεσθαι 

καὶ τὰ μέλλοντα ἔσεσθαι προλέγειν). Más adelante Esquines también ofrece un retrato de 

su rival como perjuro donde el elemento religioso está activamente comprometido. Por 

ejemplo, cuando informa sobre la negociación de la alianza con Tebas, asegura: «Juraba 

solemnemente por Atenea, la cual, según parece, Fidias labró para Demóstenes, para que 

la explotara y perjurara sobre ella» (Aeschin. 3.149-150: διώμνυτο τὴν Ἀθηνᾶν ἣν ὡς 

ἔοικε Φειδίας ἐνεργολαβεῖν εἰργάσατο καὶ ἐνεπιορκεῖν Δημοσθένει). La estatua 

crisoelefantina de Atenea se transforma en la imagen física y tangible de la diosa, contra 

quien atenta Demóstenes cuando profiere sus falsos juramentos (διώμνυτο...ἐνεπιορκεῖν). 

Igualmente, el tema reaparece en una invectiva donde se vilipendian algunos de sus 

métodos políticos: «Cuando, siendo como es un perjuro, recurra a la seguridad ofrecida 

por los juramentos, recordadle aquello de que quien reincide en el perjurio y siempre 

piensa que, gracias a los juramentos, es digno de confianza, necesita dos escenarios de 

los cuales Demóstenes, como estadista, carece: que los dioses sean nuevos o que los 

oyentes no sean los mismos» (Aeschin. 3.208)523. La dualidad cívico-religiosa del 

perjurio (ἐπίορκος) brilla en las líneas finales del pasaje, donde Esquines argumenta que 

la única oportunidad de Demóstenes para engañar a su audiencia descansaba en la 

proyección de los juramentos hacia divinidades nuevas (τοὺς θεοὺς καινούς) y ante un 

público inexperto (τοὺς ἀκροατὰς μὴ τοὺς αὐτούς). 

 
522 Si bien Esquines habla aquí de Zeus y Atenea, unos parágrafos después se adjudica el sueño a Hera y 

Atenea (Aeschin. 3.219). La incoherencia argumental incidiría en el carácter anecdótico del episodio, 

creado o readaptado por el orador debido a su potencia descalificadora. 
523 Aeschin. 3.208: ὅταν δ’ ἐπίορκος ὢν εἰς τὴν διὰ τῶν ὅρκων πίστιν καταφυγγάνῃ, ἐκεῖνο 

ἀπομνημονεύσατε αὐτῷ ὅτι τῷ πολλάκις μὲν ἐπιορκοῦντι, ἀεὶ δὲ [πρὸς τοὺς αὐτοὺς] μεθ’ ὅρκων ἀξιοῦντι 

πιστεύεσθαι, δυοῖν θάτερον ὑπάρξαι δεῖ ὧν οὐδέτερον ἔστι Δημοσθένει ὑπάρχον· ἢ τοὺς θεοὺς καινοὺς ἢ 

τοὺς ἀκροατὰς μὴ τοὺς αὐτούς. 



 
 

 

174 

 

La segunda parte del texto, a pesar de estar relacionada con la muerte de Filipo, se 

traslada al ámbito del hogar para retratar el comportamiento privado del rival. Por lo visto 

la hija de Demóstenes acababa de fallecer cuando el acontecimiento tuvo lugar (ἑβδόμην 

δ’ ἡμέραν τῆς θυγατρὸς αὐτῷ τετελευτηκυίας). Según el pensamiento ateniense, la 

muerte era un proceso natural altamente contaminante, motivo por el cual era necesario 

ejecutar un escrupuloso ritual si se quería mantener la salud y la prosperidad cívicas. Los 

familiares cercanos del fallecido quedaban excluidos de la sociedad mientras velaban su 

cadáver y, una vez completado el funeral, las purificaciones oportunas restituían los 

quehaceres cotidianos524. Entonces Demóstenes, al abandonar su casa y acudir a las 

celebraciones públicas, había contravenido los cultos fúnebres. Recursos retóricos como 

el hysteron-proteron y el homeoteleuton articulan una relación de causa y efecto donde 

Demóstenes había quebrantado los rituales tradicionales al no cumplir con el período de 

duelo convenido (πρὶν πενθῆσαι καὶ τὰ νομιζόμενα ποιῆσαι)525. El peligro de transmisión 

de la impureza por la comunidad se enfatiza a través de dos imágenes. Por un lado, portar 

coronas (στεφανωσάμενος) estaba vedado a las personas impuras526. Por otro, un nuevo 

homeoteleuton y el isosilabismo amplían este peligro: la pureza requerida para el éxito de 

los rituales públicos es socavada por la participación de Demóstenes en los sacrificios, lo 

cual, además, se describe como una ilegalidad (ἐβουθύτει καὶ παρενόμει). El espectro 

semántico del verbo παρανομέω, debido a su coordinación con el término ritual 

βουθυτέω, define el ataque religioso de Esquines: concurrir en los sacrificios en un estado 

de impureza, causado por incumplir las tradiciones funerarias. 

Los siguientes eventos narrados por Esquines son los comprendidos entre los años 

346 y 340 a.C., precisamente aquellos durante los cuales prevalecía la alianza con 

Macedonia527. El orador presta mucha atención al declive de la Paz de Filócrates, 

desgastada tanto por los movimientos militares del propio Filipo como por la 

 
524 Macías Otero 2020: 161-167. 
525 El duelo por el fallecido podía prolongarse durante un mes. Después del velatorio dentro del hogar 

(πρόθησις) tenía el lugar el cortejo fúnebre (ἐκφορά) con que se llevaba el cadáver fuera de la ciudad para 

enterrarlo o incinerarlo. Tres y nueve días después del funeral se llevaban ofrendas a la tumba y, al trigésimo 

día, finalizaba el duelo con la celebración de un banquete. Is. 2.36-37; 8.39; Cf. Garland 1985: 39-41; Bruit-

Zaidman & Schmitt-Pantel 2008: 72-74. 
526 Aeschin. 1.21. Esto contrasta con la tradicional coronación del cadáver como signo de pureza, a pesar 

de la polución que de él emanaba. Cf. Parker 1996: 35. 
527 Aeschin. 3.79-105. 



 
 

 

175 

 

interposición de los políticos belicistas. El parágrafo que resume los elementos medulares 

del bloque narrativo reúne una gran cantidad de recursos retóricos (Aeschin. 3.79): 

[79] πόθεν οὖν ἐπὶ τὴν μεταβολὴν ἦλθε τῶν πραγμάτων, οὗτος γάρ ἐστιν ὁ δεύτερος 

καιρός, καὶ τί ποτ᾽ ἐστὶ τὸ αἴτιον ὅτι Φιλοκράτης μὲν ἀπὸ τῶν αὐτῶν πολιτευμάτων 

Δημοσθένει φυγὰς ἀπ᾽ εἰσαγγελίας γεγένηται, Δημοσθένης δὲ ἐπέστη τῶν ἄλλων 

κατήγορος, καὶ πόθεν ποθ᾽ ἡμᾶς εἰς τὰς ἀτυχίας ὁ μιαρὸς ἄνθρωπος ἐμβέβληκε, 

ταῦτ᾽ ἤδη διαφερόντως ἄξιόν ἐστιν ἀκοῦσαι. 

 

[79] Entonces, ahora merece la pena que escuchéis, especialmente, estas cuestiones: 

cómo se transformaron los asuntos políticos –en efecto, este es el segundo período– , 

cuál era entonces la causa de que Filócrates, por las mismas políticas que 

Demóstenes, tuviera que exiliarse debido a un proceso de eisangelia y que 

Demóstenes, mientras tanto, se posicionase como acusador del resto; y cómo un 

individuo impuro nos condujo entonces a la desgracia. 

 
El hipérbaton estructura la totalidad del pasaje presentando el tema de la narración 

y cerrando el texto con la llamada de atención a la audiencia (ταῦτ’ ἤδη διαφερόντως 

ἄξιόν ἐστιν ἀκοῦσαι). El demostrativo ταῦτα engloba todos los aspectos clave que 

previamente Esquines ha desarrollado con interrogativas indirectas de índole apositiva, 

encabezadas por adverbios o pronombres (πόθεν...τί...πόθεν). Las dos primeras se centran 

en eventos históricos mientras la tercera incluye estrategias propias de la invectiva 

forense. De este modo, Esquines relata primero la convulsión y el desgajamiento político 

de Atenas (ἐπὶ τὴν μεταβολήν ἦλθε τῶν πραγμάτων). Aunque en un primer momento 

todos los embajadores estaban conformes con los términos de la paz, germinaron 

perspectivas antagónicas sobre el apoyo a Macedonia tras ciertos movimientos militares 

de Filipo. Estas disensiones predominaron a finales de la década con la persecución 

judicial de algunos negociadores del tratado528. Esto conforma el contenido de la segunda 

interrogativa, donde se define el trato desigual recibido por Filócrates y Demóstenes, a 

quienes Esquines retrata como estrechos colaboradores. Las aversiones ciudadanas se 

dirigieron principalmente contra Filócrates, quien fue demandado mediante el 

procedimiento de eisangelia. Esta causa pública se activaba esencialmente contra 

crímenes de Estado. El malestar cívico propició una acusación sustanciada en traicionar 

los intereses atenienses y aceptar sobornos de Filipo529. Filócrates, por su parte, se exilió 

 
528 Aeschin. 3.80. 
529 Hyp. Eux. 29. Hiperides también cita los puntos principales de la ley que regulaba la eisangelia (Hyp. 

Eux. 7-8). No obstante, como condena el mismo orador (Hyp. Eux. 1-3) y subraya Rhodes 1972: 163, a lo 

largo del siglo IV a.C. el recurso a la eisangelia se vició, difuminándose su objetivo original y sirviendo 

para encausar una amplia variedad de crímenes. 



 
 

 

176 

 

de Atenas antes de la celebración del juicio y fue condenado a muerte in absentia 

(Φιλοκράτης...φυγὰς ἀπ’ εἰσαγγελίας γεγένηται)530. Demóstenes, que había practicado 

las mismas políticas que Filócrates (ἀπὸ τῶν αὐτῶν πολιτευμάτων Δημοσθένει) no solo 

quedó impune, sino que se dedicó a acusar a otros compañeros de embajada (τῶν ἄλλων 

κατήγορος). En su intento por mostrar la fachada fraudulenta de Demóstenes, Esquines 

debe haber considerado la finalidad retórica de repetir consecutivamente el nombre de su 

rival (Δημοσθένει...Δημοσθένης), un apóstrofe directo y sin ambages que desvela quién 

es el blanco de sus críticas. 

La última interrogativa preludia un tópico fundamental para la invectiva esquínea. 

Ahora el orador sustituye el nombre propio del oponente por el sintagma ὁ μιαρὸς 

ἄνθρωπος, el cual retrata a un individuo pernicioso para la comunidad ateniense (ἡμᾶς εἰς 

τὰς ἀτυχίας...ἐμβέβληκε). Podría considerarse que el adjetivo irreligioso μιαρός posee 

una semántica análoga a la evidenciada en Demóstenes531, una suerte de insulto indicando 

desprecio hacia una conducta inmoral. No obstante, la macroestructura del discurso y la 

utilización global de la (ir)religiosidad sugiere que su significado está mucho más 

potenciado. Entre la propaganda antidemosténica elaborada por Esquines ocupa un lugar 

privilegiado la proyección del rival como un portador de desgracias, cuya condición 

deriva de malas resoluciones políticas o desafortunadas actuaciones religiosas. La 

posibilidad de que μιαρός fije el estado impuro y maldito de Demóstenes, responsable del 

fracaso político-militar de Atenas, estaría indicada por la inclusión del concepto ἀτυχία. 

El sustantivo, formado con la típica alfa privativa prefijal, alude a una ausencia de τύχη, 

esa fuerza sobrenatural que movía todos los asuntos humanos532. El infortunio que achaca 

a Demóstenes, por tanto, es el resultado de sus malas decisiones y la extensión de su mala 

suerte por la patria evidencia su carácter contaminante. 

El parágrafo anterior es, en consecuencia, una suerte de bisagra narrativa que 

facilita la transición de los eventos de la primera etapa a la segunda, según la organización 

cronológica establecida por el propio Esquines. Dentro de esta unidad temática el orador 

se explaya informando sobre la reciente alianza con Eubea533. Primero reconstruye los 

sucesos acontecidos entre los años 348-341 a.C., interesándose especialmente en Calias 

 
530 Cf. Hansen 1975: 30-36. 
531 Vid. supra 23-28 (D.19.12-13). 
532 Cf. Martin 2009: 93-95, 175-177. 
533 Aeschin. 3.85-105. 



 
 

 

177 

 

de Calcis, un político euboico. Como ya se ha indicado con anterioridad, los intereses de 

Atenas en Eubea se vieron frustrados debido a una serie de movimientos militares 

desafortunados. Cuando Clitarco, Calias de Calcis y los mercenarios focenses 

amenazaron el gobierno de Plutarco en Eretria –con quien Atenas mantenía relaciones 

cordiales– la polis envió un contingente militar liderado por Foción534. A pesar de ciertos 

reveses y problemas tácticos, Atenas se impuso a Clitarco en la Batalla de Táminas (348 

a.C.), expulsó a Plutarco de Eretria y dejó a Moloso al cargo de las tropas en la isla. Sin 

embargo, Plutarco aprovechó la ausencia de Foción para atacar a los atenienses y 

forzarlos a reconocer la independencia de Eubea535.  

La narración de Esquines se concentra en la figura de Calias –uno de los 

colaboradores en la humillación de Atenas– y su papel político durante los años 342-341 

a.C. En su deseo por crear una liga de ciudades euboicas, Calias intentó ganar el apoyo 

de Macedonia sin éxito: al contrario de sus pretensiones, Filipo comenzó a crear 

regímenes promacedónicos en distintas ciudades de la isla, lo cual comprometía la 

consecución de su plan536. En su desesperación Calias acudió a Atenas con el objetivo de 

renovar una antigua alianza (ca. 342 a.C.). Demóstenes, quien vio en el acercamiento una 

oportunidad política excepción, secundó la propuesta de Calias537. Así, Calcis firmó un 

pacto excepcional con los atenienses. La alianza militar le permitió liberar del control 

macedonio puntos estratégicos de la isla como Eretria y Óreo; pero dichas ciudades, 

antiguas posesiones atenienses, no se circunscribieron a la Segunda Confederación 

ateniense sino a la Liga eubea y, por tanto, quedaron eximidas de pagar tributos538. La 

disertación de Esquines explica la implicación de Demóstenes como resultado de su 

venalidad539. El siguiente pasaje sintetiza los métodos dolosos empleados por su 

contrincante para persuadir al demos (Aeschin. 3.99): 

[99] οἱ μὲν γὰρ ἄλλοι ἀλαζόνες, ὅταν τι ψεύδωνται, ἀόριστα καὶ ἀσαφῆ πειρῶνται 

λέγειν, φοβούμενοι τὸν ἔλεγχον· Δημοσθένης δ’ ὅταν ἀλαζονεύηται, πρῶτον μὲν 

μεθ’ ὅρκου ψεύδεται, ἐξώλειαν ἐπαρώμενος ἑαυτῷ, δεύτερον δέ, ἃ εὖ οἶδεν 

 
534 Philoch. FGrH 328 F 160 (= Schol. in Aeschin. 222 in or. 3.103). 
535 Worthington 2013: 144-145. 
536 D. 8.18; 9.12, 33, 59-62. 
537 Cf. Cawkwell 1963: 211-213; Worthington 2013: 228-230. 
538 Esquines culpa a Demóstenes de ceder Eretria y Óreo pero, como dice Harris 1995: 120, es un argumento 

propio de la difamación política, lanzado con el único objetivo dañar al rival. El control sobre estos 

territorios se había perdido en el 348 a.C., cuando firmaron forzosamente la independencia del pueblo 

euboico. 
539 Aeschin. 3.89-98. 



 
 

 

178 

 

οὐδέποτε ἐσόμενα, τολμᾷ λέγειν εἰς ὁπότ’ ἔσται καὶ ὧν τὰ σώματα οὐχ ἑώρακε, 

τούτων τὰ ὀνόματα λέγει, κλέπτων τὴν ἀκρόασιν καὶ μιμούμενος τοὺς τἀληθῆ 

λέγοντας. ᾗ καὶ σφόδρα ἄξιός ἐστι μισεῖσθαι, ὅτι πονηρὸς ὢν καὶ τὰ τῶν χρηστῶν 

σημεῖα διαφθείρει. 

 

[99] Los demás impostores, siempre que cuentan alguna mentira, intentan decir cosas 

vagas e imprecisas por miedo a ser investigados. Sin embargo Demóstenes, siempre 

que finge, primero alterna mentiras con un juramento, lanzando sobre sí mismo 

la ruina total como maldición; después, se atreve a decir cuándo sucederá lo que 

bien sabe que jamás ocurrirá y nombra a aquellos a los que nunca ha visto en persona, 

engañando a la multitud e imitando a quienes dicen la verdad. Por esto –porque, 

siendo malvado, destruye también las características de los honrados– merece ser 

odiado con fuerza. 

  

La intención de Esquines es cuestionar la fiabilidad de Demóstenes como político. 

El orador recupera la dinámica retórica de identificar al contrincante con personajes 

secundarios del escenario cómico: si antes equiparaba a Demóstenes con el adulador 

(κόλαξ) por su acogida a la embajada de macedonios540, ahora encarna al ἀλαζών 

(‘charlatán’). Normalmente este tipo cómico representaba a un falso profesional de la 

palabra que ejercía influencia sobre Atenas dañando sus cimientos sociales, morales o 

políticos541. El orador inserta el motivo de la ἀλαζονεία a modo de amplificatio, 

estableciendo una distinción entre esta calaña de individuos (οἱ μὲν γὰρ ἄλλοι ἀλαζόνες) 

y la naturaleza ladina de Demóstenes (Δημοσθένης δ’). La contraposición se fortalece 

gracias al manejo de un patrón sintáctico casi idéntico durante todo el parágrafo. En la 

definición de los impostores Esquines subraya la indeterminación de sus discursos 

mediante la coordinación de dos adjetivos formados con alfa privativa (ὅταν τι 

ψεύδωνται, ἀόριστα καὶ ἀσαφῆ πειρῶντα λέγειν), al mismo tiempo que conciencia del 

riesgo de que la comunidad descubra el engaño (φοβούμενοι τὸν ἔλεγχον). 

 La mendacidad de Demóstenes se elabora de un modo más sutil a partir de dos 

procedimientos que buscan la verosimilitud argumentativa (πρῶτον μέν...δεύτερον δέ). 

El primero de ellos es la inclusión del juramento y la maldición como pruebas 

extratécnicas. Esquines se toma la licencia de imaginar a su rival jugando con la 

sensibilidad religiosa de la audiencia542. Las falacias, respaldadas por el juramento (μεθ’ 

 
540 Vid. supra 171-174 (Aeschin. 3.77). 
541 Duncan 2006: 91-96. El vocablo ἀλαζών referido a embajadores: Ar. Ach. 109, 135; políticos: Ar. Ach. 

372; Eq. 269; sofistas: Ar. Av. 1016; Nu. 103, 449, 1492; intérpretes de oráculos: Ar. Av. 983, Pax 1045; y 

poetas: Ar. Ra. 909. 
542 Kremmydas 2013: 53-56. 



 
 

 

179 

 

ὅρκου ψεύδεται), obtenían un aire de franqueza que magnificaba la pronunciación de la 

autoimprecación (ἐξώλειαν ἐπαρώμενος ἑαυτῷ): ἐπαράομαι está formado a partir del 

verbo denominativo ἀράομαι (‘maldecir’) y el preverbio ἐπι- indica la proyección de la 

maldición hacia una persona concreta. Su objeto directo, ἐξώλειαν, reproduce la fórmula 

usada para anatemizar de forma preventiva, la cual se presenta en su forma más abreviada, 

únicamente dirigida hacia Demóstenes (ἑαυτῷ). Latentemente Esquines también quería 

transmitir que Demóstenes juraba en falso, lo cual era una modalidad más de perjurio. 

En segundo lugar, Esquines censura la forma en que Demóstenes evocaba el futuro 

de Atenas cuando no tenía garantías para hacerlo (ἃ εὖ οἶδεν οὐδέποτε ἐσόμενα, τολμᾷ 

λέγειν εἰς ὁπότ’ ἔσται); y cómo nombraba autoridades para proporcionar mayor solidez a 

su discurso (καὶ ὧν τὰ σώματα οὐκ ἑώρακε, τούτων τὰ ὀνόματα λέγει). El modus 

operandi de Demóstenes se abrevia en dos oraciones de participio en las que el manejo 

del hysteron-proteron invierte el orden de las estrategias retóricas: al imitar a oradores 

virtuosos lograba persuadir a su audiencia (κλέπτων τὴν ἀκρόασιν καὶ μιμούμενος τοὺς 

τἀληθῆ λέγοντας). 

Aunque la imagen propuesta ya podría haber despertado la inquina de los 

espectadores, Esquines cierra el texto con una llamada explícita a las emociones hostiles 

de sus convecinos. La maldad de Demóstenes se opone a la de los políticos honrados 

(πονηρός...τῶν χρηστῶν), a quienes se dedicaba a suplantar en los foros públicos dañando 

su consideración como los consejeros del pueblo (πονηρὸς ὢν καὶ τὰ τῶν χρηστῶν σημεῖα 

διαφθείρει). Debido a esta sagacidad maliciosa merecía el odio de sus convecinos (ἄξιός 

ἐστι μισεῖσθαι), cuya vehemencia resalta el adverbio σφόδρα543. 

Esquines veía en la alianza con Eubea una desventaja militar para Atenas. Los 

términos impuestos por Calias le parecían descompensados y la gestión de Demóstenes, 

el resultado de un soborno. Primero el orador se refiere a los distintos decretos que 

componían la alianza con Calcis para después sugerir que la totalidad del movimiento 

emitía notas de malversación y de fraude político (Aeschin. 3.101): 

[101] ἔπειτα ἀναφαίνεται περὶ ἅπαντ’ ὢν ἐν τῷ ψηφίσματι πρὸς τῷ κλέμματι, 

γράψας καὶ τὰ πέντε τάλαντα τοὺς πρέσβεις ἀξιοῦν τοὺς Ὠρείτας μὴ ὑμῖν, ἀλλὰ 

Καλλίᾳ διδόναι. ὅτι δ’ ἀληθῆ λέγω, ἀφελὼν τὸν κόμπον καὶ τὰς τριήρεις καὶ τὴν 

ἀλαζονείαν, ἀνάγνωθι καὶ τοῦ κλέμματος ἅψαι ὃ ὑφείλετο ὁ μιαρὸς καὶ ἀνόσιος 

ἄνθρωπος ὅν φησι Κτησιφῶν ἐν τῷδε τῷ ψηφίσματι ‘διατελεῖν λέγοντα καὶ 

πράττοντα τὰ ἄριστα τῷ δήμῳ τῷ Ἀθηναίων’. 

 
543 Cf. Kremmydas 2013: 55. 



 
 

 

180 

 

 

[101] Entonces, a través de todas estas acciones muestra que tendía al fraude, pues 

redactó que los embajadores pidieran a los de Óreo que entregaran cinco talentos a 

Calias en vez de a vosotros. Puesto que digo la verdad, lee lo siguiente suprimiendo 

la jactancia, las trirremes y la falsa pretensión política: cometió fraude del cual se 

aprovechó el individuo impuro y sacrílego que Ctesifonte afirma en este decreto 

que «vive diciendo y haciendo lo mejor para el pueblo ateniense».  

 

Esquines quiere resaltar la demagogia de Demóstenes en la gestación de la alianza 

con Calias. Los sintagmas preposicionales dispuestos en homeoteleuton (ἐν τῷ ψηφίσματι 

πρὸς τῷ κλέμματι) acentúan los beneficios económicos que pretendía obtener con la firma 

del decreto. A lo largo de la narración se informa sobre este comportamiento fraudulento, 

el cual se manifiesta de diferentes formas. A la aceptación de sobornos le sigue el 

menoscabo económico de Atenas al desviar los antiguos tributos de Eretria y Óreo a las 

arcas de la nueva Liga euboica544. La idea vuelve a repetirse en las siguientes líneas: el 

escrito de Demóstenes (γράψας) asumía que los oreítas enviarían sus contribuciones a 

Calcis, una resolución deleznable a los ojos de Esquines. La privación de las cargas 

económicas en detrimento de Atenas se recalca a través de la correctio y del zeugma 

cruzado donde el pronombre ὑμεῖς, englobando a todos los ciudadanos atenienses, 

contrasta con el nuevo receptor de los impuestos (τοὺς Ὠρείτας μὴ ὑμῖν, ἀλλὰ Καλλίᾳ 

διδόναι). 

Tras la afirmación tópica sobre la veracidad de los argumentos (ὅτι δ’ ἀληθῆ λέγω), 

Esquines pide al secretario la lectura de un nuevo documento (ἀνάγνωθι), el cual asegura 

visibilizar el fraude perpetrado (τοῦ κλέμματος ἅψαι). La reflexión final del orador 

incluye la terminología irreligiosa, manejada para contraponer el comportamiento 

demosténico en las negociaciones con Calias y la presentación que Ctesifonte ofrecía en 

su decreto. La falsa conveniencia del tratado, exagerada por Esquines, le llevan a incluir 

los adjetivos μιαρός y ἀνόσιος acompañando al nombre ἄνθρωπος, también con 

 
544 Aeschin. 3.91-92: «Con este plan envía aquí como embajadores a Glaucetes, Empedón y Diodoro, 

corredor del dólico, quienes dan vanas esperanzas al pueblo pero dinero a Demóstenes y a sus socios. Sin 

duda había tres motivos por los que hacer sobornos: primero, no echar a perder una alianza con vosotros. 

[…] Segundo, los tributos llegaban a quien iba a redactar la alianza con la defensa de que los calcideos no 

tomarían parte en la Confederación ateniense y, tercero, que de este modo no aportarían tributos. Calias no 

fracasó en ninguno de estos objetivos, sino que el odiatiranos de Demóstenes, como él mismo se hace 

llamar, quien Ctesifonte afirma que aconseja lo mejor, entregó las oportunidades de la ciudad y redactó en 

la alianza que nosotros ayudáramos a los calcideos. Εn vez de esto modificó un único punto y, a cambio, 

escribió por conformidad: “Y que los calcideos ofrezcan ayuda en caso de que alguien vaya contra los 

atenienses”». Cf. Aeschin. 3.94. 



 
 

 

181 

 

tonalidades denigratorias. La coordinación de estos vocablos hace pensar que, 

probablemente el orador intentaba destacar la condición irreligiosa del rival. Desentrañar 

el significado de sus palabras, una vez más, se complica al estar insertas en una narración 

politizada. La interpretación más sencilla es la de ἀνόσιος pues, considerando las 

aserciones anteriores, es fácil vincularlo al perjurio. En otros discursos de la época se 

describe el juramento como ὅσιος, sancionado en un nivel cívico-religioso y que servía 

como elemento cohesionador de la sociedad545. Además, conviene recordar cómo el 

heraldo lanzaba una imprecación preventiva antes de cada asamblea, la cual poseía un 

enunciado con que se condenaba a todo aquel que engañara a sus conciudadanos. De 

hecho la maldición, tal y como la menciona Dinarco en Contra Aristogitón, presta 

especial atención a la mendacidad motivada por los sobornos (Din. 2.16): «Si alguno no 

dice y opina lo mismo sobre los asuntos públicos por aceptar sobornos, que este sea 

destruido (εἴ τις δῶρα λαμβάνων [μὴ] ταὐτὰ λέγει καὶ γιγνώσκει, ἐξώλη τοῦτον εἶναι)». 

El enunciado λέγει καὶ γιγνώσκει conectaría sarcásticamente con el decreto de Ctesifonte 

(‘διατελεῖν λέγοντα καὶ πράττοντα τὰ ἄριστα τῷ δήμῳ τῷ Ἀθηναίων’). Aunque 

Ctesifonte usaba la antítesis λέγοντα καὶ πράττοντα para referirse a la buena actuación 

política de Demóstenes (τὰ ἄριστα), Esquines la parodia apuntando las intrigas del 

estadista546.  

Por cuanto al empleo de μιαρός, es difícil minimizar la expresión de la 

contaminación dada su concurrencia con otro término irreligioso. Quizá substancia ese 

miasma que paulatinamente va infectando a Demóstenes debido a distintas elecciones 

políticas. Este sentido se hará más evidente en la siguiente sección narrativa, donde el 

orador enseña a su público cómo su contrincante había desencadenado la ruina de todos 

los helenos. 

Las siguientes evidencias en la operatividad del léxico irreligioso se registran 

profusamente en la tercera sección narrativa. Los sucesos históricos que reciben la 

 
545 Licurgo habla de cómo Leócrates violó el juramento de los efebos, un pacto vinculante de carácter cívico, 

militar y religioso (Lycurg. 1.77: «Ciertamente, ciudadanos, el juramento es algo bueno y sagrado (ὅσιος). 

Por tanto, Leócrates realizó todas estas acciones en su contra. Entonces, ¿acaso podía un individuo ser más 

sacrílego o traicionero hacia la patria (ἀνοσιώτερος ἢ μᾶλλον προδότης τῆς πατρίδος)?»). Igualmente, cf. 

Lycurg. 1.79: «En efecto, ciudadanos, también debéis aprender lo siguiente, que el juramento es lo que 

sostiene la democracia». 
546 El juramento falso del comentario anterior podría corroborar esta interpretación (Aeschin. 3.99: πρῶτον 

μὲν μεθ’ ὅρκου ψεύδεται, ἐξώλειαν ἐπαρώμενος ἑαυτῷ).  



 
 

 

182 

 

atención de Esquines son aquellos que llevaron a la renovación de las hostilidades con 

Filipo y a la decisiva derrota ateniense en la batalla de Queronea (340-338 a.C.)547. El 

retrato de Demóstenes como un individuo impuro y maldito brilla a lo largo del apartado, 

donde brotan ejemplos sobresalientes en cuanto al uso retórico de la irreligiosidad. Así, 

en la transición a este nuevo apartado Esquines esclarece cómo la condición impía de 

Demóstenes ocasionó distintos infortunios (Aeschin. 3.106): 

[106] ἐνταῦθ’ ἤδη τέτακται καὶ ὁ τρίτος τῶν καιρῶν, μᾶλλον δ’ ὁ πάντων πικρότατος 

χρόνος ἐν ᾧ Δημοσθένης ἀπώλεσε τὰς τῶν Ἑλλήνων καὶ τῆς πόλεως πράξεις, 

ἀσεβήσας μὲν εἰς τὸ ἱερὸν τὸ ἐν Δελφοῖς, ἄδικον δὲ καὶ οὐδαμῶς ἴσην τὴν πρὸς 

Θηβαίους συμμαχίαν γράψας. ἄρξομαι δὲ ἀπὸ τοὺς θεοὺς αὐτοῦ πλημμελημάτων 

λέγειν. 

 

[106] Justo aquí se dispone la tercera etapa o, mejor dicho, el período más amargo 

de todos, en el que Demóstenes destruyó las empresas de los griegos y de la ciudad 

al cometer una impiedad contra el templo de Delfos y redactar la alianza con los 

tebanos, injusta y para nada regular. Voy a comenzar hablando sobre los desafueros 

de este contra los dioses. 

 

El acento que Esquines pone sobre esta época desafortunada (μᾶλλον δ’ ὁ πάντων 

πικρότατος χρόνος) se acopla a la invectiva tópica que responsabiliza a Demóstenes del 

abatimiento posterior a Queronea (Δημοσθένης ἀπώλεσε τὰς τῶν Ἑλλήνων καὶ τῆς 

πόλεως πράξεις)548. El orador convierte a su rival en el agente de tal destrucción y de 

varias desgracias. Los factores desencadenantes de dicha situación son dos acciones 

diferentes. En primer lugar, Demóstenes es culpado de cometer una impiedad contra los 

dioses (ἀσεβήσας), cuyo significado queda acotado por el sintagma preposicional εἰς τὸ 

ἱερὸν τὸ ἐν Δελφοῖς, indicando un ataque contra un espacio consagrado a Apolo délfico. 

Aunque la información es imprecisa y no detalla en qué consistió la impiedad de 

Demóstenes, los siguientes parágrafos aclaran la cuestión: el político aceptó apoyar a los 

anfiseos mediante sobornos, quienes habían sido acusados de impiedad por cultivar la 

llanura sagrada de Cirra. La segunda demanda radica en la alianza con los tebanos para 

combatir a Filipo (τὴν πρὸς Θηβαίους συμμαχίαν). La postura antitebana de Esquines ya 

se ha probado en los discursos anteriores cuando intentaba convencer a Filipo para que 

disolviera el dominio de Tebas sobre Beocia y, con ello, su hegemonía político-militar549. 

Ello explicaría la denominación del acuerdo con la coordinación del adjetivo negativo 

 
547 Cf. Aeschin. 3.106-158. 
548 Cf. Schol. in Aeschin. 230 in or. 3.106. 
549 Cf. D. 19.21-22. 



 
 

 

183 

 

ἄδικος y la lítote intensiva οὐδαμῶς ἴσης, que sella la inconveniencia política para Atenas. 

La organización en quiasmo (ἀσεβήσας...γράψας) moldea la incisiva crítica de Esquines 

al presentar los desaciertos político-religiosos de Demóstenes como el germen de las 

futuras adversidades.  

Esquines opta por comenzar precisando las ofensas religiosas que había cometido 

su oponente (ἄρξομαι…λέγειν). Antes de pasar a la narración propiamente dicha, ha de 

subrayarse una innovación léxica: el empleo del tecnicismo πλημμελήματα. La raíz 

temática del vocablo evoca la desafinación en el ámbito musical y, metafóricamente, 

simbolizaba una falta de índole genérica550. El sustantivo πλημμελήματα no solo merece 

atención por ser un hápax en la literatura de época clásica sino porque el contexto 

sintáctico-literario del pasaje le otorga un marcado sentido irreligioso (ἀπὸ τῶν εἰς τοῦς 

θεοὺς αὐτοῦ πλημμελημάτων). La aliteración vocálica y el plural retórico τοὺς θεούς, por 

el cual la injuria de Demóstenes se extiende a un conjunto divinal más amplio, también 

recalcan la naturaleza de tales ofensas. 

Así las cosas, el orador relata a su audiencia los eventos acontecidos durante una 

reunión de la Anfictionía délfica celebrada en el año 339 a.C., a partir de la cual estalló 

la Cuarta Guerra Sagrada. Los temas que se irán desgranando paulatinamente persiguen 

retratar a Esquines como un individuo piadoso y a Demóstenes como un impío. 

Sintéticamente, en el transcurso de la reunión anfictiónica un locrio de Anfisa demandó 

a los atenienses por depositar dedicaciones en el nuevo santuario de Delfos antes de que 

este fuera consagrado. Airado por tamañas acusaciones e intentando prevenir que se 

iniciara una campaña contra Atenas, Esquines tomó violentamente la palabra afirmando 

que los anfiseos cultivaban territorios consagrados a la divinidad sin respetar las 

prohibiciones anfictiónicas551. Durante los siguientes parágrafos el orador intenta ilustrar 

a su audiencia sobre los antecedentes del conflicto, creando una suerte de ‘arqueología’ 

de la Guerra Sagrada (Aeschin. 3.107-108): 

[107] ἔστι γάρ, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τὸ Κιρραῖον [ὠνομασμένον] πεδίον καὶ λιμὴν ὁ 

νῦν ἐξάγιστος καὶ ἐπάρατος ὠνομασμένος. ταύτην ποτὲ τὴν χώραν κατῴκησαν 

Κιρραῖοι καὶ Κραγαλίδαι, γένη παρανομώτατα, οἳ εἰς τὸ ἱερὸν τὸ ἐν Δελφοῖς καὶ 

περὶ τὰ ἀναθήματα ἠσέβουν, ἐξημάρτανον δὲ καὶ εἰς τοὺς Ἀμφικτύονας. 

 
550 Beekes 2010: 1209 s. v. πλημμελής.  
551 Harris 1995: 126-128; Worthington 2013: 237-238. 



 
 

 

184 

 

ἀγανακτήσαντες δ’ ἐπὶ τοῖς γιγνομένοις μάλιστα μέν, ὡς λέγονται, οἱ πρόγονοι οἱ 

ὑμέτεροι, ἔπειτα καὶ οἱ ἄλλοι Ἀμφικτύονες, μαντείαν ἐμαντεύσαντο παρὰ τῷ θεῷ, 

τίνι χρὴ τιμωρίᾳ τοὺς ἀνθρώπους τούτους μετελθεῖν. [108] καὶ αὐτοῖς ἀναιρεῖ ἡ 

Πυθία πολεμεῖν Κιρραίοις καὶ Κραγαλίδαις πάντ’ ἤματα καὶ πάσας νύκτας καὶ τὴν 

χώραν αὐτῶν καὶ τὴν πόλιν ἐκπορθήσαντας καὶ αὐτοὺς ἀνδραποδισαμένους 

ἀναθεῖναι τῷ Ἀπόλλωνι τῷ Πυθίῳ καὶ τῇ Ἀρτέμιδι καὶ Λητοῖ καὶ Ἀθηνᾷ Προναίᾳ 

ἐπὶ πάσῃ ἀεργίᾳ καὶ ταύτην τὴν χώραν μήτ’ αὐτοὺς ἐργάζεσθαι μήτ’ ἄλλον ἐᾶν. 

λαβόντες δὲ τὸν χρησμὸν οἱ Ἀμφικτύονες ἐψηφίσαντο Σόλωνος εἰπόντος Ἀθηναίου 

τὴν γνώμην, ἀνδρὸς καὶ νομοθετῆσαι δυνατοῦ καὶ περὶ ποίησιν καὶ φιλοσοφίαν 

διατετριφότος, ἐπιστρατεύειν ἐπὶ τοὺς ἐναγεῖς κατὰ τὴν μαντείαν τοῦ θεοῦ. 

 

 [107] En efecto, atenienses, existe la llamada colina de Cirra y un puerto 

considerado ahora intocable por procedimientos sagrados y maldito. Antaño 

habitaron este territorio los cirreos y los cragálidas, pueblos totalmente contrarios a 

la ley, quienes actuaban impíamente contra el santuario de Delfos en relación con 

las dedicaciones y también ofendían a los anfictiones. Muy irritados por estos 

sucesos, según cuentan, entonces vuestros antepasados y los demás anfictiones 

consultaron al oráculo del dios con qué castigo debía perseguirse a estos individuos. 

[108] La Pitia respondió que lucharan contra los cirreos y los cragálidas todos los 

días y todas las noches; que, después de saquear su territorio y su ciudad y de 

subyugarlos, lo consagraran a Apolo Pitio, Ártemis, Leto y Atenea Pronaia para la 

yerma total; y que estos no trabajaran el lugar ni se le permitiera hacerlo a otro. Con 

esta respuesta, según la propuesta legal de Solón de Atenas –un hombre con 

capacidad para legislar y que había entregado su vida a la poesía y a la filosofía–, los 

anfictiones votaron salir en campaña militar contra los malditos según el oráculo 

del dios. 

 

Los acontecimientos corresponden a la ampliamente debatida Primera Guerra 

Sagrada. El silencio de las fuentes más tempranas, así como el hecho de que la mayoría 

de información se encuadre entre la Tercera y la Cuarta Guerra Sagrada ha despertado las 

sospechas de la crítica. Ya sea una ficción o una adaptación legendaria y propagandística 

creada a partir de un conflicto real, ciertamente los datos proporcionados por Esquines en 

sus discursos Sobre la embajada y Contra Ctesifonte son en algunos puntos discordantes. 

Lo que es indudable es cómo el orador encuentra en la Primera Guerra Sagrada el 

precedente histórico perfecto sobre el cual sustentar su exposición. Tras una breve 

abertura en un presente cercano al juicio (νῦν) Esquines se traslada rápidamente al pasado 

más remoto (πότε). La antítesis entre pasado y presente resulta fundamental para fijar las 

crisis y los cambios vividos en torno a la región focense de Cirra (τὸ Κιρραῖον...πεδίον 

καὶ λιμήν). La referencia pretende desbloquear el recuerdo de la consideración que los 

coetáneos de Esquines tenían sobre tales espacios. La intensidad dramática del texto se 

especifica a partir del sintagma ὁ νῦν ἐξάγιστος καὶ ἐπάρατος ὠνομασμένος, 

retóricamente acentuado por el homeoteleuton y el isosilabismo. En él la coordinación de 



 
 

 

185 

 

términos (ir)religiosos debe precisarse para una mejor comprensión del episodio. El 

adjetivo ἐξάγιστος es difícil de precisar semánticamente, en ocasiones traducido por 

‘maldito’ y en otras por ‘consagrado’, lo cual ofrece una visión difusa de su significado552. 

Como señalan varios autores, ἐξάγιστος y otros derivados se forman a partir de la raíz 

*hag- / *ag-, la cual denota sacralidad553. Este vocablo, reforzado con el prefijo ἐκ-, 

marcaría la extensión de una consagración a un espacio mediante distintos procesos 

religiosos554. El otro de los adjetivos, ἐπάρατος, restringido a unos pocos ejemplos en la 

prosa de época clásica555, es un derivado de ἀρατός, formado mediante prefijación, que 

refleja el lanzamiento de una maldición.  

Esquines precisa cómo la llanura y el puerto de Cirra pasaron a adquirir esa 

condición sagrada, protegida con maldiciones. Trasportándose al pasado (πότε) presenta 

a los habitantes de la región, quienes se caracterizaban por un comportamiento 

completamente ajeno a cualquier ley o tradición (γένη παρανομώτατα). La inmoralidad 

de los cirreos y de los cragálidas que se anticipa en la aposición también tiene rasgos 

irreligiosos. Con un quiasmo se remarcan unas transgresiones que no solo afectaban a los 

humanos sino también a los dioses. En primer lugar, el orador habla de una impiedad 

causada contra el santuario (εἰς τὸ ἱερὸν τὸ ἐν Δελφοῖς καὶ περὶ τὰ ἀναθήματα ἠσέβουν). 

Aunque no se precisa en qué consistió exactamente la vulneración, el sintagma περὶ τὰ 

ἀναθήματα apunta que habría estado relacionada con las distintas ofrendas y regalos que 

era costumbre depositar en el templo y que, desde entonces, quedaban consagrados al 

dios délfico556. En segundo lugar, se nombran vagamente las faltas contra los anfictiones 

(ἐξημάρτανον δὲ καὶ εἰς τοὺς Ἀμφικτύονας). La ausencia de una descripción detallada 

impide conocer en qué consistieron tales fallas. El escolio a este pasaje y un fragmento 

atribuido a Calístenes de Olinto transmiten que las tensiones se desencadenaron cuando 

 
552 Por otra parte, sus aparición en la literatura de época clásica es muy reducida. Se registran cuatro usos 

en Esquines, todos encuadrados en el marco de la Cuarta Guerra Sagrada (Aeschin. 3.107, 113, 114, 119); 

uno en Demóstenes (D. 25.93); y otro en Sófocles (S. OC 1526). 
553 Chantraine & Masson 1954; Vernant 1980: 115-124; Parker 1996: 328; Chantraine 2009: 12-13. 
554 Schol. in Aeschin. 233 in or. 3.107: ἐξάγιστος] ὁ ἄγαν ἁγνὸς ἢ ὁ ἅγιος, ὥσπερ ἐπάρατος παρὰ τὸ 

‘ἀραῖος’; Cf. Harp. s. v. ἐξάγιστος. 
555 De nuevo, el mayor número de apariciones se encuentra en Esquines (Aeschin. 3.108, 113, 114, 119); 

después hay dos testimonios en Tucídides (Th. 2.17.2, 8.97.2) y uno en Platón (Pl. Lg. 877a5).  
556 Cf. Rudhardt 1992: 214-218. 



 
 

 

186 

 

los cirreos secuestraron a las mujeres de algunos anfictiones557. El tópico del rapto como 

detonador bélico es ampliamente explorado tanto en la literatura en verso como en 

prosa558. Este factor, unido a la ausencia de otras fuentes complementarias, hace que la 

interpretación sea inverosímil. En consecuencia, dado que las competencias de la 

Anfictionía eran esencialmente religiosas –la gestión y la protección del santuario de 

Delfos559–, ἐξαμαρτάνω podría detallar el modo en que los cirreos obraron en contra del 

Consejo cuando ocuparon la llanura de Cirra. 

 El enfado de los miembros anfictiones (ἀγανακτήσαντες...οἱ πρόγονοι οἱ 

ὑμέτεροι...καὶ οἱ ἄλλοι Ἀμφικτύονες) llevó a idear una reprimenda contra los ofensores. 

La decisión de acudir al oráculo de Delfos se marca con un acusativo interno (μαντείαν 

ἐμαντεύσαντο) y con ello buscaban, como era habitual antes de cada empresa bélica, el 

consejo y la aprobación de la divinidad. La respuesta de la Pitia (τίνι χρὴ τιμωρίᾳ τοὺς 

ἀνθρώπους τούτους μετελθεῖν) se fragmenta en tres partes diferentes. La primera 

corresponde al beneplácito divino para combatir a los cirreos (πολεμεῖν), que además se 

acompaña con la antítesis enfática πάντ’ ἤματα καὶ πάσας νύκτας. La segunda consiste 

en la consagración del lugar a los dioses (ἀναθεῖναι), el cual debía permanecer yermo 

después de destruir sus poblados (ἐπὶ πάσῃ ἀργείᾳ). Cuatro son las divinidades nombradas 

en este punto: una tríada familiar –Apolo, su hermana Ártemis y su madre Leto– y Atenea 

Pronaia, cuyo epíteto hace referencia a un templo a ella dedicado, localizado antes de la 

entrada al santuario de Apolo en Delfos560. La última y tercera prescripción recalca la 

prohibición de trabajar la llanura (μήτ’ αὐτοὺς ἐργάζεσθαι). 

Cuando recibieron la respuesta oracular e interpretaron su significado (λαβόντες δὲ 

τὸν χρησμόν...κατὰ τὴν μαντείαν τοῦ θεοῦ) se activaron los dispositivos militares para 

iniciar la guerra contra los cirreos y los cragálidas. Si antes Esquines optaba por el 

 
557 Schol. in Aeschin. 235 in or. 3.107: «Efectivamente raptaron y se llevaron como botín a unas mujeres». 

Callisth. FGrH 124 F 1: «La llamada guerra de Crisa –cuando los cirreos lucharon contra los focenses– 

según afirma Calístenes en Sobre la Guerra sagrada, duró diez años porque los cirreos habían raptado a 

Megisto, la hija del focense Pelagón, y a las hijas de unos argivos en su regreso desde el santuario pítico. 

Cirra fue destruida entonces, en el décimo año». 
558 Cf. Ar. Ach. 524-529; Duris FGrH 76 F 2; Hdt. 1.1-5. 
559 CID 1.10 (= 4.1). Bowden 2020: 520. 
560 D. 25.34 habla de la ubicación del templo. Εl texto de Demóstenes permite observar las distorsiones del 

epíteto de Atenea que se han producido en las distintas tradiciones manuscritas: Contra Aristogitón 

transmite Προνοία, ligado la inteligencia propia de la diosa; mientras el texto de Esquines conserva la forma 

Προναία, donde se incide especialmente en un aspecto arquitectónico. 



 
 

 

187 

 

adjetivo superlativo παρανομώτατα para indicar su carencia de valores cívicos, ahora opta 

por el adjetivo irreligioso ἐναγής (ἐπὶ τοὺς ἐναγεῖς). El término también pertenece a la 

esfera ambivalente de la consagración y la maldición que se engloba en las raíces *hag-/ 

*ag-561. En este caso, el matiz peyorativo es totalmente evidente562: Esquines lo emplea 

en un sentido cuasi profético, señalando a unos individuos malditos, odiados por la 

divinidad al asentarse en un espacio que debía consagrarse a los dioses563. Finalmente, 

resulta llamativo observar cómo Esquines localiza a los ancestros atenienses en la acción 

–primero con una alusión genérica (οἱ πρόγονοι οἱ ὑμέτεροι), después con la referencia a 

Solón– para elogiar su piedad identitaria y legitimar el mensaje del discurso564. 

Los anfictiones siguieron detalladamente las indicaciones de la Pitia. Tras 

esclavizar a la población, destruir el territorio y consagrarlo a los dioses, pronunciaron un 

juramento condicional con el cual evitar daños futuros. Precisamente son los enunciados 

que componen el juramento los que levantan sospechas sobre la historicidad del 

documento parafraseado por Esquines. Si se cotejan estos datos con los presentados en 

Sobre la embajada se advierten grandes diferencias. El discurso del 343 a.C. únicamente 

habla de las sanciones impuestas a quienes osaban saquear o atacar el santuario de Delfos, 

sin mencionarse en ningún momento el territorio sagrado565. No obstante, en Contra 

Ctesifonte se nombra la prohibición expresa de cultivar la llanura sagrada566. Aunque 

Esquines se guíe por un documento real, está claro que consigue manipular, amoldar y 

acomodar perfectamente los párrafos del juramento a su línea argumentativa. En su 

 
561 La problemática interpretación ligada a las formas con y sin aspiración (ἅγνός, ἅγιος / ἄγος) se incluye 

en Chantraine 2009: 12-13 s. v. ἄγος. 
562 Para una tipología semántica, cf. Hatch 1908: 169-172. 
563 Rudhardt 1992: 45. 
564 Plu. Sol. 11 también trata la implicación de Solón en la Guerra Sagrada, concretamente en calidad de 

consejero. 
565 Vid. supra 134-137 (Aeschin. 2.115, 117). Apoyándose en textos literarios y fragmentarios, Franchi 

2020: 512 argumenta que la Tercera Guerra Sagrada también estalló por el cultivo inapropiado de la llanura. 

Sin embargo, si se analizan detalladamente los testimonios, no hay ningún indicio al respecto. Jenofonte 

únicamente relata cómo los espartanos ocuparon la Cadmea (X. HG 5.2.27-31), motivo por el cual los 

anfictiones les impusieron una multa después de la Batalla de Leuctra. Por otro lado, aunque Diodoro sí 

habla del cultivo de la llanura cirrense (D.S. 16.23.1-3), la ausencia de información similar en las fuentes 

de época clásica posibilitaría la existencia de una confusión entre la Tercera y la Cuarta Guerra Sagrada en 

la literatura posterior. Cf. Bowden 2003: 77-78. 
566 Aeschin. 3.109: «Tras reunir un gran ejército de anfictiones redujeron a la esclavitud a los individuos, 

destruyeron el puerto y su ciudad y consagraron su territorio según el oráculo. Y por estos eventos prestaron 

un solemne juramento: que ellos no trabajarían la tierra sagrada (μητ’ αὐτοὶ τὴν ἱερὰν γῆν ἐργάσεσθαι) ni 

se le permitiría a otro, sino que se socorrería a la divinidad y a la tierra sagrada con la mano, con el pie, con 

la voz y con toda la fuerza posible». 



 
 

 

188 

 

apología se centra en la ocupación de templo, el modo en que comenzó la Guerra Sagrada 

cuando los focenses ocuparon el santuario de Delfos. En su acusación el evento sirve para 

trazar un precedente histórico a los cargos presentados contra Anfisa, acusada de cultivar 

la llanura, habitarla y edificar en ella, además de utilizar el puerto para fines comerciales. 

Aunque en el discurso Sobre la embajada la maldición anexa al juramento se reduce 

a su mínima expresión, aquí Esquines la pormenoriza al detalle, incluyendo las 

condiciones que la activaban, sus efectos sobre los transgresores y los testigos divinos 

(Aeschin. 3.110-111): 

[110] καὶ οὐκ ἀπέχρησεν αὐτοῖς τοῦτον τὸν ὅρκον μόνον ὀμόσαι, ἀλλὰ καὶ 

προστροπὴν καὶ ἀρὰν ἰσχυρὰν ὑπὲρ τούτων ἐποιήσαντο. γέγραπται γὰρ οὕτως ἐν 

τῇ ἀρᾷ, ‘εἴ τις τάδε’ φησὶ ‘παραβαίνοι ἢ πόλις ἰδιώτης ἢ ἔθνος, ἐναγής’ φησὶν 

‘ἔστω τοῦ Ἀπόλλωνος καὶ τῆς Ἀρτέμιδος καὶ <τῆς> Λητοῦς καὶ Ἀθηνᾶς Προναίας’. 

[111] καὶ ἐπεύχεται αὐτοῖς μήτε γῆν καρποὺς φέρειν μήτε γυναῖκας τέκνα τίκτειν 

γονεῦσιν ἐοικότα, ἀλλὰ τέρατα, μήτε βοσκήματα κατὰ φύσιν γονὰς ποιεῖσθαι, ἧτταν 

δὲ αὐτοῖς εἶναι πολέμου καὶ δικῶν καὶ ἀγορῶν καὶ ἐξώλεις εἶναι καὶ αὐτοὺς καὶ 

οἰκίας καὶ γένος τὸ ἐκείνων. ‘καὶ μήποτέ’ φησιν ‘ὁσίως θύσειαν τῷ Ἀπόλλωνι μηδὲ 

τῇ Ἀρτέμιδι μηδὲ τῇ Λητοῖ μηδ’ Ἀθηνᾷ Προναίᾳ, μηδὲ δέξαιντο αὐτῶν τὰ ἱερά’.  

[110] Y prestar este juramento no bastó por sí solo, sino que, además, hicieron una 

súplica de perdición y una grave maldición contra estos. En efecto, así aparece 

escrito en la maldición: «Si alguien» –dice– «viola esto, una ciudad particular o un 

pueblo, que sea maldito por Apolo, por Ártemis, por Leto y por Atenea Pronaia». 

[111] Y se les ruega que la tierra no dé frutos, que las mujeres no tengan hijos 

parecidos a sus progenitores sino monstruos, que los ganados no se reproduzcan 

según la forma natural, que ellos encuentren la derrota en la guerra, los juicios y las 

asambleas; y que sean destruidos ellos, sus hogares y sus familias. «Y que jamás» –

dice– «puedan sacrificar según las tradiciones religiosas ni a Apolo, ni a Ártemis, 

ni a Leto ni a Atenea Pronaia y que tampoco se acepten sus ofrendas». 

La reproducción de textos oficiales como el juramento y la maldición hacen que en 

estos parágrafos se adopte un estilo paratáctico, abundante en enumeraciones formuladas 

mediante el polisíndeton y las repeticiones anafóricas. La correctio inicial subraya que 

junto con el juramento se accionaron otros métodos preventivos cuyo poder desalentaría 

a los criminales para dañar la llanura sagrada de Cirra (οὐκ ἀπέχρησεν αὐτοῖς τοῦτον τὸν 

ὅρκον μόνον ὀμόσαι, ἀλλὰ προστροπὴν καὶ ἀρὰν ἰσχυράν). Esquines menciona el 

procedimiento de la προστροπή, cuyo sentido genérico es el de ‘súplica solemne’, pero 

que guarda relación con el término irreligioso προστρόπαιος ya analizado en el discurso 

esquíneo Sobre la embajada. En la literatura clásica solamente comparece en la tragedia 



 
 

 

189 

 

y en este discurso567. No obstante, su significado aquí tiene una naturaleza dual compleja 

que está subordinada a la finalidad por que se pronuncia y al sujeto contra quien se dirige 

tal invocación. Los escolios al texto facilitan la comprensión del término: el proceso de 

maldición (ἀρὰ ἰσχυρά) se acompañaba de una plegaria ritual con la que se invocaba la 

perdición de los ofensores568. El acto definido por la προστροπή, por tanto, pediría la 

protección de la llanura pero también desencadenaría la ruina de quienquiera que 

cometiera una execración. 

En primer lugar, se reformulan los puntos generales de la maldición. El verbo 

παραβαίνω se extiende a todo aquel que quebrante el juramento. Por esto mismo adquiere 

un sentido irreligioso, ya que el compromiso buscaba asegurar que la llanura de Cirra 

permaneciera despoblada y sin interferencia humana alguna. El alcance que podía tener 

la maldición se estructura en la aposición de τις, una enumeración con polisíndeton (τις...ἢ 

πόλις ἰδιώτης ἢ ἔθνος). La necesidad de condena se precisa en la apódosis de la 

condicional, donde el adjetivo ἐναγής vuelve indicar cómo recaería sobre los ofensores la 

ira y la maldición de los dioses (ἐναγής...ἔστω τοῦ Ἀπόλλωνος καὶ τῆς Ἀρτέμιδος καὶ 

<τῆς> Λητοῦς καὶ Ἀθηνᾶς Προναίας). Por último, la enumeración final del texto –donde 

predominan el polisíndeton y la repetición anafórica de preposiciones– recopila las 

consecuencias resultantes de la maldición: pérdidas económicas, sobre todo en las áreas 

agrícola y ganadera; horribles desgracias en el seno familiar, cuya monstruosidad se 

subraya mediante la correctio ἀλλὰ τέρατα; y el fracaso de las empresas político-

militares. Este catálogo finaliza con la fórmula aneja a la imprecación en su forma más 

elaborada, lo cual señalaría su irradiación desde los perpetradores del crimen hasta sus 

familiares (ἐξώλεις εἶναι καὶ αὐτοὺς καὶ οἰκίας καὶ γένος τὸ ἐκείνων). 

La descripción de la cólera divina que azota una comunidad se asemeja bastante a 

una reflexión circunscrita a cierta Tetralogía antifontea: en su cuadro habitual del miasma 

causado por los homicidios, Antifonte plantea que la contaminación iría difundiéndose 

 
567 Cf. A. Ch. 21, 85; Pers. 216; Eu. 718; E. Alc. 1157; IT 618; S. OC 558. El sentido de maldición quizá 

trasluce de Los Persas 215-219 donde el Corego aconseja a Atosa que suplique a los dioses por la 

erradicación de ciertas desgracias (A. Pers. 216: προστροπαῖς) pidiéndoles protección (A. Pers. 217: αἰτοῦ 

τῶνδ’ ἀποτροπὴν τελεῖν). 
568 Schol. in Aeschin. 243 in or. 3.110: <ὅρκον>] τὸν καλούμενον προστρόπαιον, ὅπερ ἐστὶ κατάρατον, 

οἱονεὶ κακοδαίμονα εὔξαντο γενέσθαι τὸν παραβαίνοντα. Schol. in Aeschin. 244 in or. 3.110: προστροπήν] 

οἱονεὶ κατάραν, ἀπὸ τοῦ εἰς αὑτὸν καταρᾶσθαι τὸν ὀμνύοντα τραπῆναι τὴν ἐπιορκίαν, εἰ μὴ τόδε ποιήσει 

ὅπερ ὤμοσε. καὶ περὶ τούτου δὲ ἤδη ἔγνωμεν ἐν οἷς ἔλεγε (2.158) ‘τὸν προστρόπαιον᾿. 



 
 

 

190 

 

por la polis mientras el criminal no fuera castigado569. Asimismo los efectos de la 

maldición, descritos detalladamente en el texto de Esquines, recuerdan a la cita de 

Trabajos y Días que el orador ya había utilizado para definir a Demóstenes como un 

προστρόπαιος. En el Contra Ctesifonte se recupera el poema y se incluyen los versos 

relativos a la ira de Zeus, provocadora de varias catástrofes cuyo efecto más evidente era 

un descenso demográfico mediante enfermedades y hambrunas570. Tal idea de maldición 

extensible al resto de la comunidad conecta con la noción de la impiedad contaminante 

y, más concretamente, con el anterior concepto de la προστροπή. Al comienzo de la 

enumeración vuelve a transcribirse un acto de súplica religiosa (ἐπεύχεται αὐτοῖς) que 

podría ser paralela a la expresión προστροπήν...ἐποιήσαντο. De este modo, los anfictiones 

pidieron que la ira de los dioses recayera sobre los malhechores. Esto parece confirmarse 

en la parte final del texto donde se explica que, por su condición abominable, los 

delincuentes tenían prohibido participar en las tradiciones religiosas como las ofrendas y 

los sacrificios en honor a los dioses ejecutores de la maldición (μήποτέ...ὁσίως 

θύσειαν...μηδὲ δέξαιντο αὐτῶν τὰ ἱερά). 

La reconstrucción de los motivos que desembocaron en la consagración de Cirra 

engarzan con el debate acontecido en la reunión anfictiónica del 340-339 a.C. Esquines 

cita como pruebas extratécnicas el oráculo, el juramento y la maldición referidos en su 

narración571, lo cual le permite regresar a la actualidad política y proseguir con la 

acusación de Demóstenes (Aeschin. 3.113-115): 

[113] ταύτης τῆς ἀρᾶς καὶ τῶν ὅρκων καὶ τῆς μαντείας [γενομένης] 

ἀναγεγραμμένων ἔτι καὶ νῦν, οἱ Λοκροὶ οἱ Ἀμφισσεῖς, μᾶλλον δὲ οἱ προεστηκότες 

αὐτῶν, ἄνδρες παρανομώτατοι, ἐπηργάζοντο τὸ πεδίον καὶ τὸν λιμένα τὸν 

ἐξάγιστον καὶ ἐπάρατον πάλιν ἐτείχισαν καὶ συνῴκισαν καὶ τέλη τοὺς 

καταπλέοντας ἐξέλεγον καὶ τῶν ἀφικνουμένων εἰς Δελφοὺς πυλαγόρων ἐνίους 

χρήμασι διέφθειρον, ὧν εἷς ἦν Δημοσθένης. [114] χειροτονηθεὶς γὰρ ὑφ’ ὑμῶν 

πυλάγορος, λαμβάνει δισχιλίας δραχμὰς παρὰ τῶν Ἀμφισσέων, ὑπὲρ τοῦ μηδεμίαν 

μνείαν περὶ αὐτῶν ἐν τοῖς Ἀμφικτύοσι ποιήσασθαι. διωμολογήθη δ’ αὐτῷ καὶ εἰς τὸν 

λοιπὸν χρόνον ἀποστέλλεσθαι Ἀθήναζε τοῦ ἐνιαυτοῦ ἑκάστου μνᾶς εἴκοσι τῶν 

ἐξαγίστων καὶ ἐπαράτων χρήμάτων, ἐφ’ ᾧτε βοηθέσει τοῖς Ἀμφισσεῦσιν Ἀθήνησι 

κατὰ πάντα τρόπον· ὅθεν ἔτι μᾶλλον ἢ πρότερον συμβέβηκεν αὐτῷ, ὅτου ἂν 

προσάψηται, ἢ ἀνδρὸς ἰδιώτου ἢ δυνάστου ἢ πόλεως δημοκρατουμένης, τούτων 

 
569 Antipho 2.1.10. 
570 Vid. supra 144-147 (Aeschin. 2.158); Aeschin. 3.135 (= Hes. Op. 242-247). 
571 Cf. Aeschin. 3.112. 



 
 

 

191 

 

ἑκάστους ἀνιάτοις συμφοραῖς περιβάλλειν. [115] σκέψασθε δὴ τὸν δαίμονα καὶ τὴν 

τύχην, ὅσῳ περιεγένετο τῆς τῶν Ἀμφισσέων ἀσεβείας.  

[113] A pesar de que esta maldición, los juramentos y el oráculo todavía están hoy 

inscritos, los locrios de Anfisa y, sobre todo, sus jefes, hombres totalmente 

contrarios a la ley, trabajaban la llanura y, de nuevo, iban fortificando y habitando 

el puerto protegido mediante procedimientos religiosos y maldito, cobraban tasas 

a los que en él atracaban y corrompían con dinero a varios de los pilagoroi que se 

dirigían hacia Delfos, entre los cuales Demóstenes era uno de ellos. [114] Pues, 

aunque fue elegido pilagoros por vosotros, toma dos mil dracmas de los de Anfisa a 

cambio de no hacer ninguna mención sobre ellos en el Consejo de los anfictiones. 

Y, acordaron con él que en el futuro enviarían cada año veinte minas procedentes del 

dinero más abominable y maldito, con la condición de que socorriera en Atenas a 

los anfiseos de cualquier forma. Por esto le sucedió, todavía más que antes, lo 

siguiente: que cada una de las cosas sobre las que él hubo puesto su mano encima –

ya sea un ciudadano particular, un estadista o una ciudad democrática– estaban 

cubiertas de desgracias incurables. [115] Observad ahora el genio maligno y la 

fortuna, hasta qué punto superan la impiedad de los de Anfisa.  

El genitivo absoluto inicial ensambla la lectura de los documentos (ταύτης τῆς ἀρᾶς 

καὶ τῶν ὅρκων καὶ τῆς μαντείας) con otra sección propiamente narrativa. De hecho la 

antítesis temporal ἔτι καὶ νῦν indica su antigüedad y su vigencia a la par que plasma un 

salto desde el pasado remoto hasta uno más reciente. La opinión de Esquines consiste en 

que los anfiseos –un pueblo que lindaba con los terrenos pertenecientes al santuario 

délfico– habían execrado la llanura de Cirra. La estrategia retórica adoptada por Esquines 

consiste asimilar el crimen anfiseo con el de los antiguos cirreos. La aposición superlativa 

ἄνδρες παρανομώτατοι establece ese paralelismo y destapa la irreligiosidad de los locrios. 

Por otra parte, la enumeración de distintas actividades y el uso del polisíndeton enfatizan 

la contravención de los juramentos y varias obligaciones religiosas: el cultivo de la llanura 

contra toda prohibición anfictiónica, su edificación y la rehabilitación comercial del 

puerto572. La impiedad anfisea se resalta aquí mediante la fórmula ἐξάγιστον καὶ 

ἐπάρατον que señala la disposición maldita resultante de una consagración mediante 

distintos rituales protectores573. Esquines afirma que los anfiseos corrompieron a ciertos 

pilagoroi para que apoyaran sus intereses dentro y fuera de la Anfictionía (πυλαγόρων 

ἐνίους χρήμασι διέφθειρον). Aquí reaparece la invectiva contra Demóstenes (ὧν εἷς ἦν 

Δημοσθένης): el orador lo acusa por asociarse a un pueblo culpable de execración, lo cual 

 
572 Cf. Schol. in Aeschin. 252 in or. 3.113. 
573 Vid. supra 183-188 (Aeschin. 3.107-108). 



 
 

 

192 

 

lo convertía en heredero de una impiedad infecciosa que se extendería por toda la polis 

ateniense. 

Esta corrupción destaca cuando se contrapone la elección de Demóstenes como 

pilagoros por la Asamblea (χειροτονηθεὶς γάρ ὑφ’ ὑμῶν πυλάγορος) y su actuación en su 

camino a Delfos. El político había aceptado una sustanciosa cantidad de dinero a cambio 

de encubrir los movimientos de Anfisa durante el sínodo anfictiónico (ὑπὲρ τοῦ μηδεμίαν 

μνείαν...ποιήσασθαι). Es necesario precisar cuándo y cómo Demóstenes ostentó el cargo 

de pilagoros. La Anfictionía prescribía que cada Estado confederado enviara un 

hieromnemon elegido por sorteo, quien poseía derecho a voto. Como sus acompañantes 

se elegían tres pilagoroi, los cuales no podían votar pero sí tomar la palabra durante las 

reuniones574. No obstante, si se confía en los datos proporcionados por este discurso, es 

imposible que Demóstenes acudiera a la reunión del 340 a.C., pues los tres pilagoroi 

seleccionados fueron Midias, Trasíloco y Esquines575. La única alusión complementaria 

se encuentra en el texto de Sobre la embajada fraudulenta, donde Demóstenes relata 

cómo acudió a una sesión anfictiónica después de la Tercera Guerra Sagrada576. Si la 

cronología que se desprende de los datos es veraz, el cultivo de la llanura de Cirra y la 

venalidad de Demóstenes se prolongaron durante varios años. 

El acuerdo alcanzado entre los anfiseos y Demóstenes (διωμολογήθη δ’ αὐτῷ) 

culminó con el envío anual de una suma de dinero procedente de las transacciones 

comerciales que se llevaban a cabo en el área portuaria de Cirra (μνᾶς εἴκοσι...χρημάτων). 

La fórmula irreligiosa τῶν ἐξαγίστων καὶ ἐπαράτων se aplica ahora al dinero obtenido 

por medios ilícitos, a saber, la irrupción impía en un territorio consagrado a las 

divinidades, prohibición que estaba reforzada mediante el juramento y la maldición. De 

esta manera se observa cómo la maldición que protegía el puerto se extiende al dinero 

aceptado por Demóstenes, lo cual lο convierte en una suerte de ser impuro que transporta 

la maldición a su propia patria. Y es que Esquines elabora con sutileza el carácter maldito 

de su rival y su relación con las desgracias que sobrevinieron a Atenas. La metáfora 

 
574 Schol. in Aeschin. 255-256 in or. 3.113. cf. Bowden 2003: 67-69; Bowden 2020: 520. 
575 Aeschin. 3.115: «Durante el arcontado de Teofrastro, siendo hieromnemon Diogneto de Anafliunte, 

vosotros elegisteis como pilagoros a ese tal Midias de Anagirunte –quien yo desearía, por varios motivos, 

que siguiera vivió–, a Trasíloco de Eo y, en tercer lugar, junto con estos, a mí». 
576 Por tanto, en los años posteriores al 346 a.C. y previos al 340 a.C. Cf. D. 19.65. 



 
 

 

193 

 

médica sugiere la gravedad de los infortunios que minaban la polis (ἀνιάτοις συμφοραῖς 

περιβάλλειν) y la gradatio ascendente muestra el nivel de expansión de la maldición 

contagiosa (ἢ ἀνδρὸς ἰδιώτου ἢ δινάστου ἢ πόλεως δημοκρατουμένης). Aunque Martin 

propone que συμφορά carece de matices religiosos, la lectura detenida del texto, donde 

los conceptos (ir)religiosos tienen un peso fundamental, lleva a pensar en una 

interpretación más profunda577. Esquines alcanza el clímax de su invectiva en las líneas 

finales del pasaje. Mientras focaliza la atención de la audiencia sobre su rival (σκέψασθε), 

una hendíadis precisa el genio malvado que perseguía a Demóstenes y que iba a 

condicionar el devenir militar ateniense (τὸν δαίμονα καὶ τὴν τύχην). Este tema conforma 

otro punto de la propaganda antidemosténica, un motivo (ir)religioso elaborado donde 

Esquines distingue entre la deificación de la fortuna (τύχη) y la personificación de la 

cólera divina que desató la maldición del oponente (δαίμων)578. Las connotaciones 

irreligiosas de los términos se verifican en la amplificación conclusiva: la comparación 

de sus acciones con la impiedad de Anfisa (ὅσῳ περιεγένετο τῆς τῶν Ἀμφισσέων 

ἀσεβείας) sella automáticamente el cariz irreligioso el crimen perpetrado por 

Demóstenes. 

La alusión a la impiedad del oponente da paso a la reconstrucción de lo acontecido 

en la sesión anfictiónica. Cuando los comisionados atenienses llegaron a Delfos, varios 

de sus miembros se vieron achacados por una enfermedad y recayó sobre Esquines la 

responsabilidad de representar a la polis en la asamblea579. Un individuo afín a los 

atenienses les había advertido sobre la intención de los anfiseos, quienes pretendían 

acusarlos por dedicar escudos en el templo de Apolo antes de su consagración definitiva. 

Esquines describe a sus conciudadanos cómo se alzó en medio de la reunión para defender 

a su patria580. Al mismo tiempo, la condena de las impiedades focenses intenta destacar 

su piedad personal (Aeschin. 3.117-119): 

 
577 Martin 2009: 89-90. 
578 Cf. Wankel 1976: 908-909, quien postula que τύχη y δαίμων operan en planos sinonímicos. 
579 Aeschin. 3.115: «Nos sucedió que habíamos llegado justo en ese momento a Delfos cuando al 

hieromnemon Diogneto le entró fiebre y exactamente lo mismo le había sucedido a Midias». 
580 Aeschin. 3.116: «Por parte de quienes deseaban mostrar una buena disposición hacia la polis nos llegaba 

la información de que los de Anfisa, quienes seguían entonces sometidos y sirviendo penosamente a los 

tebanos, iban a presentar un decreto público contra nuestra ciudad, multando al pueblo de los atenienses 

con cincuenta talentos porque dedicamos unos escudos de oro en el templo nuevo antes de consagrarlo a 

los dioses». 



 
 

 

194 

 

[117] ἀρχομένου δέ μου λέγειν καὶ προθυμότερόν πως εἰσεληλυθότος εἰς τὸ 

συνέδριον, τῶν ἄλλων πυλαγόρων μεθεστηκότων, ἀναβοήσας τις τῶν Ἀμφισσέων, 

ἄνθρωπος ἀσελγέστατος καὶ ὡς ἐμοὶ ἐφαίνετο οὐδεμιᾶς παιδείας μετεσχηκώς, ἴσως 

δὲ καὶ δαιμονίου τινὸς ἐξαμαρτάνειν προαγομένου, ‘ἀρχὴν δέ γε’ ἔφη, ‘ὦ ἄνδρες 

Ἕλληνες, εἰ ἐσωφρονεῖτε, οὐδ’ ἂν ὠνομάζετε τοὔνομα τοῦ δήμου τῶν Ἀθηναίων ἐν 

ταῖσδε ταῖς ἡμέραις, ἀλλ’ ὡς ἐναγεῖς ἐξείργετ’ ἂν ἐκ τοῦ ἱεροῦ’. [118] ἅμα δὲ 

ἐμέμνητο τῆς τῶν Φωκέων συμμαχίας ἣν ὁ Κρωβύλος ἐκεῖνος ἔγραψε, καὶ ἄλλα 

πολλὰ καὶ δυσχερῆ κατὰ τῆς πόλεως διεξῄει ἃ ἐγὼ οὔτε τότ’ ἐκαρτέρουν ἀκούων 

οὔτε νῦν ἡδέως μέμνημαι αὐτῶν. ἀκούσας δ’ ἐγὼ οὕτω παρωξύνθην ὡς οὐδεπώποτ’ 

ἐν τῷ ἐμαυτοῦ βίῳ. καὶ τοὺς μὲν ἄλλους λόγους ὑπερβήσομαι· ἐπῆλθε δ’ οὖν μοι ἐπὶ 

τὴν γνώμην μνησθῆναι τῆς τῶν Ἀμφισσέων περὶ τὴν ἱερὰν γῆν ἀσεβείας, καὶ 

αὐτόθεν ἑστηκὼς ἐδείκνυον τοῖς Ἀμφικτύοσιν· ὑπόκειται γὰρ τὸ Κιρραῖον πεδίον 

τῷ ἱερῷ καὶ ἔστιν εὐσύνοπτον. [119] ‘ὁρᾶτ’’, ἔφην ἐγώ, ‘ὦ ἄνδρες Ἀμφικτύονες, 

ἐξειργασμένον τουτὶ τὸ πεδίον ὑπὸ τῶν Ἀμφισσέων, καὶ κεραμεῖα ἐνῳκοδομημένα 

καὶ αὔλια· ὁρᾶτε τοῖς ὀφθαλμοῖς τὸν ἐξάγιστον καὶ ἐπάρατον λιμένα 

τετειχισμένον· ἴστε τούτους αὐτοί, καὶ οὐδὲν ἑτέρων δεῖσθε μαρτύρων, τέλη 

πεπρακότας καὶ χρήματα λαμβάνοντας ἐκ τοῦ ἱεροῦ λιμένος’. ἅμα δὲ ἀναγιγνώσκειν 

ἐκέλευον αὐτοῖς τὴν μαντείαν τοῦ θεοῦ, τὸν ὅρκον τῶν προγόνων, τὴν ἀρὰν τὴν 

γενομένην. 

[117] Αl comienzo de mi discurso –aunque quizá había entrado a la reunión con un 

entusiasmo excesivo, pues los demás pilagoroi estaban entonces indispuestos– un 

anfiseo excesivamente arrogante y, según mi impresión, carente de educación 

alguna, decía lo siguiente, empujándolo posiblemente alguna divinidad a cometer 

esta falta: «Griegos, si desde un principio os comportarais con moderación, de 

ningún modo pronunciaríais el nombre del pueblo ateniense durante estos días; al 

contrario, los excluiríais del santuario como si estuvieran bajo una maldición». 

[118] Justo entonces recordaba la alianza con los focenses, que el Ricitos aquel firmó 

por escrito, y exponía otras muchas cuestiones incómodas contra la ciudad, las cuales 

yo entonces no soportaba escucharlas ni ahora las traigo al recuerdo con gusto. Tras 

oírlo me irrité tanto como jamás en mi propia vida lo había hecho. Un inciso: voy a 

omitir el resto de mi discurso pero se me ocurrió recordar, sin duda, la impiedad de 

los anfiseos contra la tierra sagrada. Me levanté al instante y fui probándoselo a 

los anfictiones –la llanura de Cirra está cerca del santuario y se ve fácilmente. [119] 

Y yo decía: «Veis, anfictiones, que esta llanura de aquí ha sido cultivada por los de 

Anfisa y que han construido en ella talleres de cerámica y corrales. Veis con vuestros 

propios ojos que han fortificado el puerto abominable e impuro. Vosotros mismos 

sabéis –pues de ningún modo os hacen falta otros testigos– que estos han fijado tasas 

y que consiguen dinero a través del puerto sagrado». Y entonces mandaba que les 

leyeran el oráculo del dios, el juramento de los antepasados y la maldición existente. 

Esquines intenta trasladar a su audiencia a la reunión anfictiónica celebrada en el 

año 340 a.C. Gracias a los recursos retóricos vinculados a la enargeia, el orador obtiene 

una riqueza narrativa que permite al público imaginar el episodio relatado. Ello explica 

la abundancia de elementos extraoracionales. Una cadena de genitivos absolutos aparece 

al comienzo del texto y ofrece detalles espaciales, temporales y causales vinculados al 

discurso pronunciado por Esquines ante los anfictiones. Entonces se ve interrumpido por 

uno de los representantes de Anfisa, a quien vilipendia vehementemente: el uso del 



 
 

 

195 

 

indefinido τις τῶν Ἀμφισσέων sugiere un marcado desprecio que queda verificado por la 

coordinación de aposiciones sobre su carácter. Primero el superlativo ἀσελγέστατος 

remarca el atrevimiento del anfiseo, que se revela totalmente cuando incrimina el 

sacrilegio de los atenienses. El otro ataque se basa en una posible ausencia de educación 

(οὐδεμιᾶς παιδείας), un juicio que el propio Esquines suaviza añadiendo un mayor grado 

de subjetividad (ὡς ἐμοῖ ἐφαίνετο). Tal ignorancia concuerda con el anterior adjetivo 

παρανομώτατοι, utilizado para retratar negativamente a los anfiseos. Si las sociedades 

civilizadas vivían ajustadas a las leyes y a las tradiciones nacionales, παράνομος define 

un pueblo contrario a tales valores. Finalmente su rudeza se patentiza cuando interrumpe 

a Esquines (ἀναβοήσας...ἔφη), lo cual se parafrasea en estilo directo. 

Con su discurso el hieromnemon anfiseo critica la actuación del Consejo. La 

condicional irreal de presente remarca la falta de sentido común (ἀρχὴν δέ γε…ὦ ἄνδρες 

Ἕλληνες, εἰ ἐσωφρονεῖτε) al haber permitido la participación de Atenas (οὐδ ἄν 

ὠνομάζετε τοὔνομα τοῦ δήμου τῶν Ἀθηναίων). La correctio, combinada con el zeugma, 

descubre cuál habría sido la actitud esperada: los atenienses deberían haber sido 

expulsados del santuario (ἐξείργετ’ ἂν ἐκ τοῦ ἱεροῦ) pues las ofrendas que habían 

depositado en el templo ilícitamente les habían conferido un estado impuro y maldito (ὡς 

ἐναγεῖς). La petición de expulsión ratifica la naturaleza altamente contaminante de estos 

actos y la necesidad de mantener a los criminales alejados de los espacios políticos y 

religiosos. El orador considera que esta alocución sería el resultado de la mediación divina 

(δαιμονίου τινὸς ἐξαμαρτάνειν προαγομένου). Gracias a ella la arrogancia anfisea se 

dirige hacia su sentencia final, la acusación de Esquines y la declaración de la Cuarta 

Guerra Sagrada. 

Los coletazos últimos de la demanda anfisea evocaban diferentes críticas contra la 

ciudad (ἄλλα πολλὰ καὶ δυσχερῆ κατὰ τῆς πόλεως διεξῄει), de las cuales únicamente se 

define la antigua alianza de Atenas con los focenses (ἐμέμνητο τῆς τῶν Φωκέων 

συμμαχίας). Al estar sometida a Tebas581, tendría sentido que Anfisa utilizara una 

propaganda política afín a la potencia beocia, por la cual se asociaba a los atenienses con 

 
581 Cf. Aeschin. 3.116. 



 
 

 

196 

 

los antiguos saqueadores del santuario582. En las siguientes líneas del texto la profusión 

de formas en primera persona incide en la opinión de Esquines. Una antítesis temporal 

subraya lo amargo en estas declaraciones (οὔτε τότ’...οὔτε νῦν). Todo culmina con la 

estimulación de la furia de Esquines (ἐγὼ οὕτω παρωξύνθην), cuya manifestación sin 

precedentes se amplifica con la comparación ὡς οὐδεπώποτ’ ἐν τῷ ἐμαυτοῦ βίῳ. Aunque 

el término empleado aquí es el verbo παροξύνω, la respuesta emocional desencadenada 

se puede ligar con la ira aristotélica (ὀργή): el catalizador del enfado es el ataque contra 

la comunidad ateniense, mientras que su consecuencia es el deseo de venganza de 

Esquines, el cual se materializa en su réplica posterior583. 

Precisamente Esquines utiliza la retórica de la ‘falsa omisión’ (ὑπερβήσομαι) para 

aportar una sensación de brevedad al discurso, así como para mantener la atención y la 

buena disposición de los jueces. La técnica de la distribución μέν...δέ ayuda a precisar 

este efecto pues el orador se corrige inmediatamente y habla de la importancia de recordar 

la impiedad perpetrada por Anfisa (ἐπήλθε δ’ οὖν μοι ἐπὶ τὴν γνώμην μνησθῆναι). El 

significado del sustantivo ἀσέβεια –un término cuya elasticidad semántica ya se ha 

mencionado con anterioridad– se acota con el complemento περὶ τὴν ἱεράν γῆν, que aquí 

se refiere a los terrenos consagrados a la divinidad. 

En las siguientes líneas, Esquines reproduce el discurso pronunciado en la 

Αnfictionía, de nuevo optando por el estilo directo. Continuando con la viveza narrativa 

del relato, se utilizan distintos términos sensoriales vinculados a la vista, con los cuales 

no solo guiaba la atención de los anfictiones, sino que también permitía a los jueces 

atenienses trasladarse al escenario imaginado por el orador584. Se dirige al público para 

enfatizar la execración de la llanura de Cirra (ὁρᾶτ’…ὁρᾶτε τοῖς ὀφθαλμοῖς), lo cual se 

acentúa aún más gracias al pronombre deíctico (τουτὶ τὸ πεδίον). Los actos sancionables 

que se enumeran –el cultivo del territorio, su edificación y la creación de un emporio– no 

son novedosos. Los términos que emplea Esquines para describir el puerto permiten 

 
582 Schol. in Aeschin. 264 in or. 3.118: «Los focenses saquearon el dinero sagrado que había en el santuario; 

los atenienses eran sus aliados, entonces también fueron cómplices de la falta». Cf. Schol. in Aeschin. 265 

in or. 3.118. 
583 Arist. Rh. 1378a30-32: «Que sea la ira (ὀργή) un deseo de venganza (τιμωρίας) unido a un agravio que 

se manifiesta a través del desprecio evidente hacia un individuo concreto o hacia algunos de los suyos (διὰ 

φαινομένην ὀλιγωρίαν εἰς αὐτὸν ἤ <τι> τῶν αὐτοῦ), cuando la muestra de desprecio no era conveniente». 
584 Cf. O’Connell 2017: 124-131. 



 
 

 

197 

 

comprender mejor la semántica de la fórmula τὸν ἐξάγιστον καὶ ἐπάρατον. 

Efectivamente, el orador afirma que los anfiseos se estaban lucrando del puerto sagrado 

(χρήματα λαμβάνοντας ἐκ τοῦ ἱεροῦ λιμένος). El empleo de ἱερός refuerza la teoría de 

que ese espacio estaba consagrado a la divinidad. Así se entiende mejor el significado de 

τὸν ἐξάγιστον καὶ ἐπάρατον como el proceso y el resultado ritual por el cual el puerto 

quedaba maldito aun conservando su sacralidad. Al final de esta paráfrasis Esquines 

retoma el estilo narrativo donde el asíndeton articula una enunciación sintácticamente 

paralela de los documentos cuya lectura reclamó durante la asamblea (τὴν μαντείαν τοῦ 

θεοῦ, τὸν ὅρκον τῶν προγόνων, τὴν ἀρὰν τὴν γενομένην). 

La imagen del secretario leyendo los textos religiosos facilita al orador la tarea de 

reiterar los puntos esenciales de su narración ante la audiencia. Primero reproduce en 

primera persona la promesa de proteger las pertenencias sagradas de la divinidad. Aunque 

se diferencia en contenido del juramento citado en Sobre la embajada, ambos textos 

comparten la fórmula intensiva por la que se pedía el castigo más severo para los 

transgresores585. Todo ello le sirve para mostrar qué condición alcanzarían los anfictiones 

si no sancionaban a Anfisa (Aeschin. 3.121-122): 

[121] σκοπεῖτε δὴ ποίᾳ φωνῇ, ποίᾳ ψυχῇ, ποίοις ὄμμασι, τίνα τόλμαν κτησάμενοι 

τὰς ἱκετείας ποιήσεσθε, τούτους παρέντες ἀτιμωρήτους τοὺς ἐναγεῖς καὶ ταῖς ἀραῖς 

ἐνόχους. οὐ γὰρ δι’ αἰνιγμῶν, ἀλλ’ ἐναργῶς γέγραπται ἐν τῇ ἀρᾷ κατά τε τῶν 

ἀσεβησάντων ἃ χρὴ παθεῖν αὐτοὺς καὶ κατὰ τῶν ἐπιτρεψάντων καὶ τελευταῖον [ἐν 

τῇ ἀρᾷ γέγραπται], ‘μήποθ’ ὁσίως’, φησί, ‘θύσειαν οἱ μὴ τιμωροῦντες τῷ 

Ἀπόλλωνι μηδὲ τῇ Ἀρτέμιδι μηδὲ τῇ Λητοῖ μηδ’ Ἀθηνᾷ Προναίᾳ, μηδὲ δέξαιντο 

αὐτῶν τὰ ἱερά’. [122] ταῦτα καὶ πρὸς τούτοις ἕτερα πολλὰ διεξελθόντος ἐμοῦ, ἐπειδή 

ποτε ἀπηλλάγην καὶ μετέστην ἐκ τοῦ συνεδρίου, κραυγὴ πολλὴ καὶ θόρυβος ἦν τῶν 

Ἀμφικτυόνων καὶ ὁ λόγος ἦν οὐκέτι περὶ τῶν ἀσπίδων ἃς ἡμεῖς ἀνέθεμεν ἀλλ’ ἤδη 

περὶ τῆς τῶν Ἀμφισσέων τιμωρίας. ἤδη δὲ πόρρω τῆς ἡμέρας ὄντος, προελθὼν ὁ 

κῆρυξ ἀνεῖπε, Δελφῶν ὅσοι ἐπὶ δίετες ἡβῶσι, καὶ δούλους καὶ ἐλευθέρους, ἥκειν 

ἅμα τῇ ἡμέρᾳ ἔχοντας ἅμας καὶ δικέλλας πρὸς τὸ Θυτεῖον ἐκεῖ καλούμενον· καὶ 

πάλιν ὁ αὐτὸς κῆρυξ ἀναγορεύει τοὺς ἱερομνήμονας καὶ τοὺς πυλαγόρους ἥκειν εἰς 

τὸν αὐτὸν τόπον βοηθήσοντας τῷ θεῷ καὶ τῇ γῇ τῇ ἱερᾷ· ‘ἥτις δ’ ἂν μὴ παρῇ πόλις, 

εἴρξεται τοῦ ἱεροῦ καὶ ἐναγὴς ἔσται καὶ τῇ ἀρᾷ ἔνοχος’. 

 [121] Reflexionad ahora con qué voz, con qué espíritu, con qué semblantes, con qué 

atrevimiento vais a pronunciar las plegarias tras dejar sin castigo a estos condenados 

y presos en las maldiciones. En efecto, en la maldición contra quienes actuaron 

 
585 Cf. Aeschin. 3.120: «Primero, en defensa del pueblo ateniense, de mi persona, de mis hijos y de mi 

hogar, protejo al dios y la tierra sagrada, conforme al juramento, con mi mano, con mi pie, con mi voz y 

con todo lo que me sea posible; después, libro de culpa a nuestra ciudad en relación con las cuestiones 

divinas». Cf. Aeschin. 2.115. 

 



 
 

 

198 

 

impíamente y quienes se lo permitieron no se enuncia de forma enigmática, sino 

enérgicamente, qué deben sufrir aquellos. Y se redacta al final de la maldición: «Que 

no puedan sacrificar conforme a la tradición religiosa –dice– ni a Apolo, ni a 

Ártemis, ni a Leto, ni a Atenea Pronaia quienes no los castiguen; y que tampoco 

acepten sus ofrendas». [122] Después de que yo describiera minuciosamente estas y 

otras muchas cuestiones, justamente tras despedirme y abandonar la reunión, hubo 

un gran griterío y alboroto entre los anfictiones y el debate ya no versaba de ningún 

modo sobre los escudos que nosotros depositamos, sino sobre el castigo de los 

anfiseos. Como era tarde, el heraldo se adelantó y dijo que tantos delfios como 

hubieran alcanzado la edad militar hace dos años, esclavos y hombres libres, 

acudieran al amanecer con picos y azadones aquí, al denominado Thyteon. De nuevo, 

el mismo heraldo anunció públicamente que los hieromnemones y los pilagoroi 

acudieran a ese mismo lugar para prestar ayuda al dios y a la tierra sagrada. Y 

anunciaba: «En caso de que alguna ciudad no acuda, será expulsada del santuario y 

quedará condenada y presa en la maldición». 

El imperativo dirigido a los anfictiones (σκοπεῖτε) está seguido por una oración 

interrogativa indirecta. Esta se abre con una enumeración asindética de distintos 

complementos circunstanciales, cuya impetuosidad refuerza un paralelismo sintáctico 

que se desdibuja con la variatio del último componente (τίνα τόλμαν κτησάμενοι). En los 

dos primeros sintagmas hay una repetición anafórica del pronombre interrogativo (ποίᾳ 

φωνῇ, ποίᾳ ψυχῇ) que se trunca ligeramente con el políptoton del tercero (ποίοις ὄμμασι). 

La evocación del escenario sensorial que rodea el rito de la plegaria –la pronunciación de 

palabras dirigidas a los dioses y la contemplación del acto religioso– sin haber castigado 

previamente los crímenes de Anfisa busca persuadir al Consejo e influir en su resolución 

(τούτους παρέντες ἀτιμωρήτους). La condición adquirida por los anfiseos se describe, 

una vez más, con expresiones irreligiosas. Εl adjetivo ἐναγής está acompañado por la 

fórmula ταῖς ἀραῖς ἔνοχος. Su significación extiende la percepción de los criminales 

afectados por la maldición y el plural retórico ταῖς ἀραῖς intensifica el poder y alcance de 

esta. Siguiendo su dinámica habitual Esquines resume los puntos clave del anatema que 

podían perjudicar a los anfictiones si no represaliaban a Anfisa. Una correctio evidencia 

la claridad y la viveza en su formulación (οὐ γὰρ δι’ αἰνιγμῶν, ἀλλ’ ἐναργῶς γέγραπται). 

Con una fuerte disyunción y el homeoteleuton de los participios, el orador ahora emplaza 

entre los malditos y los responsables de la impiedad (κατά τε τῶν ἀσεβησάντων) a quienes 

se mostraban renuentes a castigar tales crímenes (κατὰ τῶν ἐπιτρεψάντων)586. Así, la 

complicidad de los anfictiones en tales impiedades (οἱ μὴ τιμωροῦντες) los inhabilitaría 

 
586 La enunciación recuerda ligeramente al juramento anfictiónico del discurso Sobre la embajada (2.115), 

donde se incorporaban sanciones contra los posibles cómplices en el saqueo del templo. 



 
 

 

199 

 

para participar en distintas ceremonias religiosas (μήποθ’ ὁσίως...θύσειαν...μηδὲ δέξαιντο 

αὐτῶν τὰ ἱερά). En términos generales, la formulación de la maldición concuerda con la 

ofrecida por Esquines en su reconstrucción de la Primera Guerra Sagrada587. Solo difiere 

en un detalle remarcable: mientras el primer ejemplo carece de un sujeto explícito, aquí 

se menciona a los individuos que dejaban impunes crímenes religiosos, un juicio que se 

dirige veladamente a los integrantes de la Anfictionía. 

Si Esquines había prometido previamente abreviar la relación sobre su intervención 

en la asamblea, aquí consolida su estrategia retórica con un genitivo absoluto en el cual 

se intuye la omisión de gran parte de su discurso (ταῦτα καὶ πρὸς τούτοις ἕτερα πολλὰ 

διεξελθόντος). Las palabras del orador tuvieron el efecto deseado en la audiencia: la 

escandalosa impiedad de Anfisa reorganizó las prioridades de los anfictiones y 

precisamente el recurso de la correctio traza la inadvertencia de los supuestos crímenes 

atenienses (ὁ λόγος ἦν οὐκέτι περὶ τῶν ἀσπίδων ἃς ἡμεῖς ἀνέθεμεν ἀλλ’ ἤδη περὶ τῆς τῶν 

Ἀμφισσέων τιμωρίας). Finalmente se resolvió reunir un contingente militar contra los 

anfiseos. Esquines intensifica el carácter crítico de la situación de diferentes formas: los 

sintagmas temporales indican la inmediatez del ataque (ἤδη δὲ πόρρω τῆς ἡμέρας 

ὄντος...ἅμα τῇ ἡμέρᾳ); y la antítesis καὶ δούλους καὶ ἐλευθέρους sugiere la necesidad de 

reclutar a todo aquel que hubiera alcanzado la edad militar. La ordenanza de proteger la 

llanura de Cirra (βοηθήσοντας τῷ θεῷ καὶ τῇ γῇ τῇ ἱερᾷ) descuella gracias a la inserción, 

en estilo directo, de la maldición lanzada por el heraldo. La oración de relativo adquiere 

un matiz condicional, planteando la ausencia eventual de algún Estado miembro (ἥτις δ’ 

ἂν μὴ παρῇ πόλις); la principal precisa las penas consecuentes: la expulsión inmediata del 

santuario (εἴρξεται τοῦ ἱεροῦ) y la obtención de una condición maldita, la cual se califica 

con términos irreligiosos usuales (ἐναγὴς ἔσται καὶ τῇ ἀρᾷ ἔνοχος).  

Después de que Anfisa expulsara la expedición militar de los anfictiones, el Consejo 

se organizó de forma apresurada588. Para una reflexión más sosegada de la situación 

Cótifo, presidente de la Anfictionía, convocó una asamblea integrada por los 

 
587 Vid. supra 188-190 (Aeschin. 3.110-111). 
588 Cf. Aeschin. 3.123: «A día siguiente, al amanecer, acudimos al lugar convenido, descendimos a la llanura 

de Cirra y nos marchamos tras destruir el puerto e incendiar las viviendas. Mientras nosotros realizábamos 

esto, los locrios de Anfisa, que vivían a sesenta estadios de Delfos, nos atacaron en masa con todo tipo de 

armas. Y, si no hubiéramos escapado corriendo hacia Delfos, hubiéramos corrido el riesgo de morir». 



 
 

 

200 

 

representantes de los Estados confederados y otros magistrados589. El acalorado debate 

patentizó la inquina generalizada contra los anfiseos y se decidió celebrar una reunión 

extraordinaria con la intención de fijar su castigo (Aeschin. 3.124): 

[124] τέλος δὲ παντὸς τοῦ λόγου ψηφίζονται ἥκειν τοὺς ἱερομνήμονας πρὸ τῆς 

ἐπιούσης πυλαίας ἐν ῥητῷ χρόνῳ εἰς Πύλας, ἔχοντας δόγμα, καθ’ ὅ τι δίκας 

δώσουσιν οἱ Ἀμφισσεῖς ὑπὲρ ὧν εἰς τὸν θεὸν καὶ τὴν γῆν τὴν ἱερᾶν καὶ τοὺς 

Ἀμφικτύονας ἐξήμαρτον.  

[124] Al final del debate votaron que los hieromnemones acudieran en el tiempo 

estipulado, antes de la siguiente reunión, a las Termópilas, con un decreto por que 

los anfiseos iban a pagar por las faltas que venían cometiendo contra la divinidad, 

contra la tierra sagrada y contra los anfictiones. 

El empleo del presente histórico, que se prolonga desde los parágrafos anteriores, 

tiene un efecto retórico clave en el relato de Esquines. La ruptura del marco 

espaciotemporal de la narración no solo proporciona un sentido de inmediatez al estallido 

de la Cuarta Guerra Sagrada; también crea un escenario fácilmente imaginable por la 

audiencia590. De tal forma, la votación de los anfictiones (ψηφίζονται) resolvió convocar 

una reunión extraordinaria (πρὸ τῆς εἰπούσης πυλαίας). Tras regresar a sus respectivas 

ciudades, los hieromnemones tenían que acudir a las Termópilas en la fecha convenida y 

portar con ellos una propuesta de castigo (ἔχοντας δόγμα, καθ’ ὅ τι δίκας δώσουσιν οἱ 

Ἀμφισσεῖς)591. Los crímenes por los cuales merecían ser sancionados se precisan en una 

subordinada adjetiva que experimenta el fenómeno de la atracción de relativo (ὑπὲρ 

ὧν...ἐξήμαρτον). Por un lado, el imperfecto ἐξήμαρτον remarca la durabilidad de las faltas 

y su prolongación hasta el momento mismo de la deliberación. Por otro, los 

complementos del verbo transfieren un sentido irreligioso a toda la oración. De este modo, 

los agraviados por tales ofensas se catalogan mediante una enumeración triádica: primero 

se alude al dios délfico (εἰς τὸν θεόν); después a la llanura de Cirra, un espacio a él 

consagrado (τὴν γῆν τὴν ἱεράν); y, por último, a la Anfictionía, injuriada por Anfisa al 

 
589 Aeschin. 3.124: «Al día siguiente Cótifo fijó una asamblea de los anfictiones para votar las opiniones 

– pues la llaman asamblea cuando alguien no solo convoca a los pilagoroi y a los hieromnemones, sino 

también a los encargados de los sacrificios y de consultar los oráculos de la divinidad. Y justo entonces 

hubo un gran aluvión de acusaciones contra los de Anfisa, mientras nuestra ciudad recibió un gran elogio». 
590 Cf. Allan 2009: 174-179. 
591 Además del consejo celebrado en el santuario de Delfos, cada otoño los anfictiones se reunían en las 

Termópilas, coincidiendo con las festividades demetríacas de Antela. Cf. Hdt. 7.200.2; Schol. in Aeschin. 

279a-b in or. 3.124; Bowden 2020: 520-522. 



 
 

 

201 

 

quebrantar el juramento que, entre otros deberes, prohibía el cultivo de tales territorios 

(τοὺς Ἀμφυκτύονας). 

El hieromnemon y los pilagoroi atenienses retornaron a la polis, donde informaron 

públicamente sobre lo tratado en Delfos. Esquines transmite que, aunque el Consejo 

anfictiónico había ordenado acudir a una sesión extraordinaria en las Termópilas, 

Demóstenes evitó la participación de Atenas mediante la elaboración de un decreto592. 

Las interferencias del estadista en la administración del asunto van a definirse en términos 

religiosos. Demóstenes no solo estaba frustrando las obligaciones políticas atenienses, 

sino también la voluntad de los propios dioses. Este pensamiento empieza a vislumbrase 

cuando Esquines certifica cómo él y sus convecinos querían obrar piadosamente pero 

Demóstenes lo impedía debido a sus negocios con los de Anfisa593. La misma idea reluce 

en el relato de las dos expediciones contra Anfisa, ambas un preámbulo de la Batalla de 

Queronea (Aeschin. 3.129): 

[129] καὶ παρελθόντες τῇ πρώτῃ στρατείᾳ καὶ μάλα μετρίως ἐχρήσαντο τοῖς 

Ἀμφισσεῦσιν· ἀντὶ γὰρ τῶν μεγίστων ἀδικημάτων χρήμασιν αὐτοὺς ἐξημίωσαν καὶ 

ταῦτ’ ἐν ῥητῷ χρόνῳ προεῖπον τῷ θεῷ καταθεῖναι καὶ τοὺς μὲν ἐναγεῖς καὶ τῶν 

πεπραγμένων αἰτίους μετεστήσαντο, τοὺς δὲ δι’ εὐσέβειαν φεύγοντας κατήγαγον. 

ἐπειδὴ δὲ οὔτε τὰ χρήματα ἐξέτινον τῷ θεῷ, τούς τ’ ἐναγεῖς κατήγαγον καὶ τοὺς 

εὐσεβεῖς καὶ κατελθόντας διὰ τῶν Ἀμφικτυόνων ἐξέβαλον, οὕτως ἤδη τὴν δευτέραν 

ἐπὶ τοὺς Ἀμφισσέας στρατείαν ἐποιήσαντο πολλῷ χρόνῳ ὕστερον, ἐπανεληλυθότος 

Φιλίππου ἐκ τῆς ἐπὶ τοὺς Σκύθας στρατείας· τῶν μὲν θεῶν τὴν ἡγεμονίαν τῆς 

εὐσεβείας ἡμῖν παραδεδωκότων, τῆς δὲ Δημοσθένους δωροδοκίας ἐμποδὼν 

γεγενημένης. 

[129] Tras imponerse en la primera expedición militar, trataron a los de Anfisa con 

mucha moderación. En efecto, les impusieron una multa por las mayores 

injusticias, ordenaron públicamente que la depositaran en honor de la divinidad en 

la fecha estipulada, desterraron a los malditos y a los responsables de las acciones 

y, a cambio, trajeron de vuelta a quienes estaban exiliados por piedad. Pero, como 

no pagaron la multa a la divinidad, trajeron de vuelta a los malditos y expulsaron a 

los piadosos y a quienes habían regresado por mediación de los anfictiones. De este 

modo entonces, tras mucho tiempo, emprendieron la segunda expedición militar 

contra Anfisa, después de que Filipo ya hubiera regresado de la expedición contra 

los escitas, cuando los dioses nos habían concedido la hegemonía de la piedad, 

pero la venalidad de Demóstenes se había convertido en un obstáculo. 

 
592 Cf. Aeschin. 3.125-127. 
593 Cf. Aeschin. 3.125: «Cuando nosotros presentamos esta resolución en el Consejo y, de nuevo, en la 

Asamblea, después de que pueblo conociera nuestras acciones, toda la ciudad determinaba adoptar una 

actitud piadosa (εὐσεβεῖν) pero Demóstenes se negaba por el dinero de Anfisa». 



 
 

 

202 

 

La narración se divide en dos estadios cronológicos consecutivos, correspondientes 

a las expediciones militares contra Anfisa. Esquines informa de que, en la primera de ellas 

(τῇ πρώτῃ στρατείᾳ), los anfictiones establecieron penas bastante controladas. En primer 

lugar, fijaron una sanción económica con que pagar los daños ocasionados a la divinidad 

(χρήμασιν...προεῖπον τῷ θεῷ καταθεῖναι). En esta oración las atrocidades anfiseas se 

resumen en el sustantivo genérico μεγίστων ἀδικημάτων, cuyo sentido refuerza el 

superlativo y no está exento de notas irreligiosas debido a la naturaleza de estos crímenes 

–el quebrantamiento del juramento anfictiónico y la posterior execración de los territorios 

sagrados–. En segundo lugar, sus esfuerzos se volcaron en restituir el orden cívico, una 

armonía que se especifica mediante la distribución μέν...δέ y la oposición entre individuos 

malditos y piadosos. De este modo, quienes participaron en el cultivo y en la edificación 

de la llanura, fueron expulsados de la región por estar incursos en la maldición (τοὺς μὲν 

ἐναγεῖς καὶ τῶν πεπραγμένων αἰτίους); mientras tanto, los opositores a tales acciones, que 

permanecían en el exilio por seguridad, regresaron a sus hogares (τοὺς δὲ δι’ εὐσέβειαν 

φεύγοντας κατήγαγον). 

El ambiente de paz resultó efímero y los anfiseos no tardaron en violar las 

imposiciones de los anfictiones. Esquines se vale de un léxico similar al de las líneas 

anteriores y trueca su disposición para exhibir una actuación de los anfiseos contraria a 

las normas. La organización de los paralelismos sintácticos aclara la exposición: la 

evasión punitiva, el retorno de los criminales malditos (τούς τ’ ἐναγεῖς κατήγαγον) y la 

represión contra quienes habían vuelto a Anfisa tras el primer choque –aquellos 

considerados piadosos por Esquines y por los anfictiones (τοὺς εὐσεβεῖς καὶ κατελθόντας 

διὰ τῶν Ἀμφικτυόνων ἐξέλαβον)– son las causas desencadenantes de un segundo 

enfrentamiento (τὴν δευτέραν ἐπὶ τοὺς Ἀμφισσέας στρατείαν). Los apuntes cronológicos 

ofrecidos por Esquines en este parágrafo han suscitado el interés de la crítica histórico-

filológica. El sintagma temporal πολλῷ χρόνῳ ὕστερον indica un amplio paréntesis entre 

la primera y la segunda expedición. Si se considera la datación de Würt, la expresión se 

revelaría como una suerte de exageración retórica que buscaría distanciar ambas 

expediciones y remarcar la ausencia de Filipo en la primera de ellas594. No obstante, 

Hammond y Griffith, siguiendo la propuesta de Beloch, proponen que el conflicto se 

 
594 Cf. Aeschin. 3.128. 



 
 

 

203 

 

dilataría, por lo menos, durante un año, lo cual casaría con los términos temporales de 

Esquines595.  

Las últimas líneas del texto coinciden con el cénit crítico de la invectiva esquínea. 

A través de dos genitivos absolutos contrastados (μέν...δέ) se habla de cómo Demóstenes 

frustraba la voluntad de los propios dioses. El político ateniense había bloqueado los 

planes divinales para Atenas con el efugio de la Guerra Sagrada. Esquines crea un potente 

discurso antitético: a los designios divinos (τῶν μὲν θεῶν…ἡμῖν παραδεδωκότων) se 

opone la corrupción de Demóstenes (τῆς δὲ Δημοσθένους δωροδοκίας), quien interfería 

en estos asuntos por su alianza privada con Anfisa. El orador pretende dibujar 

negativamente al rival y provocar el rechazo de la audiencia ateniense. Los sujetos a 

quienes los dioses conferían jurisdicción en la piedad (τὴν ἡγεμονίαν τῆς εὐσεβείας) se 

precisan con el pronombre de primera persona del plural (ἡμῖν). La definición del propio 

Esquines y de sus conciudadanos como individuos piadosos provoca, tal y como propone 

Serafim, un sentimiento de ‘solidaridad de grupo’ al apelar a motivos ideológicos 

positivos. Mientras tanto, Demóstenes (τῆς...δωροδοκίας ἐμποδὼν γεγενημένης) provoca 

el efecto contrario, una ‘hostilidad de grupo’ estimulada al comprender su actitud como 

algo cercano a la impiedad596. 

La implicación de Filipo en la Cuarta Guerra Sagrada da paso a la Batalla de 

Queronea donde los atenienses, aliados con los tebanos y otros pueblos griegos, hicieron 

frente de forma infructuosa al contingente del macedonio. Esquines liga el fracaso griego 

con una cadena de atentados religiosos. En un intento por proteger Atenas, los dioses 

enviaron malos augurios a la ciudad. Aunque resultaba necesario despachar una comitiva 

al oráculo de Delfos para interpretar el significado de tales portentos, parece ser que 

Demóstenes se negó tajantemente, alegando que la Pitia mostraba una inclinación 

 
595 Hammond & Griffith 1979: 585-588, 717-719. Que el enfrentamiento fuera duradero es factible, pero la 

teoría de Hammond y Griffith posee ciertas inconsistencias. Datan la escalada de las tensiones en otoño del 

340 a.C., lo cual situaría la acción en las Termópilas. La información proporcionada por Esquines dificulta 

tal interpretación ya que da a entender que el inicio del enfrentamiento surgió durante una reunión en 

Delfos, posiblemente durante la primavera del 340 a.C. El autor incide en la cercanía entre Delfos y Anfisa, 

que facilitó una incursión rápida e inmediata por parte de los anfictiones (Aeschin. 3.123).  
596 Serafim 2020: 137-138. 



 
 

 

204 

 

favorable a Filipo597. Así Demóstenes hizo caso omiso a distintos portentos divinos, lo 

cual Esquines censura en el siguiente pasaje (Aeschin. 3.131): 

[131] οὐ τὸ τελευταῖον ἀθύτων καὶ ἀκαλλιερήτων ὄντων τῶν ἱερῶν ἐξέπεμψε τοὺς 

στρατιώτας ἐπὶ τὸν πρόδηλον κίνδυνον; καίτοι γε πρώην ποτὲ ἀπετόλμα λέγειν ὅτι 

παρὰ τοῦτο Φίλιππος οὐκ ἦλθεν ἡμῶν ἐπὶ τὴν χώραν ὅτι οὐκ ἦν αὐτῷ καλὰ τὰ ἱερά. 

τίνος οὖν σὺ ζημίας ἄξιος εἶ τυχεῖν, ὦ τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριε; εἰ γὰρ ὁ μὲν κρατῶν 

οὐκ ἦλθεν εἰς τὴν τῶν κρατουμένων χώραν ὅτι οὐκ ἦν αὐτῷ καλὰ τὰ ἱερά, σὺ δ’ 

οὐδὲν προειδὼς τῶν μελλόντων ἔσεσθαι, πρὶν καλλιερῆσαι τοὺς στρατιώτας 

ἐξέπεμψας, πότερα στεφανοῦσθαί σε δεῖ ἐπὶ ταῖς τῆς πόλεως ἀτυχίαις, ἢ 

ὑπερωρίσθαι;  

[131] ¿No envió finalmente a los soldados hacia un peligro evidente a pesar de que 

los sacrificios no se cumplieron con éxito y que no fueron favorables? De hecho, 

ciertamente, no hace mucho que se atrevía a decir que Filipo no vino a nuestra tierra 

por esto mismo, porque los sacrificios no le eran favorables. Entonces, ¿qué castigo 

mereces sufrir tú, maldición de Grecia? Pues si el vencedor no vino a la región 

vencida porque los sacrificios no le eran favorables y tú, sin conocer lo que iba a 

suceder, tras enviar a los soldados antes de que los sacrificos fueran aceptados por 

los dioses, ¿acaso tú debes obtener una corona por las desgracias de la patria? ¿O 

deberías haber sido expulsado ya de nuestras fronteras? 

El carácter redundante del pasaje, logrado mediante la repetición de léxico y 

fórmulas similares, destaca qué tipo de infracción religiosa había cometido Demóstenes. 

Con una primera interrogativa indirecta Esquines reflexiona sobre los momentos previos 

a la Batalla de Queronea. Demóstenes había movilizado las tropas obviando los presagios 

divinos que, a través del sacrificio, se habían mostrado desfavorables para Atenas. Los 

errores ligados al proceder ritual se detallan con un genitivo absoluto donde interesa 

destacar la coordinación de los adjetivos irreligiosos ἀθύτων καὶ ἀκαλλιερήτων. 

Formados con la alfa privativa prefijal, ambos vocablos precisan dos espectros distintos 

del sacrificio que afectaban a las víctimas en ellos inmoladas (ἱερῶν). Por un lado, ἄθυτος 

señala que, por algún motivo, las ofrendas no habían resultado exitosas. Por otro, 

ἀκαλλιέρητος –un término que se registra por vez primera en el corpus esquíneo– 

definiría el rechazo de las víctimas sacrificiales por los dioses y, por tanto, se analizaría 

como un mal augurio598. La misma coordinación reaparece unos parágrafos después, 

cuando Esquines vuelve a culpar a Demóstenes de la derrota bélica (Aeschin. 3.152): 

 
597 Aeschin. 3.130: « […] Demóstenes se oponía a enviar embajadores a Delfos para que consultaran al dios 

qué se debía hacer, afirmando con vehemencia que la Pitia estaba de parte de Filipo (φιλιππίζειν τὴν Πυθίαν 

φάσκωv)». 
598 Cf. Naiden 2013:109-110; Mikalson 2016: 279-281. 



 
 

 

205 

 

[152] ἔνθα δὴ καὶ τῶν ἀγαθῶν ἀνδρῶν ἄξιόν ἐστι ἐπιμνησθῆναι οὓς οὗτος ἀθύτων 

καὶ ἀκαλλιερήτων ὄντων τῶν ἱερῶν ἐκπέμψας ἐπὶ τὸν πρόδηλον κίνδυνον 

ἐτόλμησε (τοῖς δραπέταις ποσὶ καὶ λελοιπόσι τὴν τάξιν ἀναβὰς ἐπὶ τὸν τάφον τὸν 

τῶν τελευτησάντων) ἐγκωμιάζειν τὴν ἐκείνων ἀρετήν. 

[152] En tal caso, ciertamente merece la pena recordar a los hombres valerosos a 

quienes este tipo, tras enviarlos a un peligro evidente aunque los sacrificios no se 

cumplieron con éxito y no fueron favorables, se atrevió a encomiar su virtud con 

sus pies huidizos y que abandonaron la línea de batalla sobre el sepulcro de los 

fallecidos. 

La enunciación es prácticamente idéntica a la del pasaje anterior. Demóstenes 

silenció la falta de apoyo divino que se había revelado en los sacrificios (ἀθύτων καὶ 

ἀκαλλιερήτων ὄντων τῶν ἱερῶν) y envió a sus conciudadanos a la batalla. Su actuación 

arrogante se acentúa cuando se describe pronunciando el discurso fúnebre en honor de 

los fallecidos599. Esquines considera que los defectos de Demóstenes –su hipocresía y 

cobardía– deberían incapacitarlo para hablar de las virtudes cívicas de otros hombres (τοῖς 

δραπέταις ποσὶ καὶ λελοιπόσι τὴν τάξιν...ἐγκωμιάζειν τὴν ἐκείνων ἀρετήν). 

Volviendo al texto inicial, Esquines contrapone el comportamiento ritual de Filipo 

al de su rival. El engreimiento de esto quedó patente cuando ridiculizó al macedonio por 

permanecer en Pela al no obtener sacrificios exitosos (ὅτι οὐκ ἦν αὐτῷ καλὰ τὰ ἱερά). La 

fórmula es casi sinonímica al anterior ἀκαλλιέρητος y únicamente varía su intensidad 

semántica. La excepcionalidad de ἀκαλλιέρητος y su composición mediante prefijación 

lo convierten en un vocablo con una potencia negativa superior a la frase καλὰ τὰ ἱερά. 

Parece ser que Demóstenes pronunció estas palabras para ridiculizar al rey macedonio. 

Sin embargo, el prisma de Esquines es divergente: la inacción de Filipo le parece una 

muestra de piedad, mientras la conducta de Demóstenes se asemeja a una impiedad. 

En este punto Esquines recupera la propaganda antidemosténica por la que 

Demóstenes se describe como un individuo caído en desgracia con los dioses que, debido 

a su estado maldito, difundía una suerte de polución impía por toda la Hélade. El punto 

culminante de tal invectiva se alcanza en una interrogación donde el orador apostrofa 

explícitamente a su oponente (τίνος οὖν σὺ ζημίας ἄξιος εἶ τυχεῖν). El punto clave de la 

crítica lo constituye el vocativo ὦ τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριε. El adjetivo irreligioso posee un 

sentido figurativo, casi metafórico, por el cual Demóstenes acaba personificando la 

 
599 El discurso se ha conservado en el corpus demosténico. Cf. D. 60. 



 
 

 

206 

 

maldición que él mismo portaba como resultado de sus deslices político-religiosos. 

Aunque el lema suele tener un valor absoluto, aquí se complementa con el genitivo 

objetivo τῆς Ἑλλάδος, con el que se indica el grado de extensión de la maldición que, 

como una mancha impía, tenía la capacidad de propagarse por los espacios transitados 

por el individuo. La expresión exacta se repite en tres puntos de la oratoria forense, todos 

ellos contextos donde se persigue vilipendiar al estadista por las desgracias posteriores a 

Queronea600. 

La interrogativa final condensa las consideraciones de Esquines acerca de la 

maldición demosténica. La distribución μέν...δέ de la prótasis condicional vuelve a 

distinguir la postura macedonia y la del oponente con enunciados comparables a los ya 

utilizados. La atención de Filipo a los procesos rituales simboliza un comportamiento 

piadoso (ὅτι οὐκ ἦν ἀυτῷ καλὰ τὰ ἱερά). Por el contrario, Demóstenes había arengado a 

las tropas con falsas esperanzas (σὺ δ’ οὐδὲν προειδὼς τῶν μελλόντων ἔσεσθαι) y causado 

su perdición debido a la transgresión de las normas sacrificiales (πρὶν καλλιερῆσαι). En 

efecto, καλλιερέω es una forma religiosa pero el contexto le otorga destellos negativos. 

Su aparición en la subordinada temporal encabezada por la conjunción πρίν sugiere que 

Demóstenes renunció a repetir los sacrificios hasta obtener una respuesta positiva y ahí 

es precisamente donde radica la falta religiosa del estadista. En la apódosis, estructurada 

por medio de una interrogativa directa doble, el orador insinúa el castigo merecido 

recurriendo a la braquilogía. En vez de ser coronado por sus fracasos políticos (ἐπὶ ταῖς 

τῆς πόλεως ἀτυχίας), Demóstenes debía ser despedido de la ciudad (ὑπερωρίσθαι). Este 

último verbo, ὑπερορίζω, porta el sentido de erradicar la contaminación y preservar la 

estabilidad comunitaria. En consonancia con otras fuentes del siglo IV a.C. este 

pensamiento se desprende de Las Leyes, donde Platón considera la expulsión de la patria 

un castigo reservado para los grandes crímenes –la profanación de templos, la traición o 

el homicidio–601. Precisamente esta es la idea evocada por Esquines: el verbo ὑπερορίζω 

indica el alejamiento de las fronteras de la ciudad, físicas o simbólicas, una medida 

necesaria si se quería frenar la maldición infecciosa de Demóstenes. Una lectura similar 

se arguye de un pasaje de Dinarco. En su composición Contra Demóstenes, el logógrafo 

 
600 Cf. Aeschin. 3.131, 157; Din. 1.77. 
601 Pl. Lg. 873b3-9, 873e1-874a3, 909b6-c4. Cf. D. 21.105; X. HG 1.7.22. 



 
 

 

207 

 

se erige en deudor de esta invectiva antidemosténica, donde se conjuga el tópico de la 

mala fortuna con la retórica del pathos y la terminología (ir)religiosa. Concretamente el 

orador repite la fórmula τὸν τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριον para censurar a Demóstenes y el 

adjetivo ἐξόριστος evoca el castigo que erradicaría todas las catástrofes acontecidas (Din. 

1.77: τὸν εἰς τὰς δεινοτάτας ἀτυχίας ἐμβεβληκότα τὴν πόλιν, τὸν τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριον 

ἀποκτείναντας ἐξόριστον ἐκ τῆς πόλεως ποιῆσαι)602. 

La narración sobre los movimientos militares y diplomáticos que llevaron a la 

derrota griega en Queronea se pausa en la parte final del tercer bloque narrativo, donde 

se incluye un emotivo excurso sobre la destrucción de Tebas en el 335 a.C. Mientras 

Alejandro realizaba incursiones militares en el norte llegó a Grecia el rumor de que había 

sido asesinado. La noticia reavivó los ánimos de liberarse del control macedónico, 

especialmente el de los tebanos, que habían sufrido las imposiciones más severas durante 

el período posterior a Queronea. Sin embargo, Alejandro se desplazó rápidamente a 

Beocia y logró sofocar la revuelta. La iniciativa tebana fracasó y la Liga de Corinto fijó 

la destrucción de la ciudad, la venta de ciudadanos como esclavos y la extradición de los 

fugitivos603. Esquines recuerda con un lenguaje altamente emotivo el saqueo de Tebas, 

un episodio que, además, le resulta idóneo para reincorporar el motivo de la miseria 

provocada por Demóstenes (Aeschin. 3.156-157): 

[156] μὴ πρὸς τοῦ Διὸς καὶ θεῶν ἱκετεύω ὑμᾶς, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, μὴ τρόπαιον 

ἵστατε ἀφ’ ὑμῶν αὐτῶν ἐν τῇ τοῦ Διονύσου ὀρχήστρᾳ, μηδ’ αἱρεῖτε παρανοίας 

ἐναντίον τῶν Ἑλλήνων τὸν δῆμον τῶν Ἀθηναίων, μηδ’ ὑπομιμνῄσκετε τῶν ἀνιάτων 

καὶ ἀνηκέστων κακῶν τοὺς ταλαιπώρους Θηβαίους οὓς φεύγοντας διὰ τοῦτον 

ὑποδέδεχθε τῇ πόλει, ὧν ἱερὰ καὶ τέκνα καὶ τάφους ἀπώλεσεν ἡ Δημοσθένους 

δωροδοκία καὶ τὸ βασιλικὸν χρυσίον. [157] ἀλλ’ ἐπειδὴ τοῖς σώμασιν οὐ 

παρεγένεσθε, ἀλλὰ ταῖς γε διανοίαις ἀποβλέψατ’ αὐτῶν εἰς τὰς συμφοράς καὶ 

νομίσασθ’ ὁρᾶν ἁλισκομένην πόλιν, τειχῶν κατασκαφάς, ἐμπρήσεις οἰκιῶν, 

ἀγομένας γυναῖκας παῖδας εἰς δουλείαν, πρεσβύτας ἀνθρώπους, πρεσβύτιδας 

γυναῖκας ὀψὲ μεταμανθάνοντα τὴν ἐλευθερίαν, κλαίοντας, ἱκετεύοντας ὑμᾶς, 

ὀργιζομένους οὐ τοῖς τιμωρουμένοις, ἀλλὰ τοῖς τούτων αἰτίοις, ἐπισκήπτοντας 

μηδενὶ τρόπῳ τὸν τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριον στεφανοῦν, ἀλλὰ καὶ τὸν δαίμονα καὶ 

τὴν τύχην τὴν συμπαρακολουθοῦσαν τῷ ἀνθρώπῳ φυλάξασθαι. 

 

[156] No, atenienses, os lo suplico por Zeus y los dioses, no levantéis un trofeo en 

la orchestra de Dioniso por vuestra propia iniciativa, no condenéis al pueblo 

ateniense ante los griegos por un arrebato de locura, no recordéis los males 

incurables e irremediables a los desgraciados tebanos, a quienes habéis acogido en 

 
602 Worthington 1995: 246. 
603 Sealey 1993: 198-203; Worthington 2014: 131-133. 



 
 

 

208 

 

la ciudad en su huida por esto mismo, cuyos templos, hijos y tumbas destruyeron 

la venalidad de Demóstenes y el oro el rey. [157] Sin embargo, puesto que no 

estuvisteis presentes en persona, imaginad en vuestra mentes y considerad que estáis 

viendo la ciudad arrasada, la destrucción de sus murallas, los incendios de las casas, 

mujeres, niños conducidos a la esclavitud, hombres ancianos, mujeres ancianas que 

van olvidando tras largo tiempo su libertad, llorando, suplicándoos, encolerizados 

no con los que los han castigado, sino con los responsables de esta situación, pues 

piden encarecidamente que de ningún modo se le otorgue la corona a la maldición 

de Grecia, sino que se tomen precauciones contra la suerte maligna que sigue a este 

hombre. 

 

La petición de Esquines para que su rival no reciba los méritos propuestos por 

Ctesifonte se ve acentuada por varios recursos retóricos. La sucesión de imperativos 

prohibitivos precedida por la repetición anafórica de negaciones (μή...μὴ τρόπαιον 

ἵστατε...μηδ’ αἱρεῖτε...μηδ’ ὑπομινμῄσκετε) se interrumpe al comienzo del pasaje con la 

intervención explícita del orador. El verbo ἱκετεύω hace referencia a una súplica dirigida 

hacia los integrantes del tribunal (ὑμᾶς) que, si ya de suyo aporta una mayor intensidad 

al discurso, su solemnidad se solidifica todavía más gracias una invocación a los dioses 

(πρὸς τοῦ Διὸς καὶ θεῶν). Si bien las actitudes suplicantes solían adoptarlas los acusados 

en la parte final del litigio, aquí es asumida por el orador con el objetivo de avanzar el 

tono dramático que marca el relato subsiguiente. La secuencia de apelaciones alcanza el 

punto álgido cuando comienza el relato del saqueo de Tebas. Paradójicamente el orador 

pide olvidar el suceso, pero la semántica cognitiva del imperativo ὑπομιμνῄσκετε inicia 

un dibujo impresivo cuya viveza retórica busca abstraer al público y transportarlo a un 

momento pretérito. Los infortunios tebanos se anticipan mediante una metáfora médica 

donde el adjetivo ἀνίατος sugiere el carácter infeccioso e incurable de la maldición 

demosténica604. 

 Esquines, recurriendo posiblemente a su formación como actor, selecciona escenas 

trágicas para reproducir la ansiedad tebana. El orador desarrolla la causa y las 

consecuencias del devenir tebano invirtiendo el orden de su narración. De este modo, la 

razón causante de la acogida de este pueblo en Atenas fue la corrupción de Demóstenes 

(ἡ Δημοσθένους δωροδοκία), la cual ya se ha descrito anteriormente como una fuente de 

impiedad605. Esquines menciona el oro persa, un tópico repetido en varios discursos. 

Supuestamente Darío III había enviado dinero a Atenas para financiar un levantamiento 

 
604 Cf. Hp. Aph. 7.87; Serafim 2020: 143-144. 
605 Cf. Aeschin. 3.106, 113-115. 



 
 

 

209 

 

contra Macedonia y así retardar el avance de Alejandro hacia Asia Menor. Sin embargo, 

Demóstenes se apoderó de la suma total sin destinar partidas económicas al resto de 

regiones helenas, lo cual propició el fracaso de Tebas606. No obstante, aquí se prescinde 

de un léxico directamente irreligioso y se opta por evocar estas nociones con formas 

contextuales: esta corrupción se define como un móvil destructivo, responsable de la 

perdición de instituciones religiosas tanto domésticas como privadas (ὧν ἱερὰ καὶ τέκνα 

καὶ τάφους ἀπώλεσεν).  

La narración continúa con una correctio que constata cómo Esquines quería que su 

audiencia imaginara un escenario aterrador (ἐπειδὴ τοῖς σώμασιν οὐ παρεγένεσθε, ἀλλὰ 

ταῖς γε διανοίαις ἀποβλέψατ’). Esta estrategia retórica se potencia con la elección de 

verbos sensoriales (ἀποβλέψατ’ αὐτῶν εἰς τὰς συμφοράς καὶ νομίσασθ’ ὁρᾶν)607. Ambos 

vocablos encabezan una enumeración asindética cuya fuerza emotiva es más que 

evidente: el saqueo de la ciudad, la esclavización de sus ciudadanos y la paulatina 

desaparición de la libertad griega se presentan en un tono trágico, un efecto retórico que, 

sin duda, culmina con la alusión a los tebanos suplicantes (ἱκετεύοντας ὑμᾶς)608. La parte 

final del texto brilla por la operatividad de dos emociones antitéticas, tal y como se 

codifica en La Retórica de Aristóteles. La primera, evocada a través de una imploración, 

corresponde a la definición aristotélica de la empatía. La ruina de la ciudad y la 

posibilidad de que Atenas experimentara algo similar arrastraba a los jueces a una 

disposición favorable hacia sus vecinos tebanos609. Este método persuasivo se organiza 

con el homeoteleuton y la yuxtaposición del participio κλαίοντας, que intensifica aún más 

el sentido de desesperación.  

La segunda emoción se explicita en forma de enfado y, aunque los tebanos fueron 

quienes la experimentaron (ὀργιζομένους), Esquines busca condicionar la respuesta del 

tribunal hacia las acciones de Demóstenes. La correctio puntualiza que su ira, más que 

proyectarse contra los macedonios, se dirigía contra los griegos responsables de tal 

situación (οὐ τοῖς τιμωρουμένοις, ἀλλὰ τοῖς τούτων αἰτίοις). Εs aquí donde se descubre 

la culpabilidad de Demóstenes, a quien se retrata con términos peyorativos. El orador 

reutiliza la fórmula τὸν τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριον. En ella el genitivo objetivo τῆς Ἑλλάδος 

 
606 Cf. Schol. in Aeschin. 353a-b in or. 3.156; Worthington 2013: 282-283. 
607 O’Connell 2017: 121-131. 
608 Cf. Serafim 2019b: 353. 
609 Arist. Rh. 1385b13-19. Cf. Konstan 2004. 



 
 

 

210 

 

adquiere una significación mayor: la maldición altamente infecciosa se había extendido 

hasta la región beocia causando la perdición de los tebanos. El juicio que se debería 

alcanzar se aclara con una última correctio: lejos de merecer ser coronado por sus 

políticas (μηδενὶ τρόπῳ...στεφανοῦν), la comunidad necesitaba guardarse del genio 

maligno que acosaba a Demóstenes (ἀλλὰ καὶ τὸν δαίμονα καὶ τὴν τύχην 

συμπαρακολουθοῦσαν τῷ ἀνθρώπῳ φυλάξασθαι). Esta potencia sobrenatural y 

perniciosa se recoge en la hendíadis τὸν δαίμονα καὶ τὴν τύχην, donde la mención a un 

agente divino, sancionador (δαίμων), se combina con la abstracción divina del destino 

(τύχη)610. 

El último apartado de la narración esquínea aborda los eventos acontecidos desde 

la derrota en Queronea hasta el momento del juicio611. Los primeros parágrafos intercalan 

censuras a la cobardía de Demóstenes con alusiones a su inactividad política durante estos 

años. El orador critica la inacción del estadista, quien no supo aprovechar las ocasiones 

político-militares para rebelarse del dominio macedonio612. Uno de esos episodios, muy 

cercano a la fecha del juicio, fue el movimiento espartano comandado por Agis III. La 

ausencia de Alejandro, quien se encontraba sumergido en su campaña asiática, y 

Antípatro, que entonces estaba sofocando una revuelta tracia (331 a.C.), brindó la 

oportunidad a ciertas ciudades del Peloponeso para tratar de erradicar la influencia 

macedonia en la región. Esparta contó con el apoyo financiero de varias satrapías persas 

y también solicitó la ayuda de otras poleis griegas. La noticia llegó a la Asamblea 

ateniense, donde se debatió la petición espartana613. Fue entonces cuando resurgió la 

actividad política de Demóstenes. En un primer momento el orador intervino apoyando 

la causa de Agis pero después retrocedió y convenció a sus conciudadanos para 

permanecer neutrales, quizá en un acto de cautela debido a la proximidad del castigo 

tebano614.  

 
610 Cf. Martin 2009: 176. En un brillante estudio diacrónico sobre δαίμων en la Grecia arcaica y clásica, 

Suárez de la Torre 2001 indica la capacidad del vocablo para precisar una agencia divina indefinida, muchas 

veces de naturaleza hostil. 
611 Aeschin. 3.159-167. 
612 Cf. Aeschin. 3.163-167. 
613 Se ha postulado que el discurso Sobre el tratado con Alejandro (D. 17), transmitido en el corpus 

demosténico, fue pronunciado en esta ocasión por un orador desconocido. Cf. Cawkwell 1961. 
614 Las fuerzas de Agis III y de Antípatro chocaron en la Batalla de Megalópolis, donde se impuso la fuerza 

macedónica. Posteriormente, la Liga de Corinto concretó una multa a la sublevación espartana. Cf. 

Worthington 2013: 287-291. 



 
 

 

211 

 

De este modo, los oponentes de Demóstenes vieron en tal inactividad un filón para 

vilipendiarlo, tal y como se infiere del siguiente texto de Esquines (Aeschin. 3.165-

166)615: 

[165] ἐνταῦθ’ ἡμῖν ἀπόδειξιν ποίησαι, Δημόσθενες, τί ποτ’ ἦν ἃ ἔπραξας καὶ τί ποτ’ 

ἦν ἃ ἔλεγες· καὶ εἰ βούλει, παραχωρῶ σοι τοῦ βήματος, ἕως ἂν εἴπῃς. [166] ἐπειδὴ 

δὲ σιγᾷς, ὅτι μὲν ἀπορεῖς, συγγνώμην ἔχω σοι, ἃ δὲ τότ’ ἔλεγες, ἐγὼ νυνὶ λέξω. οὐ 

μέμνησθε αὐτοῦ τὰ μιαρὰ καὶ ἀπίθανα ῥήματα ἃ πῶς ποθ’ ὑμεῖς, ὦ σιδηροῖ, 

ἐκαρτερεῖτε ἀκροώμενοι; ὅτ’ ἔφη παρελθών· ‘ἀμπελουργοῦσί τινες τὴν πόλιν, 

ἀνατετεμνήκασί τινες τὰ κλήματα τὰ τοῦ δήμου, [ὑποτέτμηται τὰ νεῦρα τῶν 

πραγμάτων,] φορμορραφούμεθα, ἐπὶ τὰ στενά τινες ὥσπερ τὰς βελόνας διείρουσι.’ 

 

[165] Αhora, Demóstenes, haznos una demostración de qué era lo que entonces 

hacías y qué era lo que entonces decías. Si lo deseas, te cedo el escenario hasta que 

respondas. [166] Como permaneces en silencio, te perdono que estés apurado, pero 

ahora mismo voy a hablar sobre lo que tú decías entonces. ¿No recordáis sus 

discursos infames y poco convincentes? ¿Cómo vosotros entonces, hombres firmes 

como el hierro, soportabais escucharlos? Pues cuando subía a la tribuna afirmaba: 

«Algunos vendimian los frutos de la ciudad, algunos han cortado las cepas, han 

arrancado los sarmientos del pueblo, se extirpan las fibras de los asuntos políticos, 

nos tienen enredados como el esparto, algunos nos meten en situaciones agudas 

como agujas». 

 

La totalidad el texto se construye por medio de pensamientos antitéticos con los que 

se subraya la opinión del orador. Esquines se posiciona con el público ateniense (ἡμῖν) y 

pide a su rival explicaciones, un movimiento retórico que intensifica tanto el apóstrofe 

como el uso del imperativo (ἀπόδειξιν ποίησαι, Δημόσθενες). En consonancia con el 

examen de su actitud pasiva se pide una suerte de rendición de cuentas donde Demóstenes 

contraste sus promesas y sus verdaderas empresas políticas. En el texto se plantea a través 

de una antítesis tópica (ἔπραξας...ἔλεγες), oposición que se refuerza todavía más al 

incorporarse en un paralelismo sintáctico estricto, sin espacio para la omisión y donde los 

únicos elementos variables son los verbos que señalan la acción del estadista. Entonces 

Esquines pausa su discurso, cede la palabra a su contrincante y lo invita a defenderse, un 

acto de cortesía retórica al que se acude en otros discursos forenses616. La capacidad de 

responder a los argumentos de la acusación (ἕως ἂν εἴπῃς) se opone a la mudez del 

litigante (ἐπειδὴ δὲ σιγᾷς), tras lo cual Esquines implementa un estilo cuidado y 

extraordinariamente sofístico. El orador crea una antítesis a través de dos planos 

diferentes: el personal (ἔλεγες, ἐγώ...λέξω) y el temporal (τότ’ ἔλεγες...νυνὶ λέξω). Con 

 
615 Cf. Din. 1.34-35; Plu. Dem. 24.1. 
616 Cf. Aeschin. 2.59; D. 19.57. 



 
 

 

212 

 

ello crea una transición límpida desde el pasado a un presente inmediato, momento en 

que Esquines reproduce los discursos de su rival. 

La recuperación de la segunda persona y la elección del verbo μιμνήσκω traslada a 

la audiencia a un antiguo contexto deliberativo. La frase τὰ μιαρὰ καὶ ἀπίθανα ῥήματα se 

refiere a las intervenciones de Demóstenes y sus dos epítetos condenan la naturaleza de 

su práctica declamatoria. El adjetivo μιαρός, como en otros casos, sugeriría el rechazo de 

las técnicas retóricas debido a su inmoralidad; mientras que ἀπίθανος recoge la 

desconfianza provocada por sus palabras617. Resulta significativo que Esquines opte por 

un lema irreligioso para la descripción de las aptitudes oratorias de Demóstenes. Ello 

muestra una solidez estratégica en la composición de sus invectivas: en su apología Sobre 

la embajada se valía de ἀνόσιος para magnificar la falsedad de argumentos sumamente 

graves presentados por el acusador618. Mientras tanto, en la acusación Contra Ctesifonte 

se opta por μιαρός, cuya carga irreligiosa se difumina en beneficio de matices más 

moralizantes619. Además, Demóstenes no es el único al que se reprende en este pasaje. 

Esquines se dirige también al público, una alusión arriesgada debido a las expresiones 

seleccionadas. El vocativo metafórico ὦ σιδηροῖ encierra la impasibilidad ateniense, la 

cual choca, disimuladamente, con la actitud receptiva del pasado (ἐκαρτερεῖτε 

ἀκροώμενοι)620. 

Como colofón se parafrasean en tono burlón algunas estrategias utilizadas por 

Demóstenes. La majestuosidad retórica que persigue el orador brilla gracias a la 

disposición asindética del pasaje. La concatenación de metáforas domésticas y agrarias 

– sobre todo vinculadas al cultivo de la vid y a trabajos artesanales– parodia las familiares 

imágenes que Demóstenes empleaba para hablar de los asuntos políticos621.  

 
617 Worman 2008: 281. 
618 Cf. Aeschin. 2.5, 156-157. 
619 Hesk 2001: 203-215. 
620 Westwood 2021: 64-74. 
621 Cf. D. 18.159. Nótese cómo el verbo φορμορραφέομαι –un hápax cómico creado por Esquines– define 

el trenzado del esparto (cf. Schol. in Aeschin. 379 in οr. 3.166). 



 
 

 

213 

 

Argumentación (Aeschin. 3.168-254) 

El resumen de toda la carrera política de Demóstenes se encadena con la 

argumentación, esa sección típica donde los oradores vilipendiaban al oponente 

valiéndose de distintos datos biográficos o configurando anécdotas afines a su causa y 

acordes a las convenciones forenses. Esquines prosigue con su estilo claro y ordenado en 

una ilustración de las cualidades que debía poseer un buen ciudadano, de las carecía la 

figura de Demóstenes622. La valentía, una de las últimas virtudes referenciadas, insinúa 

la cobardía que el estadista mostró durante el choque militar en Queronea (Aeschin. 

3.176): 

[176] ὁ μὲν τοίνυν νομοθέτης τὸν ἀστράτευτον καὶ τὸν δειλὸν καὶ τὸν λιπόντα τὴν 

τάξιν ἔξω τῶν περιραντηρίων τῆς ἀγορᾶς ἐξείργει καὶ οὐκ ἐᾷ στεφανοῦσθαι οὐδ’ 

εἰσιέναι εἰς τὰ ἱερὰ τὰ δημοτελῆ· σὺ δὲ τὸν ἀστεφάνωτον ἐκ τῶν νόμων κελεύεις 

ἡμᾶς στεφανοῦν καὶ τῷ ἑαυτοῦ ψηφίσματι τὸν οὐ προσήκοντα εἰσκαλεῖς τοῖς 

τραγῳδοῖς εἰς τὴν ὀρχήστραν, εἰς τὸ ἱερὸν τοῦ Διονύσου τὸν τὰ ἱερὰ διὰ δειλίαν 

προδεδωκότα. 

 

[176] Entonces, en consecuencia, el legislador expulsa fuera de los límites lustrales 

del ágora a quien evade el servicio militar, al cobarde y al que abandona el puesto de 

combate; y no permite que sea coronado ni que acceda a los templos públicos. Sin 

embargo tú nos ordenas coronar a quien, según las leyes, no debe ser coronado y con 

tu decreto invitas a la orchestra, al templo de Dioniso, durante los certámenes 

trágicos, a quien no conviene, a quien ha traicionado los templos por cobardía. 

 

Esquines vuelve a incorporar un exemplum histórico como medio para conferir 

autoridad a su interpretación sobre la cobardía de Demóstenes. Con el modelo legislativo 

de Solón (ὁ νομοθέτης) –paradigma del esplendor ateniense en quien tantas veces se 

apoyan los oradores– facilita la recitación de los puntos generales que vertebraban los 

castigos por la infracción de los deberes militares (τὸν ἀστράτευτον καὶ τὸν δειλὸν καὶ 

τὸν λιπόντα τὴν τάξιν)623. Esquines intenta transmitir el mensaje de que la deserción 

estaba penada con la privación de la ciudadanía (ἀτιμία). La pérdida del derecho a 

participar en la vida pública se materializaba en varias prohibiciones por las que los 

criminales no podían acceder a distintos espacios de la ciudad. Primero Esquines sugiere 

que los infractores no podían sobrepasar los límites del ágora, una descripción cuya 

 
622 Cf. Aeschin. 3.168-177. 
623 Aeschin. 3.175: «En efecto Solón, el famoso legislador, pensaba que era necesario castigar con estas 

mismas multas a quien ha evadido el servicio militar, a quien ha abandonado la línea de combate e, 

igualmente, al cobarde –pues sí, también existen causas públicas por cobardía–». Cf. Hobden 2007: 490-

491. 



 
 

 

214 

 

severidad se apuntala con la mención de un instrumento ritual. El περιρραντήριον era una 

fuente lustral donde se realizaban las purificaciones antes de entrar a un templo624. El 

sustantivo podría referirse a la geografía general del ágora ateniense que, como centro 

neurálgico de la vida pública, albergaría distintos templos o se encontraría en las 

inmediaciones de puntos religiosos estratégicos (ἔξω τῶν περιραντηρίων τῆς ἀγορᾶς 

ἐξείργει). Εn segundo lugar, esta prohibición también se aplicaba al acceso a los templos 

situados dentro de la polis (οὐδ’ εἰσιέναι εἰς τὰ ἱερὰ τὰ δημοτελῆ). A todo ello se une la 

incapacidad de recibir honores públicos (οὐκ ἐᾷ στεφανοῦσθαι), el tópico que conecta 

con la propuesta ilegal presentada por Ctesifonte. 

Esquines se dirige ahora directamente al acusado, a quien señala gracias al empleo 

del apóstrofe (σύ...κελεύεις...εἰσκαλεῖς). El lenguaje paradójico esconde cómo Ctesifonte 

transgredió las leyes. Esta impresión también se acentúa mediante términos 

pertenecientes a la misma familia léxica pero con un significado antitético (τὸν 

ἀστεφάνωτον ἐκ τῶν νόμων...στεφανοῦν). Las líneas finales acumulan toda la fuerza 

retórica del pasaje: en un tono sarcástico, Esquines pregunta al acusado cómo se le ocurrió 

invitar a un espacio religioso a quien había osado traicionar los templos de la ciudad con 

su cobardía (τὸν τὰ ἱερὰ διὰ δειλίαν προδεδωκότα)625. En la oratoria forense compuesta 

después de la Batalla de Queronea se aprovechó este argumento para atacar al rival y, 

especialmente, para complementar las acusaciones por traición626. Martin propone que 

las palabras de Esquines serían otra insinuación más de la suerte maligna que perseguía a 

Demóstenes. Aunque su valoración es plausible y se correspondería con los objetivos 

macroestructurales del discurso, lo interesante es observar cómo el orador agranda la 

acusación por cobardía añadiéndole tintes religiosos627. De este modo, las 

consideraciones colectivas se manipulan y el crimen de Demóstenes se reformula con una 

percepción de peligrosidad aumentada, un acto susceptible de desmoronar el bienestar 

comunitario628. 

 
624 Schol. in Aeschin. 403a in or. 3.176. 
625 El énfasis lo aportan el asíndeton, la repetición de la preposición εἰς y la estructura paralela (εἰς τὴν 

ὀρχήστραν, εἰς τὸ ἱερὸν τοῦ Διονύσου). 
626 En el Contra Leócrates, Licurgo recurre a este motivo innumerables veces a lo largo de toda la acusación. 

Cf. Lycurg. 1.1-2, 8, 35, 78, 143, 147. 
627 Martin 2009: 89-90. 
628 Cf. Eidinow 2015: 77. 



 
 

 

215 

 

Durante estos primeros parágrafos Esquines distingue entre el pasado glorioso de 

Atenas y la penosa situación política que experimentaba la ciudad en el presente del 

juicio. Una de las materias tratadas era la concesión de honores públicos y el valor de la 

graphe paranomon como un resorte genuinamente democrático. En un pasaje 

sobresaliente por su viveza narrativa (ἐνάργεια), el orador traslada mentalmente a su 

audiencia al Metroon, donde se conservaban múltiples documentos legales. Tras plasmar 

la imagen de los decretos al amparo de la Diosa Madre629, Esquines aborda la restauración 

democrática que siguió al régimen oligárquico de los Treinta, un ejemplo histórico con 

que aleccionar acerca de la importancia del procedimiento judicial (Aeschin. 3.191)630: 

[191] ἔναυλον γὰρ ἦν ἔτι τότε πᾶσιν ὅτι τηνικαῦτα ὁ δῆμος κατελύθη ἐπειδή τινες 

τὰς γραφὰς τῶν παρανόμων ἀνεῖλον. καὶ γάρ τοι, ὡς ἐγὼ τοῦ πατρὸς τοῦ ἐμαυτοῦ 

ἐπυνθανόμην, ὃς ἔτη βιοὺς ἐνενήκοντα καὶ πέντε ἐτελεύτησεν, ἁπάντων μετασχὼν 

τῶν πόνων τῇ πόλει οὓς πολλάκις πρὸς ἐμὲ διεξῄει ἐπὶ σχολῆς· ἔφη γάρ, ὅτε ἀρτίως 

κατεληλύθει ὁ δῆμος, εἴ τις εἰσίοι γραφὴν παρανόμων εἰς δικαστήριον εἶναι ὅμοιον 

τὸ ὄνομα καὶ τὸ ἔργον. τί γάρ ἐστιν ἀνοσιώτερον ἀνδρὸς παράνομα λέγοντος καὶ 

πράττοντος; 

 

[191] Sin duda, todavía entonces estaba en la memoria de todos que el gobierno 

democrático fue disuelto en aquel momento después de que algunos anularan las 

denuncias públicas por ilegalidad. Ciertamente así lo aprendí yo de mi propio padre, 

quien falleció a los noventa y cinco años, tras haber participado en todas las 

dificultades de la ciudad, las cuales, en varias ocasiones, me relataba en sus ratos 

libres. Y afirmaba que, cuando ya se había restablecido el gobierno democrático, si 

alguien presentaba ante un tribunal la propuesta ilegal, posiblemente la persona y la 

acción se considerarían lo mismo. Por tanto, ¿qué hay más sacrílego que un hombre 

cuando dice y comete ilegalidades? 

 

El exemplum histórico se inicia con la alusión a la abolición de la democracia y a 

cómo una de las primeras medidas adoptadas por el régimen oligárquico fue la supresión 

de los procesos judiciales contra ilegalidades (ἐπειδή τινες τὰς γραφὰς τῶν παρανόμων 

ἀνεῖλον). Es significativo notar la forma en que el orador intenta establecer un paralelismo 

entre los oligarcas del pasado ateniense y la actitud de Ctesifonte. Según su opinión, la 

desaparición de tal tipo de denuncias era conveniente si Ctesifonte y Demóstenes 

deseaban que su propuesta de decreto se cumpliera631. El relato se suspende con una 

 
629 Aeschin. 3.187. 
630 Cf. Aeschin. 3.187-192. 
631 Aeschin. 3.188: «Lee también ahora lo que ha propuesto Ctesifonte en favor de Demóstenes, el 

responsable de las mayores desgracias […] Con este decreto se extingue el reconocimiento de quienes 

habían recuperado la democracia. Si esto es justo, aquello es vergonzoso. Si aquellos fueron condecorados 

por su valor, aquel es coronado cuando no lo merece». Cf. Atkinson 2015: 23-24; Westwood 2020: 319-

320. 



 
 

 

216 

 

brevísima digresión donde Esquines pretende legitimar su información. Con la intención 

de dar un mayor rigor y autoridad a la evocación del pasado invoca a su difunto padre, 

Atrómeto, como transmisor de tales enseñanzas (ὡς ἐγὼ τοῦ πατρὸς τοῦ ἐμαυτοῦ 

ἐπυνθανόμην)632. Complementariamente esto sirve para blanquear la posición paterna 

como colaborador activo en las vicisitudes atenienses (ἁπάντων μετασχὼν τῶν πόνων τῇ 

πόλει), lo cual contrasta con la imagen que plantea Demóstenes en sus discursos633.  

Al retomar su narración Esquines esboza la dinámica judicial habitual una vez 

restaurada la democracia (ὅτε ἀρτίως κατεληλύθει ὁ δῆμος). El enunciado sobre la graphe 

paranomon es confuso y se requiere del apoyo de los escoliastas para sortear las 

dificultades interpretativas. De este modo, es bastante probable que el orador esté 

hablando de un reconocimiento público ilegal, donde la población no solo se molestaba 

con el contenido del decreto –por el cual se beneficiaba inicuamente a un individuo–, sino 

también con el proponente en cuestión (εἶναι ὅμοιον τὸ ὄνομα καὶ τὸ ἔργον)634. La 

interrogación retórica final remata su reflexión sobre el comportamiento de Ctesifonte, 

una oración que descuella por su efectismo retórico. El juego con la antítesis (λέγοντος 

καὶ πράττοντος), el homeoteleuton entre ambos participios y el zeugma aplicado al 

adjetivo παράνομα agudizan el segundo término de un símil iniciado con el comparativo 

irreligioso ἀνοσιώτερον. Si se recuerdan las técnicas epidícticas enunciadas en los 

tratados retóricos, la formación τί γάρ ἐστιν ἀνοσιώτερον ἀνδρός amplifica la gravedad 

consustancial a la propuesta de Ctesifonte. El contenido puramente político y judicial del 

pasaje difumina el significado originario de ἀνόσιος. No obstante, como en otras 

ocasiones, su operatividad irreligiosa se deduce a partir de la macroestructura del 

discurso. Esquines retrata a Demóstenes como un individuo que, debido a su 

administración y talante políticos, había vulnerado múltiples convenciones cívico-

religiosas –la aceptación de sobornos procedentes de los criminales anfiseos, el 

desentendimiento de los malos presagios obtenidos en los sacrificios previos a la Batalla 

de Queronea o la celebración de la muerte de Filipo sin cumplir el período de luto 

 
632 Steinbock 2013: 73-74. 
633 Cf. D. 18.129; 19.249, 281. 
634 Schol. in Aeschin 434 in or. 3.191: «γραφή no se refiere aquí a la acusación, sino a las propias palabras 

del decreto ilegal. De este modo afirma: “no odiaban a quien redactaba algo ilegal menos que a quien 

realizaba ilegalidades con sus acciones”». cf. Schol. in. Aeschin. 435 in or. 3.191: «Igualmente –afirma– 

se encolerizaban con los que redactaban una propuesta ilegal que con quienes perpetraban las ilegalidades». 



 
 

 

217 

 

requerido tras el fallecimiento de un familiar–. En consecuencia, su indignidad para ser 

coronado convierte el proyecto de Ctesifonte en una acción contraria a los preceptos 

humanos y divinos635.  

La materia legal y procesal de la argumentación se prorroga durante los siguientes 

parágrafos, en los cuales Esquines aborda la actitud de los litigantes y de los tribunales, 

sin prescindir del apoyo en los exempla históricos636. Τras definir la secuenciación de las 

causas por ilegalidad637, se inserta una reflexión sobre cómo la defensa y sus synegoroi 

intentarían condicionar la votación de los jueces (Aeschin. 3.198):  

[198] ὅστις μὲν οὖν ἐν τῇ τιμήσει τὴν ψῆφον αἰτεῖ, τὴν ὀργὴν τὴν ὑμετέραν 

παραιτεῖται· ὅστις δ’ ἐν τῷ πρώτῳ λόγῳ τὴν ψῆφον αἰτεῖ, ὅρκον αἰτεῖ, νόμον αἰτεῖ, 

δημοκρατίαν αἰτεῖ, ὧν οὔτε αἰτῆσαι οὐδέν ἐστιν ὅσιον οὐδενί, οὔτ’ αἰτηθέντα ἑτέρῳ 

δοῦναι. κελεύσατε οὖν αὐτούς, ἐάσαντας ὑμᾶς τὴν πρώτην ψῆφον κατὰ τοὺς νόμους 

διενεγκεῖν, ἀπαντᾶν εἰς τὴν τίμησιν. 

 

[198] Pues cualquiera que pida el voto en la evaluación de la pena intenta aplacar 

vuestra ira, mientras aquel que pide el voto al comienzo del discurso, ruega un 

juramento, ruega una ley, ruega un sistema democrático, pues no es respetuoso con 

las normas cívico-religiosas quien lo solicite y tampoco quien, cuando se le ha 

solicitado, se lo conceda a otra persona. Por tanto, ordenadles que os permitan emitir 

vuestro voto inicial según las normas y acudir a la evaluación de la pena. 

 

El texto sobresale por la repetición del verbo αἰτέω y derivados, los cuales vertebran 

el núcleo de la crítica esquínea. La distribución ὅστις μέν...ὅστις δέ distingue entre los 

momentos en que era lícito rogar la deliberación de los jueces. Así, los acusados y sus 

defensores podían intervenir en la timesis, el tramo final de los juicios donde la pena no 

estaba estipulada por los estatutos legales (ἐν τῇ τιμήσει). En ella, ambos litigantes 

proponían una multa que era votada por los integrantes del tribunal, quienes decidían 

según la gravedad del caso (τὴν ὀργῆν τὴν ὑμετέραν παραιτεῖται)638. Si bien era habitual 

que la defensa rogara a los jueces que votaran a su favor en este tipo de procesos, Esquines 

estipula que tales demandas estarían prohibidas en la parte inicial del juicio (ἐν τῷ πρώτῳ 

λόγῳ). Los enunciados asindéticos, sintácticamente paralelos y enfáticos gracias a la 

repetición catafórica del verbo αἰτέω, presentan las instituciones que quedaban 

 
635 La esencia de la interpretación reluce en Aeschin. 3.196: «En efecto, si alguien, cuando ha recibido 

honores en la democracia –un gobierno tal que los dioses y las leyes protegen (ἐν τοιαύτῃ πολιτείᾳ ἣν οἱ 

θεοὶ καὶ οἱ νόμοι σῴζουσι)– se atreve a defender a quienes redactan propuestas ilegales, disuelve el 

gobierno por el cual ha sido galardonado». 
636 Aeschin. 3.192-195. 
637 Aeschin. 3.197. 
638 Cf. Todd 1993: 133-135. 



 
 

 

218 

 

comprometidas en tales ocasiones. La gradatio ascendente, además, avanza desde lo más 

concreto a lo más genérico: menoscabar el juramento que los jueces prestaban para 

evaluar las causas objetivamente y quebrantar las leyes constituía, en conjunto, un 

atentado contra el propio sistema democrático639. 

Dichas prácticas anticonstitucionales se sancionan con la lítote οὐδὲν ὅσιον, la cual 

implica de un modo suavizado el comportamiento ilícito e inmoral de quienes forzaban a 

los jueces a quebrantar su juramento. Tras rememorar estas claves judiciales básicas 

solicita a los jueces que rechacen los argumentos de la defensa y actúen conforme dictaba 

el juramento (κατὰ τοὺς νόμους), de tal forma que las peticiones de voto de Ctesifonte y 

Demóstenes se restrinjan a la evaluación de la pena (ἀπαντᾶν εἰς τὴν τίμησιν). 

Con este razonamiento procesal Esquines no solo defiende las causas por ilegalidad 

y su correcta temporización, sino que también señala el carácter prescindible de los 

synegoroi640. Esta alusión engarza con la posición que ocupaba Demóstenes en la causa 

judicial. De este modo el orador cita los puntos esenciales de la acusación con el propósito 

de resumir ante los jueces los temas a los que Demóstenes debía ceñirse en su discurso 

defensivo641. Todo ello entronca con la naturaleza falaz del político, la cual se va 

puntualizando de un modo seriocómico642. En el siguiente ejemplo se solapa su carácter 

embustero con una crítica a su búsqueda de reconocimientos inmerecidos (Aeschin. 

3.211-212): 

[211] ὃν ἐχρῆν, εἰ καὶ μανεὶς ὁ δῆμος ἢ τῶν καθεστηκότων ἐπιλελησμένος ἐπὶ 

τοιαύτης ἀκαιρίας ἐβούλετο στεφανοῦν αὐτόν, παρελθόντα εἰς τὴν ἐκκλησίαν 

εἰπεῖν· ‘ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τὸν μὲν στέφανον δέχομαι, τὸν δὲ καιρὸν ἀποδοκιμάζω ἐν 

ᾧ τὸ κήρυγμα γίγνεται· οὐ γὰρ δεῖ, ἐφ’ οἷς ἡ πόλις ἐπένθησε καὶ ἐκείρατο, ἐπὶ τούτοις 

ἐμὲ στεφανοῦσθαι’. ἀλλ’ οἶμαι ταῦτα μὲν ἂν εἴποι ἀνὴρ ὄντως βεβιωκὼς μετ’ 

ἀρετῆς· ἃ δὲ σὺ λέξεις, εἴποι ἂν κάθαρμα ζηλοτυποῦν ἀρετήν· [212] οὐ γὰρ δὴ μὰ 

τὸν Ἡρακλέα τοῦτό γε ὑμῶν οὐδεὶς φοβήσεται, μὴ Δημοσθένης, ἀνὴρ μεγαλόψυχος 

καὶ τὰ πολεμικὰ διαφέρων, ἀποτυχὼν τῶν ἀριστείων ἐπανελθὼν οἴκαδε ἑαυτὸν 

διαχρήσηται· ὃς τοσοῦτον καταγελᾷ τῆς πρὸς ὑμᾶς φιλοτιμίας ὥστε τὴν μιαρὰν 

κεφαλὴν ταύτην καὶ ὑπεύθυνον ἣν οὗτος παρὰ πάντας τοὺς νόμους γέγραφε 

στεφανῶσαι, μυριάκις κατατέτμηκε καὶ τούτων μισθοὺς εἴληφε τραύματος ἐκ 

προνοίας γραφὰς γραφόμενος καὶ κατακεκονδύλισται, ὥστε αὐτὸν οἶμαι τὰ τῶν 

κονδύλων ἴχνη τῶν Μειδίου ἔχειν ἔτι φανερά· ὁ γὰρ ἄνθρωπος οὐ κεφαλήν, ἀλλὰ 

πρόσοδον κέκτηται. 

 

 
639 Harris 2006: 175-176. 
640 Aeschin. 3.199. 
641 Cf. Aeschin. 3.203-206. 
642 Cf. Aeschin. 3.201, 202, 207-208. 



 
 

 

219 

 

[211] Por ello convenía que, aunque la comunidad, enloquecida y sin acordarse de 

la situación existente, decidiera coronarlo en circunstancias tan inoportunas, él se 

dirigiera a la asamblea y dijera lo siguiente: «Atenienses, acepto la corona pero 

rechazo el momento en que la proclama se está haciendo. Pues yo no debo ser 

coronado por aquellos sucesos por los que la ciudad está en duelo y de luto». No 

obstante, en mi opinión, esto podría decirlo un hombre que hubiera vivido 

verdaderamente conforme a la virtud; pero lo que tú vas a exponer podría decirlo un 

desecho social que finge esta virtud. [212] En efecto, sin ninguna duda, ¡por 

Heracles!, ninguno de vosotros tendrá miedo ahora de lo siguiente, de que 

Demóstenes, un hombre generoso y distinguido por sus habilidades bélicas, se fuera 

a suicidar tras regresar a casa si no consiguiera los premios. Y este se ríe de su actitud 

patriótica hacia vosotros hasta el punto de que esta cabeza infame y sujeta a 

rendiciones de cuentas, la cual aquel ha redactado que fuera coronada en contra de 

todas las leyes, se la ha roto mil veces. Gracias a esto, ha cobrado recompensas tras 

presentar causas públicas por violencia premeditada y ha sido abofeteado de tal 

modo que este todavía tiene visibles, según creo, las cicatrices de los golpes de 

Midias. Sin duda, este individuo no posee una cabeza, sino una fuente de ingresos. 

 

Esquines ya había justificado que Demóstenes no podía ser coronado debido a que 

todavía era un magistrado activo cuando se redactó el decreto y porque su administración 

política resultó ser un fracaso. Aquí elabora un escenario hipotético donde se apunta cuál 

debería haber sido la determinación tomada por su rival si realmente fuera un individuo 

honrado. A pesar de la ceguera de la comunidad y su aprobación de la coronación (ὁ 

δῆμος...ἐβούλετο στεφανοῦν), Demóstenes tendría que haber declinado los honores, lo 

cual se expresa mediante el empleo retórico del estilo directo. En la parte final de este 

discurso ficticio el hipérbaton y términos altamente trágicos presentan el reconocimiento 

de la injusta coronación (οὐ γὰρ δεῖ...ἐπὶ τούτοις ἐμὲ στεφανοῦσθαι). Y es que la derrota 

de Queronea había dejado a la ciudad anímicamente devastada, una desmoralización 

sociopolítica que aquí se representa metafóricamente con la coordinación ἐπένθησε καὶ 

ἐκείρατο. Ambos verbos rememoran un ritual fúnebre, en donde el duelo se expresaba 

entonando el lamento (πενθέω) y mesándose los cabellos (κείρω)643. 

El retrato que Esquines delinea a través de estas palabras se corresponde, según 

su opinión (οἶμαι), al buen político y ciudadano (ἀνὴρ ὄντως βεβιωκὼς μετ’ ἀρετῆς). Sin 

embargo, Demóstenes se aleja totalmente de este paradigma. De nuevo se insinúa la 

asimilación del oponente al ἀλαζών, el embustero cómico que fingía unas aptitudes que 

no poseía en la realidad. Para desacreditar la posible defensa de Demóstenes en relación 

 
643 A. Ch. 167-173; E. El. 108, 515, 546; Hel. 1124; HF 1386-1392; Or. 456-458; X. HG 1.7.8. Las 

alusiones al luto comunitario debían ser comunes en los discursos fúnebres atenienses (cf. Arist. Rh. 

1411a31-35; Lys. 2.60). 



 
 

 

220 

 

con su carrera política, el orador lo apostrofa (ἃ δὲ σὺ λέξεις) y lo desacredita siguiendo 

dos estrategias retóricas fundamentales. En primer lugar, incluye κάθαρμα, un insulto 

semánticamente ambiguo con el que se precisaban las impurezas resultantes de un ritual 

catártico. El término irreligioso aparece desleído de sus implicaciones irreligiosas más 

potentes y se emplea con un fin abusivo, con la intención de remarcar el desprecio sentido 

hacia el rival. En segundo lugar, la mordacidad de Esquines se intensifica con el participio 

de ζηλοτυπέω. En este verbo se conceptualiza una emoción compleja, que implica una 

actitud mimética acompañada de ciertos celos. En La Retórica, Aristóteles consideraba 

la emulación (ζῆλος) como la experiencia contraria a la envidia (φθόνος)644; sin embargo, 

para Esquines significa la frustración sentida por Demóstenes, la cual lo llevaba a fingir 

una postura políticamente honrada (ἀρετήν)645. 

Esquines sigue reelaborando, con un tono burlón, de qué modo Demóstenes 

buscaba adquirir riquezas sin escrúpulos. El sarcasmo y la parodia impregnan las 

siguientes líneas del texto. Los epítetos con que el orador describe la actitud del rival 

(ἀνὴρ μεγαλόψυχος καὶ τὰ πολεμικὰ διαφέρων) señalan irónicamente dos cualidades 

ausentes en su persona como la honradez o la valentía propias de la dignidad militar. 

Además, la alusión a un posible suicido si no era coronado (ἀποτυχὼν τῶν ἀριστείων 

ἐπανελθὼν οἴκαδε ἑαυτὸν διαχρήσηται) muestra, con un estilo chocarrero, un remedo de 

Áyax que, según el mito, se suicidó cuando descubrió que había intentado asesinar a los 

líderes aqueos en un ataque de locura646. El símil con personajes mitológicos es un recurso 

retórico que se puede rastrear desde los inicios del género oratorio y el uso que Esquines 

hace de él en este pasaje brilla por su sutileza y por su adecuación con el tema tratado647. 

Finalmente, el desdén que esconde la fachada política de Demóstenes acaba por 

descubrirse. La búsqueda de honores y reconocimiento público no respondía tanto al 

beneficio de la patria como a alimentar sus intereses personales y su venalidad (τοσοῦτον 

καταγελᾷ τῆς πρὸς ὑμᾶς φιλοτιμίας). La oración consecutiva condensa el grado de 

 
644 Cf. Arist. Rh. 1388a32-b1. 
645 Konstan 2006: 222-225; Sanders 2014: 164-165. 
646 Cf. S. Aj.  
647 Por ejemplo Antifonte, en el discurso Contra la madrastra, compara a la acusada de homicidio con 

Clitemnestra (Antipho 1.17); o Andócides ataca la actuación de Calias con la mención a Edipo y Egisto 

(And. 1.125). En el discurso Contra Ctesifonte el orador también afirma que su rival comparará sus 

discursos con los cantos de las Sirenas (Aeschin. 3.228); y relaciona al sicofanta Demóstenes con Tersites 

(Aeschin. 3.231). Cf. Efstathiou 2016. 



 
 

 

221 

 

desprecio que llegó a manifestar Demóstenes: en sus continuos intentos por conseguir 

dinero el estadista llegó comprometer su integridad física. El sintagma τὴν μιαρὰν 

κεφαλὴν ταύτην vertebra esta idea. El giro acompañado del adjetivo irreligioso μιαρός se 

atestigua por primera vez en Los Acarnienses de Aristófanes, una comedia donde ya se 

vislumbra que el componente contaminante de la expresión se halla latente en beneficio 

de un empleo plenamente abusivo648. El resto de las apariciones se encuentran en la 

oratoria forense de Demóstenes y Esquines, adquiriendo un sentido metonímico que 

traduce la repulsión moral sentida hacia un individuo649. Esquines perpetúa el cariz 

desaprobatorio de esta fórmula; no obstante, parece que no configura aquí una 

sinécdoque, sino que se refiere a la parte concreta del cuerpo. El comportamiento 

censurado es una suerte de prostitución física que Demóstenes practicaba para fines 

lucrativos. La violencia sufrida al injuriar a ciertos individuos le permitía iniciar 

acusaciones públicas con las que, si el acusado resultaba convicto, recibía una 

indemnización monetaria (τούτων μισθοὺς εἴληφε...κατακεκονδύλισται). Esquines 

incluye el ejemplo de la causa contra Midias, quien abofeteó a Demóstenes cuando 

desempeñaba la función de corego en el contexto de las Dionisias Urbanas (τῶν κονδύλων 

ἴχνη τῶν Μειδίου ἔχειν ἔτι φανερά)650. Por cuanto atañe a las prácticas viles de su 

oponente, Esquines presenta sus conclusiones con una metáfora planteada a través de una 

correctio donde se desvela cuál era el modo en que el sicofanta Demóstenes se ganaba la 

vida (ὁ γὰρ ἄνθρωπος οὐ κεφαλήν, ἀλλὰ πρόσοδον κέκτηται). 

En esta anticipación a las posibles acusaciones que los socios de Ctesifonte podían 

enunciar en su defensa, Esquines justifica las razones que lo llevaron a arremeter contra 

su rival después de tantos años y en la ocasión de una coronación honorífica. En su 

apología Demóstenes iba a asegurar que las acusaciones de Esquines eran fruto de la 

malicia y la enemistad personal, lo cual revelaría que su objetivo principal no era velar 

por el bien de la ciudad, sino desacreditar a su enemigo públicamente651. El orador 

 
648 Los ancianos de Acarnas se refieren a Diceópolis como un individuo infame (Ar. Ach. 285: ὦ μιαρὰ 

κεφαλή) por firmar una tregua particular, lo cual le convierte en un traidor a los ojos de sus conciudadanos 

(Ar. Ach. 289-291: ἀναίσχυντος εἶ καὶ βδελυρός, / ὦ προδότα τῆς πατρίδος, ὅστις ἡμῶν μόνος / 

σπεισάμενος εἶτα δύνασαι πρὸς ἔμ’ ἀποβλέπειν). 
649 Cf. D. 18.153, referido a Esquines; D. 21.117, 135, 194, referido a Midias. 
650 Cf. D. 21.1-6. 
651 D. 18.279. 



 
 

 

222 

 

desmiente por adelantado tales motivaciones y aprovecha para recordar los crímenes 

perpetrados por Demóstenes (Aeschin. 3.221): 

[221] ὑπὲρ δὲ τοῦ μήπω κεκρίσθαι ὑπ’ ἐμοῦ, μηδὲ τῶν ἀδικημάτων τιμωρίαν 

ὑποσχεῖν, ὅταν καταφεύγῃς ἐπὶ τοὺς τοιούτους λόγους ἢ τοὺς ἀκούοντας 

ἐπιλήσμονας ὑπολαμβάνεις ἢ σαυτὸν παραλογίζῃ. τὰ μὲν γὰρ περὶ τοὺς Ἀμφισσέας 

ἠσεβημένα σοι καὶ τὰ περὶ τὴν Εὔβοιαν δωροδοκηθέντα, ἐν οἷς ὑπ’ ἐμοῦ φανερῶς 

ἐξηλέγχου, χρόνων ἐγγεγενημένων ἴσως ἐλπίζεις τὸν δῆμον ἀμνημονεῖν· 

 

[221] En relación con lo de no haber sido acusado por mí todavía y no haber sufrido 

castigo por las injusticias, cuando te refugias en tales argumentos crees que los 

oyentes han perdido la memoria o te engañas a ti mismo. En efecto, posiblemente 

confías en que la comunidad, como ya ha pasado mucho tiempo, ha olvidado tus 

impiedades en relación con los anfiseos y la venalidad conectada con Eubea, 

acciones por las que eras claramente acusado por mí. 

 

Los sintagmas iniciales del texto despliegan la temática de la anticipación, 

consistente en los motivos por los que Esquines había esperado tanto tiempo para iniciar 

una causa judicial. El orador desmonta las argumentaciones del oponente, basadas 

posiblemente en sentimientos de rivalidad y rencor (καταφεύγῃς ἐπὶ τοὺς τοιούτους 

λόγους). El apóstrofe directo se complementa aquí con una disyunción anafórica (ἢ… 

ὑπολαμβάνεις ἢ σαυτὸν παραλογίζῃ) que implica el conocimiento de la artificiosidad 

aneja a tales justificaciones, pues tanto el público como Demóstenes eran sabedores de la 

realidad de los hechos. A lo largo de su discurso Esquines ha elaborado un informe sobre 

la carrera política de Demóstenes que venía a justificar el ruinoso estado que había 

alcanzado Atenas, un relato destacado por una concienzuda periodización y la 

secuenciación de los acontecimientos a través de distintas técnicas narratológicas. El 

formato y el momento de la acusación, elementos denostados por Demóstenes, son 

defendidos por Esquines en el transcurso de esta refutación: en vez de actuar como un 

sicofanta y acosar al estadista continuamente el orador se autorretrata como un tipo 

moderado y sencillo, ejemplo modélico del buen ciudadano652. 

Demóstenes desea que su audiencia haya olvidado los errores del pasado para que 

quede embelesada por sus palabras, lo cual se expresa con el verbo ἐλπίζω. En La 

Retórica Aristóteles define la confianza como la emoción opuesta al miedo, un 

sentimiento prospectivo cuyas consecuencias tienen una condición normalmente 

positiva653. No obstante, el sentimiento del oponente se trueca en vanas esperanzas por 

 
652 Cf. Aeschin. 3.217-220. 
653 Arist. Rh. 1382a22-1383b10. 



 
 

 

223 

 

acción directa de Esquines. El infinitivo ἀμνημονεῖν introduce una falsa sensación de 

olvido, que se diluye totalmente cuando se exterioriza la criminalidad de Demóstenes. 

Las dos injusticias que se enumeran ya se han descrito previamente en el discurso y aquí 

se disponen siguiendo un patrón sintácticamente paralelo. Aunque ambas aluden a 

episodios de corrupción, una de ellas se plantea en términos irreligiosos. Por un lado, se 

recuerda la actitud impía (τὰ...ἠσεβημένα) que adoptó el estadista al aceptar sobornos de 

los sacrílegos de Anfisa654. Por otro lado, Esquines replantea que los términos de alianza 

con Eubea solo podían explicarse si Demóstenes había sido corrompido por Calias (τὰ... 

δωροδοκηθέντα)655. 

Esquines también ataca a su rival recuperando una línea argumentativa que ya había 

seguido en su apología Sobre la embajada: retratar a Demóstenes como un individuo 

contrario a las normas de camaradería y de amistad. En esta acusación lo presenta 

involucrado en la ejecución de un tal Anaxino de Óreo quien, según Esquines y los 

escoliastas, actuaba en Atenas como emisario de Olimpíade, una de las consortes de Filipo 

II y madre de Alejandro656. El orador reconstruye una antigua relación de camaradería 

entre este individuo y Demóstenes, lo que acrecienta su posterior tortura y condena a la 

pena capital (Aeschin. 3.224): 

 [224] καὶ τὸν αὐτὸν ἄνδρα δὶς στρεβλώσας τῇ σαυτοῦ χειρί, ἔγραψας αὐτὸν θανάτῳ 

ζημιῶσαι, καὶ παρὰ τῷ αὐτῷ ἐν Ὠρεῷ κατήγου, καὶ <ᾧ> ἀπὸ τῆς αὐτῆς τραπέζης 

ἔφαγες καὶ ἔπιες καὶ ἔσπεισας, καὶ τὴν δεξιὰν ἐνέβαλες ἄνδρα φίλον καὶ ξένον 

ποιούμενος, [καὶ] τοῦτον ἀπέκτεινας· καὶ περὶ τούτων ἐν ἅπασιν Ἀθηναίοις 

ἐξελεγχθεὶς ὑπ’ ἐμοῦ καὶ κληθεὶς ξενοκτόνος, οὐ τὸ ἀσέβημα ἠρνήσω, ἀλλ’ 

ἀπεκρίνω, ἐφ’ ᾧ ἀνεβόησεν ὁ δῆμος καὶ ὅσοι ξένοι περιέστασαν τὴν ἐκκλησίαν· 

ἔφησθα γὰρ τοὺς τῆς πόλεως ἅλας περὶ πλείονος ποιήσασθαι τῆς ξενικῆς 

τραπέζης. 

 

[224] Tras atormentar en dos ocasiones a este hombre con tus propias manos, 

propusiste por escrito que él fuera condenado a muerte. Te habías hospedado en su 

casa en Óreo, donde además comiste de esa mesa, bebiste y ofreciste libaciones; le 

estrechaste la mano convirtiendo a ese en amigo y huésped extranjero; y lo acabaste 

condenando a muerte. Y tras haber sido acusado por mí de entre todos los atenienses 

por estos actos y ser designado asesino de huéspedes, no negaste la impiedad, sino 

que respondiste aquello que el demos y cuantos extranjeros presentes en la asamblea 

abuchearon: en efecto, decías que tuviste en más estima la sal de la ciudad que la 

mesa del huésped. 

 

 
654 Vid. supra 190-193 (Aeschin. 3.113-115). 
655 Vid. supra 179-181 (Aeschin. 3.101). 
656 Cf. Aeschin. 3.224; Schol. in Aeschin. 488 in or. 3.223. 



 
 

 

224 

 

En efecto, la tortura (στρεβλώσας) y la condena de Anaxino (ἔγραψας αὐτὸν 

θανάτῳ ζημιῶσαι), que fueron principalmente promovidas por Demóstenes, se 

contraponen al antiguo vínculo de hospitalidad que mantenían estas dos personas. Gracias 

al manejo del apóstrofe, Esquines increpa al político, a quien muestra bajo el hospedaje 

de Anaxino en Óreo (παρὰ τῷ αὐτῷ ἐν Ὠρεῷ κατήγου), participando en una serie de actos 

rituales con que se sancionaban estas relaciones de amistad. Tal y como analiza Herman 

en su monografía, existía una cuidadosa combinación de gestos, intercambios y 

operaciones por la cual dos extraños forjaban una philia recíproca. Entre ellos estaban la 

celebración de la comensalía, las libaciones y la pronunciación de juramentos. Esquines 

bosqueja este escenario con la mesa compartida (ἀπὸ τῆς αὐτῆς τραπέζης), símbolo del 

convite ritual, y con la catalogación de los distintos pasos del protocolo: la comida, la 

bebida y el vertimiento de libaciones (ἔφαγες καὶ ἔπιες καὶ ἔσπεισας). 

No obstante, el signo de hospitalidad más relevante es el estrechamiento de las 

manos (τὴν δεξιὰν ἐνέβαλες). Este gesto simbolizaba un reconocimiento mutuo del 

vínculo (ἄνδρα φίλον καὶ ξένον ποιούμενος), así como una actitud leal recíproca657. Y 

esta importancia se desvela cuando se repara en cómo el orador formula los métodos 

punitivos aplicados por Demóstenes: la misma mano que selló la hospitalidad con 

Anaxino fue la que le torturó para extraerle información antes de su ejecución (τῇ σαυτοῦ 

χειρί). Demóstenes elabora una acusación similar en su discurso Contra Midias. En ella 

el orador busca retratar a Midias como un sicofanta impío, quien acusó falsamente de 

asesinato a su camarada Aristarco. La relación de philia entre ambos individuos da paso 

a la fechoría de Midias, la cual posee una estructura bimembre. En primer lugar, si 

Aristarco fuera realmente un homicida jamás se habría arriesgado a compartir una 

estancia con él y a quedar infecto por su miasma impío. Como consecuencia, Midias 

evidencia su perjurio al acudir a casa de Aristarco. En segundo lugar, la acusación 

maliciosa de asesinato vulnera la institución de la camaradería, una relación que aparece 

reforzada en términos rituales (D. 21.119): 

[119] τῇ δ’ ὑστεραίᾳ πάλιν (τοῦτο γάρ, τοῦτο οὐκ ἔχον ἐστὶν ὑπερβολὴν 

ἀκαθαρσίας, ἄνδρες Ἀθηναῖοι) εἰσελθὼν οἴκαδε ὡς ἐκεῖνον καὶ ἐφεξῆς οὑτωσὶ 

καθιζόμενος, τὴν δεξιὰν ἐμβαλών, παρόντων πολλῶν, μετὰ τοὺς ἐν τῇ βουλῇ 

τούτους λόγους, ἐν οἷς αὐτόχειρα καὶ τὰ δεινότατ’ εἰρήκει τὸν Ἀρίσταρχον, ὤμνυε 

μὲν κατ’ ἐξωλείας μηδὲν εἰρηκέναι κατ’ αὐτοῦ φλαῦρον. 

 

 
657 Herman 2002: 44-66. 



 
 

 

225 

 

[119] Al día siguiente –esto, nada más que esto establece el más alto grado de 

contaminación, atenienses–, tras acudir de nuevo a su casa, sentándose incluso junto 

a él y estrechándole la mano cuando había muchos individuos presentes, después de 

tales acusaciones en el Consejo, con las que llamó a Aristarco asesino y otras cosas 

terribles, juraba con una autoimprecación que no había dicho nada malo contra 

este. 

 

El ataque de Demóstenes rebate todos los cargos presentados por Midias. Al igual 

que sucede en el texto de Esquines la xenia entre ambos personajes, ejemplificada por 

medio del banquete y el estrechamiento de manos, se disuelve debido a la acusación por 

asesinato (αὐτόχειρα...εἰρήκει τὸν Ἀρίσταρχον). La presencia de Midias en la casa del 

supuesto homicida, además, se presenta como el más alto grado de contaminación 

existente (ὑπερβολὴν ἀκαθαρσίας), pues se arriesgaba a infectarse de la contaminación 

adquirida por un derramamiento de sangre ilícito. No obstante, dicha presencia no hace 

más que confirmar la falsedad de los cargos y esto se constata cuando se contradice a sí 

mismo, jurando y perjurando que jamás inició un proceso tal contra ese individuo (ὤμνυε 

μὲν κατ’ ἐξωλείας)658. 

Volviendo al texto de Esquines, la traición a la confianza de Anaxino (τοῦτον 

ἀπέκτειναν) hace que el orador invoque a su rival con el epíteto compuesto ξενοκτόνος. 

Previamente el adjetivo solo se registra en la tragedia euripídea Ifigenia entre los Tauros, 

en una descripción sobre los crueles rituales oficiados por la heroína, característicos del 

país de los Tauros659. Mientras tanto, su cognado ξενοκτονέω comparece en dos 

ocasiones: en primer lugar, Heródoto lo incluye en el relato mítico acerca de la estancia 

de Helena en Egipto. La xenia conforma la médula temática del episodio y la negación 

del verbo ξενοκτονέω subraya la piedad de Proteo, la cual se contrapone a los deslices 

sacrílegos de Paris660. En segundo lugar, aparece en Hécuba, vinculado a la vulneración 

de la xenia por Polimnéstor al asesinar al troyano Polidoro661. En el texto de Esquines 

ξενοκτόνος intensifica la sensación de delincuencia que socavaba esta institución cívico-

religiosa, fundamental para la gestión y para el mantenimiento de las relaciones 

hospitalarias y amistosas en Grecia. 

 
658 Martin 2009: 46. 
659 Cf. E. IT 53. 
660 Hdt. 2.115.6.  
661 E. Hec. 1247. 



 
 

 

226 

 

Si la impiedad implícita en el asesinato de Anaxino no había quedado clara, tal 

naturaleza se constata con el sustantivo τὸ ἀσέβημα, genuinamente irreligioso. Εl vocablo 

se atestigua por vez primera en la prosa del siglo V a.C. y, por cuanto atañe a la oratoria 

ática, Antifonte lo maneja como una suerte de innovación o variante técnico-estilística 

frente al término más común ἀσέβεια662. Desde entonces ἀσέβημα comparece en la 

oratoria con cierta recurrencia, siempre en contextos irreligiosamente marcados donde se 

quiere enfatizar o desmentir una actitud contraria a la piedad ateniense663. Así, la inclusión 

de ἀσέβημα en este pasaje es significativa por dos razones: es la única aparición del lema 

en el corpus esquíneo y en los enfrentamientos judiciales entre Esquines y Demóstenes, 

si bien este último orador lo maneja en otros de sus discursos forenses. 

Una correctio muestra cómo Demóstenes no desmintió el crimen (οὐ τὸ ἀσέβημα 

ἠρνήσω) y optó por desarrollar una argumentación alternativa que escandalizó a todos los 

espectadores presentes en la asamblea (ἀλλ’ ἀπεκρίνω, ἐφ’ ᾧ ἀνεβόησεν ὁ δῆμος καὶ ὅσοι 

ξένοι περιέστασαν τὴν ἐκκλησίαν). Con la alusión a los extranjeros posiblemente se 

persigue modelar la acusada huella que dejaron las palabras de Demóstenes en este sector 

poblacional. Ha de recordarse que tanto los metecos como los extranjeros visitantes 

guardaban una relación de proxenia con un residente ciudadano, quien actuaba como su 

representante político y legal durante su estancia; una institución que se encuadraba 

dentro de aquellas relaciones que Demóstenes había contravenido por medio del 

asesinato. Los ciudadanos y los extranjeros se sintieron amenazados por la opinión del 

estadista, la cual vuelve a formularse en términos religiosos: se establece una oposición 

metafórica entre los banquetes dispensados por el Estado (τοὺς τῆς πόλεως ἅλας) y 

aquellos festines rituales con que se reafirmaba la xenia (τῆς ξενικῆς τραπέζης). De este 

modo, Demóstenes se presenta cegado por la búsqueda de reconocimientos políticos, lo 

que le lleva a desdeñar los patrones de hospitalidad y camaradería664. 

Para acabar Demóstenes responde a estas demandas en su discurso. Aunque es 

verdad que no hace referencia a su relación de camaradería con Anaxino, en ningún 

momento refuta su implicación en el asunto ni se retracta sobre la conveniencia de su 

encarcelamiento, tortura y ejecución. De hecho, su escueto comentario reafirma la 

 
662 Cf. Antipho 2.1.3, 2.1.11; 4.2.9; 5.91, 93. El otro ejemplo en la literatura del s. V a.C. se encuentra en 

Tucídides y su narración sobre la profanación de los Misterios en el año 415 a.C. (Th. 6.27.2). 
663 Cf. And. 1.32; D. 21.104, 130, 147; 22.2, 78; 23.79; 24.186; 59.86, 109; Lycurg. 1.94; Lys. 6.13, 16, 31. 
664 Cf. Schol. in Aeschin. 490 in or. 3.224. 



 
 

 

227 

 

necesidad de castigo por ser un espía de Macedonia, un apunte que no desaprovecha para 

situar a Esquines en medio de tales maquinaciones políticas665. 

La última aparición de léxico irreligioso en el Contra Ctesifonte se encuadra en la 

argumentación, en un excurso de índole legal y procesal. Al contrario de lo que sucedía 

en los discursos que componían el caso sobre la embajada, el epílogo de Esquines no 

desarrolla acusaciones emocionales basadas en la impiedad del rival, lo cual resulta 

sorprendente dada la alta funcionalidad del vocabulario (ir)religioso a lo largo de toda la 

obra. No obstante, ha de apreciarse que los límites entre la argumentación y el epílogo en 

ocasiones parecen desdibujarse, sin observarse una precisión nítida entre el paso de una 

sección a otra666. Es evidente que desde los últimos parágrafos de la argumentación hasta 

el final del discurso se produce un aumento paulatino de la solemnidad y la tensión 

dramática del texto. Esto se infiere del siguiente pasaje, donde Esquines manipula el 

tópico de la cobardía y la política de Demóstenes con el objetivo de moldear una 

valoración destructiva y punzante (Aeschin. 3.244-245): 

[244] ‘Δημοσθένει δ’’ ἀντεροῦ ‘διὰ τί δώσετε;’ ὅτι δωροδόκος, ὅτι δειλός, ὅτι τὴν 

τάξιν ἔλιπε; καὶ πότερον τοῦτον τιμήσετε ἢ ὑμᾶς αὐτοὺς ἀτιμωρήτους ἐάσετε καὶ 

τοὺς ὑπὲρ ὑμῶν ἐν τῇ μάχῃ τελευτήσαντας; οὓς νομίσαθ’ ὁρᾶν σχετλιάζοντας, εἰ 

οὗτος στεφανωθήσεται. καὶ γὰρ ἂν εἴη δεινόν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, εἰ τὰ μὲν ξύλα 

καὶ τοὺς λίθους καὶ τὸν σίδηρον, τὰ ἄφωνα καὶ τὰ ἀγνώμονα, ἐάν τῳ ἐμπεσόντα 

ἀποκτείνῃ, ὑπερορίζομεν, καὶ ἐάν τις αὑτὸν διαχρήσηται, τὴν χεῖρα τὴν τοῦτο 

πράξασαν χωρὶς τοῦ σώματος θάπτομεν, [245] Δημοσθένην δέ, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, 

τὸν γράψαντα μὲν τὴν πανυστάτην ἔξοδον, προδόντα δὲ τοὺς στρατιώτας, τοῦτον 

ὑμεῖς τιμήσετε.  

 

[244] Y te preguntarás: «¿Por qué motivo vais a concedérsela a Demóstenes?» ¿Por 

venal, por cobarde, por abandonar el puesto de batalla? ¿Acaso vais a premiarlo? ¿O 

vais a renunciar a vuestra propia venganza y a la de quienes han muerto en la batalla 

por vosotros? Imaginad verlos quejándose si este es coronado al final. En efecto sería 

terrible, atenienses, que arrojásemos fuera de las fronteras los árboles, las piedras 

y los trozos de metal, objetos sin voz y sin pensamiento, en caso de que mataran a 

alguien de un golpe; y que, si alguien se hubiera suicidado, enterrásemos la mano 

que perpetró el crimen lejos del cuerpo; [245] pero, mientras tanto, a Demóstenes, 

atenienses, quien promovió con un decreto la última expedición militar, quien 

traicionó a los solados, a este fuerais a premiarlo. 

 

 
665 D. 18.137: «Después de esto, de nuevo, fue descubierto en compañía del espía Anaxino en casa de 

Trasón. Además, quien se reunía y conversaba a solas con un enviado por el bando enemigo, este mismo 

era por naturaleza un espía y un enemigo de la patria». 
666 Aunque el epílogo comienza en Aeschin. 3.255, el orador ya había invocado previamente la votación de 

los jueces conforme a la justicia (Aeschin. 3.245, 247), una petición cuya funcionalidad primaria se 

evidencia sobre todo al final de los discursos. 



 
 

 

228 

 

Esquines retoma las críticas por el desastre en Queronea y el escarnio sobre la 

cobardía de Demóstenes. Con estos motivos elabora un mensaje altamente simbólico que 

se refuerza gracias a distintos tópicos retóricos. El imperativo de segunda persona del 

singular (ἀντεροῦ) muestra la familiaridad que adopta el orador cuando tal mención, 

realmente, se dirige a la totalidad de los espectadores. La reflexión de la audiencia se 

reproduce con la combinación de la interrogativa directa y de la hipófora, cuya fuerza 

retórica pudo haberse intensificado gracias a la modulación de la voz, una de las técnicas 

inherentes a la hypokrisis. A esta pregunta responde el propio orador con vehemencia: la 

enumeración asindética de los rasgos demosténicos, junto con la repetición anafórica de 

la conjunción ὅτι, confirma la criminalidad del individuo y, por tanto, el desmerecimiento 

de ser coronado (ὅτι δωροδόκος, ὅτι δειλός, ὅτι τὴν τάξιν ἔλιπε;). De hecho, para realzar 

la ilegalidad de la coronación y la obligatoriedad de la condena, Esquines juega a incluirse 

o distanciarse de la ciudadanía ateniense (ἡμεῖς / ὑμεῖς). Este recurso no solo le permite 

exponer una actitud justa y cívica sino reafirmar su posición autoritaria como consejero 

de la comunidad. El primer ejemplo se enmarca en la interrogativa indirecta doble, donde 

se plantea un pensamiento antitético: otorgar reconocimientos a Demóstenes (πότερον 

τοῦτον τιμήσετε) supondría automáticamente una vejación para Atenas (ἢ ὑμᾶς αὐτοὺς 

ἀτιμωρήτους ἐάσετε). Sin conformarse con esta contraposición, Esquines agrega 

persuasivamente a los fantasmas de los fallecidos, concretamente a los caídos en 

Queronea debido a las intransigencias del político (τοὺς ὑπὲρ ὑμῶν ἐν τῇ μάχῃ 

τελευτήσαντας). Sin duda, citar a los muertos en las cortes judiciales se convirtió en un 

recurso común en la oratoria posterior a Queronea, sobre todo en las acusaciones que 

implicaban casos de traición y de deserción667. La representación mental de los difuntos 

encolerizados –el tópico de la phantasia, desencadenante de la viveza narrativa (οὓς 

νομίσαθ’ ὁρᾶν σχετλιάζοντας)– buscaba desanimar a los jueces en caso de que 

contemplaran la absolución de Ctesifonte y la validación su decreto668. 

Posteriormente Esquines inicia una breve digresión sustanciada a partir de ejemplos 

tomados de la legislación contra ciertos tipos de asesinatos. El imaginario de la 

contaminación y la purificación anejos al homicidio ya había sido empleado por Esquines 

 
667 Cf. Lycurg. 1.8, 59, 97. 
668 Cf. Webb 2009: 107-113. 



 
 

 

229 

 

en su defensa Sobre la embajada, lo cual prueba cierto grado de continuidad estilística669. 

El primer caso trata asesinatos accidentales donde era imposible imputar el delito a ningún 

individuo. Concretamente, Esquines se refiere a juicios que se aplicaban sobre objetos 

inanimados que causaban la muerte de una persona (τὰ μὲν ξύλα καὶ τοὺς λίθους καὶ τὸν 

σίδηρον...ἐάν τῳ ἐμπεσόντα ἀποκτείνῃ)670. Estos casos se llevaban a cabo en el Pritaneo 

donde el arconte rey y otros magistrados componían el tribunal de justicia. A fin de 

preservar el equilibrio de la comunidad e impedir la propagación de la contaminación, la 

pena consistía en arrojar los objetos fuera de las fronteras del Ática, un castigo que resume 

el verbo ὑπερορίζομεν671. El segundo ejemplo está vinculado al suicidio (ἐάν τις αὑτὸν 

διαχρήσηται). La complejidad de este tipo de atentados se corrobora en los estrictos 

procedimientos legales y rituales que lo seguían. Mientras el fallecido podía ser purificado 

y recibir las honras fúnebres tradicionales, la contaminación que emanaba del arma o del 

instrumento culpable de la muerte se erradicaba mediante distintas órdenes672. De este 

modo, Esquines transmite que la mano ejecutora (τὴν χεῖρα τὴν τοῦτο πράξασαν) tenía 

que ser mutilada y enterrada a gran distancia del cadáver (χωρὶς τοῦ σώματος θάπτομεν). 

Platón propone restricciones similares en Las Leyes, donde equipara el suicidio con un 

delito parecido a la cobardía673. En cuanto a los enterramientos de estos delincuentes el 

filósofo sugiere que debían situarse al otro lado de las fronteras y las tumbas debían 

carecer de señales e inscripciones674.  

El proceder justo que entrañaba expulsar la contaminación de la patria para 

garantizar la armonía cívica se resquebraja a causa de la coronación ilícita de Demóstenes 

(Δημοσθένην...τοῦτον ὑμεῖς τιμήσετε). La idea que subyace tras su traición (προδόντα δὲ 

τοὺς στρατιώτας) concuerda con el leitmotiv de la maldición contaminante con que 

cargaba el estadista, heredada por múltiples decisiones político-religiosas, entre las cuales 

se encontraba la empresa militar en Queronea (τὸν γράψαντα μὲν τὴν πανυστάτην 

ἔξοδον). Además del hipérbaton y del asíndeton, que aportan un mayor dramatismo a esta 

 
669 Vid. supra 129-133 (Aeschin. 2.87-88). 
670 MacDowell 1963: 85-89; Todd 1993: 274-275. Cf. D. 23.76. 
671 Cf. Pl. Lg. 873e6-874a3. Otras fuentes también transmiten que en el Pritaneo se juzgaban animales 

(Arist. AP 54.7). Platón, en su legislación ideal, postula que tales animales debían sacrificarse y que sus 

cadáveres deberían ser depositados lejos las fronteras territoriales de Atenas (Pl. Lg. 873e1-6). 
672 Cf. Naiden 2015. 
673 Pl. Lg. 873c4-7. 
674 Pl. Lg. 873d1-8. Por cuanto atañe a otras evidencias tardías acerca del suicidio y las prescripciones 

rituales a él vinculadas, Plu. Them. 22.2; LSCG 154b 33-36. 



 
 

 

230 

 

última parte, las líneas digresivas de Esquines y su resolución exhiben con un gran 

esplendor la antítesis entre ἡμεῖς / ὑμεῖς que anteriormente se ha anticipado. El orador se 

identifica con el resto de la ciudadanía cuando cataloga las prácticas esperadas para 

eliminar la polución inherente al homicidio, lo que le permite presentarse como un 

ciudadano justo y piadoso (ὑπερορίζομεν...θάπτομεν). Sin embargo, se aleja de ellos ante 

la posibilidad de que no sigan sus advertencias y que acepten la propuesta de Ctesifonte 

(ὑμεῖς τιμήσετε). 

  



 
 

 

231 

 

DISCURSO EN DEFENSA DEL ACUSADO 

(DEMÓSTENES, SOBRE LA CORONA) 

Narración (D. 18.17-251) 

Igual que sucedía en su anterior discurso, el exordio demosténico (D. 18.1-8) no 

destaca por la inserción del vocabulario irreligioso. Sin embargo, resulta singular el 

empleo de una súplica inicial dirigida a los dioses, cuyos objetivos serían añadir 

solemnidad al discurso, facilitar la creación de una captatio benevolentiae y así, lograr la 

escucha favorable de su caso675. Por tanto, el primer parágrafo donde se vislumbran trazas 

de irreligiosidad corresponde a la narración dedicada a la reconstrucción de los distintos 

acontecimientos históricos que tuvieron impacto en la carrera política del orador. Los 

primeros eventos informados son los relativos a la aprobación de la Paz de Filócrates y a 

la subsiguiente acción diplomática para la prestación de los juramentos. La narración de 

la segunda embajada ateniense enlaza con las demandas por corrupción y traición que 

construyeron el núcleo esencial de la acusación presentada por Demóstenes en el 343 

a.C676. Dicha invectiva judicial se adecua perfectamente a la estrategia de ese último 

enfrentamiento, recuperando parte de las técnicas retóricas y vituperios desarrollados en 

él (D. 18.46): 

[46] εἶτ᾽, οἶμαι, συμβέβηκε τοῖς μὲν πλήθεσιν ἀντὶ τῆς πολλῆς καὶ ἀκαίρου ῥαθυμίας 

τὴν ἐλευθερίαν ἀπολωλεκέναι, τοῖς δὲ προεστηκόσι καὶ τἄλλα πλὴν ἑαυτοὺς 

οἰομένοις πωλεῖν πρώτους ἑαυτοὺς πεπρακόσιν αἰσθέσθαι· ἀντὶ γὰρ φίλων καὶ 

ξένων ἃ τότε ὠνομάζοντο ἡνίκα ἐδωροδόκουν, νῦν κόλακες καὶ θεοῖς ἐχθροὶ καὶ 

τἄλλ᾽ ἃ προσήκει πάντ᾽ ἀκούουσιν. 

 

[46] Por tanto, según mi opinión, ha sucedido que la mayoría ha perdido la libertad 

por su gran e inoportuna pasividad, mientras que los líderes políticos y quienes creían 

vender cualquier cosa menos a sí mismos, se han dado cuenta de que fueron los 

primeros en venderse. Sin duda, en vez de camaradas y huéspedes, los nombres que 

les daban entonces, cuando estaban siendo sobornados, ahora son llamados 

lameculos, enemigos de los dioses y todas las demás cosas que merecían. 

 

 
675 D. 18.1-2: «En primer lugar, atenienses, suplico a todos y todas las divinidades (τοῖς θεοῖς εὔχομαι πᾶσι 

καὶ πάσαις) que yo reciba por vuestra parte, en este mismo juicio, tanta buena voluntad como yo sigo 

teniendo para la ciudad y para todos vosotros; después que los dioses os inspiren esto, lo que es mejor para 

vosotros, vuestra piedad y reputación: que no convirtáis al adversario en consejero de cómo conviene que 

vosotros me escuchéis –efectivamente esto sería terrible–, sino a las leyes y al juramento, en el cual se ha 

escrito también esto junto con otras muchas cuestiones justas, que del mismo modo escucharéis a cada 

litigante». 
676 D. 18.19-52. 



 
 

 

232 

 

Demóstenes se centra en distinguir entre el comportamiento de la ciudadanía y de 

sus líderes políticos, una antítesis que había comenzado en los parágrafos anteriores677. 

La posición de mentor adoptada por Demóstenes se verifica en un recordatorio a la apatía 

dominante en materias de política exterior, lo cual no está ausente de notas críticas (τοῖς 

μὲν πλήθεσιν). La pasividad e inactividad bélicas (ἀντὶ τῆς πολλῆς καὶ ἀκαίρου ῥαθυμίας) 

habían favorecido el avance de Filipo, que con el tiempo se volvió irrefrenable678. La 

naturaleza destructiva de Macedonia se resume en el sintagma τὴν ἐλευθερίαν 

ἀπολωλεκέναι, que plasma cómo los griegos –en último término, los atenienses– habían 

ido perdiendo los valores esenciales de su ideología. En cuanto a los políticos que habían 

estimulado tal situación (τοῖς δὲ προεστηκόσι), Demóstenes utiliza varios términos 

ligados al léxico de la compraventa con la finalidad de destacar la forma en que ciertos 

personajes habían incurrido en la venalidad. La fechoría se acentúa con un primer estadio 

de inconsciencia o despreocupación (πλὴν ἑαυτοὺς οἰομένοις πωλεῖν), el cual se 

soluciona con el autodescubrimiento de la corrupción (πρώτους ἑαυτοὺς πεπρακόσιν 

αἰσθέσθαι)679. El predicativo πρώτους funciona aquí como una suerte de amplificación 

por la cual el orador intensifica la percepción de estos personajes como unos verdaderos 

traidores680. 

Demóstenes termina con una ponderación virulenta, donde se descubren cuáles 

deberían ser los apelativos dirigidos contra tales malhechores. Además de la antítesis 

fijada entre epítetos apreciativos y peyorativos, la oposición entre adverbios temporales 

(τότε / νῦν) subraya la consideración ateniense entre el pasado y el presente. Mientras se 

dejaban embaucar por Filipo por medio de designaciones que remembraban los lazos de 

camaradería y de hospitalidad (ἀντὶ γὰρ φίλων καὶ ξένων ἃ τότε ὠνομάζοντο ἡνίκα 

ἐδωροδόκουν)681, ahora es necesario reprobar su verdadera personalidad, definida 

igualmente mediante una coordinación trimembre. El primer insulto, κόλακες, apunta ese 

comportamiento adulador y servil con el cual pretendían ganarse el favor del monarca 

macedonio. El segundo, la expresión irreligiosa θεοῖς ἐχθροί desliza una operatividad 

 
677 Cf. D. 18.45. 
678 Sobre ῥαθυμία y su importancia en la oratoria deliberativa de Demóstenes para llamar a sus 

conciudadanos a la acción político-militar, cf. D. 3.33; 4.8; 8.34, 46, 49, 75; 9.5; 10.7, 25, 71. 
679 Como indica Yunis 2001: 136, el participio πεπακρόσιν, que debería aparecer en acusativo, ha sufrido 

una atracción debido a la acumulación de sintagmas en dativo dependiendo del verbo principal συμβέβηκε.  
680 Arist. Rh. 1368a10-13. 
681 Cf. Herman 2002: 10-11. 



 
 

 

233 

 

similar a la que se hallaba en Sobre la embajada fraudulenta: la traición de Esquines y de 

sus colegas no solo suponía un crimen contra la polis ateniense, sino también contra los 

dioses políados pues sus conspiraciones trastocaban los designios que las divinidades 

reservaban a la ciudad. Por último, se incluye una expresión generalizadora 

(τἄλλ’...πάντα), cuya vaguedad accionaría la recreación de etiquetas mordaces por parte 

de los espectadores resentidos por las acciones de Esquines. 

Aunque con menor asiduidad que en la acusación Sobre la embajada fraudulenta, 

θεοῖς ἐχθρός también encuentra una operatividad fecunda en este discurso demosténico. 

Habitualmente suele rodearse de insultos o términos abusivos que fortalecen su invectiva 

contra los criminales que poblaban la polis y contra el comportamiento de Esquines. 

Siguiendo estas técnicas, la expresión irreligiosa vuelve a comparecer unos parágrafos 

después, ahora en una descripción sobre Filipo y sus exitosos métodos para influir en 

Grecia (D. 18.61): 

[61] πλεονέκτημα, ἄνδρες Ἀθηναῖοι, μέγα ὑπῆρξε Φιλίππῳ. παρὰ γὰρ τοῖς Ἕλλησιν, 

οὐ τισίν, ἀλλ’ ἅπασιν ὁμοίως, φορὰν προδοτῶν καὶ δωροδόκων καὶ θεοῖς ἐχθρῶν 

ἀνθρώπων συνέβη γενέσθαι τοσαύτην ὅσην οὐδείς πω πρότερον μέμνηται 

γεγονυῖαν· οὓς συναγωνιστὰς καὶ συνεργοὺς λαβὼν καὶ πρότερον κακῶς τοὺς 

Ἕλληνας ἔχοντας πρὸς ἑαυτοὺς καὶ στασιαστικῶς ἔτι χεῖρον διέθηκε, τοὺς μὲν 

ἐξαπατῶν, τοῖς δὲ διδούς, τοὺς δὲ πάντα τρόπον διαφθείρων, καὶ διέστησεν εἰς μέρη 

πολλά, ἑνὸς τοῦ συμφέροντος ἅπασιν ὄντος, κωλύειν ἐκεῖνον μέγαν γίγνεσθαι. 

 

[61] Efectivamente sucedió que entre los griegos –no entre algunos, sino entre 

muchos por igual– hubo una cosecha de hombres traidores, venales y enemigos de 

los dioses tan grande como nadie hubiera pensado que hubiera existido jamás. Tras 

elegir a estos como ayudantes y colaboradores, puso en una situación todavía peor a 

los griegos, quienes ya estaban anteriormente mal entre ellos y en un estado de 

enfrentamiento. Tras engañar a unos, sobornar a otros y corromperlos de cualquier 

forma, también los dividió en muchas opiniones, cuando solo había una cosa 

conveniente para todos: impedir que aquel se hiciera más poderoso. 

 

Los métodos de Filipo se describen minuciosamente y se ofrece una panorámica 

general de cómo los asuntos internos de los griegos favorecieron el avance macedonio 

(πλεονέκτημα...μέγα ὑπῆρξε Φιλίππῳ). Para ello Demóstenes adopta un tono hiperbólico 

con el cual apunta la proliferación de políticos que intercedían en favor del monarca. Una 

correctio indica que el problema no era exclusivo de algunas ciudades (παρὰ γὰρ τοῖς 

Ἕλλησιν, οὐ τισίν, ἀλλ’ ἅπασιν ὁμοίως), ya que Filipo estaba manteniendo 

conversaciones con distintas regiones y sus capacidades diplomáticas resultaban ser 



 
 

 

234 

 

realmente efectivas682. El retrato de los políticos, víctimas de sus argucias persuasivas, se 

crea a partir de una metáfora agraria (φοράν), referenciando la eclosión de secuaces que 

Filipo tenía desplegados por todo el continente. Como puntualiza Yunis, tal tipo de 

metáforas no son de cuño demosténico pues se pueden detectar usos análogos en otros 

textos de la época683. Sin embargo, sí debía ser una característica elemental del estilo 

recargado y solemne del orador y, de hecho, Esquines lo parodia en un pasaje 

anteriormente analizado684.  

Demóstenes perfila las características de tales personajes con una enumeración 

formada por tres sustantivos reprobatorios: eran traidores porque, al secundar la causa 

macedonia, perjudicaban los intereses de sus respectivas comunidades (προδοτῶν); 

venales porque esta nueva relación de lealtad se había obtenido mediante sobornos 

(δωροδόκων); y, por último, enemigos de los dioses (θεοῖς ἐχθρῶν), cuyo significado 

anota que sus actividades no solo trastocaban la armonía cívica, sino aquella entre los 

humanos y sus divinidades locales. El orador utiliza varios métodos epidícticos que 

amplifican la percepción de un fenómeno político sin precedentes en el mundo griego. La 

posición en disyunción del demostrativo τοσαύτην intensifica la oración, la cual alcanza 

su pico máximo con la correlativa encabezada por ὅσην. Los elementos de esta 

subordinada –la semántica de la memoria, un adverbio temporal indicando anterioridad o 

el pronombre y el adverbio negativos– también ahondan en la excepcionalidad propuesta 

por Demóstenes (ὅσην οὐδείς πω πρότερον μέμνηται γεγονυῖαν). 

Finalmente se detalla cómo Filipo forjó unas alianzas particulares que no hicieron 

sino aumentar la división imperante en la Grecia continental (καὶ πρότερον κακῶς τοὺς 

Ἕλληνας ἔχοντας πρὸς ἑαυτοὺς καὶ στασιαστικῶς). Para remarcar este tipo de 

colaboraciones Demóstenes vuelve a emplear sustantivos compuestos por el preverbio 

συν- (συναγωνιστὰς καὶ συνεργοὺς λαβών), los cuales usaba frecuentemente en su 

acusación Sobre la embajada fraudulenta685. Por último la distribución μέν...δέ descubre 

cuáles eran las maniobras exactas con que Macedonia lograba el apoyo heleno al mismo 

tiempo que acentuaba la división interna (διέστησεν εἰς μέρη πολλά): el engaño mediante 

promesas falsas (τοὺς μὲν ἐξαπατῶν), la entrega de dinero y regalos en forma de sobornos 

 
682 Cf. D. 18.48, 295. 
683 Cf. Nichols 2019: 174. 
684 Yunis 2001: 144. Cf. Aeschin. 3.234; Arist. Rh. 1390b24-27; Pl. R. 546a1-7. 
685 Cf. Aeschin. 3.166. 



 
 

 

235 

 

(τοῖς δὲ διδούς) o la implementación de métodos desesperados para ganar el favor de los 

griegos (τοὺς δὲ πάντα τρόπον διαφθείρων). Toda esta reflexión culmina con un juicio 

demosténico que condensa de forma ejemplar la agenda deliberativa que había seguido 

en materia de política exterior: la petición de una coalición común de naciones griegas 

para bloquear el avance macedonio (ἐκεῖνον μέγαν γίγνεσθαι). Su propuesta se plantea en 

un genitivo absoluto y se enfatiza gracias al juego antitético de εἷς / πᾶς, reflejando que 

solo existía una elección beneficiosa para la totalidad de la población helena (ἑνὸς τοῦ 

συμφέροντος ἅπασιν ὄντος)686. 

La narración de Demóstenes prosigue con la ruptura de la Paz de Filócrates. Como 

respuesta a las acusaciones de Esquines, quien lo culpaba de reavivar el enfrentamiento 

con Macedonia, el orador efectúa una exposición pormenorizada de las distintas 

escaramuzas militares que, a partir del 341-340 a.C., Filipo realizó en la zona nororiental 

de Grecia687. El discurso de la acusación aporta un relato sobre la situación de Eubea, 

extenso y distorsionado a la par, con el objetivo único de resaltar el oportunismo en la 

alianza resultante con Calias688. Por el contrario, Demóstenes prueba cómo Filipo 

intentaba establecer gobiernos promacedónicos en la isla y habla de otras incursiones 

militares que tuvieron lugar en el mismo período. Filipo seguía expandiéndose por los 

reinos septentrionales de Grecia, desarrollando una gran fijación por Tracia. La estrategia 

era evidente: capturar el Quersoneso y las regiones próximas al Helesponto le 

proporcionaría el control de la ruta de trigo, interfiriendo así en el abastecimiento de 

Atenas, cuya importación de grano provenía principalmente de las tierras fértiles del 

Bósforo689.  

De este modo, Filipo realizó dos operaciones militares distintas, sucesivas en el 

tiempo, que amenazaban con perturbar la estabilidad sociopolítica ateniense. En primer 

lugar, acudió en auxilio de Cardia, una ciudad del Quersoneso que pidió ayuda para 

expulsar a Diopites, el general encargado de administrar las cleruquías atenienses en el 

territorio690. Atenas celebró una asamblea sobre el asunto y, mientras políticos como 

Esquines promovían la deposición y el juicio de Diopites, Demóstenes aconsejó 

 
686 Cf. Yunis 2001: 144. 
687 Cf. D. 18.70-71. 
688 Aeschin. 3.85-105. 
689 D. 18.87. 
690 Cf. D. 12.11. 



 
 

 

236 

 

exitosamente despachar un contingente militar con la intención de defender la posición 

militar del general, así como buscar alianzas para detener las pretensiones expansionistas 

de Filipo691. En segundo lugar, Filipo se trasladó a la zona más oriental de Tracia e inició 

el asedio de tres ciudades tácticas. Tras tomar Perinto y Selimbria comenzó el sitio de 

Bizancio sin éxito, debido a sus inexpugnables murallas y a los recursos enviados por 

distintos aliados692. La implicación política de Demóstenes en todas estas resoluciones se 

convierte en motivo de vanagloria para el orador693, en una autopercepción loable que se 

acrecienta cuando perfila la maldad consustancial a la barbarie macedónica (D. 18.93): 

[93] οὐκοῦν οὐ μόνον τὸ Χερρόνησον καὶ Βυζάντιον σῶσαι, οὐδὲ τὸ κωλῦσαι τὸν 

Ἑλλήσποντον ὑπὸ Φιλίππῳ γενέσθαι τότε, οὐδὲ τὸ τιμᾶσθαι τὴν πόλιν ἐκ τούτων ἡ 

προαίρεσις ἡ ἐμὴ καὶ ἡ πολιτεία διεπράξατο, ἀλλὰ καὶ πᾶσιν ἔδειξεν ἀνθρώποις τήν 

τε τῆς πόλεως καλοκαγαθίαν καὶ τὴν Φιλίππου κακίαν. ὁ μὲν γὰρ σύμμαχος ὢν τοῖς 

Βυζαντίοις πολιορκῶν αὐτοὺς ἑωρᾶτο ὑπὸ πάντων, οὗ τί γένοιτ᾽ ἂν αἴσχιον ἢ 

μιαρώτερον); 

 

[93] Y bien, mi elección política logró no solo salvar el Quersoneso y Bizancio, 

impedir que el Helesponto estuviera bajo el control de Filipo en algún momento y 

que la ciudad fuera honrada por estos motivos, sino que también demostró a todos 

los hombres la magnanimidad de la ciudad y la maldad de Filipo. Pues este, cuando 

era aliado de los de Bizancio, era visto por todos como su asediante. ¿Es que podría 

haber algo más vergonzoso e infame que sus acciones? 

 

Si bien la correctio constituye una característica retórica fundamental en el estilo 

demosténico para secuenciar el contenido de su discurso, lo llamativo en este pasaje es 

observar cómo la tensión se dilata durante varias líneas en vez de resolverse de forma 

inmediata. El efecto se obtiene gracias a la coordinación de tres oraciones con que 

Demóstenes elogia su propia política, cuya energía aumenta escalonadamente gracias a 

la gradatio y a la repetición anafórica de la conjunción οὐδέ. El orador se atribuye todos 

los méritos de la defensa tracia (οὐ μόνον τὸν Χερρόνησον καὶ Βυζάντιον σῶσαι), cuyos 

resultados palpables fueron la contención de la influencia macedonia (οὐδὲ τὸ κωλῦσαι 

τὸν Ἑλλήσποντον ὑπὸ Φιλίππῳ γενέσθαι) y la consecuente atribución de honores a 

Atenas por su exitosa intervención (τὸ τιμᾶσθαι τὴν πόλιν)694. Sin embargo, las 

diferencias existentes entre ambos pueblos se prueban mediante las acciones adoptadas 

por cada uno de ellos. Acudiendo a rasgos ideológicos propios de la evaluación moral y 

 
691 D. 8.14-20; 9.20. 
692 D. 11.5; Theopomp. Hist. FGrH 115 F 217. Cf Worthington 2013: 214-235; Worthington 2014: 76-79. 
693 D. 18.80. Cf. Aeschin. 3.256. 
694 Cf. D. 18.84, 88-92. 



 
 

 

237 

 

avivando su mensaje con el uso de la antítesis y del paralelismo sintáctico, Demóstenes 

distingue la virtud ateniense de la maldad connatural a Filipo (τήν τε τῆς πόλεως 

καλοκαγαθίαν καὶ τὴν Φιλίππου κακίαν). La crueldad del monarca se infiere del 

conocimiento general de sus injusticias (ἑωρᾶτο ὑπὸ πάντων): aun cuando persistían los 

lazos de alianza que ligaban Bizancio con Macedonia (ὁ μὲν γὰρ σύμμαχος ὢν τοῖς 

Βυζαντίοις), este no había dudado en quebrantarlos con la intención expandir su imperio 

(πολιορκῶν αὐτούς)695. 

La crítica de Demóstenes culmina con un apunte parentético formulado a modo de 

interrogación retórica. La utilización del optativo potencial, que añade un matiz de 

cortesía a la pregunta (τί γένοιτ’ ἄν), choca con la valoración del acto de Filipo con 

comparativos negativos (αἴσχιον ἢ μιαρώτερον). Debido a la aparición del adjetivo 

μιαρός, este texto se encuadra entre aquellos ejemplos excepcionales en que Demóstenes 

maneja vocabulario irreligioso para referirse al rey macedonio. No obstante, en Sobre la 

embajada fraudulenta la invectiva era más vehemente, construida a partir de vocablos 

con un sentido irreligioso preciso696. Mientras tanto μιαρός, según la óptica demosténica, 

prescinde de su acepción contaminante y la potencia semántica se deshace aun 

encontrándose en grado comparativo. Al igual que sucedía en la acusación del 343 a.C. 

el significado de μιαρός en contextos de desacreditación política se acerca a la repulsión 

moral. De hecho, tal sentido lo constata su coordinación disyuntiva con el comparativo 

de αἰσχρός, el cual señala una valoración colectiva que desemboca en un sentimiento de 

bochorno general697. Más concretamente αἰσχρός censuraría la actitud de Filipo al violar 

los valores sociopolíticos que gestionaban las alianzas formales en el mundo griego. 

Si bien Demóstenes se centra en la justificación de su administración político-

militar, en ocasiones pausa su disertación y rememora la demanda maliciosa iniciada por 

su rival. Como era de esperar, el orador cita el decreto de Ctesifonte, cuya ilegalidad había 

tratado de probar Esquines en el discurso de acusación. Demóstenes desbarata las 

inculpaciones insistiendo en aquellos puntos de la propuesta que el oponente prefería 

 
695 D. 9.34-35. 
696 Sirva como recordatorio la manera en que Demóstenes explicaba la política de Filipo como una suerte 

de impiedad (D. 19.132: ἀσεβῶν) o su posterior personificación como el espíritu destructor de Grecia (D. 

19.305: ἀλάστορα τὸν Φίλιππον). 
697 Cf. Arist. Rh. 1383b11-1384a27. 



 
 

 

238 

 

esquivar. La mención a las liturgias desempeñadas698, unida a la refutación sobre la 

anomalía de recibir coronas en el teatro de Dioniso699, permite parangonar la actitud de 

Esquines con aquella de los sicofantas (D. 18.119): 

[119] οὐκοῦν ἃ μὲν ἐπέδωκα, ταῦτ᾽ ἐστὶν ὧν οὐδὲν σὺ γέγραψαι· ἃ δέ φησιν ἡ βουλὴ 

δεῖν ἀντὶ τούτων γενέσθαι μοι, ταῦτ᾽ ἔσθ᾽ ἃ διώκεις. τὸ λαβεῖν οὖν τὰ διδόμενα 

ὁμολογῶν ἔννομον εἶναι, τὸ χάριν τούτων ἀποδοῦναι παρανόμων γράφει. ὁ δὲ 

παμπόνηρος ἄνθρωπος καὶ θεοῖς ἐχθρὸς καὶ βάσκανος ὄντως ποῖός τις ἂν εἴη πρὸς 

θεῶν; οὐχ ὁ τοιοῦτος; 

 

[119] Por tanto, tú no incluiste en la demanda aquello que he donado con 

generosidad; pero sí que persigues judicialmente eso que el Consejo afirma que debe 

concedérseme a cambio de dichas donaciones. Así pues, aunque reconoce que es 

justo recibir regalos, acusa de ilegalidad mostrar agradecimiento por estas acciones. 

Y, ¡por los dioses!, ¿de qué calaña podría ser alguno de estos, un hombre perverso, 

un enemigo de los dioses y un calumniador? ¿Acaso no es él de tal naturaleza? 

 

El contenido del texto gravita sobre los vacíos procesales en la causa de Esquines. 

Los paralelismos sintácticos subrayan la supresión de cualquier alusión a las donaciones 

de Demóstenes en la demanda contra Ctesifonte (ἃ μὲν ἐπέδωκα, ταῦτ’ ἐστὶν ὧν οὐδὲν 

σὺ γέγραψαι). Era el acto honorífico de la coronación, que contaba con el respaldo del 

Consejo, lo que intentaba sabotear (ἃ δέ φησιν ἡ βουλὴ δεῖν ἀντὶ τούτων γενέσθαι μοι, 

ταῦτ’ ἐσθ’ ἃ διώκεις). Seguidamente, la antítesis entre los lemas judiciales ἔννομον / 

παρανόμων organiza las contradicciones en la propia argumentación de Esquines. 

Resultaba un acto de hipocresía condenar la condecoración de Demóstenes cuando estos 

procedimientos meritorios estaban contemplados legalmente (τὸ χάριν τούτων ἀποδοῦναι 

παρανόμων γράφει); y, mientras tanto, escudarse en la hospitalidad de Filipo para ocultar 

una venalidad fácilmente equiparable a la traición (τὸ λαβεῖν οὖν τὰ διδόμενα ὁμολογῶν 

ἔννομον εἶναι).  

Demóstenes prosigue con sus métodos habituales de abuso retórico y concluye el 

pasaje con la yuxtaposición de dos interrogaciones donde brilla el léxico abusivo. Tres 

son los términos coordinados en este pasaje: el primero, παμπόνηρος es un compuesto 

formado a partir del prefijo intensificador παν- sobre el adjetivo πονηρός, que acota las 

 
698 Demóstenes describe las aportaciones económicas que hizo mientras fue supervisor de la reconstrucción 

de las murallas y encargado del mantenimiento del fondo theorikon (D. 18.118), liturgias que, según el 

orador, no estarían sujetas a las rendiciones de cuentas. Esquines, sin embargo, no omite tales muestras de 

munificencia en la acusación. Al contrario, insiste en la ilegalidad de ser coronado mientras se ejercían tales 

magistraturas (Aeschin. 3.14, 24). 
699 D. 18.117-120. 



 
 

 

239 

 

taras de los malos ciudadanos. Donelan, en un estudio reciente, afirma que la oratoria 

forense prescindía de este tipo de derivados cómicos debido a su carácter inapropiado o 

su discordancia dentro de las cortes judiciales700. Sin embargo, Demóstenes amolda el 

vocablo –bien documentado en la comedia aristofánica701– a sus propias pretensiones 

persuasivas. Además, huelga decir que el sabor yámbico del texto demosténico es más 

que perceptible, pues la concatenación de insultos corrobora una desacreditación basada 

en técnicas cómicas como la loidoria. En segundo lugar aparece el sintagma θεοῖς ἐχθρός, 

utilizado por el orador para extender las faltas de Esquines más allá del plano cívico. En 

último término se incluye el adjetivo βάσκανος, que precisa una malicia con 

implicaciones sumamente dañinas702. Cada denuesto esencia una parte de la criminalidad 

de Esquines, resumida en la última interrogativa gracias a la sintaxis elíptica y el 

demostrativo τοιοῦτος (οὐχ ὁ τοιοῦτος;). 

El pasaje anterior anticipa una de las invectivas más vehementes en este discurso703. 

En un intento de excusarse, Demóstenes desaprueba el manejo de ataques políticos en las 

cortes judiciales, pero se ve forzado a responder al escarnio de Esquines por alusiones704. 

Desde allí empiezan a sucederse insultos y etiquetas denigrantes cuyo objetivo esencial 

es vilipendiar al oponente705. El orador evoca el pasado de Esquines como actor trágico y 

la frecuencia con que solía servirse de citas poéticas para hacer gala de su autoridad y su 

conocimiento. Ello le permite cuestionar su educación y oponerla a la de los verdaderos 

ciudadanos virtuosos (D. 18.128): 

[128] σοὶ δ᾽ ἀρετῆς, ὦ κάθαρμα, ἢ τοῖς σοῖς τίς μετουσία; ἢ καλῶν ἢ μὴ τοιούτων 

τίς διάγνωσις; πόθεν ἢ πῶς ἀξιωθέντι; ποῦ δὲ παιδείας σοὶ θέμις μνησθῆναι; ἧς τῶν 

μὲν ὡς ἀληθῶς τετυχηκότων οὐδ᾽ ἂν εἷς εἴποι περὶ αὑτοῦ τοιοῦτον οὐδέν, ἀλλὰ κἂν 

ἑτέρου λέγοντος ἐρυθριάσειε, τοῖς δ᾽ ἀπολειφθεῖσι μέν, ὥσπερ σύ, προσποιουμένοις 

δ᾽ ὑπ᾽ ἀναισθησίας τὸ τοὺς ἀκούοντας ἀλγεῖν ποιεῖν ὅταν λέγωσιν, οὐ τὸ δοκεῖν 

τοιούτοις εἶναι περίεστιν. 

 

[128] ¿Y tú, desecho social, y los tuyos, qué parte tomabais en la virtud? O, ¿qué 

conocimiento tenías sobre lo que es bueno y lo que no? ¿Cuándo y cómo se te 

consideró merecedor de ello? ¿Cómo iba a ser lícito que tú trajeras a la memoria la 

educación? Nadie que realmente la haya obtenido se atrevería a decir tales cosas 

sobre sí mismo. Al contrario, se ruborizaría si otro lo dijera. Pero sucede que, quienes 

 
700 Donelan 2021: 30-31. 
701 Cf. Ar. Ach. 853; Eq. 1283; Ra. 106, 921. 
702 Sanders 2014: 56; Eidinow 2016: 74, 135-136. 
703 D. 18.122-131. 
704 D. 18.123-126. 
705 D. 18.127, donde Demóstenes marca el afán esquíneo de promover rumores falsos a partir de la 

yuxtaposición de tres expresiones negativas (σπερμολόγος, περίτριμμα ἀγορᾶς, ὄλεθρος γραμματεύς). 



 
 

 

240 

 

no la poseen, como tú, y quienes la fingen por ignorancia causan dolor a los oyentes 

cuando hablan en vez de aparentar tenerla.  

 

Mediante el encadenamiento de múltiples interrogaciones retóricas Demóstenes 

censura la actitud tendenciosa que adoptaba Esquines con sus citas poéticas. En ellas el 

apóstrofe y la utilización de pronombres y adverbios interrogativos variados operan de 

un modo efectivo que realza el tono crítico del orador. La interpelación explícita de la 

primera pregunta (σοι...ἢ τοῖς σοῖς) se complementa con el vocativo ὦ κάθαρμα que, tal 

y como propone Fornieles Sánchez, evidencia sin ambages cómo el objetivo de 

Demóstenes en estas líneas era humillar a Esquines706. El lema κάθαρμα originalmente 

detallaba los restos contaminantes originados de un ritual catártico, los cuales debían ser 

eliminados de la ciudad para preservar su prosperidad. Aquí no se fomenta una acepción 

puramente irreligiosa pero la fuerza semántica del sustantivo no debe soslayarse. Aun 

empleándose como mero término de abuso es posible que, en tales alusiones, reverberara 

la concepción de un individuo que convenía ser marginado o expulsado de la comunidad 

por los catastróficos efectos que era susceptible de provocar.  

Demóstenes cuestiona a Esquines la posesión de tres valores atenienses con la 

intención de desacreditar la autoridad exhibida en su acusación Contra Ctesifonte: la 

virtud ciudadana (ἀρετῆς...τίς μετουσία), el discernimiento entre lo loable y lo 

vergonzoso (καλῶν ἢ μὴ τοιούτων τίς διάγνωσις) y la educación (παιδείας). Precisamente 

es este último término donde focaliza toda su atención. A través del sarcasmo el orador 

se burla de las aspiraciones didácticas de su rival. La introducción de la pregunta retórica 

con el adverbio ποῦ y el uso irónico de θέμις –un concepto solemne, de sabor arcaico, 

que subraya lo reverente de una acción– presenta tanto la ignorancia de Esquines como 

el desprecio hacia sus conciudadanos (ποῦ δὲ παιδείας σοὶ θέμις μνησθῆναι;)707. Este 

juicio engarza con el típico pensamiento antitético de Demóstenes, gracias al cual se 

obtiene un contraste entre atenienses virtuosos y corruptos. La distinción entre clases 

ciudadanas se organiza a través de una distribución μέν...δέ. Se sostiene que quienes han 

recibido educación jamás harían gala de ello (οὐδ’ ἂν εἷς εἴποι περὶ αὑτοῦ οὐδέν) y 

tampoco se deleitarían con el elogio ajeno (ἀλλὰ κἂν ἑτέρου λέγοντος ἐρυθριάσειε). 

 
706 Cf. Fornieles Sánchez 2021. 
707 Yunis 2001: 185. 



 
 

 

241 

 

Mientras tanto, la falsedad propia de hombres como Esquines (τοῖς δ’ ἀπολειφθεῖσι μέν, 

ὥσπερ σύ, προσποιουμένοις δ’ ὑπ’ ἀναισθησίας) nunca queda oculta por completo. Un 

asíndeton y una suerte de correctio plasman cuáles eran los efectos de tales ínfulas 

didácticas. De forma contraria a sus planes (οὐ τὸ δοκεῖν τοιούτοις εἶναι περίεστιν), las 

pretensiones de estos embusteros aburrían a la audiencia, lo cual se presenta 

metafóricamente, equiparando tal hastío con un dolor físico (τὸ τοὺς ἀκούοντας ἀλγεῖν 

ποιεῖν ὅταν λέγωσιν). 

El panorama crítico que modela Demóstenes a lo largo de estos parágrafos recupera 

tópicos insultantes a los cuales ya había recurrido en la acusación Sobre la embajada 

fraudulenta. Un caso paradigmático es la incorporación de alusiones mordaces contra la 

familia de Esquines. No obstante, se advierten algunas modificaciones en la operatividad 

de tales referencias. Si los retratos de Atrómeto y Glaucótea antes subrayaban los 

humildes orígenes del rival, ahora Demóstenes depura los elementos de escarnio, 

ofreciendo así una imagen de sus progenitores acerada a la par que hilarante. Tras mostrar 

la condición servil del padre y la cuestionable profesión de la madre, el orador se centra 

en los medios ilegales que empleó Esquines para acreditar sus orígenes nobles (D. 

18.130): 

[130] ταῦτα μὲν οὖν ἐάσω, ἀπ᾽ αὐτῶν δὲ ὧν αὐτὸς βεβίωκεν ἄρξομαι· οὐδὲ γὰρ ὧν 

ἔτυχεν ἦν, ἀλλ᾽ οἷς ὁ δῆμος καταρᾶται. ὀψὲ γάρ ποτε—ὀψὲ λέγω; χθὲς μὲν οὖν καὶ 

πρώην ἅμ᾽ Ἀθηναῖος καὶ ῥήτωρ γέγονεν, καὶ δύο συλλαβὰς προσθεὶς τὸν μὲν πατέρα 

ἀντὶ Τρόμητος ἐποίησεν Ἀτρόμητον, τὴν δὲ μητέρα σεμνῶς πάνυ Γλαυκοθέαν, ἣν 

Ἔμπουσαν ἅπαντες ἴσασι καλουμένην, ἐκ τοῦ πάντα ποιεῖν καὶ πάσχειν δηλονότι 

ταύτης τῆς ἐπωνυμίας τυχοῦσαν· πόθεν γὰρ ἄλλοθεν; 

 

[130] Por tanto, voy a omitir esto y comenzaré por aquello que este ha experimentado 

en su vida. En efecto, no eran acciones casuales, sino que pertenecían a las que la 

comunidad maldice. Υ hace algún tiempo…¿Espera, digo algún tiempo? ¡Qué va, 

ayer o anteayer! Se convirtió en político ateniense y, con dos sílabas transformó a su 

padre en Atrómeto en lugar de Tromes; y a su madre, de un modo 

extraordinariamente reverencial, la llamó Glaucótea, cuando todos saben que era 

llamada Empusa, pues consiguió tal apodo, evidentemente, porque hacía y sufría 

toda clase de cosas. ¿Es que pudo obtenerlo de otro modo? 

 

En el parágrafo anterior Demóstenes delineaba ciertos rumores relativos a la familia 

de Esquines que, según su opinión, estaban bien arraigados en el recuerdo ateniense (D. 



 
 

 

242 

 

18.129: πάντες ἴσασι ταῦτα)708. Ahora estas murmuraciones quedan enmascaradas por 

medio del recurso retórico de la preterición (παράλειψις). El orador se resguarda de las 

críticas y reafirma su virtud ciudadana asegurando omitir las valoraciones difamatorias 

de sujetos ajenos a la causa judicial (ταῦτα μὲν οὖν ἐάσω, ἀπ’ αὐτῶν δ’ ὧν αὐτὸς 

βεβίωκεν ἄρξομαι). Como suele ser habitual tales promesas se transforman en un 

espejismo cuando, pocas líneas después, eclosiona una crítica feroz contra estos 

individuos. A modo de paréntesis, Demóstenes realza el estilo de vida esquíneo 

valiéndose de diferentes recursos retóricos. La correctio y el zeugma transmiten cómo la 

actitud de Esquines sobrepasaba lo aceptable (οὐδὲ γὰρ ὧν ἔτυχεν ἦν) y quedaba sujeta a 

las imprecaciones públicas. De esta manera, reaparece el tema de las maldiciones que la 

comunidad activaba contra quienes intentaban perjudicar a la polis (ἀλλ’ οἷς ὁ δῆμος 

καταρᾶται). Aunque Demóstenes no precisa cuál es esa especie ciudadana que merece 

caer en desgracia, la información que se desprende de la acusación Sobre la embajada 

fraudulenta y otras secciones de este mismo discurso revela que estaría subrayando la ya 

tópica traición de Esquines y su política engañosa709.  

Este breve apunte da paso a una recreación sobre el pasado del oponente, el cual 

destaca por una viva sucesión de tópicos retóricos y técnicas cómicas. La epanortosis y 

la aposiopesis prueban un estilo eminentemente conversacional donde Demóstenes se 

interrumpe a sí mismo para precisar el contenido de su propio discurso. Frente a los 

apuntes temporales relacionados con el inicio de la carrera política de Esquines (ὀψὲ γάρ 

ποτε), el orador se retracta y remarca su carácter reciente (ὀψὲ λέγω; χθὲς μὲν οὖν καὶ 

πρώην ἅμ Ἀθηναῖος καὶ ῥήτωρ γέγονεν). Las apreciaciones peyorativas de Demóstenes 

buscan desentrañar el pasado de Esquines y su antigua condición social. Para resaltar su 

escalada desde las clases más bajas y su metamorfosis en un político influyente se 

combinan calumnias sobre la parentela de Esquines, ordenada a través de la distribución 

μέν...δέ. Todo el argumento se sustenta en el cambio de los nombres de su familia con el 

 
708 D. 18.129: «¿Acaso voy a recordar que tu padre, Tromes, era esclavo de Elpias, quien enseñaba las letras 

junto al templo de Teseo; y que llevaba unos pesados cepos y un yugo de madera? ¿O que tu madre, 

practicando la prostitución a la luz del día en la capillita del héroe de la cánula, te crio a ti, hermosa estatua 

y actor de poca monta? Pero todos conocen estos datos, aunque yo no los mencione. No obstante, ¿recordaré 

que el flautista Formión, el esclavo de Dión del demos Frearrio, la liberó de un oficio tan hermoso? Pero 

¡por Zeus y por los dioses! me genera cierta incertidumbre que, si yo digo lo que conviene sobre ti, parezca 

que he escogido unos argumentos que no me resultan convenientes». 
709 Vid. supra 38-45 (D. 19.70-71). 



 
 

 

243 

 

objetivo de crear una identidad más respetable. En primer lugar, Demóstenes se detiene 

en la figura paterna y opta por desarrollar una suerte de juego etimológico: si Tromes 

apuntaba una naturaleza asustadiza, Esquines readaptó su nombre añadiendo dos sílabas 

(δύο συλλαβὰς προσθείς), concretamente la alfa privativa inicial y el sufijo formador de 

adjetivos -τος, el cual adquiere un significado radicalmente opuesto al apodo original (τὸν 

μὲν πατέρα ἀντὶ Τρόμητος ἐποίησεν Ἀτρόμητον)710.  

Sin embargo, el escarnecimiento más enérgico del pasaje gira en torno a la madre 

de Esquines, quien quedó bautizada como Glaucótea. A este nombre parlante con tintes 

divinales (‘diosa resplandeciente’) el orador añade una nota sarcástica resumida en el 

sintagma adverbial σεμνῶς πάνυ. El adjetivo σεμνός se forma a partir del tema *σεβ- y 

su significado se especializa tempranamente en dos direcciones distintas, pudiendo 

describir la santidad ligada a los dioses o la cualidad de ser venerable711. En el ejemplo 

analizado Demóstenes juega con la dualidad semántica del término y, aunque rebaja su 

acepción eminentemente religiosa, el término apunta la dignidad que Esquines confirió a 

su madre. Este sintagma funciona como una exageración retórica que revela la ironía de 

Demóstenes pues Glaucótea, lejos de merecer la devoción de una diosa, practicaba un 

oficio degradante para una mujer712. Y es que Glaucótea era comúnmente conocida con 

el sobrenombre de Empusa (ἣν Ἔμπουσαν ἅπαντες ἴσασι καλουμένην), que rememoraba 

un monstruo femenino, ctónico, caracterizado por sus habilidades transformativas. La 

aparición de Empusa en este pasaje ha suscitado un fecundo debate entre la crítica 

filológica y el cotejo de las fuentes clásicas ha desembocado en dos propuestas. La 

primera –por lo general superada– se apoyaba en la información proporcionada por Las 

Ranas de Aristófanes, los discursos de Demóstenes y por un fragmento extractado de 

Idomeneo713. Según estos datos, Empusa está íntimamente ligada a los ritos mistéricos y 

Demóstenes estaría transmitiendo un título que adquiría la sacerdotisa de los ritos en 

honor a Sabacio. La intención del orador no es tanto crear un relato veraz como socavar 

la reputación de Esquines. Aquí es donde entra en juego la segunda proposición, donde 

Empusa opera como sobrenombre de una prostituta. Esto no solo se adapta a las noticias 

que Demóstenes ofrece sobre Glaucótea en el parágrafo anterior, sino que también se 

 
710 Yunis 2001: 187. 
711 Ramón Palerm 2016: 162. 
712 Cf. Harding 1987: 30. 
713 Ar. Ra. 285-293; D. 18.159-160; 19.199-200, 281; Idomeneus FGrH 338 F 2. 



 
 

 

244 

 

sustenta en las fuentes cómicas de época clásica714. La promiscuidad y el apetito carnal 

se ajustan a la imagen de la fémina mitológica y la disposición sexual hacia sus clientes 

se plantea con el sintagma ἐκ τοῦ πάντα ποιεῖν καὶ πάσχειν. La interrogación retórica 

final, con un marcado estilo elíptico, sirve para confirmar que un epíteto de tal calibre 

(ταύτης τῆς ἐπωνυμίας τυχοῦσαν) solo podía haberlo obtenido mediante prácticas 

sumamente reprensibles (πόθεν γὰρ ἄλλοθεν;). 

Demóstenes continúa su exhibición sobre los rasgos traidores característicos de 

Esquines. Para ello opta por describir su asociación con individuos afines a Filipo que 

trataban de sabotear los intereses de la ciudad. La primera prueba de su asociación con 

Filipo se corresponde al discurso que Esquines pronunció en defensa de un criminal 

llamado Antifonte. Este tipo había sido sorprendido por Demóstenes intentando incendiar 

los astilleros de la ciudad, lo cual desencadenó automáticamente una demanda. La labor 

judicial de Esquines consiguió su exculpación durante un breve período, reafirmando la 

ilegalidad que suponía irrumpir bruscamente en casa de un ciudadano715. No obstante, el 

Consejo del Areópago –un órgano que estaba recobrando su antiguo prestigio, en parte, 

gracias a la acción de Demóstenes– inició una investigación contra Antifonte y reportó a 

la Asamblea la traición perpetrada por el mismo716. La reanudación de tal inspección 

finalizó con la condena y ejecución de Antifonte. Al mismo tiempo se activó un proceso 

de investigación similar cuando Esquines fue votado para proteger los intereses de Atenas 

tras la reivindicación de independencia del santuario de Delos, levantada por los propios 

isleños (D. 18.134): 

[134] τοιγαροῦν εἰδυῖα ταῦτα ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου τότε τούτῳ πεπραγμένα, 

χειροτονησάντων αὐτὸν ὑμῶν σύνδικον ὑπὲρ τοῦ ἱεροῦ τοῦ ἐν Δήλῳ ἀπὸ τῆς αὐτῆς 

ἀγνοίας ἧσπερ πολλὰ προΐεσθε τῶν κοινῶν, ὡς προσείλεσθε κἀκείνην καὶ τοῦ 

πράγματος κυρίαν ἐποιήσατε, τοῦτον μὲν εὐθὺς ἀπήλασεν ὡς προδότην, Ὑπερείδῃ 

δὲ λέγειν προσέταξεν· καὶ ταῦτ᾽ ἀπὸ τοῦ βωμοῦ φέρουσα τὴν ψῆφον ἔπραξε, καὶ 

οὐδεμία ψῆφος ἠνέχθη τῷ μιαρῷ τούτῳ. 

 

 
714 Principalmente un fragmento cómico de Anaxilas enumera varios motes mitológicos de heteras como 

Quimera, Caribdis, Escila, Esfinge, Hidra, Equidna, Harpía o Sirena (Anaxil. frg. 22 Kassel–Austin). Cf. 

Brown 1991; Yunis 2001: 187; Patera 2014: 263-271; Eidinow 2018: 220-221. 
715 D. 18.132: «Entonces, ¿quién de vosotros no conoce a Antifonte, despojado de sus derechos de 

ciudadanía, quien, enviado por Filipo, vino a la ciudad para incendiar los astilleros? Después de que yo 

apresara a este, que estaba escondido en el Pireo, y lo llevara ante la Asamblea, este chismoso, al gritar y 

graznar que, en medio de un régimen democrático, cometía crímenes contra ciudadanos desgraciados 

porque los ultrajaba e irrumpía en su casa sin decreto alguno, logró su absolución».  
716 D. 18.133. 



 
 

 

245 

 

[134] Es por esta razón exacta que el consejo del Areópago, conocedor de sus 

acciones previas –puesto que habíais escogido a aquel Consejo y le habíais otorgado 

la soberanía del caso– se apresuró a excluir a este por traidor, después de que 

vosotros lo hubieseis elegido a mano alzada como abogado en relación con el 

santuario de Delos por la misma ignorancia por la que, ciertamente, descuidáis 

muchos asuntos públicos. A cambio designó a Hiperides para pronunciar el discurso 

de defensa. Hizo esto con una votación a los pies del altar y ningún voto se emitió 

en favor de este infame. 

 

El hipérbaton creado a partir de la superposición de varias subordinadas prueba aquí 

la prosa más sobria de Demóstenes. Tanto los parágrafos anteriores como este dan 

información sobre el paulatino resurgimiento del Areópago como órgano judicial 

influyente en la democracia ateniense. Los elementos diferenciadores entre la política del 

siglo V y del siglo IV a.C. propiciaron la imagen del tribunal como un bastión de la 

tradición y, con el tiempo, se le fueron atribuyendo nuevas competencias. De hecho, 

parece que Demóstenes fue el propulsor de un decreto por el cual el Areópago podía 

investigar a sospechosos de traición y de cometer los crímenes más graves contra el 

Estado. El presente pasaje, además de mostrar la influencia del Areópago, refleja esa 

tesitura voluble que caracteriza la política de la época.  

Si la datación propuesta por la comunidad científica es correcta, en el año 343 a.C. 

los atenienses eligieron a Esquines como abogado de la polis para resolver un asunto 

peliagudo: los delios, quienes disfrutaban de su autonomía desde finales del siglo V a.C., 

abrieron un litigio interestatal por el cual demandaban el control de Atenas sobre el 

famoso santuario panhelénico localizado en esta isla717. En un primer momento, Esquines 

fue elegido representante para tal misión (χειροτονησάντων αὐτὸν ὑμῶν σύνδικον ὑπὲρ 

τοῦ ἱεροῦ τοῦ ἐν Δήλῳ). Sin embargo, sus aspiraciones quedaron frustradas cuando la 

comunidad cambió repentinamente de opinión. El Areópago se encargó de examinar a 

Esquines (ὡς προσείλεσθε κἀκείνην καὶ τοῦ πράγματος κυρίαν ἐποιήσατε) y el Consejo 

lo consideró inhábil para tal cometido (εἰδυῖα ταῦτα ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου τότε 

τούτῳ πεπραγμένα...τοῦτον μὲν εὐθὺς ἀπήλασεν ὡς προδότην)718. Si bien Esquines 

resultó absuelto en caso de la embajada fraudulenta, celebrado ese mismo año, 

Demóstenes evidencia el progresivo declive que fue experimentando su postura política, 

 
717 Parker 1997: 222-224. 
718 Sealey 1993: 185-186. 



 
 

 

246 

 

pues los propios areopagitas valoraron los actos de aquel como una traición a la 

comunidad ateniense (ὡς προδότην)719. 

La cronología establecida por Demóstenes se organiza en una distribución μέν...δέ 

que secuencia la deposición de Esquines y la elección de un nuevo diplomático. La 

persona en cuestión fue Hiperides (Ὑπερείδῃ δὲ λέγειν προσέταξεν), coligado con 

Demóstenes en la condena de la Paz de Filócrates y cuyo discurso solo se ha conservado 

de forma fragmentaria720. Al final del texto se reproduce el método de votación 

implementado por los areopagitas para ratificar el cambio de resolución, el cual no está 

exento de cierta ritualidad. El altar aludido debe de corresponderse con el de las Erinis, 

que se situaba a las faldas de la colina del Areópago (ἀπὸ τοῦ βωμοῦ). De este modo, la 

votación adquiría una mayor solemnidad721, así como recalcaba el ínfimo apoyo que 

recibió Esquines (οὐδεμία ψῆφος ἠνέχθη τῷ μιαρῷ τούτῳ). La construcción peyorativa 

τῷ μιαρῷ τούτῳ, sin implicar ningún tipo de impureza, sigue el significado que 

habitualmente otorga el orador a tal adjetivo: un desprecio y desaprobación acentuados 

hacia la actividad de sus oponentes políticos. 

Los ataques contra Esquines ahora pasan a combinarse con la refutación de los actos 

de impiedad y de corrupción atribuidos a Demóstenes cuando estalló el conflicto entre la 

Anfictionía de Delfos y Anfisa. Si Esquines elaboraba una narración donde el elemento 

religioso adquiría una notable prestancia, el orador analiza el conflicto desde una 

perspectiva meramente política. Con esta reconstrucción se persigue rebatir los cargos del 

rival con una permuta ingeniosa, donde se revela que Esquines contribuyó a la opresión 

griega por parte de Macedonia (D. 18.140-141): 

[140] ἆρ᾽ οὖν οὐδ᾽ ἔλεγεν, ὥσπερ οὐδ᾽ ἔγραφεν, ἡνίκα ἐργάσασθαί τι δέοι κακόν; 

οὐ μὲν οὖν ἦν εἰπεῖν ἑτέρῳ. καὶ τὰ μὲν ἄλλα καὶ φέρειν ἠδύναθ᾽, ὡς ἔοικεν, ἡ πόλις 

καὶ ποιῶν οὗτος λανθάνειν· ἓν δ᾽ ἐπεξειργάσατο, ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τοιοῦτον ὃ πᾶσι 

τοῖς προτέροις ἐπέθηκε τέλος· περὶ οὗ τοὺς πολλοὺς ἀνήλωσε λόγους, τὰ τῶν 

Ἀμφισσέων {τῶν Λοκρῶν} διεξιὼν δόγματα, ὡς διαστρέψων τἀληθές. τὸ δ᾽ οὐ 

τοιοῦτόν ἐστιν· πόθεν; οὐδέποτ᾽ ἐκνίψει σὺ τἀκεῖ πεπραγμένα σαυτῷ· οὐχ οὕτω 

πόλλα ἐρεῖς. [141] καλῶ δ᾽ ἐναντίον ὑμῶν, ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τοὺς θεοὺς ἅπαντας 

καὶ πάσας ὅσοι τὴν χώραν ἔχουσι τὴν Ἀττικήν, καὶ τὸν Ἀπόλλω τὸν Πύθιον, ὃς 

 
719 El debate parece que iba a celebrarse ante la Anfictionía de Delfos, la cual ahora se encontraba bajo la 

influencia de Filipo. Demóstenes pudo forzar la investigación de Esquines porque sospechaba que existía 

una estrecha colaboración con el monarca que podía trastocar los intereses atenienses en Delos. Cf. Yunis 

2001: 188-189. 
720 El Delíaco de Hiperides destaca por reconstruir la ligazón entre Atenas y el santuario de Delos a partir 

de numerosos argumentos de corte histórico-mitológico (frgs. 67-71 Jensen). 
721 Cf. D.43.14; Hdt. 8.123.2; Valdés, Fornis & Plácido 2007: 112. 



 
 

 

247 

 

πατρῷός ἐστι τῇ πόλει, καὶ ἐπεύχομαι πᾶσι τούτοις, εἰ μὲν ἀληθῆ πρὸς ὑμᾶς εἴποιμι 

καὶ εἶπον καὶ τότ᾽ εὐθὺς ἐν τῷ δήμῷ, ὅτε πρῶτον εἶδον τουτονὶ τὸν μιαρὸν τούτου 

τοῦ πράγματος ἁπτόμενον （ἔγνων γάρ, εὐθέως ἔγνων), εὐτυχίαν μοι δοῦναι καὶ 

σωτηρίαν, εἰ δὲ πρὸς ἔχθραν ἢ φιλονικίας ἰδίας ἕνεκ᾽ αἰτίαν ἐπάγω τούτῳ ψευδῆ, 

πάντων τῶν ἀγαθῶν ἀνόνητόν με ποιῆσαι.  

 

[140] ¿Acaso no hablaba y, del mismo modo, no redactaba propuestas cuando le era 

necesario cometer alguna maldad? Realmente, ningún otro podía dar su opinión; y, 

según parece, la ciudad era capaz de soportar algunos asuntos y este tipo era capaz 

de pasar desapercibido mientras actuaba. Atenienses, además efectuó un acto de una 

envergadura tal que remató todos los anteriores. Sobre esto malgastó numerosos 

discursos, refiriendo con exactitud los decretos sobre los de Anfisa a fin de manipular 

la verdad. Pero esto no funciona así, ¡cómo va a hacerlo! Tú jamás te purificarás 

de los crímenes que tú perpetraste allí; no vas a decir mucho más al respecto. [141] 

Atenienses, invoco en vuestra presencia a todos los dioses y todas las diosas que 

gobiernan el territorio ático y a Apolo Pitio, quien es un dios ancestral de la ciudad. 

A todos estos suplico que, si dijera la verdad y si la hubiera dicho también entonces, 

rápidamente, ante la asamblea, cuando vi por primera vez a este infame de aquí 

abordando el asunto en su discurso (y es que lo supe, sí, lo supe inmediatamente), 

me concedan éxito y protección; en cambio, si le estoy imputando una culpa falsa 

por enemistad o por una rivalidad personal, que me priven de todo beneficio. 

 

La primera sección del texto funciona como un gozne entre la materia previamente 

discutida por Demóstenes y el inicio de su contrargumentación sobre el asunto de Anfisa. 

Para reafirmar la malicia de Esquines, el orador lanza una pregunta retórica con la que, 

con cierto desdén, se resumen los métodos empleados por el oponente siempre que 

conjuraba contra la patria (ἡνίκα ἐργάσασθαί τι δέοι κακόν). El homeoteleuton subraya 

dos tareas concretas: la pronunciación de discursos fraudulentos (ἔλεγεν) y el diseño de 

decretos que apoyaran sus causas (ἔγραφεν). El aire irónico de la interrogación anterior 

se dispersa en la hipófora correspondiente: las insistentes justificaciones de Esquines 

impedían que otros tomaran la palabra e intervinieran en los espacios deliberativos de la 

ciudad (οὐ μὲν οὖν ἦν εἰπεῖν ἑτέρω). La reflexión de Demóstenes se ultima con una 

hipótesis (ὡς ἔοικεν) en la que el hipérbaton y el zeugma desempeñan un papel esencial 

para contraponer la situación de Atenas con la de Esquines. Mientras la ciudad sufría las 

consecuencias de una mala gestión política (τὰ μὲν ἄλλα καὶ φέρειν ἠδύναθ’...ἡ πόλις), 

Esquines actuaba subrepticiamente, sin sanción alguna, en detrimento de su propia 

comunidad (ποιῶν οὗτος λανθάνειν). 

El modo en que el contrincante estaba destruyendo Atenas alcanza su grado 

máximo de expresión en las siguientes líneas. Demóstenes habla de un crimen sin 

precedentes, el cual se amplifica gracias a distintos recursos: por un lado, la disyunción 



 
 

 

248 

 

ἕν...τοιοῦτον destaca aún más la insidia; por otro, la antítesis entre ἕν…τοιοῦτον / πᾶσι 

τοῖς προτέροις aumenta la gravedad de la última asechanza de Esquines, donde además 

el adjetivo πρότερος contribuye a concebir una línea temporal precisa. Entonces se citan 

explícitamente los argumentos que adujo Esquines en relación con el estallido de la 

Cuarta Guerra Sagrada, el evento histórico al que, quizá, dedica una mayor atención a lo 

largo de todo su discurso de acusación (περὶ οὗ τοὺς πολλοὺς ἀνήλωσε λόγους)722. Dos 

oraciones de participio precisan los instrumentos y los objetivos que Esquines perseguía 

en el Contra Ctesifonte: la cita de varios documentos anfictiónicos para presentar el 

sacrilegio de los anfiseos (τὰ τῶν Ἀμφισσέων {τῶν Λοκρῶν} διεξιὼν δόγματα) ocultaba 

la finalidad de posibilitar que Filipo entrase con su ejército en Grecia (ὡς διαστρέψων 

τἀληθές)723.  

Sin embargo, la naturaleza delincuente de Esquines no pasa desapercibida a los ojos 

de Demóstenes (τὸ δ’ οὐ τοιοῦτόν ἐστιν· πόθεν;). Por ello interpela directamente a su 

rival (σύ) y lo condena con términos severos. Aquí se inserta el verbo ἐκνίζω, cuyo 

significado concreta la purificación de ciertos actos contaminantes que, normalmente, 

suelen vincularse al derramamiento de sangre y al homicidio. El único precedente en la 

literatura clásica aparece en el corpus euripídeo, concretamente en un pasaje de Ifigenia 

entre los Tauros donde se detalla un procedimiento ritual724. La combinación de la 

negación enfática y una forma de futuro (οὐδέποτ’ ἐκνίψει) manifiesta un matiz 

irreligioso evidente: Esquines estaba afectado por una mancilla insanable debido a su ruin 

gestión de la situación anfisea (τἀκεῖ πεπραγμένα σαυτῷ)725. 

La segunda parte del pasaje se consolida como un exordio secundario que facilita 

la transición hacia la narración demosténica de la Cuarta Guerra Sagrada. Ello se aprecia 

gracias a una serie de constituyentes que fácilmente pueden hallarse en distintos discursos 

forenses. En primer lugar, Demóstenes invoca conjuntamente a las divinidades políadas 

de Atenas, los dioses titulares que velaban por la protección de la ciudad (καλῶ...τοὺς 

θεοὺς ἅπαντας καὶ πάσας ὅσοι τὴν χώραν ἔχουσι τὴν Ἀττικήν). Resulta llamativo que el 

único dios mencionado con su nombre propio y uno de sus epítetos sea Apolo Pitio (τὸν 

Ἀπόλλω τὸν Πύθιον), precisamente el patrón del santuario de Delfos cuya administración 

 
722 Cf. Aeschin. 3.101-129. 
723 Aeschin. 3.107-113. 
724 E. IT 1224. Cf. Pl. Ep. 352c3-4. 
725 Martin 2009: 101. 



 
 

 

249 

 

era competencia del Consejo anfictiónico. Como han sugerido algunos estudiosos, la 

referencia a Apolo aumenta el tono solemne de la plegaria, cuya finalidad última sería 

exhibir veneración y respeto hacia tal divinidad y rechazar así los cargos elevados por 

Esquines726. El orador también intenta crear un vínculo entre la divinidad délfica y la 

tradición religiosa ateniense diciendo que los cultos en su honor se practicaban en la polis 

desde tiempos remotos (ὃς πατρῷός ἐστι τῇ πόλει). Aunque el adjetivo πατρῷος aparece 

en minúscula, desde la antigüedad se ha propuesto que Demóstenes estaba trazando una 

conexión entre Apolo Pitio y el culto doméstico dedicado a Apolo Patroos727, el cual era 

cardinal para la constatación y la legitimación de la ciudadanía ateniense728. 

La súplica (ἐπεύχομαι) está seguida por una suerte de juramento donde los dioses 

participan en calidad de testigos (πᾶσι τούτοις). La distribución μέν...δέ ordena dos 

condiciones y sendas respuestas al comportamiento de Demóstenes. En caso de decir la 

verdad los dioses le garantizarían buena fortuna y protección (εἰ μὲν ἀληθῆ πρὸς ὑμᾶς 

εἴποιμι...εὐτυχίαν μοι δοῦναι καὶ σωτηρίαν). De hecho, el orador enfatiza 

incansablemente la veracidad de sus argumentos –y con ello su conducta leal– a través de 

recursos retóricos varios. Por ejemplo, se traslada del presente al pasado (εἴποιμι καὶ εἶπον 

καὶ τότ’ εὐθὺς ἐν τῷ δήμῳ) para subrayar cómo calaron las intenciones del rival desde un 

principio (ὅτε πρῶτον εἶδον τουτονὶ τὸν μιαρὸν τούτου τοῦ πράγματος ἁπτόμενον). La 

misma idea se resume en una oración parentética en que, valiéndose del quiasmo, 

Demóstenes repite su intuición acerca de Esquines (ἔγνων γάρ, εὐθέως ἔγνων). No hay 

que soslayar, además, el empleo del término abusivo-irreligioso τὸν μιαρόν. El adjetivo, 

cuyo tono mordaz intensifica el demostrativo deíctico τουτονί, podría poseer el sentido 

insultante, desprovisto de cualquier atisbo de irreligiosidad, que predominaba en la 

oratoria forense de la época. No obstante, también se debe valorar si la proximidad con 

verbo ἐκνίζω, el cual evaluaba negativamente la conducta de Esquines, podía impulsar la 

acepción primigenia de μιαρός y representar la forma en que portaba un miasma 

infeccioso por la destrucción de los anfiseos729. Igualmente, Demóstenes se maldice 

diciendo que, si sus argumentos estuvieran motivados por el odio y la enemistad (εἰ δὲ 

 
726 Cf. Aeschin. 3.106-129. Yunis 2001: 193. 
727 Harp. s. v. Ἀπόλλων πατρῷος; Plu. Demetr. 40.8. Hedrick 1988. 
728 Arist. AP 55.3; D. 57.67; Pl. Euthd. 302c2-d4. Versnel 2011: 501-507; Blok 2017: 112-113. 
729 Moulinier 1952: 158-159. 



 
 

 

250 

 

πρὸς ἔχθραν ἢ φιλονικίας ἰδίας ἕνεκ’ αἰτίαν ἐπάγω τούτῳ ψευδῆ), los dioses deberían 

causar su ruina (πάντων τῶν ἀγαθῶν ἀνόνητόν με ποιῆσαι)730. 

La conjunción de la plegaria, el juramento y la autoimprecación rememoran 

fórmulas tópicas de los proemios y de los epílogos discursivos, con las cuales se buscaba 

mantener la atención del público así como conseguir una buena disposición hacia la 

escucha judicial. Con esta breve contextualización, Demóstenes empieza a desarmar la 

argumentación del acusador detalladamente731. La interpretación del orador plasma cómo 

Filipo contrató los servicios de Esquines, quien con su intervención en el congreso 

anfictiónico impulsó el estallido de un conflicto que justificaría la irrupción militar de 

Macedonia en la península helena. El acento religioso que permea la narración esquínea 

sobre su intervención en la Anfictionía es rechazado como una ficción elaborada, creada 

específicamente con la intención de persuadir a los embajadores griegos mediante 

engaños732. La maquinación ocasionó la investidura de Filipo como comandante 

anfictiónico, quien avanzó con sus tropas hacia el sur y tomó Elatea733, ciudad cercana a 

la frontera con Beocia, en un movimiento que ponía en jaque la seguridad ateniense (D. 

18.153): 

[153] εἰ μὲν οὖν μὴ μετέγνωσαν εὐθέως, ὡς τοῦτ᾽ εἶδον, οἱ Θηβαῖοι καὶ μεθ᾽ ἡμῶν 

ἐγένοντο, ὥσπερ χειμάρρους ἂν ἅπαν τοῦτο τὸ πρᾶγμα εἰς τὴν πόλιν εἰσέπεσεν· νῦν 

δὲ τό γ᾽ ἐξαίφνης ἐπέσχον ἐκεῖνοι, μάλιστα μέν, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, θεῶν τινὸς 

εὐνοίᾳ πρὸς ὑμᾶς, εἶτα μέντοι καὶ ὅσον καθ᾽ ἕνα ἄνδρα, καὶ δι᾽ ἐμέ. δὸς δέ μοι τὰ 

δόγματα ταῦτα καὶ τοὺς χρόνους ἐν οἷς ἕκαστα πέπρακται, ἵνα εἰδῆτε ἡλίκα 

πράγματα ἡ μιαρὰ κεφαλὴ ταράξασα αὕτη δίκην οὐκ ἔδωκε.  

 

[154] En consecuencia, si los tebanos, en cuanto se supo esto, no hubieran cambiado 

de opinión con rapidez y no se hubieran unido a nosotros, toda esta situación hubiera 

caído sobre la ciudad igual que un torrente. Pero, ciertamente, hace nada aquellos le 

cerraron el paso súbitamente, sobre todo, atenienses, gracias a la buena voluntad que 

algunas divinidades tenían hacia vosotros; después, en verdad, en cuanto pudo 

intervenir un solo hombre, gracias a mí. Entrégame estos decretos y las fechas en las 

que fue propuesto cada uno para que conozcáis cuán graves acciones promovió el 

mismísimo infame sin recibir castigo. 

 

Demóstenes reconstruye la alianza con los tebanos, uno de los hitos más 

importantes de su carrera política con el cual logró retrasar el avance de Filipo hacia el 

 
730 El propio orador define sus palabras como una autoimprecación pocas líneas después. Cf. D. 18.142: 

«En consecuencia, ¿por qué he lanzado esta maldición (ἐπήραμαι) y me he expresado en un tono tan serio?». 
731 D. 18.143-152. 
732 D. 18.149-150.  
733 D. 18.152: «Después de esto, reunió un ejército, avanzó como si fuera hacia Cirra y tras despedirse de 

los cirreos y los locrios va y toma Elatea». 



 
 

 

251 

 

sur tras el asedio de Elatea. Tebas había ostentado la hegemonía helena durante la primera 

mitad del siglo IV a.C. y el resentimiento entre ambas ciudades se plasma en varios textos 

del momento. Durante los primeros años del reinado de Filipo la potencia beocia se había 

aliado con Macedonia en la esperanza de recuperar ciertos territorios perdidos. Sin 

embargo, conforme el poder de Filipo se extendió, empezaron a preocuparse por el 

destino de su autonomía. La toma de Elatea, una polis colindante con Beocia, aceleró las 

negociaciones de una alianza entre Tebas y Atenas, cuyo arquitecto principal fue el propio 

Demóstenes734. El orador, valiéndose de un período hipotético irreal, intenta demostrar a 

su audiencia la catástrofe que habría supuesto la negativa de sus antiguos rivales (εἰ μὲν 

οὖν μὴ μετέγνωσαν εὐθέως...οἱ Θηβαῖοι καὶ μεθ’ ἡμῶν ἐγένοντο): la amenaza de que el 

ejército macedónico continuara su camino hacia el Ática (ἂν ἅπαν τοῦτο τὸ πρᾶγμα εἰς 

τὴν πόλιν εἰσέπεσεν). El contingente militar se describe de un modo abstracto (ἅπαν τὸ 

πρᾶγμα) y su violencia se compara con un fenómeno meteorológico caracterizado por su 

impetuosidad (ὥσπερ χειμάρρους)735. La concisión del símil, al cual Demóstenes no 

añade ningún tipo de floritura, magnifica la sensación de peligro y ansiedad ante un 

posible ataque736. 

La conveniencia de los pactos con Tebas la prueba una suerte de autoelogio donde 

el orador colaciona su agencia política y la compara con la de los propios dioses. Así, el 

hecho de que los tebanos tuvieran que contener la marcha macedonia (νῦν δὲ τό γ’ 

ἐξαίφνης ἐπέσχον ἐκεῖνοι) responde a dos motivos: en primer lugar, a la protección y a la 

benevolencia que las divinidades concedían a los atenienses (θεῶν τινὸς εὐνοίᾳ πρὸς 

ὑμᾶς), una idea que ya se había explotado en la acusación Sobre la embajada 

fraudulenta737. Εn segundo lugar, en el plano humano, responde a la heroicidad de 

Demóstenes, que había garantizado la supervivencia de su comunidad (δι’ ἐμέ). 

La llamada al secretario preludia la lectura de los documentos que respaldaban la 

exposición narrativa del orador (δὸς δέ μοι τὰ δόγματα ταῦτα καὶ τοὺς χρόνους). Con 

 
734 D. 18.160-251. 
735 Demóstenes compara a Filipo con fenómenos naturales en otros puntos del discurso. Por ejemplo, la 

disipación del peligro que logró la alianza con Tebas se define como una nube etérea (D. 18.188). Más tarde 

la fuerza militar del monarca macedonio se iguala a las condiciones destructoras de una tormenta (D. 

18.194). También se aplica cuando se describe el regreso de Esquines a la escena política ateniense, donde 

sus discursos remedan una brisa de aire continua (D. 18.308). 
736 Cf. Yunis 2001: 212. 
737 D. 19.255-256. Cf. D. 18.195, 253. 



 
 

 

252 

 

ellos quería probar a su audiencia la traición de Esquines y el modo en que esta había 

quedado impune (ἵνα εἰδῆτε ἡλίκα πράγματα ἡ μιαρὰ κεφαλὴ ταράξασα αὕτη δίκην οὐκ 

ἔδωκε). La expresión irreligiosa ἡ μιαρὰ κεφαλή, la cual se remarca con el demostrativo 

αὕτη en disyunción, desaprueba abusivamente la política del rival. Al contrario de lo que 

sucedía en el Contra Ctesifonte, donde el contexto literario permitía imaginar actos de 

violencia física contra Demóstenes738, κεφαλή es una sinécdoque de la parte por el todo, 

tras la cual se esconde la identidad de Esquines. 

Tal y como se adelanta al final del pasaje, el orador manda la lectura de varias 

pruebas extratécnicas que demuestran la secuenciación cronológica de los eventos, la 

participación de Esquines en los mismos y las verdaderas motivaciones de Filipo739. La 

tradición manuscrita del autor transmite la paráfrasis de tales documentos pero los 

filólogos coinciden en que son adiciones tardías y, por tanto, no se corresponden con las 

cartas legales mentadas por Demóstenes en su día740. Aunque podría prescindirse de este 

comentario al no considerar el léxico irreligioso genuinamente demosténico, estudiar su 

composición resulta interesante no solo para verificar algunas disparidades con las 

pruebas literarias del siglo IV a.C., sino también para pensar cuál fue la fuente que el 

amanuense tenía en mente cuando añadió la información. Tras mencionar un breve 

decreto emitido por el Consejo anfictiónico741, se incluye otro más extenso en que se 

habla explícitamente de las tensiones con los anfiseos (D. 18.155): 

ΕΤΕΡΟΝ ΔΟΓΜΑ 

[155] {ἐπὶ ἱερέως Κλειναγόρου, ἐαρινῆς πυλαίας, ἔδοξε τοῖς πυλαγόροις καὶ τοῖς 

συνέδροις τῶν Ἀμφικτυόνων καὶ τῷ κοινῷ τῶν Ἀμφικτυόνων, ἐπειδὴ οἱ ἐξ 

Ἀμφίσσης τὴν ἱερὰν χώραν κατανειμάμενοι γεωργοῦσι καὶ βοσκήματα νέμουσι, καὶ 

κωλυόμενοι τοῦτο ποιεῖν ἐν τοῖς ὅπλοις παραγενόμενοι τὸ κοινὸν τῶν Ἑλλήνων 

συνέδριον κεκωλύκασι μετὰ βίας, τινὰς δὲ καὶ τετραυματίκασι, {καὶ} τὸν στρατηγὸν 

τὸν ᾑρημένον τῶν Ἀμφικτυόνων Κόττυφον τὸν Ἀρκάδα πρεσβεῦσαι πρὸς Φίλιππον 

τὸν Μακεδόνα, καὶ ἀξιοῦν ἵνα βοηθήσῃ τῷ τε Ἀπόλλωνι καὶ τοῖς Ἀμφικτύοσιν, ὅπως 

μὴ περιίδῃ ὑπὸ τῶν ἀσεβῶν Ἀμφισσέων τὸν θεὸν πλημμελούμενον· καὶ διότι 

αὐτὸν στρατηγὸν αὐτοκράτορα αἱροῦνται οἱ Ἕλληνες οἱ μετέχοντες τοῦ συνεδρίου 

τῶν Ἀμφικτυόνων.} 

OTRO DECRETO 

[155] {Durante el sacerdocio de Clinágoras, en la asamblea primaveral, puesto que 

los de Anfisa, al haberse agenciado la tierra sagrada, la estaban cultivando y 

apacentaban allí a sus rebaños; y puesto que, tras verse obstaculizados para llevar 

 
738 Vid. supra 210-212 (Aeschin. 3.165-166). 
739 D. 18.154-158. 
740 En efecto Yunis 2001: 71 elimina el texto de su edición por considerarlo espurio. Dilts 2002: 265 opta 

por respetar el manuscrito original e indica con signos diacríticos que debe ser suprimido. 
741 D. 18.154. 



 
 

 

253 

 

esto a cabo, acudiendo armados, han interrumpido con violencia la asamblea común 

de los griegos –han herido incluso a algunos–, los pilagoroi, los consejeros 

anfictiónicos y el conjunto de los anfictiones resolvieron que el arcadio Cótifo, 

elegido estratego de los anfictiones, acudiera en embajada ante Filipo de Macedonia 

y que le pidiera no permitir que la divinidad sufriera los desafueros de los impíos 

de Anfisa para así salvar a Apolo y a los anfictiones. Por ello, los griegos reunidos 

en la asamblea anfictiónica lo eligieron estratego con plenos poderes.} 

 

La redacción sigue la enunciación típica de un tratado donde, en el encabezado, se 

incorporan delimitadores temporales –la alusión a una magistratura sacerdotal y al 

momento de la asamblea que, además, permite localizar la acción deliberativa en Delfos 

(ἐπὶ ἱερέως Κλειναγόρου, ἐαρινῆς πυλαίας)–. Acto seguido se presentan los firmantes y 

la exposición del acuerdo en cuestión (ἔδοξε). La decisión adoptada por la Anfictionía 

délfica se elabora a modo de gradatio ascendente: la enumeración comienza con los 

pilágoros, los magistrados con un menor número de competencias; después se cita a los 

constituyentes del Consejo (τοῖς συνέδροις τῶν Ἀμφικτυόνων) y la Anfictionía en su 

totalidad (τῷ κοινῷ τῶν Ἀμφικτυόνων). Es sugerente ver cómo el autor del documento 

excluye de su exposición a los hieromnemones, los representantes enviados por cada 

miembro del Consejo, quienes tenían la capacidad de intervenir en las reuniones. El pasaje 

se focalizaría en el oficio de los pilagoroi e intentaría mantener una relación temático-

estructural con las motivaciones originales de Demóstenes, quien deseaba constatar el 

desempeño de dicho cargo por Esquines. 

Las causas que accionaron el decreto están relacionadas con la actuación de los 

anfiseos. De un modo menos elaborado que en el Contra Ctesifonte de Esquines, se 

muestra a los locrios de Anfisa ocupando el territorio sagrado y empleándolo para 

distintas labores agrario-pecuarias (οἱ ἐξ Ἀμφίσσης τὴν ἱερὰν χώραν κατανειμάμενοι 

γεωργοῦσι καὶ βοσκήματα νέμουσι)742. A pesar de que no se utiliza ningún término 

intrínsecamente irreligioso, si se consideran los juramentos y las maldiciones 

anfictiónicas citados por Esquines en su narración, estas tres operaciones definen actos 

impíos que desvirtuaban la condición sagrada de la llanura de Cirra. 

El siguiente suceso se desliga de la información proporcionada por Esquines y 

Demóstenes. El decreto espurio plantea que la actividad anfisea se vio trastocada por la 

intervención de los anfictiones (κωλούμενοι τοῦτο ποιεῖν), razón por la cual decidieron 

 
742 A esta lista de sacrilegios Esquines añade la edificación de distintos talleres y la utilización del puerto 

para fines comerciales. Vid. supra 193-197 (Aeschin. 3.117-119). 



 
 

 

254 

 

irrumpir armados durante la celebración del congreso (ἐν τοῖς ὅπλοις παραγενόμενοι τὸν 

κοινὸν τῶν Ἑλλήνων συνέδριον κεκωλύκασι μετὰ βίας). Esquines transmite únicamente 

que, debido sus arengas, los miembros del Consejo y los habitantes de Delfos se 

levantaron en armas contra los sacrílegos, una escaramuza militar que acabó con el 

contrataque de Anfisa y con la retirada precipitada de las fuerzas anfictiónicas743. Por su 

parte, Demóstenes refiere que los anfictiones, motivados por Esquines, realizaron una 

inspección del territorio sagrado744, a lo cual respondieron los anfiseos con violencia745. 

De ambos oradores se intuye que el choque entre locrios y anfictiones se produjo tras la 

intrusión de estos últimos en Cirra; mientras tanto el autor anónimo anota que fueron los 

anfiseos quienes entraron violentamente en la asamblea. 

Por último, el decreto ponía como solución enviar a Cótifo ante Filipo para que 

disolviera el conflicto (πρεσβεῦσαι πρὸς Φίλιππον τὸν Μακεδόνα). La distorsión que se 

observa en estas notas constata que el documento es una falsificación. Tanto Demóstenes 

como Esquines coinciden en que Cótifo era un anfictión tesalio que además lideró la 

primera expedición de la Cuarta Guerra Sagrada746. Filipo solamente asumió la gestión 

militar del asunto tras algunas complicaciones bélicas y después de volver de su campaña 

escita. Tampoco Esquines comunica que Cótifo fuera el diplomático encargado de 

negociar con el rey macedónico747. Por cuanto atañe al estudio del léxico irreligioso, los 

términos más relevantes se agrupan al final del decreto. La exhortación a la ayuda 

macedónica posee una causa y una finalidad definidas: Filipo debe poner fin a la impiedad 

de Anfisa para así garantizar la seguridad del santuario délfico y de los propios anfictiones 

(ἵνα βοηθήσῃ τῷ τε Ἀπόλλωνι καὶ τοῖς Ἀμφικτύοσιν).  

La piedad asumida por el rey contrasta con los vocablos que definen el crimen de 

los anfiseos: la afrenta contra la divinidad se resume en el participio πλημμελούμενον. El 

verbo πλημμελέω, que originalmente designa un tipo de desentonación musical, suele 

manejarse de forma metafórica para exponer cualquier tipo de desliz u error. Mientras 

tanto, la actitud de los agentes criminales es contraria a la piedad tradicional y a la religión 

 
743 Aeschin. 3.122-123. 
744 D. 18.150. 
745 D. 18.151: «Entonces, mientras los anfictiones se encontraban en el territorio por instrucción de este 

individuo, los locrios, en una emboscada, por poco mataron a todos a flechazos y también secuestraron a 

algunos hieromnemones». 
746 Cf. Aeschin. 3.124, 128. 
747 Cf. Vid. supra 201-203 (Aeschin. 3.129). 



 
 

 

255 

 

pues vulnera las prescripciones anfictiónicas sobre la llanura de Cirra (ὑπὸ τῶν ἀσεβῶν 

Ἀμφισσέων). El vocabulario irreligioso que aquí se manifiesta se antoja altamente 

relevante; y es que parece reproducir el estilo de Esquines en su relación de la Cuarta 

Guerra Sagrada. En primer lugar, el participio de πλημμελέω recuerda al hápax 

πλημμελημάτων a través del cual el orador, sagazmente, criticaba las faltas de 

Demóstenes contra el plano divino (Aeschin. 3.106: ἀπὸ τῶν εἰς τοὺς θεοὺς αὐτοῦ 

πλημμελημάτων). Εn segundo lugar, Esquines recurre varias veces a ἀσέβεια y a sus 

derivados para denominar tanto a los primeros malhechores con los que se generó la 

maldición protectora de Cirra como a los anfiseos del siglo IV a.C748. Vocablos similares 

se hallan un par de parágrafos después, en una carta de Filipo dirigida a sus aliados del 

Peloponeso749, la cual vuelve a ser un añadido tardío (D. 18.157): 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 

[157] {Βασιλεὺς Μακεδόνων Φίλιππος Πελοποννησίων τῶν ἐν τῇ συμμαχίᾳ τοῖς 

δημιουργοῖς καὶ τοῖς συνέδροις καὶ τοῖς ἄλλοις συμμάχοις πᾶσι χαίρειν. ἐπειδὴ 

Λοκροὶ οἱ καλούμενοι Ὀζόλαι, κατοικοῦντες ἐν Ἀμφίσσῃ, πλημμελοῦσιν εἰς τὸ 

ἱερὸν τοῦ Ἀπόλλωνος τοῦ ἐν Δελφοῖς καὶ τὴν ἱερὰν χώραν ἐρχόμενοι μεθ᾽ ὅπλων 

λεηλατοῦσι, βούλομαι τῷ θεῷ μεθ᾽ ὑμῶν βοηθεῖν καὶ ἀμύνασθαι τοὺς 

παραβαίνοντάς τι τῶν ἐν ἀνθρώποις εὐσεβῶν·} 

 

CARTA 

[157] {Filipo, rey de Macedonia, saluda a los demiurgos y a los consejeros 

peloponesios que tiene como aliados y a todos los demás aliados. Puesto que los 

locrios llamados ozolas, quienes habitan en Anfisa, comenten un desafuero contra 

el templo de Apolo en Delfos y, llegando al territorio sagrado armados lo saquean, 

quiero proteger a la divinidad junto con vosotros y vengarme de quienes cometen 

alguna violencia contra las normas de piedad existentes entre los hombres.} 

 

En la presentación de esta carta Demóstenes dice que va a demostrar cuáles eran los 

verdaderos intereses de Filipo en Grecia y cómo desobedecían los mandatos impuestos 

por los anfictiones. No obstante, la epístola del manuscrito contradice en buena medida 

las palabras del orador. Y es que, lejos de contravenir los mandatos anfictiónicos, Filipo 

se presenta como adalid de la piedad. Tras aludir brevemente a los anfiseos se detiene en 

mostrar las ofensas contra el santuario de Delfos. Las notas irreligiosas vuelven a 

desprenderse del verbo πλημμελέω, cuyo sentido se especializa gracias al sintagma 

 
748 Cf. Aeschin. 3.107, 115, 118. 
749 D. 18.156: «Dame ahora la carta que, como los tebanos no respondieron a su llamada, Filipo envía a los 

aliados peloponesios, para que con ella conozcáis también con claridad que la verdadera motivación 

política, la de realizar esto contra la Hélade, contra los tebanos y contra vosotros, la ocultaba, mientras que 

fingía cumplir los intereses comunes y las decisiones de los anfictiones». 



 
 

 

256 

 

preposicional que recoge la idea de hostilidad contra los espacios sagrados (εἰς τὸ ἱερὸν 

τοῦ Ἀπόλλωνος τοῦ ἐν Δελφοῖς). Frente a lo sintético y general de esta expresión, una 

segunda oración coordinada detalla en qué consistió el sacrilegio anfiseo: habían 

realizado una incursión armada a la llanura sagrada con el único objetivo de saquearla 

(τὴν ἱερὰν χώραν ἐρχόμενοι μεθ’ ὅπλων λεηλατοῦσι). El verbo λεηλατέω, por sí solo, no 

comporta ningún tipo de irreligiosidad, sino que es su objeto directo τὴν ἱερὰν χώραν el 

que convierte un asalto ordinario en un ataque contra las divinidades. De nuevo, el expolio 

de la tierra sagrada choca con las narraciones de Demóstenes y Esquines, en las que 

representa a los anfiseos haciendo trabajos tan cotidianos como pastorear, cuidar a sus 

rebaños o comerciar750. 

Filipo transmite a sus socios el deseo de ayudar a la divinidad (βούλομαι τῷ θεῷ μεθ’ 

ὑμῶν βοηθεῖν) y castigar a quienquiera que estuviera dañando la piedad tradicional 

(ἀμύνασθαι τοὺς παραβαίνοντάς τι τῶν ἐν ἀνθρώποις εὐσεβῶν). Ha de observarse que en 

esta última frase se inserta el participio de παραβαίνω –un verbo genérico que indica una 

acción transgresora– para aludir a los criminales de Anfisa. Sus complementos le 

confieren connotaciones claramente irreligiosas. El sintagma τι…εὐσεβῶν designa las 

normas religiosas tradicionales que esos individuos estaban quebrantando al entrar en la 

llanura de Cirra. Tras el análisis de las dos últimas cartas legales se pueden colegir una 

serie de conclusiones. En primer lugar, los autores de ambos textos reinterpretan los 

eventos del siglo IV a.C., al menos tal y como los trasmiten las fuentes oratorias. No 

obstante, el interés por el elemento religioso y el manejo de lemas como πλημμελέω 

sugieren un conocimiento del Contra Ctesifonte de Esquines, con quien mantiene cierta 

relación de intertextualidad. En segundo lugar, sorprende que la mayor concentración de 

términos irreligiosos en todo el manuscrito Sobre la Corona se encuentre justamente en 

dos pasajes considerados espurios. Ello también constata los fundamentos estilísticos de 

Demóstenes. En su estrategia general, prefiere escoger términos más o menos incisivos 

en momentos señalados, sobre todo en aquellos donde predomina la invectiva y un interés 

por desacreditar humillantemente a su oponente. 

 
750 Si se considera la evidente confusión entre la Tercera y la Cuarta Guerra Sagrada que existía desde época 

helenístico-romana, es probable que la noción de saqueo evoque al ataque cometido por los focenses, 

quienes ocuparon el templo y sí fundieron sus tesoros para acuñar monedas y así contratar mercenarios. Cf. 

Buckler 1989: 161-176. 



 
 

 

257 

 

Después de la lectura de varios documentos la narración sobre la guerra contra Anfisa 

finaliza con una respuesta a las críticas que Esquines había dirigido contra él en su 

demanda judicial. Conviene recordar que la estrategia general de la acusación consistía 

en plasmar la tyche maligna que perseguía a Demóstenes por distintas resoluciones 

políticas, entre ellas su asociación con los anfiseos o su gestión militar de la Batalla de 

Queronea. En íntima relación con la propaganda antidemosténica desarrollada en Contra 

Ctesifonte opera el vocablo ἀλιτήριος. Si en Esquines condensaba la idea de una 

maldición infecciosa, personificada por su rival, capaz de propagarse por contacto físico 

y de marchitar cualquier empresa helena751, ahora Demóstenes contesta a estos cargos 

apropiándose de este potente adjetivo, con el que imputa vehementemente a su oponente 

(D. 18.158-159): 

[158] τίς ὁ τῶν κακῶν τῶν γεγενημένων μάλιστ’ αἴτιος; οὐχ οὗτος; μὴ τοίνυν λέγετε, 

ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, περιόντες ὡς ὑφ’ ἑνὸς τοιαῦτα πέπονθεν ἡ Ἑλλὰς ἀνθρώπου. 

οὐχ ὑφ’ ἑνός, ἀλλ’ ὑπὸ πολλῶν καὶ πονηρῶν τῶν παρ’ ἑκάστοις, ὦ γῆ καὶ θεοί· [159] 

ὧν εἷς οὑτοσί, ὅν, εἰ μηδὲν εὐλαβηθέντα τἀληθὲς εἰπεῖν δέοι, οὐκ ἂν ὀκνήσαιμι 

ἔγωγε κοινὸν ἀλιτήριον τῶν μετὰ ταῦτα ἀπολωλότων ἁπάντων εἰπεῖν, ἀνθρώπων, 

τόπων, πόλεων· ὁ γὰρ τὸ σπέρμα παρασχών, οὗτος τῶν φύντων κακῶν αἴτιος.  

 

[158] ¿Quién es el verdadero responsable de las desgracias acaecidas? ¿No es este? 

Entonces no andéis diciendo, atenienses, que la Hélade ha sufrido tales desgracias 

por culpa de un solo individuo. No por culpa de uno solo, sino por culpa de los 

numerosos criminales que había en cada lugar, ¡por la tierra y por los dioses! [159] 

De estos, este de aquí es uno al que, si fuera necesario decir la verdad sin tapujos, yo 

mismo no tardaría en llamarlo maldición común de todo lo que ha perecido 

después de esto, hombres, regiones, ciudades. Pues él plantó la semilla, este es el 

causante de los males que han brotado.  

 

Durante los últimos parágrafos Demóstenes ha analizado cuáles eran las 

pretensiones de Esquines para motivar una guerra sagrada. Lejos de basarse en cualquier 

movimiento defensivo o patriótico, su actitud respondía a las peticiones de Filipo, quien 

necesitaba un móvil militar para irrumpir en el escenario geográfico griego. Las 

interrogaciones retóricas que abren el texto intentan remarcar la responsabilidad de 

Esquines en el terrible desenlace de los hechos (τίς ὁ τῶν κακῶν τῶν γεγενημένων 

μάλιστ’ αἴτιος; οὐχ οὗτος;). La repetición de palabras ligadas al campo semántico del 

sufrimiento, el dolor o la destrucción –κακός, πάσχω y ἀπόλλυμι– insisten a lo largo del 

pasaje en la desmoralización política de Atenas después de la Batalla de Queronea.  

 
751 Cf. Aeschin. 3.131, 157.  



 
 

 

258 

 

Ahora el tono incisivo del pasaje se dirige al público. Εl manejo del vocativo (ὦ 

ἄνδρες Ἀθηναῖοι) explicita la reprensión que Demóstenes lanza a sus convecinos por 

atribuir toda la culpa de sus desgracias a Filipo (μὴ τοίνυν λέγετε...περιόντες ὡς ὑφ’ ἑνὸς 

τοιαῦτα πέπονθεν ἡ Ἑλλὰς ἀνθρώπου)752. El orador piensa que la expansión macedonia 

no habría sido posible sin la colaboración de numerosos malhechores griegos (ὑπὸ 

πολλῶν καὶ πονηρῶν τῶν παρ’ ἑκάστοις)753; una idea que, retóricamente, se articula 

gracias al empleo de la antítesis y de la correctio (οὐχ ὑφ’ ἑνός, ἀλλ’ ὑπὸ πολλῶν). Por 

encima de cualquier traidor se situaba Esquines y el orador no se resiste a amplificar su 

maldad del modo más violento posible. Es interesante ver cómo compone su crítica más 

lacerante a través de fórmulas de cortesía fingida, las cuales se desprenden de los 

optativos que conforman la condicional potencial (εἰ μηδὲν εὐλαβηθέντα τἀληθὲς εἰπεῖν 

δέοι, οὐκ ἂν ὀκνήσαιμι)754. De este modo, Demóstenes señala elegantemente a Esquines 

como ἀλιτήριος. Si bien Martin propone que el término está despojado de irreligiosidad 

y que únicamente sirve para calumniar abusivamente al oponente755, los distintos 

constituyentes de la expresión sugieren que se trata de una variación sobre la fórmula ὁ 

τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριος del Contra Ctesifonte esquíneo. El sintagma κοινὸν ἀλιτήριον 

compone una maldición que no se restringe al ámbito individual, sino que tiene el 

potencial de extenderse por la comunidad. Esta noción contaminante la confirma la 

enumeración asindética de los elementos afectados, con la cual la exposición de 

Demóstenes alcanza un gran dramatismo (τῶν μετὰ ταῦτα ἀπολωλότων ἁπάντων εἰπεῖν, 

ἀνθρώπων, τόπων, πόλεων). Todo el planteamiento de Demóstenes se reelabora en las 

frases finales del texto, donde se adopta un lenguaje metafórico cercano al ámbito vegetal 

para remarcar el papel de la iniciativa de Esquines en la ruina helena (ὁ γὰρ τὸ σπέρμα 

παρασχών, οὗτος τῶν φύντων κακῶν αἴτιος)756. 

El núcleo narrativo de la posterior apología de Demóstenes se centra en la alianza 

con Tebas y en el desenlace de la guerra contra Macedonia757, dos aspectos que habían 

 
752 Yunis 2001: 201. 
753 Las alusiones a la red de cómplices y de defensores que Filipo tenía en el continente griego son 

recurrentes en Sobre la corona. Quizá el pasaje más llamativo se encuentra al final del discurso, donde el 

orador se detiene nombrando a los traidores que residían en cada región (D. 18.295). 
754 Fornieles Sánchez 2020a: 25. 
755 Cf. Martin 2009: 103. 
756 Yunis 2001: 201.  
757 Cf. D. 18.160-188. 



 
 

 

259 

 

sido duramente tratados en la acusación esquínea. Después de relatar los antecedentes 

geopolíticos y las negociaciones del acuerdo, el orador da paso a un apartado de tono 

argumentativo, donde establece un vivo contraste entre las actitudes de un consejero 

político y de un sicofanta, dos figuras que encubren el proceder de Demóstenes y Esquines 

respectivamente758. Ante las inculpaciones del acusador, quien lo señalaba como 

responsable de la derrota en Queronea –alegato que aviva el motivo del genio maligno 

que acosaba a Demóstenes759–, responde con una renovación del imaginario vinculado a 

la τύχη. En su intento por desvincularse de cualquier signo de impiedad, el orador suscribe 

que la voluntad de los dioses era más poderosa que cualquier resolución humana760. El 

encaje de tales ideas en su apología se aprecia especialmente cuando afirma que, a pesar 

de los negativos resultados en Queronea, los dioses habían aprobado la alianza con Tebas 

y que rechazar tal asociación podría haber originado efectos mucho más catastróficos761. 

Para intensificar el tono solemne de su defensa Demóstenes recuerda el pasado 

heroico de la ciudad. A lo largo de su historia, el talante ateniense se había caracterizado 

por la lucha contra la opresión extranjera y la preservación de valores identitarios como 

la libertad o la autonomía. Con una serie de recursos retóricos que rememoran esa 

epideixis retórica que se practicaba en los discursos fúnebres762, el orador liga los 

paradigmas de las gestas atenienses con Queronea. Así consigue identificar a sus vecinos 

con los ciudadanos ejemplares que combatieron por la gloria de su ciudad763. Es al final 

de esta disertación cuando, a modo de Ringkomposition, Demóstenes responde 

ferozmente a su rival, mientras él mismo se describe como el consejero de la polis (D. 

18.209): 

[209] ἔπειτ᾽, ὦ κατάρατε καὶ γραμματοκύφων, σὺ μὲν τῆς παρὰ τουτωνὶ τιμῆς καὶ 

φιλανθρωπίας ἔμ᾽ ἀποστερῆσαι βουλόμενος τρόπαια καὶ μάχας καὶ παλαιὰ ἔργα 

ἔλεγες, ὧν τίνος προσεδεῖτο ὁ παρὼν ἀγὼν οὑτοσί; ἐμὲ δέ, ὦ τριταγωνιστά, τὸν περὶ 

τῶν πρωτείων σύμβουλον τῇ πόλει παριόντα τὸ τίνος φρόνημα λαβόντ᾽ ἀναβαίνειν 

ἐπὶ τὸ βῆμ᾽ ἔδει; τὸ τοῦ τούτων ἀνάξια ἐροῦντος; 

 
758 D. 18.189. 
759 Aeschin. 3.115, 157. 
760 Cf. D. 18.192-195.  
761 D. 18.195: «Si estaba decretado por los dioses que sucediera de este modo, aunque nosotros estuviéramos 

luchando junto con los tebanos, ¿qué podía esperarse si no los hubiéramos tenido como aliados, sino que 

se hubieran unido a Filipo, para lo cual entonces empleó todo medio de persuasión posible? Y, si ahora, 

cuando la batalla fue a tres días de camino del Ática, un peligro y un miedo tan grandes ha angustiado a la 

ciudad, ¿qué podría suceder si este mismo sufrimiento hubiera acontecido en algún lugar de nuestro 

territorio?».  
762 Cf. D. 60. 
763 D. 18.199-210. MacDowell 2009: 392 



 
 

 

260 

 

 

[209] Entonces tú, maldito secretario jorobado, hablabas de trofeos, batallas y 

proezas antiguas con el deseo de privarme del reconocimiento y la generosidad de 

estos aquí presentes. ¿Cuál de estas cuestiones estaba ligada a la presente disputa? 

Pero, actor de poca monta, ¿qué actitud debía tomar yo, cuando me presentaba en 

calidad de consejero de la ciudad sobre las cuestiones más importantes y subía a la 

tribuna de los oradores? ¿La de uno que va a proponer algo deshonroso para tales 

proezas? 

 

El apóstrofe dirigido contra Esquines (σύ) se sustancia en la petición que este había 

elaborado en su acusación donde, también mediante el empleo de exempla históricos, 

había intentado disuadir a su audiencia de premiar la administración pública de 

Demóstenes (τῆς παρὰ τουτωνὶ τιμῆς καὶ φιλανθρωπίας ἔμ’ ἀποστερῆσαι βουλόμενος)764. 

La hendíadis presente en la coordinación de dos vocativos resalta, con cierta finura, las 

burlas de Demóstenes contra su oponente765. Primero aparece κατάρατος, un étimo 

perteneciente al campo semántico de la maldición pero que al insertarse en un texto 

político opera como un método de abuso. Después se incluye el hápax γραμματοκύφων, 

un compuesto cómico inventado por Demóstenes con el objetivo de humillar la carrera 

de Esquines como secretario, el cual imagina la postura encorvada de estos funcionarios 

cuando leían los documentos766. El orador considera desatinado que Esquines emplee las 

gestas del pasado para denostar su carrera, unas proezas que sintetiza una enumeración 

organizada a partir del polisíndeton (τρόπαια καὶ μάχας καὶ παλαιὰ ἔργα ἔλεγες). Aunque 

el propio Demóstenes suele engalanar sus argumentos con ejemplos y detalles variados, 

se aprovecha de las palabras de Esquines y arremete contra él por desvirtuar la esencia 

los cargos presentados contra Ctesifonte (ὧν τίνος προσεδεῖτο ὁ παρὼν ἀγὼν οὑτοσί;). 

Finalmente Demóstenes distingue su superioridad como consejero del pueblo 

(σύμβουλον τῇ πόλει) de la posición poco destacada de Esquines. El espacio político que 

ocupaba su rival se evoca metafóricamente mediante otro vocativo ofensivo que, esta vez, 

alude a su pasado como actor (ὦ τριταγωνιστά)767. La reprensión de Demóstenes se 

 
764 Aeschin. 3.259. Cf. Aeschin. 3.181-190. 
765 Cf. Fornieles Sánchez 2021. 
766 Es posible hallar otras innovaciones léxicas a lo largo del discurso con las que se ridiculizaba el pasado 

de Esquines. Hay también creaciones vinculadas a su carrera como actor. Por ejemplo Demóstenes, en una 

ocasión, lo llama ‘zampayambos’ (D. 18.139: ἰαμβειοφάφος), ligando el estilo del político con su antiguo 

oficio como actor trágico. En otra ocasión dice que Esquines era ‘un verdadero mono trágico’, refiriéndose 

a su actuación exagerada sobre los escenarios (D. 18.242: αὐτοτραγικὸς πίθηκος). Yunis 2001: 192, 227, 

243. 
767 Westwood 2020: 320-321. 



 
 

 

261 

 

dispone formalmente a través de la yuxtaposición de dos interrogaciones retóricas que le 

permiten corroborar la utilidad de su labor política. De este modo ironiza que la principal 

labor de Esquines fuera proponer las mejores soluciones a su comunidad. Tales acciones 

realmente se atribuyen al propio Demóstenes, quien veladamente evoca la alianza con 

Tebas que él mismo se encargó de gestionar (τὸ τίνος φρόνημα λαβόντ’ ἀναβαίνειν ἐπὶ 

τὸ βῆμ’ ἔδει; τὸ τοῦ τούτων ἀνάξια ἐροῦντος;).  

Al término de la digresión histórica de Demóstenes –cuyo objetivo era fijar una 

conexión sólida entre el presente y el pasado glorioso de Atenas a través de elogios y 

otras técnicas epidícticas– prosigue el relato sobre la génesis de la alianza con Tebas. De 

este modo el orador dibuja las líneas principales de la embajada a la capital Beocia, donde 

su habilidad retórica logró imponerse a los embajadores de Filipo, que igualmente habían 

acudido para certificar los acuerdos con Tebas. Sin embargo Esquines, en el Contra 

Ctesifonte, asevera que los únicos motivos por los que Tebas buscó el apoyo de Atenas 

fueron la desconfianza y el miedo creciente hacia Filipo768. Únicamente atribuye a su rival 

los términos del acuerdo, por los cuales la polis ateniense tuvo que reconocer la 

hegemonía tebana y asumir la mayor parte de costes financieros769. Con la intención de 

negar tales argumentos, Demóstenes vuelve a fijarse en la condición sicofanta de 

Esquines, estudiando especialmente cómo manipulaba los eventos históricos en su 

narración (D. 18.212): 

[212] καίτοι τοσαύτῃ γ’ ὑπερβολῇ συκοφαντίας οὗτος κέχρηται ὥστ’, εἰ μέν τι τῶν 

δεόντων ἐπράχθη, τὸν καιρόν, οὐκ ἐμέ φησιν αἴτιον γεγενῆσθαι, τῶν δ’ ὡς ἑτέρως 

συμβάντων ἁπάντων ἐμὲ καὶ τὴν ἐμὴν τύχην αἰτίαν εἶναι· καί, ὡς ἔοικεν, ὁ 

σύμβουλος καὶ ῥήτωρ ἐγὼ τῶν μὲν ἐκ λόγου καὶ τοῦ βουλεύσασθαι πραχθέντων 

οὐδὲν αὐτῷ συναίτιος εἶναι δοκῶ, τῶν δ’ ἐν τοῖς ὅπλοις καὶ κατὰ τὴν στρατηγίαν 

ἀτυχηθέντων μόνος αἴτιος εἶναι. πῶς ἂν ὠμότερος συκοφάντης γένοιτο ἢ 

καταρατότερος; 

 

[212] De hecho este tipo, como queda claro, se ha servido del oficio sicofanta de un 

modo tan excesivo que, si se realizó algo por necesidad, afirma que la conveniencia 

política era responsable, no yo. No obstante, mi fortuna y yo somos culpables de 

todo lo que ha sucedido de forma adversa. Pues encima resulta que yo, consejero y 

orador, no le doy la sensación de contribuir a las acciones políticas por medio del 

discurso y del debate, sino que le parezco ser el único responsable de las desgracias 

 
768 Aeschin. 3.137: «No obstante, en mi opinión, ni Frinondas, ni Euríbato ni ningún otro de los criminales 

de antaño jamás fue un brujo y un embaucador de tal calibre, pues este, ¡por la tierra, los dioses, los 

daimones y por cuantos individuos deseen escuchar la verdad!, se atrevió a decir mirándonos a la cara que 

los tebanos se aliaron con vosotros no por conveniencia, no por el miedo que los atenazaba, no por vuestra 

reputación, sino por la elocuencia de Demóstenes»; cf. Aeschin. 3.141. 
769 Aeschin. 3.137-151. Sealey 1993:196-197; Worthington 2013: 244-245. 



 
 

 

262 

 

obtenidas en las armas y en el ejército. ¿Cómo podría existir un sicofanta más salvaje 

o maldito?  

 

La refutación de las acusaciones de Esquines sobre los términos que llevaron a la 

alianza con Tebas están entreverados con venablos críticos compuestos en un claro estilo 

epidíctico. Los adverbios de intensidad y los adjetivos en grado comparativo acrecientan 

la imagen negativa de Esquines como un sicofanta que construía sus discursos 

malevolentemente, guiado por la enemistad personal, con el único objetivo de dañar la 

figura pública de Demóstenes. Por un lado, la primera humillación del rival como 

sicofanta se intensifica gracias al sintagma τοσαύτῃ ὑπερβολῇ, a través de cuyo núcleo 

sintáctico se condena moralmente un comportamiento altamente engreído (τοσαύτῃ γ’ 

ὑπερβολῇ συκοφαντίας οὗτος κέχρηται)770. La subordinada consecutiva compendia 

cuáles eran los motivos que permitían juzgar con tanta aspereza a Esquines 

(τοσαύτῃ...ὥστ’). Los conectores μέν...δέ modelan dos proposiciones diferentes, 

vertebradas mediante el motivo de la responsabilidad, aquí empleado con el juego léxico 

αἴτιον γεγενῆσθαι / αἰτίαν εἶναι. La firma de la alianza se la atribuye Esquines a la 

conveniencia política y arrebata a Demóstenes cualquier mérito, lo cual se subraya 

retóricamente con una sutil correctio (τὸν καιρόν, οὐκ ἐμέ φησιν αἴτιον γεγενῆσθαι). 

Como contrapunto, Demóstenes se queja de que se le asignen los infortunios derivados 

de los pactos. En segundo lugar, nótese la antítesis aspectual implícita en los infinitivos 

γεγενῆσθαι / εἶναι, en la que se contraponen los beneficios episódicos a unas calamidades 

aún duraderas. Finalmente, resulta singular cómo se evoca, de un modo ingenioso, el 

tópico de la tyche maligna (ἐμὲ καὶ τὴν ἐμὴν τύχην) y, sin desarrollar el tema, consigue 

rememorar una propaganda que Esquines había fundamentado en términos irreligiosos. 

Las protestas de Demóstenes continúan, ahora en tono irónico (ὡς ἔοικεν). Y es 

que, sin considerar su labor deliberativa y sus contribuciones a la política ateniense, 

Esquines se centra únicamente en achacarle el fracaso militar en Queronea. El texto 

vuelve a destacar por su valor retórico: la distribución μέν...δέ separa dos visiones 

enfrentadas, en las cuales los elementos medulares vuelven a ser συναίτιος / αἴτιος. Εn la 

primera oración, donde se niegan las aptitudes políticas del orador, abunda el léxico 

ligado a la praxis política (ὁ σύμβουλος καὶ ῥήτωρ ἐγὼ τῶν μὲν ἐκ λόγου καὶ τοῦ 

 
770 Yunis 2001: 117. MacDowell 2002: 239. 



 
 

 

263 

 

βουλεύσασθαι πραχθέντων). Las braquilogías son abundantes y con ellas el autor se 

centra en los aspectos novedosos y más relevantes de su narración. Igualmente, tanto 

συναίτιος como αἴτιος aparecen con sendos complementos sintácticamente paralelos, 

donde además los elementos deliberativos y militares se disponen con una variatio 

sintáctica (τῶν μὲν ἐκ λόγου καὶ τοῦ βουλεύσασθαι πραχθέντων...τῶν δ’ ἐν τοῖς ὅπλοις 

καὶ κατὰ τὴν στρατηγίαν ἀτυχηθέντων). 

El parágrafo termina con una interrogativa indirecta donde Demóstenes despliega 

un fuerte ataque contra Esquines. El optativo potencial (ἄν...γένοιτο) suaviza ligeramente 

la invectiva que se encuentra aglomerada en la coordinación de dos adjetivos 

comparativos: ὠμότερος se opone a la philanthropia y señala una actitud que no se adecua 

a la vida en sociedad771. Mientras tanto καταρατότερος –el único registro del grado 

comparativo en la literatura de época clásica772– se emplea en su acepción más mordaz 

para zaherir a Esquines y sus notas irreligiosas se bloquean debido al contexto altamente 

politizado del pasaje. Las formas en comparativo ilustran perfectamente la intrusión típica 

de la epideixis reprobatoria en la oratoria forense (ψόγος). La utilidad de las 

amplificaciones, los símiles y los exempla en la desacreditación política del oponente 

debía justificar estos trasvases retóricos. La continua conexión entre los tres subgéneros 

oratorios, tal y como se encuentra teorizada en la Retórica a Alejandro, corrobora que, a 

pesar de la tipología tradicional, estas fronteras eran mucho más difusas y que los géneros 

forense, epidíctico y judicial a menudo se enriquecían recíprocamente773. 

Mientras Filipo avanzaba hacia el sur, la coalición griega reforzó la protección de 

la frontera beocia estableciendo varias guarniciones con el objetivo bloquear cualquier 

ataque posible. Así, antes del enfrentamiento definitivo en Queronea, los macedonios 

intentaron varias incursiones militares en las cercanías del río Cefisio desde finales del 

339 hasta la primavera del 338 a.C., las cuales resultaron infructuosas. Si el relato de 

Demóstenes se considera fiable, el éxito conjunto de tebanos y atenienses fue motivo de 

regocijo entre la ciudadanía y, en un festejo de acción de gracias, se realizaron elogios, 

 
771 Cf. Christ 2013: 206. 
772 El comparativo vuelve aparecer en Luc. Alex. 6.6. Por cuanto atañe al superlativo (καταρατότατος) su 

uso también es reducido en la literatura de época clásica, atestiguándose únicamente en S. OT 1342. 
773 Anaximen. Rh. 1427b30-1428a11. 



 
 

 

264 

 

sacrificios y procesiones públicas774. Esta información articula el razonamiento de 

Demóstenes, centrado en presentar la traición de Esquines según su participación o 

ausencia en los ritos de acción de gracias (D. 18.217):  

[217] καὶ ἔγωγε ἡδέως ἂν ἐροίμην Αἰσχίνην, ὅτε ταῦτ᾽ ἐπράττετο καὶ ζήλου καὶ 

χαρᾶς καὶ ἐπαίνων ἡ πόλις ἦν μεστή, πότερον συνέθυε καὶ συνευφραίνετο τοῖς 

πολλοῖς, ἢ λυπούμενος καὶ στένων καὶ δυσμεναίνων τοῖς κοινοῖς ἀγαθοῖς οἴκοι 

καθῆτο. εἰ μὲν γὰρ παρῆν καὶ μετὰ τῶν ἄλλων ἐξητάζετο, πῶς οὐ δεινὰ ποιεῖ, μᾶλλον 

δ᾽ οὐδ᾽ ὅσια, εἰ ὧν ὡς ἀρίστων αὐτὸς τοὺς θεοὺς ἐποιήσατο μάρτυρας, ταῦθ᾽ ὡς οὐκ 

ἄριστα νῦν ὑμᾶς ἀξιοῖ ψηφίσασθαι τοὺς ὀμωμοκότας τοὺς θεούς; εἰ δὲ μὴ παρῆν, 

πῶς οὐκ ἀπολωλέναι πολλάκις ἐστὶ δίκαιος, εἰ ἐφ᾽ οἷς ἔχαιρον οἱ ἄλλοι, ταῦτα 

ἐλυπεῖτο ὁρῶν;  

 

[217] Yo mismo le preguntaría con gusto a Esquines si participaba en los sacrificios 

y en el regocijo de la mayoría cuando ocurría esto y la ciudad estaba llena de 

entusiasmo, alegría y elogios; o si acaso se quedaba en casa disgustado, lloriqueando 

y malhumorado por los éxitos comunitarios. Efectivamente, en caso de estar presente 

y participar con los demás, ¿no hace algo terrible o, peor todavía, irrespetuoso hacia 

las normas cívico-religiosas si ahora os pide votar que no era lo más beneficioso 

cuando él mismo había puesto a los dioses como testigos de que esto era lo mejor? 

Y, en caso de encontrarse ausente, ¿no es justo condenarlo incontables veces si se 

lamentaba al ver aquello por lo que los demás se alegraban? 

 

El optativo de cortesía y el pronombre personal de primera persona (ἔγωγε ἡδέως 

ἂν ἐροίμην) recalcan la elaboración de un dilema por parte de Demóstenes. Esta suerte 

de aporía dialéctica propone a los jueces dos opciones distintas, ambas igualmente 

negativas para la imagen del rival. En un primer momento tales posibilidades se 

estructuran sintácticamente a través de una interrogativa indirecta doble (πότερον...ἤ), 

cuyo contenido resulta relevante en la descripción de la traición de Esquines. La 

importancia de la participación en las festividades públicas –una idea que se refleja a 

través de los verbos compuestos por el preverbio συν- (συνέθυε καὶ συνευφραίνετο τοῖς 

ἄλλοις)– se liga a la desvinculación definitiva de la sociedad ateniense por parte de 

Esquines. De hecho, Demóstenes lo describe con términos trágicos que recuerdan una 

escena de duelo, resignado en el hogar por los recientes fracasos macedonios (ἢ 

λυπούμενος καὶ στένων καὶ δυσμεναίνων τοῖς κοινοῖς ἀγαθοῖς οἴκοι καθῆτο)775. 

 
774 D. 18.216: «Después de formar filas juntos dos veces en las primeras batallas –una junto al río y otra en 

invierno– no solo demostrasteis que vosotros mismos erais intachables, sino también que vuestra 

organización, preparación y arrojo era admirable. Por estos motivos, los demás ciudadanos os dedicaron 

elogios y vosotros hicisteis sacrificios y procesiones en honor a los dioses». Cf. Hammond & Griffith 1979: 

591; Worthington 2013: 245-247. 
775 Yunis 2001: 231-232. 



 
 

 

265 

 

En primer lugar, Demóstenes intenta transmitir a su audiencia que la presencia de 

Esquines en los sacrificios solamente podría explicarse si el rival hubiera aceptado y 

secundado sus propuestas en materia de política externa. Esta reflexión se conecta con la 

institución del juramento, la cual permite activar algunos conceptos (ir)religiosos. La 

interrogación retórica esconde una dualidad criminal que quedaba implícita en el posible 

cambio de opinión de Esquines: pedir a los jueces que votaran en contra de las 

resoluciones de Demóstenes conllevaría que vulneraran las bases del juramento heliástico 

(εἰ...νῦν ὑμᾶς ἀξιοῖ ψηφίσασθαι τοὺς ὀμωμοκότας τοὺς θεούς;). La idea de transgresión 

religiosa no solo se acentúa al nombrar a los dioses como testigos principales de tales 

promesas, sino también en la expresión πῶς οὐ δεινὰ ποιεῖ, μᾶλλον δ’ οὐδ’ ὅσια, una 

bellísima correctio. La lítote irreligiosa οὐδ’ ὅσιον rebaja la intensidad inherente al 

adjetivo ἀνόσιος y atenúa retóricamente su significado de violentar aquellas costumbres 

religioso-morales sancionadas por la comunidad. La volubilidad de Esquines también se 

especifica como algo cercano al perjurio; una concepción donde las divinidades juegan 

un papel fundamental como espectadoras del apoyo previo que había concedido a las 

medidas de Demóstenes (ὧν ὡς ἀρίστων αὐτὸς τοὺς θεοὺς ἐποιήσατο μάρτυρας). En 

segundo lugar, el ausentamiento de las celebraciones cívico-religiosas (εἰ δὲ μὴ παρῆν) 

encierra el carácter traicionero de Esquines y la necesidad de recibir la condena más 

severa (πῶς οὐκ ἀπολωλέναι πολλάκις ἐστὶ δίκαιος). Este alejamiento de los cultos por 

los cuales la comunidad reafirmaba sus valores ideológicos y fortalecía la cohesión cívica 

se refleja en el juego antitético entre la tristeza de Esquines (ταῦτα ἐλυπεῖτο ὁρῶν) y el 

motivo de su pesar, que era el entusiasmo ateniense por la derrota de Filipo (ἐφ’ οἷς 

ἔχαιρον οἱ ἄλλοι)776. 

La autodefensa de Demóstenes sigue fundamentándose en su política exterior, 

ahora prestando especial atención a la creación de nuevas alianzas y al despacho de tropas 

militares con la finalidad de erradicar la presencia macedonia en Grecia. Tres 

localizaciones componen el núcleo de su narración, todas concernientes a la reanudación 

de las hostilidades con Filipo y las medidas adoptadas por Atenas. De este modo, el orador 

nombra el sitio de Bizancio y la trascendental actuación militar de Atenas para frenar el 

avance del monarca por el Helesponto; la alianza con Calias de Calcis, cuyo objetivo era 

 
776 Cf. Willey 2019: 278. 



 
 

 

266 

 

derrocar los gobiernos promacedónicos que había instalados en la isla de Eubea; y los 

acuerdos firmados con Tebas poco antes de la Batalla de Queronea777. Los apuntes del 

orador se aderezan con un pensamiento antinómico en el que Demóstenes ensalza su 

administración por el bien de la patria mientras condena la colaboración de Esquines con 

Macedonia778. La deslealtad del rival va acomodándose en términos meramente políticos 

hasta que Demóstenes arremete contra todos aquellos que intentaron malograr las 

decisiones atenienses (D. 18.240): 

[240] ἀλλ᾽ εἰ νῦν ἐπὶ τοῖς πεπραγμένοις κατηγορίας ἔχω, τί ἂν οἴεσθε, εἰ τότε μου 

περὶ τούτων ἀκριβολογουμένου, ἀπῆλθον αἱ πόλεις καὶ προσέθεντο Φιλίππῳ, καὶ 

ἅμα Εὐβοίας καὶ Θηβῶν καὶ Βυζαντίου κύριος κατέστη, τί ποιεῖν ἂν ἢ τί λέγειν τοὺς 

ἀσεβεῖς ἀνθρώπους τουτουσί; 

 

[240] No obstante, si ahora me enfrento a acusaciones por las resoluciones 

adoptadas, si las ciudades se hubieran alejado cuando yo hablaba rigurosamente de 

estas cuestiones, se hubieran unido a Filipo y automáticamente se hubiera alzado 

como soberano de Eubea, de Tebas y de Bizancio, ¿qué pensáis que harían o dirían 

estos individuos impíos de aquí? 

  

Ante los ataques recibidos después del fracaso en la Batalla de Queronea (εἰ νῦν ἐπὶ 

τοῖς πεπραγμένοις κατηγορίας ἔχω), Demóstenes se defiende dirigiendo una pregunta a 

la audiencia con la cual intenta ahondar en la naturaleza traidora de algunos políticos. La 

apelación a los jueces (οἴεσθε) continúa con un período hipotético-deductivo de carácter 

irreal. En él Demóstenes reflexiona sobre un escenario paralelo donde impera la 

diplomacia exitosa de Filipo. En la prótasis se suceden, gracias al polisíndeton, tres 

eventos dramáticos para la política griega: el fracaso de las negociaciones atenienses (εἰ 

τότε...ἀπῆλθον αἱ πόλεις); la asociación de distintas ciudades con Filipo (προσέθεντο 

Φιλίππῳ) y la supremacía del monarca en estas regiones estratégicas (ἅμα Εὐβοίας καὶ 

Θηβῶν καὶ Βυζαντίου κύριος κατέστη). Cada una de las adquisiciones entrañaba 

diferentes problemas para la polis ateniense: por un lado, la presencia macedónica en 

Beocia y Eubea resultaba amenazadora dada la cercanía de dichos territorios a las 

fronteras áticas; mientras que, por otro, la presencia total de Filipo en el Helesponto podía 

complicar la importación de trigo y el abastecimiento de la ciudad. 

 
777 D. 18.228-243. 
778 Cf. D. 18.228, 236. 

 



 
 

 

267 

 

La repetición enfática del pronombre interrogativo τί y la partícula ἄν reanuda la 

enunciación de la apódosis que había quedado desmembrada debido al gusto por el 

hipérbaton tan característico de Demóstenes (τί ἂν οἴεσθε...τί ποιεῖν ὰν ἢ τί λέγειν τοὺς 

ἀσεβεῖς ἀνθρώπους τουτουσί;). El contenido de esta oración esboza el comportamiento 

que habrían adoptado los socios de Filipo en esta situación. Con ello Demóstenes quiere 

que el tribunal descubra definitivamente la maldad y la deslealtad de tales individuos. La 

oración adopta un tono altamente denigrante a partir del sujeto τοὺς ἀσεβεῖς ἀνθρώπους 

τουτουσί, donde Demóstenes incluye el vocablo irreligioso ἀσεβής. Ya se ha apuntado 

que el adjetivo aludía a una actitud contraria a los valores religiosos tradicionales donde 

se incluían el respeto hacia los dioses, los espacios sagrados, la ciudad y la familia. Martin 

señala el carácter excepcional que tiene el manejo de ἀσέβεια y sus cognados en este 

discurso y propone que Demóstenes prioriza un significado cercano a la desaprobación 

moral, quedando así las nociones irreligiosas relegadas a un plano secundario779. Sin 

embargo, la estrategia retórica que codifica la invectiva contra Esquines vuelve a ser 

similar a la comentada en Sobre la embajada fraudulenta. En ella predomina una visión 

negativa del contrincante, no solo como un traidor de la comunidad cívica sino de los 

dioses que la protegían. Considerando esta dinámica macroestructural, la cual se prueba 

con la operatividad de expresiones tales como θεοῖς ἐχθρός, la elasticidad semántica del 

adjetivo ἀσεβής facilita su conceptualización en una área de significado más limitada780, 

aquella que concreta las ofensas dirigidas contra la patria. Además, la triplicación 

anafórica de τί confirma las indirectas de Demóstenes acerca de tal traición: el pronombre 

interrogativo actúa como el objeto directo de dos infinitivos, cuestionando así la 

hipotética actuación político-deliberativa de Esquines y de sus consocios (τί ποιεῖν ἂν ἢ 

τί λέγειν)781. 

Los tópicos de deslealtad de Esquines y su demanda malevolente siguen tratándose 

en las siguientes líneas, donde Demóstenes adopta un lenguaje sumamente incisivo para 

 
779 Martin 2009: 210. 
780 Cf. Eidinow 2015. 
781 Posteriormente el propio Demóstenes imita las alegaciones que habrían presentado los partidarios de 

Filipo (D. 18.241: «¿No dirían que estas regiones se habían entregado? ¿No dirían que, aunque querían 

aliarse con vosotros, habían quedado aisladas? Y después de esto dirían: “por culpa de Bizancio se ha alzado 

como dueño del Helesponto y soberano de la ruta de trigo de los griegos. Una guerra vecina y pesada ha 

sido dirigida al Ática por culpa de los tebanos, mientras que el mar se ha vuelto intransitable debido a los 

piratas que atracan en Eubea”. ¿No dirían esto y, además, otras muchas cosas?»). 



 
 

 

268 

 

vilipendiarlo. Su caracterización como un sicofanta y un ciudadano malvado se combina 

con distintos insultos que sirven para cuestionar su posición como orador público782. Si 

en la acusación todas las desgracias de Atenas eran atribuidas a la acción política de 

Demóstenes, ahora el orador vuelve las tornas contra el rival. Tras dirigir la atención de 

la audiencia contra la postura de Esquines, el orador elogia su diplomacia y la contrapone 

a la política invasiva y expansionista adoptada por Filipo (D. 18.244): 

[244] οὐ τοίνυν οὐδὲ τὴν ἧτταν, εἰ ταύτῃ γαυριᾷς ἐφ᾽ ᾗ στένειν σε, ὦ κατάρατε, 

προσῆκεν, ἐν οὐδενὶ τῶν παρ᾽ ἐμοὶ γεγονυῖαν εὑρήσετε τῇ πόλει. οὑτωσὶ δὲ 

λογίζεσθε. οὐδαμοῦ πώποτε, ὅποι πρεσβευτὴς ἐπέμφθην ὑφ᾽ ὑμῶν ἐγώ, ἡττηθεὶς 

ἀπῆλθον τῶν παρὰ Φιλίππου πρέσβεων, οὐκ ἐκ Θετταλίας οὐδ᾽ ἐξ Ἀμβρακίας, οὐκ 

ἐξ Ἰλλυριῶν οὐδὲ παρὰ τῶν Θρᾳκῶν βασιλέων, οὐκ ἐκ Βυζαντίου, οὐκ ἄλλοθεν 

οὐδαμόθεν, οὐ τὰ τελευταῖα ἐκ Θηβῶν, ἀλλ᾽ ἐν οἷς κρατηθεῖεν οἱ πρέσβεις αὐτοῦ τῷ 

λόγῳ, ταῦτα τοῖς ὅπλοις ἐπιὼν κατεστρέφετο. 

 

[244] Entonces, si vas enorgulleciéndote de aquello por lo que tú, maldito, deberías 

lamentarte, descubriréis que la derrota de la ciudad no ha sucedido por mi culpa en 

ningún solo aspecto. Reflexionad ahora mismo: jamás regresé de ningún lugar a los 

que yo fui enviado por orden vuestra como embajador tras ser derrotado por los 

delegados de Filipo, ni de Tesalia, ni de Ambracia, ni de Iliria, ni de los reinos 

tracios, ni de Bizancio, ni de cualquier otro lugar ni, finalmente, de Tebas. Al 

contrario, los lugares donde sus embajadores fueron derrotados por medio de la 

palabra, estos los sometía mediante las armas. 

 

Demóstenes interrumpe su llamamiento a los jueces (εὑρήσετε) por medio de una 

disyunción e inserta un apóstrofe directo contra Esquines donde vuelve a enfatizar su 

naturaleza desleal. El juego antitético γαυριᾷς / στένειν marca la alegría por la derrota en 

Queronea (ταύτῃ) como un elemento revelador de la traición de Esquines pues, si 

realmente fuera un buen ciudadano ateniense, habría lamentado el terrible suceso (ἐφ’ ᾗ 

στένειν σε...προσῆκεν). Su falta de patriotismo se eleva todavía más gracias al vocativo 

peyorativo ὦ κατάρατε. El significado irreligioso del término –la designación de un 

individuo maldecido por la contravención de ciertas normas político-religiosas– está 

atenuado, aplicándose más bien como una forma abusiva con que denostar al oponente. 

No obstante, en la argumentación se reporta de qué forma todo aquel orador que no 

sirviera fielmente a su patria quedaba incurso en las maldiciones públicas. De este modo 

podría pensarse que tras κατάρατος asoma también esa idea de traición que el grueso de 

la comunidad sancionaba mediante imprecaciones, siguiendo una línea argumentativa 

 
782 D. 18.242. Cf. 18.243 donde mediante una metáfora Demóstenes establece analogías entre un médico 

fraudulento y Esquines, así como entre la crítica situación de Atenas y la de un paciente enfermo. 



 
 

 

269 

 

muy similar a la de Sobre la embajada fraudulenta. Todos estos datos ayudan a consolidar 

la posición de Demóstenes y afirmar que el fracaso militar en Queronea no derivaba de 

ninguna de sus decisiones políticas (τὴν ἧτταν...ἐν οὐδενὶ τῶν παρ’ ἐμοὶ γεγονυῖαν 

εὑρήσετε τῇ πόλει). 

A través de un imperativo plural se invita a los jueces a reconstruir mentalmente 

algunas de las acciones más elogiosas de Demóstenes (οὑτωσὶ δὲ λογίζεσθε). El orador 

se centra en reseñar sus capacidades oratorias y su actividad diplomática (ὅποι 

πρεσβευτὴς ἐπέμφθην ὑφ’ ὑμῶν ἐγώ). Su éxito frente a Macedonia se suscribe con la 

enumeración de distintas regiones en una gradatio ascendente que culmina con la 

embajada en la que se forjó la alianza con Tebas (οὐδαμοῦ πώποτε...ἡττηθεὶς ἀπῆλθον 

τῶν παρὰ Φιλίππου πρέσβεων, οὐκ ἐκ Θετταλίας οὐδ’ ἐξ Ἀμβρακίας, οὐκ ἐξ Ἰλλυριῶν 

οὐδὲ παρὰ τῶν Θρᾳκῶν βασιλέων, οὐκ ἐκ Βυζαντίου, οὐκ ἄλλοθεν οὐδαμόθεν, οὐ τὰ 

τελευταῖα ἐκ Θηβῶν). Cada una de estas misiones se engloba en el período previo a 

Queronea, cuando los atenienses intentaban convencer a sus vecinos helenos para hacer 

frente al avance de Filipo. Además del caso tebano, las fuentes literarias y epigráficas 

solo transmiten información sobre la presencia de embajadores atenienses en Ambracia, 

una colonia corintia que se vio amenazada por Filipo; y en Bizancio, bastión tracio que 

Filipo intentó asediar para hacerse con el control del Helesponto783. La correctio final 

revela cuál era el verdadero devenir político en Grecia. La oposición entre λόγος / ὅπλα 

resalta los ataques militares de Filipo en todos estos lugares (ἀλλ᾿...ταῦτα τοῖς ὅπλοις 

ἐπιὼν κατεστρέφετο), los cuales se producían tras un fracaso diplomático ante 

Demóstenes, cuyas cualidades oratorias resultaban superiores a las macedonias (ἐν οἷς 

κρατηθεῖεν οἱ πρέσβεις αὐτοῦ τῷ λόγῳ).  

  

 
783 Cf. Aeschin. 3.256; D. 7.32; 9.27, 34, 72; 10.10. Por cuanto atañe a las comitivas despachadas a Iliria y 

Tracia no existe información adicional. Hay una breve noticia en el Contra Ctesifonte de Esquines acerca 

de la embajada tesalia, acción que, aunque exitosa para Demóstenes, habría detonado el conflicto con 

Macedonia (Aeschin. 3.83). Como propone Yunis 2001: 244-245 el sintagma generalizador ἄλλοθεν 

οὐδαμόθεν recogería los viajes al Peloponeso y la alianza creada con Calias de Calcis. 



 
 

 

270 

 

Argumentación (D. 18.252-296) 

Al igual que ocurría en los discursos anteriores, las líneas distintivas entre la 

narración y la argumentación se hallan debilitadas y es normal que la reconstrucción de 

los hechos se complemente con la lectura de documentos legales, así como con invectivas 

dirigidas contra el contrincante. La argumentación en el discurso Sobre la corona 

coincide con el momento en que Demóstenes ya ha expuesto los puntos esenciales de la 

defensa y pasa a refutar algunos tópicos que habían compuesto la acusación de Esquines. 

Más concretamente, la sección discursiva puede dividirse en dos partes según su temática. 

Los primeros parágrafos abordan pormenorizadamente el debate sobre la tyche de 

Demóstenes (D. 18.252-275). A diferencia del Contra Ctesifonte, el pensamiento del 

orador se despoja de matices religiosos excepto por una breve referencia a un oráculo de 

Dodona784. La distinción entre su suerte personal y la de Esquines se articula en términos 

de condición social, educación y carrera política, lo cual le permite acogerse a la censura 

tópica de las profesiones del rival y de sus progenitores785. Estas declaraciones se 

entrelazan con las objeciones al carácter sofista y engañoso que Esquines atribuía a 

Demóstenes en varios de sus discursos (D. 18.276-296)786. Demóstenes rechaza tales 

imputaciones basándose en su elección para pronunciar el discurso fúnebre en honor a los 

caídos en Queronea. Este reconocimiento probaba cómo perduraba el apoyo de la 

comunidad aun tras el fracaso de su política; al mismo tiempo plantea la marginación 

general de Esquines debido al conocimiento de su colaboración con Filipo de 

Macedonia787. Entre las muchas alusiones a la traición y a la política falaz del 

contrincante, el orador recurre al léxico irreligioso en un pasaje donde narra la embajada 

y las negociaciones con Macedonia justo después de la derrota ateniense en Queronea (D. 

18.282-283): 

 
784 Cf. D. 18.253. 
785 D. 18.257-265. Las líneas generales de la antítesis se recogen sinópticamente en el último parágrafo de 

este primer ataque contra Esquines (D. 18.265: «Enseñabas las letras mientras yo iba a la escuela. Iniciabas 

en los Misterios mientras yo era un iniciado. Trabajabas como secretario mientras yo debatía en la asamblea. 

Actuabas como tercer actor mientras yo era espectador. Fracasabas mientras yo silbaba. Has hecho política 

en beneficio de los enemigos, mientras yo la he hecho en beneficio de la patria»).  
786 Aeschin. 1.174; 3.16, 202. Cf. D. 18.276: «Además de esto, como si él mismo pronunciase todos los 

discursos con sencillez y con buena disposición, ordenaba protegerse de mí y vigilarme para que no fuera 

a condicionar vuestra opinión ni a engañaros, llamándome habilidoso, encantador, sofista y tales cosas […] 

Pero yo sé que todos vosotros lo conocéis y que pensáis que estos rasgos encajan más en él que en mí». 
787 D. 18.277-290. 



 
 

 

271 

 

[282] ὃς εὐθέως μετὰ τὴν μάχην πρεσβευτὴς ἐπορεύου πρὸς Φίλιππον, ὃς ἦν τῶν ἐν 

ἐκείνοις τοῖς χρόνοις συμφορῶν αἴτιος τῇ πατρίδι, καὶ ταῦτ᾽ ἀρνούμενος πάντα τὸν 

ἔμπροσθε χρόνον ταύτην τὴν χρείαν, ὡς πάντες ἴσασι. καίτοι τίς ὁ τὴν πόλιν 

ἐξαπατῶν; οὐχ ὁ μὴ λέγων ἃ φρονεῖ; τῷ δ᾽ ὁ κῆρυξ καταρᾶται δικαίως; οὐ τῷ 

τοιούτῳ; τί δὲ μεῖζον ἔχοι τις ἂν εἰπεῖν ἀδίκημα κατ᾽ ἀνδρὸς ῥήτορος ἢ εἰ μὴ ταὐτὰ 

φρονεῖ καὶ λέγει; σὺ τοίνυν οὗτος εὑρέθης. [283] εἶτα σὺ φθέγγῃ καὶ βλέπειν εἰς τὰ 

τούτων πρόσωπα τολμᾷς; πότερ᾽ οὐχ ἡγεῖ γιγνώσκειν αὐτοὺς ὅστις εἶ; ἢ τοσοῦτον 

ὕπνον καὶ λήθην ἅπαντας ἔχειν ὥστ᾽ οὐ μεμνῆσθαι τοὺς λόγους οὓς ἐδημηγόρεις ἐν 

τῷ πολέμῳ, καταρώμενος καὶ διομνύμενος μηδὲν εἶναι σοὶ καὶ Φιλίππῳ πρᾶγμα, 

ἀλλ᾽ ἐμὲ τὴν αἰτίαν σοι ταύτην ἐπάγειν τῆς ἰδίας ἕνεκ᾽ ἔχθρας, οὐκ οὖσαν ἀληθῆ. 

 

[282] Justo después de la batalla acudías como embajador ante Filipo, quien era, por 

aquel entonces, el responsable de las desgracias de la patria, aunque previamente, 

como todos saben, rehusabas de cualquier forma una asociación tal. Entonces, ¿quién 

está engañando a la ciudad? ¿No es el que no dice lo que piensa? ¿A quién maldice 

justamente el heraldo? ¿No es a este tipo? ¿Qué injusticia más grande que si piensa 

o dice cosas diferentes podría imputar alguien contra un político? Sin duda, tú has 

demostrado hablar así. [283] ¿Ahora tú das alaridos y te atreves a mirarlos a la cara? 

¿Acaso piensas que estos no saben quién eres? ¿O piensas que todos tenían un sueño 

y un olvido tan grande que no recuerdan los discursos que pronunciabas 

públicamente durante la guerra, maldiciendo y jurando que no tenías nada que ver 

con Filipo, sino que yo te culpaba de esto –lo cual no es cierto– por una enemistad 

personal?  

 

La argumentación de Demóstenes se basa en dirigir contra Esquines algunos de los 

venablos mordaces que el acusador había proyectado en su discurso, esencialmente 

aquellos ligados a una política fraudulenta. La mendacidad del oponente se insinúa con 

sus acciones posteriores al desastre de Queronea (εὐθέως μετὰ τὴν μάχην). Yunis postula 

que la enunciación de la embajada liderada por Esquines –en cuya descripción se prefiere 

el uso de formas verbales activas (πρεσβευτὴς ἐπορεύου πρὸς Φίλιππον)– reflejaría bien 

la desaprobación parcial de la comunidad o bien el carácter extraoficial del delegado, 

quien acudió ante el soberano de Pela por iniciativa propia. Entonces es cuando se exhibe 

la volubilidad de la política esquínea al contrastar su antiguo rechazo con un acercamiento 

activo a quien había subyugado a los griegos (ὃς ἦν τῶν ἐν ἐκείνοις τοῖς χρόνοις 

συμφορῶν αἴτιος τῇ πατρίδι, καὶ ταῦτ’ ἀρνούμενος πάντα τὸν ἔμπροσθε χρόνον ταύτην 

τὴν χρείαν). Con esta breve introducción, la maestría retórica de Demóstenes alcanza su 

punto álgido en una sucesión de preguntas retóricas. El ataque implícito se fortalece con 

un patrón anafórico ABABA donde se intercala la repetición en políptoton del pronombre 

interrogativo y el adverbio de negación (τίς...; οὐχ...; τῷ...; οὐ...; τί...;). De este modo, el 

único responsable de engañar a sus conciudadanos es aquel que oculta sus verdaderos 



 
 

 

272 

 

pensamientos (τίς ὁ τὴν πόλιν ἐξαπατῶν; οὐχ ὁ μὴ λέγων ἃ φρονεῖ;)788. Tras esta reflexión 

subyace la postura de Esquines, quien había adoptado un perfil político bajo durante las 

fases finales de la guerra contra Macedonia y había reaparecido después con la intención 

de humillar la administración de Demóstenes. La antítesis λέγω / φρονέω engarza con 

una interrogación donde se cuestiona quién era objeto de aquellas imprecaciones públicas 

emitidas por el heraldo al comienzo de las asambleas, por las cuales desaconsejaba 

adoptar comportamientos traidores o perjudiciales para la patria (τῷ δ’ ὁ κῆρυξ καταρᾶται 

δικαίως;)789. La siguiente interrogación descubre a Esquines como un sujeto incurso en 

las maldiciones, una oración cuya fuerza retórica proporcionan la elipsis y el matiz 

peyorativo del determinante (οὐ τῷ τοιούτῳ;). Servirse de la demagogia para embaucar 

al demos y traicionarlo se configura como un crimen atroz en el último eslabón de estas 

preguntas encadenadas (τί δὲ μεῖζον ἔχοι τις ἂν εἰπεῖν ἀδίκημα κατ’ ἀνδρὸς ῥήτορος ἢ εἰ 

μὴ ταὐτὰ φρονεῖ καὶ λέγει;). Demóstenes rompe magistralmente el patrón gracias a la 

conjunción de la hipófora y del apóstrofe, dos recursos que le permiten señalar la gran 

traición perpetrada por Esquines (σὺ τοίνυν οὗτος εὑρέθης). 

La arrogancia del contrincante se subraya distinguiendo el discurso de acusación 

que acababa de pronunciar de aquellos declamados anteriormente. Por medio de una 

interrogación retórica doble (πότερ’...ἤ) el orador juega con el léxico ligado a la memoria 

y al conocimiento para evidenciar todavía más la actitud desleal. El verdadero talante de 

Esquines queda capturado en la desfachatez que suponía creer que sus convecinos estaban 

sumidos en un letargo y una apatía cívicos que facilitaban su manipulación (ἢ τοσοῦτον 

ὕπνον καὶ λήθην ἅπαντας ἔχειν ὥστ’ οὐ μεμνῆσθαι τοὺς λόγους). La amnesia social 

buscada por Esquines guarda relación, otra vez más, con su presunta relación con Filipo. 

De hecho los eventos presentes podían demostrar el alcance de la conspiración tramada 

en la oratoria de Esquines (οὓς ἐδημηγόρεις ἐν τῷ πολέμῳ). Dicha mendacidad se agrava 

con dos participios concertados que fonéticamente realzan el homeoteleuton y el 

isosilabismo. Conceptualmente su contenido religioso-ritual se organiza a través de un 

hysteron-proteron. En sus intervenciones, el político aseguró no ser socio de Filipo 

mediante un solemne juramento (διομνύμενος) seguido por una autoimprecación 

 
788 Yunis 2001: 266. 
789 Cf. D. 18.130; 19.70-71; Din. 1.47; 2.14-16. 



 
 

 

273 

 

(καταρώμενος)790. La correctio reproduce las alegaciones de Esquines, quien garantizaba 

que tales acusaciones las producía la inquina de Demóstenes (ἀλλ’ ἐμὲ τὴν αἰτίαν σοι 

ταύτην ἐπάγειν τῆς ἰδίας ἕνεκ’ ἔχθρας). Como colofón, las dos apariciones del verbo 

καταράομαι señalan claramente las imprecaciones que se lanzaban contra traidores 

potenciales. Las alusiones previas a Esquines con el adjetivo κατάρατος también podrían 

conectarse con tal significado. Aunque el término se halla normalmente en contextos 

altamente politizados, se amolda a la estrategia macroestructural del discurso donde prima 

la descripción del rival como un individuo que ha traicionado totalmente a su ciudad. 

Demóstenes elabora paulatinamente el contraste entre las alegaciones pasadas de 

Esquines y su actuación presente. Si el orador cree que el vínculo con Filipo se originó 

por medio de los sobornos, para Esquines trascendía lo político y respondía a las leyes de 

la hospitalidad y de la camaradería helenas791. Demóstenes se apropia de ambas nociones, 

que a menudo están tachonadas de tintes religiosos, y articula una argumentación 

tremendamente hostil. Así se alcanza el primer clímax del apartado: Demóstenes 

reproduce su formulación sobre los motivos por que se denegó a Esquines y a otros 

oradores el honor de pronunciar el discurso fúnebre para honrar a los fallecidos en 

Queronea792. Al mismo tiempo, trabaja con el imaginario de la xenia con el objetivo de 

desmontar el concepto de hospitalidad esquínea y convertirlo en una alta traición a la 

patria (D. 18.287): 

[287] εἶτα καὶ προσήκειν ὑπολαμβάνοντες τὸν ἐροῦντ’ ἐπὶ τοῖς τετελευτηκόσι καὶ 

τὴν ἐκείνων ἀρετὴν κοσμήσοντα μήθ’ ὁμωρόφιον μήθ’ ὁμόσπονδον γεγενημένον 

εἶναι τοῖς πρὸς ἐκείνους παραταξαμένοις, μηδ’ ἐκεῖ μὲν κωμάζειν καὶ παιωνίζειν ἐπὶ 

ταῖς τῶν Ἑλλήνων συμφοραῖς μετὰ τῶν αὐτοχείρων τοῦ φόνου, δεῦρο δ’ ἐλθόντα 

τιμᾶσθαι, μηδὲ τῇ φωνῇ δακρύειν ὑποκρινόμενον τὴν ἐκείνων τύχην, ἀλλὰ τῇ ψυχῇ 

συναλγεῖν (τοῦτο δ’ ἑώρων παρ’ ἑαυτοῖς καὶ παρ’ ἐμοί, παρὰ δ’ ὑμῖν οὔ), διὰ ταῦτ’ 

ἔμ’ ἐχειροτόνησαν καὶ οὐχ ὑμᾶς. 

 
790 El verbo διόμνυμι normalmente se refiere al ritual solemne de juramento que se llevaba a cabo en las 

causas por homicidio. Cf. Antipho 5.11; D. 23.67-68. Sommerstein & Bayliss 2013: 111-115. 
791 D. 18.284: «Tan rápido como el resultado de la batalla fue reportado, sin considerar nada de esto, sin 

perder un momento, ibas reconociendo y diciendo que tú mantenías con él lazos de camaradería y 

hospitalidad, cambiando el vasallaje por estas palabras. Pero, ¿por qué pretexto, honesto o justo, era Filipo 

huésped, camarada o incluso conocido de Esquines, el hijo de Glaucótea la panderetera? Yo no lo veo, a 

no ser que se hubiera vendido para causar las desgracias de estos aquí presentes». 
792 D. 18.285: «Efectivamente, cuando el pueblo votaba a mano alzada al que pronunciaría el discurso en 

honor a los caídos, mientras sucedía esto mismo, no te eligió a ti, que habías sido propuesto, a pesar de que 

tenías buena voz, ni a Demades, que acababa de negociar la paz, ni a Hegemón, ni a ningún otro de los 

vuestros, sino a mí. Y, aunque tú y Pitocles subíais a la tribuna de un modo salvaje y brutal, ¡por Zeus y 

por los dioses!, aunque me acusabais de exactamente lo mismo que tú me achacas ahora y me calumniabais, 

me escogió a mí con más seguridad todavía». 



 
 

 

274 

 

[287] Por tanto, también pensaban que no debía pronunciar el discurso sobre los 

fallecidos y elogiar la virtud de aquellos ni quien hubiera compartido el mismo 

techo ni las mismas libaciones con los que se enfrentaron a ellos en batalla; que no 

debía honrarse aquí a quien acudió allí para celebrar y entonar el peán por las 

desgracias de los griegos en compañía de los perpetradores de la matanza; y que no 

debía llorar la suerte de aquellos por medio de la palabra, como si escenificara una 

obra teatral, sino compartir el sufrimiento de corazón (y ellos han observado esto en 

sí mismos y en mí, no en vosotros). Por esto mismo me eligieron a mano alzada y no 

a vosotros. 

Demóstenes fortalece el ethos personal a través de su designación como orador 

encargado de pronunciar el discurso fúnebre. Esto se consigue a través de una 

catalogación anafórica de varios requisitos necesarios para el cargo. La ambigüedad de 

los enunciados hace que se desprendan dos lecturas contrapuestas: la capacidad de 

Demóstenes para el cargo y el comportamiento de Esquines ajeno a la vida cívica, el cual 

habría provocado el resentimiento de la comunidad ateniense. En primer lugar, un orador 

debía ser leal a su patria y no haberse asociado con el enemigo. La traición y el patriotismo 

se conceptualizan a través de términos rituales asociados con la institución de la xenia 

(μήθ’ ὁμωρόφιον μήθ’ ὁμόσπονδον γεγενημένον εἶναι τοῖς πρὸς ἐκείνους 

παραταξαμένοις). La necesidad de escoger a un individuo que no hubiera compartido 

espacios y libaciones con los invasores se condensa en la lítote anafórica μήθ’ ὁμωρόφιον 

μήθ’ ὁμόσπονδον. La operatividad de ambos vocablos es mucho más fértil de lo que se 

aprecia a simple vista. Al recordar el nexo de hospitalidad que Esquines aseguraba 

mantener con Filipo, se insinúa su disociación de la comunidad. Además, ὁμωρόφιος 

fundamenta una crítica que sobrepasa la traición y se aproxima al ámbito de la 

contaminación por derramamiento de sangre. El adjetivo únicamente se atestigua en la 

prosa oratoria, siempre en contextos (ir)religiosos donde interviene el imaginario de la 

polución. Su primer registro se halla en la obra antifontea Contra Herodes, con el cual se 

prescribe la obligación de conducir los juicios por homicidio al aire libre y así evitar que 

tanto el tribunal como el acusador entren en contacto con el miasma del homicida793. Más 

tarde Demóstenes rescata el lema y lo incorpora a sus discursos para aducir un escenario 

de hospitalidad peligroso, donde la impureza de un asesino era susceptible de infectar al 

resto de comensales794. El bando macedonio portaba una mancha infecciosa y Esquines, 

 
793 Antipho 5.11.  
794 Además de D. 18.287, cf. D. 21.118, 120. Martin 2009: 46. 



 
 

 

275 

 

por tanto, debía ser marginado de la vida pública si ciertamente había compartido la mesa 

del banquete y sacrificios solemnes con Filipo. 

Igualmente se recuerda la prohibición de pronunciar el discurso fúnebre a quienes 

acudieron a las celebraciones por la derrota de los griegos (μηδ’ ἐκεῖ μὲν κωμάζειν καὶ 

παιωνίζειν ἐπὶ ταῖς τῶν Ἑλλήνων συμφοραῖς μετὰ τῶν αὐτοχείρων τοῦ φόνου)795. Ηay 

dos aspectos que aumentan la invectiva retórica de Demóstenes: por un lado, la 

coordinación de los infinitivos finales κωμάζειν καὶ παιωνίζειν rememoran una acusación 

que Demóstenes ya había lanzado contra su rival en la acusación Sobre la embajada 

fraudulenta. Mientras Esquines creía que rechazar tal invitación era una muestra de 

impiedad, Demóstenes considera que la participación en estas celebraciones –sobre todo 

a partir de la entonación solemne del peán– demostraba la comunión definitiva con la 

sociedad enemiga796. Por otro, el sintagma μετὰ τῶν αὐτοχείρων τοῦ φόνου, 

especialmente el término αὐτόχειρ, confirma el derramamiento de sangre helena que, 

como se había adelantado, contaminaba las manos de los macedonios. 

Por último, el demos precisaba de políticos honestos que sintieran las penas 

acaecidas y no fingieran sus sentimientos patrióticos. La falsedad atribuida a Esquines se 

complementa con una parodia de su antiguo oficio como actor (ὑποκρινόμενον). La 

oposición entre los sintagmas τῇ φωνῇ / τῇ ψυχῇ y su disposición mediante una correctio 

sugieren que era más importante participar en el dolor comunitario (συναλγεῖν) que 

servirse de artificios retóricos para lamentarse por su destino (τῇ φωνῇ δακρύειν...τὴν 

ἐκείνων τύχην)797. La oración parentética resume cómo la comunidad vio en Demóstenes 

todas las virtudes requeridas para pronunciar el discurso de un modo solemne (τοῦτο δ’ 

ἑώρων παρ’ ἑαυτοῖς καὶ παρ’ ἐμοί). La enunciación sintácticamente paralela, el zeugma 

y la contraposición entre los pronombres personales ἐμοί / ὑμῖν prueban la maldad 

inherente a los traidores quienes, en realidad, se alegraban de la derrota ateniense. La 

reflexión de Demóstenes se sintetiza subsecuentemente en el sintagma διὰ ταῦτα, que 

 
795 Plu. Dem. 20.3. Yunis 2001: 268-269. 
796 Cf. Aeschin. 2.163; D. 19.128-130.  
797 Las capacidades oratorias de Esquines (τῇ φωνῇ) ya habían sido rechazadas previamente (D. 18.285: 

καίπερ εὔφωνον ὄντα). 



 
 

 

276 

 

engloba todas las causas que propiciaron la elección de Demóstenes y el rechazo de 

aquellos traidores de la patria (διὰ ταῦτ’ ἔμ’ ἐχειροτόνησαν καὶ οὐχ ὑμᾶς). 

La elección de Demóstenes para pronunciar el elogio a los caídos en combate y 

reconfortar a los familiares de las víctimas prueba la confianza que el pueblo ateniense 

seguía depositando en él. Igualmente, el estadista preparó, en calidad de anfitrión, uno de 

los banquetes asociados a los rituales funerarios, un dato que fortalece la respetabilidad 

del orador798. Su disertación se interrumpe cuando llama al secretario para introducir la 

lectura de un epigrama donde se gravaban poéticamente los eventos de Queronea (D. 

18.289): 

[289] λέγε δ’ αὐτῷ τουτὶ τὸ ἐπίγραμμα, ὃ δημοσίᾳ προείλετο ἡ πόλις αὐτοῖς 

ἐπιγράψαι, ἵν’ εἰδῇς, Αἰσχίνη, καὶ ἐν αυτῷ τούτῳ σαυτὸν ἀγνώμονα καὶ συκοφάντην 

ὄντα καὶ μιαρόν. 

[289] Léele esta inscripción de aquí, la cual el Estado eligió inscribir públicamente 

en su honor, para que aprendas, Esquines, que según este mismo epígrafe tú eres un 

desconsiderado, un sicofanta y un infame. 

La fórmula imperativa que se dirige al secretario del tribunal (λέγε) transmite una 

sensación de apremio e inmediatez gracias al empleo de la expresión τουτὶ τὸ ἐπίγραμμα. 

Es interesante observar cómo se prefigura el papel didáctico del epigrama. En vez de la 

audiencia, el ejercicio de aprendizaje debe desempeñarlo Esquines (αὐτῷ). Esto se 

descubre con una mayor claridad cuando se articula la finalidad subyacente en la presente 

recitación, una oración donde se apostrofa al oponente judicial (ἵν’ εἰδῇς, Αἰσχίνη...). De 

este modo, se garantiza que la lectura del documento revelará el verdadero natural de 

Esquines, expuesto aquí a través de una enumeración trimembre (καὶ ἐν αὐτῷ τούτῳ 

σαυτὸν ἀγνώμονα καὶ συκοφάντην ὄντα καὶ μιαρόν). En esta concatenación de vocablos 

abusivos, ἀγνώμων capta el extremo radical al patriotismo cívico, la maldad propia de un 

individuo que no se preocupa por el bienestar de su comunidad799. La esencia del insulto 

συκοφάντης es la motivación injusta que sustanciaba las acusaciones del oponente, quien 

no se guiaba tanto por un desafuero real como por la enemistad personal que mantenía 

con Demóstenes. Finalmente, μιαρός continúa con la tendencia general en estos discursos 

 
798 D. 18.288. 
799 Dover 1974: 140 n. 12. Cf. Yunis 2001: 227. 



 
 

 

277 

 

demosténicos, donde se despoja de su significación irreligiosa y apunta una grave 

desaprobación moral. 

El ethos vil y mendaz asignado a Esquines es un pilar fundamental para construir 

la exégesis del léxico irreligioso incorporado en el siguiente pasaje. El epigrama recitado 

por el secretario se conserva en el cuerpo del discurso aunque, debido a su estilo, 

extensión, forma y contenido, se cree que es obra de un editor tardío800. Únicamente se 

considera genuina la penúltima línea de la cita porque el propio Demóstenes la parafrasea 

al comienzo del siguiente párrafo, cuando reanuda su exposición con un apóstrofe directo 

contra Esquines. Además se ha conservado otro epigrama en honor a los muertos en 

Queronea que no posee ningún punto coincidente con la frase recogida en la intervención 

de Demóstenes. No obstante, la información del último pasaje comentado da a entender 

que el epigrama recitado resultó de una elección popular, una propuesta que gozó de 

buena acogida por el demos y que fue escogida entre otras composiciones similares (ὃ 

δημοσίᾳ προείλετο ἡ πόλις αὐτοῖς ἐπιγράψαι)801. Hechas estas consideraciones, 

Demóstenes interpela a su rival valiéndose de los motivos del epigrama real que más 

encajaban en su argumentación. De este modo rescata el motivo de la intervención divina 

que también concuerda con la defensa que previamente había trazado sobre las 

consecuencias de Queronea, en la cual se absuelve de culpa y atribuye los resultados 

desastrosos a la voluntad de las fuerzas sobrenaturales que secuenciaban las acciones 

humanas (D. 18.290): 

[290] ἀκούεις, Αἰσχίνη, {καὶ ἐν αὐτῷ τούτῳ} “μηδὲν ἁμαρτεῖν ἐστι θεῶν καὶ πάντα 

κατορθοῦν”; οὐ τῷ συμβούλῳ τὴν τοῦ κατορθοῦν τοὺς ἀγωνιζομένους ἀνέθηκε 

δύναμιν, ἀλλὰ τοῖς θεοῖς. τί οὖν, ὦ κατάρατ’, ἐμοὶ περὶ τούτων λοιδορεῖ, καὶ λέγεις 

ἃ σοὶ καὶ τοῖς σοῖς οἱ θεοὶ τρέψειαν εἰς κεφαλήν; 

[290] ¿Escuchas, Esquines?: «Εs cosa de los dioses no errar jamás y tener éxito 

siempre». No ha atribuido al estadista la potestad para que los combatientes tengan 

éxito, sino a los dioses. Entonces, ¿por qué me injurias por esto, maldito, y dices 

cosas por las que ojalá los dioses dirijan la vista contra ti y contra los tuyos? 

 
800 Para secundar la naturaleza espuria del epigrama algunos estudiosos también se apoyan en que el 

documento no se ha transmitido en las familias manuscritas más antiguas del corpus demosténico (códices 

Parisinus, Monacencis y Lauretianus). Cf. Vatri 2020: 303. 
801 De hecho, se ha propuesto que la estela donde se hallaba el epigrama estaría inscrita por las dos caras, 

de tal forma que convivieran en el mismo soporte material el poema que pronunció Demóstenes y aquel 

que aparece codificado en varios compendios epigráfico-literarios (IG II2 5226 = AP 7.245). Cf. Yunis 

2001: 270-271; Page 2008: 432-445. 



 
 

 

278 

 

El fuerte apóstrofe inicial (ἀκούεις, Αἰσχίνη) centraría la atención de todos los 

espectadores en el contenido que Demóstenes desea subrayar. El único verso conservado 

del epigrama entrelaza nociones antitéticas para subrayar la imprevisibilidad del destino, 

lo cual perfila el imaginario de la tyche y la dependencia humana de unos poderes divinos 

que escapaban a su comprensión (μηδὲν ἁμαρτεῖν ἐστι θεῶν πάντα κατορθοῦν). La línea 

interpretativa del orador se reelabora en una cuidada aclaración donde la combinación de 

la correctio y el zeugma ayuda a entender que solo los dioses podían asegurar el éxito a 

una nación, al mismo tiempo que se despoja de cualquier responsabilidad a los estadistas 

(οὐ τῷ συμβούλῳ τὴν τοῦ κατορθοῦν τοὺς ἀγωνιζομένους ἀνέθηκε δύναμιν, ἀλλὰ τοῖς 

θεοῖς). La interrogación final sustancia una potente increpación contra Esquines. En ella 

aparecen dos expresiones irreligiosas que conectan con la anterior descripción de 

Esquines como un despiadado sicofanta. Primero comparece el vocativo peyorativo ὦ 

κατάρατε que, considerando las imprecaciones públicas contra posibles traidores y 

demagogos, se emite como un insulto dirigido a quien ocultaba sus verdaderas 

intenciones y las enmascaraba bajo un pulido estilo retórico. Por último, la maldición se 

verifica en el coloquialismo que cierra el ataque de Demóstenes: las falsedades que 

recorrían su invectiva (ἐμοὶ περὶ τούτων λοιδορεῖ, καὶ λέγεις…) constituyen las razones 

por las que Esquines debería ser víctima de la ira divina (ἃ σοὶ καὶ τοῖς σοῖς οἱ θεοὶ 

τρέψειαν εἰς κεφαλήν). La expresión compuesta guarda grandes analogías con las 

fórmulas de maldición que habitualmente están encabezadas por el adjetivo ἐξώλης y sus 

cognados. Por un lado, aparece la idea de daño y de hostilidad dirigida contra un 

individuo, esbozado a través de la sinécdoque εἰς κεφαλήν. Por otro lado, también se 

propone que la imprecación no solo podía afectar al malhechor sino también a su familia. 

Demóstenes modela esa maldición hereditaria gracias a la coordinación de dos dativos 

donde opera una aliteración formada por pronombres personales y posesivos (σοὶ καὶ τοῖς 

σοῖς). La única diferencia es que sí se invoca a los testigos sobrenaturales encargados de 

impartir el castigo (οἱ θεοί) cuando, en la mayoría de las ocasiones, suelen estar omitidos. 

Demóstenes va reelaborando el motivo de la traición con una fuerza retórica cada 

vez mayor hasta alcanzar el final de su refutación. En este punto emite un ataque 

contundente acerca de la proliferación de individuos adeptos a la causa de Filipo por todo 

el continente heleno, esa cosecha de traidores que había arruinado la libertad de sus 



 
 

 

279 

 

convecinos y facilitado el creciente poder de Macedonia802. La enumeración de una 

extensa lista de políticos corruptos allana el terreno no solo para que Demóstenes pueda 

posicionarse como un político incorruptible, sino también para amplificar negativamente 

la conducta de su rival Esquines (D. 18.295-296): 

[295] οἵ, ὅτ᾽ ἦν ἀσθενῆ τὰ Φιλίππου πράγματα καὶ κομιδῇ μικρά, πολλάκις 

προλεγόντων ἡμῶν καὶ παρακαλούντων καὶ διδασκόντων τὰ βέλτιστα, τῆς ἰδίας 

ἕνεκ᾽ αἰσχροκερδίας τὰ κοινῇ συμφέροντα προΐεντο, τοὺς ὑπάρχοντας ἕκαστοι 

πολίτας ἐξαπατῶντες καὶ διαφθείροντες, ἕως δούλους ἐποίησαν, Θετταλοὺς Δάοχος, 

Κινέας, Θρασύδαος· Ἀρκάδας Κερκιδᾶς, Ἱερώνυμος, Εὐκαμπίδας· Ἀργείους 

Μύρτις, Τελέδαμος, Μνασέας· Ἠλείους Εὐξίθεος, Κλεότιμος, Ἀρίσταιχμος· 

Μεσσηνίους οἱ Φιλιάδου τοῦ θεοῖς ἐχθροῦ παῖδες Νέων καὶ Θρασύλοχος· 

Σικυωνίους Ἀρίστρατος, Ἐπιχάρης· Κορινθίους Δείναρχος, Δημάρετος· Μεγαρέας 

Πτοιόδωρος, Ἕλιξος, Περίλας· Θηβαίους Τιμόλας, Θεογείτων, Ἀνεμοίτας· Εὐβοέας 

Ἵππαρχος, Κλείταρχος, Σωσίστρατος. [296] ἐπιλείψει με λέγοντα ἡ ἡμέρα τὰ τῶν 

προδοτῶν ὀνόματα. οὗτοι πάντες εἰσίν, ἄνδρες Ἀθηναῖοι, τῶν αὐτῶν βουλευμάτων 

ἐν ταῖς ἑαυτῶν πατρίσιν ὧνπερ οὗτοι παρ’ ὑμῖν, ἄνθρωποι μιαροὶ καὶ κόλακες καὶ 

ἀλάστορες, ἠκρωτηριασμένοι τὰς αὑτῶν ἕκαστοι πατρίδας, τὴν ἐλευθερίαν 

προπεπωκότες πρότερον μὲν Φιλίππῳ, νῦν δ’ Ἀλεξάνδρῳ, τῇ γαστρὶ μετροῦντες καὶ 

τοῖς αἰσχίστοις τὴν εὐδαιμονίαν, τὴν δ’ ἐλευθερίαν καὶ τὸ μηδένα ἔχειν δεσπότην 

αὑτῶν, ἃ τοῖς προτέροις Ἕλλησιν ὅροι τῶν ἀγαθῶν ἦσαν καὶ κανόνες, 

ἀνατετροφότες. 

 
[295] Estos, cuando los movimientos políticos de Filipo eran bastante débiles e 

insignificantes, a pesar de nuestras continuas advertencias, propuestas e 

instrucciones sobre las mejores decisiones, por su avaricia personal traicionaron los 

intereses comunes, pues cada uno de ellos engañaba y corrompía a sus 

conciudadanos hasta convertirlos en esclavos: Dáoco, Cíneas y Trasidao lo hicieron 

con los tesalios; Cercidas, Hierónimo y Eucámpidas con los arcadios; Mirtis, 

Telédamo y Mnaseas con los argivos; Euxíteo, Cleótimo y Arístecmo con los eleos; 

Los hijos del enemigo de los dioses Filíades, Neón y Trasíloco, con los mesenios; 

Arístrato y Epicares con los de Sición; Dinarco y Demáreto con los corintios; 

Pteódoro, Hélixo y Perilas con los megarenses; Timolao, Teogitón y Anemitas con 

los tebanos; Hiparco, Clitarco y Sosístrato con los eubeos. [296] El día se me quedará 

corto para decir los nombres de los traidores. Atenienses, todos aquellos tipos tienen 

en sus propias patrias los mismos deseos que estos que viven junto a vosotros, unos 

individuos impuros, aduladores y malditos destructores, pues cada uno ha 

mutilado sus propias patrias, ha sacrificado la libertad, primero, en favor de Filipo; 

y ahora lo hace en favor de Alejandro; ha medido la concordia cívica por el estómago 

y por sus impulsos más vergonzosos, acabando con la libertad y con la ausencia de 

un déspota, cosas que eran, para los antepasados griegos, definidores y modelos del 

bien. 

 

 Demóstenes condena a los partidarios de Filipo por aumentar su influencia y poder 

en distintas regiones de Grecia desde el inicio de su reinado (ὅτ’ ἦν ἀσθενῆ τὰ Φιλίππου 

 
802 Cf. D. 18.61. 



 
 

 

280 

 

πράγματα καὶ κομιδῇ μικρά). El reproche hacia el proceder de tales hombres, que el 

orador atribuye a la venalidad (τῆς ἰδίας ἕνεκ’ αἰσχροκερδίας), se acentúa todavía más 

cuando Demóstenes se presenta a sí mismo y al grueso de la ciudadanía ateniense (ἡμῶν) 

como representantes de la cordura política, quienes propugnaban resistir las amenazas 

externas. El genitivo absoluto, que imprime esa percepción de unidad cívica, enlaza tres 

participios que, gracias al énfasis retórico del homeoteleuton, subrayan el fracaso de sus 

recomendaciones (πολλάκις προλεγόντων...καὶ παρακαλούντων καὶ διδασκόντων τὰ 

βέλτιστα). La táctica del orador por la que equipara sus pensamientos con los de la 

audiencia se enriquece también con la activación de sentimientos hostiles contra los 

secuaces de Filipo. Los plurales genéricos mantienen a los traidores en el anonimato y 

concede que toda la atención del pasaje recaiga en sus acciones delictivas. La ejecución 

del crimen se conforma en dos estadios distintos: en primer lugar, la coordinación de los 

participios ἐξαπατῶντες καὶ διαφθείροντες, cuya cadencia rítmica proporcionan el 

isosilabismo y el homeoteleuton, extracta los métodos demagógicos implementados para 

manipular a la ciudadanía. En segundo lugar, la oración temporal concreta la catastrófica 

pérdida de libertad helena resultante de estas políticas (ἕως δούλους ἐποίησαν). 

Ahora es cuando Demóstenes desvela la identidad de los traidores en una 

aposición enumerativa que, retóricamente, abunda en elisiones y se organiza con 

paralelismos sintácticos. La catalogación recorre buena parte del continente griego y 

rememora algunas de las victorias obtenidas por Macedonia debido a los movimientos de 

sus seguidores helenos803. A pesar de la desinformación existente sobre varios personajes 

aquí citados, es posible hacer algunas indicaciones. Así, Tesalia aparece en primer lugar, 

coincidiendo con las tempranas incursiones de Filipo hacia el sur de Macedonia; de los 

tres tesalios citados únicamente hay información complementaria sobre Cíneas y 

Trasidao, a quienes Teopompo también culpa de la intrusión macedonia en la 

administración de la región804. Por cuanto atañe al Peloponeso, Demóstenes enumera 

cuatro regiones –Arcadia, Argos, Mesenia y Élide– que buscaron el apoyo de Filipo en 

 
803 En su disertación sobre la traición, Polibio (18.13-15) analiza el pasaje demosténico y rechaza la postura 

del orador, principalmente su visión atenocéntrica y su ignorancia sobre la situación política de cada región 

helena. 
804 En los fragmentos del historiador, Cíneas emerge como el causante de que la gestión del gobierno tesalio 

se trasladara al poder macedonio (Theopomp. Hist. FGrH 115 F 35); Trasidao, por su parte, sería el 

cabecilla de uno de los gobiernos promacedónicos establecidos por el propio Filipo (Theopomp. Hist. FGrH 

115 F 209). 



 
 

 

281 

 

distintos momentos del siglo IV a.C. Por ejemplo, la oratoria política ateniense informa 

sobre la embajada que Esquines lideró a Megalópolis, sede de la coalición de ciudades 

peloponesias, para convencer a los arcadios de la magnitud de la amenaza macedonia. 

Varios nombres se atestiguan en las fuentes literarias: Hierónimo, político que se enfrentó 

en aquel debate a las opiniones de Esquines; el palimpsesto del Contra Diondas, atribuido 

a Hiperides, presenta a los megalopolitanos Hierónimo y Cercidas, así como al argivo 

Mnaseas como políticos influenciados por el poder de Filipo805. En relación con Mesenia, 

Teopompo suscribe la relación entre Neón y Filipo, mientras el discurso Sobre el tratado 

con Alejandro atestigua que los hijos de Filíades, gobernantes promacedónicos elegidos 

por Filipo, fueron depuestos y restaurados durante el gobierno de Alejandro806. Es 

llamativo que el léxico irreligioso se dirige contra este tal Filíades, a quien Demóstenes 

retrata como un enemigo de los dioses (θεοῖς ἐχθροῦ). La escasez de información 

complementaria impide conocer cuáles eran las motivaciones del orador para singularizar 

insultantemente a este individuo. Sin embargo, ha de indicarse que θεοῖς ἐχθρός no 

disuena del plan argumentativo de Demóstenes, en que los traidores suelen recibir este 

epíteto simbolizando un delito tan grande que llegaba a trastocar los planes divinos. 

Acerca de Élide Demóstenes transmite los sangrientos conflictos de la región sin 

responsabilizar a nadie en concreto807. Del resto de territorios enumerados, solo se pueden 

hacer apreciaciones sobre tres de ellos808. Primero, Mesenia vivió un intento de golpe de 

Estado para instaurar un régimen afín a Macedonia809. Después, se responsabilizaba a 

Timolao de la rendición tebana tras la Batalla en Queronea810. Finalmente, los gobiernos 

de Hiparco y Clitarco en Eubea están ampliamente documentados en la oratoria del 

período811. 

 
805 Cf. D. 19.11; Theopomp. Hist. FGrH 115 F 119, 230; Hyp. Diondas 173r 31 ss. La datación del discurso 

hace pensar que el catálogo de traidores compuesto por Hiperides funcionó como modelo retórico-

argumentativo para el presente pasaje de Demóstenes. Cf. Todd 2009: 173; Horváth 2014: 155-156. 
806 D. 17.4, 7; Theopomp. Hist. FGrH 115 F 41. 
807 D. 9.27; 19.260. 
808 La situación de los partidarios de Filipo en Corinto es confusa y la mayor parte de la información se 

restringe a fuentes tardías (D. Ep. 6.1; Plu. Alex. 9.12-14, 37.7; Phoc. 33.5-8). Mientras tanto, Arístrato 

debió ser un férreo defensor de la causa Macedonia en Sición (D. 18.48; cf. D. 17.16). 
809 Cf. D. 8.18; 9.18, 27; 18.71. Pteódoro y Périlas son los únicos nombres que se registra en más ocasiones 

(D. 18.48; Hyp. Diondas 173r 31 ss.). 
810 Cf. D. 18.48; Din. 1.74. 
811 Aeschin. 3.103; D. 9.58; 18.71, 79, 81-82. 



 
 

 

282 

 

La lista que ofrece Demóstenes se remata con una expresión hiperbólica que 

incide en cantidad de traidores existentes (ἐπιλείψει με λέγοντα ἡ ἡμέρα τὰ τῶν προδοτῶν 

ὀνόματα). Sus dañinas pretensiones se igualan a las de algunos políticos atenienses 

quienes, como Esquines, se habían vendido a los intereses de Filipo (τῶν αὐτῶν 

βουλευμάτων ἐν ταῖς ἑαυτῶν πατρίσιν ὧνπερ οὗτοι παρ’ ὑμῖν). Las características 

esenciales de este género humano (ἄνθρωποι) se concretan en tres adjetivos despectivos: 

uno de ellos, κόλακες, señala su servilismo y actitud aduladora; los otros dos, μιαροί y 

ἀλάστορες tienen matices irreligiosos y se complementan mutuamente. Con ἀλάστωρ, los 

traidores se transforman en la personificación de una maldición, actuando como sujetos 

destructores de sus respectivas ciudades. Si en Sobre la embajada fraudulenta el 

significado irreligioso aparecía atenuado, empleándose metafóricamente para sugerir las 

consecuencias devastadoras del avance de Filipo812, su coordinación con el adjetivo 

μιαρός magnifica sus connotaciones originarias. Del mismo modo μιαρός, cuyo uso 

habitualmente no entraña nociones de contaminación religiosa, activa su acepción 

primaria y muestra cómo los traidores operaban como entes contaminantes y sus acciones 

delictivas iban propagando diferentes catástrofes por las comunidades helenas. Varias 

oraciones de participio concertado se yuxtaponen y ejemplifican los terribles efectos de 

sus actividades delictivas: la colaboración activa con Macedonia y la búsqueda de 

ganancias personales lesionaban la concordia, la autonomía y la libertad, conceptos que 

fundamentaban la ideología política griega desde antaño (ἃ τοῖς προτέροις Ἕλλησιν ὅροι 

τῶν ἀγαθῶν ἦσαν καὶ κανόνες)813. 

  

 
812 Vid. supra 118-120 (D. 19.305). 
813 Yunis 2001: 274. 



 
 

 

283 

 

Epílogo (D. 18.297-324) 

Como ha venido ocurriendo en Sobre la corona, Demóstenes no tiene un plan 

discursivo tan bien esquematizado como la acusación pronunciada por Esquines. 

Mientras el Contra Ctesifonte destaca por la sistematicidad, el orden narrativo y por el 

cumplimiento de varias convenciones retóricas, en el discurso de Demóstenes resulta más 

complejo establecer líneas divisorias entre cada una de las secciones que, 

tradicionalmente, componen un discurso forense. La transición de la argumentación al 

epílogo final está totalmente difuminada ya que el orador opta por dilatar la antítesis entre 

su actitud patriótica y la traición de Esquines que venía modelando desde los parágrafos 

anteriores. Las apelaciones explícitas al tribunal no son muy abundantes y Demóstenes 

prescinde de recapitulaciones convencionales. De hecho, el elemento autodefensivo 

cristaliza gracias al solapamiento de dos técnicas retóricas: el autoelogio a su posición 

política y la censura encarnizada a la de su rival814. El recuerdo del pasado ateniense 

también sirve para igualar su administración política a la de los grandes estadistas de 

antaño, mientras Esquines se identifica con los demagogos y sicofantas que intentaban 

calumniarlos815. En la parte final del discurso, Demóstenes se dirige al auditorio 

reseñando su patriotismo, lo cual contrasta con los distintos ataques que varios 

contrincantes políticos habían lanzado contra él (D. 18.322-323): 

[322] ὁρᾶτε δέ. οὐκ ἐξαιτούμενος, οὐκ εἰς Ἀμφικτύονας δίκας ἐπαγόντων, οὐκ 

ἀπειλούντων, οὐκ ἐπαγγελλομένων, οὐχὶ τοὺς καταράτους τούτους ὥσπερ θηρία 

μοι προσβαλλόντων, οὐδαμῶς ἐγὼ προδέδωκα τὴν εἰς ὑμᾶς εὔνοιαν. τὸ γὰρ ἐξ ἀρχῆς 

εὐθὺς ὀρθὴν καὶ δικαίαν τὴν ὁδὸν τῆς πολιτείας εἱλόμην, τὰς τιμάς, τὰς δυναστείας, 

τὰς εὐδοξίας τὰς τῆς πατρίδος θεραπεύειν, ταύτας αὔξειν, μετὰ τούτων εἶναι. [323] 

οὐκ ἐπὶ μὲν τοῖς ἑτέρων εὐτυχήμασι φαιδρὸς ἐγὼ καὶ γεγηθὼς κατὰ τὴν ἀγορὰν 

περιέρχομαι, τὴν δεξιὰν προτείνων καὶ εὐαγγελιζόμενος τούτοις οὓς ἂν ἐκεῖσε 

ἀπαγγελεῖν οἴωμαι, τῶν δὲ τῆς πόλεως ἀγαθῶν πεφρικὼς ἀκούω καὶ στένων καὶ 

κύπτων εἰς τὴν γῆν, ὥσπερ οἱ δυσσεβεῖς οὗτοι, οἳ τὴν μὲν πόλιν διασύρουσιν, 

ὥσπερ οὐχ αὑτοὺς διασύροντες, ὅταν τοῦτο ποιῶσιν, ἔξω δὲ βλέπουσι, καὶ ἐν οἷς 

ἀτυχησάντων τῶν Ἑλλήνων ηὐτύχησ᾽ ἕτερος, ταῦτ᾽ ἐπαινοῦσι καὶ ὅπως τὸν ἅπαντα 

χρόνον μενεῖ φασὶ δεῖν τηρεῖν. 

 

[322] Fijaos: ni cuando se exigía mi entrega, ni cuando entablaban un proceso 

judicial contra mí ante el Consejo anfictiónico, ni cuando me amenazaban, ni cuando 

me hacían promesas, ni tampoco cuando me lanzaban a estos malditos como si 

fueran fieras, yo en ninguna de estas ocasiones he traicionado mi buena voluntad 

hacia vosotros. En efecto, desde el principio, escogí con premura el camino recto y 

justo de la política: cuidar del honor, el poder y la buena reputación de la patria, 

 
814 D. 18.297-313. 
815 D. 18.314-317. 



 
 

 

284 

 

engrandecerlos y defender estas cosas. [323] Yo no voy paseándome por el ágora 

feliz y contento por los éxitos de otros, estrechando la mano y hablando de las buenas 

nuevas a quienes, según creo, irán a reportarlas allí. Tampoco escucho aquello 

beneficioso para la ciudad temblando de miedo, lamentándome y con la cabeza 

gacha, igual que estos impíos, quienes ridiculizan a la ciudad como si no estuvieran 

ridiculizándose a sí mismos al hacer esto, quienes tienen la vista puesta en el 

extranjero, aplauden aquellas acciones en las que otro consiguió éxito mientras los 

griegos obtuvieron desgracias y afirman que es necesario vigilar que esto perdure 

totalmente en el tiempo. 

 

Al comienzo del texto Demóstenes repasa los ataques sufridos en un pasado 

reciente. El imperativo inicial, cuya semántica sensitivo-sensorial se restringe al ámbito 

de la vista (ὁρᾶτε δέ), facilita la transición de la audiencia hacia la imaginación de los 

acontecimientos enumerados. Demóstenes cree que su patriotismo se ha mantenido 

intacto a pesar de varios contratiempos, una idea de incorruptibilidad enfatizada mediante 

el hipérbaton y la repetición anafórica de complementos negativos 

(οὐκ...οὐκ...οὐκ...οὐκ...οὐχί...οὐδαμῶς)816. La primera oración de participio concertado 

– en nominativo singular de la voz pasiva (ἐξαιτούμενος)– indica las peticiones de 

Alejandro tras la revuelta tebana del año 335 a.C.: demandó la detención y la entrega de 

algunos políticos atenienses, incluido Demóstenes, a los cuales consideraba hostigadores 

de dicho levantamiento817. Con una variatio sintáctica Demóstenes propone un cambio 

en la enunciación: en vez de participios pasivos en nominativo singular, ahora prefiere 

formas activas en genitivo plural cuyos sujetos, aunque elididos, serían muy 

probablemente Filipo y Alejandro. El énfasis se deposita en los sucesivos e infructuosos 

movimientos de los macedonios, efecto aderezado gracias a las repeticiones rítmicas que 

se crean gracias a la implementación del homeoteleuton 

(ἐπαγόντων...ἀπειλούντων...ἐπαγγελλομένων...προσβαλλόντων)818. 

El último participio que compone la serie asindética incluye a los partidarios 

macedónicos en los ataques lanzados contra el orador (οὐχὶ τοὺς καταράτους τούτους 

ὥσπερ θηρία μοι προσβαλλόντων). Precisamente la enumeración alcanza su clímax 

incisivo una vez se nombra a sus contrincantes políticos. En primer lugar, el adverbio 

 
816 Yunis 2001: 288. 
817 Plu. Dem. 23.3-6. Worthington 2013: 281-282. 
818 El proceso de Demóstenes ante la Anfictionía (οὐκ εἰς Ἀμφικτύονα δίκας ἐπαγόντων) no se documenta 

en ninguna otra fuente complementaria. No obstante, Esquines sí habla de que Alejandro solicitó que el 

estadista rindiera cuentas ante el consejo panhelénico conocido como la Liga de Corinto, también a raíz de 

la rebelión tebana. Cf. Aeschin. 3.161. Yunis 2001: 288-289. 



 
 

 

285 

 

deíctico οὐχί ya establece un contraste cualitativo con las oraciones previas. En segundo 

lugar, el dativo μοι explicita al autor como la víctima de todos estos ataques. Finalmente, 

sus adversarios quedan denostados por el sintagma τοὺς καταράτους τούτους, donde el 

adjetivo κατάρατος insinúa la maldición que azotaba a aquellos políticos que decían obrar 

en beneficio de la patria pero que realmente estaban favoreciendo los intereses enemigos. 

Su disociación definitiva de la comunidad se codifica en la comparación ὥσπερ θηρία, la 

cual plantearía el salvajismo y la falta de conciencia cívica de los traidores atenienses. La 

deferencia de Demóstenes hacia su patria y sus conciudadanos (εὔνοιαν) concuerda con 

su programa político, al cual se alude a través de una metáfora en términos elogiosos 

(ὀρθὴν καὶ δικαίαν τὴν ὁδὸν τῆς πολιτείας εἱλόμην)819. Sus medidas honradas se 

concretan en una aposición asindética que refuerza la solemnidad de sus palabras: el único 

objetivo era preservar y engrandecer el poder de Atenas (τὰς τιμάς, τὰς δυναστείας, τὰς 

εὐδοξίας τὰς τῆς πατρίδος θεραπεύειν, ταύτας αὔξειν, μετὰ τούτων εἶναι)820. 

Demóstenes sigue desarrollando su compromiso con Atenas a través de primeras 

personas del singular. No obstante, ahora confirma su rechazo hacia ciertas conductas que 

anteriormente había atribuido a Esquines821. La distribución μέν...δέ ordena el texto entre 

la expresión de emociones positivas o negativas. Primero el orador condena el regocijo 

que los colaboradores macedónicos expresaban hacia los recientes éxitos de Alejandro822. 

Después el orador vuelve a criticar a los traidores, parodiando el miedo que debían 

experimentar cuando se producía un revés en los planes de Alejandro y la ciudad 

ateniense lo celebraba (τῶν δὲ τῆς πόλεως ἀγαθῶν πεφρικὼς ἀκούω καὶ στένων καὶ 

κύπτων εἰς τὴν γῆν)823. Su distanciamiento se magnifica al calificar la actitud de sus 

oponentes con el adjetivo irreligioso δυσσεβεῖς y se potencia con el demostrativo 

peyorativo οὗτοι. El término δυσσεβής es un derivado de la raíz *σεβ-, que 

etimológicamente precisa una actitud de respeto o miedo reverencial. En vez de hallar la 

forma negativa más común, formada con alfa privativa (ἀσεβής), Demóstenes opta por la 

 
819 Cf. Hernández Muñoz 1989 para el papel de eunoia como concepto medular y estructurador de la 

totalidad del discurso demosténico.  
820 Diametralmente opuesta a Demóstenes se describe la deslealtad de Esquines (D. 18.307). 
821 D. 18.244, 291. 
822 Muy probablemente insinúan la expedición macedonia en Asia y las recientes victorias en Isos (333 

a.C.) y Gaugamela (331 a.C.). Bosworth 2012: 55-85. Cf. Worthington 2014: 138-193 sobre el avance de 

Alejandro por Asia Menor hasta su choque definitivo con las tropas persas. 
823 Posiblemente Demóstenes esté hablando de los primeros estadios de la batalla de Isos, cuando el ejército 

macedonio se encontraba en una situación bastante delicada. Cf. Aeschin. 3.164. 



 
 

 

286 

 

voz constituida con el prefijo negativo δυσ-. Este es el único registro del vocablo 

irreligioso en la oratoria ática y previamente solo se documenta en el género trágico, 

donde sí aparece con bastante profusión. La acepción de δυσσέβεια está muy 

especializada en los tragediógrafos: Esquilo y Sófocles, por ejemplo, emplean el 

sustantivo y sus cognados para categorizar el quebrantamiento de normas ancestrales 

vinculadas al ámbito familiar. En Eurípides se moldea como una concepción equívoca de 

la piedad por la cual los personajes rozan una actitud impía824. Sin embargo, la 

especialización semántica parece diluida en Demóstenes y la inclusión del adjetivo no 

responde tanto a una caracterización detallada como a una estrategia discursiva. Lejos de 

considerar la traición de Esquines un crimen menor y una impiedad involuntaria, 

δυσσεβεῖς imprime un tono trágico a la condena de Demóstenes, concentra todas las 

connotaciones irreligiosas que, a lo largo del discurso, han ido brotando para perfilar el 

abandono total de la comunidad a partir de la colaboración con Macedonia. Al insulto 

irreligioso lo acompaña una enumeración que detalla los aspectos políticos del crimen. 

La asociación con Macedonia (ἔξω δὲ βλέπουσι) se ejemplifica perfectamente gracias a 

la antítesis entre εὐτυχέω / ἀτυχέω, en una oración que presenta a los secuaces de 

Alejandro elogiando sus triunfos mientras los griegos se lamentaban por la inminente 

pérdida de autonomía (καὶ ἐν οἷς ἀτυχησάντων τῶν Ἑλλήνων ηὐτύχησ’ ἕτερος, ταῦτ’ 

ἐπαινοῦσι). 

Demóstenes pone fin a su epílogo con una plegaria elevada a los dioses y, a modo 

de Ringkomposition, acaba su discurso con la misma solemnidad que confería a las 

primeras secciones del proemio 825. Aunque el orador no apela a los jueces directamente, 

la ayuda solicitada a los dioses y las ideas religiosas presentes en el pasaje causarían 

indirectamente la meditación sobre su posición judicial y sobre la necesidad de condenar 

la acusación de Esquines (D. 18.324): 

[324] μὴ δῆτ’, ὦ πάντες θεοί, μηδεὶς ταῦθ’ ὑμῶν ἐπινεύσειεν, ἀλλὰ μάλιστα μὲν καὶ 

τούτοις βελτίω τινὰ νοῦν καὶ φρένας ἐνθείητε, εἰ δ’ ἄρ ἔχουσιν ἀνιάτως, τούτους μὲν 

αὐτοὺς καθ’ ἑαυτοὺς ἐξώλεις καὶ προώλεις ἐν γῇ καὶ θαλάττῃ ποιήσατε, ἡμῖν δὲ 

τοῖς λοιποῖς τὴν ταχίστην ἀπαλλαγὴν τῶν ἐπηρτημένων φόβων δότε καὶ σωτηρίαν 

ἀσφαλῆ. 

 

[324] Por tanto, dioses todos, ojalá ninguno de vosotros consienta esto. Al contrario: 

principalmente infundid a estos también una sensatez y unos sentimientos mejores 

 
824 Cf. Calderón Dorda 2013: 309-310; Calderón Dorda 2015: 50; Vicente Sánchez 2018: 109-112. 
825 D. 18.1-8. 



 
 

 

287 

 

pero, si ciertamente son incurables, entonces arruinadlos por su propia naturaleza 

y haced que sean totalmente aniquilados por tierra y por mar; mientras tanto, 

ofrecednos en el futuro la liberación instantánea de los temores que nos amenazan y 

una salvación segura. 

 

En este último parágrafo merece la pena observar cómo Demóstenes juega con los 

receptores de su plegaria. Si bien el sujeto sintáctico, explícitamente invocado, son las 

divinidades atenienses (ὦ πάντες θεοί), el sujeto semántico, omitido, es el tribunal que 

preside el juicio, con cuya votación se espera poner fin a la delincuencia política y al 

estado ruinoso de Atenas. Serafim afirma que la mezcla de los dos destinatarios se revela 

en el cambio del optativo desiderativo y cortés inicial a distintas formas de imperativo de 

aoristo (ἐπινεύσειεν...ἐνθείητε...ποιήσατε...δότε). Tras pedir el sentido común de la 

comunidad –sobre todo el de los jueces que se disponían a deliberar sobre esta causa–, el 

orador medita sobre la necesidad de expulsar a Esquines y a otros políticos de la patria. 

Esta reflexión está enriquecida con múltiples recursos retóricos que le proporcionan una 

vehemencia incuestionable: la metáfora médica de la prótasis (εἰ δ’ ἄρ ἔχουσιν ἀνιάτως) 

señala la traición como un mal incurable que debe ser rápidamente erradicado826. La 

solución más efectiva es su exterminio y expulsión definitiva de la ciudad, una idea que 

aquí se plantea mediante la conjunción ἐξώλεις καὶ προώλεις, una medida que además 

enfatiza el homeoteleuton y el isosilabismo. Etimológicamente, los preverbios acoplados 

al tema que evoca esa destrucción (ὄλλυμι) añaden matices intensificadores a la fórmula 

de maldición. Aunque parezcan términos cuasi sinonímicos un escolio a Demóstenes 

comenta las diferencias semánticas entre ambos adjetivos: ἐξώλης se entrelaza a la 

marginación y expulsión definitiva de la comunidad, mientras que προώλης se focaliza 

en el castigo divino, quizá diferenciando los componentes cívico-religiosos que solían 

operar en este tipo de maldiciones públicas827.  

La funcionalidad de la imprecación se ve intensificada por el contenido discursivo 

y los recursos retóricos manejados. En primer lugar, el desempeño de tal castigo recae 

directamente en los dioses (ποιήσατε). En segundo lugar, la aliteración τούτους μὲν 

αὐτοὺς καθ’ ἑαυτούς indica la condición desleal de los individuos y la razón por que 

deben quedar apartados de la vida en sociedad. Finalmente, la urgencia por una 

 
826 Serafim 2020: 140-143. 
827 Cf. Schol. in D. 358 in or. 19.172: ἐξώλης] τί ἐστιν ‘ἐξώλης’ καὶ ‘προώλης’; ἐξώλης λέγεται ὁ 

ἀπολούμενος ἐκτὸς τῆς πατρίδος, προώλης ὁ πρὸ τῆς εἱμαρμένης τελευτῶν. 



 
 

 

288 

 

extirpación total de este género de malhechores se apuntala con la coordinación 

hiperbólica ἐν γῇ καὶ θαλάττῃ828. Como contraposición, los buenos ciudadanos atenienses 

(ἡμῖν) merecen el favor divino y la restauración de la antigua prestancia de su ciudad. 

Para ello, Demóstenes recurre a la retórica del pathos valiéndose de las emociones del 

miedo y de la confianza. Según La Retórica de Aristóteles, ambas emociones tienen un 

carácter prospectivo pero, mientras el miedo es negativo y concreta la angustia individual 

o colectiva ante una posible desgracia, la confianza se formula en términos antitéticos829. 

La apreciación en que redunda Demóstenes es la capacidad transformativa del temor en 

confianza a través de la deliberación política830. Tras condenar a los malhechores el 

orador anima a sacudirse los miedos que azotaban la ciudad en el presente (τοῖς λοιποῖς 

τὴν ταχίστην ἀπαλλαγὴν τῶν ἐπηρτημένων φόβων) y a recuperar, bajo la protección 

divina, el esplendor característico de Atenas en el pasado (σωτηρίαν ἀσφαλῆ)831. 

 

 

 
828 Yunis 2001: 290. 
829 Arist. Rh. 1382a22-1383b10. 
830 Arist. Rh. 1383a5-8: «No obstante es necesario que quede alguna esperanza de salvación (τινα 

ἐλπίδα...σωτηρίας) por la que combatir. He aquí la prueba: el miedo (ὁ γὰρ φόβος) fuerza a la gente a 

deliberar, mientras nadie delibera sobre asuntos sin esperanza (περὶ τῶν ἀνελπίστων)»g. 
831 Cf. Serafim 2021b: 84-88. 



 
 

 

289 

 

CONCLUSIONES 

El comentario de los anteriores pasajes constata cuáles fueron las principales 

dinámicas argumentativas que Demóstenes y Esquines escogieron en su último 

enfrentamiento judicial y cómo el núcleo principal de sus discursos aparece sustentado 

por el empleo del léxico irreligioso. Como norma general, la conceptualización, la 

manipulación y la reformulación de la irreligiosidad era una estrategia útil para 

engrandecer el carácter combativo y la invectiva desarrollados tanto por el acusador como 

por el defensor de Ctesifonte.  

En relación con la acusación, el Contra Ctesifonte presenta un total de setenta y tres 

contextos irreligiosos, la mayoría de ellos articulados para desacreditar políticamente a 

Demóstenes al retratarlo como una maldición infecciosa que había acabado con el 

esplendor y el poder de Atenas: 

Tipología del léxico irreligioso (Aeschin. 3) (n=73) 

Léxico irreligioso directo  43,9%  

Léxico irreligioso contextual  35,6% 

Expresiones y fórmulas irreligiosas 20,5% 

 

Si bien en el discurso Sobre la embajada había un claro predominio de léxico 

contextual (60,9%), la anterior tabla prueba cómo, en el discurso Contra Ctesifonte, las 

manifestaciones de la irreligiosidad están repartidas entre los tres subapartados 

tipológicos, encontrando una ligera superioridad el léxico irreligioso directo (43,9%), al 

que sigue de cerca el de naturaleza contextual (35,6%). La superabundancia de términos 

pertenecientes a las tres subsecciones es especialmente llamativa y concuerda con el plan 

discursivo de Esquines, cuyo pilar esencial es una crítica violenta contra la política de 

Demóstenes. Ello se traduce en la inclusión de vocablos con una representación exigua o 

inexistente en el corpus oratorio (ἐναγής, ἐξάγιστος o ἐπάρατος); en la creación de 

compuestos (ἀκαλλιέρητος: Aeschin. 3.131, 152) o contextos irreligiosos únicos 

(πλημμελήματα: Aeschin. 3.106). Además, se pueden identificar ciertas familias léxico-

semánticas a las cuales Esquines recurre constantemente en su discurso y cuya elección 

responde a la estrategia general de la acusación. En primer lugar, destacan ἀρά y sus 

derivados (17,8%), los cuales se concentran en el relato sobre la Cuarta Guerra Sagrada 



 
 

 

290 

 

para marcar la contravención de los tratados anfictiónicos, la gravedad del crimen de 

Anfisa y la implicación de Demóstenes. En segundo lugar, se halla ἀσέβεια y sus 

cognados (9,5%), igualmente usados para hablar de la impiedad infecciosa que 

Demóstenes había heredado de los anfiseos al aceptar sus sobornos. También se registra 

el uso innovador de ἐναγής (9.5%), cuyo significado sugiere la condición maldita que 

adquirieron los anfiseos tras ultrajar a los anfictiones y a las divinidades délficas. En tercer 

lugar, aparecen ἀνόσιος y las lítotes sobre ὅσιος o sus derivados (6,8%), que acotan la 

expulsión de los sacrílegos de las ofrendas sacrificiales o la vulneración de ciertas 

instituciones cívico-religiosas, sobre todo del juramento. Aunque el resto de las 

manifestaciones se distribuyen en campos léxicos variados, una característica que define 

la composición del Contra Ctesifonte es la repetición constante de términos para 

fortalecer la desacreditación política. Un ejemplo representativo se observa con el hápax 

ἀκαλλιέρητος y el uso negativo-contextual de formas cognadas (καλλιερέω), utilizados 

para describir los momentos previos al choque en Queronea (Aeschin. 3.131, 152). El 

fracaso ateniense derivaba de las decisiones equívocas de Demóstenes, quien desdeñó las 

advertencias que los dioses enviaron a través del sacrificio. De este modo, en solo dos 

pasajes Esquines incorpora dos variantes distintas de la misma idea (4,1%), moldeando 

una retórica iterativa que se torna en una muestra vehemente de mordacidad. 

Por cuanto atañe a la finalidad persuasivo-retórica del léxico, el objetivo básico 

de Esquines consiste en desacreditar políticamente a Demóstenes (50,7%). Para impedir 

el reconocimiento público de su política, hace una narración incisiva sobre su 

administración y sus consecuencias más inmediatas. La irreligiosidad refuerza los ataques 

esgrimidos hasta el punto de producirse una suerte de propaganda antidemosténica. Dos 

tópicos brillan especialmente en el Contra Ctesifonte: en primer lugar, la descripción de 

la tyche maligna de Demóstenes, cuyos precedentes se asientan en sus desaciertos 

políticos y religiosos; en segundo lugar –y estrechamente vinculado al motivo de la tyche– 

Demóstenes había heredado una condición maldita por sus acciones, una maldición 

infecciosa con las que el portador destruía todo lo que tocaba, lo cual Esquines resume 

con la expresión ὁ τῆς Ἑλλάδος ἀλιτήριος (Aeschin. 3.131, 156-57). Un gran número de 

comparecencias se aplican a los anfiseos y se concentran en la detallada reconstrucción 

que Esquines elabora sobre la Cuarta Guerra Sagrada (30,1%). Además de servir como 

una maniobra evasiva durante la asamblea anfictiónica, la caracterización sacrílega de los 



 
 

 

291 

 

anfiseos conectaba con la condición impía de Demóstenes que, en parte, había obtenido 

al aceptar sobornos procedentes de actividades ilegales y condenadas mediante la 

maldición apotropaica de la Anfictionía. También vinculado al estallido de la Guerra 

Sagrada, un buen número de vocablos irreligiosos se manejan para codificar el famoso 

excurso histórico por el cual se reconstruyen las primeras tensiones alrededor de la llanura 

de Cirra, el oráculo que sancionaba la Primera Guerra Sagrada y los distintos rituales que 

se aplicaron para proteger el espacio consagrado a los dioses. 

Aplicación del léxico irreligioso (Aeschin. 3) (n=73) 

Oponente (Demóstenes / Ctesifonte)  50,7% 

Excurso sobre la Guerra Sagrada  30,1% 

Exempla  4,1% 

Varia  15,1% 

 

De forma llamativa, Esquines restringe la utilización de terminología irreligiosa a 

la sección central su acusación. Concretamente la irreligiosidad se infiltra y se concentra 

en la narración (82,2%) con el objetivo de enriquecer la reconstrucción de eventos 

significativos para la causa judicial. Aunque menos elevada, la proporción de ejemplos 

registrados en la argumentación (17,8%) prueba cómo este léxico facilitaba el camino de 

la invectiva, modelando el ethos negativo del rival y despertando así emociones hostiles 

entre los oyentes. Aunque el proemio está desabastecido de irreligiosidad –una tendencia 

que se aplica a tres de los cuatro discursos comentados–, sorprende que el orador 

prescinda de tal vocabulario en el epílogo, sobre todo cuando en su anterior acusación 

(343 a.C.) Demóstenes había probado el extraordinario rendimiento del léxico para 

recapitular y hacer un último apunte mordaz sobre el comportamiento del oponente. 

Distribución del léxico irreligioso 

(Aeschin. 3) (n=73) 

División interna del discurso (Aeschin. 3) 

(n=260) 

Proemio --- 3,1% 

Narración  82,2% 61,1% 

Argumentación 17,8% 33,5% 

Epílogo  --- 2,3% 

 



 
 

 

292 

 

En cuanto a las treinta manifestaciones presentes en la synegoria de 

Demóstenes832, el léxico irreligioso directo ocupa un espacio destacado (60%) y aventaja 

al resto de subdivisiones tipológicas. El léxico contextual y las expresiones irreligiosas 

muestran un menor número de registros que el léxico irreligioso directo (20%), pero 

resultan igualmente útiles para la estrategia discursiva del orador. Hay que decir cómo el 

léxico irreligioso contextual ocupa un espacio menos preeminente que en la acusación 

Sobre la embajada fraudulenta (31,9%), donde se contaba un mayor número de lítotes, 

escenarios irónicos o pasajes donde se dibujaba la contravención de alguna norma 

religiosa o ritual. 

 Tipología del léxico irreligioso (D. 18) (n=30) 

Léxico irreligioso directo  60% 

Léxico irreligioso contextual  20% 

Expresiones y fórmulas irreligiosas 20% 

  

Se puede apreciar una correspondencia entre la estrategia de la invectiva 

demosténica –dibujar la traición y la deslealtad de su rival– y la recurrencia a ciertos 

campos semánticos. Las palabras más repetidas son κατάρατος y sus cognados (26,7%). 

A pesar de que el elemento irreligioso está más elaborado y posee una finalidad más 

difusa que en el Contra Ctesifonte de Esquines, el concepto de la maldición se adecua a 

la macroestructura argumentativa de Demóstenes y responde a varios cargos presentados 

por la acusación. Ha de recordarse que Esquines había jugado con la naturaleza maldita 

de Demóstenes, a quien culpa de causar la perdición de la patria debido a sus prácticas 

políticas. Por su parte Demóstenes recupera tales argumentos y los reconstruye con un 

tono más politizado, optando esencialmente por el léxico anejo a la maldición. Así, 

κατάρατος y καταράομαι funcionan para retratar a los traidores atenienses, aquellos que, 

debido a sus medidas fraudulentas, sus discursos demagógicos y su asociación con el 

enemigo, habían actuado en detrimento de la patria y merecían quedar incursos en las más 

terribles maldiciones. En ocasiones la imprecación adquiere un valor magnificado al 

 
832 Se omiten las cinco referencias que la crítica considera espurias (D. 18.155, 157), las cuales se han 

analizado en la parte analítica debido a las reminiscencias y similitudes halladas entre el vocabulario 

irreligioso de la falsificación y el empleado por Esquines en el relato de la Cuarta Guerra Sagrada (Aeschin. 

3.106). 



 
 

 

293 

 

sugerirse que la única manera de frenar la proliferación de este género criminal era su 

expulsión definitiva de la patria, lo cual, a modo de catarsis, restauraría la buena relación 

con las divinidades y la antigua bonanza sociopolítica de Atenas. La utilidad del léxico 

irreligioso para reconceptualizar o manipular la noción de ‘traición’ se evidencia en otro 

tipo de expresiones insertas en el discurso. Destaca la fórmula θεοῖς ἐχθρός (13,3%), la 

cual ya había aparecido en Sobre la embajada fraudulenta con una finalidad retórica muy 

similar. Su configuración en forma de plurales retóricos o alusiones incisivas contra 

Esquines vuelve a indicar cómo los traidores subvirtieron los planes divinos y se 

distanciaron totalmente de su comunidad natal. Finalmente, debe indicarse el manejo de 

μιαρός (20%): normalmente su acepción irreligiosa primaria se halla bloqueada y su 

significado expresa una desaprobación moral en términos serios. 

La mayor parte del léxico irreligioso se aplica a Esquines, cuya caracterización 

negativa pretende suscitar la hostilidad de los jueces y garantizar así la absolución de 

Ctesifonte (66,7%). Dentro de este apartado, se puede distinguir entre la terminología 

irreligiosa empleada de forma aislada (70%) y aquella acompañada por otros denuestos e 

insultos descalificadores (30%). En este último subapartado, la irreligiosidad aporta 

énfasis añadido a las enumeraciones de venablos insultantes, donde Demóstenes recalca 

la malevolencia de Esquines o rememora sus orígenes y antiguos oficios acuñando 

insultos nuevos. Un rasgo propio de Sobre la corona es aumentar la codificación de la 

irreligiosidad en forma de plurales retóricos (26,7%). Con ellos extiende sus críticas al 

conjunto de traidores que plagan el continente heleno y oculta su profunda aversión hacia 

las medidas adoptadas por Esquines. Las dos manifestaciones restantes se refieren a la 

censurable política exterior de Filipo (3,3%; cf. D. 18.93) y a la deslealtad desmedida de 

uno de los colaboradores macedonios en Mesenia (3,3%; cf. D. 18.295). 

Aplicación del léxico irreligioso (D. 18) (n=30) 

Oponente (66,7%) (n=20) 

Léxico irreligioso aislado  70% 

Léxico irreligioso combinado  30% 

Plurales retóricos (26,7%) (n=8) 

Léxico irreligioso aislado 37,5% 

Léxico irreligioso combinado 62,5% 



 
 

 

294 

 

Filipo  3,3% 

Varia  3,3% 

  

 Con excepción del proemio el léxico irreligioso se distribuye en las tres secciones 

subsiguientes de Sobre la corona. En esta ocasión, Demóstenes concentra el vocabulario 

irreligioso en la narración (63,3%), seguido por aquellos casos que se circunscriben a la 

argumentación (26,7%). Al contrario de lo sucedido en el Contra Ctesifonte, donde el 

elemento narrativo está mucho más delineado, Demóstenes no emplea la irreligiosidad 

tanto para complementar su relato histórico como para desacreditar a su oponente y 

activar las emociones hostiles de la audiencia, una característica que nuevamente se 

justifica por la profunda interacción y el solapamiento entre estos dos subapartados en la 

práctica forense. Ejemplar resulta la aparición de cinco adjetivos irreligiosos en los 

parágrafos finales del epílogo (10%). Todos ellos, articulados en forma de plurales 

retóricos, permiten a Demóstenes subrayar por última vez la gravedad de la traición 

cometida y elevar un llamamiento emotivo a los jueces, rogando la cordura política para 

salvar a la patria de tal amenaza. 

Distribución del léxico irreligioso 

(D. 18) (n=30) 

División interna del discurso (D. 18) 

(n=324) 

Proemio --- 4,9% 

Narración  63,3% 72,6% 

Argumentación 26,7% 13,9% 

Epílogo  10% 8,6% 

 

Al contrario de lo que sucedía en el caso sobre la embajada fraudulenta –las 

diferencias cuantitativas entre el léxico empleado por la acusación y la defensa no eran 

especialmente significativas–, las manifestaciones irreligiosas sí son más numerosas en 

la acusación de Esquines, acomodándose a las bases retóricas de este tipo de discursos 

donde el orador hablaba en primer lugar y disponía de tiempo para retratar a su oponente 

de la peor forma posible a fin de conseguir el apoyo del tribunal. La respuesta pronunciada 

por Ctesifonte no se ha conservado, pero sí lo ha hecho la synegoria de Demóstenes y, 

aunque la irreligiosidad encuentra un espacio bastante reducido, se amolda a la finalidad 



 
 

 

295 

 

discursiva del orador –rechazar las acusaciones de Esquines y retratarlo como la 

verdadera amenaza de Atenas–. 

Distribución del léxico en la causa judicial (término irreligioso/parágrafo) 

Acusación (Aeschin. 3) 0,28% 

Synegoria (D. 18) 0,09% 

 

Si en el caso sobre la embajada Esquines se ceñía a los cargos presentados por su 

oponente y existían claras correspondencias argumentativas entre la acusación y la 

defensa, la estrategia general del caso sobre la coronación de Demóstenes es más 

complicada. El elemento (ir)religioso se patentiza en distintos motivos, narraciones y 

ataques del Contra Ctesifonte de Esquines; mientras que Demóstenes aborda los temas 

aducidos por el acusador según su conveniencia, a veces de un modo desorganizado, 

centrándose más en realizar una exposición que en apelar a los valores identitarios de 

Atenas y en retratar a sus enemigos con inquina. Por ejemplo, frente a la extraordinaria 

narración que Esquines efectúa sobre la Cuarta Guerra Sagrada, donde la irreligiosidad 

desempeña un papel predominante, Demóstenes afronta el suceso desde una perspectiva 

política. De hecho los dos únicos pasajes con una fuerte terminología irreligiosa son 

espurios, resultado del cálamo de un editor tardío. Igualmente, el motivo de la tyche, 

nuclear en la invectiva esquínea, adquiere otras tonalidades en el texto de Demóstenes: 

aunque sí se reconoce el imperio sobrenatural de la divinidad sobre las acciones humanas, 

se omite la atribución de los fracasos político-militares a cualquier estadista, 

desvinculándose del daimon hostil que, según Esquines, lo atosigaba. La correspondencia 

irreligiosa más clara que existe en la causa judicial reside en el empleo de ἀλιτήριος. 

Primero Esquines retrata a Demóstenes como un ente maldito y contaminante, causante 

de la perdición de todo el pueblo griego (Aeschin. 3.131, 156-157). Posteriormente 

Demóstenes se apropia del vocablo y lo incluye en un pasaje retóricamente reseñable, 

donde Esquines es el traidor maldito y responsable de todas las desgracias acontecidas 

(D. 18.158-159). 



 
 

 

296 

 

CONCLUSIONES GENERALES 
 

Las dos causas judiciales analizadas a lo largo de este trabajo revelan el estado 

turbulento vivido en Atenas durante un lapso de apenas dieciséis años (346-330 a.C.). 

Atenas, que unos años antes había perdido gran parte de sus aliados tras la Guerra Social 

(358 a.C.), ahora se enfrentaba a Filipo de Macedonia. La amenaza de sus expediciones 

militares por distintas regiones griegas hizo que las alarmas estallaran en la ciudad, no 

solo por el peligro de que el ejército macedonio avanzara hacia el sur y sometiera a Atenas 

al igual que había sucedido con Olinto (348 a.C.), sino también por la delicada situación 

en que quedaría la ciudad si Filipo se apoderaba de los territorios desde los cuales se 

suministraba trigo a la polis. En el interior de la ciudad se gestó una gran división entre 

distintas posturas políticas, las cuales incluían qué dirección debía adoptarse para 

gestionar una influencia macedonia cada vez mayor.  

Lejos de hablar de partidos políticos o bandos pro y antimacedónicos, la situación 

interna de la ciudad se antoja más compleja. Eubulo, el principal estadista durante los 

primeros años de la segunda mitad del IV a.C., fue criticado por Demóstenes debido a su 

política antibelicista, centrada más bien en restaurar los fondos y recursos económicos de 

la ciudad. Del mismo modo, Esquines aparecía constantemente retratado como un traidor 

que había cedido a los sobornos del monarca macedónico. Sin embargo, la relación entre 

Atenas y Macedonia fue más complicada de lo que parece a simple vista. Por cuanto 

afecta a Esquines, primero el orador participó en empresas diplomáticas para frenar el 

avance de Macedonia; durante el debate sobre los términos de paz adoptó una posición 

conformista y acabó aceptando la propuesta de Filócrates; finalmente consideró que la 

alianza podía traer a Atenas beneficios como la recuperación de ciertas localizaciones o 

la caída de Tebas, potencia hegemónica de la época. En el caso de Demóstenes, él no 

siempre se aferró a esa política combativa contra Macedonia. En el 346 a.C. acogió a los 

embajadores de Filipo en la ciudad y estuvo de acuerdo en aceptar la Paz de Filócrates, e 

incluso aceleró su resolución sin esperar las respuestas de las embajadas enviadas a los 

Estados griegos del sur para combatir a Macedonia. Pocos años después de la firma de la 

alianza fue cuando empezó a surgir cierto descontento entre la población: la irrupción 

constante de Filipo en la política griega, su reciente obtención de un puesto en la 



 
 

 

297 

 

Anfictionía délfica –que supuso la salida de los focenses y la pérdida del derecho de 

promanteia de los atenienses– y el hecho de que ostentara la presidencia en los Juegos 

Píticos, además de la contravención velada de algunos puntos del tratado, causaron una 

decepción que los oradores tuvieron que sortear posteriormente. Comenzó entonces una 

serie de debates y de inculpaciones cuyo objetivo básico residía en desvincularse de la 

Paz de Filócrates y de las consecuencias terribles que había provocado: las acusaciones 

de corrupción, traición y demagogia se convirtieron en una constante dentro de la esfera 

forense-deliberativa ateniense. 

En lo concerniente a la terminología irreligiosa, también hay que apuntar cuál es 

su operatividad en relación con el marco histórico-político en que se inserta. Lejos de 

constatar una crisis religiosa, una pérdida de valores generalizada entre los miembros de 

la comunidad ateniense, su utilización responde a una suerte de dinámica retórica con que 

presentar ideales antitéticos, básicos para la creación del ‘ciudadano modélico’. La 

religión, la política y la moral estaban profundamente imbricados, se complementaban 

mutuamente y proveían los valores identitarios de la polis ateniense –la honradez, la 

lealtad, el arrojo en la batalla o el respeto a las tradiciones cívico-religiosas de la familia 

y de la sociedad–, cuyo respeto total consolidaba la eudaimonia y la estabilidad cívica.  

El léxico irreligioso presente en los discursos de Demóstenes y Esquines sirve 

para retratar al individuo como alguien distanciado de tales valores, que atentaba contra 

el bienestar de la patria y que se distanciaba de aquellos principios que deberían imperar 

entre la ciudadanía. La concepción de la (ir)religiosidad como un rasgo propiamente 

ateniense justificaría la ausencia de ataques explícitos contra Filipo: según el imaginario 

y la identidad ateniense tenía mayor sentido aplicar la irreligiosidad a miembros de la 

misma comunidad, quienes compartían valores religiosos y morales. La inquebrantable 

relación entre política e (ir)religiosidad se evidencia en los aspectos macro y 

microestructurales de los cuatro discursos, cuando los autores modelan demandas 

políticas e intensifican su sentido con un vocabulario sumamente peyorativo. En el caso 

sobre la segunda embajada, Demóstenes vertebra su acusación alegando que Esquines, 

debido a su asociación con Filipo, se había desvinculado de la comunidad cívico-religiosa 

de su patria, una traición trazada de la forma más grave posible. Por su parte, la apología 

de Esquines subraya la malicia del rival y adorna este argumento con acusaciones que se 



 
 

 

298 

 

extienden desde la supuesta participación de Demóstenes en el homicidio de Nicodemo 

hasta la vulneración de las normas de xenia y de philia. En el caso sobre la corona, 

Esquines desmonta la política demosténica, atribuyendo a su rival la ruina de Grecia, una 

idea constantemente revestida de matices irreligiosos. Demóstenes, por otro lado, se 

posiciona como un individuo patriota, incorruptible, merecedor de ser galardonado por 

sus convecinos; Esquines y sus colaboradores, mientras tanto, son tachados de traidores, 

quienes se habían acercado al bando enemigo y adoptado las costumbres cuasi barbáricas 

del invasor. 

Por cuanto atañe al estudio léxico-semántico de la terminología, se ha realizado 

un examen semántico en un intento de comprender y desentrañar los distintos niveles de 

irreligiosidad que componían el imaginario religioso ateniense. Al abordar la exégesis 

léxica desde una perspectiva sincrónico-diacrónica es perceptible cómo algunas palabras 

perdían sus notas irreligiosas originales, otras estaban más o menos atenuadas según el 

contexto literario; y también queda comprobada la existencia de varias especializaciones 

e innovaciones léxico-semánticas. Una diacronía amplia muestra que los foros de debates 

públicos se trasladaron desde los escenarios teatrales a los tribunales de justicia –con ello 

también algunos elementos identificativos del drama ateniense–. Demóstenes y Esquines 

parecen más predispuestos a servirse de técnicas cómico-teatrales (λοιδορία y διαβολή) 

y, en esta fuerte conexión entre recursos yámbicos e invectiva forense, hay que entender 

la inserción de ciertos términos y giros irreligiosos: θεοῖς ἐχθρός, por ejemplo, se acerca 

al uso aristofánico más que evocar el sentido sumamente hostil recogido en la tragedia 

griega. El adjetivo μιαρός mantiene en Demóstenes ese significado desleído de 

irreligiosidad, cercano a un insulto que censura la inmoralidad del antagonista cómico o 

judicial; o incluso la apropiación de otras fórmulas como ἡ μιαρὰ κεφαλή, una expresión 

abusiva que se registra por vez primera en Aristófanes. Por otra parte, la elección del 

adjetivo δυσσεβής en el epílogo de Sobre la corona aporta a la reflexión final una 

emotividad sin precedentes. El vocablo solo se registra previamente en la tragedia ática, 

donde posee un significado mucho más especializado que el ofrecido por Demóstenes. 

En el ámbito de la oratoria también rastreamos una diacronía particular. Antifonte 

se erigió a finales del siglo V a.C. como precursor de varios términos que recuperan 

Demóstenes, Esquines y sus contemporáneos en clave de invectiva política. En este punto 



 
 

 

299 

 

destaca la apropiación de tecnicismos como ἀσέβημα que, desde la obra antifontea, 

encuentra una trayectoria continua hasta los últimos oradores del siglo IV a.C. Asimismo, 

Antifonte fue el primer orador en registrar vocablos como ἀλάστωρ, προστρόπαιος o 

ἀλιτήριος. Antifonte especializó estos términos y su significado aludía a los agentes 

vengadores o Erinis que acosaban a los responsables de un homicidio. Sin embargo, 

Demóstenes y especialmente Esquines reelaboran su significación siguiendo la idea de 

ese individuo que, debido a sus ofensas, despertaba la ira divina, una acepción presente 

en la oratoria desde Andócides y Lisias. La especialización semántica va un paso más allá 

y ambos oradores imaginan una suerte de personificación donde ἀλιτήριος es el oponente 

en cuestión quien, debido a ciertos delitos, había adquirido una condición impía y 

contaminante capaz de arruinar la estabilidad política. Esquines, propenso al empleo del 

tópico de la contaminación religiosa, recuperó varios motivos presentes en las Tetralogías 

y los discursos reales de Antifonte, como las consecuencias de dejar a un impío sin 

castigo, la imagen de las manos manchadas de sangre o la impureza ligada al homicidio. 

El excepcional momento histórico que se vive en el siglo IV a.C. hace que también 

proliferen innovaciones irreligiosas entre los autores de la época. Igualmente prolífico es 

el desarrollo de una propaganda antidemosténica que se puede rastrear desde los discursos 

de Demóstenes hasta los de sus contrincantes Esquines y el logógrafo Dinarco. Aquí se 

insertan demandas como la implicación en el asesinato de Nicodemo de Afidna, la idea 

del daimon maligno asociado a Demóstenes y su condición maldita por la que merecía 

ser expulsado de la sociedad. 

Relacionado con la utilización del léxico irreligioso en los dos oradores, también 

ha de indicarse la existencia de cambios estratégicos en la operatividad de este 

vocabulario. Por un lado, en Esquines hay un continuum retórico-persuasivo bastante 

estático, pues las obras conservadas aplican la irreligiosidad contra Demóstenes o sus 

aliados políticos. En todos los casos el motivo de la contaminación obtiene un peso 

especial, el cual se plantea con ligeras oscilaciones según el contexto político-judicial de 

cada uno de los discursos: en la primera obra comentada, la contaminación de 

Demóstenes se atribuye al asesinato de Nicodemo y también adquiere un miasma 

potencial por condenar a Esquines cuando realmente era inocente; en el segundo, el 

motivo de la impiedad contaminante se fusiona con los el tópico de la tyche o el daimon 



 
 

 

300 

 

de Demóstenes, metamorfoseándose en la maldición que asolaba Atenas. Las diferencias 

cuantitativas existentes entre la defensa Sobre la embajada y la acusación Contra 

Ctesifonte se justifican por motivos meramente retóricos, aunque también se pueden 

explicar desde un punto de vista político. El año en que Esquines pronunció su exitosa 

defensa (343 a.C.) la comunidad no estaba tan descontenta con la Paz de Filócrates como 

años después. Tampoco Demóstenes se había convertido en el estadista más influyente 

del período. Su acusación del 330 a.C., inserta en un panorama político totalmente 

distinto, incluye un aumento exponencial en el empleo de la irreligiosidad, lo cual no solo 

se justifica formalmente –las acusaciones tendían a ser más incisivas que las defensas–, 

sino por la incómoda posición en que se encontraba Esquines tras el ascenso de 

Demóstenes, por lo cual tendría que aderezar su discurso con un extra de herramientas 

persuasivas, entre las cuales se encuadraría perfectamente el discurso irreligioso. 

En el caso de Demóstenes la mayor diferencia en el empleo de la argumentación 

irreligiosa se establece entre los discursos compuestos y pronunciados por el propio 

orador y su producción logográfica. La inserción de la irreligiosidad en sus propios 

discursos es más delicada y sutil, fecunda en críticas elaboradas que normalmente no se 

circunscriben a un ataque concreto sino que responden a motivos de corte 

macroestructural. En los dos discursos comentados, el recuento de los términos evidencia 

que su estrategia oratoria del 343 a.C. y del 330 a.C. era prácticamente idéntica: la traición 

perpetrada por Esquines, un argumento que se intensifica en Sobre la corona al establecer 

un fuerte contraste entre los valores patrióticos que Demóstenes se atribuye y los defectos 

morales de su contrincante. 

La interpretación pragmática de la argumentación irreligiosa –es decir, las 

motivaciones judiciales y las respuestas que el orador espera desencadenar entre su 

audiencia– están estrechamente vinculadas a la perspectiva retórica del trabajo. Las dos 

acusaciones tienden a acumular un mayor número de comparecencias por el mero hecho 

de que su objetivo principal consistía en denostar al oponente político para asegurar su 

condena. En las apologías prevalece una función autodefensiva, aunque siempre hay 

espacio para sugerir la malevolencia del contrincante, de ahí que la irreligiosidad también 

tenga cabida en los apartados narrativo y argumentativo. No obstante, la persuasión 

obtenida por medio del vocabulario irreligioso refulge fuertemente gracias a la lexis 



 
 

 

301 

 

pathetike, el empleo de las emociones en una secuencia causa-efecto donde, al enfatizar 

la perversión del contrincante, se activaba automáticamente la angustia y la hostilidad de 

la audiencia. Es cierto que, en varias ocasiones, ambos oradores acompañaban su discurso 

con apelaciones explícitas a la ira (ὀργή), la enemistad (ἔχθρα), el odio (μῖσος) o el miedo 

(φόβος), pero la irreligiosidad prueba funcionar por sí sola como un catalizador de 

emociones hostiles y negativas. 

La tipología fijada al inicio del trabajo –léxico semánticamente irreligioso, léxico 

contextual o indirectamente irreligioso, expresiones y fórmulas irreligiosas– está 

representada en los cuatro discursos analizados. El léxico directamente irreligioso es más 

abundante, con excepción de la defensa Sobre la embajada, donde Esquines prefiere 

componer sus críticas empleando giros contextuales con mensajes vehementes. 

Igualmente, también habría que subrayar diferencias entre la elección de un tipo u otro de 

terminología dependiendo de quién era el receptor al que iba dirigida. Cuando sirve para 

vituperar al rival político se emplean los tres tipos de léxico indistintamente y la 

preferencia de tal elección radica en la intención del orador por crear un mensaje más 

incisivo o contenido. Sin embargo, el léxico de la irreligiosidad también se emplea 

– aunque de un modo más reducido– contra los propios jueces, sobre todo en escenarios 

que tratan temas como la omnisciencia divina en los foros judiciales, el juramento 

heliástico y el perjurio. En estos casos el orador siempre opta por un léxico contextual o 

fórmulas, aparentemente, menos potentes. Esta cortesía fingida encubre un potente 

pensamiento e ideas de presión que, desde luego, serían susceptibles de provocar la 

angustia y el miedo en la audiencia. 

Desde el punto de vista retórico-estilístico, la trabazón entre las convenciones 

oratorias del momento y el empleo de la irreligiosidad es incuestionable. Como ya se ha 

comentado, la irreligiosidad se perfila de un modo más llamativo en los discursos de 

acusación donde su proliferación responde a la necesidad de desacreditar al acusado, 

intensificar la gravedad de sus crímenes y despertar emociones hostiles en la audiencia. 

En la defensa los términos irreligiosos son menos abundantes y habitualmente quedan 

condensados en el apartado narrativo-argumentativo, donde el orador lanza algún venablo 

mordaz a fin de desmontar las demandas presentadas por la acusación. Asimismo, el 

léxico irreligioso coadyuva a la consecución de varias convenciones retóricas que ya están 



 
 

 

302 

 

planteadas en los tratados de Anaxímenes de Lámpsaco o Aristóteles. La irreligiosidad 

encuentra un papel preeminente en los tres subgéneros oratorios, que muchas veces 

quedan solapados en la oratoria forense y enriquecen las composiciones de los oradores. 

En primer lugar, su adecuación a la oratoria forense es innegable: debido a los crímenes 

del pasado, se busca atraer el foco de atención sobre el ethos negativo del contrincante 

– el recurso retórico de la ethopoiia, en cuyo principal precursor se erige Lisias–. Gracias 

al léxico irreligioso el orador reformula ciertos delitos y les otorga una trascendencia 

mayor, provocando una sensación de ansiedad, peligro o angustia en el tribunal. En 

segundo lugar, en la epideixis retórica resulta igualmente efectivo subrayar la naturaleza 

maligna de los oponentes, la cual perdura inmutable en el presente del juicio. Es 

verdaderamente eficaz incluir vocablos irreligiosos acompañados por adverbios y 

pronombres intensificadores, adjetivos en grados comparativo y superlativo o elaborar 

símiles con otros personajes y eventos pasados. Finalmente, la íntima relación de estas 

dos causas judiciales con el subgénero asambleario sobresale porque su carácter 

eminentemente político las convierte en formas híbridas entre lo forense y lo deliberativo. 

El factor reflexivo que reclaman ambos oradores –especialmente Demóstenes, quien 

desea acabar con la proliferación de corrupción en el seno de Atenas– se suele 

desencadenar con la emoción del miedo, cuya naturaleza prospectiva facilita la búsqueda 

de decisiones político-judiciales. La noción del miedo suele acompañarse de imágenes 

arcaizantes acerca de la omnisciencia divina y su supervisión de los asuntos humanos; o 

también abarca las catástrofes que desencadenaría el perjurio y el quebrantamiento del 

juramento heliástico. 

En resumen, la irreligiosidad demuestra ser una potente arma retórica con que 

complementar las demandas principales de las causas judiciales promovidas por 

Demóstenes y Esquines. Ambos oradores poseen un conocimiento amplio de los valores 

identitarios que caracterizaban a un buen ciudadano ateniense, así como aquellos 

comportamientos que eran rechazados por el grueso de la sociedad. La oposición entre la 

virtud cívica y los defectos morales opera brillantemente en los cuatro discursos 

analizados. Mientras los oradores se retratan siguiendo un canon de cualidades loables, la 

irreligiosidad se manipula y experimenta una conceptualización política a fin de encajarla 

en la invectiva judicial, donde los personajes son retratados como traidores, demagogos 



 
 

 

303 

 

o políticos malévolos. Al intensificar la criminalidad del rival con estos términos 

peyorativos el oponente se imagina al margen de la sociedad, como un ente peligroso para 

el bienestar cívico. Esta sensación de vulneración de las instituciones cívico-religiosas 

atenienses buscaba causar un rechazo entre los miembros de la comunidad y, como 

consecuencia directa, propiciar que el rival perdiera la causa judicial y quedara marginado 

de la vida pública ateniense. 

  



 
 

 

304 

 

OVERALL CONCLUSIONS 
 

The two lawsuits analysed in this work show the political turbulence Athens lived 

in only sixteen years (346-330 BC). After the Social War (358 BC), when it lost many 

allies, the polis was now struggling with Philip II of Macedon. The threat of his military 

expeditions instilled fear within the city. Athenians were not only concerned about the 

potential movement of the Macedonian army to the south –and the siege of their 

homeland, as was made with Olynthus (348 BC)–; they were also so about the situation 

Athens would reach if Philip seized those territories that supplied wheat to the polis. Thus, 

the city was affected by a strong division of political stances, debating which 

administration should be adopted to cope with a growing Macedonian influence. 

Far from considering pro or anti-Macedonian political parties, Athens’ internal 

affairs were more complex. Eubulus, the principal statesman during the first years of the 

Macedonian conflict, was criticised by Demosthenes for his anti-war politics. Likewise, 

Aeschines was constantly depicted as a traitor corrupted by Philip’s bribes. However, the 

relationship between Athens and Macedon was more complicated than it seemed. 

Concerning Aeschines, he participated in diplomatic tasks to stop Macedon; during the 

assemblies of 18th and 19th Elaphebolion, he finally accepted the Peace of Philocrates; in 

the end, he eventually considered that the treaty could bring benefits to Athens –e.g., the 

reclamation of some places or the ruin of Thebes, the hegemonic power of Greece. In the 

case of Demosthenes, he did not always hang on to fighting politics against Macedon. In 

346 BC, he welcomed Philip’s ambassadors, agreed to accept the Peace of Philocrates 

and even hastened his approval without waiting for the answer of those embassies sent 

throughout Greece to decide whether to fight Macedon or not. A few years later, after the 

Peace of Philocrates, social discontent started to arise. In part, it was due to the constant 

interference of Philip with Greek issues: besides violating some parts of the treaty, he had 

obtained a seat at the Amphictyony –causing the expulsion of the Phocians and Athens’ 

loss of promanteia–, and he was awarded presiding over the Pythian Games. All this 

provoked anger that the involved orators had to avoid. Then, debates and prosecutions 

started, by which orators aimed to cut themselves off from the Peace of Philocrates and 



 
 

 

305 

 

its consequences. Thus, accusations of corruption, betrayal, and demagoguery became a 

constant theme of the Athenian forensic and deliberative sphere. 

Regarding the irreligious lexicon, it must be pointed out what are its function and 

link with the historical-political frame. Irreligiosity does not mark the existence of a 

religious crisis or an overall lack of values within the citizenry. Its employment 

corresponds to rhetorical dynamics showing antithetical ideals necessary to reinforce the 

image of good and bad citizens. Religion, morals, and politics were profoundly 

intertwined: they complemented each other and set up those values from the political 

identity that strengthened eudaimonia and community welfare –e. g. honesty, loyalty, 

bravery, or respect towards civic and religious traditions from families and society. 

The irreligious vocabulary in Demosthenes’ and Aeschines’ speeches allows 

depicting the rival as someone distanced from those values, someone who threatened the 

wellbeing of the polis and neglected those norms the citizenry must fulfil. Thus, the 

formulation of irreligiosity as a strictly Athenian feature would justify the lack of direct 

attacks against Philip II. Considering the Athenian imaginary and identity, applying 

irreligiosity against members of the same community, against who shared religious and 

moral values, has more sense. The unbreakable bond between politics and (ir)religiosity 

is proved at macro and microstructural aspects of the four speeches, when the authors 

compound their charges and intensify its significance with a pejorative terminology. 

Concerning the lawsuit about the second Athenian embassy, Demosthenes organises his 

prosecution, alleging that Aeschines, due to his collaboration with Philip, had abandoned 

the civic and religious community of the fatherland, a treason raised in the worst lights. 

In Aeschines’ apology, the author stresses the rival’s malevolence: these arguments might 

englobe charges like Demosthenes’ alleged collaboration at the murder of Nicodemus or 

his infringement of both xenia and philia laws. Related to the case about Demosthenes’ 

crowning, Aeschines tries to nullify Demosthenes’ politics attributing to him the ruin of 

Greece, an idea with irreligious nuances. Demosthenes organises his answer to 

Aeschines’ prosecution by showing himself as a patriotic, uncorruptible, worthy of being 

awarded by Athenian community; on the contrary, Aeschines and his accomplices are 

portrayed as traitors who had approached to the Macedonian enemies and adopted his 

barbaric customs. 



 
 

 

306 

 

Related to the lexical-semantical approach to irreligiosity, the study of semantics 

tries to understand and disembowel the different levels of irreligiosity that compound 

Athenian imaginary. Both the synchronic and diachronic perspective, adopted throughout 

the lexical exegesis, verifies how some words lost their original irreligious meanings; 

others remained attenuated depending on the literary context, and lexical-semantical 

innovations also existed. A wide diachrony shows the public fora moving from the theatre 

to the lawcourts –and it also did several identifying features from Athenian drama. Indeed, 

Demosthenes and Aeschines seem willing to employ comic techniques (λοιδορία and 

διαβολή). This symbiosis between iambic elements and forensic invective helps to 

explain the use of some irreligious terms. For example, θεοῖς ἐχθρός is more similar to 

Aristophanes’ tendency rather than the highly hostile sense of Attic tragedy. 

Demosthenes’ use of μιαρός keeps that sense lacking irreligiosity, close to an insult 

condemning the immorality of a comic or judicial rival; likewise, the appropriation of 

formulae like ἡ μιαρὰ κεφαλή –abusive expression registered for the first time in 

Aristophanic corpus– is extensive to the speeches previously analysed. At the same time, 

the choice of δυσσεβής in the epilogue of Demosthenes’ On the Crown continues with 

that use initiated in the tragic genre, and it gives high emotivity to the final thoughts of 

the author. However, the meaning of δυσσεβής in Demosthenes is less specialised than 

tragedy does. 

Throughout the oratorical genre, we also can trail a particular diachrony. At the 

end of the 5th century BC, Antiphon appears as a forerunner of multiple irreligious terms, 

which Demosthenes, Aeschines, and their contemporaries recover and confer to them an 

invective dimension. In this way, it must be highlighted the appropriation of technical 

terms like ἀσέβημα that, since Antiphon, has a constant development as far as the last 

orators from the 4th century BC. Likewise, Antiphon was the first speaker who employed 

words like ἀλάστωρ, προστρόπαιος, or ἀλιτήριος. The orator gave these terms a specific 

sense, alluding to vengeful deities and the Erinys that hounded those responsible for the 

homicide. However, Demosthenes and mainly Aeschines rework their meanings: 

following those conceptions already present in Andocides and Lysias, they think about 

individuals that stirred divine wrath because of their offences. This semantics goes 

further, and both speakers imagine a kind of personification where ἀλιτήριος represented 



 
 

 

307 

 

the opponent who, due to some crimes, had acquired an impious and polluting condition 

able to ruin political stability. Aeschines, prone to employing the topic of religious 

contamination, revived several motifs from Antiphon’s speeches –e. g., the consequences 

of acquitting a sacrilegious; the metaphor of the hands of the wrongdoer covered with 

blood: or pollution related to homicide. Finally, the historical context from the 4th century 

BC also facilitates the reinterpretation of irreligious motifs among the speakers of the 

period. The most outstanding example is the development of irreligious propaganda 

against Demosthenes, whose occurrence is traceable from Demosthenes’ orations to those 

from Aeschines’ and Dinarchus’. There are different types of irreligious charges, like the 

collaboration in Nicodemus’ murder; the idea of the evil daimon Demosthenes brought 

with him because of religious and political misconduct, or the cursed condition he 

inherited and by which he deserved being expulsed from society. 

Related to the employment of the irreligious lexicon by both orators, we must also 

point out the existence of strategical changes in the functionality of this terminology. On 

the one hand, Aeschines shows a rhetorical and strategical continuum since his works 

always apply irreligiosity against Demosthenes or his political associates. The motif of 

pollution develops strongly throughout Aeschines’ corpus, where it variates depending 

on the political and legal context of each speech: in the defence On the embassy, the 

pollution connected to Demosthenes was due to Nicodemus’ homicide, and the rival 

could also obtain a miasma if condemning Aeschines unfairly; in the prosecution Against 

Ctesiphon, polluting impiety fuses with topoi on the tyche and daimon of Demosthenes, 

who turns into the curse having ruined Athens. Quantitative differences between apology 

and prosecution are justified by rhetorical issues, even though they might also interpret 

politically. When Aeschines delivered his successful defence (343 BC), the Athenian 

community was not as unhappy with the Peace of Philocrates as it would be years after. 

Neither Demosthenes had become the most influential statesman of the period. The 

political panorama was different when Aeschines brought forward his prosecution (330 

BC): the increase of irreligiosity was not only explained formally –accusations used to be 

more incisive than defences–, but by the uncomfortable stance Aeschines was after 

Demosthenes’ success. Thus, he had to embellish his speech with more persuasive tools, 

among which irreligious discourse fitted perfectly. 



 
 

 

308 

 

In Demosthenes’ speeches, the highest difference linked to irreligious 

argumentation is fixed among those speeches delivered by the speaker and his 

logographical works. The evidence of irreligious vocabulary in his orations is more 

subtle, rich in elaborated criticism that usually does not reflect a simple attack but 

macrostructural issues. The total number of terms in the two Demosthenes’ speeches 

shows the adoption of a very similar oratorical strategy from 343 BC until 330 BC: 

highlighting Aeschines’ betrayal, one argument intensified in the speech On the Crown 

by establishing a high contrast between Demosthenes’ self-imposed patriotism and the 

moral vices of his opponent. 

The pragmatical interpretation of irreligious argumentation –i.e., the judicial 

motivations and responses the orator hopes to trigger within the audience– are completely 

interrelated to the rhetorical perspective of this work. Both prosecutions usually gather 

multiple occurrences, explained because their main goal was to humiliate the political 

opponent to achieve his condemnation. In contrast, apologies have auto-defensive 

functions, but there always is space to suggest the opponent’s malevolence –and so, to 

include irreligious discourse in narrative and argumentative sections. Nevertheless, 

persuasion obtained by irreligious vocabulary shines with its combination with lexis 

pathetike, a cause-effect use of emotions where the orator emphasizes his opponent’s 

wickedness and seeks to activate the anxiety and hostility of the audience. Both orators 

sometimes include explicit appeals to anger (ὀργή), enmity (ἔχθρα), hatred (μῖσος), or 

fear (φόβος), although irreligiosity proves to operates by itself as a catalyst of negative 

and hostile emotions. 

The typology established for this work –i.e., the semantically irreligious lexicon, 

the contextually irreligious lexicon, and irreligious expressions– was represented in the 

four speeches. The semantically irreligious vocabulary is much plentiful, except for 

Aeschines’ On the embassy, where the orator prefers to employ contextual irreligiosity. 

Likewise, we should stress the differences between the choice of one or another type of 

terminology depending on who was the recipient of invective. When it serves to 

vituperate the rival, the three types are employed indiscriminately, and the preference of 

such a choice is based on the orator’s intention to create a sharper or more restrained 

discourse. However, the irreligious lexicon, though limitedly, is also used against the 



 
 

 

309 

 

judges, mainly in public fora where divine omniscience, oaths and perjury appear. In these 

cases, the speaker always opts for contextually irreligious lexicon and formulae that 

usually are less potent. This false politeness hides some thoughts capable of provoking 

angst and fear within the audience. 

From a rhetorical and stylistic perspective, the bond between oratorical 

conventions and the use of irreligiosity is unchallengeable. As discussed, irreligiosity 

emerges brighter in prosecutions, where its proliferation is due to the need to discrediting 

the rival, intensifying his crimes, and stirring hostile emotions within the audience. In 

apologies, irreligious vocabulary is less plentiful, and it usually is restricted to narrative 

and argumentative parts, where the speaker attacks incisively to rebuff the charges 

presented by the prosecutor. The irreligious lexicon also facilitates to achieve several 

rhetorical conventions already present in Anaximenes’ and Aristotle’s essays. 

Irreligiosity is noteworthy in the three oratorical genres that sometimes appear 

interrelated in forensic speeches for enriching this kind of compositions. Firstly, its link 

to forensic oratory is undeniable: since these speeches are based on past crimes, the 

argumentation usually focuses on the wicked ethos of the rival –a rhetorical device known 

as ethopoiia, whose forerunner was Lysias. The irreligious lexicon allows the orator to 

reconceptualise some wrongdoings, and he gives them a higher impact, simultaneously 

stirring anxiety and fear among the dikasts. Secondly, rhetorical epideixis was equally 

efficient to portrait opponent’s malice. Among epideictic characteristics, it was helpful to 

include irreligiosity combined with intensifiers, gradation adjectives, or comparisons with 

past events and characters. Finally, the two lawsuits are closely bonded with the 

deliberative genre. This link is marked by the political features, turning this causes into a 

hybrid between forensic and deliberative forms. The deliberative factor claimed by both 

orators –mainly by Demosthenes, who aims to eradicate corruption in the city– is usually 

triggered by fear, whose prospective nature helps to search for political and judicial 

solutions. Fear notion develops with an archaising imaginary, based on divine 

omniscience and supervision of human affairs; besides, it englobes those catastrophes that 

perjury and the breaking of an oath would trigger. 

Summing up, irreligiosity operates as a rhetorical device complementing the main 

charges of the two lawsuits promoted by Demosthenes and Aeschines. Both orators 



 
 

 

310 

 

broadly knew the identity values that characterised Athenian citizenry, the same way as 

the anti-values condemned by society. The opposition between civic virtue and moral 

vices works extraordinarily in the four speeches analysed. While orators portray 

themselves following laudable models of conduct, they manipulate and reconceptualise 

irreligiosity politically to fit it with that judicial invective where the opponents are 

portrayed as traitors, demagogues, and sycophants. Irreligiosity intensifies the rival’s 

criminality and helps to imagine him as an outsider, dangerous for civic welfare. The idea 

of disobedience of Athenian civic and religious institutions sought to cause refusal and 

anger among community members, enough to provoke the rival’s penalty and marginalise 

him from public life. 

 

  



 
 

 

311 

 

BIBLIOGRAFÍA 
 

ALLAN, R. J. (2009). «Towards a Typology of the Narrative Modes in Ancient Greek: 

Text Types and Narrative Structure in Euripidean Messenger Speeches». S. 

Bakker & G. C. Wakker (eds.). Discourse Cohesion in Ancient Greek. Leiden: 

171-203. 

APOSTOLAKIS, K. (2017). «Pitiable Dramas on the Podium of the Athenian Law Courts». 

S. Papaioannou & A. Serafim (eds.). Theatre of Justice. Aspects of Performance 

in Greco-Roman Oratory and Rhetoric. Leiden-Boston: 133-1156. 

APOSTOLAKIS, K. (2021). «Comic Invective and Public Speech in Fourth-Century 

Athens». S. Papaioannou & A. Serafim (eds.). Comic Invective in Ancient Greek 

and Roman Oratory. Berlin-Boston: 43-63. 

ATKINSON, J. (2015). «The Graphē paranomōn in its Athenian Context». AClass 58: 

1- 26. 

AUSTIN, C. & OLSON, S. D. (2004). Aristophanes. Thesmophoriazusae. Oxford. 

BALLESTA ALCEGA, F. (2021), «El uso del adjetivo ἀλιτήριος en el Bellum Judaicum de 

Flavio Josefo». Euphrosyne 49: 325-334. 

BEARZOT, C. (2007). Vivere da democratici. Studi su Lisia e la democrazia ateniese. 

Roma. 

BEEKES, L. VAN (2010). Etymological Dictionary of Greek (vol. 2). Leiden-Boston. 

BERS, V. (1985). «Dikastic “Thorubos”». HPTh 6.1: 1-15. 

BLOK, J. (2014). «A “Covenant” between gods and men: Hiera Kai Hosia and the Greek 

Polis». C. Rapp & H. A. Drake (eds.). The City in the Classical and Post-Classical 

World: Changing Contexts of Power and Identity. Cambridge: 14-37. 

BLOK, J. (2017). Citizenship in Classical Athens. Cambridge. 

BOLKESTEIN, J. C. (1936). Ὅσιος en Εὐσεβής: Bijdrage tot de Godsdienstige en Zedelijke 

terminologie van de Grieken. Amsterdam.  



 
 

 

312 

 

BOSWORTH, A. B. (2012). Conquest and Empire. The Reign of Alexander the Great. 

Cambridge. 

BOWDEN, H. (2003). «The Functions of the Delphic Amphictyony before 346 BCE». SCI 

12: 67-83. 

BOWDEN, H. (2020). «Athens and Delphi in the Classical Period: Exploring a Religious 

Relationship». Fudan Journal of the Humanities and Social Sciences 13.4: 

517- 534. 

BROWN, C. G. (1991). «Empousa, Dionysus and the Mysteries: Aristophanes, Frogs 

285ff.». CQ 41.1: 41-50. 

BRUIT-ZAIDMAN, L. & SCHMITT-PANTEL, P. (2008). Religion in the Ancient Greek City. 

Cambridge. 

BUCKLER, J. (1989). Philip II and the Sacred War. Leiden. 

BUCKLER, J. (1996). «The Actions of Philip II in 347 and 346 B.C.: A Reply to N. G. L. 

Hammond». CQ 46.2: 380-386. 

BURKE, E. M. (1984). «Eubulus, Olynthus, and Euboea». TAPhA 114: 111-120. 

BURKERT, W. (1987). Ancient Mystery Cults. Cambridge (Mass.)-London. 

BURKERT, W. (2007). Religión griega arcaica y clásica. Madrid [=Griechische Religion. 

Der archaischen un klassichen Epoche. 1977]. 

BURTT, J. O. (1962). Minor Attic Orators (vol. 2). London-Cambridge (Mass.). 

CAIRNS, D. L. (2002). AIDOS. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in 

Ancient Greek Literature. Oxford. 

CALDERÓN DORDA, E. (2013). «El concepto de religión en Esquilo: reflexión 

terminológica». Emerita 81.2: 295-313. 

CALDERÓN DORDA, E. (2015). «El homo religiosus euripídeo». Prometheus 41: 41-66. 

CALDERÓN DORDA, E. (2020). «El concepto de αἰδώς en Plutarco». J. A. Clúa (ed.). 

Mythologica Plutarchea. Estudios sobre los mitos en Plutarco. Madrid: 64-70. 



 
 

 

313 

 

CAREY, C. (2007). Lysiae orationes cum fragmentis. Oxford. 

CAREY, C. (2015). «Solon in the Orators». G. Nagy & M. Noussia-Fantuzzi (eds.). Solon 

in the Making: The Early Reception in the Fifth and Fourth Centuries. 

Berlin- Boston: 110-128. 

CARNEY, E. (2007). «Symposia and the Macedonian Elite: The Unmixed Life». SyllClass 

18: 129-180. 

CARTER, J. M. (1971). «Athens, Euboea, and Olynthus». Historia 20.4: 418-429. 

CAWKWELL, G. L. (1961). «A Note on Ps. Demosthenes 17.20». Phoenix 15.2: 74-78. 

CAWKWELL, G. L. (1962). «Aeschines and the Ruin of Phocis in 346». REG 75: 453-459. 

CAWKWELL, G. L. (1963). «Demosthenes’ Policy after the Peace of Philocrates. II». CQ 

13.2: 200-213. 

CHANTRAINE P. (2009) Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des 

mots. Paris. 

CHANTRAINE, P. & MASSON, O. (1954). «Sur quelques termes du vocabulaire religieux 

des Grecs: la valeur du mot ἄγος et de ses dérivés». VV.AA (eds.). 

Sprachgeschichte und Wortbedeutung. Festschrift Albert Debrunner. Bern: 

85- 107. 

CHRIST, M. R. (2013). «Demosthenes on Philanthrōpia as a Democratic Virtue», CPh 

108: 202-222. 

COHEN, D. (1995). Law, Violence, and Community in Classical Athens. Cambridge. 

CONNOR, W. R. (1988). «“Sacred” and “Secular”. ἱερὰ καὶ ὅσια and the Classical 

Athenian Concept of the State». AncSoc 19: 161-188. 

CONOMIS, N. C. (1970). Lycurgi oratio In Leocratem cum ceterarum Lycurgi orationum 

fragmentis. Leipzig. 

CONOMIS, N. C. (1975). Dinarchi orationes cum fragmentis. Leipzig. 

CORTÉS GABAUDÁN, F. (1986). Fórmulas retóricas de la oratoria judicial ática. 



 
 

 

314 

 

Salamanca. 

DAVIDSON, J. (1998). Courtesans & Fishcakes. The Consuming Passions of Classical 

Athens. London. 

DECLEVA CAIZZI, F. (1969). Antiphontis Tetralogiae. Milano-Varese. 

DILTS, M. R. (1986). Scholia demosthenica (vol. 2). Leipzig. 

DILTS, M. R. (1992). Scholia in Aeschinem. Stuttgart-Leipzig. 

DILTS, M. R. (1997). Aeschines orationes. Stuttgart-Leipzig. 

DILTS, M. R. (2002-2009). Demosthenis orationes (vols. 1-2). Oxford. 

DONELAN, J. (2021). «Comedy and Insults in the Athenian Law-courts». S. Papaioannou 

& A. Serafim (eds.). Comic Invective in Ancient Greek and Roman Oratory. 

Berlin-Boston: 25-42. 

DOVER, K. J. (1974). Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle. Oxford. 

DOVER, K. J. (1989). Aristophanes. Clouds. Oxford. 

DUNCAN, A. (2006). Perfomance and Identity in the Classical World. Cambridge. 

EFSTATHIOU, A. (2013). «The Historical Example of Marathon as Used in the Speeches 

On the False Embassy, On the Crown, and Against Ctesiphon by Demosthenes 

and Aeschines». BICS 124: 181-198. 

EFSTATHIOU, A. (2016). «Argumenta Homerica: Homer’s Reception by Aeschines». A. 

Efstathiou & I. Karamanou (eds.). Homeric Receptions across Generic and 

Cultural Contexts. Berlin-Boston: 93-124. 

EIDINOW, E. (2007). Oracles, Curses, & Risk Among the Ancient Greeks. Oxford. 

EIDINOW, E. (2011). «Networks and Narratives: A Model for Ancient Greek Religion». 

Kernos 24: 9-38. 

EIDINOW, E. (2015). «Ancient Greek Religion. “Embedded”...and Embodied». C. Taylor 

& K. Vlassopoulos (eds.). Communities and Networks in the Ancient Greek 

World. Oxford: 54-79. 



 
 

 

315 

 

EIDINOW, E. (2016). Envy, Poison, and Death. Women on Trial in Classical Athens. 

Oxford. 

EIDINOW, E. (2018). «“The Horror of the Terrifying and the Hilarity of the Grotesque”: 

Daimonic Spaces –and Emotions– in Ancient Greek Literature». Arethusa 51.3: 

209-235. 

EIDINOW, E. (2019). «Social Knowledge and Spiritual Insecurity: Identifying 

“Witchcraft” in Classical Greek Communities». Magic, Ritual, and Witchcraft, 

14.1: 62-85. 

ELLIS, J. R. (1986). Philip II and Macedonian Imperialism. Princeton [=1976]. 

EVANS, N. (2010). Civic Rites. Democracy and Religion in Ancient Athens. Berkeley-Los 

Angeles. 

FARAONE, C. A. (2002). «Curses and Social Control in the Law Courts of Classical 

Athens». D. Cohen & E. Müller-Luckner (eds.). Demokratie, Recht und soziale 

Kontrolle im klassichen Athen. München: 77-92. 

FERRINI, M. F. (2015). [Aristotele] Retorica ad Alessandro. Milano. 

FISHER, N. (2008). «The Bad Boyfriend, the Flatterer and the Sykophant: Related Forms 

of the Kakos in Democratic Athens». I. Sluiter & R. M. Rosen (eds.). Kakos. 

Badness and Anti-Value in Classical Antiquity. Leiden-Boston: 185-232. 

FISHER, N. (2017). «Demosthenes and the Use of Disgust». D. Lateiner & D. Spatharas 

(eds.) .The Ancient Emotion of Disgust. Oxford: 103-124. 

FORNIELES SÁNCHEZ, R. (2020a). «La lítote como mecanismo de descortesía verbal en 

Esquines y Demóstenes». ExClass 24: 13-28. 

FORNIELES SÁNCHEZ, R. (2020b). «Sobre un mecanismo de (des)cortesía verbal entre 

Esquines y Demóstenes: la impersonalización con el pronombre indefinido τις». 

QUCC 2: 132-151. 

FORNIELES SÁNCHEZ, R. (2021). «Una aproximación a la descortesía verbal en los 

insultos entre Esquines y Demóstenes». Humanitas 77: 67-85. 



 
 

 

316 

 

FORTENBAUGH, W. W. (1985). «Theophrastus on Delivery». W. W. Fortenbaugh, P. M. 

Huby & A. A. Long (eds.). Theophrastus of Eresus. On his Life and Work. New 

Brunswick-Oxford: 269-288. 

FRANCHI, E. (2015). «The Phocian Desperation and the ‘Third’ Sacred War». Hormos 7: 

49-71. 

FRANCHI, E. (2020). «The Ambivalent Legacy of the Crisaeans: Athens’ Interstate 

Relations (and the Phocian Factor) in 4th-Century Public Discourse». Klio 102.2: 

509-535. 

FRONTISI-DUCROUX, F. (1992). «Un scandale à Athènes : faire le comos sans masque». 

DHA 18.1: 245-256. 

FURLEY, W. D. (1996). Andokides and the Herms. A Study of Crisis in Fifth-Century 

Athenian Religion. London. 

GAGARIN, M. (2005). Antiphon. The Speeches. Cambridge [=1997]. 

GALLO, L. (2019) «Allies and Foes (II)». G. Martin (ed.). The Oxford Handbook of 

Demosthenes. Oxford: 352-362. 

GARLAND, R. (1988). The Greek Way of Death. Ithaca-New York [=1985]. 

GARVIE, A. F. (2009). Aeschylus. Persae. Oxford-New York. 

GREANEY, G. L. (2005). Aeschines. De Falsa Legatione / On the False Embassy. New 

York-Ontario. 

GRIFFITH, M. (2017). Sophocles. Antigone. Cambridge [=1999]. 

HAMMOND, N. G. L. (1994). «Philip’s Actions in 347 and Early 346 B. C.». CQ 44.2: 

367-374. 

HAMMOND, N. G. L. & GRIFFITH, G. T. (1979). A History of Macedonia (vol. 2). Oxford. 

HANSEN, M. H. (1975). Eisangelia. The Sovereignty of the People’s Court in Athens in 

the Fourth Century B.C. Odense. 

HARDING, P. (1987). «Rhetoric and Politics in Fourth-Century Athens». Phoenix 41.1: 



 
 

 

317 

 

25-39. 

HARDING, P. (1994). «Comedy and Rhetoric». I. Worthington (ed.). Persuasion: Greek 

Rhetoric in Action. London-New York: 196-221. 

HARRIS, E. M. (1986). «The Names of Aeschines’ Brothers-in-Law». AJPh 107.1: 99-

102. 

HARRIS, E. M. (1995). Aeschines and Athenian Politics. Oxford. 

HARRIS, E. M. (2006). «The Rule of Law in Athenian Democracy. Reflections on the 

Judicial Oath». Dike 9: 157. 

HARRIS, E. M. (2015). «The Family, the Community and Murder: The Role of Pollution 

in Athenian Homicide Law». C Ando & J. Rüpke (eds.). Public and Private in 

Ancient Mediterranean Law and Religion. Berlin-Boston: 11-36. 

HARRIS, E. M. (2017). «How to “Act” in an Athenian Court: Emotions and Forensic 

Performance». S. Papaioannou, A. Serafim & B. da Vela (eds.). The Theatre of 

Justice: Aspects of Performance in Greco-Roman Oratory and Rhetoric. 

Leiden- Boston: 223-242. 

HATCH, W. H. P. (1908). «The Use of ἀλιτήριος , ἀλιτρός , ἀραῖος , ἐναγής , ἐνθύμιος , 

παλαμναῖος , and προστρόπαιος: A Study in Greek Lexicography». HSPh 19: 

157- 186. 

HEDRICK, C. W. (1988). «The Temple and Cult of Apollo Patroos in Athens». AJA 92.2: 

185-210. 

HERMAN, G. (2002). Ritualised Friendship & the Greek City. Cambridge [=1987]. 

HERNÁNDEZ MUÑOZ, F. (1989). «Εὔνοια como elemento estructural del discurso Sobre 

la corona». Minerva 3: 173-188. 

HERNÁNDEZ MUÑOZ, F. (2006). «Demóstenes, Esquines y el teatro». M. Valverde 

Sánchez, E. Calderón Dorda, A. Morales Ortiz (eds.). Koinòs lógos: homenaje al 

profesor José García López. Murcia: 425-430. 

HERRMAN, J. (2019) Demosthenes. Selected Political Speeches. Cambridge. 



 
 

 

318 

 

HERRMAN, J. (2020). «Seing others as Athenians in Demosthenes third Philippic». J. 

Filonik, B. Griffith-Williams & J. Kucharski (eds.). The Making of Identities in 

Athenian Oratory. London-New York: 137-150. 

HESK, J. (2000). Deception and Democracy in Classical Athens. Cambridge. 

HOBDEN, F. (2007). «Imagining Past and Present: A Rhetorical Strategy in Aeschines 3, 

Against Ctesiphon». CQ 57.2: 490-501. 

HOBDEN, F. (2009). «Symposion and the Rhetorics of Commensality in Demosthenes 19, 

On the False Embassy». C. Mann, M. Haake & R. von den Hoff (eds.). 

Rollenbilder in der athenischen Demokratie. Medien, Gruppen, Räume in 

politischen und sozialen System. Wiesbaden: 71-87. 

HORNBLOWER, S. (2007). «Did the Delphic Amphiktiony Play a Political Role in the 

Classical Period?». MHR 22.1: 39-56. 

HORNBLOWER, S. (2011). The Greek World 479-323 BC. London-New York [=1985]. 

HORVÁTH, L. (2014). Der >Neue Hypereides<. Textedition, Studien und Erläuterungen. 

Berlin-München-Boston. 

JACOBY, F. (1923-1958). Die Fragmente der griechischen Historiker. Berlin.  

JAEGER, W. (1966). «Solon’s Eunomia». A. M. Fiske (ed.). Five Essays. Montreal: 75-

100. 

JENSEN, CHR., (1963). Hyperides orationes sex cum ceterarum fragmentis. 

Stuttgart- Leipzig. 

JOHANSEN, M. W. (2009). Belief, Fear, and Manipulation: The Intersection of Religion 

and the Athenian Legal System in the Second Half of the 5th Century BCE. 

Burnaby.  

KAPPARIS, K. A. (1999) Apollodoros «Against Neaira» [D 19]. Leiden-Boston. 

KAZANTZIDIS, G. (2021). «“You are Mad!” Allegations of Insanity in Greek Comedy and 

Rhetoric». S. Papaioannou & A. Serafim (eds.). Comic Invective in Ancient Greek 

and Roman Oratory. Berlin-Boston: 107-124. 



 
 

 

319 

 

KONSTAN, D. (2004). Pity Transformed. London [=2001]. 

KONSTAN, D. (2006). The Emotions of the Ancient Greeks. Studies in Aristotle and 

Classic Literature. Toronto. 

KONSTANTINIDOU, K. (2014). «Oath and Curse». A. H. Sommerstein & I. C. Torrance 

(eds.). Oath and Swearing in Ancient Greece. Berlin-Boston: 6-47. 

KREMMYDAS, C. (2013). «The Discourse of Deception and Characterization in Attic 

Oratory». GRBS 53: 51-89. 

KRENTZ, P. (2015). Xenophon. Hellenika II.3.11-IV.2.8. Oxford-Havertown [=1995]. 

LEÃO, D. F. (2001). Sólon. Ética e política. Coimbra. 

LEHMANN, H. J. C. (2019). «The Rhetoric of Home and Homeland in Demosthenes 19 

On the False Embassy». AJPh 140.4: 643-670. 

LEITE, P. G. (2014) Ética e retórica forense: asebeia e hybris na caracterização dos 

adversários em Demóstenes. Coimbra-São Paulo. 

LEITE, P. G. (2017). Religião e jogos de poder. O Contra Mídias de Demóstenes. Curitiba. 

LEITE, P. G. (2020) «The Use of the asébeia Argument in Demosthenes’ Against 

Androtion». V. M. Ramón Palerm & A. C. Vicente Sánchez (eds.). Asébeia. 

Estudios sobre la irreligiosidad en Grecia / Studies in Greek Irreligiosity. Madrid-

Salamanca: 73-93. 

LÓPEZ MOLINA, S. (2020). «Sacrificios». A. Bernabé Pajares & S. Macías Otero (eds.). 

Religión Griega. Una visión integradora. Madrid: 143-151. 

LUCAS DE DIOS, J. M. (2001). Esquines. Discursos. Testimonios y cartas. Madrid. 

MACDOWELL, D. M. (1963). Athenian Homicide Law in the Age of Orators. Manchester. 

MACDOWELL, D. M. (2002). Demosthenes. Against Meidias. Oxford [=1990]. 

MACDOWELL, D. M. (2003). Andokides. On the Mysteries. Oxford [=1962]. 

MACDOWELL, D. M. (2006). Demosthenes. On the False Embassy (Oration 19). Oxford 

[=2000]. 



 
 

 

320 

 

MACDOWELL, D. M. (2009). Demosthenes the Orator. Oxford. 

MACÍAS OTERO, S. (2020). «La purificación». A. Bernabé Pajares & S. Macías Otero 

(eds.). Religión Griega. Una visión integradora. Madrid: 161-172. 

MAFFI, A. (1982). «τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ὅσια. Contributo allo studio della terminologia 

giuridico-sacrale greca». J. Modrzejewski & D. Liebs (eds.). Symposion 1977. 

Vorträge zur griechischen und hellenistischen Rechtsgeschichte (Chantilly, 1.-4. 

Juni 1977). Köln-Wien: 33-53. 

MARCO SIMÓN, F. (2020). «Magia, asébeia y alteridad femenina en la Atenas Clásica». 

V. M. Ramón Palerm & A. C. Vicente Sánchez (eds.). Asebéia. Estudios sobre la 

irreligiosidad en Grecia / Studies in Greek Irreligiosity. Madrid-Salamanca: 95-

110. 

MARTIN, G. (2009). Divine Talk. Religious Argumentation in Demosthenes. Oxford. 

MATHIEU, G. & BREMOND, E. (1972). Isocrate. Discours (vol. 4). Paris. 

MEDDA, E. (2016). Lisia. Orazioni (vol. 1). Milano [=1991]. 

MIKALSON, J. D. (1983). Athenian Popular Religion. Chapel Hill-London. 

MIKALSON, J. D. (2010). Greek Popular Religion in Greek Philosophy. Oxford. 

MIKALSON, J. D. (2016). New Aspects of Religion in Ancient Athens. Honors, Authorities, 

Esthetics, and Society. Leiden-Boston. 

MIRHADY, D. C. (2007). «The Dikast’s Oath and the Question of Fact». A. H. 

Sommerstein & J. Fletcher (eds.). Horkos. The Oath in Greek Society. Exeter: 

48- 59. 

MOULINIER, L. (1952). Le pur et l’impur dans la pensée des Grecs d’Homére a Aristote. 

Paris. 

MUÑOZ LLAMOSAS, V. (2008). «Insultos e invectiva entre Demóstenes y Esquines». 

Minerva 21: 33-49. 

NAIDEN, F. S. (2006). Ancient Supplication. Oxford. 



 
 

 

321 

 

NAIDEN, F. S. (2013). Smoke Signals for the Gods. Ancient Greek Sacrifice from the 

Archaic through Roman Periods. Oxford. 

NAIDEN, F. S. (2015). «The Sword Did It: A Greek Explanation for Suicide». CQ 65.1: 

85-95. 

NICHOLS, R. J. (2019). «Corruption». G. Martin (ed.). The Oxford Handbook of 

Demosthenes. Oxford: 168-178. 

NOUSSIA-FANTUZZI, M. (2010). Solon the Athenian, the Poetic Fragments. 

Leiden- Boston. 

O’CONNELL, P. A. (2017). The Rhetoric of Seeing in Attic Forensic Oratory. Austin. 

OBER, J. (1989) Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and the Power 

of the People. Princeton. 

OLSON, S. D. (1998). Aristophanes. Peace. Oxford. 

OLSON, S. D. (2004). Aristophanes. Acharnians. Oxford [=2002]. 

PAGE, D. L. (2008). Further Greek Epigrams. Epigrams before A.D. 50 from the Greek 

Anthology and Other Sources, not Included in Hellenistic Epigrams or the 

Garland of Philip. Cambridge [=1981]. 

PAPAIOANNOU, S. & SERAFIM, A. (2021). Comic Invective in Ancient Greek and Roman 

Oratory. Berlin-Boston. 

PAPAIOANNOU, S., SERAFIM, A. & DEMETRIOU, K. (2021). Rhetoric and Religion in 

Ancient Greece and Rome. Berlin-Boston. 

PARKE, H. W. (1967). Oracles of Zeus. Dodona. Olympia. Ammon. Oxford. 

PARKER, R. (1996). Miasma: Pollution and Purification in Early Greek Religion. Oxford 

[=1983]. 

PARKER, R. (1997). Athenian Religion. A History. Oxford. 

PARKER, R. (2005). Polytheism and Society at Athens. Oxford. 

PATERA, M. (2014). Figures grecques de l’épouvante de l’antiquité au présent. Peurs 



 
 

 

322 

 

enfantines et adultes. Leiden-Boston. 

PEELS, S. (2016). Hosios. A Semantic Study of Greek Piety. Leiden-Boston. 

PEELS-MATTHEY, S. (2020). «(οὐχ) ὅσιος vs. (οὐ) θέμις: A Comparative Analysis». V. 

M. Ramón Palerm & A. C. Vicente Sánchez (eds.). Asébeia. Estudios sobre la 

irreligiosidad en Grecia / Studies in Greek Irreligiosity. Madrid-Salamanca: 

111- 125. 

PERLMAN, S. (1964). «Quotations from Poetry in Attic Orators of the Fourth Century B. 

C.». AJPh 85.2: 155-172. 

PICKARD-CAMBRIDGE, A. (1973). The Dramatic Festivals of Athens. Oxford. 

PLASTOW, C. (2020). Homicide in the Attic Orators. Rhetoric, Ideology, and Context. 

London-New York. 

PLESCIA, J. (1970). Oath and Perjury. Tallahassee. 

RACKHAM, H. (1935). Aristotle. The Athenian Constitution. The Eudemian Ethics. On 

Virtues and Vices. London-Cambridge (Mass.). 

RAMÓN PALERM, V. M. (2011). «La comedia griega antigua: Aristófanes». A. C. Vicente 

Sánchez & J. A. Beltrán Cebollada (eds.). Grecia y Roma a escena. El teatro 

grecolatino: actualización y perspectivas. Madrid: 97-129. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2014). «Metodología para la investigación de la irreligiosidad 

en la Atenas clásica». Myrtia 29: 149-162. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2016). «Radicalmente (im)píos: los pares ἀσεβής/εὐσεβής, 

ἄσεπτος/σεπτός, ἄσεμνος/ σεμνός». E. Calderón Dorda & S. Perea Yébenes (eds.). 

Estudios sobre el vocabulario religioso griego. Madrid-Salamanca: 159-168. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2018a). «Irreligiosidad y literatura en Atenas: actualización 

científica». V. M. Ramón Palerm, G. Sopeña Genzor & A. C. Vicente Sánchez 

(eds.). Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica. Coimbra-São Paulo: 

19- 62. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2018b). «Comedia». V. M. Ramón Palerm, G. Sopeña Genzor 



 
 

 

323 

 

& A. C. Vicente Sánchez (eds.). Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica. 

Coimbra- São Paulo: 154-205. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2018c). «Oratoria». V. M. Ramón Palerm, G. Sopeña Genzor & 

A. C. Vicente Sánchez (eds.). Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica. 

Coimbra-São Paulo: 206-240. 

RAMÓN PALERM, V. M. (2019). «From the Classical Age to Plutarch: A Diachronic Study 

of the Term ἀλιτήριος in Greek Literature». D. F. Leão & L. Roig Lanzillotta 

(eds.). A Man of Many Interests: Plutarch on Religion, Myth, and Magic. Essays 

in Honor of Aurelio Pérez Jiménez. Leiden-Boston: 228-239. 

RAMÓN PALERM, V. M., SOPEÑA GENZOR, G. & VICENTE SÁNCHEZ, A. C. (2018). 

Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica. Coimbra-São Paulo. 

RAMÓN PALERM, V. M. & VICENTE SÁNCHEZ, A. C. (2020). Asébeia. Estudios sobre la 

irreligiosidad en Grecia / Studies in Greek Irreligiosity. Madrid-Salamanca. 

RHODES, P. J. (1972). The Athenian Boule. Oxford. 

RHODES, P. J. (2007). «Oaths and Political Life». A. H. Sommerstein & J. Fletcher (eds.). 

Horkos. The Oath in Greek Society. Exeter: 11-25. 

ROBERTSON, N. (1978). «The Myth of the First Sacred War». CQ 28.1: 38-73. 

ROISMAN, J. (2019). «The Rhetoric of Social and Political Values». G. Martin (ed.). The 

Oxford Handbook of Demosthenes. Oxford: 232-246. 

ROSS, W. D. (1975). Aristotelis Ars rhetorica. Oxford [=1959]. 

RUBINSTEIN, L. (2000). Litigation and Cooperation: Supporting Speakers in the Courts 

of Classical Athens. Stuttgart. 

RUBINSTEIN, L. (2004) «Stirring up Dicastic Anger». D. L. Cairns & R. A. Knox (eds.). 

Law, Rhetoric and Comedy in Classical Athens: Essays in Honor of Douglas M. 

MacDowell. Swansea. 

RUBINSTEIN, L. (2005). «Differentiated Rhetorical Strategies in Athenian Courts». D. 

Cohen & M. Gagarin (eds.). The Cambridge Companion to Ancient Greek Law. 



 
 

 

324 

 

Cambridge: 129-145. 

RUDHARDT, J. (1992). Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs 

du culte dans la Grèce classique. Paris [=Genève 1958]. 

RYDER, T. T. B. (2000). «Demosthenes and Philip II». I. Worthington (ed.). Demosthenes. 

Stateman and Orator. London-New York: 45-89. 

SÁNCHEZ, P. (1997). «Le serment amphictionique [Aeschn. Legat. (2) 115]: un faux du 

IVe siècle?». Historia 46.2: 158-171. 

SÁNCHEZ, P. (2001). L’Amphictionie des Pyles et Delfes: recherches sur son rôle 

historique, des origines au IIe siècle de notre ère. Stuttgart. 

SÁNCHEZ SANZ, J. (1989). Retórica a Alejandro. Salamanca. 

SANDERS, E. (2012). «“He is a Liar, a Bounder, and a Cad”. The Arousal of Hostile 

Emotions in Attic Forensic Oratory». A. Chaniotis (ed.). Unveiling Emotions. 

Sources and Methods for the Study of Emotions in Greek World. Stuttgart: 359-

387. 

SANDERS, E. (2014). Envy & Jealousy in Classical Athens. A Socio-Psychological 

Approach. Oxford. 

SANDERS, E. (2016). «Persuasion through Emotions in Athenian Deliberative Oratory». 

E. Sanders & M. Johncock (eds.). Emotion and Persuasion in Classical Antiquity. 

Stuttgart: 57-73. 

SCHMIDT-HOFNER, S. (2019). «Visions of Attica». G. Martin (ed.). The Oxford Handbook 

of Demosthenes. Oxford: 191-205. 

SEALEY, R. (1993). Demosthenes & His Time. A Study in Defeat. New York-Oxford. 

SERAFIM, A. (2017). «“Conventions” in / as Performance: Addressing the Audience in 

Selected Public Speeches of Demosthenes». S. Papaioannou, A. Serafim & B. da 

Vela (eds.). Theatre of Justice. Aspects of Performance in Greco-Roman Oratory 

and Rhetoric. Leiden-Boston: 26-41. 

SERAFIM, A. (2019a). Attic Oratory and Performance. Oxford-New York. 



 
 

 

325 

 

SERAFIM, A. (2019b). «Thespians in the Law-Court: Sincerity, Community and 

Persuasion in Selected Speeches of Forensic Oratory». A. Markantonatos & E. 

Volonaki (eds.). Poet and Orator. A Symbiotic Relationship in Democratic 

Athens. Berlin-Boston: 347-362. 

SERAFIM, A. (2020). «Feel between the Lines: Emotion, Language and Persuasion in Attic 

Forensic Oratory». S. Papaioannou, A. Serafim & K. Demetriou (eds.). The 

Ancient Art of Persuasion across Genres and Topics. Leiden-Boston: 137-152. 

SERAFIM, A. (2021a) Religious Discourse in Attic Oratory and Politics. London-New 

York. 

SERAFIM, A. (2021b). «“I, He, We, You, They”: Addresses to the Audience as a Means 

of Unity/Division in Attic Forensic Oratory». A. N. Michalopoulos et al. (eds.). 

The Rhetoric of Unity and Division in Ancient Literature. Berlin-Boston: 71-98. 

SOKOLOWSKI, F. (1969). Lois sacrées des cités grecques. Paris. 

SOMMERSTEIN, A. H. (1997). The Comedies of Aristophanes. Knights. Warminster 

[=1981]. 

SOMMERSTEIN, A. H. (2014a) «How Oaths are Expressed». A. H. Sommerstein & I. C. 

Torrance (eds.). Oath and State in Ancient Greece. Göttingen: 76-85. 

SOMMERSTEIN, A. H. (2014b). «The Informal Oath». A. H. Sommerstein & I. C. Torrance 

(eds.). Göttingen: 315-347. 

SOMMERSTEIN, A. H. & BAYLISS, A. J. (2013). Oath and State in Ancient Greece. Berlin-

Boston. 

SOREL, R. (2015). Dictionnaire du paganisme grec. Paris. 

SOURVINOU-INWOOD, C. (2000). «What is Polis Religion?». R. Buxton (ed.). Oxford 

Readings in Greek Religion. Oxford: 13-37. 

SPATHARAS, D. (2019). Emotions, Persuasion, and Public Discourse in Classical Athens. 

Berlin-Boston. 

STEINBOCK, B. (2013). «Contesting the Lessons from the Past: Aeschines’Use of Social 



 
 

 

326 

 

Memory». TAPhA 143.1: 65-103. 

STOREY, I. C. (2008). «“Bad” Language in Aristophanes». I. Sluiter & R. M. Rosen (eds.). 

Kakos. Badness and Anti-Value in Classical Antiquity. Leiden-Boston. 

SUÁREZ DE LA TORRE, E. (2001). «La noción de daimon en la literatura griega de la Grecia 

arcaica y clásica». A. Pérez Jiménez & G. Cruz Andreotti (eds.). Seres 

Intermedios. Ángeles, Demonios y Genios en el Mundo Mediterráneo. Madrid-

Málaga: 47-87. 

THOMAS, R. (2011). «“And You, the Demos, Made an Uproar”: Performance, Mass 

Audiences and Text in the Athenian Democracy». A. P. M. Lardinois, J. H. Blok 

& M. G. van der Poel (eds.). Sacred Words. Orality, Literacy, and Religion. 

Leiden-Boston: 161-190. 

TODD, S. C. (1993). The Shape of Athenian Law. Oxford. 

TODD, S. C. (2009). «Hypereides Against Diondas, Demosthenes On the Crown, and the 

Rhetoric of Political Failure». BICS 52: 161-174. 

USHER, S. (2007). Greek Oratory. Tradition and Originality. Oxford [=1999]. 

USHER, S. (2010). «Apostrophe in Greek Oratory». Rhetorica 28.4: 351-362. 

VALDÉS, M., FORNIS, C. & PLÁCIDO, D. (2007). «El sacrificio a las Semnai Theai en 

Atenas: autoridad y silencio (hesychia) en el Areópago y revitalización del culto 

en el s. IV». Ilu 19: 107-132. 

VATRI, A. (2020). «Poetry in the Lawcourt: How to (Re)cite It and How to Recognize It». 

S. Papaioannou, A. Serafim & K. Demetriou (eds.). The Ancient Art of Persuasion 

across Genres and Topics. Leiden-Boston: 299-318. 

VELA TEJADA, J. (2020). «Jenofonte contra la impiedad». V. M. Ramón Palerm & A. C. 

Vicente Sánchez (eds.). Asebéia. Estudios sobre la irreligiosidad en Grecia / 

Studies in Greek Irreligiosity. Madrid-Salamanca: 243-265. 

VERGARA RECREO, S. (2021a). «ἱερόσυλος: un término irreligioso al servicio de la 

diatriba política». CFC(g) 31: 55-65. 



 
 

 

327 

 

VERGARA RECREO, S. (2021b). Ateísmo, retórica y política. El léxico irreligioso en 

Contra Andócides por impiedad de Lisias. Madrid. 

VERGARA RECREO, S. (2021c). «Demóstenes y la muerte de Filipo: aproximación retórica 

a través de los relatos de Esquines y de Plutarco», Ploutarchos 18: 87-100. 

VERNANT, J.-P. (1980). Myth and Society in Ancient Greece. Sussex [=Mythe et société 

en Grèce ancienne. 1974]. 

VERSNEL, H. S. (2011). Coping with the Gods. Wayward Readings in Greek Theology. 

Leiden-Boston. 

VICENTE SÁNCHEZ, A. C. (2018). «Tragedia». V. M. Ramón Palerm, G. Sopeña Genzor 

& A. C. Vicente Sánchez (eds.). Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica. 

Coimbra-São Paulo: 69-150. 

VICENTE SÁNCHEZ, A. C. (2021). Sagrado y sacrílego (ὅσιος y ἀνόσιος) en la tragedia 

griega. Madrid. 

WANKEL, H. (1976). Demosthenes: Rede fur Ktesiphon uber den Kranz. Heidelberg. 

WEBB, R. (2009). Ekphrasis, Imagination, and Persuasion in Ancient Rhetorical Theory 

and Practice. Burlington. 

WEST, M. L. (1978). Hesiod. Works & Days. Oxford. 

WESTWOOD, G. (2020). The Rhetoric of the Past in Demosthenes and Aeschines. Oratory, 

History, and Politics in Classical Athens. Oxford. 

WESTWOOD, G. (2021). «Audience Memory as Evidence in the Trial on the Crown». A. 

Markantonatos, V. Liotsakis & A. Serafim (eds.). Witnesses and Evidence in 

Ancient Greek Literature. Berlin-Boston: 59-80. 

WHITMARSH, T. (2015). Battling the Gods. Atheism in the Ancient World. London. 

WILLEY, H. (2019). «Religion». G. Martin (ed.). The Oxford Handbook of Demosthenes. 

Oxford: 271-282. 

WILSON, N. G. (2007). Aristophanis fabulae (vol. 1). Oxford. 



 
 

 

328 

 

WINIARCZYK, M. (1990). «Methodisches zum antiken Atheismus». RhM 133.1: 1-15. 

WINIARCZYK, M. (1992). «Wer galt im Alterum als Atheist? 2 Teil». Philologus 136.2: 

306-310. 

WINIARCZYK, M. (1994). Bibliographie zum Antiken Atheismus 17. Jahrhundert-1990. 

Bonn. 

WINIARCZYK, M. (2016). Diagoras of Melos. A Contribution to the History of Ancient 

Atheism. Berlin-Boston. 

WOJCIECH, K. (2019). «The Place of Oratory in Fourth-Century Politics and Culture». G. 

Martin (ed.). The Oxford Handbook of Demosthenes. Oxford: 44-58. 

WORMAN, N. (2004). «Insult and Oral Excess in the Disputes between Aeschines and 

Demosthenes» AJPh 125.1: 1-25. 

WORMAN, N. (2008). Abusive Mouths in Classical Athens. Cambridge. 

WORTHINGTON, I. (1995). A Historical Commentary on Dinarchus. Rhetoric and 

Conspiracy in Later Fourth-Century Athens. Ann Arbor [=1987]. 

WORTHINGTON, I. (2000). «Demosthenes’ (In)activity during the Reign of Alexander the 

Great». I. Worthington (ed.). Demosthenes Stateman and Orator. London: 90-

113. 

WORTHINGTON, I. (2003). «The Length of an Athenian Public Trial: A Reply to Professor 

MacDowell». Hermes 131.3: 364-371. 

WORTHINGTON, I. (2013). Demosthenes of Athens and the Fall of Classical Greece. 

Oxford. 

WORTHINGTON, I. (2014). By the Spear. Philip II, Alexander the Great and the Rise and 

Fall of the Macedonian Empire. Oxford. 

YUNIS, H. (2001). Demosthenes: On the Crown. Cambridge. 

  



 
 

 

329 

 

INDEX LOCORUM 

 

Abreviaturas: 

AP = Anthologia Palatina. 

CID = Corpus des inscriptions de Delphes (vol. 4). F. LEFÈVRE (ed.). Paris 2002. 

FGrH = Die Fragmente der griechischen Historiker. F. JACOBY (ed.). Berlin 1923-

1958. 

IG II2= Inscriptiones Graecae. Inscriptiones Atticae Euclidis anno posteriores. J. 

KIRCHNER (ed.). Berlin 1913-1940. 

LSCG = Lois sacrées des cités grecques. F. SOKOLOWSKI (ed.). Paris 1969. 

RhG = Rhetores graeci (vol.1). L. SPENGEL (ed.). Leipzig 1894. 

 

ANAXILAS 

frg. 22 Kassel–Austin: 244 n. 714. 

ANAXÍMENES DE LÁMPSACO 

Rh. 1426a19-b21: 57 n. 186; 1427b30-

1428a11: 13 n. 21, 58 n. 188, 263 

n. 773; 1432a33-38: 96-97; 

1432b11-14: 45 n. 143; 1432b32-

1433a31: 51 n. 164; 1434a17-32: 

25 n. 70; 1436b32-36: 127 n. 

394; 1441b16-23: 22 n. 60; 

1442b12-16: 114 n. 362; 

1443b14-21: 118 n. 370. 

ANDÓCIDES 

 
 Se resaltan en negrita todos aquellos textos traducidos a lo largo del trabajo. 

1.19: 68 n. 220; 23: 68 n. 220; 32: 226 n. 

663; 51: 75 n. 243; 113: 101 y n. 

313; 116: 68 n. 220; 125: 220 n. 

647; 126: 43 nn. 137 y 139; 130: 

75 n. 243; 131: 75 n. 243. 

ANTIFONTE 

1.5: 68 n. 220; 17: 220 n. 647. 

2.1.3: 226 n. 662; 2.1.10: 26 n. 74, 147 n. 

452, 190 n. 569; 2.1.11: 226 n. 

662; 2.3.10: 146 n. 448.  

3.2.1-2: 127 n. 394; 3.4.9: 146 n. 448. 

4.1.3-4: 75 n. 242; 4.1.4: 145-146; 4.2.8: 

75 n. 242, 146 n. 448; 4.2.9: 226 

n. 662; 4.3.7: 75 n. 242; 4.4.10: 



 
 

 

330 

 

75 n. 242, 146 n. 448; 4.4.11: 26 

n. 75. 

5.1-2: 127 n. 394; 10: 111 n. 352; 11: 43 

nn. 137 y 139, 273 n. 790, 274 n. 

793; 91: 139 n. 428, 226 n. 662; 

93: 226 n. 662. 

6.6: 131 n. 406; 48: 68 n. 220; 51: 68 n. 

220. 

AP 

7.245: 277 n. 801. 

ARISTÓFANES 

Ach. 44: 146 n. 451; 109: 178 n. 541; 

135: 178 n. 541; 182-183: 27; 

285: 221 n. 648; 289-291: 221 n. 

648; 372: 178 n. 541; 524-529: 

186 n. 558; 833: 62 n. 202; 853: 

239 n. 701; 934: 35 n. 107. 

Av. 983: 178 n. 541; 1016: 178 n. 541. 

Eq. 34: 35 n. 107; 269: 178 n. 541; 324-

325: 27; 328-329: 27; 893: 78; 

1283: 239 n. 701. 

Lys. 283: 35 n. 107; 371: 35 n. 107; 397: 

35 n. 107; 635: 35 n. 107. 

Nu. 40: 62 n. 202; 103: 178 n. 541; 445-

451: 27; 449: 178 n. 541; 581: 35 

n. 107; 1492: 178 n. 541.  

Pax 9-10: 79; 304: 171 n. 517; 1045: 178 

n. 541; 1063: 62 n. 202; 1172: 35 

n. 107. 

Ra. 106: 239 n. 701; 285-293: 244 n. 

713; 909: 178 n. 541; 921: 239 n. 

701. 

Th. 331-351: 41 n. 128. 

Pl. 454: 76 n. 251; 526: 62 n. 202. 

ARISTÓTELES 

AP 35-36: 152 n. 469; 54.7: 229 n. 671; 

55.3: 249 n. 728; 57.3: 132 n. 

408. 

EN 1095b23: 86 n. 274; 1110b27-30: 87 

n. 277; 1128b10-35: 106 n. 333; 

1177b10: 105 n. 326. 

Rh. 1356a1-20: 13 n. 18; 1368a10-37: 57 

n. 186, 68 n. 221; 1368a10-13: 

232 n. 680; 1377a8-b12: 96 n. 

296; 1377b23-25: 75 n. 247; 

1378a30-32: 196 n. 583; 

1379b30-31: 25 n. 70; 1382a1-

14: 87 n. 276; 1382a22-1383b10: 

222 n. 653, 288 n. 829; 1382a22-

25: 98 n. 302; 1383a5-8: 288 n. 

830; 1383b11-1384a27: 237 n. 

697; 1383b12: 106 n. 333; 

1385b13-19: 209 n. 609; 

1386a35-b7: 95 n. 294; 1386b16-

24: 123 n. 387; 1386b28-29: 105 

n. 326; 1388a32-b1: 220 n. 644; 

1390b24-27: 234 n. 684; 

1403b20-36: 71 n. 231; 1403b26-

35: 92 n. 285; 1410b34: 73 n. 



 
 

 

331 

 

237; 1411a31-35: 219 n. 643; 

1419b10-1420a8: 118 n. 370. 

VV 1251a30-33: 31 n. 94. 

CALÍSTENES DE OLINTO 

FGrH 124 F 1: 186 n. 557. 

CID 

1.10 (= 4.1): 186 n. 559. 

DEMADES 

1.21: 82. 

DEMÓSTENES 

1-3: 16 n. 30. 

1.8: 15 n. 25; 13: 15 n. 25. 

2.5: 64 n. 207; 6: 15 n. 25; 10: 64 n. 207; 

18-19: 73 n. 235; 27-28: 15 n. 25. 

3.33: 232 n. 678. 

4.8: 232 n. 678. 

5.6-8: 24 n. 67; 10: 30 n. 88; 14-19: 58 n. 

189; 22: 20 n. 49, 57 n. 183. 

6.21: 119 n. 373; 22: 164 n. 483; 24-25: 

104 n. 321; 24: 119 n. 373; 30: 30 

n. 88. 

7.18-20: 164 n. 482; 23: 164 n. 482; 30-

31: 164 n. 482; 32: 269 n. 783; 

36-37: 67 n. 218. 

8.14-20: 164 n. 486, 236 n. 691; 18: 177 

n. 536, 281 n. 809; 34: 232 n. 

678; 42-43: 104 n. 321; 43: 119 

n. 373; 46: 232 n. 678; 49: 232 n. 

678; 63-64: 67 n. 218; 75: 232 n. 

678. 

9.5: 232 n. 678; 12: 177 n. 536; 15-16: 

64 n. 208; 18: 281 n. 809; 20: 164 

n. 486, 236 n. 691; 26-27: 164 n. 

483; 27: 20 n. 52, 269 n. 783, 281 

nn. 807 y 809; 32: 20 n. 49, 57 n. 

183; 33: 177 n. 536; 34-35: 237 

n. 695; 34: 64 n. 207, 269 n. 783; 

36: 104 n. 321; 39: 103 n. 317; 

54: 12 n. 16, 56 n. 180, 105 n. 

325; 58: 281 n. 811; 59-62: 177 

n. 536; 67: 105 n. 325; 70-71: 104 

n. 321; 72: 269 n. 783; 79: 154 n. 

475. 

10.4: 104 n. 321, 119 n. 373; 7-10: 103 

n. 318; 7: 232 n. 678; 8-10: 20 n. 

52; 10: 269 n. 783; 11: 64; 14-15: 

104 n. 321; 15: 119 n. 373; 18: 64 

n. 207; 25: 232 n. 678; 71: 232 n. 

678. 

11.5: 165 n. 487, 236 n. 692. 

12.11: 164 n. 486, 235 n. 690. 

13.12: 154 n. 475; 32: 39 n. 120. 

14.32: 107 n. 338. 

17: 210 n. 613; 4: 281 n. 806; 7: 281 n. 

806; 16: 281 n. 808. 

18.1-8: 231, 286 n. 825; 1-2: 66 n. 213, 

231 n. 675; 10: 50 n. 158; 17-251: 

231; 19-52: 231 n. 676; 35: 30 n. 

88; 45: 232 n. 677; 46: 35 n. 108, 

231-233; 48: 234 n. 682, 281 nn. 



 
 

 

332 

 

808-810; 61: 35 n. 108, 233-235, 

279 n. 802; 65: 104 n. 321; 68: 

104 n. 321; 70-71: 235 n. 687; 71: 

281 nn. 809 y 811; 79: 281 n. 

811; 80: 236 n. 693; 81-82: 281 

n. 811; 84: 236 n. 694; 87: 235 n. 

689; 88-92: 236 n. 694; 93: 64 n. 

206, 235-237, 293; 117-120: 238 

n. 699; 118: 238 n. 698; 119: 35 

n. 108, 237-239; 122-131: 239 n. 

703; 123-126: 239 n. 704; 127: 

239 n. 705; 128: 76 n. 252, 239-

241; 129: 80 n. 262, 216 n. 633, 

242 n. 708; 130: 41 n. 129, 241-

244, 272 n. 789; 132: 244 n. 715; 

133: 244 n. 716; 134: 244-246; 

137: 227 n. 665; 139: 260 n. 766; 

140-141: 246-250; 142: 250 n. 

730; 143-152: 250 n. 731; 143: 

166 n. 493; 149-150: 250 n. 732; 

150: 254 n. 744; 151: 254 n. 745; 

152-158: 166 n. 493; 152: 250 n. 

733; 153: 221 n. 649, 250-252; 

154-158: 252 n. 739; 154: 252 n. 

741; 155: 252-255, 292 n. 832; 

156: 255 n. 749; 157: 255-256, 

292 n. 832; 158-159: 257-259, 

295; 159-160: 244 n. 713; 159: 

75 n. 244, 212 n. 621; 160-251: 

251 n. 734; 160-188: 259 n. 757; 

168-179: 166 n. 494; 168: 166 n. 

493; 179: 154 n. 475; 188: 251 n. 

735; 189: 259 n. 758; 192-195: 

259 n. 760; 194: 251 n. 735; 195: 

251 n. 737, 259 n. 761; 199-210: 

259 n. 763; 209: 39 n. 120, 80 n. 

262, 258-261; 211-214: 166 n. 

495; 212: 39 n. 120, 261-263; 

216: 53 n. 167, 167 n. 497, 264 n. 

774; 217: 66 n. 213, 264-265; 

222-223: 166 n. 496; 228-243: 

266 n. 777; 228: 266 n. 778; 236: 

266 n. 778; 240: 265-267; 241: 

267 n. 781; 242: 260 n. 766, 268 

n. 782; 243: 268 n. 782; 244: 39 

n. 120, 267-269, 285 n. 821; 248: 

167 n. 499; 252-296: 270; 252-

275: 270; 253: 251 n. 737, 270 n. 

784; 257-265: 270 n. 785; 257: 

80 n. 263; 258: 109 n. 343; 259-

260: 79 n. 259; 262-267: 80 n. 

262; 265: 270 n. 785; 276-296: 

270; 276: 99 n. 309, 270 n. 786; 

277-290: 270 n. 787; 279: 221 n. 

651; 282-283: 270-273; 282: 41-

42, 167 n. 499; 284: 273 n. 791; 

285-288: 167 n. 500; 285: 273 n. 

792, 275 n. 797; 287-288: 168 n. 

508; 287: 273-276; 288: 276 n. 

798; 289: 276-277; 290: 39 n. 

120, 62 n. 202, 277-278; 291: 285 

n. 821; 295-296: 119 n. 375, 278-

282; 295: 35 n. 109, 234 n. 682, 

258 n. 753, 293; 297-324: 283; 



 
 

 

333 

 

297-313: 293 n. 814; 301-307: 

168 n. 508; 307: 285 n. 820; 308: 

251 n. 735; 314-317: 283 n. 815; 

322-323: 283-286; 322: 39 n. 

120; 324: 43 n. 138, 168 n. 507, 

286-288.  

19.7: 22 n. 59; 9-178: 22; 9-11: 23 n. 63; 

9-10: 24 n. 64, 119 n. 377; 10-11: 

16 n. 32; 11: 281 n. 805; 12-13: 

18 n. 40, 23-28, 58 n. 191, 118 n. 

371, 121 n. 382, 176 n. 531; 13: 

93 n. 290, 158; 15: 27 n. 80; 17: 

28 n. 84; 19: 29 n. 86; 20-21: 28-

33, 83 n. 269, 136 n. 422; 21-22: 

182 n. 549; 21: 157, 158; 23: 154 

n. 475; 30: 21 n. 55, 33 n. 102; 

31: 70 n. 229; 40-41: 17 n. 36; 32: 

154 n. 475; 47-50: 19 n. 45; 51-

52: 19 n. 46; 57: 18 n. 39, 211 n. 

616; 58-62: 19 n. 47; 58: 33 n. 

103; 59: 19 n. 45, 32 n. 101; 60-

61: 33-38; 61: 21 n. 55, 158; 62: 

37 n. 116; 65: 192 n. 576; 66: 21 

n. 55; 68: 38 n. 118; 70-71: 38-

45, 50 n. 162, 242 n. 709, 272 n. 

789; 70: 157, 158; 72: 45 n. 144; 

73: 45-49, 157, 158; 74: 30 n. 88; 

75: 39 n. 120; 49-51; 86: 51-54; 

95: 35 n. 108, 54-56, 158; 101: 21 

n. 55; 110: 21 n. 65; 111: 57 n. 

184; 112: 57 n. 185; 113: 27 n. 

80, 56-59, 93 n. 290, 154 n. 475, 

158, 162; 124: 62 n. 203; 125: 53 

n. 168; 128-130: 20 n. 49, 275 n. 

796; 128: 21 n. 56, 60 n. 195; 

130: 35 n. 110, 59-62, 162; 132: 

62-66, 157, 237 n. 696; 150-165: 

66 n. 214; 150-162: 18 n. 42; 156: 

66-68; 158: 19 n. 44; 172: 43 n. 

138; 174-177: 66 n. 215; 174: 21 

n. 55, 129 n. 402; 177-178: 69 n. 

226; 179-301: 69; 179-186: 69 n. 

227; 182: 50 n. 158; 189: 69 n. 

228, 83 n. 270; 191: 21 n. 55, 69-

72, 83 n. 270; 192-195: 72 n. 234; 

193-199: 143 n. 440; 193-195: 

143 n. 439; 196: 73 n. 236; 197-

198: 21 n. 56, 72-76, 91 n. 283, 

127 n. 395, 144 n. 442, 158, 163; 

197: 35 n. 108, 158; 199-200: 76-

81, 244 n. 713; 200: 41 n. 132; 

201: 81-83; 211: 84 n. 272; 212: 

83-85, 157, 158; 221-223: 85 n. 

273; 223: 35 n. 108, 85-88, 158; 

226: 75 n. 244, 88-90; 228: 92 n. 

284; 229-233: 90 n. 281; 229-

230: 90-94; 230: 158; 232: 90 n. 

282; 233: 93 n. 289; 235: 171 n. 

516; 239: 94-98, 162; 246: 98 n. 

304; 247: 80 n. 262, 99 n. 307; 

249: 41 n. 132, 80 n. 260, 216 n. 

633; 250: 35 n. 108, 98-100, 158; 

255-256: 251 n. 737; 255: 36-38, 

100 n. 312; 256-257: 100-103; 



 
 

 

334 

 

256: 37 n.115, 44 n. 140, 162; 

258: 103 n. 317; 260: 20 n. 52, 

103-105, 164 n. 483, 281 n. 807; 

261-266: 106 n. 331; 261: 107 n. 

336; 267: 106-108; 268: 35 n. 

108, 108, 158; 270-280: 109 n. 

342; 281: 109-111, 216 n. 633, 

245 n. 714; 287: 39 n. 120, 111-

113; 292: 64 n. 206, 113-115; 

297-298: 115 n. 365; 299: 115-

117; 302-343: 118; 303: 16 n. 32; 

304: 24 n. 64; 305: 64 n. 206, 

118-120, 237 n. 696, 282 n. 812; 

308: 119-120; 315-336: 122 n. 

386; 315-316: 120-122; 315: 35 

n. 109, 158; 316: 27 n. 80, 158; 

325: 34 n. 105; 327: 57 n. 183; 

334: 21 n. 55, 129 n. 402; 337: 80 

n. 262; 343: 122-124, 157, 158. 

20.75-86: 112 n. 355; 107: 41 n. 129; 

118-119: 66 n. 213; 126: 63 n. 

205; 154: 154 n. 475. 

21.1-6: 221 n. 650; 1: 31 n. 96; 13 y ss.: 

80 n. 263; 43: 105 n. 330; 51-55: 

115 n. 364; 51: 31 n. 96; 55: 31 n. 

96; 61: 155 y n. 476; 104: 63 n. 

205, 139-140, 226 n. 663; 105: 

206 n. 601; 114-115: 140 n. 430; 

116-120: 140 n. 430; 117: 26 n. 

72, 221 n. 649; 118: 274 n. 794; 

119: 43 nn. 138-139, 77 n. 256, 

224-225; 120: 63 n. 205, 274 n. 

794; 121: 43 nn. 138-139; 130: 

226 n. 663; 135: 221 n. 649; 147: 

226 n. 663; 150: 35 n. 108; 164: 

39 n. 120; 184: 154 n. 475; 185: 

76 n. 252; 194: 221 n. 649; 197: 

35 n. 108; 198: 76 n. 252. 

22.2: 226 n. 663; 72: 63 n. 205; 78: 226 

n. 663. 

23.67-68: 132 n. 409, 273 n. 790; 67: 43 

nn. 137 y 139; 76: 229 n. 670; 79: 

226 n. 663; 96: 66 n. 213, 97 n. 

300; 97: 41 n. 129, 82 n. 268; 

119: 35 n. 108; 194: 66 n. 213, 97 

n. 300; 201: 35 n. 108, 39 n. 120; 

212: 39 n. 120; 215: 154 n. 475. 

24.6: 35 n. 108; 34: 66 n. 213; 35: 97 n. 

300; 107: 39 n. 120; 149-151: 66 

n. 213; 151: 43 nn. 137 y 139; 

180: 63 n. 205; 186: 226 n. 663; 

198: 39 n. 120. 

25.14: 26 n. 72; 34: 186 n. 560; 63: 77 n. 

256; 66: 35 n. 108; 80: 76 n. 250; 

84: 105 n. 327; 93: 185 n. 552. 

26.11: 167 n. 499. 

28.16: 68 n. 220. 

33.10: 68 n. 220. 

37.48: 77 n. 256. 

39.2: 110 n. 346; 40: 66 n. 213. 

40.9: 110 n. 346. 

43.14: 236 n. 721; 66: 115 n. 364. 

45.50: 66 n. 213; 79: 35 n.109. 

49.66: 43 nn. 138-139. 



 
 

 

335 

 

53.3: 68 n. 220. 

54.40: 43 nn. 137 y 139. 

57.17: 66 n. 213; 22: 43 nn. 138-139; 67: 

249 n. 728. 

59.10: 43 nn. 137 y 139; 12: 155 n. 478; 

44: 155 n. 478; 59: 155 n. 478; 

77: 155 n. 478; 86: 226 n. 663; 

109: 226 n. 663; 126: 97 n. 298. 

60: 167 n. 500, 205 n. 599, 259 n. 762. 

Ep. 6.1: 281 n. 808. 

Prooem. 6: 65 n. 209; 11: 65 n. 209; 20: 

65 n. 209; 31.2: 65 n. 209; 53.1-

2: 65 n. 209. 

DINARCO 

1.16: 76 n. 252; 24: 150 n. 461; 28: 82 n. 

266, 171 n. 516; 29: 82 n. 266; 

30: 140 n. 431; 34-35: 211 n. 615; 

41: 83 n. 270; 46: 82 n. 268; 47: 

39 n. 120, 41 n. 129, 42 n. 134, 

82 n. 266, 140 n. 431, 272 n. 789; 

74: 281 n. 810; 77: 75 n. 244, 206 

n. 600, 207; 78: 116 n. 366; 108: 

62 n. 202. 

2.1: 82 n. 266; 4: 39 n. 120; 10: 68 n. 220; 

14-16: 272 n. 789; 14: 41 n. 130; 

15: 39 n. 120; 16: 41 n. 129, 43, 

181; 25: 82 n. 266. 

3.14: 44 n. 142. 

DIODORO SÍCULO 

16.23.1-3: 187 n. 565; 16.24: 32 n. 98; 

16.60.1-2: 34 n. 105; 16.87.3: 

167 n. 498; 17.8.3-7: 167 n. 498; 

18.38.2: 167 n. 497; 18.56.5: 167 

n. 497.  

DIÓGENES LAERCIO 

5.48: 71 n. 231. 

DIONISIO DE HALICARNASO 

Dem. 54.5-6: 61 n. 198. 

Din. 11.4: 110 n. 347. 

DURIS 

FGrH 76 F 2: 186 n. 558. 

ESQUILO 

Ag. 1501: 119 n. 374; 1508: 119 n. 374; 

1587: 145 n. 447. 

Ch. 21: 189 n. 567; 85: 189 n. 567; 167-

173: 219 n. 643; 287: 145 n. 447. 

Eu. 41: 145 n. 447; 176: 145 n. 447; 236: 

119 n. 374; 237: 145 n. 447; 445: 

145 n. 447; 607: 105 n. 326; 718: 

189 n. 567. 

Pers. 215-219: 189 n. 567; 216: 189 n. 

567; 217: 189 n. 567; 354: 119 n. 

374. 

Pr. 868: 105 n. 326. 

Supp. 415: 119 n. 374. 

ESQUINES 



 
 

 

336 

 

1: 20 n. 50; 19: 133 n. 413; 21: 133 n. 

413, 174 n. 526; 23: 146 n. 451; 

25: 100 n. 312; 64: 46 n. 145; 67: 

155 n. 478; 71: 46 n. 145; 94: 99 

n. 310; 114: 43 nn. 138-139; 125: 

99 n. 309; 129: 54 n. 173; 130: 81 

n. 264; 152: 98 n. 306; 154: 66 n. 

213; 169: 21 n. 57; 170-173: 140 

n. 431, 143 n. 438; 172: 138-139; 

173-175: 99 n. 309; 174: 21 n. 57, 

270 n. 786. 

2.1-11: 125; 1-6: 125; 1-3: 125; 1: 66 n. 

213; 4-5: 125-128; 5: 160, 161, 

163, 212 n. 618; 6: 125; 7-11: 

125; 12-13: 24 n. 68; 12-19: 16 n. 

28; 14: 171 n. 517; 15-16: 24 n. 

66; 17-18: 25 n. 70; 22-23: 83 n. 

270, 107 n. 338; 22: 69 n. 228, 

131 n. 404, 150 n. 461; 23: 122 n. 

383; 33-38: 17 n. 35; 41-43: 120 

n. 378; 45-46: 17 n. 37; 55: 150 

n. 461, 171 n. 516; 56-80: 129 n. 

399; 56-96: 129; 56: 17 n. 33; 59: 

154 n. 475, 211 n. 616; 65: 17 n. 

38; 74-78: 151 n. 463; 78: 131 n. 

404; 81-86: 130 n. 403; 81-93: 

129 n. 399; 82: 17 n. 35, 67 n. 

218; 87-88: 129-133, 160, 229 n. 

669; 87: 43 nn. 137 y 139, 160; 

88: 160; 89: 66 n. 215; 94-96: 

129 n. 399; 94-95: 62 n. 203; 97-

118: 134; 101-107: 19 n. 43; 101-

104: 134 n. 415; 104: 28 n. 85; 

108-112: 134 n. 416; 109: 16 n. 

28; 110-111: 171 n. 516; 113-

117: 134 n. 417; 114: 134 n. 418; 

115: 134-137, 160, 187 n. 565, 

197 n. 585, 198 n. 586; 117: 136, 

160, 187 n. 565; 119: 30 n. 89; 

132: 46 n. 147; 133: 46 n. 149, 47 

n. 150; 135: 48 n. 153; 138-142: 

19 n. 48; 138-139: 48 n. 154; 142: 

49 n. 155; 144-170: 138; 147-

152: 138 n. 424; 148: 138-140, 

160; 150-151: 112 n. 354; 151: 

112-113; 152: 122 n. 383; 153-

154: 141 n. 435; 156-157: 141-

144, 160, 163, 212 n. 618; 158: 

144-147, 160, 189 n. 568, 190 n. 

570; 162: 148 n. 458; 163: 61 n. 

200, 69 n. 228, 83 n. 270, 147-

150, 161, 162, 275 n. 796; 167-

170: 59 n. 193; 171-177: 151 n. 

462; 171-184: 151; 171: 131 n. 

404; 172-178: 21 n. 57; 172: 151 

n. 464; 174: 151 n. 464; 175: 151 

n. 464, 152 n. 465; 176: 151-153, 

160; 178: 153 n. 473; 179: 153 n. 

474; 180: 99 n. 310, 131 n. 404; 

183: 69 n. 228, 83 n. 270, 131 n. 

404, 153-155, 161, 162; 184: 21 

n. 54, 114 n. 361. 

3.9-167: 170; 9-31: 170 n. 511; 11-48: 

168 n. 505; 14: 238 n. 698; 16: 99 



 
 

 

337 

 

n. 309, 270 n. 786; 24: 167 n. 

501, 238 n. 698; 31: 170 n. 512; 

32-48: 170 n. 513; 34: 167 n. 501; 

49-167: 170 n. 514; 49: 167 n. 

501; 58-167: 168 n. 506; 58-78: 

171 n. 515; 62: 16 n. 28; 66: 171 

n. 517; 67-68: 171 n. 516; 69-72: 

18 n. 40; 73-74: 130 n. 403; 73: 

171 n. 517; 76: 171 n. 516; 77: 

167 n. 502, 171-174, 178 n. 540; 

79-105: 174 n. 527; 79: 174-176; 

80: 175 n. 528; 83: 269 n. 783; 

85-105: 176 n. 533, 235 n. 688; 

86-88: 50 n. 161; 88-101: 164 n. 

485; 89-98: 177 n. 539; 91-92: 

180 n. 544; 91: 164 n. 484; 94: 

164 n. 484, 180 n. 544; 99: 43 nn. 

138-139, 176-179, 181 n. 546; 

100-101: 164 n. 484; 101-129: 

248 n. 722; 101: 167 n. 501, 179-

181, 223 n. 655; 103: 281 n. 811; 

106-158: 182 n. 547; 106-129: 

249 n. 726; 106: 181-183, 208 n. 

605, 255, 289, 292 n. 832; 107-

113: 248 n. 723; 107-108: 183-

188; 107: 185 n. 552, 191 n. 573, 

255 n. 748; 108: 185 n. 555; 109: 

187 n. 566; 110-111: 137 n. 423, 

188-190, 199 n. 587; 111: 43 nn. 

137 y 139; 113-115: 190-193, 

208 n. 605, 223 n. 654; 112: 190 

n. 571; 113: 185 nn. 552 y 555; 

114: 185 nn. 552 y 555; 115: 192 

n. 575, 193 n. 579, 255 n. 748, 

259 n. 759; 116: 193 n. 580, 195 

n. 581; 117-119: 193-197, 253 n. 

742; 117-118: 165 n. 488; 118: 

46 n. 146, 255 n. 748; 119-123: 

165 n. 489; 119: 185 nn. 552 y 

555; 120: 197 n. 585; 121-122: 

82 n. 268, 197-199; 122-123: 254 

n. 743; 123: 199 n. 588, 203 n. 

595; 124-125: 165 n. 490; 124: 

199-201, 254 n. 746; 125-127: 

201 n. 592; 125: 201 n. 593; 126-

127: 165 n. 491; 128: 202 n. 594, 

254 n. 746; 129: 165 n. 492, 201-

203, 254 n. 747; 130: 204 n. 597; 

131: 75 n. 244, 203-207, 257 n. 

751, 289, 290, 295; 135: 147 y n. 

457, 190 n. 570; 137-151: 261 n. 

769; 137: 261 n. 768; 141: 261 n. 

768; 146-147: 167 n. 497; 149-

150: 173; 152: 204-205, 289, 

290; 156-157: 53 n. 169, 168 n. 

503, 207-210, 290, 295; 157: 75 

n. 244, 206 n. 600, 257 n. 751, 

259 n. 759; 159-167: 210 n. 611; 

159: 167 n. 500; 161: 284 n. 818; 

163-167: 210 n. 612; 164: 285 n. 

823; 165-166: 210-212, 252 n. 

738; 166: 234 n. 685; 168-254: 

213; 168-177: 213 n. 622; 171-

172: 131 n. 404; 175: 213 n. 623; 



 
 

 

338 

 

176: 213-214; 181-190: 260 n. 

763; 187-192: 215 n. 630; 187: 

215 n. 629; 188: 215 n. 631; 191: 

68 n. 220, 215-217; 192-195: 217 

n. 635; 196: 217 n. 635; 197: 217 

n. 636; 198: 217-218; 199: 218 n. 

640; 201: 218 n. 642; 202: 99 n. 

309, 218 n. 642, 270 n. 786; 203-

206: 218 n. 641; 207-208: 218 n. 

642; 208: 173 y n. 523; 211-212: 

218-221; 211: 76 n. 252; 217-

220: 222 n. 652; 219: 167 n. 502, 

173 n. 522; 221: 221-223; 224: 

223-227; 228: 220 n. 647; 231: 

220 n. 647; 234: 234 n. 684; 237: 

167 n. 501; 244-245: 227-230; 

245: 227 n. 666; 247: 227 n. 666; 

255: 227 n. 666; 256: 236 n. 693, 

269 n. 783; 259: 260 n. 763. 

EURÍPIDES 

Alc.1157: 189 n. 567. 

Andr.; 335: 105 n. 326.  

El. 108: 219 n. 643; 322: 105 n. 326; 515: 

219 n. 643; 546: 219 n. 643; 979: 

119 n. 374. 

Hec. 24: 105 n. 326; 686: 119 n. 374; 

949: 119 n. 374; 1173: 105 n. 

326; 1247: 225 n. 661. 

Hel. 1124: 219 n. 643. 

HF 1161: 145 n. 447; 1234: 119 n. 374; 

1386-1392: 219 n. 643. 

Hipp. 820: 119 n. 374; 1379: 105 n. 326. 

IA 878: 119 n. 374; 946: 119 n. 374; 

1364: 105 n. 327. 

Ion 1260: 145 n. 447. 

IT 53: 225 n. 659; 618: 189 n. 567; 1224: 

248 n. 724. 

Med. 266: 105 n. 326; 1059: 119 n. 374; 

1333: 119 n. 374; 1346: 105 n. 

326. 

Or. 339: 119 n. 374; 456-458: 219 n. 

643; 524: 105 n. 326; 1547: 119 

n. 374; 1563: 105 n. 326; 1669: 

119 n. 374. 

Ph. 1556: 119 n. 374; 1593: 119 n. 374; 

1760: 105 n. 326. 

Tr. 768: 119 n. 374; 881: 105 n. 326; 

941: 119 n. 374. 

FILÓCORO 

FGrH 328 F 160: 177 n. 534. 

FILÓSTRATO 

VS 1.481: 169 n. 510; 1.508-510: 169 n. 

510. 

FLAVIO JOSEFO 

Ap. 2.267-268: 110 n. 348. 

HARPOCRACIÓN  

Ἀπόλλων πατρῷος: 249 n. 727. 

ἐξάγιστος: 185 n. 554. 



 
 

 

339 

 

HERÓDOTO 

1.1-5: 186 n. 558; 2.115.6: 225 n. 660; 

5.92A1: 105 n. 326; 5.92F1: 105 

n. 326; 7.200.2: 200 n. 591; 

8.123.2: 236 n. 721. 

HESÍODO 

Op. 212 ss.: 147 n. 454; 238-239: 147 n. 

455; 240-241: 147 n. 453; 242-

247: 147 n. 456, 190 n. 570. 

HIPERIDES 

Dem. 25: 82 n. 266. 

Diondas 173r 31 ss.: 281 n. 805, 281 n. 

809. 

Eux. 1-3: 175 n. 529; 7-8: 175 n. 529; 15: 

172; 29: 20 n. 53, 175 n. 529. 

frgs. 67-71 Jensen: 246 n. 720. 

HIPÓCRATES 

Aër. 6: 77 n. 254. 

Aff. 18: 77 n. 254; 19: 77 n. 254; 22: 77 

n. 254. 

Aph. 7.87: 208 n. 604. 

Epid. 6.5.15: 77 n. 254. 

Fract. 27: 77 n. 254. 

Morb. 2.16: 77 n. 254; 2.41: 77 n. 254; 

2.63: 77 n. 254; 3.16: 77 n. 254. 

Morb.Sacr. 1.42-45: 76 n. 250. 

IDOMENEO 

FGrH 338 F 2: 244 n. 713; 12: 139 n. 

426. 

IG 

II2 5226 (=AP 7.245): 277 n. 801. 

ISEO 

2.36-37: 174 n. 525. 

4.19: 68 n. 220. 

8.39: 174 n. 525. 

ISÓCRATES  

4.157: 41 n. 129. 

5.20: 104 n. 320; 54: 32 n. 97. 

6.6: 127 n. 394. 

11.26: 155 n. 478; 38: 68 n. 220. 

12.123: 68 n. 220; 181: 105 n. 327. 

14: 31 n. 91. 

15.21-22: 66 n. 212. 

JENOFONTE 

Ap. 19: 142 n. 437; 24-25: 142 n. 437. 

Cyr. 8.7.18: 105 n. 326. 

HG 1.7.8: 219 n. 643; 1.7.22: 111 n. 352, 

206 n. 601; 2.3.1-14: 152 n. 469; 

2.3.13-14: 152 n. 467; 2.3.53: 

153 n. 471; 2.4.21: 153 n. 471; 

4.4.6: 105 n. 326; 5.2.27-31: 187 

n. 565; 6.3.1: 31 n. 91; 6.4.16-

5.11: 50 n. 159; 6-5.33-7.1.1: 50 

n. 159; 7.1.37-38: 70 n. 229. 

Hier. 4.4: 105 n. 326. 



 
 

 

340 

 

Mem. 1.2.1: 142 n. 437. 

LICURGO 

1.1-2: 214 n. 626; 8: 102 n. 316, 107 n. 

337, 214 n. 626, 228 n. 667; 16: 

167 n. 499; 26: 102 n. 316, 155 n. 

477; 27: 155 n. 477; 31: 41 n. 

129; 35: 214 n. 626; 37: 167 n. 

499; 41: 167 n. 499; 43: 107 n. 

338; 45: 107 n. 337; 59: 228 n. 

667; 76: 139 n. 428; 77: 68 n. 

220, 181 n. 545; 78: 214 n. 626; 

79: 97 n. 299, 181 n. 545; 91: 44 

n. 140; 92-93: 102 y n. 315; 94: 

226 n. 663; 97: 228 n. 667; 117: 

75 n. 244; 142: 107 n. 337; 143: 

214 n. 626; 146: 97 n. 299; 147: 

102 n. 316, 214 n. 626. 

LISIAS 

2.60: 219 n. 643. 

6.11: 155 n. 478; 13: 226 n. 663; 16: 226 

n. 663; 19: 44 n. 140, 102 y n. 

314; 20: 102 n. 314; 31: 226 n. 

663; 32: 102 n. 314; 52-53: 75 n. 

243; 53: 76 n. 250, 97 n. 297. 

12.19: 154 n. 475; 96: 153 n. 470; 99: 

153 n. 470. 

13.79: 75 n. 243. 

31.3-4: 127 n. 394. 

LONGINO 

RhG 1.310-312: 71 n. 231. 

LSCG 

154b 33-36: 229 n. 673. 

LUCIANO 

Alex. 6.6: 263 n. 772. 

POLIBIO 

18.13-15: 280n. 803. 

PLATÓN 

Ap. 23d1-2: 142 n. 437; 24b8-26b6: 142 

n. 437.  

Ep. 352c3-4: 248 n. 724. 

Euthd. 302c2-d4: 249 n. 728. 

Lg. 716e2-717a4: 78; 717a4-c6: 31 n. 

94; 865a1-874c9: 105 n. 329; 

866a5: 77 n. 255; 868a7: 77 n. 

255; 871a2-d5: 105 n. 330; 

871a2-5: 140 n. 433; 871e8-

872a7: 140 n. 432; 873b3-9: 206 

n. 601; 873c4-7: 229 n. 672; 

873d1-8: 229 n. 673; 873e1-

874a3: 206 n. 601; 873e1-6: 229 

n. 671; 873e6-874a3: 229 n. 671; 

877a5: 185 n. 555; 909b6-c4: 206 

n. 601. 

Phdr. 257c6: 99 n. 310. 

R. 546a1-7: 234 n. 684; 571d2: 105 n. 

327; 656e6: 105 n. 327. 



 
 

 

341 

 

PLUTARCO 

Alex. 9.12-14: 281 n. 808; 37.7: 281 n. 

808. 

Art. 22.9-12: 70 n. 229. 

Dem. 7.1-5: 72 n. 233; 20.3: 275 n. 795; 

21: 167 n. 500; 22.1-5: 167 n. 

502; 23.3-6: 284 n. 817; 24.1: 

211 n. 615. 

Demetr. 40.8: 249 n. 727. 

Μοr. 97C: 93 n. 287; 510B: 93 n. 287; 

662C: 74 n. 238; 668A: 93 n. 

287; 840C-E: 169 n. 510. 

Pel. 30.9-12: 70 n. 229. 

Phoc. 33.5-8: 281 n. 808. 

Sol. 11: 187 n. 564. 

Them. 22.2: 229 n. 673. 

QUINTILIANO 

Inst. 11.3: 71 n. 231. 

RHETORICA AD HERENIUM 

Rh. Her. 3.19-26: 71 n. 231. 

SCHOLIA AESCHINEA 

Schol. in Aeschin. 53a-b in or. 1.23: 146 

n. 451; 147 in or. 1.64: 46 n. 145. 

Schol. in Aeschin. 336 in or. 2.156: 143 

n. 439; 345 in or. 2.158: 145 n. 

445; 346 in or. 2.158: 145 n. 445; 

354 in or. 2.163: 148 n. 459. 

Schol. in Aeschin. 222 in or. 3.103: 177 

n. 534; 230 in or. 3.106: 182 n. 

548; 233 in or. 3.107: 185 n. 554; 

235 in or. 3.107: 186 n. 557; 243 

in or. 3.110: 189 n. 568; 244 in 

or. 3.110: 189 n. 568; 252 in or. 

3.113: 191 n. 572; 255-256 in or. 

3.113: 192 n. 574; 264 in or. 

3.118: 196 n. 582; 265 in or. 

3.118: 196 n. 582; 279a-b in or. 

3.124: 200 n. 591; 353a-b in or. 

3.156: 209 n. 606; 379 in or. 

3.166: 212 n. 621; 403a in or. 

3.176: 214 n. 624; 434 in or. 

3.191: 216 n. 634; 435 in or. 

3.191: 216 n. 634; 488 in or. 

3.223: 223 n. 656; 490 in or. 

3.224: 226 n. 664. 

SCHOLIA DEMOSTHENICA 

Schol. in D. 173 in or. 19.73: 47 n. 151; 

199 in or. 19.86: 53 n. 170; 358 

in or. 19.172: 287 n. 827; 420 in 

or. 19.199: 80 n. 261; 448 in or. 

19.230: 92 n. 286; 495a in or. 

19.281: 109 n. 345; 495b in or. 

19.281: 109 n. 344, 110 n. 350. 

SÓFOCLES 

Aj.: 220 n. 646; 374: 119 n. 374. 

Ant. 189-190 (=D. 19.247): 99 n. 307. 

El. 492: 105 n. 326. 

OC 558: 189 n. 567; 788: 119 n. 374; 

1526: 185 n. 552. 



 
 

 

342 

 

OT 255-257: 77 n. 255; 1342: 263 n. 772. 

Tr. 1092: 119 n. 374; 1235: 119 n. 374. 

SOLÓN 

F 4 West 1-16 (=D. 19.255): 36-38. 

TEOPOMPO 

FGrH 115 F 35: 280 n. 804; 41: 281 n. 

806; 119: 281 n. 805; 165: 171 n. 

516; 209: 280 n. 804; 224: 73 n. 

235; 225a-b: 73 n. 235; 217: 236 

n. 692; 230: 281 n. 805. 

TUCÍDIDES 

Th. 2.17.2: 185 n. 555; 3.81.3-5: 105 n. 

324, 5.25: 152 n. 466; 6.27.2: 226 

n. 662; 8.64-70: 152 n. 468; 

8.97.2: 185 n. 555. 

  



 
 

 

343 

 

INDEX NOMINUM 
 

Abas: 94. 

Acarnas: 27, 221 n. 648. 

Acrópolis: 152 n. 465. 

Adimanto: 70. 

Afóbeto: 111. 

Agis III: 210 y n. 614. 

Agra: 47. 

Alejandro de Feras: 15 n. 26. 

Alejandro de Macedonia: 53 n. 169, 150 

n. 461, 167, 169, 171, 207, 209, 

210, 223, 279, 281, 284 y n. 818, 

285 y n. 822, 286, 274. 

Alpono: 46 n. 147. 

Amádoco: 16, 66 n. 216. 

Anaxino de Óreo: 223, 224, 225, 226, 

227 n. 665. 

Ambracia: 268, 269. 

Andócides el viejo: 151 n. 464. 

Anemitas: 279. 

Anfiarao: 172. 

Anfictionía: 28 n. 85, 29 y n. 87, 57, 58, 

62 n. 203, 63, 134, 135, 165, 183, 

186, 191, 192, 196, 199, 200 y n. 

719, 246, 250, 253, 284 n. 818, 

291, 297, 304. 

Anfípolis: 15 y n. 26, 17. 

Anfisa: 165, 166, 183, 188, 191, 192, 

193, 193 n. 580, 194, 195, 196, 

197, 198, 199 y n. 588, 200 y n. 

589, 201 y n. 593, 202, 203 y n. 

595, 223, 246, 247, 252, 253, 

254, 255, 256, 257, 290. 

Anfíteo: 27. 

Antela: 200 n. 591. 

Antesterión: 47. 

Antifonte (criminal ateniense): 244 y n. 

715.  

Antípatro: 210 y n. 614. 

Apolo: 57, 136, 182, 188, 193, 198, 249, 

253, 255; (Patroos): 249; (Pitio): 

184, 186, 247, 248, 249. 

Arcadia: 280. 

Areópago: 132 n. 409, 244, 245, 246. 

Argos: 104, 280. 

Aristarco: 83 n. 270, 138, 139, 140 y n. 

430, 143, 224, 225. 

Arístecmo: 279. 



 
 

 

344 

 

Aristodemo: 23, 24, 25 y n. 70, 120, 121. 

Aristófanes de Olinto: 141, 144, 145. 

Arístrato: 279, 281 n. 808. 

Arquídamo: 46 y n. 149. 

Ártemis: 184, 186, 188. 

Asia: 285 y n. 822. 

Asia Menor: 209, 285 y n. 822. 

Ática: 17, 30, 53, 107, 152, 166, 229, 

251, 259 n. 761, 267 n. 781. 

Atenas (passim). 

Atenea: 172, 173 y n. 522, 185 n. 560; 

(Pronaia): 184, 186, 188. 

Atosa: 189 n. 567. 

Atrómeto: 109, 216, 241. 

Áyax: 220. 

Beocia: 28 n. 85, 29, 30 n. 89, , 166, 182, 

207, 250, 251, 261, 266. 

Bizancio: 16, 66 n. 216, 164, 236, 237, 

265, 266, 267 n. 781, 268, 269. 

Bósforo: 235. 

Cabrias: 111, 112. 

Cadmea: 187 n. 565. 

Calcídica: 106. 

Calcis: 164 n. 484, 177, 179, 180. 

Calias (personaje ateniense): 220 n. 647. 

Calias de Calcis: 164 y n. 484, 176-177, 

179, 180 y n. 544, 223, 235, 265, 

269 n. 783. 

Calístenes: 52, 53 y n. 168. 

Cardia: 164, 235. 

Cares: 15 n. 26. 

Caribdis: 244 n. 714. 

Caridemo: 172. 

Carión: 141, 143 n. 441. 

Cefisio: 166, 263. 

Cercidas: 279, 281. 

Cersebleptes: 16, 18 y n. 38, 21, 66 y n. 

216, 67, 129-130, 171 n. 515. 

Cirebión (= Epícrates):111, 112, 113. 

Cíneas: 279, 280 y n. 804. 

Cirra: 165, 182, 184, 185, 186 y n. 557, 

189, 190, 191, 192, 194, 196, 199 

y n. 588, 200, 250 n. 733, 254, 

255, 256, 291. 

Cleócrito: 153 n. 471. 

Cleótimo: 279. 

Clinágoras: 252. 

Clitarco: 177, 279, 281. 

Clitemnestra: 220 n. 647. 



 
 

 

345 

 

Crémilo: 143 n. 441. 

Creonte: 98, 99, 100. 

Crisa (= Cirra): 186 n. 557. 

Critobulo: 129 y n. 400, 130. 

Conón: 70. 

Córcira: 15 n. 26, 105. 

Corinto: 281 n. 808; (Liga): 207, 210 n. 

614, 284 n. 818. 

Cótifo: 165, 199, 200 n. 589, 253, 254. 

Critias: 143, 152. 

Crónida (= Zeus): 147 n. 456. 

Ctesifonte: 4, 6, 10, 23, 24, 25 y n. 70, 

120, 121, 167 y n. 501, 168, 169 

y n. 510, 170 y n. 511, 180 y n. 

544, 181, 208, 214, 215 y n. 631, 

216, 217, 218, 221, 228, 230, 

237, 238, 260, 289, 291, 293, 

294. 

Cuatrocientos: 151, 152. 

Dáoco: 279. 

Darío III: 208. 

Delfos: 29, 30, 32 y n. 97, 33, 47, 56, 115 

n. 364, 134, 135, 136, 165, 172, 

183, 184, 186, 187, 188, 191, 

192, 193 y n. 579, 199 n. 588, 200 

y n. 591, 201, 203 y n. 595, 204 

n. 597, 246 y n. 719, 248, 253, 

254, 255. 

Delos: 244, 245 nn. 719-720. 

Demades: 82 n. 266, 167, 273 n. 792. 

Demáreto: 279. 

Demo: 78. 

Demóstenes (passim). 

Diágoras de Melos: 7. 

Diceópolis: 221 n. 648. 

Diez Mil (Consejo de Arcadia): 141. 

Dinarco: 279. 

Diodoro (embajador eubeo): 180 n. 544. 

Diofanto: 52. 

Diogneto: 192 n. 575, 193 n. 579. 

Dión de Frearrio: 242 n. 708. 

Dione: 115, 116. 

Dionisias: 9 n. 10, 31 n. 96, 112, 113, 

115 n. 364, 155, 221. 

Dioniso: 79, 143 n. 441, 167 n. 501, 170, 

207, 213, 238. 

Diopites: 64 n. 208, 164, 235. 

Diosa Madre: 215. 

Dodona: 115 n. 364, 116 y n. 366, 270. 

Dorisco: 64 n. 208, 66. 



 
 

 

346 

 

Edipo: 77 n. 255, 220 n. 647. 

Egeo: 15 n. 26, 121. 

Egipto: 111, 112, 225. 

Egisto: 220 n. 647. 

Elafebolión: 18, 129 y n. 399, 171 y n. 

515, 304. 

Elatea: 166, 250 y n. 733, 251. 

Élide: 103, 104, 280, 281. 

Elpias: 242 n. 708. 

Empedón: 180 n. 544. 

Empusa: 241, 243. 

Epicares: 279. 

Epícrates: 112, 113. 

Equidna: 244 n. 714. 

Eretria: 50, 164, 177 y n. 538, 180. 

Erinis: 146, 246, 299, 306. 

Escila: 244 n. 714. 

Esciroforión: 33 n. 103, 51. 

Esciros: 167. 

Esfinge: 244 n. 714. 

Esmícito: 70. 

Esparta: 28 n. 85, 46 y n. 149, 152, 210. 

Esquines (passim). 

Estrepsíades: 27. 

Eubea: 50, 152 n. 465, 164, 176, 177, 

179, 222, 223, 235, 266, 267 n. 

781, 281. 

Eubulo: 15 n. 26, 16, 17 y n. 33, 21 y n. 

54, 24, 48, 70, 80, 113, 114, 115 

y n. 363, 117, 296, 304. 

Eucámpidas: 279. 

Euctemón: 138. 

Euríbato: 261 n. 768. 

Euxenipo: 172. 

Euxíteo: 279. 

Faleco: 16, 46, 47, 48 y n. 153, 49 n. 155, 

51. 

Fédimo: 73 n. 236. 

Feras: 19. 

Fidias: 173. 

Filíades: 279, 281. 

Filipo II (passim). 

Filócrates: 16, 17, 18 y n. 40, 19, 20, 21, 

23, 25, 26, 27, 28, 32, 53, 57, 58, 

66, 70 n. 228, 91, 92, 93, 113, 

114, 115 n. 363, 121, 122, 125, 

129 n. 402, 130 n. 403, 147, 151, 

157 n. 481, 164, 170, 171 n. 515, 



 
 

 

347 

 

174, 175, 176, 231, 235, 246, 

296, 297, 300, 304, 307. 

Filódemo: 112 n. 354. 

Filón: 112 n. 354. 

Fócide: 19, 21, 28, 33, 32 y n. 101, 33, 

34 y n. 105, 37 n. 116, 46, 47, 48, 

49 n. 155, 52, 53, 94, 102, 129 n. 

399, 148. 

Foción: 21 y n. 54, 50, 167, 177. 

Formión: 242 n. 708. 

Frinón: 24, 70 n. 228, 73, 74, 75, 91, 92, 

93 y n. 289. 

Frinondas: 261 n. 768. 

Gaugamela: 285 y n. 822. 

Glaucetes: 180 n. 544. 

Glaucótea: 79, 109, 110 y n. 349, 111, 

241, 243, 273 n. 791. 

Grecia (passim). 

Halo: 129 n. 402. 

Hárpalo: 82 n. 266. 

Harpía: 244 n. 714. 

Hegesipo: 45, 46 y n. 145. 

Hegemón: 273 n. 792. 

Hélade: 24, 28, 103, 119, 205, 255 n. 

749, 257. 

Helena: 225. 

Helesponto: 17 n. 34, 235, 236, 265, 266, 

267 n. 781, 269. 

Hélixo: 279. 

Hera: 173 n. 522. 

Heracleas: 52, 53 y n. 170. 

Heracles: 119, 219. 

Hidra: 244 n. 714. 

Hierónimo: 279, 281. 

Hiparco: 279, 281. 

Hiperides: 20, 28 n. 83, 245, 246. 

Ifigenia: 105 n. 327. 

Iliria: 268, 269 n. 783. 

Imbros: 167. 

Iscandro: 24 n. 64. 

Isos: 285 nn. 822-823. 

Jantias: 141, 143 n. 441. 

Jenódoco: 142, 144. 

Jenofrón: 72, 73 y n. 236. 

Juegos Olímpicos: 24. 

Juegos Píticos: 20, 57, 60 n. 195, 63, 297. 

Justicia: 36. 

Lámaco: 171 n. 517. 



 
 

 

348 

 

Layo: 77 n. 255. 

Lemnos: 167. 

Leócrates: 155, 181 n. 545. 

León: 70 y n. 229. 

Leto: 184, 186, 188. 

Leuctra (Batalla): 50, 187 n. 565. 

Licinio: 16, 28 n. 81. 

Lócride: 166. 

Macedonia (passim). 

Mantinea (Batalla): 50. 

Megalópolis: 281; (Batalla): 210 n. 614. 

Megisto: 186 n. 557.  

Menecles: 109 y n. 345, 110. 

Mesenia: 104, 280, 281, 293. 

Metone: 15 n. 26. 

Metroon: 215. 

Midias: 9 n. 10, 26 n. 72, 31 n. 96, 139, 

140 y n. 430, 192 y n. 575, 193 n. 

579, 219, 221 n. 649, 224, 225. 

Milcíades: 151 n. 464. 

Mirtis: 279. 

Misterios: 47 y nn. 150-151, 110, 226 n. 

662, 270 n. 785. 

Mnaseas: 279, 281. 

Moloso: 177. 

Monte Sagrado: 64 n. 208, 66, 67. 

Morcillero: 27, 78. 

Mosco: 139. 

Nausicles: 21 y n. 54. 

Naxos: 152 n. 465. 

Neón: 279, 281. 

Neoptólemo: 23, 24 y n. 64, 120, 121. 

Nicea: 46 n. 147. 

Nicias: 151 y n. 464. 

Nicias (= Filón): 111, 112.  

Nicodemo de Afidna: 14, 26 n. 72, 138, 

140, 143, 146, 160, 298, 299, 

305, 307. 

Nino: 109 y n. 345, 110 y n. 349. 

Olimpíade: 223. 

Olinto: 16 y n. 30, 17, 24, 93, 105, 296, 

304. 

Óreo: 164, 177 y n. 538, 180, 223. 

Oropo: 167. 

Paflagonio-Cleón: 27, 78. 

Paladio: 130, 132. 

Palas (= Atenea): 36. 

Parapótamos: 166. 



 
 

 

349 

 

Paris: 225. 

Pausanias: 172. 

Pela: 10, 17, 18, 23, 24, 25 n. 70, 28, 67, 

72, 122, 129, 134, 149, 205, 271. 

Pelagón: 186 n. 557. 

Peloponeso: 103, 104, 119, 164, 210, 

255, 269 n. 783, 280; (Guerra): 

151. 

Périlas: 279, 281 n. 809. 

Perinto: 16, 66 n. 216, 164, 236. 

Perses: 147. 

Persia: 70 n. 229. 

Pidna: 15 n. 26. 

Pireo: 244 n. 715. 

Pitia: 184, 186, 187, 203, 204 n. 597. 

Pitocles: 273 n. 792. 

Platea: 29, 30. 

Plutarco de Eretria: 50, 177. 

Pluto: 143 n. 441. 

Polidoro: 225. 

Polimnéstor: 225. 

Potidea: 15 n. 26. 

Pritaneo: 17, 87, 229 y n. 671. 

Propóntide: 66. 

Proteo: 225. 

Próxeno: 45, 46, 47 nn. 150-151. 

Pteódoro: 279, 281 n. 809. 

Queronea: 14, 167, 167 y n. 500, 168, 

182, 201, 203, 204, 206, 207, 

210, 213, 214, 216, 219, 228, 

229, 257, 259, 262, 263, 266, 

268, 269, 270, 271, 273, 277, 

281, 290. 

Quersoneso: 16, 17, 18 n. 38, 64 n. 208, 

66, 152 n. 465, 164, 235, 236. 

Quimera: 244 n. 714. 

Rodas: 169 n. 510. 

Sabacio: 79 n. 259, 243. 

Salamina (Batalla): 151. 

Sátiro: 72 y n. 233, 141, 143. 

Selimbria: 164, 236. 

Serrio: 64 n. 208. 

Sición: 279, 281 n. 808. 

Sirenas: 220 n. 647, 244 n. 714. 

Sócrates: 142, 143. 

Solón: 101, 102, 184, 187 y n. 564, 213 

y n. 623. 

Sosístrato: 279. 

Táminas (Batalla): 177. 



 
 

 

350 

 

Tárrece: 70. 

Tauros: 225. 

Tebas: 16, 28 y n. 85, 29, 30, 50, 77 n. 

255, 121 n. 381, 136, 148, 150 n. 

461, 166, 167, 173, 182, 195, 

207, 208, 209, 251 y n.  735, 258, 

259, 261, 262, 266, 268, 269, 

296, 304. 

Teofrasto (arconte ateniense): 192 n. 

575. 

Telédamo: 279. 

Teogitón: 279. 

Teofrastro: 192 n. 575. 

Terámenes: 153 n. 471. 

Termópilas: 16, 19, 32, 33 y n. 103, 46 y 

n. 147, 47, 52, 63 n. 204, 165, 200 

y n. 591, 201, 203 n. 595. 

Tersites: 220 n. 647. 

Tesalia: 15, 164, 268, 280. 

Teseo: 242 n. 708. 

Tespias: 29, 30. 

Thyteon: 198. 

Timágoras: 70 y n. 229. 

Timarco: 20, 28 n. 83, 80, 81 n. 264, 98, 

100, 103, 111, 133. 

Timolao: 279, 281. 

Tracia: 15, 66 y n. 216, 67, 164, 235, 

236, 269 n. 783. 

Trasidao: 279, 280 y n. 804. 

Trasíloco (pilagoros ateniense): 192 y n. 

575. 

Trasíloco (traidor mesenio): 279. 

Trasón: 227 n. 665. 

Treinta: 73 n. 236, 144, 151, 152, 153 n. 

470, 215. 

Tromes (=Atrómeto): 241, 242 n. 708, 

243. 

Tronio: 46 n. 147. 

Yatrocles: 73, 76. 

Zeus: 29 n. 86, 27, 56 n. 180, 57, 84, 115, 

116, 147, 172, 173 n. 522, 190, 

207, 242 n. 708, 273 n. 792; 

(Olímpico): 147 n. 456. 

  



INDEX VERBORUM 
 

ἄγος: 187 n. 561. 

ἀδικέω: 31 n. 96, 70, 72, 102 n. 315, 136, 

139 n. 428, 148, 149. 

ἀδίκημα: 139, 201, 202. 

ἄδικος: 153 n. 471. 

ἄθυτος: 204-205. 

αἰσχύνω (οὐ): 106. 

ἀκαθαρσία: 77 y n. 256, 224, 225. 

ἀκάθαρτος: 77-78. 

ἀκαλλιέρητος: 204-205, 289, 290. 

ἀλάστωρ: 118, 119, 237 n. 696, 279, 282, 

299, 306. 

ἀλιταίνω: 147. 

ἀλιτήριος: 12, 73, 74-75, 88, 89-90, 146 

y n. 448, 147, 204, 205-206, 207, 

209-210, 257, 258, 290, 299, 306. 

ἀλιτραίνω: 144, 147. 

ἁμάρτημα: 102 n. 314, 139 n. 428. 

ἁμαρτία: 131 n. 406. 

ἄναγνος: 26 y n. 74. 

ἀναπίμπλημι: 130, 132. 

ἀνόσιος: 40 n. 122, 66, 67-68, 78, 126, 

128, 141, 142, 143, 153 n. 471, 

158, 160, 179, 180-181, 212, 215, 

216, 265, 290. 

ἀπεχθάνομαι: 97 n. 297. 

ἀποκτείνω: 223, 225. 

ἀπόλλυμι: 41 n. 128, 207, 209. 

ἀρά: 38, 39, 42 n. 133, 44, 135, 137, 157, 

188, 189, 190, 191, 194, 197, 

289; (ταῖς ἀραῖς ἔνοχος): 81, 82, 

157, 197, 198, 199. 

ἀραῖος: 185 n. 554. 

ἀράομαι: 41 n. 128, 179. 

ἀρατός: 185. 

ἀσέβεια: 9 y n. 10, 31, 32, 65, 131 n. 406, 

191, 193, 194, 196, 226, 256, 

267, 290. 

ἀσεβέω: 29, 31 y n. 96, 47, 105 n. 330, 

139 n. 428, 157, 182, 183, 185, 

197, 198, 222, 223. 

ἀσέβημα: 139 y n. 428, 223, 226, 299, 

306. 

ἀσεβής: 40 n. 122, 45, 47 y n. 151, 62, 

63 y n. 205, 139, 140, 151, 152, 

153 n. 471, 157, 158, 237 n. 696, 

252, 255, 266, 267, 285. 

βουθυτέω: 171, 174. 

βουλεύω: 135, 136. 

γίγνομαι (ἐμποδών): 201, 203. 



 
 

 

352 

 

δαίμων (καὶ τύχη): 191, 193 y n. 578, 

207, 210 y n. 610, 295, 299, 300, 

307. 

δίκαιος (οὐ): 26 n. 75, 64 n. 208, 94, 97, 

136. 

δυσσέβεια: 285, 286. 

δυσσεβής: 283, 285-286, 298, 306. 

δωροδοκία: 201, 203, 207, 208. 

ἐάω (οὐ): 153 n. 470. 

ἐκδίδωμι: 101. 

ἐκνίζω (οὐ): 247, 248, 249. 

ἐναγής: 184, 187, 188, 189, 194, 195, 

197, 198, 199, 201, 202, 246, 

289, 290. 

ἐνεπιορκέω: 173. 

ἐξάγιστος: 183, 184-185, 190, 191, 192, 

194, 197, 289. 

ἐξαμαρτάνω: 200. 

ἐξόλλυμι: 64. 

ἐξόριστος: 207. 

ἐξώλεια: 43, 177, 179, 181 n. 546, 224, 

225. 

ἐξώλης: 38, 43 y n. 138, 130, 131, 181, 

188, 189, 278, 286, 287 y n. 827.  

ἐπαράομαι: 130, 131, 177, 179, 181 n. 

546, 250 n. 730. 

ἐπάρατος: 183, 184-185, 190, 191, 192, 

194, 197, 289. 

ἐπιορκέω: 94, 95, 96-97, 171, 173 n. 523. 

ἐπιορκία: 189 n. 568. 

ἐπίορκος: 173y n. 523. 

ἐπιτρέπω: 197, 198. 

εὐσέβεια (οὐ): 31, 65, 122, 123-124, 

157, 201, 202, 203. 

εὐσεβής (οὐ): 38, 40 y nn. 122-123, 64 n. 

208, 102 n. 315, 148, 149-150, 

157, 158, 201, 202, 255, 256. 

εὐσεβῶς (οὐ): 84, 85, 157. 

ἐχθρός: 64; (θεοῖς): 12, 33, 35-37, 54, 55, 

68, 73, 74, 85-86, 87, 98, 100, 

102, 108, 120, 121, 157, 231, 

232-233, 234, 238, 239, 267, 279, 

281, 293, 298, 306. 

θνῄσκω: 109. 

ἱεροσυλέω: 135. 

ἱεροσυλία: 111 n. 352. 

ἱερόσυλος: 9 n. 11. 

καθαρεύω (οὐ): 130, 132, 160. 

κάθαρμα: 73, 76, 218, 220, 239, 240. 

καθαρός (οὐ): 26 y n. 75, 78, 138, 140, 

160. 

κακοῦργος: 102 n. 315. 



 
 

 

353 

 

καλλιερέω: 204, 206, 290. 

κατάληψις (τοῦ ἱεροῦ): 29, 30, 136. 

κατάρα: 189 n. 568. 

καταράομαι: 39, 41, 42, 60, 61, 62, 114, 

157, 189 n. 568, 241, 242, 271, 

272-273, 292. 

κατάρατος: 38, 39-40, 42 n. 133, 49, 50, 

111, 112, 157, 189 n. 568, 259, 

260, 261, 263 y n. 772, 268-269, 

273, 277, 278, 283, 284-285, 292. 

καταφρονέω (οὐ): 155 n. 478. 

καταψεύδομαι: 171, 172. 

κατήγορος: 148, 149. 

κολάζω: 38, 44, 102 n. 315, 115, 116. 

κωμάζω: 111, 112-113. 

λανθάνω (οὐ): 94, 97 y nn. 298-299. 

λεηλατέω: 255, 256. 

μιαίνω: 26 n. 74, 105 n. 330, 140 n. 433, 

153 n. 470.  

μιαιφονέω: 103, 105 y n. 327, 105 n. 327. 

μιαιφονία: 105 n. 327. 

μιαίφονος: 105. 

μιαρός: 12, 23, 25-27, 57, 58, 78, 91, 93, 

120, 122, 150 n. 461, 157, 175, 

176, 179, 180-181, 211, 212, 221, 

236, 237, 244, 246, 247, 249, 

276, 279, 282, 293, 298, 306; (ἡ 

μιαρὰ κεφαλή): 12, 218, 221 y n. 

648, 250, 252, 298, 306. 

ξενοκτονέω: 225. 

ξενοκτόνος: 223, 225. 

ὁμόσπονδος (οὐ): 273, 274. 

ὁμωρόφιος (οὐ): 273, 274. 

ὅσιος (οὐ): 26 n. 75, 38, 40 y nn. 122-

123, 68, 78, 136, 158, 181 y n. 

545, 217, 218, 264, 265, 290. 

ὁσίως (οὐ): 188, 190, 199. 

παραβαίνω: 70, 71, 72, 188, 189, 255, 

256. 

παρανομέω: 97 n. 298, 171, 174. 

παράνομος: 183, 185, 187, 190, 191, 

195. 

πενθέω: 171, 174. 

πλημμέλεια: 31 n. 94. 

πλημμελέω: 252, 254, 255, 256. 

πλημμελήματα: 182, 183, 255, 289. 

ποιέω: 171, 174, 223. 

προδίδωμι (τὰ ἱερά): 213, 214. 

προστρόπαιος: 12, 144, 145-146, 147, 

188 y n. 568, 190, 299, 306. 

προστροπή: 188, 189 y nn. 567-568, 190. 



 
 

 

354 

 

προώλης: 43 n. 138, 286, 287 y n. 827.  

σεμνῶς: 241, 243. 

συγκαταπίμπλημι: 26 n. 74. 

συλάω: 134, 135. 

συναρπάζω: 153 n. 470. 

σύνοιδα: 135, 135-136. 

τιμάω (οὐ): 52, 54 y n. 173.  

τιμωρέω (οὐ): 197, 198. 

τρέπω: 60, 62, 277, 278. 

ὑβρίζω: 31 n. 96. 

ὕβρις: 31 n. 96.  

ὑπερορίζω: 204, 206, 227, 229, 230. 

φαρμακός: 76 n. 250. 

φροντίζω (οὐ): 153, 154-155. 

χειρουργέω: 136. 

ψεύδομαι: 177, 179, 181 n. 546.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	TUZ_2291_Vergara_demostenes.pdf
	2291_Vergara Recreo TESIS

