
 

El espiritismo del fin del siglo XIX en Huesca y 

la figura de Antonio Torres-Solanot 

   

 

Trabajo de Fin de Máster 

  

Autor  

Rubén Santiago Martínez Moreno  

 

Profesores:  

Pedro Rújula López y Francisco Javier Ramón Solans 

 

 

 

Máster Universitario en Historia Contemporánea de la Universidad de Zaragoza.  

Facultad de Filosofía y Letras  

Año 2023/2024  

  



 

Índice 
Resumen: .......................................................................................................................... 3 

Abstract ............................................................................................................................. 3 

1. INTRODUCCIÓN .................................................................................................... 5 

1.1 Estado de la cuestión .................................................................................... 8 

2. ¿QUÉ ES EL ESPIRITISMO? ............................................................................... 11 

2.1 Relación del espiritismo con el paradigma de la secularización ...................... 19 

2.2 Espiritismo y ciencia ........................................................................................ 23 

3. LA FIGURA DE ANTONIO TORRES SOLANOT .............................................. 27 

3.1 Trayectoria Histórica ........................................................................................ 31 

4. EL IRIS DE PAZ Y LA LUZ DEL PORVENIR. DOS REVISTAS EN TORNO AL 

ESPIRITISMO ........................................................................................................... 35 

4.1 El espiritismo anticlerical. Una recomposición religiosa en la modernidad .... 39 

4.2. La cuestión social del espiritismo y Amalia Domingo Soler........................... 46 

5. CONCLUSIONES .................................................................................................. 58 

6. RELACIÓN DE FUENTES PRIMARIAS ............................................................ 60 

7. BIBLIOGRAFÍA .................................................................................................... 63 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Resumen: 

 

El espiritismo fue un movimiento ideológico y cosmológico que se 

expandió por Europa a mediados del siglo XIX, y que se encontraba asociado a 

diversos movimientos liberales, abanderados por librepensadores. En España 

una figura destaca sobre las demás: Antonio Torres-Solanot y Casas, vizconde 

afincado en Huesca. Esta figura se presenta como vital en cuanto a la expansión 

del movimiento espírita, tanto nacional como internacionalmente. Las premisas 

del espiritismo fueron difundidas mediante la elaboración y redacción de 

revistas, en las que las mujeres tuvieron un espacio amplio y diverso en el que 

expresarse. El caso concreto de Huesca, con su publicación quincenal: El Iris de 

Paz es un claro ejemplo de ello. 

 

Por consiguiente, a través del estudio de figuras como la de Antonio 

Torres-Solanot y de revistas como El Iris de Paz, se busca comprender qué 

ideología promovía el espiritismo tanto en Huesca como en el resto de España, y 

cómo influyó esta en la conformación de la fe en la modernidad 

 

Abstract 
 

Spiritualism was an ideological and cosmological movement that spread 

throughout Europa in the mid-19th century, and was associated with various 

liberal movements, championed by freethinkers. In Spain, one figure stands out 

above all others: Antonio Torres-Solanot y Casas, a viscount based in Huesca. 

This figure was vital to the expansion of the Spiritist movement, both nationally 

and internationally. The premises of Spiritism were disseminated through the 

production and editing of magazines, in wich women had a wide and diverse 

space in wich to express themselves. The specific case of Huesca, with its 

fortnightly publication: El Iris de Paz is a clear example of this. 



 

Therefore, through the study of figures such as Antonio Torres-Solanot 

and magazines such as El Iris de Paz, we seek to understand what ideology was 

promoted by spiritualism in Huesca and the rest of Spain, and how it influenced 

the shaping of faith in modernity. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1. INTRODUCCIÓN 

 

En el presente trabajo se abordará un movimiento político, ideológico, religioso y 

social que tuvo lugar entre mediados del siglo XIX y comienzos del XX, y que se 

expandió por todo Occidente, llegando también a España, conocido como espiritismo. 

Concretamente, se analizará dicho movimiento a través de la figura oscense de Antonio 

Torres Solanot, hijo de Mariano Torres Solanot, que potenció y sufragó el comienzo de 

varias revistas espiritistas en el territorio nacional.  

 

Por otro lado, la figura de Antonio Torres Solanot también guarda un interés 

especial, pues Amalia Domingo Soler, médium, y uno de los mayores personajes dentro 

del mundo del espiritismo, era su protegida. A través de su figura se incluirá en el trabajo 

el análisis de género, de suma importancia dentro del espiritismo, pues mujeres como 

Amalia encontraron en él una vía de escape para expresar sus ideas públicamente.  

 

Las revistas fundadas por organizaciones espiritistas, y diseñadas para difundir el 

mensaje del movimiento, son uno de los ejes centrales de este estudio, pues a través de 

las mismas se podrán observar diversas consideraciones ideológicas de las personas que 

lo integraban, la relación con su contexto y la explicación del porqué a su surgimiento.  

 

De esta forma, se busca demostrar cómo el espiritismo influye en la concepción 

de sus seguidores en torno a la religión, la ciencia y el mundo social yendo desde una 

perspectiva amplia al analizar el paradigma de la secularización y la recomposición 

religiosa de la modernidad hasta un estudio concreto mediante la figura de Antonio Torres 

Solanot y la revista El Iris de Paz (Huesca).  

 

Por consiguiente, los objetivos del presente trabajo se podrían resumir en dos 

puntos: 

Por un lado, estudiar la figura de Antonio Torres Solanot y su contribución al 

espiritismo en España, con un enfoque en su papel como impulsor de publicaciones 

espiritistas como El Iris de Paz y su relación con Amalia Domingo Soler. De esta manera, 

a través del empleo de las revistas como fuente primaria se busca comprender qué 

reflejaban y promovían las ideas del espiritismo. 



Por otro lado, se busca analizar el impacto del espiritismo en la configuración 

ideológica, religiosa y social de sus seguidores en Occidente, particularmente en España, 

durante el periodo comprendido entre mediados del siglo XIX y comienzos del XX. Así 

como el hecho de discernir si el movimiento puede ser catalogado como secta, religión o 

sistema filosófico.  

 

Derivados de estos dos objetivos principales se podrían destacar otros dos 

secundarios, como investigar el papel que ejercieron las mujeres en el espiritismo, 

especialmente a través de la figura de Amalia, entendiendo esta situación como anómala 

ya que nos encontramos en un contexto restrictivo de expresión pública para las mujeres 

y, a su vez, examinar la relación que se establece entre el espiritismo y la ciencia en el 

contexto del siglo XIX y principios del XX. Es decir, cómo el espiritismo reconcilió o 

desafió las visiones científicas imperantes del momento 

 

El presente trabajo se ha desarrollado a partir de una metodología fundamentada 

en el estudio documental y análisis cualitativo, utilizando como base fuentes primarias y 

secundarias obtenidas a través de la consulta, revisión y sistematización de las mismas. 

En primer lugar, la consulta del Archivo Histórico Provincial de Huesca ha proporcionado 

acceso a correspondencia personal, actas y otros manuscritos que revelan la participación 

activa de Torres Solanot en la promoción del espiritismo en España. 

 

De esta manera, la investigación ha podido reconstruir el contexto en el que 

surgieron las publicaciones espiritistas como El Iris de Paz. De manera paralela, se ha 

llevado a cabo una revisión de las revistas espiritistas mencionadas en la introducción, 

destacando tanto su contenido ideológico como social. El análisis de estas publicaciones 

ha permitido explorar cómo el espiritismo se presentó a sí mismo como una alternativa 

tanto a las doctrinas religiosas tradicionales como a las corrientes científicas emergentes 

de finales del siglo XIX y principios del XX. 

 

El segundo eje de la metodología ha sido la revisión de la literatura secundaria y 

su posterior sistematización. La bibliografía consultada ha proporcionado un marco 

teórico sólido en el cual situar el espiritismo dentro de los procesos más amplios de 

secularización y modernización que caracterizaron a Occidente durante el periodo 

estudiado. En consecuencia, han permitido identificar al espiritismo no solo como un 



fenómeno religioso o esotérico, sino también como un movimiento con significativas 

implicaciones políticas y sociales. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1.1 Estado de la cuestión 

 
La historiografía, en lo que la historia de las religiones se refiere, presenta una 

muy larga evolución, desde los postulados de James Frazer, pasando por los de Ludwig 

Wittgenstein o Clifford Geertz, hasta llegar a interpretaciones como las de Peter Berger o 

Pierre Bourdieu. En concreto, y teniendo en consideración el alcance de este trabajo, 

toman importancia el llamado paradigma de la secularización y la teoría de la 

recomposición religiosa de la modernidad. Al paradigma de la secularización han 

contribuido numerosos autores, desde Max Weber y Karl Marx a los más recientes como 

José Casanova. Mientras que los primeros autores referenciados proponían unas tesis que 

podrían llamarse radicales, en las que se postulaba la desaparición de la religión, estas se 

fueron matizando a través de la reinterpretación que surgió a partir de los años 60 del 

siglo XX debido a cuestiones como el declive del eurocentrismo, debido al surgimiento 

de movimientos políticos religiosos modernos en varios lugares del mundo, desde Europa 

a Estados Unidos, pasando por Irán o Corea, y la introducción de la terminología 

mercantil, que acabaron transformando el paradigma hasta llegar a las tesis de José 

Casanova, el cual exponía que lo que se producía verdaderamente era una 

individualización de la religión hasta llegar, en la época actual, al believing without 

belogning de Grace Davis 

 

Estas tesis son las que aportan la base teórica al presente trabajo, pues se intenta 

averiguar cómo el proceso de la secularización influyó en el espiritismo, y cómo se 

comporta este movimiento cuando se observa a través de dichas interpretaciones. Sobre 

todo, se ha optado por focalizar el punto de mira tanto en las tesis de la individualización 

de la religión de Casanova, como en las de la recomposición religiosa en la modernidad 

de Joseba Louzao. De este autor también se han escogido otros trabajos de suma 

importancia en la historiografía, y que se encaminan a demostrar cuáles son las 

consideraciones sociales dentro del anticlericalismo, así como las implicaciones de las 

nuevas concepciones religiosas, a través de la conversión de esta en un fenómeno de 

masas. De esta forma, podríamos preguntarnos si, como decía Bourdieu, se produce una 

disolución de lo religioso debido a la multiplicación de los agentes que conforman y 

compiten en la misma o si, por el contrario, esa pugna intestina, al fin y al cabo, de la 

religión católica consigo misma y con sus hijos, generó una mayor filiación por la 

canonicidad de sus parámetros. 



 

En lo que es el estudio del espiritismo propiamente dicho, se debe atestiguar que 

las fuentes secundarias son más escasas, suponiendo un problema relativamente serio para 

la elaboración de un trabajo académico. A pesar de ello, parece que en las últimas décadas 

el fenómeno ha despertado inquietud, tanto es así que se pueden encontrar trabajos 

monográficos como el de Andrea Graus, en el que establece una conversación entre el 

mundo científico y el espiritista. De este modo, presenta un profuso trabajo en el que se 

pueden observar permeabilidades de un sector al otro, puesto que el espiritismo no cejará 

en su empeño de asimilarse con una disciplina científica. Crucial también, para 

comprender la implantación del espiritismo en el territorio nacional, es la obra de Ángel 

González de Pablo, que expone cómo el fenómeno de las mesas giratorias llegará, incluso, 

a fascinar a Isabel II.  

 

También presentan interés las interpretaciones que Graus hace sobre el papel de 

las médiums dentro del movimiento espírita, pues alega que estas tuvieron libertad de 

expresión en tanto en cuanto funcionaban de altavoces de los espíritus. Pero consultando 

la bibliografía se ha visto una pequeña controversia en este asunto. Por un lado, Graus 

expone la tesis comentada, pero investigadoras como Amelina Correa Ramón, la cual 

presenta una biografía muy depurada de Amalia Domingo Soler, alegan que las mujeres 

espiritistas presentaban libertad de expresión por sí mismas, sin necesidad de la 

utilización de sus capacidades mediúmnicas. Por último, se suma a este intercambio de 

hipótesis Carlos Ferrera, que asocia dicha libertad y fama de la mujer dentro del mundo 

del espiritismo y de la mediumnidad debido a que su figura se encontraba relacionada con 

la histeria o con los desequilibrios sentimentales. Este es otro de los puntos que se tratará 

en el trabajo a través de las fuentes primarias, tanto de la propia Amalia Domingo Soler, 

como de la revista El Iris de Paz, para dirimir, a través de ellas, qué interpretación es la 

más plausible.  

 

Para comprender la profundidad, el alcance y también la evolución propiamente 

histórica del fenómeno espiritista se han empleado obras como las de Elías Mateo Avilés, 

que presenta varias razones sociológicas al surgimiento del espiritismo, como la 

necesidad trascendentalidad, a lo que se podía sumar la de Sánchez Ruiz, que 

complementa dicha hipótesis con una interpretación sobre el cambio en la concepción de 

la muerte debido a una nueva estructura familiar. Una perspectiva un tanto diferente, 



también debido a su peculiar extracto historiográfico, pues podría considerarse una fuente 

primaria, es la que propone el Padre Franco, que alega que el espiritismo fue posible en 

Europa debido a un caldo de cultivo anterior gracias a movimientos religiosos como la 

iglesia swedenborgiana. Dentro de esta tipología de fuentes también se ha contado con 

las obras de Remigio Vilariño y Juan de Dios Posadilla, que realizan sendos trabajos sobre 

el surgimiento y la evolución del espiritismo y otras corrientes ocultistas o heterodoxas.  

 

Otro de los puntos centrales a la hora de estudiar el espiritismo es el del 

anticlericalismo. En este aspecto destacan varios autores, como Gregorio Alonso, que 

alega que el anticlericalismo es producto de un poso cultural que crea una indiferencia 

religiosa, o Julio de la Cueva Merino el cual expone que el anticlericalismo en España es 

producto de una larga tradición de desavenencias con el clero debido a aspectos como su 

baja formación.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2. ¿QUÉ ES EL ESPIRITISMO? 

 

Varios autores1 marcan, como fecha de inicio del espiritismo, 1847, año en el que 

se sucedieron los acontecimientos de Hydesville. En esta villa del estado de Nueva York, 

Estados Unidos, las hermanas Fox, comenzaron a escuchar unos ruidos extraños en su 

casa parecidos a unos golpes. Las hermanas empezaron a experimentar con dichos ruidos, 

hasta darse cuenta de que eran completamente premeditados y que respondían a sus 

llamados o las percusiones producidas por ellas mismas.  

 

Las hermanas Fox, que habían nacido en un contexto que predicaba la heterodoxia 

religiosa, no dudaron en atribuir al fenómeno una carga esotérica que marcaría, para 

muchos, el inicio del movimiento espiritista. Vivían en un entorno protestante metodista, 

al igual que varios de los pueblos de su alrededor. Aunque episodios hubo en los que las 

hermanas Fox vieron peligrar su vida pues «a no ser por un caballero que las defendió 

espada en mano, las infelices médiums hubieran sido linchadas por el pueblo, atento a la 

Biblia que condena a muerte a hechiceros y hechiceras»2.  

 

Estas hermanas fueron perfeccionando el modo de contactar con el espíritu que 

las apremiaba, que, según decían, era el de Carlos Ryan3. Así se empezó distinguiendo el 

sí del no según el número de golpes y se acabó introduciendo el alfabeto entero, 

representado por esos mismos golpes e ideado por Isaac Post4.  

 

Por consiguiente, con un modelo laxo y vago, el espiritismo se fue extendiendo 

por varias zonas de los Estados Unidos, considerándose siempre o casi siempre como un 

pasatiempo lúdico, y no como una cosmología o filosofía a través de la cual basar la 

 
1 P. Franco: El espiritismo: manual científico y popular. Estíl Enc, 1983 

A. González de Pablo: “Sobre los inicios del espiritismo en España: la epidemia psíquica de las 

mesas giratorias en 1853 en la prensa médica”. Asclepio: revista de historia de la medicina y de la 

ciencia, 58-2, 2006, pp. 63-96.  

A. Graus: Ciencia y espiritismo en España, 1880-1930, Comares, Granada, 2019 

G. Horta: “Espiritismo y carisma. Orígenes carismáticos del liderazgo en el movimiento espiritista 

europeo del siglo XIX” Gazeta de Antropología, 20 (10), 2004  
2 Franco, P.: El espiritismo: manual científico y popular, Estíl Enc, 1983 p. 10 
3 Ibidem. p. 8 
4 A. González de Pablo: “Sobre los inicios del espiritismo en España: la epidemia psíquica de las 

mesas giratorias en 1853 en la prensa médica”. Asclepio: revista de historia de la medicina y de la 

ciencia, 58-2, 2006 



mirada que se tiene del mundo; ni mucho menos con intención de dañar o acometer contra 

los postulados de la religión canónica o de la Iglesia.  

 

Ya hacia 1851 «las prácticas espiritísticas difundiéronse por Alemania, Inglaterra, 

Francia, Italia y un poco por todos los demás países civilizados, con la rapidez con que 

se propaga una centella»5. El espiritismo es un fenómeno casi puramente urbano, también 

debido a las consideraciones ideológicas que el movimiento presenta, unido a las 

corrientes de pensamiento liberal, así «fue en las emergentes ciudades decimonónicas 

donde se desgarró más claramente la sociedad civil y allí también se fueron diferenciando 

de un modo más nítido una “religiosidad liberal e ilustrada”, parcialmente exenta de 

ritualismo, practicada por las clases medias urbanas y cualificadas»6. 

 

El padre Franco arroja un poco de luz al porqué del surgimiento del espiritismo 

en Europa pues afirma que «Europa, ciertamente, era terreno desde hacía tiempo 

trabajado y bien dispuesto para ello. En el Septentrion, los prosélitos de la nueva iglesia 

swedenborgiana, llamada también iglesia cristiana e iglesia de la nueva Jersulaén, habían 

difundido las asociaciones de verdaderos espiritistas en continuo comercio con los 

espíritus llamados buenos: en Inglaterra habíalos fundado el mismo Swedenborg allá por 

el año 1743»7. 

 

A este análisis suma Mateo Avilés la siguiente reflexión: «estos neoespiritualistas 

vinieron a llenar, desde su nacimiento, las ansias de trascendentalidad de muchas personas 

inquietas anímica y espiritualmente, a veces con graves problemas vitales, carencias de 

todo tipo o víctimas de alguna desgracia personal irreparable»8. A estas interpretaciones 

del padre Franco y de Mateo Avilés habría que contraponer las de Gregorio Alonso, que 

expone que «el talante anticlerical del librepensamiento no es entendido, además, como 

mera reacción religiosa ante las posturas confesionalizadoras, sino que respondería a una 

condición previa, y básica, de esta corriente: la indiferencia religiosa»9.  

 

 
5 P. Franco; op. cit. p.12 
6 G. Alonso. “La secularización de las sociedades europeas”. Historia Social, 46, 2003, p. 141 
7 P. Franco; op. cit. pp.12-13 
8 E. De Mateo Avilés: Espiritistas y teósofos en Andalucía (1835-1939): perseguidos y olvidados. Sarriá, 

Málaga, 2001, p.23. 
9 G. Alonso; op. cit. p.144 



Fue el hecho de las ansias de trascendentalidad, que apuntaba Mateo Avilés, el que 

catapultó al movimiento espiritista a la palestra de las cosmologías o de los movimientos 

filosóficos, aunque no sin controversias tanto internas como externas. La obsesión por la 

muerte y por lo que podría deparar después de la misma era clara en el siglo XIX «en este 

sentido, en el siglo XIX se desarrolló, junto a la fotografía, un curioso fenómeno: el de la 

fotografía post mortem. […] subyacía esa necesidad de permanecer de algún modo, y se 

desarrolló un complejo “ritual” a la hora de preparar a la persona para esa fotografía, en 

el que la simbología estaba muy presente»10. Además, y ahondando en este sentido 

Ferrera expone que el auge del espiritismo «no puede disociarse de los cambios 

experimentados en la idea de la muerte entre el siglo XVIII y el XIX. Por un lado, los 

fallecimientos adquirieron una dimensión negativa, alimentada por el peso creciente de 

la afectividad familiar»11. 

 

Pero, tal y como expone Ángel González de Pablo, fue un hecho más práctico y 

utilitarista el que terminó por difundir la práctica del espiritismo por toda Europa: las 

mesas giratorias. De esta forma, atestigua que «las primeras nuevas sobre las mesas 

giratorias llegaron a España en los días finales y primeros de mayo»12 a raíz de un artículo 

aparecido en La España «tal y como había sucedido pasados días antes en Alemania y 

Francia, la imaginación de las gentes se inflamó en masa a partir de entonces y los 

experimentos giratorios comenzaron a hacerse por doquier»13. 

 

El encargado de homogeneizar y fijar los diversos parámetros del espiritismo, de 

hacer escuela o sentar cátedra, fue Allan Kardec, que a través de la escritura de su obra 

El libro de los espíritus en (1857) intentaba explicar qué suponía la existencia de los 

espíritus y el contacto con los mismos para la sociedad de los vivos. Sería una especie de 

cambio secular en la concepción del universo, del mundo conocido, y también de las 

relaciones humanas o místicas que el ser humano había mantenido hasta ahora. El 

 
10 A. Sánchez Ruiz: “El padre Miguel Sánchez: presbítero, polemista, ateneísta y escritor 

almogiense. Su postura frente al krausismo y el espiritismo. Su pensamiento político-religioso”. 

Isla de Arrairán: revista cultural y científica, 42, 2015 p. 535 
11 C. Ferrera: “Heterodoxias espirituales y utopías en el siglo XIX español”. Libros de la Corte, 16, 

2018 p. 235 
12 A. González de Pablo: “Sobre los inicios del espiritismo en España: la epidemia psíquica de las 

mesas giratorias en 1853 en la prensa médica”. Asclepio: revista de historia de la medicina y de la 

ciencia, 58-2, 2006 p. 69 
13 Ibidem, p. 69 



espiritismo de Kardec nacía con la intención de proponer una nueva realidad, en la que 

los hombres se amasen universalmente y perfeccionasen sus espíritus a lo largo de la 

eternidad. 

 

Algunos correligionarios consideran El libro de los espíritus una obra conjunta, 

pues Kardec aseguraba, y así se puede observar en el propio libro, que este había sido 

escrito entre varios espíritus, que le iban dictando las respuestas a las preguntas que él 

mismo iba realizando. De esta forma, Kardec, o los espíritus con los que contactaba si se 

quiere, comienzan a establecer una especie de corpus ideológico y metodológico sobre lo 

que el espiritismo significa, siempre haciéndose valer de cierta aura de misticismo, que 

hace que el libro, irremediablemente, y auscultado con los ojos del presente, no deje ser 

algo vago en ciertos aspectos, pues se recurre en demasía al efectismo, debido a que estos 

espíritus repiten en varias ocasiones que la formación, conformación o estructuración del 

universo no se nos es explicada por ellos porque los humanos no la comprenderíamos. 

Sin duda alguna este hecho es significativo, pues deja entrever el tipo de movimiento que 

era el espiritismo, algo heterodoxo en sus parámetros y sin un canon fijo, que le valdría, 

un tiempo después, varios sinsabores, pues este es uno de los motivos por los que el 

espiritismo parece esfumarse entre los pasajes de la historia. 

 

El espiritismo también despertó mucho interés en los círculos científicos de la 

época, suponiendo un impulso para disciplinas como la psiquiatría, la psicología o la 

medicina, tal y como se expondrá más adelante. Uno de los encargados en investigar los 

fenómenos espiritistas fue Víctor Melcior i Farré médico cirujano nacido en Almenar en 

1860, y que desarrolló gran parte de su carrera en Barcelona, un importante epicentro del 

espiritismo español. Melcior alegaba que  

 

el paso del desdoblamiento psicológico al físico dependía del nivel de irradiación 

de la fuerza psíquica. En grados menores, provocaba crujidos, movimientos de 

objetos, levitaciones o la aparición de luces. Por último: “en el grado superior del 

desdoblamiento, se desprende el cuerpo fantásmico de un vivo, trasladándose a 

sitios más o menos remotos, llegando a ser reconocido por la persona o personas 

a quienes aparece”14. 

 
14 Citado en A. Graus, op. cit., p. 52 



 

A estas alturas cabría preguntarse qué implantación nacional tuvo el espiritismo, 

pues es un movimiento al que, historiográficamente, se le ha prestado muy poca atención, 

aun a pesar de atravesar movimientos filosóficos, políticos y sociales como el feminismo, 

el higienismo, el librepensamiento, el anarquismo o el socialismo, entre muchos otros. 

Según Ferrera «durante la I República (1873-74 el movimiento alcanzó una mayor 

fortaleza, demostrado por la presencia en las Cortes de 1873 de cinco diputados 

espiritistas, que presentaron una enmienda al proyecto de educación con el objeto de 

incluir la doctrina como materia obligatoria en la Segunda Enseñanza»15. 

 

Siguiendo con la interpretación de Ferrera, cabría destacar las actas del I Congreso 

Internacional Espiritista en 1888, publicadas en el número diez de la Revista de Estudios 

Psicológicos de Madrid. En ellas aparece una relación de las diferentes congregaciones y 

sociedades espiritistas que acudieron al congreso. Había presentes cuatro centros de 

Madrid, la Sociedad de Estudios Psicológicos de Zaragoza que aunaba a espiritistas de 

Aguarón, Molinos, Guerra de Gállego, Belchite, Pina de Ebro, Épila, Calahorra, Arcos de 

Medinaceli, Villanueva de Gállego, Cuarte, Cosuenda y Almonacid de la Sierra, doce 

centros procedentes de Barcelona, cuatro de Alicante, cinco de Granada, dos de Málaga, 

otros dos de Valencia, y luego zonas del territorio español que solamente contaban con 

un centro o sociedad espiritista, como Frailes, Santiago, Ferrol o Manzanares. 

 

En cuanto a las provincias de ultramar, en ellas también se extendió el espiritismo, 

como atestigua la presencia de espiritistas de Cuba (Sagua la Grande, Matanzas, 

Cienfuegos y Quemado de Güines) y Puerto Rico. En el plano internacional contaban ya 

Perú, México, Venezuela o Estados Unidos. En cuanto al panorama europeo, también 

acudieron a la cita dieciséis entidades de Francia, cuatro de Bélgica, y también de Italia, 

Rumanía y Rusia.  

 

Además, cabe reseñar que el espiritismo gozó de una cierta aceptación social, por 

lo menos al inicio de su despliegue por el país, pues el hecho de que Isabel II realizara 

sesiones espiritistas en su residencia de Aranjuez16 debió transmitir al pueblo la opinión 

 
15 C. Ferrera; op. cit. p.237 
16 A. González de Pablo; op. cit. 



de que realizar esas prácticas era no solamente algo válido, sino también propio de la alta 

sociedad 

 

En cuanto a las influencias que presenta en el espiritismo, algunos historiadores17 

han querido ver reminiscencias de religiones asiáticas como la hindú o la budista. Así, 

cuando Kardec argumenta sobre la materia diciendo que «la materia existe en estados que 

son desconocidos; puede ser, por ejemplo, tan etérea y sutil, que ninguna impresión 

produzca en vuestros sentidos, y sin embargo, siempre continúa siendo materia, aunque 

no lo sería para vosotros»18 se puede relacionar con uno de los principios de la filosofía 

perteneciente al periodo samkhya, pues el «universo pulsante»19 se conforma de 

«veinticinco principios o elementos constitutivos de lo real»20, que van desde la acción 

de escuchar (srotra) al fuego (tejas) o la tierra (prthivi). Tanto para los espiritistas como 

para las cosmologías hindúes, todo es materia, y si bien estos planteamientos también se 

presentan en corrientes filosóficas occidentales como el materialismo filosófico, son otros 

elementos comunes los que terminan por establecer una clara conexión entre el 

espiritismo y la expansión de diversas creencias y cosmologías provenientes de núcleos 

como el asiático.  

 

Para Kardec «la materia es el lazo que sujeta el Espíritu; es el instrumento que 

emplea y sobre el cual ejerce, al mismo tiempo, su acción»21, y ante la pregunta «¿Es 

independiente el Espíritu de la materia, o no es más que una propiedad de esta, como los 

colores lo son de la luz y el sonido del aire?»22 la respuesta «el uno y la otra son distintos; 

pero es necesario la unión de ambos para que sea inteligente la materia»23, se encuentra 

íntimamente relacionado con el siguiente principio de la cosmología hindú:  

 

la inteligencia no es aquí una potencia del yo, sino más bien a la inversa. Y esa 

inteligencia no es una entidad metafísica de ordenación del cosmos, sino una 

consecuencia de la evolución de la materia. La evolución natural conduce a un 

 
17 J. Louzao Villar: Los idealistas de la fraternidad universal. Una aproximación a la historia del 

movimiento teosófico español (c.1890-1939). Historia Contemporánea, 37, 2008b, pp. 501-529 
18 A. Kardec: El libro de los espíritus. Abraxas, Barcelona, 2019 p. 117. 
19 J. Arnau: Cosmologías de India: Védica, samkhya, budista. Kairós, Barcelona, 2024 p. 78 
20 Ibidem, p. 80. 
21 A. Kardec; op. cit. p.118 
22 Ibidem 
23 Ibidem 



principio de individuación donde la identidad o el sentido del yo es resultado del 

desdoblamiento de la inteligibilidad, que necesita de entidades sobre las que 

predicar y que no sean ellas mismas atributos24. 

 

Pero mucho más significativa es la relación que guarda la concepción de la 

descarnación, la movilidad, y el progreso moral del espíritu una vez descarnado del 

espiritismo, con la concepción del universo cíclico de las cosmologías indias, pues 

«escapar de los ciclos del tiempo y reintegrarse a la Unidad Original (reabsorción de un 

estado indiviso previo a la creación) es una aspiración que aparecerá con frecuencia en 

las grandes épicas de la época clásica. […] Algunos textos sugieren que los seres que han 

logrado la liberación (moksa) permanecen en mundos superiores a la espera de la 

disolución del cosmos, momentos en el cual se reabsorben en el fundamento 

(brahman)»25. Este postulado se encuentra claramente visible en la cosmología espírita. 

 

Todas estas interrelaciones filosóficas e ideológicas van encaminadas hacia la 

misma dirección, que es la de: concebir el mundo como un todo orgánico que se 

autorregenera conservando dentro de sí siempre la misma energía, que va cambiando y 

modulando hasta desaparecer para volver a renacer en un futuro. Se rompe, de esta forma, 

con una concepción del tiempo y el espacio anclada a la cosmología religiosa cristiana, y 

de la que filosofías como la de Kant también formaron parte, con su concepción del 

infinito matemático y el infinito metafísico, que ayudó a poner al ser humano como centro 

y medida de todas las cosas. Más adelante se tratará este asunto en profundidad.  

 

En un plano más cercano a la realidad europea del momento, también se pueden 

destacar otros elementos influyentes dentro del espiritismo, como el romanticismo 

alemán, con el rechazo a la razón o el impacto de la industrialización, con la creación de 

masa obrera que comenzaba a verse como un proceso de deshumanización. Ferrera 

expone que «el espiritismo fue más cercano a la mentalidad utópica liberal que se 

remontaba a la Ilustración, había seguido el primer liberalismo y culminaba la época 

como un elemento más de la cultura política liberal y republicana»26.  

 

 
24 J. Arnau; op. cit. p. 84 
25 Ibidem, p. 66-67 
26 C. Ferrea; op. cit. p. 238 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2.1 Relación del espiritismo con el paradigma de la secularización 

 

Dentro de la historiografía el espiritismo se encontraría asociado a una corriente 

de investigación muy concreta, como sería la de la historia de las religiones que, a su vez, 

aparece profundamente imbuida por consideraciones y disciplinas sociológicas. De 

hecho, el espiritismo encuadra perfectamente en una de las mayores contribuciones que 

ha realizado la sociología de las religiones al panorama científico e investigador, como es 

el paradigma de la secularización y la posterior teoría de la recomposición religiosa de la 

modernidad, que nace como contestación a la primera. 

 

De esta forma, expertos como Manuel María Urrutia León afirman que «tal 

paradigma es, sin duda, el más importante, quizá el único, de la sociología de la 

religión»27  

 

El paradigma de la secularización, nacido ya en el siglo XIX, postula, 

básicamente, que a mayor modernización de una sociedad más secularizada se volverá 

hasta llegar, incluso, a la desaparición de las formas culturales e ideológicas religiosas. 

Dicho nacimiento se produjo de la mano de personalidades como Comte o Marx y ha ido 

matizándose y modificándose al albur de nuevas investigaciones y razonamientos, 

pasando por varias etapas (teorías radiclaes y toerías moderadas, según la catalogación 

de Urrutia) hasta llegar a su casi completa desestimación, al verse superado en múltiples 

de las premisas que plantea. Esta acción de reinterpretación comenzó sobre los años 60 

del siglo XX y se emprendió desde diferentes perspectivas. A ello contribuyó, sin duda, 

la pérdida, aunque matizable, del eurocentrismo y la incorporación de parámetros del 

mercado dentro de la estructura lógica de la religiosidad, tal y como llevó a cabo Stark 

(Louzao). Ideas que fueron todavía más matizadas por Casanova, alegando que lo que se 

producía no era una desaparición completa y total de la religión, sino una 

individualización de la misma hasta llegar, en plena modernidad actual al believing 

without bologning de Grace Davis. Para este trabajo se ha usado la categorización que 

 
27 M. Urrutia León: “Del concepto al paradigma de la secularización”. Estudios de Deusto, 53-1, 

2013 p. 174 



expuso Tschannen28, expuesta mediante una tabla en el artículo de Manuel María Urrutia 

León, anteriormente mencionado.  

 

Ahondando en esta dicotomía entre desaparición de la religión, su permanencia y 

el proceso de individualización adscrito a ella, Frances Lannon afirmaba que «las 

peregrinaciones individuales o en grupo, e incluso, en los tiempos del ferrocarril en masa 

[…] pese a ser dirigidas con frecuencia por sacerdotes, su celebración no dependía de la 

participación sacerdotal, a diferencia de la misa y los sacramentos. Eran formas seglares 

y no sacerdotales de culto»29. 

 

Mediante este proceso se rompe la sacralidad y la oficialidad de la religión. Se 

vuelve más individualizada, sí, pero esto no hace que la religión desaparezca, como 

establece el clásico paradigma de la secularización, sino que se desinstitucionalice. Esto 

abre la puerta a que se puedan producir fenómenos religiosos unipersonales de adherencia 

a un líder carismático. Este elemento, la ruptura de la institucionalidad de la religión 

católica, lleva aparejada otra serie de consecuencias, como el asentamiento de nuevas 

religiosidades, sobre todo al amparo de corrientes religiosas que toman carices imperiales 

durante la Edad Contemporánea, como el judaísmo o el budismo30. 

 

Esta reconsideración de los parámetros religiosos se puede observar claramente 

en el ideario espiritista, como ya preconizaba Vilariño31, que a través del proceso de la 

generalización, como establecía Tschannen32, difundieron elementos del mundo religioso 

parcialmente secularizados bajo una óptica individualizada y personal. Así, «la difusión 

de la existencia de un Dios benigno que creaba las almas para que, a través de sucesivas 

reencarnaciones, fuesen consiguiendo el autoperfeccionamiento y el rechazo a la 

 
 
29 F. Lannon: Privilegio, persecución y profecía. La Iglesia en España, 1875-1975. Alianza, Madrid, 1990, 

pp. 40-41 
30 J. Louzao Villar; op. cit. 
31 «Siento repugnancia, pero es necesario decir que el espiritismo se da como continuador del 

cristianismo. Quitando a Jesucristo la cabeza y poniéndole otra […] llegará a ser cualquier cosa. 

Los espiritistas primero forjan un Cristo como ellos quieren; y así bien pueden ser continuación 

de Cristo. Y por eso podemos decir: ¿los espiritistas continuadores del cristianismo?… de un 

cristianismo forjado por vosotros… bien. ¿Del verdadero cristianismo?… ¡Blasfemo!…»  en R. 

Vilariño: Masonería, Espiritismo y Teosofía. El Mensajero del Corazón de Jesús, 1949.   
32 Presente en la obra de M. Urrutia León: “Del concepto al paradigma de la secularización”. 

Estudios de Deusto, 53-1, 2013 



existencia del infierno como lugar de castigo»33 fueron una de las claves del éxito del 

espiritismo.  

 

En palabras de Louzao lo que se produce en realidad es una «recomposición de la 

religión en la modernidad. […] Podemos referirnos a la conformación a lo largo de los 

siglos XIX y XX de un sujeto religioso moderno, o si se prefiere, de una nueva forma de 

creencia individualizada, alejada de la cultura religiosa, dominante hasta entonces, y 

ahora en una situación de pluralismo religioso»34. 

  

El espiritismo cumple algunos de estos parámetros planteados por Joseba Louzao, 

pero no todos. Es, sin lugar a dudas, producto de ese nuevo sujeto religioso moderno, pero 

no se aleja en demasía de la cultura religiosa dominante hasta entonces, como es el 

catolicismo. Es más, lo que en realidad hace la corriente espírita es recoger esa tradición 

cristiana y moldearla a ese nuevo sujeto religioso. 

 

Esta imparcialidad de, por un lado, atacar a la religión católica, pero por otro, tener 

consideraciones próximas a la misma, puede explicarse mediante debido a que «bastantes 

de los mencionados intelectuales creyeron identificar en la Iglesia católica una de las 

principales causas del lastimoso estado de la nación»35. Este hecho, el de atribuir a la 

estructura eclesiástica los malestares de España, no era algo nuevo, sino que «se engloba 

también dentro de una tradición bastante más antigua que la liberal. Desde la Edad Media, 

por lo menos, los cristianos venían censurando a sus pastores por su aparente incapacidad 

para alcanzar la estatura intelectual y, sobre todo, moral que cabía esperar de ellos. Según 

esta corriente crítica, los curas y frailes eran seres especialmente lerdos, holgazanes, 

soberbios, avarientos o lujuriosos»36. Este hecho viene refrendado por autores como 

Baldomero Jiménez Duque, que en su obra, aunque un tanto dispar e inclinada hacia las 

 
33 E. De Mateo Avilés: Memoria final del proyecto de investigación “Disidencias religiosas y 

esotéricas en la Andalucía de los siglos XIX y XX: la teosofía y el espiritismo: entre la marginalidad 

y la represión”, 2009 p45 
34 J. Louzao Villar (2008). “La recomposición religiosa en la modernidad: un marco conceptual 

para comprender el enfrentamiento entre laicidad y confesionalidad en la España 

Contemporánea” Hispania Sacra, 121-60, 2008 p. 341. 
35 J. De la Cueva Merino: “Movilización política e identidad anticlerical, 1898-1910. Ayer, 27, 1997, 

p. 103 
36 Ibidem, pp. 120-121 



concepciones católicas reaccionarias37, sí que sirve para ejemplificar este problema, pues 

conforma críticas a veces demoledoras. Así, afirma que «el clima espiritual de muchas de 

estas casas [conventos] era pobre y dejaba mucho que desear. No es que hubiera la 

relajación de otras épocas, pero tampoco florecía el fervor en la mayoría […]. Se 

comprende, tantos avatares, inquietudes, salidas, entradas, cambios…»38. 

 

Por consiguiente, y como se irá viendo en el trabajo el paradigma de la 

secularización presenta desigualdades a la hora de plasmar sus parámetros en el 

espiritismo pues este, el espiritismo, no tenía como razón de ser el desmantelamiento de 

la religión, ni de sus prácticas se pueden extraer conclusiones que llevan aparejada una 

pérdida del sentimiento religioso o de la religiosidad. Sí que cumple el requisito de la 

individualización de la religión y el hecho de adaptar la terminología cristiana a un 

ambiente secular, pero, posteriormente, huye de la razón y de la racionalidad, 

enfrentándose, de hecho, a ella. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
37 Algunas de las expresiones de Jiménez Duque hacen al lector desconfiar de su imparcialidad. 

Afirma que «el liberalismo no produjo ideológicamente nada en España» B. Jiménez Duque: La 

espiritualidad en el siglo XIX español. Universidad Pontificia de Salamanca, 1974, p. 22, o «la historia 

intelectual española del periodo histórico sobre el que reflexionamos fue muy pobre […]. La 

política enfurecida envenenó todo y consumió la mayoría de las energías y las atenciones» B. 

(1974) La espiritualidad en el siglo XIX español. Universidad Pontificia de Salamanca, p. 25. Y así un 

largo etcétera.  
38 B. Jiménez Duque: La espiritualidad en el siglo XIX español. Universidad Pontificia de Salamanca, 

1974, p. 60 

 



 

2.2 Espiritismo y ciencia 

 

El espiritismo, como se ha venido analizando a lo largo del trabajo, nace en un 

contexto histórico e ideológico muy concreto. Un elemento imprescindible que ayuda a 

entender el surgimiento, potencia y conformación del movimiento es el desarrollo de la 

ciencia en Occidente durante la Edad Contemporánea.  

 

Durante buena parte del siglo XVIII comenzaron a desarrollarse diversas teorías 

que se encontraban al margen de lo que podría considerarse la ciencia positivista más 

canónica y actual. Así, durante «el periodo intermedio que en algunos países europeos se 

ubica entre 1750 y 1850 aproximadamente, previo a la emancipación formal de la tutela 

filosófica […]. Un grupo de personas, sin conexiones directas entre sí ni formando un 

movimiento único, empezaron a inspirar ideas que tendrían impactos muy significativos 

sobre la futura ciencia»39. 

 

Entre ellos se encuentra la figura del mesmerismo o magnetismo animal, ideada y 

potenciada por el médico Franz Mesmer. En un comienzo, Mesmer trataba de curar a sus 

pacientes mediante imanes, ya que creía que las corrientes electromagnéticas eran capaces 

de influir en el propio cuerpo. Así, pensaba que existían polos magnéticos en animales y 

humanos, que podían alinearse electromagnéticamente para curar diversas afecciones. El 

Universo, en definitiva, estaría creado por una especie de flujo magnético que atravesaría 

a todos los seres vivos y también a la materia inorgánica. Un supuesto nudo en el 

organismo impediría el correcto movimiento de dicho flujo, causando diferentes tipos de 

enfermedades40. 

 

Tal y como se mencionaba con anterioridad, este no fue, ni muchos menos, un 

elemento aislado. Y es que se puede relacionar fácilmente con el surgimiento de teorías 

 
39 J. García : “En el camino de la psicología aplicada: Mesmerismo y fisiognomía” ARANDU-UTIC. 

Revista Científica Internacional, 1-2, 2016 p. 40 
40 De esta forma, Mesmer comenzó abriendo, en su propia casa, un consultorio en el que poder 

aplicar las técnicas del magnetismo animal hasta llegar a desafiar a las propias autoridades 

eclesiásticas, obteniendo una fama y una fortuna considerables, lo que le permitió, a su vez, 

ampliar su negocio y sus investigaciones. 



como la hipnótica, el descubrimiento del subconsciente y su posterior tratamiento, con el 

surgimiento del espiritismo. Muy ligado al mesmerismo se encuentra el mencionado 

hipnotismo. Tal y como lo conocemos hoy en día, el hipnotismo fue introducido por el 

médico James Braid, debido al estudio que realizó de las personas que se dirigían a las 

dependencias de Mesmer. Este fenómeno es plenamente conocido hoy en día y supuso 

una fuerte inspiración para las tesis espiritistas. 

 

Un elemento que hay que atribuir a todo este tipo de corrientes es el de indudables 

impulsores de la ciencia. Tal y como afirma Amelina Correa Ramón «en todos ellos [los 

espiritistas] se observará, además, una constante común, y a veces casi obsesiva: el 

presentar el espiritismo como un método científico de conexión con el más allá»41. Sin ir 

más lejos, en la revista El Iris de Paz se propugnaba lo siguiente sobre Allan Kardec:  

 

Hacia 1850, cuando la atención pública del mundo civilizado empezaba a fijarse 

en las manifestaciones espiritistas, y la ciencia se ocupaba de los fenómenos que 

habían de cambiar el fondo y la forma de las creencias religiosas, morales y 

científicas, preparando el advenimiento de una nueva revelación, Allan Kardec se 

dedicó de lleno a la constante observación de las manifestaciones, al estudio de 

los principios de las leyes naturales que en ellas entrevió, y a la deducción de las 

consecuencias filosóficas que debían convertir los hechos empíricos en cuerpo de 

doctrina trascendentalísima42  

 

Partiendo de la base de un contexto precarizado en lo que a teorías científicas se 

refiere, toda esta oleada de corrientes ocultistas no hizo sino que remover el avispero tanto 

de las concepciones filosóficas del momento, como de las morales y las de una disciplina 

naciente, la psicología. La incomprensión del funcionamiento de la mente humana, y las 

ansias del panorama científico e investigador por comprender los intrincados problemas 

de la conformación de la personalidad y el funcionamiento del cerebro, entre otras cosas, 

hicieron que «aparecieran dos cuestiones fundamentales, que pueden separarse, pero que 

 
41 A. Correa Ramón: Amalia Domingo Soler y el espiritismo de Fin de siglo. Archivos Vola, Madrid, 

2021, p.14 
42 El Iris de Paz, 2, p. 4 



también van de la mano: la muerte y la irrupción de lo sobrenatural en la realidad»43. De 

esta forma, y tal como afirma Andrea Graus:  

 

La visión patológica del médium devino paradigmática en la medicina y 

psiquiatría de la segunda mitad del siglo XIX. Como ha mostrado el psiquiatra e 

historiador Henri Ellenberger, la mediumnidad fue un elemento central en la 

construcción de nuevos conocimientos psicológicos, especialmente: las distintas 

nociones del inconsciente antes de Freud. El desarrollo de las teorías sobre el 

automatismo, las personalidades múltiples o los estados alterados de conciencia 

estuvo fuertemente influenciado por el estudio de los médiums espiritistas, 

reconvertidos en sujetos de investigación psicológica44.  

  

De hecho, como se ha mencionado anteriormente, estas corrientes se presentaban 

íntimamente unidas, así «paralelamente a la magia magnética surge otro movimiento 

importante el cual trata de explicar las causas ocultas de los fenómenos magnéticos por 

la mediación de los espíritus, es lo que Crabtree ha llamado “espiritismo magnético”. Este 

movimiento espiritista magnético tiene sus raíces en la obra de Justinus Kerner Die 

Seherin von Prevors, la cual se convierte en obra de referencia en los círculos espiritistas, 

para Kerner la enfermedad era una posesión y la cura un exorcismo»45.  

 

Se produce, de hecho, una conjunción en la descripción de estas corrientes 

pseudocientíficas que aunaba en su seno al mesmerismo, al sonambulismo y al 

espiritismo. En palabras de Andrea Graus: 

 

La psicopatología francesa equiparó la mediumnidad al sonambulismo y, por 

ende, asoció los médiums a la histeria. La influencia de esta corriente se observa 

claramente en el médico, filósofo y psicólogo Pierre Janet. En opinión de Janet: 

“los fenómenos observados por los espiritistas son exactamente idénticos a los 

del sonambulismo natural o artificial”. Ante esta clase de afirmaciones, probar la 

 
43 A. Sánchez Ruiz: “El padre Miguel Sánchez: presbítero, polemista, ateneísta y escritor 

almogiense. Su postura frente al krausismo y el espiritismo. Su pensamiento político-religioso”. 

Isla de Arrairán: revista cultural y científica, 42, 2015, p. 533 
44 A. Graus; op. cit. p. 36 
45 J. M. Bonet Safont: “La representación esotérica y oculta del magnetismo animal en la literatura 

española de ficción: el caso de Emilio Carrere (1881-1947)” JACLR: Journal of Artistic Creation and 

Literary Research, 5-1, 2017, p. 4 



existencia de la “verdadera” mediumnidad se convirtió en un imperativo cada vez 

mayor para el espiritismo46.  

 

Bonet, por otro lado, matiza que «el magnetismo animal o bien era un precursor 

de las posteriores elaboraciones teóricas (o doctrinas espiritistas), […] o bien servía para 

explicar los fenómenos espiritistas si necesidad de recurrir a los espíritus»47. En España, 

Otero Acevedo, médico gallego nacido en 1865, fue uno de los encargados de dirimir las 

diferencias y las similitudes específicas entre la mediumnidad y el sonambulismo, entre 

las similitudes encontró que «el sujeto en cuestión […] era el causante de los hechos. 

Segundo, descartó la telepatía o sugestión por parte del experimentador. Tercero, afirmó 

que ninguno de los fenómenos observados tenía, por el momento, una explicación 

científica satisfactoria»48. En cuanto a las diferencias dirimió que en la mediumnidad 

«parecía que “algo”, o más bien “alguien”, en cuanto demostraba inteligencia, 

intervenía»49, algo que en el sonambulismo no parecía suceder.  

El fenómeno de las mesas giratorias, o sea, el espiritismo, causó verdadera 

inquietud en el panorama científico e investigador, tal es así que, en Francia, «el 21 de 

marzo de 1853 la Academía de las Ciencias nombró una comisión […] para examinar una 

memoria de un tal Roindet titulada “Sur la baguette divinatoire employée à la recherche 

des eauz souterraines”»50. 

   

Tras la caída en desgracia de este tipo de corrientes científicas se produjo un 

resurgir de las mismas, estableciéndose una especie de edad de oro a partir de 1870 

«marcada no solamente por la visibilidad que adquirió la hipnosis en los círculos 

científicos, sino sobre todo porque se convirtió en un elemento de inquietud para otros 

territorios del escenario cultural»51.  

 

 

 
46 A. Graus; op. cit. p. 28 
47 J. M. Bonet; op. cit. p. 4 
48 A. Graus; op. cit. p. 32 
49 Ibidem 
50A.  González de Palo; op. cit. p. 75 
51 M. S. Vallejo, Mauro: “Magnetizadores, ilusionistas y médicos. Una aproximación a la historia 

del hipnotismo en México. 1880-1900” Revista Americana de Historia Social, 5, 2015, p. 202 



3. LA FIGURA DE ANTONIO TORRES SOLANOT 

 

Antonio Torres-Solanot y Casas fue uno de los grandes impulsores del espiritismo 

a nivel nacional ya que fundó varias revistar de carácter espiritista por diversas 

comunidades como Madrid, Aragón o Valencia, e impulsó otras en zonas como 

Barcelona. Nacido en Madrid en 1840, aunque originario de Huesca, era descendiente de 

los Torres-Solanot. Su padre, Mariano Torres-Solanot, fue ministro de la Gobernación 

durante la regencia de Espartero, lo que le valió, años más tarde, el título de Vizconde por 

parte de Isabel II. Se puede observar, por consiguiente, que Antonio fue criado en un 

entorno liberal, y relativamente próspero en lo económico y lo social, ya que también eran 

terratenientes52, que valdría como caldo de cultivo para toda su vida y actividad posterior.  

 

Para la mejor comprensión de su persona se ha acudido al Archivo Histórico 

Provincial de Huesca en busca de sus escritos personales. En ellos, Antonio Torres-

Solanot, a pesar de no hablar apenas sobre el espiritismo, sí que plasma sus ideas sobre 

otro tipo de asuntos más políticos, pues no hay que olvidar que formó parte activa de la 

revolución de 1868 en Huesca. Dentro del archivo se encuentran los documentos 

familiares de la familia Torres-Solanot, y en la información que se va a tratar a 

continuación se encontraba en las cajas 3 y 4. La caja 4 contenía dos escritos relacionados 

con sesiones espiritistas, que se tratarán más adelante.  

 

Entre la ideología presente en los manuscritos se encuentran premisas tan curiosas, 

pero convenientes con el estudio del espiritismo como el deseo de la abolición de los 

ejércitos permanentes y la creación de una Liga internacional de la paz y la fraternidad, 

así como la necesidad de establecer el arbitraje como medio de dirimir pacíficamente las 

diferencias internacionales. De este modo, propugnaba por el hecho de que todos los 

pueblos del Universo constituyeran una gran confederación de pueblos libres. Estas 

consideraciones son propias del ideario espiritista, que como se comenta en el trabajo, se 

conjuga con otro tipo de ideologías como la republicana, la liberal o la anarquista.  

 

 
52 J. Rodríguez Bonfil: “Sectas y sectarios en el Aragón del siglo XIX: humanistas y librepensadores 

en busca de nuevos cauces y valores para superar una sociedad en crisis”. Argensola: Revista de 

Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses. 123, 2013, p. 329 



Con el título de «La caridad y la Ciencia» Antonio Torres-Solanot escribe unas 

ideas que también son fácilmente rastreables tanto dentro del ideario espiritista en general, 

como en la revista El Iris de Paz en particular. Así, alega, hablando de los cristianos 

primitivos y de sus muestras de solidaridad que «revelaban la verdadera patria del 

hombre, el cielo, y profetizaron los albores de la futura fraternidad, y de una igualdad que 

estremecía confusamente por la inteligencia y claramente por el sentimiento, que la 

verdadera superioridad humana estriba en la mayor cantidad de beneficios»53. 

 

Interesante, también, la terminología utilizada por Torres-Solanot, ya que da pistas 

sobre las influencias políticas que lo movían a actuar, tanto dentro de la política oscense 

como, a su vez, en el mundo editorial. Menciona el término trabajo acumulado, 

claramente marxista, que complementa con opiniones como la de que ha llegado el tiempo 

de la solidaridad obrera universal y, posteriormente, pasa a analizar las entidades de 

socorros mutuos y las asociaciones de crédito y ahorro en Alemania y Gran Bretaña, así 

como las Colonias Agrícolas o las cooperativas de consumo, haciendo detalladas listas 

sobre la procedencia y la actividad de cada, ubicándolas en Italia, Bélgica, Francia… No 

teme, además, en extender este poso de ideología marxista a otros ámbitos que nada tienen 

que ver con el obrerismo, exponiendo que «el comunismo puede ser también parcial, 

como en las asociaciones de frailes y monjas, dándole otra denominación distinta de lo 

gratuito»54. 

 

Pero el promotor de varias revistas espiritistas y director de múltiples sociedades 

en España no presentaba una ideología marxista, sino más bien socialista, llegando a 

confesar que se siente atrapado, «según los hechos de la historia contemporánea, vivimos 

en medio del comunismo, del colectivismo, del anarquismo, del individualismo y del 

socialismo»55. Culmina estas reflexiones realizando un alegato sobre lo que él considera 

que es el Socialismo, llegándolo a instituir como el Nuevo Cristianismo. Así, explica que 

«la ciencia social hemos, pues, de construirla, apoyándonos en las verdades que hayan 

salido del dominio de la utopía; en las leyes naturales; en la lógica y en la crítica severas, 

 
53 Archivo Histórico Provincial de Huesca [A. H. P. H.], sección de archivos familiares: familia Torres-

Solanot, 46, caja 3. (14-IV-1889). 
54 Ibidem 
55 Ibidem 



empapándonos bien previamente en las reglas de ambas; en el consumo colectivo de todas 

las escuelas»56.  

 

La importancia de Antonio Torres-Solanot no solamente radica en su faceta de 

gestor de sociedades y revistas espiritistas, sino también como un reputado teórico del 

espiritismo, sobre todo con la rama de adhesión a la ciencia de esta ideología. En la revista 

de la que es director honorífico, El Iris de Paz, se presentan varios artículos, en diferentes 

números, con un refundido de las explicaciones que Antonio Torres-Solanot hacía en sus 

obras. Así, comienza esta andadura en el número 13 exponiendo que «Para dar una idea 

general del Espiritismo bajo su aspecto científico, juzgamos oportuno reproducir, en 

forma de artículos, los siguientes conceptos expuestos por el infatigable propagandista 

del Espiritismo, señor vizconde de Torres-Solanot, en una de sus obras, que mereció 

entusiasta aplauso de la Sociedad Espiritista Española»57.  

 

Torres-Solanot, por su parte, divide al espiritismo en tres secciones 

«constituyendo ya hoy una ciencia en formación, con sus tres aspectos fundamentales: 

filosóficos, experimental y de aplicación»58. Profundizando en uno de esos aspectos 

fundamentales, como es el filosófico, por el que la revista decide empezar dicha sección, 

se puede observar algo crucial e íntimamente relacionado con el paradigma de la 

secularización. El vizconde, aparte de mencionar ideas que ya aparecen en sus escritos 

personales del Archivo Histórico Provincial de Huesca, alega que  

 

El progreso particular sumándose, totalizándose en cada momento, realiza el 

progreso universal, estableciendo la solidaridad de los seres en el universo. Así 

todos los seres se perfeccionan sucesiva y armónicamente, teniendo por campo de 

acción el espacio infinito, por tiempo la eternidad, y cuando más estienden su 

esfera de conocimientos y cuanta más elevación moral alcanzan, tanto más aman 

y admiran a Dios en su obra, sin confundirse jamás con Él, puesto que la criatura 

siempre distará un infinito de la causa creadora, de la perfección absoluta59. 

 
56 Archivo Histórico Provincial de Huesca [A. H. P. H.], sección de archivos familiares: familia Torres-

Solanot, 46, caja 3. (14-IV-1889). 
57El Iris de Paz (15-IX-1883), 13, p. 1  
58 Ibidem 
59 Ibidem, p. 2 



 

Antonio Torres-Solanot habla del espacio infinito y de la eternidad, estos dos 

conceptos se encuentran relacionados en uno de los grandes filósofos al servicio de la 

secularización: Immanuel Kant. En la filosofía de Kant se pueden encontrar dos 

importantes concepciones, el infinito matemático y el infinito metafísico. El que interesa 

para nuestro objeto de estudio es el primero, que «se define en relación con un grupo de 

nociones afines como “ilimitación”, “eternidad”, “inmensaurabilidad” e 

“indeterminación”. Se define como una síntesis representacional que no puede nunca 

completarse, es decir, que no tiene límites y, por tanto, no es medible»60. 

 

 Al considerar que el cosmos es la totalidad de lo que conocemos, totalidad a la 

que nos es imposible acceder, el hombre no podría ni considerar la opción de que el 

cosmos es infinito, ni considerar la de que es finito. «De ahí que Kant, como lo afirma 

Wood, opte por un concepto de infinitud del universo que más bien enuncia la limitación 

cognoscitiva de las facultades mentales humanas»61, es decir, plantea límites sobre el 

propio ser humano, lo pone en consideración. En ese mismo instante se hace presente la 

idea de que el ser humano es la medida de todas las cosas, el centro total y absoluto del 

paradigma. De esta forma «es posible apreciar en este concepto cosmológico de infinito, 

por un lado, un total desprendimiento del sentido teológico que lo refería a la divinidad, 

y por el otro, el retorno del sujeto humano en tanto sujeto de conocimiento»62. 

 

Estos conceptos incardinan con las ideas propuestas por Koselleck en 

Aceleración, prognosis y secularización, pues este argumenta que en los procesos de 

secularización «la oposición entre pasado y futuro pasa a ocupar el puesto central, 

despidiendo a la oposición entre el más acá y el más allá. Este proceso puede ser descrito 

como mundanización, aunque sería más correcto denominarlo temporalización»63. Este 

cambio en la percepción solamente puede ocurrir cuando el ser humano es puesto en el 

centro de la interpretación.  

 

 
60 C. González: Secularización e infinito en Pascal y Kant; International Journal of Philosophy, 5, 2017 

p. 305 
61 C. González: “Secularización e infinito en Pascal y Kant”, International Journal of Philosophy, 5, 

2017, p. 306 
62 Ibidem, p. 307 
63 R. Koselleck: Aceleración, prognosis y secularización. Pretextos, Valencia, 2003, p. 46 



 

3.1 Trayectoria Histórica 

En un inicio, Antonio Torres-Solanot no estuvo vinculado al espiritismo ni a 

corrientes religiosas heterodoxas, como sí pasó con algún otro espiritista de la época como 

Teresa Romero Domingo, que provenía de una familia que ya había, con anterioridad, 

probado las mieles de lo que podría denominarse la heterodoxia religiosa64.  

 

Sí que presentaba, ya desde joven, una inquietud por la política, decantándose por 

la vertiente más liberal, como consecuencia de sus ascendencias familiares. De esta 

forma, participó activamente en la revolución de 1868, siendo secretario de la junta 

revolucionaria de Huesca. 

 

Este hecho no es baladí, pues la corriente espiritista se encontraba sumamente 

imbricada a movimientos como el anarquista, el feminista, los higienistas… y un largo 

etcétera65. Fue a partir de esa fecha, de 1868, cuando Antonio Torres-Solanot comenzó a 

experimentar seriamente con el espiritismo, pues «el impacto durante el Sexenio fue 

mayor que en cualquier periodo anterior. Los revolucionarios del XIX percibieron a la 

Iglesia como una fuerza política más […]. Además, la Constitución del 68 rompía con la 

unidad católica de España al proclamar la libertad de cultos, enseñanza e imprenta»66. 

Torres-Solanot ya había entrado en contacto con la corriente espiritista en 186267, pero 

fue a partir de esta fecha, de 1868, cuando el oscense se decidió a tomar partido en ella 

activamente. Sirvió también, sin lugar a dudas, la libertad de imprenta de proclamó la 

Constitución del 68, pues personajes como Alverico Perón, conocido ya por aquel 

entonces de Antonio Torres-Solanot, no tardaron en fundar la primera revista de corte 

espiritista, El Criterio Espiritista, en Madrid68.  

 

 
64 A. Graus: “Teresa Romero Domingo (1833-1974). La ‘pintora insospechada y misteriosa’ y el 

espiritismo científico”. Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2023 
65 C. Ferrera; op. cit.  
66 J. Louzao Villar: Soldados de la fe o amantes del progreso: catolicismo y modernidad en Vizcaya (1890-

1923). Genueve, Barcelona 2011 p. 71 
67 J. Rodríguez Bonfil; op. cit. p.329 
68 Ibidem, p. 330 



De esta forma, y siguiendo con la estela que otros de sus colegas empezaban ya a 

crear, Antonio Torres-Solanot pasó, en 1871, a dirigir la revista El Progreso Espiritista. 

Ya en 1872 «fue presidente de la Sociedad Espiritista Española y dirigió El Criterio 

Espiritista. En 1878 publica su primer libro, titulado Preliminares al estudio del 

espiritismo. Consideraciones generales respecto a la doctrina, filosofía y ciencia 

espiritistas»69. 

 

Tras la entrada de la Restauración y la entrega de ciertas prerrogativas a la Iglesia 

el espiritismo se vio resentido, y empezaron a surgir ciertas desavenencias dentro de los 

grupos. Pero Antonio Torres-Solanot siguió, decididamente, con la empresa espiritista y  

 

Al perder el control de El Criterio espiritista, en 1878 Torres-Solanot fundó y 

dirigió El Espiritista, una revista que apareció durante dos años. Sus últimos 

cuatro números se publicaron en Zaragoza y centraron buena parte de su 

contenido en contestar a los sermones contra el espiritismo que daba el canónigo 

Cordera en la basílica del Pilar. Polémicas similares las entabló Torres-Solanot en 

la prensa de la época contra los escritos del padre Sánchez y del canónigo 

Manterola70. 

 

Se produjeron intensas disputas entre los espiritistas de Madrid y Zaragoza, pero 

Torres-Solanot había emprendido un proyecto para la reagrupación de los espiritistas 

altoaragoneses que culminó en 1877 «cuando se presentó ante el Gobierno Civil la 

solicitud de constitución de la sociedad espiritista denominada Sociedad Sertoriana de 

Estudios Psicológicos»71. Dicho órgano decidió emprender un canal de expresión a través 

de la publicación de una revista y ante unas disputas que habían sufrido los hermanos 

Castellví en Zaragoza «los espiritistas oscenses optaron por publicar su propio órgano de 

expresión, El Iris de Paz, un medio quincenal aparecido el 15 de marzo de 1883 bajo la 

dirección e Domingo Monreal, sastre y alma mater del espiritismo oscense. […] El Iris 

de Paz aglutinó a espiritistas, librepensadores, anticlericales y masones»72. 

 

 
69 M. Nogueroles Jové: “El espiritismo filosófico en la España del siglo XIX”, Revista Pensamiento, 

80, p. 79. 
70 J. Rodríguez Bonfil; op. cit. p. 337 
71 Ibidem 
72 Ibidem, p. 339 



A pesar de las trabas puestas por el periodo de la Restauración, la experiencia de 

la revolución del 68 seguía latiendo incansable en estos librepensadores, tanto fue así que, 

lejos de desistir en cuanto a las creaciones literarias se trata, comenzaron a establecer 

lazos con el espiritismo europeo. Este hecho se puede observar perfectamente en la 

conformación de la revista El Iris de Paz, que suele tener en sus números un importante 

lugar destinado a las diferentes evoluciones que se van produciendo en diferentes medios 

de expresión espiritista, como sociedades y revistas.  

 

Para ejemplificar la importancia de Antonio Torres-Solanot y Casas en el 

espiritismo decimonónico valga la propia idea que sobre él tenían los redactores de la 

revista El Iris de Paz, que exponen que «el infatigable propagandista del Espiritismo, 

señor vizconde Torres-Solanot, en una de sus obras, que mereció entusiasta aplauso de la 

Sociedad Espiritista Española dirigida varios años por el que actualmente es presidente 

honorario de nuestra Sociedad y otros centros espiritistas nacionales y extranjeros, y que 

hoy como antes consagra todos sus desvelos a la propaganda de la racional y consoladora 

doctrina»73.  

 

Un dato relevante, y que ayuda a arrojar todavía más luz sobre la figura de Antonio 

Torres-Solanot, es el hecho del que se hace eco El Iris de Paz en su número 19: «Nuestro 

querido hermano el vizconde de Torres-Solanot, ha sido nombrado socio honorario de la 

Asociación central de Espiritistas de Inglaterra, “The Central Association Of 

Spiritualists” a la que se ha incorporado la “British Nationnal Association Os 

Spiritualists”, fundada en 1885, que tiene su residencia en Londres»74.  

 

Avanzando el tiempo, 1888 será un año clave para el espiritismo español, jugando 

en él un papel importantísimo, una vez más, el vizconde Antonio Torres-Solanot. En esa 

fecha se produjo el I Congreso Internacional Espiritista «del 8 al 13 de septiembre […], 

que fue convocado en el Salón Eslava, ubicado en el lugar donde en 1861 tuvo lugar el 

llamado Auto de fe de Barcelona»75.  La importancia que Antonio Torres-Solanot tuvo 

para la difusión del espiritismo en España se puede ver en las actas de dicho congreso, 

anteriormente mencionadas. El congreso tuvo tres sesiones públicas, de las que Antonio 

 
73 “El Iris de Paz” 13, (15-IX-1883), p. 1 
74 “El Iris de Paz”, 19, (16-XII-1883) p. 8 
75 J. Rodríguez Bonfil; op. cit. p. 340 



Torres-Solanot presidió, potenció y moderó todas y cada una de ellas. Al término del 

mismo, y después de haber realizado tres sesiones más de índole privado, se decidió crear 

una Comisión Permanente del Congreso Espiritista, de la cual Torres-Solanot fue su 

primer presidente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4. EL IRIS DE PAZ Y LA LUZ DEL PORVENIR. DOS REVISTAS EN TORNO 

AL ESPIRITISMO 

Las revistas son el medio de comunicación de masas más popular durante el siglo 

XIX y parte también del XX. Gracias a la introducción de las técnicas de la imprenta se 

produjo una democratización tanto del acceso como también de la producción de la 

información. Este hecho podría bien significar algo positivo, o también algo negativo, 

como atestiguan los innumerables intentos de control del poder de imprenta por múltiples 

gobiernos y países a lo largo y ancho de la Edad Contemporánea.  

 

En España, sin ir más lejos, la libertad de imprenta se encontró coartada durante 

casi todo el siglo XIX, viendo solamente algunos periodos de apertura y libertad, que 

fueron impulsados y propugnados por las ramas más liberales de la política española. Esta 

fue reconocida en las Cortes de Cádiz, por primera vez, en 1810, pero fue posteriormente 

suprimida mediante el Real Decreto de 1834. Posteriormente, es bien conocido el debate 

que se mantuvo con ocasión de la aprobación de la Constitución de 1836. Se sabía ya la 

suma importancia que la prensa tenía con respecto a la movilización de masas, que se 

puede vislumbrar en dicho debate comentado, pues produjo lo siguiente:  

 

sus principales aportaciones se centran en dos aspectos: de un lado, la búsqueda 

de un responsable y, de otro, la formación de un jurado que concilie la elección 

popular de sus miembros con las excepcionales circunstancias que vivía la nación 

[…]. Para la comisión, la mejor manera de sofocar los excesos de la prensa era 

que ninguno de ellos quedare impune76.  

 

Como se ha comentado anteriormente, fue en uno de esos periodos de apertura, el 

posterior a la revolución de 1868, en los que la corriente espírita aprovechó de verdad 

para difundir sus ideas mediante las revistas. En concreto, fue Alverico Perón, en Madrid, 

el primero en fundar una revista de carácter espiritista en España, escasos meses después 

de la aprobación de la libertad de imprenta en 1868. Se puede observar, también en este 

trabajo, cómo influyeron las diversas legislaciones no solamente en la vida política del 

país, sino también en la sociológica y moral. Esta apertura y permisividad a la hora de 

publicar información de todo tipo valdría para ejercer un empuje que resultó casi 

 
76 J. A. Pérez Juan: “La aplicación de la ley de imprenta de 15 de marzo de 1837”. Anuario de historia 

del derecho español, 76, 2006, p. 678 



imparable a corrientes como el espiritismo, suponiendo, de este modo, un impacto crucial 

en la cosmología de varias personas. Más tarde, la libertad de prensa se vería, de nuevo, 

resentida, debido a la entrada en el periodo de la Restauración, la Constitución de 1876 y 

el restrictivo espíritu de la ley de imprenta de 1879. Como se ha comentado, ya en estas 

fechas, teniendo tan avanzado el siglo XIX «la imprenta era un asunto muy importante 

para las distintas corrientes políticas que trataban de definir sus intereses»77. Tras intensos 

debates en el seno de la política española, y gracias también al avance europeo en esta 

materia, se aprobaría, finalmente, en España, la ley de 1883 «que tendría como resultado 

el reconocimiento real y efectivo de la libertad de prensa hasta entonces negada por 

distintos gobiernos»78. 

 

Es en este contexto en el que nace la revista objeto de estudio, El Iris de Paz, que 

tenía una intención muy clara: difundir las tesis espiritistas al gran público y hacerlo en 

relación o en comparación a las tesis cristianas. En todos y cada uno de los números que 

se editaron hay mensajes que se dirigen directamente al estamento eclesiástico por 

haberse apartado de lo que las escrituras, o la religión católica tradicional, propugnaban.  

Pero dicho medio de comunicación también les servía para hacer propaganda de sus 

actividades de corte laico y anticlerical, como los oficios de los matrimonios y entierros 

civiles, de los cuales estaban bastante orgullosos e, incluso, de las excomuniones a las 

que se enfrentaban, elemento del que también hacían gala. Estas fueron tres, provenientes 

de los prelados de Huesca, Barbastro y Jaca.  

 

La estructura de la revista es bastante básica, con secciones que se van repitiendo 

hasta agotar los debates o las ideas de los escritores. Se dispone en doble columna y cada 

número tiene un total de ocho páginas. En la portada de cada número aparece, en la parte 

superior, esquina izquierda, el año de concurrencia, en el centro, el lugar y la fecha de 

edición, y en la esquina superior derecha el número de ejemplar correspondiente. Seguida 

a esta información aparece, en letras mayúsculas, el título de la propia revista: El Iris de 

Paz, al que le sigue el subtítulo de «periódico quincenal espiritista. Órgano de la Sociedad 

Sertoriana de Estudios Psicológicos». Para completar el encabezado de cada número se 

presenta una pequeña tabla con los precios y los puntos de suscripción a la misma, así 

 
77 M. López de Ramón: La construcción histórica de la libertad de prensa. Editorial Carlos III de 

Madrid, 2016 p. 41 
78 Ibidem, p. 54 



como la información sobre a dónde enviar la correspondencia en caso de querer ponerse 

en contacto con la redacción de esta. Las cartas deberían enviarse a Domingo Monreal, 

citado director de El Iris de Paz. 

 

Entre las secciones comentadas destacan las siguientes, como la llamada «Junta 

de Señoras», que hace alusión a un llamamiento sobre un congreso espiritista femenino, 

o las «Notas al estudio sobre la Santa Biblia», que se encuentra presente en los números 

21, 22, 23, 24, 28, 29, 30, 3479 en las que la revista se hace eco de artículos publicados en 

Las Dominicales del Libre Pensamiento, revista con epicentro en Madrid. También es 

sumamente interesante, aunque no sea una sección de la revista propiamente dicha, las 

alusiones explícitas que se hacen contra los jesuitas el «jesuitismo» o la Compañía de 

Jesús. Dichas alusiones se pueden encontrar en los números 17, 18, 19, 29, 3080 y 

muestran diversos formatos que van desde artículos de opinión hasta fábulas, pasando por 

poemas y recensiones de obras.  

 

Por último, una sección de suma importancia para comprender tanto el impacto 

como las imbricaciones sociales, culturales y políticas del espiritismo son las llamadas 

misceláneas, en las que se dan noticias de diversa índole, como los enterramientos, 

matrimonios o bautizos civiles, así como los diversos logros editoriales tanto de la revista 

El Iris de Paz como de otras revistas espiritistas.   

 

Como se exponía anteriormente «El Iris de Paz no solo alcanzó una gran difusión 

en la provincia, sino que logró muy buena aceptación en Zaragoza, huérfana de este de 

publicaciones desde la desaparición, tres años antes, de El Espiritista de Torres-

Solanot»81. La difusión de El Iris de Paz, que tiene su comienzo en 1883, alcanzó grandes 

cotas, pues fue capaz, incluso, de salvar el entorno provincial de Huesca y saltar a 

Zaragoza, donde también tenía afiliados quincenales a su revista. El relativo éxito de la 

revista espiritista oscense se puede comprobar en la mejora y ampliación de sus 

instalaciones. La Sociedad Sertoriana de Estudios Psicológicos (1877), órgano rector de 

la revista estudiada, «en 1885 [estaba] instalado en el número 8 de la calle San Voto, 

 
79 Dichos números se encuentran referenciados en la bibliografía 
80 Referenciados en la bibliografía 
81 J. Rodríguez Bonfil; op. cit. p. 339 



disfrutaban de un local con oficinas, biblioteca y salas para realizar reuniones y 

experimentaciones espíritas»82 (Rodríguez, 2013: 339).  

La revista «será suspendida tras la irrupción de una epidemia de cólera en Huesca, 

publicando su número 65 y último el 31 de diciembre de 1885, convirtiéndose sus 

colaboradores en enfermeros que ayudarán a paliar los efectos de la epidemia en la 

ciudad»83 saliendo, en varios casos contagiados, tanto ellos como sus familiares84. 

 

A continuación se realizará un comentario exhaustivo de la revista El Iris de Paz 

para poder comprender qué tipo de espiritismo era el que se difundía en Huesca y qué 

tipo de ideas, cosmologías y sistemas morales se expandían tanto en esta provincia como 

en Zaragoza. De esta forma, se podrá entender qué aspectos comparte el espiritismo en 

Huesca con la corriente general del movimiento, y exponer si se encuentran diferencias 

de pensamiento o estilo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
82 J. Rodríguez Bonfil; op. cit. p. 339 
83Hemeroteca Digital Biblioteca Nacional de España. El Iris de Paz < 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/card?sid=5137907> 
84J. Rodríguez Bonfil; op. cit. 



4.1 El espiritismo anticlerical. Una recomposición religiosa en la 

modernidad 

 

Es en sus primeros números en los que ya la revista El Iris de Paz comienza 

sentando las bases doctrinales de lo que posteriormente será el despliegue de todos sus 

parámetros. De esta forma, en la segunda tirada de dicha publicación ya se presenta 

decantándose al lado de las tesis de las Allan Kardec, y exponiendo su figura con todo 

tipo de agasajos. El testimonio ofrecido por los espiritistas oscenses en este número 

también nos ayuda a tener presente la importancia, citada ya en este trabajo, de la figura 

de Kardec para el espiritismo europeo, y también el internacional. Así, se argumenta que 

«en Europa suele conmemorarse el aniversario de Allan Kardec celebrando los círculos 

espiritistas sesiones extraordinarias consagradas al maestro que vive siempre en el 

pensamiento de los espiritistas y desde ultratumba sigue inspirándonos, aconsejándonos 

e instruyéndonos con sus comunicaciones dictadas a los médiums»85. De este modo, se 

puede observar una clara fascinación por el espiritista Allan Kardec que fijó lo que fueron 

las bases del movimiento espiritista en múltiples libros y artículos. Por lo tanto, y debido 

a que es el segundo número de la revista, se podría entrever el intento de perpetuar la 

rama más fiel y canónica de lo que Kardec propugnaba, alejándose de otras 

interpretaciones posteriores.  

 

Así, un poco adelante, alegan que «de la aparición del Libro de los Espíritus data 

la verdadera fundación del Espiritismo, como doctrina filosófica sujeta a la crítica 

racional, y al triunfo por la ciencia, que tan grandes éxitos alcanzó, y tantas inteligencias 

serias inundó con sus resplandores»86. Hay, de hecho, lo parece una mistificación de la 

figura de Kardec, que es visto como un ser casi infalible. Sin duda, se había producido la 

imagen de un líder carismático que generaba una gran adhesión a un movimiento 

ideológico determinado. Se referían a su persona del siguiente modo:  

 

un espíritu como el de Allan Kardec, severo en el examen, dotado de análisis para 

los hechos, de método para su explicación, de lógica para sus deducciones; 

incisivo, conciso, profundo en la forma y dotado de un estilo sencillo y elevado 

al par […]. Porque Allan Kardec trajo al planeta que habitamos la misión de 

 
85 “El Iris de Paz”, 2, (31-III-1883),  p. 1 
86 Ibidem, p. 3 



apreciar hechos, plantear principios, sacar consecuencias, formar una ciencia, y 

propagarla con su pluma entre los sabios e ignorantes, con su palabra entre los 

tibios y polemistas, con su fe entre los escépticos y atormentados por la inquieta 

duda que es la más terrible de las enfermedades mortales87. 

 

Viendo tan semejantes loas que se destinan a Kardec ¿qué diferencia habría entre 

él y un profeta? De hecho, en algunos círculos espiritistas así se le conocía. Como se 

comentaba, se puede observar una mistificación del líder que genera, sin lugar a dudas, 

una conciencia de grupo a través de la cual los espiritistas conformaron una identidad 

propia y de pertenencia, que fue clave en su implantación en todo el territorio nacional. 

Una de las cuestiones que más refrenda esta idea es el comienzo de la desintegración del 

grupo tras la muerte de Kardec. Este falleció en 1869 y cuando las interpretaciones más 

directas de su obra se acabaron y comenzaron a surgir voces, en cierta forma, 

discordantes, los grupos espiritistas comenzaron a resentirse. Además, en ese mismo 

artículo referido a la vida y obra de Allan Kardec, es posible encontrar nomenclatura 

religiosa que hace inspirar en el lector la idea de Kardec como profeta o sujeto místico. 

Se refieren a él diciendo que «murió mártir de una idea que en él pudo más que la salud 

del cuerpo»88 y alegando que «sus obras traducidas a todas las lenguas de Europa 

llevaban la buena nueva»89. 

Este elemento puede verse en otros artículos del mismo número referido, en 

concreto, en un poema confeccionado por Amalia Domingo Soler, en el que implora: 

«Recordad a Kardec, subió al Calvario / Con la resignación de un alma buena, / Y pudo 

con su aplomo extraordinario, / Con su razón tan firme y tan serena, / Combatir y vencer 

a su adversario / Que era el oscurantismo; pero él, llena / Su alma de convicción y de 

esperanza / Le dejó al hombre un puerto de bonanza. / Sea Kardec nuestro ejemplo y 

nuestro guía»90. Cabe recordar, en este momento, que el personaje que subió al monte 

Calvario fue, claramente, Cristo, el cual ascendió, muriendo en él como hombre y 

resucitando posteriormente como Dios.  

 

 
87 Ibidem.  
88 “El Iris de Paz”, 2, (31-III-1883), p. 3 
89 Ibidem 
90 “El Iris de Paz”, 2, (31-III-1883), p. 4 



Esta es otra de las fijaciones de los espiritistas oscenses, que se incardina bien con 

la del espiritismo a nivel nacional, el hecho de la constante referencia al mundo católico 

y religioso. Los colaboradores y redactores de El Iris de Paz no pierden ocasión para 

referir, matizar o discutir tanto las Sagradas Escrituras como el canon católico que vivían 

día a día. Así, se pueden observar referencias continuas, algunas directa y sangrantes, y 

otras veladas y sutiles, hacia el estamento eclesiástico y su conformación particular de las 

tesis teológicas. Amalia Domingo Soler, también mencionada ya en este trabajo, escribe 

un poema muy esclarecedor sobre el asunto que estamos tratando: «¡Espiritistas! No 

perdáis segundo / Si queremos borrar de nuestra historia, / Esa mancha indeleble del 

Pasado / Que el agua de los siglos no ha borrado / Kardec vino a decirnos en buen hora, 

/ Que era nuestra la vida del mañana»91. Este poema de Amalia Domingo Soler se pueden 

observar, aparentemente, dos elementos de suma importancia para comprender la 

ideología combativa del espiritismo contra el clericalismo. Amalia introduce dos palabas 

en cursiva «Pasado» y «agua». Con ellas podría estar haciendo referencia al pecado 

original, cometido por el hombre en el pasado, ya que habla de una mancha, que puede 

relacionarse con la mácula, de la que también se derivan las personas inmaculadas o sin 

mácula, como la Virgen María. Por otro lado, resulta un tanto extraño que Amalia 

resaltase una palabra tan común como agua, aunque este hecho podría tener sentido si se 

piensa que podría estar refiriéndose al agua bendita. De este modo, el poema toma más 

sentido, pues Domingo Soler está exponiendo la incapacidad del clero, con su producción 

de agua bendita durante siglos, para borrar esa mancha en el pasado del hombre.  

En dicho poema Amalia no reniega de la tradición cristiana ni del cristianismo, al 

igual que tampoco lo hacía el espiritismo a nivel nacional, pues apela a difundir los 

parámetros espiritistas alegando que «Es la ampliación del Nueva Testamento, / Es su 

propagación un beneficio. / Dad a luz sin temor al sacrificio / No hay doctrina sin 

mártires»92.  

 

Siguiendo con ese marcado anticlericalismo, se presentan unas ácidas críticas 

contra todo el estamento clerical, desde los puestos más bajos, hasta la cúspide, ocupada 

por el Papa. El espiritismo de Huesca, o por lo menos el reflejado en la revista objeto de 

estudio, no reniega del pasado católico ni del catolicismo cultural al que se atienen los 

 
91 Ibidem 
92 “El Iris de Paz”, 2, (31-III-1883), p. 4 



hombres y mujeres de su propio presente. Es más, suele utilizar dicho bagaje cultural para 

cargar las tintas, utilizando el propio simbolismo católico, contra el clero. El espiritismo 

oscense, como se ha comentado, no reniega de la religión, y así lo expresa literalmente al 

comentar que «no venimos a destruir la religión, sino a combatir el escandaloso e inmoral 

tráfico de las cosas religiosas que hacen los modernos fariseos, quienes llamándose 

cristianos, tienen aún las ideas del viejo Estado pagano»93. 

 

Unido a este hecho se encuentra lo que se podría denominar el antijesuitismo, que 

en el caso del espiritismo oscense es bastante acusado. En múltiples ocasiones se hace 

referencia al jesuitismo como lacra de la sociedad, tanto en el plano moral, como en el 

educativo, económico y, por supuesto, en el religioso. Es en este punto en el que se 

produce una confluencia para nada casual entre las ideas defendidas por personajes como 

Emilio Castelar, y las propugnadas por la revista El Iris de Paz. Este acontecimiento viene 

a complementar el hecho de que gran parte de las personas afines a la corriente espírita 

lo sean, como se ha comentado a lo largo de este trabajo, también de otros movimientos 

políticos como el republicanismo, el liberalismo o el anarquismo. De esta forma, no es 

para nada extraño que los redactores de la revista utilicen la figura de Emilio Castelar 

como ariete de sus propias ideas porque, en este sentido, resultan ser las mismas.  

 

Los espiritistas plantean una dura crítica contra los jesuitas en su número 12, al 

exponer que  

alimenta el vulgo un craso error, al creer hoy que jesuíta es sinónimo de hombre 

de talento e ilustrado, hábil y de instintos maquiavélicos. Si por esas cualidades 

se hicieron en un tiempo temibles los miembros de la funesta “Compañía de 

Jesús”, ya han perdido las primeras, quedándoles de su antigua y no envidiable 

fama […]. Aun halla el jesuitismo campo que explotar y gente incauta a quien 

engañar, sobre todo en esas desgraciadas pequeñas repúblicas del Centro y Sur 

de América, víctimas de la teocracia, y en esa pobre España, última trinchera de 

Europa donde se ha parapetado la tenebrosa falange, filoxera que roe los 

fundamentos del orden social, como el sempiterno asolador de las vides destruye 

con su incesante e inevitable trabajo las raíces de esa planta94. 

 

 
93 “El Iris de Paz”, 16, (31-X-1883), p.1 
94 “El Iris de Paz”, 12, (31-VIII-1883), p.5 



Estas interpretaciones guardan una íntima relación con las que realiza el propio 

Emilio Castelar en su obra La revolución religiosa: obra filosófico-histórica dividida en 

cuatro partes: Savonarola, Lutero, Calvino, San Ignacio de Loyola publicada entre 1880 

y 1883. Castelar argumentaba que: 

 

Sustentada por la orden de los jesuitas, que tenderá a destruir el criterio del 

pensamiento libre de las ciencias filosóficas, el criterio de observación y de la 

experiencia en las ciencias naturales, la secularización del Estado en la política, 

la obra del Renacimiento en las artes, la reforma de la religión, fundando así un 

ultramontanismo de tal suerte exagerado y violento95.  

 

Podría parecer que esta confluencia de ideas e interpretaciones es casual, debido 

a la cercanía de ideologías que defendían tanto un colectivo como el otro, pero esto para 

nada es así. No se trata de un hecho fruto de la casualidad, pues el grupo espiritista de la 

Sociedad Sertoriana de Estudios Psicológicos de Huesca conocía bien la citada obra de 

Castelar, tanto es así que esta misma se cita dos números más tarde, apareciendo en la 

entrega 14. Esta se reproduce en la sección dedicada a misceláneas, en la que escogen un 

fragmento ciertamente humorístico sobre la figura de los Papas. En él, Castelar reproduce 

unas metáforas y símiles en clave de humor, escritas por Lutero y dirigidas a Paulo III, 

que tienen por objeto la ridiculización tanto del sector eclesiástico, como de su cabeza. 

De esta forma, se afirma en el fragmento de la obra que «estos furibundos Papas-asnos, 

ignoran que son asnos. En verdad que si fuese yo Emperador, sabría cuánto debería hacer 

con ellos. De toda esta canalla de Papas, Cardenales y familia infernal haría un paquete y 

meteríalo dentro de un saco, cuyas junturas todas cosería con cuidado»96. Todo ello 

culmina de la siguiente manera: 

 

Gracias a Dios he demostrado que el Papa, envanecido de ser el jefe visible de la 

Iglesia y el vicario de Cristo, no es más que el príncipe de una iglesia maldita, el 

vicario de Satanás, el enemigo de Dios y de Cristo, un doctor en mentiras, de 

blasfemias y de idolatría, un archiladrón, un regicida, un mantenedor de 

lupanares, el hombre del pecado, el hijo de la predilección, el lobo-oso97. 

 
95 E. Castelar: La revolución religiosa: obra filosófico-histórica dividida en cuatro partes: Savonarola, 

Lutero, Calvino, San Ignacio de Loyola. Montaner y Simón, 1883, pp. 169-170 
96 “El Iris de Paz”, 14, (30-IX-1883) p.  7 
97 Ibidem. 



 

En la sección llamada «notas de estudio sobre La Biblia», lo que se plasman son 

comentarios elaborados por Eduardo de Riofranco en la revista de Las Dominicales del 

Libre pensamiento se bascula todo el rato entre la refutación lógica de los hechos míticos 

de la Biblia a la burla, presentando el hecho de que Moiseés escribiera el Pentateuco 

como algo imposible debido a la causa de su muerte, o haciendo chanza sobre el episodio 

de Noé al alegar que «Este varón era la única persona decente que había en la casa de 

Adán, y Dios le guarda para siempre. Carpintero de ribera, calafate, herrero y práctico en 

otros varios oficios, Noé hace un arca, mete en ella, por orden de Dios, un par de bichos 

de cada especie, y sobreviene, estando todos ellos dentro, y viviendo en paz y en gracia 

de Dios, sin comer ni beber, el famoso diluvio. Detenerse a comentar estos capítulos, 

fuera una inocentada»98. También se presentan ejemplos moralizantes sobre lo que 

suponen, verdaderamente, los pasajes más atroces de La Biblia, especialmente escogidos, 

como el episodio de Lot en Sodoma en el que Riofranco alega que «renuncio a todo 

comentario de esta página escandalosa, forjada por una imaginación depravada, para 

justificar como un castigo del cielo la desaparición probable de alguna antigua ciudad de 

Palestina a consecuencia de un fenómeno geológico […] Desengañémonos: en la Biblia 

no encontramos una frase sola que tenga claro y exacto sentido. Palabras hilvanadas, y 

nada más, para explicar fantasías imposibles física y moralmente»99. Con todo, además, 

se ve una cierta evolución en el tratamiento que se le da a dichos pasajes, pues la seriedad 

de las primeras reseñas da paso a una crítica con un humor todavía más ácido e irónico, 

llegándose a escribir testimonios como este: «los encantadores egipcios, más indoctos 

que Moisés en porquerología, no acertaron a sacar piojos y, rascándose los que les había 

encajado encima la sabiduría del salvado de las aguas, dicen a Faraón: “Dedo de Dios es 

esto”. Mas a Faraón debían mortificarle poco estos parásitos, porque se mantiene en sus 

trece, en su negativa de la juerga en el desierto»100.  

 

Se pueden observar, en estos comentarios, varios elementos de suma importancia 

para la conclusión de este epígrafe. Por un lado, se encuentra el hecho de lo que Louzao 

denominaría una recomposición religiosa en la modernidad a través del cambio de los 

 
98 “El Iris de Paz”, 21, (16-I-1884), p. 3 
99 “El Iris de Paz”, 21, (16-I-1884), p. 3 
100 “El Iris de Paz”, 43, (15-XII-1884), p. 6.  



elementos simbólicos que rodean a una religión, así como de su individualización, 

producto de un resquebrajamiento de la institucionalización del estamento clerical y un 

desgaste tanto de las estructuras como del poder temporal de la Iglesia. Por otro, y 

siguiendo las consideraciones antropológicas de Clifford Geertz, el espiritismo no solo 

utiliza los símbolos propuestos por el catolicismo, sino que los hace suyos y los modifica, 

creando, de esta forma, otros diferentes. Con esto se crea un comunicado de creencias y 

valores que llevan a la corriente espiritista a conformarse como lo que podría denominarse 

una auténtica religión. Una religión laica, como se le ha llamado en alguna que otra 

ocasión. Pero ya no solo se presenta la conformación de dichos símbolos propios, sino 

que también se articula un ataque contra la religión católica a través de los comentarios 

que se hacen de la Biblia. Este no es un ataque anticlerical, sino una pugna frontal contra 

los valores cristianos, que se emprende, lógicamente, para entablar una rivalidad. 

Rivalidad en la que los espiritistas enfrentan la razón contra la religión.  

 

Por último, rescatando la controversia que se ha expuesto entre el Padre Franco, 

Mateo Avilés y Gregorio Alonso en el epígrafe 2, y vistos los ejemplos aquí propuestos, 

¿se podría decir, como afirma Alonso, que el espiritismo presenta una indiferencia 

religiosa? Este movimiento presenta un marcado carácter anticlerical, pero esto no parece 

producto de esa indiferencia religiosa. Es más, parece que los espiritistas se siguen 

focalizando, en algunos casos, en demasía en la religión. El concepto de Dios universal 

está constantemente presente en sus escritos, y esa necesidad de refutación a la doctrina 

católica nace de un enfado por lo que ellos consideran una mala praxis del clero.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4.2. La cuestión social del espiritismo y Amalia Domingo Soler 

 
Como se viene comentando durante todo el trabajo, el espiritismo se encontró 

cercano a varias corrientes sociales, ideológicas y políticas, como bien puede ser el 

feminismo. En relación con la figura de Antonio Torres-Solanot y Casas se encuentra la 

de Amalia Domingo Soler, pues era su protegida. El estudio de Domingo Soler va a 

permitir introducir en el presente trabajo la cuestión de género, a través del estudio tanto 

de la vida de Amalia como de las revistas El Iris de Paz, en la que dicha periodista 

colaboraba asiduamente, sobre todo en su faceta de poeta, como en La Luz del Porvenir, 

revista fundada y dirigida por ella misma en la que la mayoría de las escritoras eran 

mujeres.   

 

Unido a esos valores políticos asociados a los ideales democráticos y a lo que se 

podría llamar la izquierda se encuentran también diferentes opiniones con una importante 

carga en el plano social, como es el feminismo o el animalismo. Sin duda alguna, en la 

conformación de dichas virtudes u opiniones se encontraba el hecho de que los espiritistas 

creían en la igualdad universal, no solamente de los seres humanos, sino también de todos 

los espíritus, llegando a asimilar, algunas corrientes, a los animales con los humanos.  

 

El espiritismo se presentó como una oportunidad vital para varias mujeres, como 

Amalia Domingo Soler, para poder ejercer una profesión liberal y liberarse del yugo de 

sus maridos, familias o, también, de la iglesia. Así, esta escritora, que habiendo fallecido 

sus padres, lo que causó efectos muy adversos en su salud101, tuvo una oferta para casarse 

o entrar en el convento, decidió no hacerlo. Gracias al espiritismo y sus valores como 

columnista, poeta y traductora, Amalia consiguió salir adelante luchando, además, por la 

consecución de derechos de las mujeres, sobre todo en materia de educación. 

 

De esta forma, el espiritismo, a través de sus sociedades y de sus revistas, permitió 

a las mujeres obtener un espacio público de expresión, que no solamente se estableció 

debido a sus capacidades como médiums y como simples transmisoras del conocimiento 

de espíritus masculinos, como expone Andrea Graus, sino que ellas mismas, por sí solas, 

 
101 A. Correa Ramón: Amalia Domingo Soler y el espiritismo de Fin de siglo, Archivos Vola, Madrid, 

2021 



también obtenían un medio de expresión a través del cual emitir sus consideraciones e 

ideologías personales, tal y como dicta Amelina Correa Ramón. Pero el hecho de la 

participación activa de las mujeres tanto en las revistas como en las diversas sesiones de 

conexión con el más allá también podría tener una contraparte negativa a nivel ideológico, 

y es que, según Ferrera «el hecho de que la cultura dominante del momento situase a la 

mujer en la frontera de la racionalidad como alguien proclive a los excesos sentimentales 

le otorgó un elevado protagonismo en el movimiento»102.  

 

Amalia Domingo Soler fundó y dirigió la revista La Luz del Porvenir durante 

veinte años, como se ha citado anteriormente, en la que la mayoría de las colaboradoras 

eran mujeres, algunas de gran renombre, como Emilia Pardo Bazán o Carmen de Burgos. 

En este espacio no solamente se transcriben sesiones mediúmnicas, sino que se establecen 

columnas y artículos de opinión. Pero este hecho no es aislado, ya que «aunque 

representan en buena medida la generación en que triunfa el modelo del “ángel del hogar” 

y ejemplifican en sus vidas y en sus obras una serie de contradicciones y de dificultades 

por el mero hecho de ser mujeres que escriben, lo cierto es que las poetas de la nueva 

generación asumían un modelo de ser mujer al que ya se le había cedido cierta autoridad 

literaria»103.  

 

Con la comentada contrapartida expuesta por Ferrera o no, la verdad es que 

Amalia Domingo Soler encontró en La Luz del Porvenir un escaparate libre e inmenso 

para plasmar todo tipo de ideas y teorías, sin encontrarse, precisamente, bajo el influjo de 

ningún espíritu, ni siendo llevada por la histeria. Es más, la capacidad de abstracción 

mental y raciocinio que presenta la escritora, poeta y periodista, es digna de mencionar. 

Así, ella también emprende su personal cruzada contra el estamento clerical, comenzando 

bien pronto, desde la segunda tirada de su revista, a cargar las tintas contra el Padre 

Sallarés. En un más que profuso artículo de opinión, Amalia expone que: 

  

así es, que el progreso infinito es negado en absoluto por las religiones, mas no por las 

escuelas filosóficas; siendo la espiritista la que está más conforme con el progreso 

indefinido del espíritu, puesto que Dios cuanto crea es perfecto, y no siéndolo el hombre, 

es prueba evidentísima de que es perfectible, y no se pueda alcanzar la perfección en la 

 
102 C. Ferrera; op. cit. p. 239 
103 A. Correa Ramón; op. cit. 35 



desesperación horrible de las penas eternas, ni en el quietismo en que deben vivir las 

almas inocentes que por no hacer recibido el agua del bautismo no pueden entrar en el 

cielo quedándose relegadas en el limbo, ni en el paraíso, puesto que allí los justos son 

ingratos, que se olvidan de los pecadores y solo se ocupan de entonar alabanzas al 

Creador, y el alma para purificarse necesita de en sana lógica cumplir con  las leyes 

eternas de la vida, que no son otra cosa que el trabajo continuo y el mejoramiento de 

nuestras condiciones que se consigue con la actividad incesante en el cumplimiento de 

nuestros deberos. El espíritu sin el progreso indefinido sería un efecto que no 

correspondería a la causa; y cuanto Dios ha creado es armónico. Las almas sin progresar 

eternamente serían aves sin alas104. 

 

En estas palabras no solamente hay una contestación al uso, sino que hay una 

completa y rígida refutación lógica a diversos postulados religiosos como el de la 

salvación eterna o el poder real de Dios sobre las personas. Pero las palabras de Domingo 

Soler no se quedan ahí, ella prosigue con su empuje que, al fin y al cabo, es probadamente 

anticlerical, sin renegar por completo de la religión, al igual que también se postula en la 

revista El Iris de Paz y en la ideología y escritos de Antonio Torres-Solanot. Pero, además, 

en el siguiente pasaje, la escritora pone en relación la religión cristiana con otras de su 

entorno, ampliando el debate a algo más global; no se trata solamente de la religión 

católica, sino de la concepción religiosa en su totalidad, de cómo las ideologías y las 

cosmovisiones fluctúan. Es evidente que Amalia Domingo Soler saber moverse bien en 

su propio contexto, que no es otro que el del comienzo de la globalización tal y como la 

conocemos hoy en día. De este modo, Amalia expone que: 

 

si Dios no conceptúa hijos suyos más que a los que reciben el agua del bautismo, 

si solo son sus elegidos los católicos, apostólicos; romanos, ha desheredado de su 

gracia a la mayor parte de la humanidad, pues como dice muy bien un distinguido 

escritor: “Hoy por hoy el catolicismo es una de las religiones más pequeñas del 

mundo. No solo no puede compararse con la Mahometana, con la China ni con la 

Budista en el número de fieles que practican o dejan de practicar pues cada una 

de estas las supera en muchos millones; sino que el número de cristianos 

 
104 A. Domingo Soler: Impresiones en la Catedral de Barcelona al oír al Padre Sallarés refutar el 

espiritismo, La Luz del Porvenir, 2, (4-VI-1884) p. 11 



practicantes es también muy inferior al Protestantismo y al Cristianismo 

Griego105.  

 

Además, Amalia Domingo Soler y las mujeres espiritistas no tuvieron que remar 

solas, sino que los demás correligionarios también las apoyaban. Así lo demuestra la 

revista El Iris de Paz, que durante tres publicaciones, los números del 12 al 14, inclusives, 

decide reproducir el llamamiento llevado a cabo por las mujeres espiritistas de Palma de 

Mallorca en julio de 1883 con motivo de la realización de un congreso femenino nacional. 

Este hecho ya no solo supone un apoyo moral o ideológico, sino que también está 

suponiendo una apuesta económica, pues destina gran parte del espacio de esas tres 

citadas entregas a la promoción de dicho congreso.  

 

De este modo, la revista oscense no dudaba en hacerse eco de interpretaciones 

como esta: «Máquina ayer de trabajo y de placeres [la mujer], colocada en último término 

y apareciendo en escena según las necesidades o caprichos del más fuerte, hoy, tras larga 

y dolorosa peregrinación, ha llegado a ser casi la compañera del hombre , y no decimos 

compañera, aceptando una frase que anda en boca de todos, porque aún es el territorio 

adquirido por conquista a quien se van concediendo lenta y paulatinamente, y con notoria 

tibieza, derechos que solo se le niegan porque el dominador no siente todavía esos 

generosos impulsos que a la igualdad conducen»106. 

 

El contexto social en el que tiene lugar la impresión de la revista ha presentado 

múltiples cambios, en lo que a la lucha por los derechos de la mujer se refiere, desde 

mediados del siglo XIX en adelante, sobre todo a raíz de la declaración producida en 

Seneca Falls y gracias también al ejemplo del sufragismo británico. En Aragón, ya 

personalidades como Josefa Amar y Borbón propugnaban por la defensa del derecho a la 

educación de las niñas y las mujeres en el siglo XVIII, alegando que, de esta forma, 

podrían cumplir un mejor papel tanto en la sociedad como dentro de sus casas y en sus 

familias107. Josefa también se pronuncia a favor de la implementación de la educación 

 
105A. Domingo Soler: Impresiones en la Catedral de Barcelona al oír al Padre Sallarés refutar el 

espiritismo, La Luz del Porvenir, 2, (4-VI-1883) p. 13.  
106 “El Iris de Paz”, 12, (31-VIII-1883) p. 1 
107 J. Amar y Borbón, Discurso sobre la educación física y moral de las mujeres (M. V. López-Cordón 

(ed.)), Cátedra, Madrid, 1994. 



física para las mujeres, así como de su implicación en disciplinas como la geografía o la 

historia. Además, «muchas escritoras a lo largo del siglo XXI se situaron a la vanguardia 

del pensamiento más radical, aglutinadas en torno a movimientos ideológicos como el 

librepensamiento, la masonería, el espiritismo y el feminismo. Las ideas más avanzadas 

y progresistas del momento fueron expresadas con fuerza por heterodoxas como Rosario 

de Acuña, Amalia Domingo Soler, Ángeles López de Ayala o Regina de Lamo»108. Por su 

parte, las citadas mujeres espiritistas de La Palma exponían que:  

 

Pero queremos, y con nosotras todos los que desean el bien, que nuestras 

facultades se eduquen: las afectivas para que la mujer huya del camino del 

vicio, en donde hay lodazales que de rechazo van al hombre; las 

intelectuales para que sepamos manejar nuestros sentimientos, indómitos 

ordinariamente, para que practiquemos con más conocimiento nuestros 

deberes y para que brille siempre en nuestra frente la luz de la verdad, 

hermana gemela de la pureza de los actos109.  

 

Esta alusión a la educación tampoco es casual, ni por el contexto en el que se 

escribe, ni tampoco por la ideología de quienes lo hacen. El derecho a la educación, o al 

menos a una mejor educación que la que las mujeres tenían por aquel entonces, se 

encuentra muy ligada a las proclamas krausistas y también al movimiento de la Institución 

Libre de Enseñanza de 1876. Estos son dos movimientos que se encuentran 

profundamente imbricados con el espiritismo, siendo Antonio Torres-Solanot uno de los 

fundadores de las escuelas laicas. Estas ideologías buscaban zafarse de modelos como el 

del ángel del hogar, algo atenuado en lo que se refiere a España, pero que sí que 

perpetuaba ese modelo de mujer doméstica y servil. Curioso testimonio se encuentra en 

el número 20 de La Luz del Porvenir con respecto al susodicho término del ángel del 

hogar. Escribe Simplicia Armtrong de Ramú, desde Guayama, Puerto Rico, un extenso 

artículo sobre la intimidad en el hogar, en él comienza alegando lo siguiente:  

 

¡Cuán desnudas se presentan las miserias humanas en la vida íntima! ¡qué despojadas de 

adornos se ven las cualidades del individuo en el hogar doméstico! Solo allí es donde 

 
108 A. Bernárdez-Rodal: “Rosario de Acuña. Una genealogía del animalismo en la literatura 

decimonónica”. Historia y comunicación social, 25-2, 2020 p. 464 
109 “El Iris de Paz”, 13, (15-IX-1883) p. 3 



puede definirse con precisión el carácter del hombre, su cultura, moralidad, etc. […] 

[finaliza exponiendo] Iluminemos el hogar doméstico con la antorcha del progreso, 

saquemos del estoicismo esa mitad del género humano, la mujer, y así concluirá de una 

vez la superchería de muchos, la hipocresía de algunos, la soberbia de tantos y el martirio 

lento de tantas víctimas que se consumen en los solitarios rincones de su mismo hogar. 

Afirmemos nuestras teorías con nuestras prácticas, seamos modelo de cordura en nuestra 

vida íntima, y nuestra manera de ser será la lección más útil que podamos dar a las 

humanidades110. 

 

 En el caso particular de España esa figura del ángel del hogar se encuentra 

mediatizada, más que por el ideal burgués, por el ideal cristiano, que es algo de lo que 

también parecen adolecer, hasta cierto punto, las espiritistas de La Palma. Como expone 

Ferrera «la fe en una vida de ultratumba intensificó su vocación transformadora al borrar 

las categorías binarias basadas en el género, la religión, la racionalidad o la raza, pues 

nadie sabía cuál sería su lugar en existencias venideras. Esa dimensión igualitaria quedó 

patente, en primer lugar, en el funcionamiento democrático de los espiritistas»111. 

 

En la revista dirigida por Amalia Domingo Soler La Luz del Porvenir también se 

defendía, obviamente, la educación para las mujeres. Una vez más, se pueden observar 

los paralelismos presentes en diversas corrientes espiritistas en España. Así, en el 

momento de contestar a un artículo que defendía que ser monja enclaustrada también era 

una forma de formarse académicamente pues estas eran obligadas al estudio y a labores 

sociales como el cuidado de enfermos, Cándida Sanz de Castellví replica:  

 

la fundación de los conventos data de tiempo inmemorial […] y, sin embargo, la mujer, 

generalmente hablando, está en un estado de embrutecimiento tal, que disiente pero 

mucho de nuestra moderna civilización. Y si algunas, despreciando necias 

preocupaciones, han roto las trabas que las sujetaban y se han emancipado de la esclavitud 

de la ignorancia ilustrándose cuanto las ha sido posible, ciertamente que no ha sido a 

impulso de la deficiente enseñanza de los conventos, sino por la mágica voz del progreso 

[…]. Si la educación dad a las niñas en los conventos fuera tan “selecta”, hoyo sin duda 

tocaríamos sus ventajosos resultados, puesto que hallaríamos a la mujer perfectamente 

 
110 S. Armtrong de Ramú: La vida íntima, La Luz del Porvenir, 20, (9-X-1884) p. 160. 
111 C. Ferrera; op. cit. p. 239 



ilustrada, pero desgraciadamente, lo que tocamos hoy, mal que nos pese, es el frito 

podrido de una mal entendida educación112. 

 

Se presentan esbozos de lo que podría ser una ideología libertadora para la mujer, 

pero sin desprenderse de ciertos valores tradicionales, pues afirman que «el hombre educa 

a otros seres y hasta a las plantas con más esmero y solicitud que a la mujer. Con esto ha 

probado que puede cambiar condiciones, y hora es que se acuerde de educar a la que ha 

de ser madre, cargo importantísimo, a la esposa y aun hasta la joven abandonada y 

sola»113. Defienden el derecho a la educación como medio para conseguir la libertad, sí, 

pero no se zafan de esas categorías planificadas por el heteropatriarcado para la figura de 

la mujer: la de madre, esposa o hija.  

 

Como se ha ido comentando a lo largo del trabajo, el espiritismo reniega del 

clericalismo, pero no tanto así de la religión, y eso es algo que es fácilmente observable 

en este punto, hablaban las espiritistas, en la cita expuesta anteriormente, de preservar a 

las mujeres del camino del vicio, pero, además, concluyen alegando lo siguiente: «han 

acabado los tiempos del oscurantismo para el hombre; pero aún vive en las sombras la 

mujer y es preciso derramar sobre su cabeza la luz de la verdad para que no sea la 

inconsciente víctima de todas las torpezas, de todos los vicios y de todas liviandades»114. 

En sus palabras se puede extraer la idea de que la mujer es propensa a caer en ese tipo de 

vicisitudes sociales, por lo que habría que educarla y salvarla para que no fuera así. Por 

último, cabe destacar que las espiritistas de La Palma apelan directa y exclusivamente a 

las mujeres, con la intención de crear una red de cooperación que les ayude a llevar su 

proyecto educativo a cabo a través de la conformación del congreso nacional femenino, 

así, se dirigen a las mujeres en este sentido: «nuestras aspiraciones seguramente resonarán 

en el corazón de nuestras compañeras españolas de las que imperamos en primer término 

su benevolencia y en segundo su más decidida, resuelta y entusiasta cooperación. Solo al 

soplo de su vigoroso aliente y abnegación ejemplar podemos conseguir llevar a feliz 

término un pensamiento altamente moralizador y de grandes transformaciones que 

cambie la faz de la mujer»115. 

 
112 C. Sanz de Castellví: Paralelo entre el claustro y el hogar, La luz del porvenir, 2, (4-VI-1884) p. 14 
113 El Iris de Paz (15-IX-1883), 13, p. 3 
114 Ibidem 
115 “El Iris de Paz”, 14, (30-IX-1883), p. 2 



 

Otro de los puntos comentados en el plano social, y que puede dar una perspectiva 

interesante a la par que curiosa al movimiento espírita es el del animalismo. Íntimamente 

relacionada con esa idea de igualdad universal, algunos espiritistas también desarrollaron 

ideas en defensa de los animales. Como se ha ido exponiendo a lo largo del trabajo, las 

diferentes conformaciones ideológicas en el plano social de las personas adscritas al 

espiritismo se encuentran sumamente interrelacionadas con otros movimientos que 

propugnaban la libertad en sus diferentes formas. Así, al igual que sucedía con personajes 

importantes para el sufragismo británico como Frances Power Cobbe, creadora en 1875 

de la Sociedad para la Protección de Animales Sujetos a la Vivisección o Margaret Fuller, 

contraria a la dieta alimenticia con animales116, los espiritistas también presentaban en su 

seno dichas confluencias ideológicas, que se pueden observar en su número 18. En él 

plasman el folleto de Manuel Navarro y Murillo, también espiritista, en el que hace 

alegaciones del siguiente tipo: «¿Qué dicen acaso los admiradores de la fiesta nacional? 

¿Han pensado una sola vez las necesidades que se podrían socorrer, las lágrimas que se 

podrían enjugar, y sobre todo, la instrucción que podría darse a tantos infelices que 

carecen de ella, con las sumas que se destinan a este espectáculo? […] Españoles, 

desterremos para siempre de nuestro suelo esta feroz diversión que nos mancilla y nos 

excluye del armonioso concierto del siglo»117. Las conexiones con Las Dominicales del 

Librepensamiento, comentadas anteriormente, también son importantes en este punto, 

pues en dicha revista trabajaba como columnista Rosario de Acuña, firme defensora de 

los derechos de los animales que, aunque se le tildara de espiritista, nunca lo fue118. Un 

ejemplo más de las conexiones que el espiritismo podía tener en el mundo del 

librepensamiento y la política más radicalmente liberal y republicana.  

 

Pero otro punto importante en este análisis es la diferenciación ideológica que se 

presenta entre movimientos como el espiritista y el defendido por Rosario de Acuña. Unos 

números más adelante, en el número 36, concretamente, Víctor Ozcáriz realiza un alegato 

antitaurino bastante más extenso que el comentado anteriormente, al alegar que «las 

corridas de todos son los despojos más tristes que nos quedan de la decadencia española. 

La crápula, la embriaguez, los alborotos, el desacato, la confusión de gentes, la crueldad, 

 
116 A. Bernárdez-Rodal; op. cit.  
117 “El Iris de Paz”, 18, (30-XI-1883), p. 8 
118 Ibidem 



los instintos sanguinarios»119 y continúa defendiendo que «golpearlos, azuzarlos, 

martirizarlos y matarlos para hacerlos sufrir, es violar la ley de Dios, que no ha dado la 

sensibilidad, el aliento y la vida a seres inofensivos para que se arranquen, solo por el 

placer de ser arrancados»120. Se presenta, pues, una clara diferencia con el pensamiento 

expuesto por Rosario de Acuña. Así como el espiritismo ataca a la tradición de los toros 

desde una perspectiva religiosa y espiritual, esta lo hace como consecuencia de la creencia 

en unos derechos propios de los seres vivos. Es interesante ver, por consiguiente, cómo 

personas de índole semejante en lo político e ideológico puedan llegar al mismo punto 

por caminos tan diferentes. Esa es una de las virtudes de la historia, y también una de las 

mayores complejidades en el estudio en profundidad de las causas y razones de las 

personas, de los protagonistas, de la historia. De este modo «uno de sus argumentos [los 

de Rosario de Acuña] fue negar de forma radical el sacrificio animal, incluso en el caso 

de que padezcan enfermedades. […] Para Rosario de Acuña los perros tienen “sus 

derechos”. Piensa que todos los animales están ordenados en una escala de racionalidad, 

y los perros están en la cúspide ya que es el más dotado de “cualidades inteligentes" y 

“raciocinan”»121. Se puede observar, claramente, que mientras Acuña se encuentra 

influenciada por las tesis darwinistas y evolucionistas, los espiritistas encuentran su 

máxima influencia en las tesis kardecianas y la fundamentación de la religión cristiana.  

 

El último punto dedicado a lo social, o más bien a la sociabilidad, en este caso, es 

el que se encuentra disperso, dentro de la revista El Iris de Paz, por la sección titulada 

«Misceláneas». En ella se encuentra información de suma importancia para poder 

comprender en su totalidad el fenómeno del espiritismo, pues es un reflejo de las redes 

sociales que este movimiento implantó ya no solo en España, sino en todo el mundo. 

Observando dicha sección se puede comprobar qué libros se enviaban con ilusión desde 

unas sedes a otras, qué personas conseguían logros dentro de las sociedades y 

organizaciones, así como la creación e institucionalización de estas. Además, también hay 

cabida, en esta sección, para la noticia de diferentes eventos sociales de carácter civil, 

tales como matrimonios, entierros e, incluso, bautizos. A través de esta información el 

lector puede comprobar cuál era el alcance de las redes espiritistas en territorio nacional.  

 

 
119 “El Iris de Paz”, 36, (31-VIII-1884), p. 5 
120 Ibidem 
121 A. Bernárdez-Rodal; op. cit. p. 469 



De este modo, se plasman en la revista diversas relaciones internacionales al 

alegar que «varios círculos de Montevideo han fundado una Sociedad de Socorros 

Internacional Espiritista» o por el hecho de sentir «que no llegue a nuestra redacción el 

nuevo periódico espiritista Le Monde Invisible»122. Los ejemplos son múltiples: «Hemos 

recibido el primer número de La Luz del Cristianismo, revista quincenal de Alcalá la 

Real»123. Así, El Iris de Paz mantiene un flujo de relaciones con sitios como: Santa Cruz 

de Tenerife124, Gerona125. Valiosa información, a este respecto, la que se publica en el 

número 10: 

 

Han visitado nuestra Redacción colegas espiritistas y librepensadores: El Criterio 

Espiritista, Madrid, La Revista de Estudios Psicológicos, Barcelona, La revelación, de 

Alicante, El Buen Sentido de Lérida, La Solución, de Gerona. La Luz del Cristianismo, 

de Alcalá la Real, la Constancia, la Fraternidad y el Espiritista de Buenos Aires, La 

Caridad de Santa Cruz de Tenerife, la Luz de los Espacios de La Habana, El Universo de 

Puerto Rico, Utoundo; O Reformador de Brasil, Río de Janeiro. La Lucha y el Hispalense, 

de Sevilla, La Gaceta Orizabeña, de Orizaba, El Clarin, La Montaño. Las Dominicales 

del Libre Pensamiento. El correo de España y La Higiene, de Madrid. El Boletún del 

colegio politécnico de Cartagena. El Cabe, de Monfrote de Lemos; la Enseñanza laica y 

la Tronada, de Barcelona, Los Desheredados, de Sabadell, La Unión Obrera, de Palma, 

El Eco de la Montaña, de Manera, El Pacto Aragonés, de Zaragoza126.  

 

Casi sobran los comentarios sobre lo bien relacionado y comunicado que se 

encontraba el espiritismo oscense. En este caso concreto también se presenta alguna que 

otra curiosidad, como el contacto que se estableció con Nueva York: «agradecemos al 

remitente el volumen que ha llegado a nuestra redacción lujosamente impreso en Nueva 

York, por el editor James C. Balwin, con el título La voz del Apóstol Juan en el siglo XIX, 

o la revelación de Juan Teólogo»127. El Iris de Paz también realizaba estas acciones, con 

el fin de conformar una red de información y cooperación, de este modo, en su número 

19 exponen que «Sentimos mucho que la Revista Espiritista, publicada por la Sociedad 

espiritista montevideana, bajo la dirección del denodado propagandista don Justo España, 

 
122 “El Iris de Paz”, 23, (16-II-1884), p. 8 
123 “El Iris de Paz”, 2, (31-III-1883) p. 7 
124 “El Iris de Paz”, 5, (13-V-1883) pp. 1-8. 
125 “El Iris de Paz”, 6, (27-V-1883) pp. 1-8 
126 “El Iris de Paz”, 10, (29-VII-1883), p. 8. 
127 “El Iris de Paz”, 14, (30-IX-1883) p. 6 



no reciba El Iris de Paz que puntualmente le mandamos a la capital Uruguay»128. En este 

momento se lamentan de una falta, pero sirve de igual manera para comprobar las 

acciones que la Sociedad Sertoriana de Estudios Psicológicos llevaba a cabo, a través del 

instrumento de su revista.  

 

 Como se comentaba, también se hacía eco de los eventos civiles que iban 

sucediendo por toda España, de este modo, expone «El día 15 del actual mes de Marzo, 

fue inscrita en el registro civil de Sabadell, con los nombres de Armenia y Aurea, una niña 

recién nacida, hija de Miguel Sallarés y de la esposa de este. Los padres de la criatura no 

han querido inscribirla en los libros de la parroquia a fin de dejar a su hija en completa 

liberad de elegir la religión que mejor le parezca»129. Los entierros civiles también 

aparecen reflejados en varios números: Vicenta Castán, de Guerrea de Gállego, en el 

número 19, Francisco García Cazcarro, Zaragoza, en el 23 alegando que «el entierro, 

hecho por la asociación de librepensadores, fue el segundo en Zaragoza verificándose en 

el cementerio neutro o disidente»130. Cuando se comenta que fue realizado por la 

asociación de librepensadores, se refiere a que, literalmente, dicha asociación cubría los 

costes del entierro si fuera necesario, tal y como se deja entrever en el número 39, al tratar 

el asunto de una epidemia de cólera. En él se dice que se «simplificará aún más los gastos 

de enterramientos»131. Aparecen, a su vez, Ramona Puig, de Manera y Vicente Curet, de 

Rubí, también en el número 23. José Ezequiel Ruiz Matas, de Loja, en el número 30132, 

Gregoria Taules, de la Almolda, en el 37133 o Juan Peña, de Cádiz, en el número 43134.    

 

Como conclusión a este apartado, se podría decir que se han podido comprobar 

interesantes elementos. Uno de ellos es la interrelación que el espiritismo tiene con otras 

corrientes ideológicas, políticas, culturales, religiosas, morales… pero no solo eso, sino 

también entre sí. Espiritistas de diferentes puntos de la nación, incluso de provincias de 

ultramar, presentan ideas concordantes y se muestran en un profundo acuerdo en lo que 

a elementos sociales se refiere. Este hecho vendría a atacar uno de los elementos que 

 
128 “El Iris de Paz”, 19, (16-XII-1883), p. 8 
129 “El Iris de Paz”, 4, (29-IV-1883), p. 8 
130 “El Iris de Paz”, 23, (16-II-1884), p. 6 
131 “El Iris de Paz”, 39, (15-X-1884), p. 6 
132 “El Iris de Paz”, 30, (31-V-1884), pp. 1-8 
133 “El Iris de Paz”, 37, (15-IX-1884), pp. 1-8 
134 “El Iris de Paz”, 43, (15-XII-1884), pp. 1-8 



tradicionalmente se han utilizado como hecho descriptivo del espiritismo: la falta de 

doctrina. A pesar de ser un grupo sin una organización estratificada, ni organismos 

dependientes ni colegiados, el espiritismo parece tener, por lo menos en España, bastante 

empaque.  

 

Por otro lado, se encuentra la confluencia de fuentes secundarias en cuanto al trato 

historiográfico que se le da a la figura de la mujer espiritista. Se han presentado diversas 

teorías, todas ellas más o menos plausibles, pero que ejemplifican que, primero, el 

fenómeno del espiritismo necesita mucha más investigación de la que actualmente tiene 

y, segundo, las interpretaciones sociológicas con respecto a la creación o destrucción de 

los roles femeninos se encuentran atravesadas por multitud de factores que es necesario 

tener en cuenta, como el propio contexto, el estrato social de las mujeres investigadas o 

sus propias ideas e ideologías.  

 

Como punto último cabría mencionar la importancia que para los espiritistas 

parecía tener la conformación de eventos civiles laicos. Estos, incluso los que podrían 

resultar dolorosos, como la muerte (aunque para los espiritistas sea una experiencia 

mucho más agradable), son vistos como una pequeña victoria ante un enemigo que, 

aunque no lo quieran admitir, se presupone colosal. El hecho de hacerse eco de todos y 

cada uno de los entierros civiles que van sucediéndose entre las filas espiritistas no hace 

sino ejemplificar su escasez a un nivel más global.   



5. CONCLUSIONES 

 

El espiritismo, tal y como se ha demostrado en este trabajo, presenta un ejemplo 

de caso del paradigma de la secularización, a la par que de recomposición religiosa de la 

modernidad. El espiritismo se muestra, de esta forma, como un gozne que articula el paso 

de una época a otra. Es el resultado más flagrante del deterioro del poder institucional del 

estamento eclesiástico en España, pero también representa la pervivencia del sentimiento 

de religiosidad en determinados grupúsculos de la sociedad, no precisamente aliados con 

el conservadurismo.  

 

Un movimiento liberal, repleto de los llamados librepensadores, con personajes 

que son a la vez espiritistas y feministas, anarquistas, socialistas, krausistas, 

republicanos… y que, sin embargo, abraza un nuevo sistema religioso, demostrando que 

las antiguas tesis del paradigma de la secularización son totalmente erróneas.  

 

 Es el espiritismo un gran olvidado de la historia y la historiografía, a pesar de 

haber quedado ampliamente demostrada su valía para realizar, a través de su estudio, un 

análisis pormenorizado de múltiples causas que se muestran como vitales en el desarrollo 

social, político, religioso y cultural de la Edad Contemporánea. Es este, en contra de lo 

que varios de los autores presentados en el trabajo opinan, un movimiento homogéneo, 

en el que diferentes espiritistas de diferentes partes del país opinan lo mismo en cuanto a 

cuestiones tan vitalmente importantes como las cosmologías, el feminismo o la política. 

 

Por otro lado, ante la pregunta previamente planteada en la introducción, de si el 

espiritismo es un sistema filosófico, una secta o una religión, parece que ha quedado 

demostrado que esta corriente de pensamiento se asemeja mucho más a una religión que 

a cualquiera de los otros dos parámetros por presentar, como se ha ido comentando 

durante todo el trabajo, con símbolos y rituales propios, así como una idiosincrasia y 

performatividad concretas que podrían llegar a excluir a aquel que no estuviera 

familiarizado con la misma. De esta forma el espiritismo cumple con múltiples de las 

interpretaciones antropológicas que se han dado sobre el significado de una religión, 

como las de Clifford Geertz o las de Pierre Bourdieu.  

 



 Este estudio, al fin y al cabo, representa la eterna pugna entre la razón y lo 

irracional, entre lo ideal y lo real; sumamente antigua y presente en múltiples 

civilizaciones. En el caso Occidental se pueden observar diversas oleadas, que van 

incrementando su ferocidad conforme las estructuras sociales, económicas y políticas se 

institucionalizan y estandarizan. De esta forma, la lucha contra lo irreal es sumamente 

feroz durante el periodo que antecede a la Edad Contemporánea, la Edad Moderna, pues 

durante el mismo se produjeron importantes avances en la institucionalización de lo que 

posteriormente se llamarían Estados-nación, implantando idiomas y culturas homogéneas 

que fueran fácilmente manejables políticamente.  

 

Como se ha podido observar, lo que en épocas pasadas al objeto de estudio podría 

haber desembocado en grandes conflictos sociales, políticos o identitarios, en la época 

contemporánea queda reducido a unas pocas riñas sin aparente importancia ni en el plano 

político nacional ni en el internacional. El hecho que parece la clave para entender este 

asunto es la pérdida que el estamento religioso experimenta en su poder público e 

institucional. La historia contemporánea de España, y todavía más la de Europa, es un 

continuo tira y afloja entre el poder temporal y el espiritual. Disputa que, en perspectiva 

con otras épocas históricas, pierde fuerza, sobre todo en lo que se refiere a la imposición 

del modelo sociológico católico frente a lo que él mismo hace llamar heterodoxias, 

desviaciones, paganismo u ocultismo. Barcelona, región de España en la que se persiguió 

de manera furibunda a las mujeres por el delito de brujería, vio cómo en 1861 la 

institución eclesiástica que antaño decidía sobre la vida y la suerte de su población ahora 

solamente podía articular la quema de libros contrarios a su fe en el denominado Auto de 

fe de Barcelona.  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



 

6. RELACIÓN DE FUENTES PRIMARIAS 

 

Amalia DOMINGO SOLER; “Impresiones en la Catedral de Barcelona al oír al 

Padre Sallarés refutar el espiritismo”, La Luz del Porvenir, 2, (4-VI-1884). 

Cándida SANZ DE CASTELLVÍ, “Paralelo entre el claustro y el hogar”, La luz del 

porvenir, 2, (4-VI-1884) 

De Dios Posadilla, Juan (1890) El magnetismo, espiritismo e hipnotismo. Imprenta de 

los Herederos de Miñón 

<https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.do?id=5689>  

El Iris de Paz (15-IX-1884), 37, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz (15-V-1884), 29, pp. 1-8 Huesca 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz (15-X-1884), 39, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz (15-XII-1884), 43, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz (1630-IV-1884), 28, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz (31-V-1884), 30, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc


El Iris de Paz (31-VIII-1884), 36, pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz 12, (31-VIII-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 10, (29-VII-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 13, (15-IX-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 14, (30-IX-1883) pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 16, (31-X-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 18, (30-XI-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 19, (16-XII-1883) pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 2, (31-III-1883) pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc


El Iris de Paz, 21, (16-I-1884), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 23, (16-II-1884), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 25, (15-III-1884), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 4, (29-IV-1883) pp. 1-8 Huesca 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 5, (13-V-1883), pp. 1-8 Huesca 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

El Iris de Paz, 6, (27-V-1883), pp. 1-8 Huesca  

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-

4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc 

Emilio Castelar, Emilio La revolución religiosa: obra filosófico-histórica dividida en 

cuatro partes: Savonarola, Lutero, Calvino, San Ignacio de Loyola. Montaner y 

Simón 

https://bibliotecafloridablanca.um.es/bibliotecafloridablanca/handle/1116

9/8247 

Simplicia ARMTRONG DE RAMÚ, “La vida íntima”, La Luz del Porvenir, 20, (9-

X-1884) 

Sin título, (14-IV-1889), Archivo Histórico Provincial de Huesca [A. H. P. H.], 

sección de archivos familiares: familia Torres-Solanot, expediente 46, caja 3, 

Huesca. 

 

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?parent=c5de3857-7837-4325-90eb-4a85af982b8d&t=alt-asc
https://bibliotecafloridablanca.um.es/bibliotecafloridablanca/handle/11169/8247
https://bibliotecafloridablanca.um.es/bibliotecafloridablanca/handle/11169/8247


7. BIBLIOGRAFÍA  

 

 

Alonso, Gregorio, “La secularización de las sociedades europeas”. Historia Social, 

46, 2003 pp. 137-157. 

Amar y Borbón, Josefa: Discurso sobre la educación física y moral de las mujeres (M. 

V. López-Cordón (ed.)). Cátedra, Madrid, 1994. 

Arnau, Juan: Cosmologías de India: Védica, samkhya, budista. Kairós, Barcelona, 2024. 

Bernárdez-Rodal, Asunción: “Rosario de Acuña. Una genealogía del animalismo 

en la literatura decimonónica”. Historia y comunicación social, 25-2, 2020 pp. 

463-472. 

Blasco, Inmaculada: “Género y religión: de la feminización de la religión a la 

movilización católica femenina. Una revisión crítica”. Historia Social, 53, 

2005, pp. 120-121. 

Bonet Sofnt, Juan Marcos: “La representación esotérica y oculta del magnetismo 

animal en la literatura española de ficción: el caso de Emilio Carrere (1881-

1947)” JACLR: Journal of Artistic Creation and Literary Research, 5.1 2017, 

pp.1-12 

Corbin Alain: “El dominio de la religión”, en Corbin, Alain (ed.) Historia del cuerpo 

(II). De la Revolución Francesa a la Gran Guerrra, Taurus, Barcelona, 2005. 

Correa Ramón, Amelina: Amalia Domingo Soler y el espiritismo de Fin de siglo. 

Archivos Vola, Madrid, 2021.  

De la Cueva Merino, Julio: “Movilización política e identidad anticlerical, 1898-

1910. Ayer, 27, 1997 pp. 101-126. 

De Mateo Avilés, Elías: Memoria final del proyecto de investigación “Disidencias 

religiosas y esotéricas en la Andalucía de los siglos XIX y XX: la teosofía y 

el espiritismo: entre la marginalidad y la represión”, 2009 

De Mateo Avilés, Elías: Espiritistas y teósofos en Andalucía (1835-1939): perseguidos 

y olvidados. Sarriá, Málaga, 2011. 



Estruch, Joan: “El mito de la secularización”, en Díaz-Salazar, Rafael, Giner, 

Salvador y Velasco, Fernando (eds.); Formas modernas de religión. Alianza, 

Madrid, 1994, pp. 266-280. 

Ferrera, Carlos: Heterodoxias espirituales y utopías en el siglo XIX español. Libros 

de la Corte, 16, 2018 pp. 233-252 

Franco, P.: El espiritismo: manual científico y popular. Estíl Enc., 1983 

García, José: “En el camino de la psicología aplicada: Mesmerismo y fisiognomía” 

ARANDU-UTIC. Revista Científica Internacional, 1-2, 2016. 

González de Pablo, Ángel: “Sobre los inicios del espiritismo en España: la 

epidemia psíquica de las mesas giratorias en 1853 en la prensa médica”. 

Asclepio: revista de historia de la medicina y de la ciencia, 58-2, 2006, pp. 63-96.  

Graus, Andrea: Ciencia y espiritismo en España, 1880-1930. Comares, Málaga, 2019 

Graus, Andrea: “Teresa Romero Domingo (1833-1974). La ‘pintora insospechada 

y misteriosa’ y el espiritismo científico”. Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas, 2023, https://digital.csic.es/bitstream/10261/348092/1/Graus-

Teresa-2023.pdf 

Horta, Gerard: “Espiritismo y carisma. Orígenes carismáticos del liderazgo en el 

movimiento espiritista europeo del siglo XIX” Gazeta de Antropología, 20-

10, 2004 

Jiménez Duque, Baldomero: La espiritualidad en el siglo XIX español. Universidad 

Pontificia de Salamanca, 1974 

Kardec, Allan: El libro de los espíritus. Abraxas, Barcelona, 2019.  

Koselleck, Reinhart: Aceleración, prognosis y secularización. Pretextos, Valencia, 

2003. 

Lannon, Frances: Privilegio, persecución y profecía. La Iglesia en España, 1875-1975. 

Alianza, Madrid, 1990. 

López de Ramón, María: La construcción histórica de la libertad de prensa. Editorial 

Carlos III de Madrid, 2016  

https://digital.csic.es/bitstream/10261/348092/1/Graus-Teresa-2023.pdf
https://digital.csic.es/bitstream/10261/348092/1/Graus-Teresa-2023.pdf


Louzao Villar, Joseba: “La recomposición religiosa en la modernidad: un marco 

conceptual para comprender el enfrentamiento entre laicidad y 

confesionalidad en la España Contemporánea” Hispania Sacra, 121-60, 2008 

pp. 331-354  

Louzao Villar, Joseba: “Los idealistas de la fraternidad universal. Una 

aproximación a la historia del movimiento teosófico español (c.1890-

1939)”. Historia Contemporánea, 37, 2008b, pp. 501-529 

 Louzao Villar, Joseba: Soldados de la fe o amantes del progreso: catolicismo y 

modernidad en Vizcaya (1890-1923). Genueve, Barcelona, 2011. 

Nogueroles Jové, Marta; El espiritismo filosófico en la España del siglo XIX; 

Revista Pensamiento, 80, 2024 pp. 67-85. 

Pérez Juan, José Antonio: “La aplicación de la ley de imprenta de 15 de marzo de 

1837”. Anuario de historia del derecho español, 76, 2006 pp. 667-704. 

Ródenas Rozas, Francisco: “Ecos de ultratumba. El misterio de las mesas 

parlantes: espiritismo y sociedad en La Unión (Siglo XIX)”.  Revista 

Murciana de Antropología, 18, 2011 pp. 141-151 

Rodríguez Bonfil, José: “Sectas y sectarios en el Aragón del siglo XIX: humanistas 

y librepensadores en busca de nuevos cauces y valores para superar una 

sociedad en crisis”. Argensola: Revista de Ciencias Sociales del Instituto de 

Estudios Altoaragoneses. 123, 2013, pp. 317-352 

Sánchez Ruiz, Antonio: “El padre Miguel Sánchez: presbítero, polemista, 

ateneísta y escritor almogiense. Su postura frente al krausismo y el 

espiritismo. Su pensamiento político-religioso”. Isla de Arrairán: revista 

cultural y científica, 42, 2015 pp.513-575. 

Speckman Guerra, Elisa: “De espíritus, mujeres e igualdad. Laureana Wright y el 

espiritismo kardeciano en el México finisecular” en Castro Gutiérrez, 

Felipe y Terrazas, Marcela Disidencia y disidentes en la historia de México, 

2003.   



Urrutia León, Manuel Mª: “Del concepto al paradigma de la secularización”. 

Estudios de Deusto, 53-1, 2013, pp. 163-81 

Vallejo, Mauro Sebastián: “Magnetizadores, ilusionistas y médicos. Una 

aproximación a la historia del hipnotismo en México. 1880-1900” Revista 

Americana de Historia Social, 5, 2015, pp. 201-221. 

Vilariño, Remigio: Masonería, Espiritismo y Teosofía. El Mensajero del Corazón de 

Jesús, 1949.  


