
Trabajo Fin de Máster

Del malestar a la crítica.

El devenir feminista en el tardofranquismo

Autora:

Alicia García Pascual

Directora:

Ángela Cenarro Lagunas

Máster Universitario en Historia Contemporánea

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS

Año académico 2023 - 2024



A todas las mujeres que creyeron, resistieron y

lucharon por la igualdad, la democracia

y la posibilidad de un mundo mejor.

A mi madre, por sostenerme y alzarme,

por enseñarme la importancia del feminismo

y con ello ayudarme a entender quién soy.

A mi padre, por mostrarme el valor del esfuerzo

y el trabajo constante.

A mis amigos, por todo este tiempo de historia,

por el apoyo, el compañerismo y la admiración mutua.

A Ángel, por ser ejemplo de resistencia frente a la

adversidad y de lucha contra las injusticias.

A Pablo, por estar en lo bueno y en lo malo

y elegir quedarse.



RESUMEN

A pesar de los intentos del régimen franquista de implantar un modelo de feminidad unitario y

basado en la subordinación de la mujer al hombre, a mediados de la década de los cincuenta tuvo

lugar la emergencia de un devenir feminista basado en la decodificación y reformulación de

dicho modelo. De forma paralela a la apertura del régimen y la difusión de nuevas ideas como el

pensamiento feminista de Simone de Beauvoir o Betty Friedan, en España se vivió un despertar

feminista iniciado a través de diálogos intelectuales emanados de una élite de mujeres que

comenzó a cuestionar y demandar un cambio en la sociedad. Tanto estos debates originados en

entornos acomodados, así como las experiencias colectivas compartidas en los diversos espacios

de sociabilidad, consolidaron una conciencia feminista en las últimas décadas del franquismo.

De esta forma, el presente trabajo se erige como un balance de los espacios, experiencias y

mentalidades de las mujeres que iniciaron este devenir feminista en los años sesenta. Desde un

análisis enfocado en la Historia Social, Historia de las Mujeres y la Historia de las Emociones, se

ha tratado de analizar el proceso de toma de conciencia individual y colectiva, evidenciando la

porosidad existente entre lo público y lo privado a través de la importancia que tuvo el discurso

para el despertar del feminismo en España.

Palabras clave: Feminismo — Tardofranquismo — Conciencia feminista — Malestar

ABSTRACT

In spite of the Franco regime's attempts to implant a unitary model of femininity based on the

subordination of women to men, in the mid-1950s a feminist emergence based on the decoding

and reformulation of this model took place. Parallel to the opening of the regime and the spread

of new ideas such as the feminist thought of Simone de Beauvoir or Betty Friedan, Spain

experienced a feminist awakening initiated through intellectual dialogues emanating from an

elite of women who began to question and demand a change in society. Both these debates

originated in affluent environments, as well as the collective experiences shared in the various

spaces of sociability, consolidated a feminist consciousness in the last decades of Franco's

regime. In this way, the present work stands as a balance of the spaces, experiences and

mentalities of the women who initiated this feminist evolution in the sixties. From an analysis

focused on Social History, Women's History and the History of Emotions, we have tried to

analyze the process of individual and collective awareness, showing the existing porosity

between the public and the private through the importance that the discourse had for the

awakening of feminism in Spain.

Keywords: Feminism — Late Francoism — Feminist consciousness — Discomfort



ÍNDICE

1. INTRODUCCIÓN..................................................................................................................... 3

1.1 Justificación y objetivos...................................................................................................... 3

1.2 Metodología.........................................................................................................................5

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN................................................................................................. 7

3. EN UN CONTEXTO DE OSCURIDAD, SER MUJER EN TIEMPOS DE FRANCO....10

3.1. Construyendo una sociedad en vertical. Legislación, organización social y limitaciones
patriarcales...............................................................................................................................10

3.2 «Cristiana piadosa, madre ejemplar, esencia de feminidad y orgullo de España»: el ideal
femenino en la España franquista............................................................................................ 15

3.3 Represión, control, dominación y humillación del cuerpo de la mujer............................. 18

4. LUCES EN LAS SOMBRAS. EL DESPERTAR DE UNA CONCIENCIA FEMINISTA...
21

4.1 Primeras voces en el silencio. La articulación de un pensamiento feminista a partir de la
recepción de Le Deuxième Sexe en España............................................................................ 21

4.2 Fisuras dentro del sistema de género franquista. Transformaciones culturales de la
feminidad y la realidad de la mujer española.......................................................................... 27

4.2.1. Debate público sobre la situación jurídica de la mujer............................................27

4.2.2 La inserción de la mujer en el trabajo extradoméstico, confluencia y diversidad de
opiniones............................................................................................................................31

4.2.3 Las consideraciones sobre el amor, la sexualidad y el matrimonio............................1

4.3 El SESM, necesidad de conocer y dar voz a la problemática femenina..............................1

4.4. Un feminismo embrionario. Del malestar a la crítica.........................................................1

5. UN RELÁMPAGO DE CONCIENCIA. DEL YO AL NOSOTRAS....................................1

5.1 Espacios de sociabilidad: las organizaciones femeninas de Amistad Universitaria y
HOACF......................................................................................................................................1

5.2 Del asociacionismo vecinal a la crítica feminista. El MDM y las asociaciones de barrio.. 1

6. CONCLUSIONES..................................................................................................................... 1

7. BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................................... 1

7. 1 Fuentes primarias................................................................................................................1

7.2 Fuentes secundarias............................................................................................................. 1

ANEXOS.........................................................................................................................................1

P á g i n a | 1



ÍNDICE DE SIGLAS

AC Acción Católica

HOMAC - HOAC Hermandad Obrera Masculina de Acción Católica)

HOFAC -HOACF Hermandad Obrera Femenina de Acción Católica

JOMAC - JOC Juventud Obrera Masculina de Acción Católica

JOFAC - JOCF Juventud Obrera Femenina de Acción Católica.

MDMMovimiento Democráticco de la Mujer

PCE Partido Comunista de España

SESM Seminario de Estudios Sociológicos de la Mujer

SEU Sindicato Español Universitario

SF Sección Femenina

P á g i n a | 2



1. INTRODUCCIÓN

1.1 Justificación y objetivos

A pesar de los intentos del régimen franquista de eliminar los avances sociales y políticos

en relación con la mujer iniciados en el período republicano, a mediados del siglo XX se reanudó

el debate feminista embrionario desde un diálogo cultural de mujeres intelectuales que, desde un

estatus social privilegiado, resquebrajaron la rigidez del modelo de feminidad para impulsar una

toma de conciencia generalizada a través de la promoción de la mujer en la sociedad.1 Teniendo

en cuenta los limitados cauces de concienciación dentro del contexto dictatorial, estas mujeres se

enriquecieron de las influencias feministas extranjeras, así como de los diálogos abiertos y la

puesta en común de experiencias compartidas.

Utilizando como horquilla temporal las décadas de 1940 hasta 1970, se trata de analizar

el proceso de concienciación feminista, desde la incipiente reflexión individual decodificadora y

generadora de lenguajes críticos respecto a la tradicional construcción de feminidad, hasta la

canalización de una lucha colectiva emanada de la puesta en común de las experiencias

compartidas y la toma de conciencia iniciada desde el autoconocimiento y reconocimiento de

una identidad feminista. En este sentido, el desarrollo de una conciencia feminista se entiende

desde los postulados de Gerda Lerner como una praxis cognitiva en la que la acción colectiva y

el conocimiento se retroalimentan2. Este proceso de concienciación lleva implícito la

deconstrucción de los paradigmas dominantes que subordinan a la mujer, para poder

resignificarlos y combatirlos desde la acción colectiva capaz de impulsar los cambios sociales.

A su vez, desde los planteamientos de Adrienne Rich, se pretende estudiar la experiencia

de estas mujeres bajo la denominada «política de localización»,3 enfatizando la especificidad de

su conciencia feminista marcada por su condición política, social, económica y sexual; la cual,

configuró una amalgama de perspectivas dispares pero vertebradas desde la conciencia de su

alteridad como colectivo. Por ello, la principal hipótesis de este trabajo es la de evidenciar cómo

a pesar de la diversidad de contextos, opiniones, mentalidades y experiencias vitales existentes

entre las mujeres españolas durante el franquismo, juntas, vivieron un devenir feminista

marcado por la diferencia y la identificación de un mismo malestar que consolidó una conciencia

feminista que llegará a eclosionar durante la Transición.

3 La importancia de este concepto radica en el reconocimiento de las múltiples identidades y diferencias que existen
entre las mujeres, resaltando la necesidad de contextualizar su pensamiento dentro del espacio desde el que cada una
enuncia su postura. Véase: RICH, Adrienne, Notes toward a Politics of Location, Women, Feminist Identity and
Society in the 1980’s: Selected Papers, 1984, p. 7-22.

2 LERNER, Gerda, La creación de la conciencia feminista. Desde la Edad Media hasta 1870, Katakrak, 2019.

1 NIELFA, Gloria, «El debate feminista durante el franquismo», Mujeres y Hombres en la España franquista:
sociedad, economía, política, cultura, Universidad Complutense de Madrid, 2003, pp.269-298.

P á g i n a | 3



Se parte de la noción de «devenir feminista» utilizando la expresión de David Beorlegui

extraída a través de las ideas de Rosi Braidotti a modo de «empoderamiento de la subjetividad en

sentido político, epistémico y experiencial»4. A su vez, se entiende este devenir como un proceso

de cambio que generó una apertura sobre el sujeto y su entorno, creando «un encuentro con la

diferencia del que emana una nueva subjetividad y una nueva experiencia del mundo»5. De esta

forma, la subjetividad feminista se entiende desde la posibilidad de estas mujeres de tomar

conciencia de su propia condición como sujetos, reflexionado sobre quiénes son y cuál es su

posición en el mundo, percibiendo su realidad como distinta a la del resto de individuos. Se

establece la premisa de que la noción de este cambio trascendental dentro de sus realidades, fue

fruto de la identificación temprana de la construcción masculina de un modelo de feminidad

represivo, así como la importancia que tuvo el encuentro con las palabras a raíz de las

conexiones intelectuales y reflexivas con el pensamiento feminista norteamericano, y la puesta

en común de sus experiencias colectivas a modo de aglutinante social.

Por lo tanto, el presente trabajo se ha articulado teniendo en cuenta la evolución reflexiva

de estas mujeres destacando a las primeras que alzaron su voz en el silencio franquista, para

aunarse en una autoconciencia colectiva que transitó del «yo» al «nosotras» gracias a la

resignificación del sujeto mujer y la movilización social de los últimos años del régimen. Dentro

de esta trayectoria cambiante, se remarca el cruce de identidades desde la intersección del

género, la clase, la religión y la diferencia generacional como elementos claves para la

reformulación del sistema de creencias establecido, y la toma de conciencia desde la lucha

colectiva. En suma, otro elemento central dentro de este trabajo es el potencial de la

ambivalencia emocional vivida por estas mujeres como factor detonante para su toma de

conciencia feminista, fruto de las contradicciones entre su realidad, orquestada por el

nacionalcatolicismo, y la euforia proveniente de las transformaciones aperturistas del régimen,

las movilizaciones sociales al calor del Mayo del 68 y los postulados feminista de segunda ola6.

A su vez, estas páginas pretenden contribuir a la visibilización de estas mujeres dentro de

la historia, rescatando sus voces dentro del silencio franquista para dialogar, desde el

compromiso ético e intelectual del presente, la repercusión que tuvo su movilización en defensa

de la mujer y recuperar su memoria histórica tantas veces denigrada, solapada y silenciada.

6 La revolución de 1968 se entiende bajo los planteamientos de Raúl Zibechi como una larga década de
cuestionamiento del mundo acompañada de grandes movilizaciones sociales al calor de las revueltas estudiantiles,
los procesos de descolonización, la revuelta Stonewall, los movimientos anticarcelarios o el movimiento feminista.
Véase: ZIBECHI, Raúl. Los desbordes desde abajo: 1968 en América Latina. Ediciones Desde Abajo, 2018.

5 BEORLEGUI, David, «Rememorando el devenir feminista. Memoria y subjetividad política de la segunda ola del
feminismo en el País Vasco», Arenal: Revista de historia de las mujeres, 27 , nº 1, 2020, p. 36.

4 BRAIDOTTI, Rosi, Feminismo, Diferencia Sexual y Subjetividad Nómada. Barcelona, Gedisa, 2004, p. 15

P á g i n a | 4



1.2 Metodología

Frente al estudio extendido del despertar feminista en el franquismo desde un enfoque

fragmentado, este trabajo se ha desarrollado desde los parámetros historiográficos de la Historia

Social, Historia de las Mujeres, Historia de Género e Historia de las Emociones. Se trata de un

balance sobre el amalgama de pensamientos feministas que convergieron en los diversos sectores

intelectuales, políticos, sociales y culturales desarrollados tanto en espacios propiciados por el

régimen, como en la clandestinidad. Sin seguir una evolución cronológica, las siguientes páginas

centran su análisis en los debates intelectuales y los diálogos abiertos tratando de visibilizar los

discursos, experiencias y emociones, tanto individuales como compartidas, para comprender la

complejidad del devenir feminista durante el tardofranquismo.

De esta forma, uno de los principales hilos conductores que vertebran este trabajo es la

concepción del resurgir feminista como un «acontecimiento emocional» capaz de generar una

conciencia individual y social desde una nueva percepción rupturista del mundo7. A su vez, la

influencia de las obras de Simone de Beauvoir y Betty Friedan como detonantes del

reconocimiento de la conceptualización abstracta de la feminidad desde una óptica masculina, y

el encuentro con las palabras para identificar el «malestar que no tiene nombre»; es otro de los

puntos de unión que se establecen para articular las diversas formas de toma de conciencia.

Tanto la estructura como la metodología de análisis se ha llevado a cabo desde la

categoría género establecida por Joan Scott como «un elemento constitutivo de las relaciones

sociales basadas en las diferencias percibidas entre los sexos - así como - una forma primaria de

las relaciones simbólicas de poder»8. En esta línea, desde el epicentro de su hipótesis con la

identificación de los elementos interrelacionados dentro de la categoría género, se han analizado

los «símbolos disponibles», a modo de los modelos de feminidad impuestos por el régimen

franquistas; los «conceptos normativos» que dotan de significado a dichos símbolos desde los

discursos emanados del nacionalcatolicismo que justifican la asimilación de un modelo de

feminidad concreto; las «instituciones sociales» de la Iglesia, la familia y el régimen franquista

como portadores y emisores de dicho modelo; y las «identidades subjetivas», entendidas como la

forma en la que las mujeres han asumido y redefinido este modelo9.

9 Ibídem.
8 SCOTT, Joan, Género e Historia, Universidad Autónoma de México, 2008. p.65

7 El concepto de «feminismo como acontecimiento emocional» ha sido extraído de las reflexiones de Mercedes
Arbaiza entendido como una narrativa que posibilita el cambio social al ser una forma de conocimiento y
aprehensión del mundo que dota de significado al malestar que ya estaban experimentado las mujeres. Véase
ARBAIZA, Mercedes, «Dones en Transició: el feminismo como acontecimiento emocional», ORTEGA María
Teresa et. al (eds.), Mujeres, dones, Mulleres, Emakumeak. Estudios sobre la historia de las mujeres y del género,
Cátedra, 2019, pp. 267 - 286.

P á g i n a | 5



De forma paralela, el trabajo se ha articulado simulando el propio proceso de toma de

conciencia de estas mujeres. El primer bloque se inicia con una contextualización acerca de la

situación de subordinación a nivel legal, social y cultural que sufrieron las mujeres como

conjunto, destacando la demonización y represión específica hacia las mujeres republicanas

como elemento significante para su vínculo posterior como mujeres de preso.

A continuación, se ahonda en las principales voces que reflexionaron sobre la situación

de desigualdad en la que vivía la mujer estableciendo un debate intelectual a favor de la

promoción femenina. En este sentido, destacan mujeres como María Laffitte, Mercedes Fórmica,

Lilí Álvarez, o Mary Salas; todas ellas unidas por una ideología conservadora y por su

pertenencia a una clase social privilegiada que les permitió debatir e incluso modificar el rígido

sistema de género franquista. El último bloque está dedicado a las agrupaciones que ejercieron

un importante papel dentro de la toma de conciencia colectiva, destacando organizaciones de

origen católico, progresista o antifranquista como es el caso de la HOACF o MDM.

Además de las fuentes bibliográficas consultadas, la situación de subordinación femenina

se ha contextualizado a través de revistas como Medina o Y. Revista de la mujer nacional

sindicalista. A su vez, la aproximación al pensamiento de estas mujeres se ha realizado

principalmente desde la consulta de fuentes primarias de sus obras escritas de forma simultánea,

así como posterior a los acontecimientos, destacando La secreta guerra de los sexos (1948) o Mi

atardecer entre dos mundos (1983) de Laffitte, Nosotras las solteras (1959) de Salas, Mujer y

Sociedad. Análisis de un fenómeno reaccionario (1969) de Lidia Falcón, o las memorias a modo

de testimonio cultural de Fórmica publicadas en 1983.

En suma, se han analizado distintas revistas de la época entre las que destacan: El Ciervo

fundada en 1951 como un proyecto cultural iniciado por jóvenes universitarios con una base de

valores cristianos y progresistas que permitió la introducción en España de diálogos de

modernidad y renovación. Cuadernos para el Diálogo como espacio plural de expresión crítica

originado en 1963 desde una postura democristiana. Cabe remarcar el análisis detallado del

monográfico dedicado a «La Mujer» como medio de expresión de las distintas concepciones

sobre la situación económica, social y cultural de la mujer; así como la instrumentalización

ejercida por parte del régimen sobre su figura. A su vez, se ha desarrollado un estudio de la

publicación Habla la Mujer. Resultados de un sondeo en la juventud actual (1961), debido al

gran potencial de la obra para aproximarnos tanto al pensamiento de estas mujeres, como al de la

juventud de madrileñas encuestadas. También se han consultado publicaciones pertenecientes a

una ideología de izquierdas como son los artículos del boletín fundado en 1968 por el MDM La

mujer y la lucha.

P á g i n a | 6



2. ESTADO DE LA CUESTIÓN

El predominio historiográfico de análisis monolíticos centralizados en la evolución

política del período franquista cada vez se está convirtiendo en una realidad más obsoleta. En

este sentido, el impulso de la movilización social y las acciones colectivas como factores

influyentes para el cambio, son una de las ramas que está impulsando la transformación

historiográfica actual. Desde la renovación de los paradigmas historiográficos a mediados del

siglo XX con la incorporación de la interdisciplinariedad gracias a la Escuela de los Annales, los

avances en pluralidad metodológica con la Nueva Historia, y la ampliación de los sujetos fruto

de la Historia Social; a mediados de los sesenta se origina la Historia de las Mujeres como una

disciplina académica encaminada a analizar y resctar a las mujeres dentro de la historia. La

importancia de estas disciplinas reside en su imbricación por la renovación de las categorías

analíticas tradicionales en base a la ampliación de los sujetos de estudio, el análisis de las

relaciones de género desde la contextualización espacio-temporal, la diversidad de diálogos y

tensiones que convergen en un marco histórico concreto, así como una aproximación histórica

«desde abajo» enfatizando la vida cotidiana.

Dentro de esta renovación, los primeros estudios surgieron desde el cometido principal de

rescatar y visibilizar a las mujeres desde una preocupación redentorista, impulsados por la

necesidad de incorporar a sujetos subalternos ignorados, así como movimientos sociales al

margen de la predominante historia política. Esta preocupación por visibilizar la presencia de las

mujeres, se materializó en la necesidad de conocer su legado de resistencia frente a la opresión,

destacando a mujeres combativas con la subordinación del orden masculino. De estas primeras

genealogías de mujeres excepcionales, a mediados de los años noventa se vislumbra el afán por

representar las identidades colectivas desde las resistencias cotidianas y las formas de vida,

integrando a las mujeres como un sujeto colectivo de análisis.

En el caso del período franquista, el feminismo de segunda ola influyó notablemente en

la recuperación del papel y la presencia de las mujeres, completando los vacíos historiográficos

que ocultaban la acción femenina en este período. En este sentido, los últimos estudios han

enriquecido el conocimiento de la etapa franquista puesto que no sólo han reconocido el papel de

las mujeres como agentes importantes dentro del cambio político y social, sino que han ofrecido

nuevas herramientas conceptuales, analíticas y teóricas para analizar los diálogos, tensiones y

contradicciones existentes entre el desarrollo histórico, las relaciones sociales, las experiencias

vitales y el avance democrático.

P á g i n a | 7



Los primeros trabajos surgieron durante la Transición al calor del feminismo de segunda

ola desde un interés por el estudio de las mujeres como sujetos históricos dentro del cambio.

Destacan las publicaciones sobre el resurgir feminista mencionadas con anterioridad como los

trabajos pioneros de Laffitte, Falcón o Fórmica. A su vez, desde un salto generacional y con un

compromiso militante, historiadoras como Amparo Moreno, Giuliana di Febo o Geraldine S.

Scanlon; hicieron uso de las nuevas categorías de análisis para romper con el androcentrismo

historiográfico y analizar las tendencias sobre las que se asentó y debatió el feminismo en

España10 .Cabe destacar el estudio de Di Febo en la reformulación de las resistencias contra el

franquismo desde un análisis interdisciplinar con el uso de testimonios orales, dando visibilidad

a la agencia femenina desde la lucha cotidiana, remarcando la necesidad de pensar las

resistencias en femenino y vincularlas con las especificidades de la represión franquista sobre la

mujer. Destaca en este sentido su aportación a la categoría «mujeres de preso» desde una función

política remarcando la vinculación de la actividad política con la experiencia individual.

En la década de los ochenta son relevantes las obras colectivas en las que se analizan las

réplicas de las mujeres al franquismo desde el cuestionamiento de su pasividad y su limitada

combatividad, así como también se llevaron a cabo recopilaciones y reflexiones sobre las

características y evolución del Movimiento Feminista en España11. Tras un letargo

historiográfico, las investigaciones centradas en la evolución del feminismo quedaron atrás para

incorporar, a finales de los noventa y bajo una iniciativa militante, trabajos destinados a

reconocer las formas de oposición femeninas. Este es el caso del trabajo de Fernanda Romeu uno

de los monográficos referentes a la hora de comprender los testimonios de mujeres dentro de la

resistencia, desglosando las problemáticas existentes en la militancia femenina antifranquista12.

Durante los inicios del nuevo siglo, fruto del asentamiento del género como método de

análisis y con ello una mayor reformulación de las categorías establecidas, destaca el giro

cualitativo llevado a cabo por autoras como Mercedes Yusta, Irene Abad, Ricard Vinyes, Claudia

Cabrebro o Pura Sánchez; ampliando el concepto tradicional de resistencia analizada desde las

prácticas y experiencias que posibilitaron la toma de conciencia feminista y el desarrollo de una

militancia consciente de carácter antifranquista13. Desde estas reformulaciones se insiste en la

13 YUSTA, Mercedes, «Las mujeres en la resistencia antifranquista, un estado de la cuestión», Arenal. Revista De
Historia De Las Mujeres, 12(1), 2005; ABAD, Irene, «Las dimensiones de la “represión sexuada” durante la
dictadura franquista», Revista de historia Jerónimo Zurita, nº 84, 2009; VINYES, Ricard, Irredentas: Las presas

12 ROMEU, ALFARO, Fernanda, El silencio roto. Mujeres contra el Franquismo, J. C. Producción, 1993.

11 Véase: FOLGUERA CRESPO, Pilar (coord.): El feminismo en España: dos siglos de historia. Madrid, Editorial
Pablo Iglesias, 1988; BORREGUERO, Concha, CATENA, Elena, GANDARA, Consuelo de la y SALAS, Mary: La
mujer española de la tradición a la modernidad (1960-1980). Madrid, Técnos, 1986.

10 MORENO, Amparo, Mujeres en lucha. El movimiento feminista en España, Anagrama, 1977; DI FEBO,
Giuliana, Resistencia y movimiento de mujeres en España 1936-1976, Icaria, 1979 SCALON, Geraldine M.: La
polémica feminista en la España contemporánea (1868-1974). Madrid, Siglo XXI, 1976.

P á g i n a | 8



responsabilidad de lo cotidiano, como se aprecia en el trabajo de Francisco Arriero o la obra

coordinada por Mary Nash, vinculando la toma de conciencia con las resistencias emocionales

bajo la denominada «política de resistencia» entendida como las prácticas cotidianas a nivel

individual y colectivo14.

En suma, cabe señalar los avances historiográficos relacionados con las representaciones

de la feminidad y las resistencias a dicho ideal; así como la influencia de los medios de masas en

la transmisión y remodelación del mismo. Destacan obras como la de Aurora Morcillo, con un

análisis de la instrumentalización del cuerpo de la mujer como herramienta de poder a manos del

régimen franquista15. Así como también se puede apreciar un avance historiográfico

interdisciplinar con estudios sobre la imagen de feminidad construida a través del cine como es

la obra de Aintzane Rincón16. En este sentido son relevantes las publicaciones de Mónica García

Fernández, Pura Sánchez, Mercedes Arbaiza, Maialen Altuna o Miren Llona; como una nueva

generación que apuesta por la problematización del conocimiento histórico desde la percepción

de los cambios sociales de mentalidad a través de las nuevas «estructuras del sentir», originadas

por el contraste entre las reacciones de los sujetos y las convenciones sociales17.

Estas investigaciones enmarcadas dentro del giro emocional, llevan a cabo una historia de

las emociones centrada en resituar al sujeto, el cuerpo y la emoción dentro de la historia. Desde

esta perspectiva, el cuerpo se concibe ligado a la mente y vinculado con el mundo a través de las

emociones. En este sentido, la emoción constituye la capacidad de un cuerpo de afectar y ser

afectado por el entorno,18 estudiando, en este caso, las ambivalencias emocionales que generó en

las mujeres la modernidad desarrollista, la proyección de modelos de feminidad contradictorios

al franquista, y sus propias experiencias individuales fruto de su contexto y situación social19.

19 GARCÍA, Mónica, Dos en una sola carne. Matrimonio, amor y sexualidad en la España franquista (1939 -1975),
Comares, 2022; SÁNCHEZ, Pura, Mujeres náufragas. Los consultorios femeninos en la España de los sesenta y
setenta, Ediciones Baltierra, 2016; ALTUNA, Maialen y Miren LLONA, «Privilegios, fisuras y disidencias
corporales. Subjetividades femeninas de resistencia en el franquismo», Ayer, 126, nº2, 2022.

18 DÍAZ FREIRE, José Javier, «Cuerpo a cuerpo con el giro lingüístico», Arenal,vol 14, nº1 2007, pp. 25 y 28.

17 Raymond Williams establece el concepto «estructuras del sentir» para determinar las prácticas culturales que
permiten detectar las contradicciones entre los ideales dominantes y las experiencias de los sujetos. Constituyendo la
aparición de nuevas mentalidades y formas de estar en el mundo. Véase WILLIAMS, Raymond. «Estructuras del
sentir», Marxismo y literatura, 1997, p. 150-158.

16RINCÓN, Aintzane, Representaciones de género en el cine español (1939-1982): figuras y fisuras, Centro
Estudios Políticos Constitucionales, 2017.

15 MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma. Ser mujer en tiempos de Franco, Siglo XXI, 2015,

14ARRIERO, Francisco, El Movimiento Democrático de Mujeres. De la lucha contra Franco al feminismo (1965
-1985), Catarata 2016; NASH, Mary (Eds). Represión, resistencias, memoria. Las mujeres bajo la dictadura
franquista. Comares, 2013.

políticas y sus hijos en las cárceles franquistas, Madrid, Temas de Hoy, 2010; CABRERO, Claudia, Mujeres contra
el franquismo. (Asturias 1937 -1952); SÁNCHEZ, Pura, Individuas de dudosa moral. La represión de las mujeres
en Andalucía (1936-1958). Barcelona, Crítica, 2009.

P á g i n a | 9



3. EN UN CONTEXTO DE OSCURIDAD, SER MUJER EN TIEMPOS DE FRANCO

3.1. Construyendo una sociedad en vertical. Legislación, organización social y
limitaciones patriarcales

La nueva España implantada por Franco generó una alteración en los modelos y

relaciones de género marcados por la desigualdad y subordinación de las mujeres. Frente al

ideario republicano arraigado en ideales igualitarios, el afán de regeneración nacional franquista

basó su esencia en la remodelación moral y la recristianización social. Dentro de la coyuntura de

proliferación de sistemas autoritarios de entreguerras, el régimen de Franco impuso un fuerte

conservadurismo y tradicionalismo llevando a cabo políticas de género orientadas en la

organización de la familia de forma patriarcal como una unidad biosocial de reproducción, tanto

de forma biológica como de los valores espirituales y nacionales. Desde esta ruptura con el

pasado, el franquismo siguió los pasos de los regímenes fascistas configurando una sociedad

jerárquica centralizada en la familia como unidad primaria. Tomando como antecedente el

período primorriverista y enmarcado en las tendencias de la vertiente conservadora autoritaria de

la derecha tradicional, el Estado franquista adoptó un modelo de femineidad enraizado en la

proyección pública de la mujer como madre del hogar y de la patria, asumiendo la función

extradoméstica de perfeccionar la sociedad en base al nacionalcatolicismo20.

La redefinición del modelo de mujer pasó a ser una pieza clave de la represión dictatorial

desde el nacionalcatolicismo y la imagen de inferioridad y dependencia al orden masculino21.

Este modelo de género difundido principalmente desde la SF (Sección Femenina)22 y las

asociaciones católicas, supuso la regresión de la mujer al hogar destinada al cuidado de la familia

y alejada del terreno público y político. En este sentido, la sociedad pasó a ordenarse de forma

vertical desde un pensamiento corporativista católico que intentaba ser un elemento de

contención para cualquier atisbo de transgresión o disidencia.

22 Carme Molinero inserta el modelo franquista dentro de las políticas antifemeninas de las corrientes reaccionarias
del siglo XIX. Analizando las similitudes entre las organizaciones femeninas italiana Fasci Femminili, la alemana
NS-Frauenschaft y la Sección Femenina como órganos burocráticos al servicio del poder con una función
adoctrinadora, educativa y asistencial. Véase, MOLINERO, Carme, «Mujer, franquismo, fascismo. La clausura
forzada en un mundo pequeño», Historia Social, nº 30, 1998, p. 106.

21 DI FEBO, Giuliana, Ritos de guerra y de victoria en la España franquista, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2002.

20 ARCE, Rebeca, «De la mujer social a la mujer azul: la reconstrucción de la feminidad por las derechas españolas
durante el primer tercio del siglo XX », Ayer, 2005, p. 271. Véase Anexos. Ilustraciones 3 y 4.

P á g i n a | 10



Como medio para consolidar la armonía social bajo el ideario franquista, el

tradicionalismo católico se convirtió en la base cultural e ideológica para construir la Nueva

España. Haciendo uso de la proyección simbólica de un pensamiento «mítico-místico», el

régimen se dotó de una ideología propia para cimentar un nuevo Estado en base al enlace entre la

Iglesia Católica y el régimen de Franco, permitiendo, a su vez, una legitimación internacional

apoyada por el Vaticano como instrumento de control ideológico23. Forjada en la guerra como

una «Cruzada» contra la España roja, la alianza católica recurrió a la retórica de la reconquista,

bajo lo que Giuliana Di Febo denomina la recuperación de un continuum histórico, que

vinculaba el pasado y el presente para tratar de rescatar la herencia imperialista e instaurar una

Nueva España sustentada bajo la familia, el sindicato y el municipio24. El nuevo Estado se

configuró por lo tanto como una «democracia orgánica» católica, con una construcción política

del poder desde el orden divino en el contexto de la Guerra Fría25.

A su vez, la nueva legislación y realidad jurídica encapsuló a la mujer en un estado de

«eterna menor de edad», como conceptualiza Ruiz Franco, llevando a cabo una «política de

feminización» con un nuevo ordenamiento jurídico de represión y pactos patriarcales que

suponían retrocesos importantes para las mujeres26. Estas transformaciones quedaron sustentadas

bajo un entramado de leyes y decretos aprobados a lo largo de la dictadura a modo de Leyes

Fundamentales que pasarían a formar la Constitución en la Ley Orgánica del Estado de 10 de

enero de 1967. La primera medida llevada a cabo fue la derogación de la legislación republicana

y la restauración de leyes eliminadas en el período anterior. En este sentido, las mejoras en

relación con el derecho privado quedaron anuladas con la aprobación de la Ley de 12 de marzo

de 1938 que declaraba vigente el Código Civil de 1889, así como también se derogaba la Ley de

28 de junio de 1932 por la que se aprobaba el matrimonio civil. La ley de divorcio de ese mismo

año se derogó el 23 de diciembre de 1939, anulando la igualdad jurídica de los cónyuges y

otorgando protección jurídica únicamente a los matrimonios reconocidos legalmente.

26 RUIZ, Rosario, ¿Eternas menores?: las mujeres en el franquismo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2007.

25 Esta concepción divina del cuerpo político se remonta al Siglo de Oro de la contrarreforma. Desde la reafirmación
populista católica del misticismo intelectual español, Franco encontró una base sólida para la construcción de su
orden político desde un sesgo de género que autoras como Aurora Morcillo han denominado periodo «neobarroco».
Véase: MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma. Op. Cit, 2015, p.26.

24 Giuliana di Febo analiza la dotación ideológica del bando sublevado durante la Guerra Civil que apelaba al deber
y sentimiento cristiano por la liberación legitimando la guerra como el comienzo de la restauración de los valores
tradicionales, patrióticos y religiosos. En esta línea, la vinculación del pasado y el presente se consolidaba desde la
invención de tradiciones y leyendas heredades de la España imperialista. Véase DI FEBO, Giuliana, La Santa de la
Raza: Teresa de Ávila: un culto barroco en la España franquista, 1937-1962, Barcelona, Icaria, 1988 pp. 25 - 28; DI
FEBO, Giuliana Ritos de guerra y de victoria en la España franquista, Desclée de Brouwer, Bilbao, 2002. Véase
Anexos. Ilustración 1.

23 MOLINERO, Carme, «Mujer, franquismo, fascismo, Op. Cit. p.97.

P á g i n a | 11



Dentro de la restauración de los eternos valores tradicionales, el encontrar marido pasó a

ser una responsabilidad nacional para las mujeres. Frente a la reforma moral y sexual

emprendida por la República, el retorno al matrimonio cristiano se convirtió en uno de los

motores principales de la «Cruzada» franquista. Articulado desde la encíclica Casti connubii de

Pío XI, el matrimonio cristiano remitía a la virtud de la castidad dentro y fuera del enlace,

relegando los deseos personales y afectivos de los cónyuges al interés nacional y eclesiástico de

reproducción social. El vínculo matrimonial era indisoluble mediante una unión cristiana que

jerarquizaba el amor ante la primacía del marido sobre la mujer. En esta línea, teniendo en cuenta

los postulados de Joan Scott en relación al papel del género como significante cultural de las

relaciones de poder27, Mónica García señala que «la familia autoritaria actuó como metáfora de

la estructura y el dominio de la Iglesia y del Estado»,28 estableciendo una equiparación alegórica

de la organización jerárquica de la Iglesia con el matrimonio, donde el marido al igual que

Cristo, estaría en la cúspide, y la mujer como el resto de fieles, le debía obediencia.

El marido pasaba a ser la piedra angular de la familia, siendo reconocido por el Estado

como el intermediario con la sociedad. Sin embargo, la mujer casada pasaba a depender del

esposo al igual que antes dependía del padre, sin tener derecho a la patria potestad de los hijos y

con la existencia de una licencia marital a modo de autorización que le permitiese realizar

determinados actos de cara a la sociedad. A su vez, tenía la obligación de obedecer a su esposo

sin contar con ningún tipo de representación legal ni derecho a la administración de los bienes

conyugales. En este sentido, el domicilio del matrimonio se concebía como «la casa del marido»

y en caso de separación matrimonial, la mujer tenía que regresar a su hogar familiar pasando a

depender nuevamente del padre. Bajo esta concepción, la familia se articuló como un ámbito

político con un papel determinante del género para la permanencia del poder franquista, como

señalaba el cardenal Gomá:

El padre es cabeza de la mujer como Cristo es cabeza de la Iglesia. […] La esposa

tiene el carácter de auxiliar […] El hombre tiene por regla general, mayor vigor físico y

mental […] la autoridad doméstica corresponde al padre. La jerarquía familiar es el padre.

No le proviene al padre la autoridad de su fuerza física, o de la superioridad social o

económica. Le proviene directamente de Dios. De esta autoridad se dice que es de

«institución divina». Así, el padre es, en la familia, el representante de la paterna autoridad

de Dios. Y la madre recibe la autoridad por participación en la del esposo29.

29 Discurso emitido por el cardenal Gomá, extraído de ABELLA, Rafael. La vida cotidiana bajo el Régimen de
Franco. Madrid, Temas de Hoy, 1996, p. 366.

28 GARCÍA, Mónica, Dos en una sola carne. Op. Cit, 2022, p. 29.
27 SCOTT, Joan, Género e Historia, Op. Cit.

P á g i n a | 12



La fuerte presencia de la religión católica en la sociedad también impregnó el derecho

penal, utilizado generalmente para moralizar y reprimir ante la primacía del honor y la honra del

hombre30. El Código Penal tipificaba cualquier práctica abortista así como de propaganda y uso

de métodos anticonceptivos, el adulterio femenino, delitos de violación y abusos deshonestos, o

los delitos de prostitución; subordinando la libertad sexual de la mujer ante el honor masculino.

Cabe remarcar el arraigo social de la violencia sexual dentro del matrimonio, puesto que desde

manuales y discursos médicos se promulgaban referencias al cuerpo femenino como un campo

de batalla a ser conquistado, aludiendo a metáforas bélicas que reflejaban la violencia y

conquista masculina frente a la pasividad y resistencia femenina31.

Al igual que en el ámbito privado y familiar, la mujer también quedó supeditada al

dominio masculino en relación a su presencia pública con la aprobación en 1938 del Fuero del

Trabajo. Bajo una protección paternalista, se limitó el acceso de la mujer a empleos públicos, con

la concesión de una «dote» por matrimonio en el caso de que tras el casamiento la mujer

renunciara al trabajo, existiendo la concepción de que con este tipo de medidas se la estaba

liberando del taller y la fábrica32. Con la influencia de la encíclica de Pío XI, la principal

ocupación femenina estaba destinada al servicio doméstico con un acceso al trabajo fuera del

hogar para las mujeres solteras en fábricas con un salario inferior al de los hombres. De forma

adicional, la Ley de Contratos de Trabajo de 1944, subordinaba a la mujer ante la existencia de

una autorización marital previa para poder acceder al mundo laboral, relegándolas a un

imperativo categórico de sumisión y dependencia con la posibilidad de que el marido cobrase el

suelo de la esposa.

Dentro de estos pactos patriarcales configurados desde mecanismos de poder y

articulados desde ámbitos jurídicos y legales franquistas, la educación femenina fue la pieza

principal que terminaba de encajar en el engranaje represivo del Nuevo Estado. De esta forma, el

destino final de la mujer se concebía en términos de cuidados tanto del hogar como de la familia.

Para lograr este fin, el régimen configuró un sistema educativo que suprimía las medidas

educativas republicanas en base al laicismo y la coeducación, para implantar una fuerte censura e

instaurar un modelo cimentado desde postulados morales, patrióticos y religiosos33.

33 DI FEBO, Giuliana, «La Cuna, la Cruz y la Bandera», en MORANT, Isabel, (Dir.), Historia de las mujeres en
España y en América Latina. Del siglo XX a los umbrales del siglo XXI, Vol. 4, Madrid, Cátedra, 2006, pp.
217-238.

32 El Decreto de 31 de diciembre de 1938 sostenía que «La tendencia del Nuevo Estado es que la mujer dedique su
atención al hogar y se separe de los puestos de trabajo», así como el artículo 4 fijaba «prohibición del empleo de la
mujer casada, a partir de un determinado ingreso que perciba su marido». Citas extraídas de MORAGA, Mª
Ángeles, «Notas sobre la situación jurídica de la mujer en el franquismo», Feminismo/s, 2008, p. 246.

31 GARCÍA, Mónica, Dos en una sola carne. Op.Cit. p.94.

30 El honor masculino en el franquismo se concebía como un patrimonio elevando al deber nacional los valores de la
familia católica restaurados desde el Siglo de Oro. Véase: MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma, Op.Cit.p.117.

P á g i n a | 13



La misión patriótica de cuidados destinada para la mujer comenzaba a configurarse desde

la infancia como recoge el artículo 11 de la Ley de Educación, entendiendo la educación

primaria femenina como una preparación «especialmente para la vida en el hogar, artesanía e

industrias domésticas»34. Desde esta visión, la enseñanza de la mujer quedaba fijada en una

formación básica que delimitaba el acceso femenino a la Enseñanza Superior, como reflejó en

una entrevista realizada en 1942 el director general de Educación Media y Superior, José

Pemartín:

Mi opinión es la de que debe alejarse a la mujer de la Universidad, quiero decir

que el sitio de la mujer, a mi juicio, es el hogar y que, por consiguiente, una orientación

cristiana y auténticamente española de la Enseñanza Superior ha de basarse en el supuesto

de que sólo excepcionalmente debe la mujer orientarse hacia los estudios universitarios35.

El modelo nacionalcatólico difundía desde las escuelas la importancia de la función

maternal para la mujer desde un adoctrinamiento político en búsqueda de la pasividad social y el

retorno de la mujer al hogar. Desde la infancia se inculcó la supuesta inferioridad intelectual

femenina en concordancia con sus capacidades biológicas inferiores desde la inspiración del

modelo decimonónico del «ángel del hogar». Para ello, se recuperó la pedagogía católica del

siglo XIX con la encíclica Divini Illius Magistri de 1929 que justificaba la diferencia biológica

de los sexos. Con la finalidad de garantizar la transmisión de los valores del régimen, además del

sistema educativo formal, se configuraron organismos como el Servicio Social, las Cátedras

Ambulantes o las Escuelas del Hogar que canalizaban la educación femenina hacia el servicio

del hogar y la familia, incentivando las dicotomías entre hombres y mujeres durante la primera

etapa franquista. A través de estas medidas se aprecia el entramado legislativo y político

configurado por el franquismo con la finalidad de reforzar la autoridad paternal y marital en una

sociedad tutelada por el Estado patriarcal.

35 Entrevista a José Pemartín en la revista Signo, de 11 de abril de 1942. Extraído de: PASTOR, Inmaculada, Op.Cit.
p. 31.

34 Ley de Educación Primaria, 17 de julio de 1945, extraído de: PASTOR, Inmaculada, La educación femenina en la
postguerra (1939-45): el caso de Mallorca, Ministerio de Cultura, Instituto de Estudios de la Mujer, Madrid, 1984,
p. 48

P á g i n a | 14



3.2 «Cristiana piadosa, madre ejemplar, esencia de feminidad y orgullo de España»:

el ideal femenino en la España franquista.

Los recuerdos republicanos que remodelaron tanto la sociedad como la institución

familiar implantando un modelo de mujer moderna antagónico a la moral católica tradicional,

fueron eclipsados por una concepción de la mujer como «cristiana piadosa, madre ejemplar,

esencia de feminidad y orgullo de España»36.

Construido en base a la exclusión de los vencidos, el régimen franquista impuso una

organización social jerárquica y patriarcal desde un pensamiento corporativista católico que

articuló la sociedad de forma vertical bajo la estructuración de una «auténtica femineidad

católica». La madurez del régimen a la altura de 1950 contaba ya con una unificación cultural

neotradicionalista en base al nacionalismo, la tradición y la religión que buscaba la permanencia

frente a la modernización. Desde una dimensión organicista, el nacionalcatolicismo trató de

sostener el «cuerpo político místico» del régimen con funciones concretas destinadas para cada

individuo en función de la clase social y el género. En este sentido, «los cuerpos de los hombres

y las mujeres eran las extremidades que requería de manera indispensable el cuerpo político

místico franquista: los unos como soldados productores, y las otras como madres productivas

encargadas de la perpetuación política y biológica del régimen»37. De esta forma, las mujeres

pasaron a tener un papel central en el engranaje ideológico franquista orquestado por la SF en

relación a su deber nacional como esposas y madres del hogar y de la patria, quedando sus

cuerpos transformados en «el continente y vector que precisaba la reconstrucción nacional»38.

Dentro del contexto de transición de una España principalmente rural a una urbanizada

con un avance capitalista y consumista, el régimen se mantuvo anclado en la tradición con el

intento de dominar el espacio doméstico. Como ya se ha expuesto con anterioridad, mediante la

alteración de la condición política, social y económica de las mujeres, el Estado configuró todo

un aparato ideológico enraizado en el catolicismo que contaba con la SF y los medios de

comunicación como transmisores del modelo del espíritu femenino de la nueva mujer española

como «reina del hogar»39.

39 Véase Anexos. Ilustración 5.
38 Ibídem, p 88.
37 MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma, Op.Cit.p.35.

36 PEINADO, Matilde, Enseñando a señoritas y sirvientas. Formación femenina y clasismo en el Franquismo, Los
Libros de la Catarata, 2012, p.17.

P á g i n a | 15



Este discurso justificaba la superioridad del hombre ante la subordinación de la mujer,

pasando a difundirse entre la población femenina desde cauces formales de participación vistos

anteriormente, así como medio informales como revistas o consultorios radiofónicos que

articularon códigos de conducta, concepciones estéticas, valores, actitudes espirituales y morales

propias de la identidad feminidad normativa40. Como refleja Francisco Martínez, las revistas

femeninas alejadas de la educación reglada, «producían un peculiar proceso de enseñanza

aprendizaje potenciado por el principio pedagógico del interés»41.

El potencial pedagógico de las imágenes recogidas en las revistas se puede observar en

los ejemplos de estas portadas seleccionadas que reflejan el interés político del Régimen por el

control del cuerpo y la estética de la mujer. Resaltando la austeridad y la abnegación, en la

vestimenta femenina predominaban los vestidos de color negro por debajo de las rodillas

cubriendo los brazos eliminado la sexualidad de sus cuerpos acompañados de una mantilla como

símbolo de castidad y luto. Los artículos también representaban una identidad femenina desde la

instrumentalización de la iconografía religiosa y referentes históricos femeninos como la Virgen

María, Eva, Santa Teresa o Isabel la Católica; proyectando un arquetipo basado en la excelencia

de determinadas mujeres muy vinculado con la maternidad y el sacrificio.

41 MARTÍNEZ, Francisco, «Maternidad y primer franquismo», Revista de Comunicación y Salud, nº7,2017, p. 153.

40 Las imágenes mostradas pertenecen respectivamente a las portadas de las revistas: Y. Revista de la mujer nacional
sindicalista, nº 83, diciembre 1944; Medina, nº210, febrero, 1945; Y. Revista de la mujer nacional sindicalista, nº
53, junio 1942.

P á g i n a | 16



Es destacable señalar los leves intentos de mujeres falangistas colaboradoras de revistas

que trataron de ampliar ligeramente el «pequeño mundo» construido para las mujeres. Desde sus

páginas, mostraron las capacidades femeninas desde la validación de actividades extradomésticas

de mujeres ilustres alejadas de la normatividad. La visibilización de estos ejemplos femeninos,

como señala Ángela Cenarro, fue configurando una «genealogía femenina en clave de autoridad»

que posibilitó en las lectoras la reconsideración del lugar secundario y excluyente al que habían

sido relegadas42. A pesar de ello, el arquetipo de feminidad impuesto por el régimen, impregnó la

vida de las mujeres españolas motivado por el ímpetu moralizante de la Iglesia Católica de

expandir su proyecto social, político y cultural en torno al control del cuerpo femenino. Un

proyecto que entronca directamente con la omnipresencia de la religión en el orden social del

nuevo Estado identificando a la mujer «a través de la noción de un destino femenino común

determinado por su capacidad reproductora»43.

La configuración de esta identidad se desarrolló de forma unitaria desde una simbiosis

mítico - simbólica que buscaba la legitimidad de su retórica desde binarismos emanados de

planteamientos médicos y científicos de diferenciación biológica entre hombres y mujeres con

una supuesta inferioridad natural femenina. La mujer pasaba a concebirse a través de la

recuperación de los manuales de conducta barrocos como La perfecta casada de Fray Luis de

León, centrados en la salvaguarda de la castidad espiritual y física, los discursos de la SF y las

encíclicas papales de Pío XI. Este arquetipo concebía a la mujer como un ser dominado por el

sentimiento desde presupuestos psicológicos que constantemente reafirmaban la superioridad

masculina desde «los paradigmas de la complementariedad, la antítesis y la subordinación»44. La

esencia de la femineidad se correspondía por lo tanto al binomio de esposa y madre basado en la

encíclica bíblica del Génesis asociados con la sumisión, la pureza y la abnegación, concibiendo a

la mujer como un ser inferior y vulnerable predispuesto a sucumbir al pecado por su esencia

emocional y su debilidad implícita natural45.

45 FRANCÉS, Mª. Ángeles, «Reina por un día: la construcción de género durante el Franquismo», Cuestiones de
género de la igualdad y la diferencia, 8, 2013, p.227.

44 GARCÍA, Amelia, «Identidad cultural y espacios de actuación: las propuestas del feminismo conservador
catalán», Arenal: Revista de Historia de las Mujeres, 15, nº 2, 2008, p. 216.

43 NASH, Mary, «Pronatalismo y maternidad en la España franquista». En . BOCK y THANE (Eds.), Maternidad y
políticas de género: la mujer en los estados de bienestar europeos, 1880-1950, Cátedra, 1996, p.280.

42 CENARRO, Ángela, «La Falange es un modo de ser (mujer): discursos e identidades de género en las
publicaciones de la Sección Femenina (1938 -1945)», Historia y Política, 37, 2017, p.112.

P á g i n a | 17



3.3 Represión, control, dominación y humillación del cuerpo de la mujer

La victoria de la sublevación militar de 1936 inició una represión sistémica con el

objetivo de anular cualquier obstáculo que generase una oposición a la configuración de una

sociedad modélica bajo parámetros dictatoriales. De esta forma, la violencia franquista

institucionalizada se llevó a cabo con la finalidad de instaurar un nuevo orden social, religioso,

político y de género. La regeneración moral y social del Estado supuso la eliminación de

prácticas sociales y políticas republicanas haciendo uso del universo penitenciario como

«industria transformadora de existencias» para reeducar y redefinir a la sociedad46.

En este contexto, las mujeres sufrieron una violencia específica a modo de «represión

sexuada»47 que las supeditó al orden masculino y; que, en el caso de las mujeres republicanas,

configuró una represión política dentro de la violencia estructural franquista. Las mujeres como

grupo heterogéneo, sufrieron la violencia bajo una doble dimensión: política y de género, al

perder gran parte de sus derechos y quedar excluidas de la ciudadanía política y social recluidas

al ámbito doméstico. Cabe tener en cuenta que la represión sexuada tuvo la finalidad de imponer

un orden de género arcaico desde unos mecanismos de ejecución simbólicos que buscaban

purificar a la sociedad a través del cuerpo femenino.

Atendiendo a las mujeres republicanas o pertenecientes a familias de republicanos, estas

sufrieron además una demonización como «rojas» fruto de la contrarrevolución de género ideada

por el franquismo. Sobre ellas se ejercía una violencia encubierta con un carácter subsidiario a

modo de castigo por los actos de sus familiares masculinos, así como un lenguaje represivo que

las deshumaniza con tratos vejatorios sufriendo una exclusión social por simbolizar la

transgresión de los roles sexuales, la revolución y la herejía48. La corporeidad fue un elemento

central dentro de esta represión franquista con la instrumentalización de los cuerpos sexuados

marcados por unas normas de género concretas y concebidos como «organismos físicos reales y

receptáculos de las convenciones culturales que históricamente han marcado bajo el rótulo de

feminidad»49.

49 MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma, Op.Cit. p.11
48 Ibidem, p. 4 y 5.

47 Maud Joly conceptualiza el término «represión sexuada» frente al término generalizado de «violencia sexual» para
hacer referencia a la dimensión político - cultural de la violencia ejercida contra la mujer por determinadas culturas
de violencia. A su vez, Irene Abad defiende la utilización de dicho término en relación con la anulación de la
ciudadanía femenina así como la utilización de mecanismos represivos contra los elementos definitorios de la
feminidad por parte del franquismo un contexto de «virilización del Estado» y de «politicidio». Véase: JOLY, Maud:
«Las violencias sexuadas de la guerra civil española: paradigma para una lectura cultural del conflicto», Historia
Social, nº 61, 2008, p.p. 89- 117; « Dire la guerre et les violences: femmes et récits pendant la guerre d’Espagne»,
Mélanges de la Casa de Velázquez, 37-2, 2007, pp. 199-220 y ABAD, Irene, «Las dimensiones de la “represión
sexuada”…», Op. Cit, p. 70.

46 VINYES, Ricard, Irredentas: Las presas políticas y sus hijos en las cárceles franquistas, Op. Cit 2010, p. 19

P á g i n a | 18



En este sentido, Elisabeth Wood sostiene que este tipo de violencia se convierte en una

extensión del dominio sobre los cuerpos femeninos con una doble dimensión: de control y de

desprecio, desarrollada tanto de forma individual, buscando tanto el sometimiento de la víctima

bajo una concepción del cuerpo femenino como un botín de guerra; como colectiva,

instrumentalizando el cuerpo individual de la mujer para transmitir un mensaje de humillación y

control al cuerpo social50. En el caso de las mujeres «rojas», la violencia se llevó a cabo de forma

indiscriminada tanto física como verbal y psicológicamente sobre mujeres sindicalizadas,

maestras, mujeres afines a la causa republicana o involucradas en las tareas de la retaguardia; así

como madres, hijas, hermanas o esposas de hombres perseguidos por el régimen51.

Dentro de estas dinámicas violentas se les obligaba a ingerir aceite de ricino como «ritual

de purificación» y escarnio público que las denigraba ante las incontinencias escatológicas y la

semidesnudez a la que eran sometidas. Una de las prácticas más generalizadas era el rapado de

pelo a modo de «asesinato simbólico» que eliminaba la feminidad de la mujer excluyéndola

temporalmente de la sociedad a modo de castigo punitivo y ejemplarizante52.

Además de esta violencia simbólica, la violencia física definió la dominación masculina

franquista desde torturas y violaciones sistemáticas utilizadas como amenaza al formar parte del

proceso de detención. Así lo relatan los testimonios de mujeres que sufrieron estas atrocidades

como el caso de Paula Blanco Zambrano:

52 En la imagen aparecen Prudencia Acosta, María Antonia de la Purificación, Antonia Juntas y Antonia Gutiérrez,
rapadas y humilladas públicamente en Oropesa (Toledo).

51 JOLY, MAUD Joly, «Las violencia sexuadas en la guerra civil», Op. Cit, p. 95

50 WOOD, Elisabeth Jean, «Violencia sexual durante la guerra: hacia un entendimiento de la variación», Análisis
político, 2009, vol. 22, nº 66, p. 3-27.

P á g i n a | 19



Una vez que entraron las tropas nacionales en las Fuentes, me detuvieron y me

llevaron al convento de los frailes. Estuve cuatro o cinco días encerrada en una celda

individual, incomunicada, que anteriormente había sido ocupada por la pobre Pilar, a

quien torturaron y cortaron los pechos […] Una vez que me dieron larga, a los pocos días

se presentó por mí un tal Calamonte con la idea de llevarme a pelar, por lo que recurrí a

mi padrino y no me molestaron más. Pelaron a casi todo el barrio, las pelaban y purgaban

para que fuesen sucias y ridiculizadas a misa de once 53.

Al igual que Paula, Salvadora Luque cuenta los tratos vejatorios que tuvo que vivir en su

traslado a la cárcel provincial de Guadalajara afirmando que «cuando nos subieron al camión

para hacer el traslado, aquello fue horrible, nos querían linchar llamándonos asesinas, putas,

rojas». A su vez, relata la normalización de las humillaciones puesto que muchas de ellas al

llegar a la cárcel ya habían sido rapadas en sus pueblos y obligadas a ingerir aceite de ricino que

empeoraba su deshidratación y malnutrición. Como señala ella misma «nos hicieron sufrir de

una manera horrorosa humillaciones y vejaciones que no olvidaremos nunca»54. Dentro de la

multitud de voces de mujeres que sufrieron la atrocidad de la represión franquista, Juana Doña

recoge el horror de sus vivencias señalando que:

El abuso de poder de los hombres sobre las mujeres, en estas circunstancias

adquiría proporciones dramáticas, las llamadas «rojas» eran menos que nada para los

machos fascistas. Las violaciones a las detenidas, nada tenían que ver con el deseo

sexual, era simplemente un acto de poder y humillación, el sadismo de sentir debajo de

ellos, unos cuerpos que se desgarran de horror en una acto que está hecho para el placer.

[…] Se las violaba en las comisarías, en los centros de falange, en las cárceles de los

pueblos, en la calle y hasta en sus mismas casas55.

En este sentido, se puede evidenciar como el régimen franquista, reprimió, represalió y

controló sistemáticamente a la mujer. Haciendo uso de una represión física, cultural y

psicológica como elemento central para la restauración del orden social y político, impuso un

modelo de feminidad uniforme que castigaba cualquier atisbo de diferencia. Sin embargo,

cuando esta diferencia empezó a ser cada vez notable siendo verbalizada fruto de intercambios

intelectuales y experiencias compartidas en espacios de sociabilidad, y pasó a concebirse desde

una actitud consciente y anhelante de cambios; comenzaron a vislumbrarse las luces en las

sombras como antesala del despertar de una conciencia feminista.

55 DOÑA, Juana, Desde la noche y la niebla. Mujeres en las cárceles franquistas, Omegalfa, 2019, p.156.

54 Testimonio de Salvadora Luque extraído de CUEVAS, Tomasa, Testimonios de mujeres en las cárceles
franquistas, Institución de Estudios Altoaragoneses, 2004, pp.95-101.

53 Testimonio extraído de GONZÁLEZ, Enrique, Las rapadas. El franquismo contra la mujer, Siglo XXI, 2012, p.
133.

P á g i n a | 20



4. LUCES EN LAS SOMBRAS. EL DESPERTAR DE UNA CONCIENCIA FEMINISTA

4.1 Primeras voces en el silencio. La articulación de un pensamiento feminista a
partir de la recepción de Le Deuxième Sexe en España

A comienzos de los años cincuenta, el discurso de la auténtica feminidad católica se

enfrentó a la modernización consumista que dejaba atrás el período de autarquía. De forma

paralela a la llegada de los tecnócratas al gobierno, España vivió una apertura exterior

intensificando sus contactos internacionales y la difusión de nuevas ideas y modelos culturales.

Este aperturismo facilitó la confluencia de distintos enfoques culturales a la par que migraciones

del campo a la ciudad que transformaron la tradicional familia rural en una urbana tímidamente

alejada del tradicionalismo.

En esta línea, estudios recientes reflejan la relación del género y los cambios acontecidos

en España dentro de los nuevos espacios de sociabilidad que significaron una mayor dificultad

estatal para mantener un férreo control moral sobre la población. Dentro de estos planteamientos,

destaca Mary Nash en relación con la intersección entre el turismo en masa y el género,

afirmando que las representaciones turísticas de otredad cultural y de género, estuvieron

interconectadas con una «performatividad corporal que debilitó el precepto franquista de género

y facilitaron el desplazamiento de la masculinidad y feminidad hegemónicas generando, a la vez,

el potencial de socavar el estricto orden moral y de género de la dictadura»56.

A su vez, el ideal de mujer moderna emanado de Estados Unidos y proyectado en España

a través de la prensa, la televisión y el cine; contribuyó a cuestionar el arcaico modelo de

femineidad emanado desde los tradicionales medios de propaganda franquistas. La nueva imagen

de femme fatale que irradió la sociedad desde la publicidad y la gran pantalla, generó una

transgresión respecto al modelo virginal católico fruto de la nueva era de consumo57. Como

refleja Aurora Morcillo, «no se trató de una transformación del sistema político como tal, sino

más bien de una transmutación de un conjunto de nociones del yo y de ideas sobre la identidad

colectiva asociadas al mensaje que publicitaban las revistas de papal cuché»58.

58 MORCILLO, Aurora, En cuerpo y alma, Op.Cit. p.360.

57 Cabe destacar el estudio de Aintzane Rincón en relación al fenómeno de las chicas topolino y las películas de
enredo destinadas a un público femenino generando una «evasión rebelde» al transmitir una imagen transgresora
respecto a la feminidad católica del régimen. Desde la imagen de coquetería y frivolidad de sus protagonistas, el hilo
conductor de estas películas perseguía el ideal del amor romántico en base a la devoción y el aprecio. Véase:
RINCÓN, Aintzane, Representaciones de género en el cine español, Op. Cit, p.88.

56 NASH, Mary, «Turismo, género y neocolonialismo: la sueca y el donjuán y la erosión de arquetipos culturales
franquistas en los 60», Historia Social, nº 96, 2020, p. 42.

P á g i n a | 21



Al igual que la cultura consumista envolvió a la sociedad española de la década de los

cincuenta, los planteamientos feministas de segunda ola estadounidenses también comenzaron a

ser recibidos por parte de las mujeres españolas fomentando, lo que autoras como Gloria Nielfa

denominan, la recuperación del debate feminista previo a la Guerra Civil. En este sentido, Nielfa

señala el renacer del debate en relación a las condiciones sociales, jurídicas y políticas de las

mujeres acontecido en el período republicano; que, en el tardofranquismo emerge a través de

voces de autoras intelectuales circunscritas a una corriente conservadora59. Sus planteamientos

disidentes desembocaron en reivindicaciones individuales que con el tiempo confluyeron en una

polifonía de voces que conformaría la eclosión feminista de los años sesenta y setenta.

Entre las voces intelectuales críticas, destaca María Laffitte, condesa de Campo Alange

por matrimonio, quién cultivó una gran actividad intelectual en los círculos culturales madrileños

de los años cuarenta. Nacida en la aristocracia sevillana de 1902, no pudo optar a una educación

reglada por lo que se formó de manera autodidacta desde un espíritu progresista e ilustrado con

un gran interés por las cuestiones sociales y culturales de su tiempo, los avances científicos, el

arte, y un fuerte compromiso crítico en relación a la situación sociocultural de las mujeres en

España60. En sus memorias, la autora señala la importancia que tuvo para ella la situación social

de la mujer siendo una constante en sus obras: «en aquel Madrid de los años cuarenta, el tema de

la situación social de la mujer, aunque no era nada nuevo, necesitaba una revisión, y en aquel

momento hacerla era especialmente oportuno»61. Desde sus primeros escritos abordó la

problemática femenina combinando el ámbito teórico y filosófico para consolidar una defensa de

la mujer desde el cuestionamiento de los conceptos de «mujer» y «feminidad». En sus primeras

obras Laffitte refleja un pensamiento esencialista con una concepción de la mujer y la feminidad

desde la maternidad biológica y social:

Pasiva por una necesidad de su naturaleza, la mujer necesita, sin embargo, la

proximidad de la lucha y el trabajo intenso del hombre. Siente así más firme la seguridad

del hogar […] En la vida normal falta a la mujer el motor que da impulso a la idea,

porque todas sus energías están fijamente enfocadas en la maternidad […] El hijo bien

formado, sano e inteligente, es, sin duda alguna, la obra de arte con que cada mujer

sueña62.

62 CAMPO ALANGE, María, María Blanchard, Madrid, Hauser y Menet, 1944, p.64
61 CAMPO ALANGE, María, Mi atardecer entre dos mundos. Op.Cit., p.64.

60 La información biográfica ha sido extraída a partir de sus memorias así como de las conclusiones de Begoña
Barrera. Véase CAMPO ALANGE, María, Mi atardecer entre dos mundos. Recuerdos y cavilaciones, Planeta, 1983
y BARRERA, Begoña: María Laffitte. Una biografía intelectual. Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2015.

59 NIELFA, Gloria, «El debate feminista durante el franquismo», en NIELFA, Gloria (coord.), Mujeres y hombres en
la España franquista: sociedad, economía, política, cultura, Universidad Complutense de Madrid, 2003, p. 269.

P á g i n a | 22



Esta primera concepción maternal estuvo presente en el resto de sus obras, evolucionando

en una autocrítica que resignificó sus primeros planteamientos vinculados a los discursos

oficiales del régimen, para desembocar en la afirmación de la inexistencia de lo femenino63.

Dentro de este viraje reflexivo, destaca la publicación en 1948 de La secreta guerra de los sexos,

una obra filosófica y antropológica alejada del discurso dogmático franquista en la que Laffitte,

sostiene que la cultura se había consolidado desde una universalización masculina excluyendo el

sexo femenino. La escritora años más tarde destacaría la urgencia y oportunidad de hablar sobre

la guerra de los sexos en aquel momento entendiéndola como:

Una guerra fría, latente y soterrada que yo percibía a cada instante. La percibía en

el campesino, en el obrero, en el burgués, en el intelectual… Era como una mezcla de

actitud protectora, de dominio sexual, de agresividad y de desdén ante toda opinión, aún

la más simple, emitida por boca de mujer64.

Es destacable señalar el cuestionamiento que realiza esta escritora sobre la concepción

fija de la feminidad, atendiendo a la manera en la que las mujeres lo han asumido históricamente,

afirmando que «su forma psicológica está llena de cicatrices deformativas. Dos mil años de

historia han modificado profundamente su ser, y, por último, la asimilación de una cultura de

carácter exclusivamente varonil influirá todavía en ella, posiblemente durante siglos, velando su

esencia íntima»65. En esta línea, la autora explora los cambios producidos en la construcción del

género femenino y masculino denunciando la inmutabilidad de determinadas construcciones

científicas preguntándose «¿Pero qué es la feminidad? ¿Debemos ceñirnos con intransigencia

rigurosa a ese patrón femenino? ¿No habría que ir hacia una nueva psicología de los sexos?»66.

Frente al arquetipo de feminidad conformado desde la dualidad de Eva y María, Laffitte

refleja la existencia de una conciencia individual afirmando que «la mujer-Eva y la mujer-María

se aproximan. Sus imágenes se superponen, se mezclan hasta alcanzar forma y color propios. Ni

idealismos divinos, inaccesibles a la criatura humana, ni pecado viviente»67. Desde estos

planteamientos, la autora amplía la noción que tenía sobre la maternidad distinguiendo entre la

maternidad física, consciente, deseada y vinculada con la procreación; y la maternidad psíquica,

afectiva y común en todas las mujeres.

67 Ibídem, p.128.
66 Ibídem, p.77.
65 CAMPO, ALANGE, María, La secreta guerra de los sexos, Madrid, Revista de Occidente, 1948, p. 63.
64 CAMPO, ALANGE, María, Mi atardecer entre dos mundos, Op.Cit. p. 65.

63 BARRERA, Begoña, «María Laffitte: La resistencia desde el pensamiento feminista». Essais. Revue
interdisciplinaire d’Humanités, 9, 2016, 23-37.

P á g i n a | 23



Esta diferenciación significó un desplazamiento sutil respecto a los discursos médicos

que entendían la esencia de la femineidad desde la maternidad. La conceptualización de Laffite

suponía la dignificación de la mujer a través de la maternidad como un medio a partir del cual

unirse como colectivo, abandonando el ámbito del hogar para actuar en el espacio público68. A su

vez desde esta reflexión teórica, la autora conectaba con la tradición ilustrada de la defensa de

los derechos de las mujeres reanudando el debate iniciado por Concepción Arenal en el siglo

XIX, con la estrategia feminista de configurar una identidad colectiva femenina enraizada en la

maternidad como símbolo identitario, enaltecedor y dignificador de la mujer69.

La importancia de la obra de María Laffitte se incrementa tras la publicación en 1949 de

la que es considerada una de las obras fundacionales del feminismo, Le Deuxième Sexe de

Simone de Beauvoir. A pesar de la censura y la escasa difusión del libro en España, la influencia

de la feminista francesa fue tal que Laffitte utilizó la reedición de La secreta guerra de los sexos

en 1950 y 1958 para comentar las ideas de Beauvoir70. Dejando a un lado sus diferencias, la

escritora española se interesó por el término de «otredad» al que hace referencia Beauvoir,

rechazando la inmutabilidad de la existencia de la mujer, al reconocer la descalificación del

sujeto femenino como parte del sistema estructural que normaliza lo masculino y degrada a lo

femenino a la insensatez, pasividad e irracionalidad. De este modo, la concepción de Laffitte en

relación con el significado de feminidad, se vio alterada desde la clave interpretativa de Beauvoir

y su afirmación de que «no se nace mujer, se llega a serlo» ratificando la idea de que el género es

una construcción cultural así como una categoría socialmente adquirida.

Dicha influencia intelectual queda reflejada en obras como La mujer como mito y como

ser humano de 1961, en la que explora la desaparición del «ideal de mujer sumisa dulce y

analfabeta» emanado por el régimen71. Laffitte llegaba a la conclusión de que la «mujer» no

estaba desapareciendo, sino que los atributos y cualidades bajo los que se definía el modelo de

mujer franquista, no eran características inherentes a la mujer al ser una construcción

histórico-cultural cambiante.

71 CAMPO, ALANGE, María, La mujer como mito y como ser humano, Madrid, Taurus, 1961, p. 10.

70 Durante la vigencia de la Ley de Prensa de 1938 los ensayos ideológicos originales estuvieron prohibidos hasta su
difusión generalizada en los años sesenta gracias a la Ley de Prensa e Imprenta de 1966.

69 Ibídem, p.28. Cabe destacar que la sintonía de María Laffitte con el pensamiento de las liberales decimonónicas
como Concepción Arenal o Juana Espoz y Mina le llevó a publicar en los años setenta una serie de obras dedicadas
al análisis biográfico de estas autoras. Véase: CAMPO, ALANGE, María, Concepción Arenal (1820-1893). Estudio
biográfico documental, Revista de Occidente, 1973 y CAMPO, ALANGE, María «La Condesa de Mina: una línea
bien trazada», prólogo a Juana Espoz y Mina, Condesa de Espoz y Mina. Memorias, Madrid, Ediciones Giner, 1977,
pp. 7-13.

68 BARRERA, Begoña, «María Laffitte…», Op.Cit. p.27.

P á g i n a | 24



La alteración vivida en la década de los cincuenta preocupaba notablemente a la autora,

percibiendo cómo la emancipación de la mujer española estaba siendo dada y no buscada,

reafirmando la necesidad de que las mujeres tuviesen una autopercepción del lugar que estaban

ocupando dentro de la sociedad.

El eco de la gestación feminista europea en auge con la obra de Le Deuxiéme Sexe, se irá

extendiendo de forma silenciosa en el pensamiento de mujeres como la escritora y periodista

María Salas Larrazábal, también conocida como Mary Salas. Vinculada con la Acción Católica

(AC) publica en 1959 Nosotras las solteras, una obra en la que trata la problemática de la carga

social de las mujeres como madres al cuidado del hogar y de la sociedad afirmando que

«tenemos ganas de bajar de nuestro pedestal de reinas, ángeles y hadas, para quedarnos en el más

modesto, pero muy honroso, de mujeres»72.

Mercedes Fórmica fue otra de las mujeres que se pronunció en defensa de los derechos de

las españolas desde una actitud disidente y renovadora dentro del catolicismo al que pertenecía.

Esta abogada gaditana también formaba parte de una familia acomodada que le permitió contar

con una formación superior universitaria en tiempos de la Segunda República, donde estuvo en

contacto con intelectuales vinculados a la Institución Libre de Enseñanza. Afiliada a la Falange,

fue nombrada Delegada Nacional del SEU y en la década de los cincuenta comenzó a

compaginar su labor de abogada y periodista llegando a ser la directora de la revista Medina. La

primera publicación de Fórmica en esta revista corresponde a una reseña de Le Deuxième Sexe

en la que reflexiona sobre la aplicación de los postulados de la autora francesa para la realidad

jurídica y social de las mujeres españolas. Desde las ideas de Simone de Beauvoir en relación

con la problemática de los extremos que fijan lo inesencial de la mujer y lo esencial del hombre,

Fórmica indaga en la construcción de la feminidad desde una óptica masculina señalando que:

Se ha dicho mil veces que «la verdadera mujer» es frívola, pueril, irresponsable,

sumisa al hombre. Pero ¿es verdad así? ¿O los hombres la hicieron de esta manera? […]

De la misma manera el hombre ha relegado a la mujer a la esfera de lo inmanente y ha

decidido, «después», que sólo sirve para esta situación73.

73 FÓRMICA, Mercedes, Simone de Beauvoir: Le Deuxiéme Sexe. I les faits et les Mythes. Paris, 1949. N.R.F,
Gallimard, 27, 395 páginas. Revista de Estudios políticos, 1950, vol 29, nº 49, p.265

72 SALAS, Mary, Nosotras las solteras, Barcelona, Juan Flors Editor, 1959, p. 14

P á g i n a | 25



Es destacable recalcar el ejercicio intelectual desarrollado por Fórmica para trasladar las

reflexiones de Beauvoir a la situación de las española en la postguerra en relación a la necesidad

de trabajar, la demanda de una estabilidad económica y la denuncia de las limitaciones a las que

son sometidas:

Nos planteamos el problema desde los extremos que nos es dado escoger:

someternos a lo ya marcado por la costumbre creada por los hombres o luchar para salir

de nuestra estática situación […] Por lo que se refiere a la mujer española, podemos

asegurar que no luchó nunca por salir del círculo de lo inmanente, quizá porque, en

definitiva, era feliz de esa manera y no de otra. Tal vez por características de su modo de

ser, regido por un falseado concepto de la feminidad. Circunstancias que ella ni ha

elaborado ni ha deseado que se produzcan, la han arrancado de su esfera impávida,

subordinada y fácil, para enfrentarla con una lucha diaria y feroz […] Ya nadie puede

plantear, en conciencia, si una mujer debe o no debe trabajar. La española de este

momento, tiene que trabajar, se enfrenta con este imperativo, inesquivable en nuestro

medio, aunque precisamente nuestro medio, por paradoja, no se caracterice por facilitar el

trabajo de la mujer. […] Es preciso disponer de una estabilidad económica y espiritual,

siquiera mínimas, y de un tiempo de sosiego. Y estas no son coyunturas favorables en la

vida de la mujer de hoy. Obligadas brutalmente por las circunstancias a salir de su esfera

secular, el drama adquiere para ellas proporciones increíbles74.

Fórmica señala cómo a pesar de las notables diferencias entre las ideas de la autora

existencialista francesa y su pensamiento de mujer católica española, existen lazos reflexivos que

les hacen coincidir en «la raíz del mutuo pensamiento, allí donde se enfrenta con la injusticia»,

destacando la importancia de estudiar estas conexiones para comprender de dónde puede venir la

liberación de la mujer75. Estas reflexiones teóricas traspasaron el plano individual para iniciar un

debate literario por medio de revistas principalmente católicas que, a pesar de la crítica, dieron a

conocer los fundamentos de la obra francesa entre la élite española. Destaca la revista Eidos de la

Institución Teresiana, con la publicación en 1955 del artículo de Rafaela Rodríguez «¿Hacia qué

mujer vamos?», resaltando la diferencia entre la visión cristiana y la perspectiva de Beauvoir,

siendo criticada por su ateísmo y por llevar a cabo «una defensa de la mujer que niega su

feminidad»76. A su vez, Rosario Bofill, periodista católica colaboradora en la revista El Ciervo,

respondía a una encuesta en la que elegía a Le Deuxième Sexe como la obra que más le había

impresionado e incentivado a escribir al respecto77.

77 El Ciervo, nº 80, Barcelona, diciembre, 1959.

76 RODRÍGUEZ, Rafaela: «¿Hacia qué mujer vamos?». Eidos, Cuadernos de la Institución Teresiana, Revista de
investigación e información cultural, n.º 3, julio-diciembre 1955, pp. 52-74.

75 Ibídem, p. 270.
74 Ibídem, p. 268 -269.

P á g i n a | 26



La trascendencia de la obra avivó el debate sobre el papel de las mujeres dentro de la

sociedad, impulsando la reflexión crítica del concepto de feminidad impuesto por el franquismo.

En consonancia con la tesis de Maialen Altuna y Miren Llona, se puede afirmar que estas

mujeres pertenecientes a sectores acomodados, tuvieron la oportunidad de entrar en contacto con

nuevos modelos emergentes de feminidad que les permitieron formar parte del proceso de

deconstrucción y reconstrucción subjetiva de carácter protofeminista78. En este sentido, a través

de los viajes al extranjero, los cambios sociales y económicos acontecidos en España, su

posicionamiento social concreto con la posibilidad de contar con una experiencia universitaria,

así como el auge del turismo y la expansión económica; consolidaron un ambiente intelectual

favorable para determinadas mujeres que incentivó la concienciación feminista79.

4.2 Fisuras dentro del sistema de género franquista. Transformaciones culturales de la

feminidad y la realidad de la mujer española

4.2.1. Debate público sobre la situación jurídica de la mujer

Con el intento de dejar atrás la posguerra y romper con la política autárquica llevada a

cabo por el régimen, se estimuló la apertura de nuevos horizontes fomentando el contacto

internacional. Esta rehabilitación internacional se consolidó dentro del contexto de la Guerra

Fría, con enlaces como el Pacto de Madrid con Estados Unidos o el concordato con el Vaticano

de 1953. A su vez, España experimentó un auge del turismo y la emigración que aceleraron los

cambios sociales y con ello las relaciones de género. De estas alteraciones fueron conscientes

mujeres del momento como María Laffitte, señalando el inicio de nuevos tiempos en los que la

mujer española «se pone en contacto con mentalidades, modos de vivir y pensar enteramente

distintos»80, gracias a la entrada de nuevos modelos que erosionaron los estereotipos de género

vigentes fruto del contacto internacional.

Esta dinámica de cambios dará paso a una multiplicidad de identidades femeninas

promovidas por la sociedad de consumo y las nuevas pautas de comportamiento popularizadas a

través de las revistas, el cine, el teatro, la radio o el turismo; mostrando espacios, actuaciones y

actividades en las que las mujeres van a tener una mayor presencia. Este es el caso del consumo

de tabaco, alcohol, realización de deportes y actividades de ocio, así como los cambios

experimentados en la moda y formas de vestir.81

81 Véase Anexos. Ilustraciones 15 y 16.
80 CAMPO, ALANGE, María, La mujer en España. Cien años de su historia: 1860-1960, 1964, Aguilar.

79 SCANLON, Geraldine, «El movimiento feminista en España, 1900-1985. Logros y dificultades», En
ASTELARRA, Judith, (comp.), Participación política de las mujeres, Madrid, CIS, Siglo XXI, 1990, pp. 83-100.

78 ALTUNA, Maialen LLONA, «Privilegios, fisuras y disidencias corporales…», Op. Cit, p. 23-48.

P á g i n a | 27



En este sentido, Aurora Morcillo señala que las transformaciones que se viven en este

momento se pueden agrupar en tres tipos: socio-sexuales, culturales y estético-simbólicas82. Esta

tipología irá produciendo un cambio en la conciencia individual y posteriormente colectiva

respecto a la situación y «cuestión de la mujer», incentivando la modificación de los

impedimentos legales, sociales y culturales que le impiden posicionarse en igualdad de

condiciones que el hombre.

Esta coyuntura cambiante, queda reflejada en las palabras de Lidia Falcón afirmando que,

«en España, desde 1956 se ha iniciado un tímido renacer de la agitación feminista»83. Las

tensiones provocadas por el cambio silencioso dentro del discurso católico, así como la

emergencia de nuevos referentes y planteamientos en relación a las mujeres, junto con las

alteraciones socioculturales y económicas; provocaron una transformación en el modelo

tradicional de familia. Un cambio incrementado a su vez por las migraciones del campo a la

ciudad con una valorización del trabajo femenino ligada a una mayor inserción de la mujer en el

trabajo extradoméstico dentro del contexto de aumento de demanda de mano de obra.

La introducción de la mujer en la esfera pública y medios de producción, llevó parejo una

modificación de los impedimentos legales que el régimen había impuesto para mantenerlas en el

ámbito doméstico. En este contexto de necesidad de reforma, surgieron voces de hombres y

mujeres, circunscritos a la lógica del régimen, que se posicionaron a favor de la presencia de la

mujer en la sociedad, recogiendo sus posturas a través de revistas y publicaciones de periódicos

en los que se aprecia una incipiente toma de conciencia acerca de la «cuestión de la mujer»,

evidenciando el interés del tema en la coyuntura de una sociedad cambiante.

Un ejemplo de estas demandas transformadoras, es la celebración del I Congreso

Femenino Hispanoamericano Filipino en mayo de 1951 bajo el auspicio de la SF. El desarrollo

de este congreso se estructuró en cinco comisiones bajo la triple problemática de atender al

pasado, presente y futuro de la situación de la mujer en relación al ámbito público como privado,

tratando temas específicos como la «La mujer en la familia», «La mujer en la educación

intelectual», «La mujer en la política» o «La mujer ante el Derecho».

83  FALCÓN, Lidia, Mujer y Sociedad. Análisis de un fenómeno reaccionario, Barcelona, Editorial Fontanella,
1969, p. 215.

82 MORCILLO, Aurora, «Españolas, con, contra, bajo, (d)el franquismo», Desacuerdos: sobre arte, políticas y
esfera pública en el Estado español, Vol. 7, 2012. p 43

P á g i n a | 28



De las conclusiones extraídas del congreso, cabe destacar la necesidad de una mayor

presencia de la mujer en la esfera pública de cara al reconocimiento político y demanda de una

mayor educación, afirmando que puede y debe participar en el ejercicio del poder político,

teniendo en cuenta su capacidad intelectual y moral dejando a un lado la condición de su sexo.

De forma unánime se concluyó que «La mujer debe ser educada en forma que se salvaguarden y

aquilaten sus características positivas y se la prepare para la participación conveniente en las

tareas del espíritu y de la vida en todos los órdenes»84.

Al igual que estas reflexiones elaboradas de forma colectiva, a nivel individual hubo

mujeres como Mercedes Fórmica que incentivaron la necesidad de remodelar la situación de

subordinación y dependencia en la que estaban insertas las mujeres españolas. Fruto de su

experiencia personal con la separación de sus padres, era consciente de las desigualdades que

vivían las mujeres en relación al derecho privado, así como las restricciones en el ámbito laboral

ante su propia decepción profesional de cara al derecho público. En sus memorias Fórmica

reflejó su frustración personal ante las trabas existentes para el acceso femenino tanto a la

educación superior, como al trabajo en igualdad de condiciones que los hombres:

No solo mi situación personal, sino la de tantas universitarias que veían frustrada

su vocación me impulsaron a poner en juego cuanto pudiera, hasta conseguir que

semejante realidad cambiase. Volver atrás, en este caso, significaba seguir adelante85.

A la altura de los años cincuenta, la abogada gaditana ya contaba con un repertorio de

obras literarias y compaginaba su faceta periodística con el ejercicio de la abogacía bajo la

dirección de la revista Medina de la SF86. En 1952 empezó a colaborar con el diario ABC

redactando un año más tarde el artículo «El domicilio conyugal» tras la noticia del

apuñalamiento de Antonia Pernia a manos de su esposo, siendo este el detonante para el estallido

del debate sobre la injusta situación legal de la mujer en España. Fórmica destacó la

discriminación por razones de sexo a la que estaban sometidas las mujeres cuestionando los

aspectos del Código Civil que impedían la separación matrimonial, la pérdida de la custodia de

sus hijos, y el hecho de ser obligada a abandonar la residencia familiar para ser depositada en el

domicilio de sus padres, ante la vigencia del «previo depósito» que concebía el hogar como la

«casa del marido»87.

87 Véase Anexo 2 Ilustración 6.

86 En sus memorias la autora relata lo difícil que fue para ella estar en la dirección de la revista ante el gran
conservadurismo de la SF y la fuerte censura del régimen que le llevaron a su dimisión. Véase: FÓRMICA,
Mercedes, Escucho el silencio, Barcelona, Planeta, 1983, pp.131.

85 FÓRMICA, Mercedes, Pequeña historia de ayer, Memorias (1931 -1958), Renacimiento, 2002, p. 487.

84 Texto extraído de: RUIZ FRANCO, Rosario, «Nuevos horizontes para las mujeres de los años 60: la ley de 22 de
julio de 1961», Arenal, 1995, p. 255.

P á g i n a | 29



Fórmica culpó de la muerte de Antonia a la legislación vigente que le obligaba a convivir

con su marido a pesar de las denuncias previas de malos tratos, una convivencia que «por

humanidad debió ser evitada»88. Con la finalidad de erradicar esta situación, la abogada sostuvo

que los jueces deberían tener la facultad de otorgar la titularidad del domicilio conyugal al

cónyuge inocente, y no al culpable como se estaba haciendo. Para ello, apeló a la defensa de la

familia cristiana construida desde la «convivencia pacífica», una paz que únicamente podría

alcanzarse con la reforma del Código Civil decimonónico que subordinaba y vulneraba a la

mujer.

Justificó a su vez sus argumentos desde las manifestaciones a favor de la reforma

legislativa emanadas del Congreso de Abogados celebrado en Madrid en 1952, dotando a su

artículo de rigor y popularidad, generando una oleada de opiniones que incentivaron el debate a

favor de la reforma del Código Civil traspasando el ámbito del Derecho y adentrándose en la

sociedad. Mercedes Fórmica recibió un gran número de cartas de abogados que apoyaron sus

planteamientos ante el desamparo legal que vivían las mujeres. Las páginas del ABC se

convirtieron en un foro de debate a través de encuestas realizadas por el director del diario Luis

Calvo en las que participaron importantes juristas del momento. Desde una perspectiva

paternalista, estos abogados buscaron el cambio en la situación de inferioridad de la mujer

casada frente al esposo, concibiéndola como «el ser débil a quien debería protegerse»89.

En suma, también hubo mujeres que se posicionaron a favor de las ideas de Fórmica

como Josefina Carabias o Carmen Llorca, expresando su opinión en periódicos como

Informaciones; María Concepción Sierra Ordóñez, Marta Moreno de Pardo o Rosario Sainz

Jackson, quienes participaron en las conferencias de la Real Academia de Legislación y

Jurisprudencia; o María Telo Núñez abordando la situación jurídica de la mujer en el foro de la

revista Astrea90.

Esta coyuntura incitó a Fórmica a publicar artículos en otras revistas como Semana,

impartiendo conferencias en el Círculo Medina de Madrid y dando el salto a la prensa

internacional en periódicos como The New York Times o Daily Telegraph.91 El revuelo de la

polémica suscitada hizo que Fórmica publicará un artículo en la revista Argensola para

esclarecer su postura y mostrar su conciencia sobre la necesidad de mejorar la situación de

inferioridad femenina afirmando que:

91 Ibídem. Véase Anexos. Ilustraciones 8, 9 y 10.

90 RUIZ FRANCO, Rosario, «Pequeña historia de ayer: la memoria histórica a través del testimonio de Mercedes
Formica», Universidad Carlos III de Madrid, 2004, 31

89 Véase Anexos. Ilustración 7.
88 FÓRMICA, Mercedes, «El domicilio conyugal», ABC, 11 de noviembre de 1953.Véase Anexos. Ilustración 1.

P á g i n a | 30



La criatura, por el derecho de existir, se encuentra situada frente a unas

circunstancias que tiene que afrontar -familia, trabajo ¿por qué no? felicidad- […] Si este

ser humano es hombre, está suficientemente protegido […] por las leyes que él mismo se

ha dado. Por el contrario, si ese ser humano es una mujer, no puede afrontar las mismas

circunstancias con las mismas garantías que el hombre y en este punto radica la médula

de mi postura92.

Finalmente, ante la gran movilización que generó la propuesta, en 1958, se logró la

modificación del Código Civil sustituyendo la casa del marido por el concepto de «hogar

conyugal» propuesto por Mercedes Fórmica. En suma, la mujer casada que fuese a contraer

matrimonio por segunda vez, podría seguir conservando la patria potestad de los hijos; así como

también se consiguió un tratamiento penal igualitario del adulterio considerado causa de

separación sin distinción de ser realizado por el hombre o por la mujer. La importancia de la

abogada gaditana para la implantación de la reforma, hizo que se bautizara popularmente como

«la reformica», siendo el primer paso para la equiparación de los sexos eliminando parte de las

limitaciones que sufrían las mujeres93.

4.2.2 La inserción de la mujer en el trabajo extradoméstico, confluencia y

diversidad de opiniones

El reordenamiento económico de finales de los años cincuenta, impulsó la elaboración

del Plan de Estabilización Económica de 1959 tratando de equilibrar el mercado interior y

exterior con la liberación de ambos. Esta reforma supuso el tránsito de la autarquía a una cierta

liberalización del régimen franquista dentro del universo capitalista occidental, generando una

alteración en la estructura laboral y social del país con la reducción del sector primario para

beneficiar a la industria y sector servicios, y posicionando al turismo como medio principal de

bonanza económica94.

En este sentido, los cambios experimentados en la sociedad española en materia legal,

cultural y social, van a suponer una remodelación en la imagen y relación de la mujer con la

sociedad capitalista de consumo de los años cincuenta. El reflejo de estas transformaciones, va a

desembocar en una convergencia de valores contradictorios con la moral franquista que,

inconscientemente, impulsaron un movimiento de oposición al régimen.

94 YSÀS, Pere «¿Una sociedad pasiva? Actitudes, activismo y conflictividad social en el franquismo tardío», Ayer,
nº 68, 2007, pp. 31-57, p. 33.

93 RUIZ FRANCO, Rosario, «Pequeña historia de ayer. Op. Cit, p. 32.
92 FÓRMICA. Mercedes, «Situación jurídica de la mujer española», Argensola, 1954,8, 165-172.

P á g i n a | 31



Como sostiene María Àngels Francés, «el choque de un sistema patriarcal autoritario,

con unas pautas culturales y religiosas específicas, con los aires contraculturales que llegan

desde Europa y Estados Unidos provoca una especie de doble moral que confunde la sociedad

del momento»95. De esta forma, se aprecian las tensiones entre la doctrina patriarcal falangista de

la SF y la modernización emergente dentro de la nueva sociedad de consumo.

Mujeres como Mercedes Fórmica empezaron distanciarse de la línea extremadamente

conservadora de la SF, como refleja ella misma en sus memorias: «mi rebeldía no cayó bien en

la Sección Femenina», siendo tachada de «feminista» por sus planteamientos en relación con la

defensa de la mujer96. Al igual que la defensa de Fórmica de la mujer de cara al Derecho privado

impulsó la reforma del Código Civil de 1889, las campañas a partir de entonces fueron dirigidas

hacia el Derecho Público con un clima de opinión cada vez más consciente de la necesidad de

remodelar la legislación española. Destaca la celebración del II Congreso de la Familia Española

con la realización de ponencias sobre la mujer casada y el trabajo, llegando a conclusiones

favorables para su inserción en el mundo laboral, aunque todavía primando el interés económico

familiar a los derechos de las mujeres.

La agitación social generada por los tímidos avances legislativos aclamados por la

opinión pública, suscitó un revuelo de escritos de mujeres como es el caso de la revista El

Ciervo, que en febrero de 1961, lanzaban una serie de cuestiones acerca de «¿Qué papel ha de

hacer la mujer en la vida actual?»; planteando los peligros y ventajas que supondría para la

familia y el hogar la inserción de la mujer en el trabajo extradoméstico97. Como respuesta a esta

pregunta, la periodista católica Mary Salas publicó en la misma revista un artículo bajo el título

«Declaración femenina», en el que criticaba la obra Hombre y mujer de José María Cabodevilla

llegando concluyendo de que:

No se realizará plenamente el destino de la mujer sin una verdadera intervención

pública. No que todas las mujeres deban ocupar cargos (como tampoco todos los

hombres), sino que cada una debe sentirse responsable de la marcha del mundo sin dejar

de ninguna manera que la historia quede exclusivamente en manos del hombre98.

98 SALAS, Mary, «Declaración femenina», El Ciervo, febrero de 1961, p.9.
97 El Ciervo, n.º 92, 1961, p. 7.

96 Cabe remarcar la connotación negativa que tenía el término «feminista» en la época, puesto que a pesar de los
claros planteamientos en defensa de la mujer, ninguna se llegó a categorizar como feminsita. Véase: FÓRMICA,
Mercedes, Pequeña historia de ayer, Op.Cit, p. 488.

95 FRANCÉS, Mª Ángeles, «Reina por un día…», Op. Cit. p. 236.

P á g i n a | 32



En esta línea, la deportista y pensadora humanista Lilí Álvarez respondía a las preguntas

formuladas a través de la revista El Ciervo sobre la pérdida de la feminidad tras la incorporación

de la mujer en las actividades productivas, afirmando que:

La mujer no puede evitar crecer fuera de su primitiva condición tutelar y pasiva.

Es la sacudida sísmica de la época que le impele inexorablemente a esta mutación. Pero

este crecimiento y desarrollo suyo deben ser para hacerse plenamente mujer. Para

alcanzar su plenitud femenina. Su madurez auténtica.

A su vez, identificó la problemática del trabajo extradoméstico femenino en relación con

los posibles efectos ocasionados dentro del hogar familiar estableciendo que:

Más que la reducción del campo de acción de la mujer al hogar, en primerísima

instancia estimo peligroso para todas las partes involucradas el que reduzca, o mejor

dicho, el que continúe reduciendo a este campo su visión, su “horizonte”, pues de ello

pende todo lo demás. Luego de alcanzar la nueva estatura personal que el

ensanchamiento de su “visibilidad” o el interés le consigue, el que salga de hecho o no

del hogar resulta una mera cuestión circunstancial.

Dentro de sus planteamientos impregnados de una función maternal y de cuidados,

Álvarez sostuvo la necesidad de proyectar públicamente estas cualidades consideradas como

propias de la feminidad, argumentando que «en cualquier puesto por ella desempeñado, podrá

infundir y hacer efectivos esos dotes suyos “maternales” y humanizadores de sacrificio amor y

de pureza espiritual». En suma, resulta interesante el cuestionamiento que plantea en relación

con los conceptos de masculinidad y feminidad, identificando «a las mujeres despiertas,

valientes y emprendedoras» como muy femeninas frente a la imposición del modelo de

feminidad pasivo y tutelado de los que conceptualiza como antifeministas. A su vez, la presencia

activa que Álvarez defiende de la mujer en la esfera pública, se enfrentó a la visión masculina de

determinadas labores concebidas como «varoniles» como el caso de las ingenierías, al

preguntarse «¿qué significado real encierra esto de profesión “propia” o “impropia” de la mujer

cuando sabemos que por estas fechas en Rusia el 60 por 100 de los ingenieros son mujeres?» La

autora llega a la conclusión de que este desconcierto es ocasionado porque todavía deben

aprender que «no es lo que hacemos que es femenino o masculino, sino la forma y el espíritu que

ponemos en ello […] - afirmando que- a través de la actual dilatación del mundo de la mujer se

ha abierto en la humanidad una inmensa oportunidad para lo Femenino»99.

99 Todas las citas pertenecen a: ÁLVAREZ, Lilí, «Responden las mujeres», El Ciervo, Año 10, nº92, febrero de
1961, p. 8.

P á g i n a | 33



Estos planteamientos fueron la antesala para la aprobación de la Ley de 1961 de «Los

derechos políticos, profesionales y de trabajo de la mujer», regulando el trabajo extradoméstico a

las mujeres casadas y de determinada clase social. Autoras como Pura Sánchez afirman que este

tipo de medidas en relación con la mujer evidencian las contradicciones del régimen,

definiéndolas como una «productividad ideológica» ya que en un primer momento se les hace

creer que se les está liberando «de la tiranía del trabajo de la fábrica, para, a continuación,

animarlas -no sin antes haber castigado duramente a las transgresoras de los límites estrictos del

hogar- a que abandonen este y salgan a trabajar al mundo exterior»100. Cabe destacar el proemio

a la ley redactado por Pilar Primo de Rivera justificando que:

No es ni por asomo una ley feminista – seríamos infieles a José Antonio si tal

hiciéramos–; es sólo una ley de justicia para las mujeres que trabajan, nacida de la

experiencia de una asidua relación humana y cordial con todos los problemas que a la

mujer atañen. En modo alguno queremos hacer del hombre y de la mujer dos seres

iguales; ni por naturaleza ni por fines a cumplir en la vida podrían nunca igualarse […]

lo que pedimos con esta ley es que la mujer empujada al trabajo por necesidad lo haga en

las mejores condiciones posibles: de ahí que en vez de ser feminista sea, por el contrario,

el apoyo que los varones otorgan a la mujer. 101

Las palabras de la delegada de la SF evidencian la manera en que los avances legislativos

se trataban de una mera regulación legal que dejaban al margen la liberación de la mujer y el

cuestionamiento del modelo tradicional de feminidad. A su vez, de cara al reconocimiento

internacional, este tipo de medidas generaban una buena imagen del régimen, como refleja Celia

Valiente al sostener que «la ley de 1961 fue elaborada por la élite gubernamental actuando con

relativa independencia respecto a los dictados de la economía o las demandas sociales […]. Las

políticas para la mujer trabajadora del segundo franquismo constituyeron un eslabón de esta

cadena de esfuerzos constantes para conseguir la aceptación internacional para el país»102.

En adición, cabe tener en cuenta que dentro del contexto en el que se enmarca esta ley, la

mujer trabajaba principalmente por una necesidad motivada por la dinámica capitalista en la que

se había introducido la nueva sociedad de consumo española. Es decir, los trabajos

extradomésticos eran considerados «no como un medio para desarrollar su potencial humano,

sino como un medio esporádico de complementar el salario del marido, incrementando la renta

102 VALIENTE, Celia, «La liberalización del régimen franquista: la Ley de 22 de julio de 1961 sobre derechos
políticos, profesionales y de trabajo de la mujer», Historia Social, nº 31, 1998, pp.57 y 60.

101 PRIMO DE RIVERA, Pilar, Discurso en la presentación a las Cortes en 1961 de la Ley de Derechos Políticos,
Profesionales y de Trabajo de la Mujer, citado en MORAGA, Mª Ángeles, «Notas sobre la situación jurídica de la
mujer en el franquismo», Feminismo/s, 2008, p. 247.

100 SÁNCHEZ, Pura, «Escribir de emociones desde la emoción. Las cartas de los consultorios femeninos. Revista
Electrónica de Psicología Iztacala, 2013, 16(4), p.1391.

P á g i n a | 34



familiar y ocupar trabajos fáciles en el mercado de trabajo mientras que, al mismo tiempo, su

papel dentro de la familia se conserva como su función primordial»103.

En esta línea, es interesante destacar la forma con la que el régimen aceptó y adaptó los

cambios vividos en la sociedad. Como refleja Pura Sánchez, el discurso dominante

instrumentalizó constantemente el cuerpo dúctil de la mujer para convertirlo en la imagen de la

modernidad fruto del nuevo contexto económico, social y político que se vive en España. La

popularización de un modelo de feminidad elegante y consumista a través de revistas y

programas de radio, facilitó su aprehensión por parte de la mayoría de mujeres que concebían

esta nueva imagen como una norma necesaria104. A su vez, esta remodelación desde la

maleabilidad del cuerpo femenino se utilizó desde un oportunismo social y político para

configurar un «nuevo cuerpo trabajador y funcional» que posibilitaba la entrada de las mujeres al

ámbito laboral de cara al sector secundario y terciario compaginándolo con sus tareas en el

hogar105. En esta línea, Carmen Parra señala el protagonismo de una imagen de mujer autónoma,

formada intelectualmente y con una mayor preocupación por el equilibrio entre el trabajo dentro

y fuera del hogar, como referente utilizado para el cambio social y la modernización

económica106.

Si se analizan las encuestas realizadas en esos años a las mujeres amas de casa acerca de

la inserción de la mujer en el trabajo extradoméstico, se observa el peso de la lógica de

subordinación y reclusión femenina ante el marido y en el hogar. El Informe FOESSA recoge la

mentalidad de estas mujeres al reflejar cómo el 91% de las encuestadas están a favor de que las

solteras accedan al trabajo extradoméstico desde una función transitoria que termine

desembocando en el matrimonio. Para el caso de las mujeres casadas con hijos pequeños, los

sondeos evidencian un porcentaje del 16% a favor de su incorporación, mostrando la opinión

generalizada de la responsabilidad maternal de la mujer que resulta incompatible con el trabajo

fuera del hogar. De esta manera, se aprecia el arraigo de la finalidad maternal y procreadora de

la mujer dentro de la sociedad, independientemente de la clase social, que indirectamente le

imposibilita adentrarse en la esfera pública por el deber social inculcado de ocuparse del cuidado

del hogar y de la familia107.

107 Véase Anexos. Ilustraciones 11, 12 y 13.

106 ROMO, Carmen, «El desorden de la identidad persistente. Cambio social y estatus de la mujer en la España
desarrollista», Arenal: Revista de historia de las mujeres, 12, nº1, 2005, p.99.

105 SÁNCHEZ, Pura, Mujeres náufragas, Op. Cit p. 120.
104 Véase Anexos. Ilustración 9.
103 BENERÍA, Lourdes, Mujer, economía y patriarcado durante la España franquista, Anagrama, 1977,p.58.

P á g i n a | 35



A pesar de esta mentalidad generalizada y configurada por el régimen desde una óptica

de sumisión femenina ante el matrimonio, hubo mujeres como Mary Salas Larrazábal que

reivindicaron un proyecto de vida femenino al margen del matrimonio, demandando un

reconocimiento social de las mujeres solteras desde la lucha contra su estigmatización social

difundida a través de revistas y viñetas satíricas108. La activista de AC defendía la consideración

de la mujer como ser humano y posteriormente como mujer, abordando la problemática social de

las mujeres ignoradas por la sociedad sometidas a la carga y responsabilidad de los cuidados

alentando que «hoy nadie protege a las mujeres. Ellas solas deben intentar hacer su propio

camino». Su defensa de las mujeres solteras estuvo sujeta a una reivindicación del trabajo

remunerado como medio de vida desde planteamientos teológicos que lo entendían como un

medio de realización personal109.

Años más tarde, con la publicación en 1965 del monográfico extraordinario dedicado a

«La mujer» en Cuadernos para el Diálogo, Mary Salas identificó la aparición de un nuevo tipo

de mujer soltera «emancipada», reivindicando su celibato como elección personal y vocación

distinguida de la «consagración virginal a Dios»110. Dentro de este mismo número, Carmen

Nogués desde una postura estrechamente vinculada con la Institución Libre de Enseñanza,

analizaba la influencia del Plan de Desarrollo Español en la inserción de la mujer en el trabajo

extradoméstico. La autora partía de la hipótesis sobre los cambios estructurales que iban a

permitir un desarrollo económico, y con ello, un aumento de la ocupación femenina; para

cuestionar las condiciones con las que las mujeres se iban a incorporar a ese trabajo productivo.

Nogués denunciaba la ausencia de instituciones sociales que permitiesen compatibilizar el

trabajo femenino con el cuidado del hogar y la familia, de manera que muchas de ellas se veían

obligadas a tener que renunciar a su actividad profesional.

Por ello, abogaba por un cambio cualitativo en la reestructuración social que facilitase a

la mujer «desarrollar una función económica sin trabas». Defendía la adopción de una serie de

medidas como la ampliación en la educación y la formación profesional femeninas, creación de

servicios públicos asequibles de asistencia social, así como la adaptación de los horarios

escolares con los turnos de trabajo y regulando el descanso de las madres con niños pequeños111.

111 NOGUÉS, Carmen, «El Plan de Desarrollo económico y la mujer», Cuadernos para el Diálogo, número
extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, p. 47.

110 SALAS, Mary «La mujer soltera en España», Cuadernos para el Diálogo, número extraordinario sobre la mujer,
diciembre 1965, p. 26.

109SALAS, Mary, Nosotras las solteras, Op. Cit p. 14
108 Véase Anexos. Ilustración 17.

P á g i n a | 36



Desde una postura católica y democristiana, Amalia Arana apostaba por un cambio en la

mentalidad y creencias de la sociedad española preguntándose por «los condicionamientos

sociales de la educación femenina» distinguiendo como motivos principales el tradicionalismo,

el condicionamiento económico y la civilización masculina. Esta autora sostuvo que la sociedad

española vivía en modelos y parámetros tradicionales deteriorados que impedían el

cuestionamiento de la educación femenina. A su vez, señalaba cómo a pesar de que las

transformaciones económicas habían introducido forzosamente a la mujer en la producción,

únicamente habían primado los intereses económicos sin tener en cuenta la demanda de una

mayor instrucción de la mujer, remarcando el carácter auxiliar que ocupaba la mujer en los

puestos de trabajo. Ante esta coyuntura, Arana señalaba que «el hombre se ha apropiado

“masculinamente” incluso “machistamente” de la sociedad” - de manera que - las mujeres no

llegan a sentir suya esa sociedad porque se resignan la mayoría de ellas a ser espectadoras o a

conseguir libertades inesenciales, sin querer asumir la responsabilidad que lleva ajena toda

auténtica libertad» 112.

Al igual que Arana, la jurista Mª Luisa Suárez denunció lo raquítica que resultaba la ley

de 1961 calificándola de «antijurídica» y con un contenido «antihumano», puesto que en la

práctica la mujer seguía sin poder intervenir de forma eficaz en los convenios colectivos o

contratos de trabajo, con la imposibilidad de que la mujer casada pudiese trabajar sin la

autorización de su marido permaneciendo113. Consuelo de la Gándara también establecía cómo a

pesar de los tímidos avances externos en relación con la mujer tras la aprobación de esta ley,

seguía siendo palpable la notable falta de evolución en España ante la permanencia de «un

tradicionalismo hostil a los cambios, suspicaz ante la novedad y muy celoso de la conservación

de las virtudes femeninas ancestrales». De esta manera, concluía afirmando que la emancipación

femenina únicamente podrá lograrse con una promoción cultural de la mujer que le posibilite un

estilo de vida adecuado a su libertad y dignidad, para poder actuar y participar en los privilegios

que la ley le concede114.

114 DE LA GÁNDARA, Consuelo, «Promoción cultural», Op, Cit. p.12
113 SUÁREZ, Mª Luisa, «Condición jurídica y realidad social», Op. Cit. p. 22.
112ARANA, Amalia, «Los condicionamientos sociales de la educación femenina», Op, Cit, p.10.

P á g i n a | 37



4.2.3 Las consideraciones sobre el amor, la sexualidad y el matrimonio

En el contexto de renovación católica de los años sesenta, los planteamientos en relación

a la mujer comenzaron a permear dentro del tradicionalismo y conservadurismo predominante.

El giro eclesiológico con la llegada del Concilio Vaticano II, incrementó la preocupación de la

Iglesia por la realidad social de los fieles y las cuestiones políticas, sociales y económicas, como

se recoge en la constitución Gaudim et spes115. El auge de este compromiso social enfatizó la

importancia de los seglares dentro de la Iglesia, fomentando a su vez una mayor participación

femenina en su auditorías. La configuración de esta nueva política conciliar incorporó nuevos

conceptos como la mayoría de edad del laicado, incrementando con ello la valoración positiva de

la acción femenina.

Los nuevos diálogos con el mundo cristiano posibilitaron la orientación de muchas

mujeres católicas hacia el compromiso social favoreciendo su asociacionismo116. Desde esta

dimensión cambiante, destaca la presencia de un mayor número de mujeres como es el caso de la

presidenta de Mujeres de Acción Católica Pilar Belosillo. Su actuación en conferencias y

congresos internacionales destacó por el reclamo del «reconocimiento de la igualdad de las

mujeres como tarea de justicia en la Iglesia Católica» exigiendo el uso del término «personas

humanas» en vez de «hombres»117. A su vez, la proclamación del papa Juan XXIII, trajo consigo

encíclicas de un mayor contenido social que insistieron en la complementariedad y la igualdad

de derechos fundamentales entre hombres y mujeres como recoge la Pacem in Terris:

Vemos un hecho de todos conocido: el ingreso de la mujer en la vida pública,

más aceleradamente acaso en los pueblos que profesan la fe cristiana, más lentamente,

pero siempre en gran escala, en países de civilizaciones y tradiciones distintas. En la

mujer se hace cada vez más clara y operante la conciencia de su propia dignidad. Sabe

ella que no puede consentir en ser considerada y tratada como un instrumento; exige ser

considerada como persona, en paridad de derechos y deberes con el hombre, tanto en el

ámbito de la vida doméstica como en el de la vida pública118.

118 ARANGUREN, José Luis., «Meditación para España sobre la encíclica «Pacem in Terris», en Comentarios
civiles a la encíclica «Pacem in Terris», Cuadernos para el Diálogo, Madrid, 1963, pp. 51-63.

117 SALAS, Mary y RODRÍGUEZ, Pilar Bellosillo: nueva imagen de mujer en la Iglesia, Federación de
Movimientos de la Acción Católica Española, Madrid, 2004, p.11

116 MORENO, Mónica, «Mujeres en la Acción Católica y el Opus Dei. Identidades de género y culturas políticas en
el catolicismo de los años sesenta», Historia y política: ideas, procesos y movimientos sociales, nº 28, 2012, p.170.

115 Desde finales de los años cincuenta el catolicismo español evolucionó hacia un componente más progresista con
la publicación de encíclicas con un alto contenido social configurando una nueva cultura política católica
impregnada de la teología holandesa, alemana y francesa. MONTERO GARCÍA, Feliciano, La Iglesia: de la
colaboración a la disidencia (1956-1975), Encuentros Ediciones, 2009, pp. 99.

P á g i n a | 38



Dentro de esta coyuntura transformadora centralizada en la cualidad más humana de los

individuos, las narrativas religiosas del amor y la sexualidad vivieron una remodelación. Con el

paso del tiempo se fueron realizando cambios graduales hacia una concepción del matrimonio

desde una visión más positiva del amor humano con la promulgación de discursos distanciados

de los tradicionales estigmas y consideraciones sobre los peligros de la sexualidad119. En este

sentido, la teología conciliar dejó a un lado la visión del matrimonio como medio exclusivo para

la procreación, para pasar a revalorizar el amor entre los cónyuges. Este nuevo lenguaje católico,

se dotó de una mayor importancia a la dignidad del individuo, poniendo «al matrimonio y a la

Iglesia al servicio de las personas y no a la inversa»120. El reflejo de estas transformaciones se

evidencia en las pensadoras de momento como Laffite, quién identificó una transición en las

relaciones familiares hegemónicas hacia una familia moderna más reducida y centralizada en los

individuos contando con una mayor instrucción sexual y maleabilidad moral121.

En esta transición, el sentimiento amoroso, contribuyó a configurar nuevas prácticas

sociales e individuales siendo un elemento central dentro del proceso de conformación de las

relaciones de género y la perpetuación de la subalternidad de las mujeres. La visión del amor

romántico estaba insertada en el entramado cultural desde un aprendizaje social iniciado en la

infancia y propagado a través de la literatura, la educación, las artes, el ocio y los medios de

comunicación. Esta educación amorosa fijaba los principios de relación entre los sexos bajo una

«doble moral» de pureza y discreción para las mujeres, e iniciativa de conquista para los

hombres. Desde ensayos, manuales y novelas, se intervenía en la vida íntima de los individuos

proporcionando guías de comportamientos aceptables y códigos de conducta para el control

emocional y sexual, difundiendo un modelo de sexualidad concreto y uniforme122.

El amor verdadero se concebía como un camino marcado por una serie de etapas que

comenzaban en una primera amistad amorosa, para pasar a una unión espiritual y cómplice

durante el noviazgo, y terminar finalmente en un enlace matrimonial. De esta forma, el amor se

erigía como la pieza central dentro del vínculo matrimonial, y el matrimonio como el destino

final para los hombres y mujeres, elevando a una dimensión divina y espiritual el enlace entre los

cónyuges, dotando de dignidad al encuentro carnal entre ambos y de un componente de

espiritualidad a su unión.123

123 REGUEILLET, Anne - Gaëlle, «Norma sexual y comportamientos cotidianos en los diez primeros años del
franquismo: noviazgo y sexualidad», en GUEREÑA, Jean -Louis (coord), La sexualidad en la España
Contemporánea (1800 -1950), Universidad de Cádiz, 2011, pp.229 -264.

122 Ejemplo de ello es el manual de Adrian Vander Put, Enfermedades y Trastornos en la Vida Conyugal. Cómo
resolver los múltiples problemas de la vida íntima, Ediciones Dr. Vander, 1961. Véase Anexos. Ilustración 14.

121 CAMPO, ALANGE, María, La mujer en España, Op. Cit, p.288.
120 Ibidem, p. 157.
119 GARCÍA, Mónica, Dos en una sola carne, Op. Cit, p.150.

P á g i n a | 39



Esta construcción cultural del amor romántico consolidada desde el siglo XIX, fue

moldeando el ideal de amor verdadero como una «utopía emocional colectiva» en base a un

amor heterosexual y monógamo concebido como la norma para integrarse en la sociedad desde

un carácter pedagógico mostrando el camino para llegar a ser verdaderos hombres y mujeres124.

Como refleja la socióloga Eva Illouz, las narrativas difundidas de este amor ideal y hegemónico

perduraron en la sociedad durante dos siglos gracias al desarrollo del capitalismo de consumo.

Las conexiones entre la vida emocional de los individuos y la cultura capitalista se sustentaron

en base a la funcionalidad de este enlace para determinadas estructuras de poder. Se configuró

una «romantización de los bienes de consumo» y una «mercantilización del romance» desde la

publicidad, el cine o la literatura destinada principalmente a un público femenino protagonista

dentro de la dinámica consumista125.

Esta utilización femenina remarca aún más la instrumentalización del cuerpo femenino

por parte del régimen franquista, como señalaron pensadoras del momento a través de la revista

Cuadernos para el Diálogo. Carmen Martín Gaite afirmaba que la publicidad había manipulado

a las mujeres para que ellas mismas perpetuasen el status quo vendiendo su libertad a cambio de

comprar con sucedáneos sus ansias de ser escuchadas126. Así como Pilar Narvión sostenía que

«la mujer se ha convertido hoy en una máquina de comprar - fruto de- la sociedad de consumo

regida por los hombres que la han convertido en un devorante animal de consumo»127.

A pesar de los innumerables tratados y obras destinadas a la normatividad amorosa y

sexual con discursos misóginos sobre el matrimonio entre completos desconocidos, autoras

como María Laffite o Carmen Laforet con su novela La Mujer Nueva, comenzaron a introducir

planteamientos modernizadores construidos desde la remodelada identidad femenina de una

nueva mujer alejada de los parámetros de la diferencia sexual para cuestionar la rígida oposición

entre lo masculino y lo femenino. Alejadas de la concepción de la pareja como una

confrontación entre sexos, estas autoras concebían las relaciones como «un flujo mutuo de

experiencias» que permitieran la transformación de los roles y rígidas esferas masculina y

femenina128. En palabras de Laffite, «llegar a un acuerdo en este punto, entre la pareja humana,

es quizá una de las más bellas formas del amor, y me atrevería a decir que el amor verdadero

solamente tiene lugar cuando se realiza este milagro»129.

129 CAMPO, ALANGE, María, La secreta guerra de los sexos, Op. Cit., p.113.
128 SÁNCHEZ, Pura, Mujeres náufragas. Op. Cit. p. 128.
127 NARVION, Pilar, «La mujer en la sociedad del bienestar», Op. Cit, p. 40.
126 MARTÍN GAITE, Carmen, «La influencia de la publicidad en la mujer», Op. Cit, p. 38.

125 ILLOUZ, Eva, El consumo de la utopía romántica. El amor y las contradicciones culturales del capitalismo,
Katz Editores, 2008,

124 SÁNCHEZ, Pura, Mujeres náufragas. Op. Cit., p. 126.

P á g i n a | 40



Como refleja Carmen Martín Gaite, el sentimiento amoroso pasó a ser un garante de

cierta «españolidad» como un elemento de sumisión de la mitad de la población dentro de los

intentos silenciosos del régimen de modificar sus mecanismos de represión y control de la

población. En este sentido, una de las cuestiones que más preocupaba a las chicas jóvenes y

adultas era el temor que generaba la idealización y centralización del amor dentro de sus vidas

presentes y futuras a modo de aceptación social que desembocaba innegablemente en el

matrimonio. Bajo lo que la autora denomina «enseñanzas de invernadero» el mundo real

quedaba desdibujado para las mujeres en una realidad alterada y somnolienta que exaltaba el

amor, la bondad y la belleza, haciendo que la mujer viviese en un paraíso fictio de «nubes de

color de rosa»130. Dentro de esta problemática, las relaciones sexuales serán una de las cuestiones

más conflictivas para las mujeres del momento ante la imposición social del cómo, pára qué, con

quién y de qué manera mantener relaciones sexuales. La desinformación y confusión que tenían

las mujeres respecto a las relaciones sexuales lo refleja Laffitte en sus memorias al relatar su

noche de bodas afirmando:

Pensé que debería tratarse de la consumación de un rito cruel, primitivo y

bárbaro, algo así como lo que cuentan las Sagradas Escrituras de Abraham, que se

disponía a degollar a su hijo para obedecer un mandato divino […]También me había

dicho mi marido que aquello era algo indispensable para tener hijos. Cedí únicamente por

cumplir con mi deber, aceptando el «sacrificio» que Dios me pedía, por santificar el

matrimonio y poder tener el hijo que deseaba. Meses después supe que esta forma de

violación la sufrían casi todas las jóvenes de mi época. Pero por entonces la ignoraba. Mi

mente estaba en blanco gracias a mi madre y a mi confesor. Me tuvieron durante años sin

información, sin aire, sin luz, sin vida… Cuando lo creyeron oportuno, un buen día, me

dejaron sola, sola conmigo misma, con mi vida previamente trazada por ellos y siempre

amenazada por penas terribles, como el fuego eterno131.

El relato sobre el encuentro sexual que recoge Laffitte es fruto de una concepción sobre

la sexualidad que niega la autonomía del cuerpo femenino y justifica la cultura de la violación al

supeditar el encuentro sexual únicamente por medio de la consumación matrimonial con una

función reproductora. Es interesante analizar las contradicciones dentro del discurso

nacionalcatólico que por un lado niega la sexualidad femenina, pero insiste en la asimilación del

modelo de mujer inspirado en la Virgen María desde la pureza y la virginidad bajo una finalidad

maternal. A su vez, este fragmemnto también permite entender la dualidad y oposición fijada

para cada sexo dotando de poder a lo masculino y de pasividad a lo femenino.

131 CAMPO ALANGE, María, Mi atardecer entre dos mundos, Op.Cit., p.35
130 MARTÍN GAITE, Carmen, Usos amorosos de la postguerra española, Anagrama, 2003, p. 158.

P á g i n a | 41



Esta lucha de opuestos en el terreno sexual se justificaba a través de tratados médicos

como el del doctor Gregorio Marañón publicado en 1951, Ensayos sobre la vida sexual:
El óvulo es una célula pasiva, dotada de grandes reservas alimenticias: un nido

provisto de abundantes recursos con que nutrir al nuevo ser. En tanto que el

espermatozoide es una célula agresiva, dotada de gran movilidad, pero sin reserva alguna:

un guerrillero en toda acción, portador, apenas, de una mochila sucinta de la vida del

organismo, una diferencia que nos enseña, con la fría exactitud demostrativa de la

fisicoquímica y en la simplicidad de la existencia unicelular, cuáles son los caminos

divergentes que para cada sexo ha trazado Dios132.

Frente a la imposición de una sexualidad femenina encapsulada, se vivió un apogeo del

amor romántico como medio de realización personal. Comercializado a través del cine a modo

de proyección de las aspiraciones sentimentales a alcanzar, la promesa del amor eterno configuró

un conjunto de normas sentimentales y corporales que provocaron una insatisfacción ante la

incapacidad de lograr la felicidad prometida en la gran pantalla, las revistas o la radio. Alejadas

del canon de mujer maternal, las protagonistas de las historias de amor de las películas de enredo

portaban vestidos sensuales con un gusto por la ostentación, la coquetería o la frivolidad

enfrentado a la austeridad y continencia emocional emanado del nacionalcatolicismo133. Esta

dualidad estética y emocional constituyó una concepción del amor como una experiencia

esperanzadora que erosionó el modelo familiar jerárquico y patriarcal para dar paso a la

intimidad y bienestar emocional. Desde la sustitución del «yo» por el ideal del «otro», las

mujeres hicieron entrega «de sí mismas en forma de un amor exclusivo al marido, y a los hijos

como prolongación de este amor»134. Sin embargo, la supuesta satisfacción emocional fabricada

en base al compañerismo, instauró una serie de expectativas difíciles de cumplir dentro de una

sociedad conservadora que instrumentalizaba la sentimentalidad como un ejercicio más de poder.

Tras todo ello, se puede apreciar la importancia que tuvo el discurso para el cambio en

relación con la situación jurídica, laboral y social de la mujer. Las nuevas estructuras del sentir

de los años cincuenta y sesenta potenciadas por el pensamiento feminista norteamericano,

permitieron la identificación y cuestionamiento del modelo de feminidad excluyente. Modelo

que comenzó a ser deconstruido por mujeres intelectuales que alcanzaron una conciencia crítica

gracias a su pertenencia a sectores acomodados y su posibilidad de estar en contacto con nuevos

discursos, planteamientos y modos de vida.

134 ARBAIZA, Mercedes, «Dones en Transició: el feminismo como acontecimiento emocional», ORTEGA María
Teresa et. al (eds.), Mujeres, dones, Mulleres, Emakumeak. Estudios sobre la historia de las mujeres y del género,
Cátedra, 2019, p. 275.

133RINCÓN, Aintzane, Representaciones de género en el cine español, Op. Cit. Véase Anexos. Ilustraciones 18 y 19

132 Fragmento extraído de SÁNCHEZ- REDONDO MORCILLO, Carlos, Leer en la escuela durante el franquismo,
Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla La-Mancha, 200, p. 141.

P á g i n a | 42



4.3 El SESM, necesidad de conocer y dar voz a la problemática femenina

Con una dimensión intelectual en 1960 se crea el Seminario de Estudios Sociológicos de

la Mujer (SESM), como un grupo de trabajo fundado por María Laffitte y compuesto por un

conjunto de mujeres católicas universitarias con la finalidad de «despertar las conciencias

especialmente somnolientas de las mujeres españolas»135. Como proyecto colectivo, Laffitte

junto con Lilí Álvarez buscaron a un conjunto de mujeres que ejercieran una profesión para

poder contar con una experiencia directa sobre la situación del mundo del trabajo para la mujer.

De esta forma, el seminario quedó compuesto por mujeres de letras como Consuelo de la

Gándara, profesora de lengua y literatura italiana en la Universidad Complutense de Madrid; su

amiga y compañera de profesión Elena Catena; y las hermanas Pura y Mary Salas Larrazábal,

profesora de Lenguas Clásicas y periodista respectivamente, quiénes se convirtieron en un punto

de contacto entre las distintas asociaciones católicas. Así como por mujeres pertenecientes al

mundo de las ciencias como Concepción Borrego Sierra, licenciada en Ciencias Políticas y con

grandes conocimientos de sociología; María Jiménez de Obispo, licenciada en Derecho y en

Ciencias Sociales siendo profesora de sociología en el SEU; y por último la ya mencionada

deportista y escritora Lilí Álvarez136.

El cuestionamiento de la rigidez del modelo de mujer franquista junto con el

conocimiento de la integración de la mujer a la modernización de España, fueron dos de los

objetivos que vertebraron las actividades de este grupo de mujeres; basado, en definitiva, en

analizar «la problemática sociológica que en aquellos momentos tenía planteado el mundo

femenino - puesto que este tema - se encontraba, por aquel entonces, totalmente monopolizado

por la Sección Femenina»137.

A pesar del pensamiento católico liberal que profesaban las ocho mujeres integrantes, el

SESM se consolidó desde un carácter aconfesional, apolítico y bajo una organización

democrática con la voluntad de ofrecer un espacio físico y conceptual de estudio objetivo. Esta

vocación se refleja en el sondeo sociológico elaborado para la revista Cuadernos para el Diálogo

en 1967 titulado, Habla la mujer. Resultado de un sondeo en la juventud actual. Este sondeo se

erige como una de las principales aportaciones del seminario y una fuente útil, aunque sesgada,

para adentrarnos tanto en las inquietudes de las jóvenes madrileñas del momento, como en el

pensamiento de las mujeres pertenecientes al SESM.

137 Ibídem, p. 122.
136 Ibídem, p.123.
135 CAMPO, ALANGE, María, Mi atardecer entre dos mundos, Op. Cit, p. 122.

P á g i n a | 43



En el prólogo, Laffite señalaba cómo las jóvenes españolas habían sido depositadas en el

mundo moderno sin tener una «época de transición que separe la vida tradicional de la vida

moderna». Por ello, frente al inmovilismo y la actitud pasiva de las jóvenes ante los problemas

sociales, el SESM demandaba la necesidad de que sean conscientes, en todos los sentidos, del

papel que juegan a la hora de transformar la sociedad. Las primeras sesiones en las que se

reunieron este grupo de mujeres se centraron en evidenciar el origen de la problemática femenina

en la «anticuada, errónea y deficiente iniciación que recibe la niña», tanto en la vida familiar

como en los centros escolares. En este sentido, las autoras alertaban sobre la escasa toma de

decisiones de las mujeres españolas en comparación con las extranjeras, a la hora de escoger un

destino vital más allá del matrimonio y la familia:

¿Por qué la muchacha española no siente, o siente rara vez - aparte la vocación

religiosa, cada día menos frecuente-, otras vocaciones que surgen espontáneamente con tanta

frecuencia en la juventud femenina de otros países? ¿Consideramos “normal” que sólo aspire

al matrimonio o a la maternidad como única “carrera”? […] A la formación de la

personalidad, el cultivo de los valores humanos y cívicos, a la educación sexual, apenas se le

concede importancia138.

Llevando a cabo un sondeo experimental entre las mujeres madrileñas solteras de

diecisiete y treinta y cinco años de edad, el SESM dividió el cuestionario en siete partes con

la finalidad de enlazar el entorno familiar y los centros escolares a los que habían asistido

cada una de las mujeres encuestadas con su nivel cultural, religioso, moral, situación

profesional, su postura ante las reivindicaciones femenina, así como su criterio y

participación ante los problemas sociales y la conciencia sobre las posibles alteraciones

entre las relaciones de los hombres y mujeres en los últimos años.

Desde una estratificación desigual, dividieron a las encuestadas en seis grupos

compuestos por 1º «modistas», 2º «tituladas que trabajan», 3º «obreras», 4º «empleadas», 5º

«sus labores» y 6º «estudiantes». En la primera parte del sondeo, el SESM trataba de

averiguar la posible relación existente entre los oficios del padre y la madre con la

participación activa de las jóvenes en la sociedad, así como un posible incremento del

número de mujeres con profesiones determinadas de una generación a otra. Ejemplo de los

datos extraídos, es la encuesta realizada al 6º grupo compuesto por estudiantes cuyas madres

principalmente se dedicaban al cuidado del hogar en un 15,75%139. En suma, para

comprender el grado de formación para el desempeño de sus respectivas profesiones, el

139Ibídem, p.52.

138 SESM, Habla la mujer. Resultados de un sondeo en la población actual. Madrid, Cuadernos para el Diálogo,
1967, p.11.

P á g i n a | 44



SESM destacaba la particular falta de especialización vigente en el grupo 1º «modistas» y 3º

«obreras», sin contar con apenas estudios primarios y ningún tipo de formación profesional,

achacando este grave problema a la escasez de centros de formación femenina140.

Uno de los principales fines que perseguía el sondeo, era conocer el nivel cultural de

las encuestadas. En esta línea, cabe remarcar el interés del SESM de comprender el grado de

influencia del cine, la televisión o las revistas en la personalidad y cultura de las jóvenes

españolas, evidenciando el conocimiento de la instrumentalización ejercida sobre la mujer

por parte de estos medios de comunicación. Entre las múltiples cuestiones planteadas, el

SESM resalta el grado de incultura y desconocimiento de las jóvenes en relación con el

mundo contemporáneo. Observando a su vez, un deseo de contribuir al incremento del nivel

cultural dado el elevado porcentaje de mujeres que desearían viajar al extranjero, siendo un

60,41% el que iría a trabajar o a estudiar141.

Otras de las conclusiones destacables, es el sorprendente interés que muestran las

españolas por la política internacional, con un 14, 29% frente a un 2,76% respecto a la

nacional; así como un 2,26% por las «páginas femeninas». Se puede apreciar el afán del

SESM de conocer los focos de la subordinación femenina, cuestionándose si «¿cabe pensar

que una vez más las encuestadas han intentado mejorar, inconscientemente su

personalidad»142. En este sentido, podemos remarcar la relación que establecieron entre el

deseo de conocimiento sobre el extranjero, y la necesidad de las encuestadoras por que

«alguien les abra horizontes y encauce sus aspiraciones»143, haciendo referencia a las

personalidades que en los últimos años han difundido nuevas corrientes de pensamiento

como el feminismo existencialista de Simone de Beauvoir tan influyente en las

encuestadoras.

Resulta a su vez interesante, la identificación de esta problemática femenina con la

«cultura fraccionada» que la mayoría de ellas han recibido, impidiendo la correcta

formación de su propia individualidad y personalidad. Las cuestiones vinculadas con la

igualdad son significativas al señalar cómo el 50,38% consideran que la mujer debe tener

los mismos derechos que los hombres. Sin embargo, el 31,33% no era conocedora de la ley

que en 1961 regulaba su situación jurídica, política, social y profesional; lo que hace ver a

las investigadoras la poca información e interés que realmente tienen las jóvenes por su

condición. Resaltaron también la contradicción entre sus deseos de cambio social, con un

143 Ibídem, p. 88.
142 Ibídem, p. 80.
141 Véase Anexos. Ilustración 22.
140 Véase Anexos. Ilustraciones 20 y 21.

P á g i n a | 45



84, 96 % a favor del cambio, destacando el porcentaje del 31,08% en el sector educativo; y

el desconocimiento sobre los cambios legales acontecidos144.

En el último bloque del trabajo centrado en la evolución de la mujer, las

encuestadoras trataban de conocer los posibles cambios dentro del entorno familiar

observando cómo el 57,14% de las jóvenes calificaba su hogar de «unido», frente al

21,55% de «abierto y tolerante»145. En esta línea, el SESM evidenció una transición entre

una sociedad inmovilista tradicional, y otra más dinámica y moderna, mostrando «claros

indicios de una posible evolución todavía en estado embrionario». A pesar de estar

vinculadas a un hogar unido y tolerante, el SESM contempló las fisuras que generaron una

desconfianza de las jóvenes respecto a sus padres, quienes daban la sensación de que «no se

han preocupado de su porvenir, no las han orientado y estimulado para que alcanzasen un

nivel de vida mejor»146.

Las relaciones amorosas y las concepciones sobre el matrimonio, es posiblemente

uno de los puntos más relevantes a la hora de adentrarnos en la mentalidad de estas mujeres.

El sondeo muestra cómo el 62,91% conciben el matrimonio como la meta ideal de su vida,

destacando como cualidades que podría tener su futuro marido las virtudes éticas y morales

con un 17,79% en formación religiosa, seguido de su bondad con el 12, 78% y sólo un

4,01% destaca el hecho de que pueda ser amoroso147. La sexualidad es otro aspecto que

resalta el SESM, puesto que el sondeo refleja cómo el 52,13% afirmaba haber recibido en su

infancia una explicación evasiva sobre el origen de la vida, bajo el clásico argumento de

haber sido entregados a sus padres por «la cigüeña».

Ante estas evidencias, el SESM confirma la demanda femenina de una correcta

educación sexual para las próximas generaciones con el 70% a favor de las encuestadas.

Arguyen también una generalizada respuesta teórica de la mayor parte de las jóvenes ante

las preguntas vinculadas con el divorcio y la soltería, evidenciando cómo el 58,9 % están a

favor del divorcio en determinadas ocasiones, y el 92,23% afirma no tener miedo a la

soltería frente a la fuerte estigmatización vigente en la generación de sus madres148.

148 Véase Anexos. Ilustraciones 28 y 29.
147 Véase Anexos. Ilustración 27.
146 Ibídem, p. 193.
145 Véase Anexos. Ilustración 26.
144 Véase Anexos. Ilustraciones 23, 24 y 25..

P á g i n a | 46



En esta coyuntura, la pregunta final en relación al «problema más urgente que puede

tener la mujer», el sondeo muestra un 49,51% sin respuestas y un 13, 53% que señala la

necesidad de formación completa; seguidos de un 5,76% que incide en la formación

matrimonial, un 5,51% en ámbitos morales, y un 5,01% en el aspecto económico y

profesional, y un 4,51% señalando el reconocimiento de sus derechos149.

El apartado final de conclusiones, permite apreciar la disidencia en el pensamiento

del SESM evidenciando la necesidad que tuvieron de conocer y dar voz a la problemática

femenina desde el análisis del cambio generacional y la entrada de nuevos valores e ideales

en una sociedad acelerada y convulsa. Las autoras destacan el cambio respecto a la

asimilación del antiguo ideal de feminidad desde la sumisión y la pureza, pero advierten de

la falta de conciencia de las jóvenes ante las transformaciones puesto que «bajo la presión

de las “circunstancias” han evolucionado, pero sin darse cuenta de ello, no son ellas las que

han deseado estos “avances”, sino la sociedad en evolución la que, al arrastrarlas en su

engranaje, las han forzado a evolucionar»150.

4.4. Un feminismo embrionario. Del malestar a la crítica.

Hoy me dirijo a ti no para pedirte una solución a mi problema […] es que me

sentía triste, más cansada y más sola que nunca, y no tengo a nadie a quien poder

confiarme. Estoy casada, tengo tres hijos preciosos y una posición económica y social

envidiable. Mi marido es bueno, si se puede llamar bueno a quien no hace nada malo […]

El tiempo que está en casa - y realmente no es poco - se muestra tan frío, tan

desinteresado por mí y por sus hijos […] Está totalmente ausente de la vida familiar. […]

Esto me está convirtiendo en una mujer amargada y decepcionada, como yo no había sido

nunca. Él fue un novio cariñoso y apasionado, y yo no podía suponer que el matrimonio

fuera algo tan vacío y tan solitario como está resultando el mío151.

El malestar y las expectativas frustradas que recoge esta carta, fueron un sentimiento

común en muchas de las mujeres españolas a mediados de los años sesenta. Este estado

emocional fue lo que la autora norteamericana Betty Friedan denominó el «malestar que no tiene

nombre» entendido como una «inquietud extraña, una sensación de insatisfacción y un anhelo

que las mujeres padecían desde mediados del s. XX»152. El relato en primera persona de estas

mujeres de clase media infeliz en su aparente vida normal, evidencia las expectativas frustradas

ante la imposibilidad de alcanzar la promesa del amor eterno.

152 Betty Friedan, La mística de la feminidad, Madrid, Cátedra, 2018, p.51.

151 Carta 320, Ama, «Ideas Claras», nº112, 1964. Texto extraído de Ibidem, SÁNCHEZ, Pura, Mujeres Náufragas,
Op.Cit,p.54.

150 Ibídem, p. 202.
149 Véase Anexos. Ilustración 30.

P á g i n a | 47



Este cansancio físico y mental, al igual que la melancolía o la falta de sueño,

constituyeron una experiencia corporal de un sufrimiento inteligible y prelingüístico proyectado

hacia los hombres como objetos de su deseo. En esta línea, Mercedes Arbaiza destaca la

importancia que tuvo la corporeidad y el conjunto social dentro de los cambios producidos en la

subjetividad femenina. Es decir, se puede afirmar que las alteraciones emocionales vividas por

las mujeres a mediados de los años sesenta, formaron parte de un proceso cognitivo modificado

por los cambios en la percepción del mundo ante la pérdida de la expectativa en el amor

romántico153. La aceleración emocional vivida por estas mujeres, generó una materialización

corporal de la melancolía, producida por la transición de unos cuerpos deseantes, capaces de

entregarse en cuerpo y alma a su amado; a unos cuerpos melancólicos frustrados que alteraron la

percepción de sus vínculos con el mundo154.

Este estado de confusión propició una introspección personal a través del

cuestionamiento de su propia identidad y el lugar que querían ocupar en el mundo mediante un

viaje emocional con su propio yo y su relación con el exterior. Este proceso de introspección,

estuvo cargado de una politización emergente desde la relación del sujeto con el colectivo, ya

que en la redefinición de sí mismas como sujetos individuales, la identificación de un malestar

común compartido con el resto de mujeres, dotó de significado a su problemática gracias a la

búsqueda de espacios de encuentro de expresión cotidiana.

El proceso de canalización de este estado emocional en una reivindicación de carácter

feminista, tuvo su base principal en la politización de su narrativa, es decir, en dotar de un

carácter inteligible a la experiencia emocional vivida por estas mujeres. En este sentido, el año

1966 marca un punto de inflexión al impulsar la Ley de Prensa e Imprenta a manos de Manuel

Fraga Iribarne, permitiendo la publicación de las obras feministas de Simone de Beauvoir y

Betty Friedan. La favorable acogida de estas obras, evidencia el potencial existente del despertar

feminista en España; muestra de ello, es la reflexión de Lilí Álvarez en el prólogo de la

traducción española en 1965 de The Femenine Mystique, señalando el desacompasamiento entre

las conscientes mujeres estadounidenses y las rezagadas españolas a la hora de identificar un

modelo de feminidad obsoleto155.

155 ÁLVAREZ, Líli, «Prólogo», FRIEDAN, Betty, La mística de la feminidad, Barcelona, Sagitario, 1965.

154 ARBAIZA, Mercedes, «El malestar de las mujeres en España (1956 -1968)», Arenal. Revista de Historia De las
Mujeres, Vol. 28, nº2, p. 439.

153 ARBAIZA, Mercedes, «Dones en Transició… » Op. Cit. 273.

P á g i n a | 48



Al igual que Álvarez, pero desde una lógica de izquierdas, en 1965 María Aurelia

Capmany se hacía eco de los planteamientos de Friedan en el semanario Presència para abordar

los efectos generados por la intersección entre el capitalismo y el patriarcado. La escritora

socialista defendía que el discurso consumista emanado de la propaganda capitalista había

contribuido a concebir a la mujer con la moda, la cosmética y la procreación; viviendo una vida

somnolienta y pasiva desde el hogar:

Sempre rossa, sempre prima, sempre somrient al marit que entra fatigat de la gran

feina de realitzar missions importants fora de la llar […] ella no és més que un instrument,

un objecte tan útil com les seves múltiples màquines […] aquesta imatge és ella mateixa o és

una artificiosa màscara, que una falsa mística de la feminitat li ha construït i que ella s'ha

posat per arribar a ser tal com li han fet creure que ha de ser156.

En ese mismo año, Capmany colaboraba dentro de la publicación conjunta para la revista

Cuadernos para el Diálogo en el monográfico dedicado a «La Mujer» criticando el modelo de

feminidad construido artificialmente por una sociedad mercantil donde la mujer se había

convertido en un instrumento para el comercio. Desde una postura crítica, problematizó la

desconexión entre las reivindicaciones feministas emanadas desde la élite burguesa que

abogaban por la culturización de la mujer y la toma de conciencia desde una óptica privilegiada,

y la realidad cotidiana de la mayoría de mujeres que trabajan en una sociedad cargada de

«slogans» que les empujan constantemente a redefinirse:

En una sociedad que anuncia como una gran conquista de un ser humano el derecho

a disponer de lo que ya le pertenece, que nos explica como reforma óptima del Código Civil

[…], que le anuncia el derecho del trabajo libre, pero limita los trabajos que libremente

puede ejercer, la mujer sigue siendo un pueblo subdesarrollado dentro de nuestra sociedad

masculina. ¿Hasta qué punto, podemos preguntarnos, es consciente la mujer de esta

situación? […] La mujer de la mitad del siglo XX no puede vivir su condición alienada sin

que siga un desequilibrio de su personalidad. Tanto si decide vivir en el encerrado núcleo del

hogar lleno de electrodomésticos, como si emprende el excéntrico camino de la realización

de su personalidad157.

Siguiendo con este debate en relación con los discursos de mujeres burguesas emanado

en Cuadernos para el Diálogo, en el capítulo dedicado a «La mujer en la sociedad» Mireia

Bofill señalaba el narcisismo a la hora de tomar una conciencia feminista dentro de la sociedad

española ante la gran desigualdad de clases que, a determinadas mujeres les posibilita una

157 CAPMANY, María Aurelia, «La mujer en Cataluña, consciencia y actuación», Cuadernos para el Diálogo,
número extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, p. 37.

156 CAPMAMY, María Aurelia, «La mística de la feminitat», Presència, 3 de julio de 1965, p.9

P á g i n a | 49



oportunidad para pensar, mientras que a otras se les vetaba permaneciendo alienadas en la

fábrica y el hogar. Por ello, destacaba la importancia del funcionamiento de centros de mujeres

en los barrios para el desarrollo de una conciencia feminsita entre las obreras desde la puesta en

común de sus experiencias de desigualdad y opresión158.

Al igual que Bofill, Lidia Falcón conceptualizó la revolución femenina como una

necesidad histórica insertada en la lucha de clases, afirmando que «la mujer se liberará como ser

humano, más tiene que liberarse en una sociedad en que no haya distinciones de clases».

Haciéndose eco de las propuestas feministas españolas e internacionales, en Mujer y sociedad.

Análisis de un fenómeno reaccionario publicada en 1969, criticaba el «elemento mágico»

utilizado por la publicidad como factor principal de la alienación femenina al generar un estado

onírico de explotación y reclusión de la mujer en el hogar, afirmando que:

No hay diferencia entre la situación descrita por Betty Friedan en Norteamérica y la

que se desarrolla más limitada, por ser más pobre, en España. No basta prohibirle a la mujer

la realización de las tareas que la dignificarán como ser humano […] La nueva técnica puede

obtener mejores resultados. No es lo mismo exclamar con voz ronca: “Tú a fregar platos”

que oír una melodía dulzona y enervante que repite “Resulta encantador fregar con los

nuevos polvos amor”159.

Desde una distancia temporal, las reflexiones realizadas en el verano de 1974 por

pensadoras del momento y recopiladas en Feminismo ante el franquismo: entrevistas con

feministas de España de Linda Gould y Gloria Feiman, nos permiten analizar la heterogeneidad

dentro de las demandas feministas al señalar los vínculos entre la lucha de clases y la lucha de

sexos. En este sentido, Carmen Alcalde citando a Capmany, identificaba a la mujer trabajadora

como la esperanza para la toma de conciencia generalizada cuyo mayor inconveniente era su

alienación ante «la doble carga de mitad bestia, mitad ser humano». Una alienación que le

impedía tener una conciencia al dedicar su vida al trabajo por necesidad, tanto en la fábrica como

en el hogar160. De la misma forma que Alcalde, Eva Forest hacía hincapié en la doble opresión

de «la mujer en el trabajo y en las relaciones afectivas, afirmando que la mujer sólo se podrá

liberar en la medida que tenga conciencia de su opresión y la lleve a la práctica con una lucha

libertadora»161.

161 Ibídem, p. 101.

160 LEVINE, Linda, WALDMAN, Gloria, Feminismo ante el franquismo : entrevistas con feministas de España,
Ediciones Universal, 1980 p. 33.

159 FALCÓN, Lidia, Mujer y sociedad. Análisis de un fenómeno reaccionario, Editorial Fontanella, 1969. p. 371.

158 BOFILL, Mireia, FABRA,María Luisa,SALLÉS Anna VALLÉS, Elisa y VILLARRAZO Pilar, La mujer en
España, Barcelona: Ediciones de Cultura Popular, 1967.

P á g i n a | 50



5. UN RELÁMPAGO DE CONCIENCIA. DEL YO AL NOSOTRAS

Con anterioridad se han reflejado las iniciativas y demandas individuales emanadas de

mujeres que rasgaron las fisuras del armazón discriminatorio franquista para exigir una

revalorización de la mujer en la sociedad. Las voces de estas primeras mujeres fueron la

antesala para la configuración de un pensamiento y discurso feminista desarrollado de forma

paulatina y dispar por el conjunto de las españolas. Este último bloque muestra el devenir

feminista vivido a partir de los años sesenta por todas aquellas que fueron conscientes del

cambio existencial y vital en el que estaban inmersas, tanto a nivel individual como social.

Este cambio gradual se realizó a través de un análisis introspectivo tanto sobre sí

mismas, como de los cambios acontecidos en la sociedad. Fue posible en gran medida gracias

a la introducción de nuevos factores, como la influencia del pensamiento feminista

norteamericano y las aceleraciones generadas por las transformaciones sociales y políticas

acontecidas al calor de los movimientos del 68. Cabe destacar la importancia del contexto

español de la década de los cincuenta y sesenta con la incorporación masiva de mujeres en las

Universidades, el desarrollo económico, el aumento del porcentaje de mujeres activas en el

trabajo extradoméstico, así como el ensanchamiento de las grandes ciudades con la formación

de barrios periféricos. Dentro de esta coyuntura, las nuevas relaciones sociales y prácticas

cotidianas se establecieron como uno de los principales escenarios de reivindicaciones

feministas, impulsando la participación de mujeres ante las injusticias y problemas cotidianos.

Esta mayor presencia se debe a lo que Temma Kaplan denominó «conciencia

femenina», entendida como el impulso colectivo para garantizar las condiciones para el

cumplimiento de sus roles como cuidadoras de la comunidad, desde espacios de sociabilidad

y solidaridad femenina originados principalmente en los barrios que «politizaron las redes de

relaciones de la vida cotidiana»162. En este tránsito de lo individual a lo colectivo, Maxine

Molyneux establece dos dimensiones de actuación distintas: una que afecta a la vida cotidiana

bajo intereses prácticos: demanda de un mayor número de guarderías, mejora de la

pavimentación, alumbrado y comunicaciones en los barrios, reconocimiento laboral, etc.

Junto con reivindicaciones centralizadas en intereses estratégicos de la liberación de la mujer

como sujeto jurídico y social163.

163 MOLYNEUX, Maxine, Movimientos de mujeres en América Latina. Estudio teórico comparado, Madrid,
Ediciones Cátedra/Universidad de Valencia, 2003, p. 237.

162 KAPLAN, Temma,«Luchar por la democracia: formas de organización de las mujeres entre los años
cincuenta y los años sesenta», en AGUADO, Ana María, Mujeres, regulación de conflictos y cultura de paz,
Valencia, Universidad de Valencia, 1999, pp. 89-108.

P á g i n a | 51



5.1 Espacios de sociabilidad: las organizaciones femeninas de Amistad

Universitaria y HOACF

La sensibilización generalizada de la sociedad española respecto a la discriminación

femenina fue un elemento cada vez más significativo a la altura de los años sesenta. El nuevo

contexto de modernización, así como las influencias europeas e internacionales, habían

penetrado en el aparato franquista posibilitando ligeras modificaciones legales y una mayor

promoción de la mujer. De forma paralela, dentro del catolicismo asistimos a una crisis

religiosa agravada por la aceptación de una mayor pluralidad tras el Concilio Vaticano II, y la

remodelación de su discurso y acción, llevando a cabo una pérdida de su visibilidad y

capacidad de influencia tendiendo a hacia una radicalización de carácter progresista. Para el

caso de la mujer, las movilizaciones del Mayo del 68, así como el rechazo al ideal tradicional

de feminidad y la emergencia de una cultura juvenil rebelde, fueron factores que determinaron

el aumento de su movilización dentro del catolicismo progresista164.

Desde estas primeras acciones católicas, se evidencia una respuesta social crítica con

el franquismo que, con el tiempo, fue incorporando a mujeres de izquierda consolidando una

segunda ola feminista principalmente antifranquista. Entre estos primeros grupos, destaca la

creación en 1953 de la Asociación Española de Mujeres Universitarias compuesta por mujeres

con un carácter liberal y democrático demandando una mayor cultura para la mujer.

A su vez, en 1956 se consolida la agrupación Amistad Universitaria, aglutinando a

mujeres intelectuales procedentes del sector católico que tenían como objetivo una mayor

presencia de la mujer en la sociedad. Heredera de la anterior Liga Femenina de Orientación y

Cultura de 1931, y promovida por la Institución Teresiana, esta agrupación tenía como

elemento fundacional el acceso a una cultura superior para la mujer, organizando para ello

círculos de estudio, debates científicos, filosóficos o literarios, cine - clubs, así como cursos

de orientación profesional. Este afán por la formación femenina queda recogido en la carta de

convocatoria enviada en octubre de 1955 por su presidenta M.ª Ángeles Galino «cada día se

deja sentir más la necesidad de que las mujeres que pasaron por la Universidad se conozcan y

se traten. Hay muchos problemas profesionales, culturales y formativos a los que no podemos

seguir permaneciendo ajenas. De esto, y otras cuestiones con ello relacionadas, desearíamos

tratar contigo»165.

165 Convocatoria para el domingo 16 de octubre de 1955 firmada por M.ª Ángeles Galino. Texto extraído de:
GROVES, Tamar y FLECHA GARCÍA, Consuelo, «L’Asociación Amistad Universitaria (1955 -1974)», Annali
di Storia delle Università Italiane, 26 (2), p. 77.

164 MORENO, Mónica, «Cruce de identidades: masculinidad, feminidad, religión, clase y juventud en la JOC de
los años sesenta», Historia y Política, nº37, 2017, p. 151.

P á g i n a | 52



En estos espacios culturales de reflexión y estudio, se trataron temas centrados en la

cuestión de la mujer con lecturas de obras como Le Deuxiéme sexe de Simone de Beauvoir,

evidenciando las discusiones, objeciones y desacuerdos que estaban emanando desde dentro

de sectores católicos. A su vez, en estos ciclos de formación, se plantearon cuestiones como

«La mujer en la política contemporánea» o «La situación de la mujer en el derecho privado

español», con el coloquio de Mercedes Fórmica. Desde ámbitos literarios, también se trató la

«Discusión de la obra de Carmen Laforet La Mujer Nueva», con la posición disidente de su

protagonista Paulina al divorciarse y elegir valerse por sí misma viviendo de forma

independiente166. La celebración de estos ciclos culturales muestra el interés intelectual

existente en las españolas de los años cincuenta y sesenta por el cuestionamiento de su

subordinación. El acercamiento a propuestas y referentes culturales tanto a nivel nacional

como internacional, con planteamientos poco frecuentes en España que incidían en la

identidad personal de la mujer, les permitió un viraje sobre sí mismas para reflexionar sobre

quiénes eran, qué querían llegar a ser y cómo alcanzarlo. Estos ámbitos de reflexión y

autoconocimiento fueron un espacio de debate en el que estas mujeres pudieron alzar su voz

en un ambiente propio en el que compartir inquietudes, propuestas o expectativas personales,

que, con el tiempo llegarían a tener una repercusión pública.

A la altura de 1960 las conversaciones se centraron en el debate de la obra Nosotras

las solteras publicada por la socia fundadora Mary Salas donde argumentaba el hecho de no

«estar dispuesta a dejarse relegar al campo exclusivo de la familia»167. Las formas de

organización y los debates quedaron recogidas en su posterior obra publicada en 1993, De la

promoción de la mujer a la teología feminista: cuarenta años de historia. En ella, Mary Salas

señala cómo organizaban grupos pequeños para tratar temas concretos y exponer los

resultados de su estudio al público general, mostrando la diversidad y la confluencia de

opiniones centralizadas en dos elementos principales: la proyección de la mujer más allá del

matrimonio, y la importancia del trabajo profesional femenino siempre que este no fuera

motivo para descuidar otras responsabilidades.

A su vez, refleja la disparidad de opiniones existentes una vez que estas eran expuestas

a un público más amplio: «el trabajo en grupo era más fácil, pero, cuando tenían lugar las

exposiciones públicas, a veces adoptamos posturas antagónicas, y se producían debates muy

apasionados»168. La preocupación por esta formación social cobró mayor importancia desde la

intersección con los movimientos obreros de la AC.

168 SALAS, Mary, De la promoción de la mujer a la teología feminista, Madrid, Sal Terrae, 1993, p. 79.
167 SALAS, Mary, Nosotras las solteras, Op. Cit, p. 13.
166 Ibídem, p. 79.

P á g i n a | 53



En los primeros años de la dictadura, esta agrupación incorporó los planteamientos del

Movimiento Nacional contribuyendo a su defensa y difusión entre la sociedad; sin embargo,

desde los años sesenta, protagonizó un viraje hacia posturas democratizadoras respecto a la

Iglesia y con la sociedad. La problemática social quedó definitivamente integrada en sus

nuevos estatutos de 1959 con una conciencia obrera militante que articuló, desde las diversas

ramas masculinas (HOAC y JOC) y femeninas (HOACF y JOCF) una «correa de transmisión

del movimiento obrero»169.

En un origen, estas agrupaciones de mujeres se involucraron en la promoción de las

obreras y la difusión de la doctrina social de la Iglesia a través del denominado «compromiso

temporal», con la creación de centros parroquiales con una estructura propia170. Como refleja

Sara Martín, la implicación directa de estas mujeres procedentes de barrios obreros en estos

centros de formación, les permitió tomar conciencia como mujeres y como trabajadoras desde

un ejercicio de introspección, al mismo tiempo que muchas de ellas tuvieron un contacto

profundo con la cultura aprendiendo a leer y a escribir desde una formación religiosa171.

Los encuentros y actividades organizados por la HOACF, posibilitaron una reflexión

sobre los compromisos cotidianos a adquirir que, posteriormente, evolucionará en una toma

de conciencia sobre la desigualdad de la clase obrera; ejerciendo una implicación activa de

estas mujeres en las luchas obreras y laborales. Se puede afirmar que el establecimiento de

este tipo de sociabilidades cotidianas por parte de las trabajadoras, contribuyó a la

consolidación de una conciencia femenina, obrera y católica, dando muestra de su solidaridad

ante los conflictos. Ejemplo de ello es el papel activo llevado a cabo en las huelgas mineras de

Asturias en 1962, secundando protestas, distribuyendo alimentos entre las familias de los

obreros huelguistas, o colaborando en tareas logísticas172. Es precisamente la consolidación de

esa conciencia femenina lo que permitió su movilización, gracias a la puesta en común de

experiencias vitales similares que, con el tiempo, contribuyeron a plantear una oposición

progresiva a las contradicciones y desigualdades entre hombre y mujeres.

172 VAQUERO IGLESIAS, Julio Antonio: «Huelga e Iglesia: obreros cristianos, sacerdotes y obispos ante el
conflicto» en VEGA, Rubén (coord.): Hay una luz en Asturias. Las huelgas de 1962 en Asturias, Oviedo, Trea:
Fundación Juan Muñiz Zapico, 2002, pp. 215-242.

171 MARTÍN, Sara, «Con “A” de obrera: Hacia una «conciencia femenina» en el obrerismo católico español en la
segunda mitad del siglo XX», Res Gesta, 2018, nº 54, pp. 246-268.

170 El compromiso temporal hace referencia a las actuaciones de católicos en ámbitos laborales, familiares o
vecinales con el fin de que los obreros y obreras actuasen en la vida social, política y sindical con la finalidad de
transformar su realidad.

169 DE DIOS FERNÁNDEZ, Eider, «Trabajadoras, ¿católicas?, ¿feministas? Las mujeres de la JOC en el
tardofranquismo y la Transición», en BLASCO, Inmaculada (coord.), Mujeres, hombres y catolicismo en la
España Contemporánea: Nuevas visiones desde la historia, Tirant lo Blanch, 2008, pp. 242.

P á g i n a | 54



A su vez, el compromiso adquirido en los barrios, fue otro de los elementos que

motivó a las militantes de la HOACF a participar en el movimiento vecinal tejiendo una gran

red desde las asociaciones consolidadas a partir de 1964. Dentro de esta transformación en las

agrupaciones católicas hacia el compromiso obrero, se generaron tensiones entre el régimen y

la Iglesia, así como en las propias ramas y estructura eclesiástica que erosionaron el modelo

hegemónico del nacionalcatolicismo. Es en este momento de crisis y transmutación de la AC,

cuando la organización de mujeres de la HOACF comienza a experimentar una inmensa

contradicción que tuvo como base los ideales de género, ante la exponencial militancia

sindical, política y vecinal que las exhorta al espacio público; y la vigencia de los deberes de

madre y esposa que las recluía al hogar173. La implicación activa en las demandas obreras y

sociales así como sus propias experiencias personales y análisis de su realidad cotidiana,

generó una evolución en favor de la igualdad en muchas de sus militantes, centralizada en la

promoción de la mujer y el reclamo de una autonomía respecto a la autoridad masculina.

5.2 Del asociacionismo vecinal a la crítica feminista. El MDM y las asociaciones

de barrio

Desde finales de los años cincuenta la concienciación de la mayoría de mujeres sobre

su subordinación fue fruto de su propia experiencia en asociaciones de barrio, la lucha

antifranquista o la militancia política. Como señala Mary Nash, «por más que las teóricas

hubiesen analizado la cuestión, la dinámica feminista surgió de la base, de este proceso de

concienciación feminista a partir de lo cotidiano y de la creación de una identidad colectiva

de mujeres»174. Por ello, desde un origen político y con un carácter antifranquista, una de las

principales vías de concienciación fueron las redes informales entre las que destacan las

«mujeres de preso»175. Un colectivo de mujeres unido por el sufrimiento vivido en sus propias

carnes dentro del contexto punitivo y represivo del régimen, así como por el impacto

emocional provocado por el aislamiento respecto a sus familiares encarcelados. Es

precisamente desde la responsabilidad de sacar adelante a su familia acudiendo a las puertas

de las prisiones, donde surge entre ellas lazos de unión y apoyo mútuo en base a sus

experiencias comunes que, con el tiempo, contribuirán a crear una identidad como

175 Giuliana Di Febo establece esta concepción al concebirla como una categoría con carácter político debido a la
resignificación que llevaron a cabo estas mujeres del rol que les había sido impuesto y desarrollando un trabajo
de resistencia antifranquista. Véase: DI FEBO, Giuliana. Resistencia y movimiento de mujeres en España
1936-1976. Icaria, 1979.

174 NASH, Mary, «Las mujeres en el último siglo», En RUBIO, María Oliva, TEJEDA, Isabel (Eds.), 100 años
en femenino. Una historia de las mujeres en España, Acción Cultural Española, p. 48.

173 MARTÍN, Sara, «Militantes mudas. Usos de las fuentes orales en la construcción de la historia de las mujeres
de la HOACF» Revista Historia Autónnoma, 8, 2016, p. 106.

P á g i n a | 55



colectivo176. La puesta en común de estas experiencias y emociones compartidas, así como su

unión a favor de la liberación de sus maridos, fueron articulando una experiencia colectiva de

supervivencia en base al binomio represión-resistencia como un proceso de retroalimentación,

ya que «no sólo porque las mujeres que resisten sufren esa represión sino también porque, a la

inversa, la propia represión va a ser en muchos casos el desencadenante de la resistencia»177.

En este sentido, Giuliana Di Febo expone que esta resistencia femenina debe

considerarse como una respuesta individual y colectiva ante la tradicional representación

social y simbólica de políticas de género vigentes tanto en la discriminación laboral, la

supeditación de la mujer al marido o el confinamiento en el hogar como cuidadora178. Bajo

esta concepción se puede entender cómo desde la acción individual cotidiana de cuidar a sus

familiares encarcelados y luchar por su liberación, va surgiendo paulatinamente una

solidaridad colectiva que lleva a las mujeres a consolidar un proceso incipiente de

politización antifranquista. Ejemplo de ello es el testimonio de María Bautista relatando las

condiciones en las que las mujeres acudían a las cárceles a ofrecer ayuda a sus familiares:

En el 45 me detienen al que luego será mi marido, y a partir de ese momento

yo tomo conciencia política. […] Y en la puerta de la cárcel conozco a Eloísa Cuesta,

hermana de Santiago, también detenido, y nos ponemos de acuerdo para ir siempre

juntas a mover los expedientes y lo que fuera. El ambiente que se veía en las puertas

de las cárceles, sobre todo los primeros años, era de una desigualdad tremenda. Había

mujeres que iban humildemente vestidas, otras por supuesto que no, éstas disponían

de más dinero y aquello parecía una aristocracia proletaria. […] Durante 11 años

estuve haciendo este tipo de trabajo179.

Al igual que María, Toñita García narraba cómo desde la solidaridad comenzó a formar parte

de redes de ayuda a las familias de las presas:

Salí de la cárcel en el año 50. Empecé a visitar a todos los niños de mujeres

presas que yo conocía de la cárcel. Cuando ya me había ganado la confianza de todos

ellos, empecé a hablar con otras mujeres que también habían estado presas o que eran

familiares de presos. Hacíamos rifas y con el dinero que sacábamos, lo destinábamos

179 Testimonio de María Bautista, extraído de ROMEU, ALFARO, Fernanda, El silencio roto. Mujeres contra el
Franquismo, J. C. Producción, 1993, p. 157.

178 DI FEBO, Giuliana, «Resistencias femeninas al franquismo. Para un estado de la cuestión», Cuadernos de
historia contemporánea, vol. 28, 2006, p. 153-168.

177 YUSTA, Mercedes, «Las mujeres en la resistencia antifranquista, un estado de la cuestión», Op. Cit, 12(1),
2005, p.16.

176 ABAD, Irene, «Construcción política de una identidad: la" mujer de preso"», en SABIO, Alberto y
FORCADELL, Carlos (coord.) Las escalas del pasado: IV Congreso de Historia Local de Aragón (Barbastro,
3-5 de julio de 2003), Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2005. pp. 289-294.

P á g i n a | 56



para cuando los niños iban a ver a sus padres a la cárcel. Así comenzamos, sin

ninguna organización, pero lo hacíamos por solidaridad y por sentimiento180.

La conciencia femenina de estas mujeres, como define Temma Kaplan en base a la

asimilación de tareas de cuidados, las insertó en una contradicción al no poder cumplir con su

rol original de madres y esposas cuidadoras de sus familiares presos, empezando a cuestionar

las dinámicas que impedían su cumplimiento181. En este sentido, se puede afirmar que esta

conciencia femenina asimilada por las mujeres de preso les permitió salir a la calle sin

cuestionar de forma consciente el sistema de género, pero iniciando una disidencia ante el

modelo de feminidad que, ante la falta de respuestas franquistas, derivó en una resistencia

colectiva al franquismo.

De forma paralela a esta conciencia femenina, Irene Abad señala la existencia de otros

factores influyentes en la movilización de estas mujeres como el impacto psicológico que

generó el encierro de sus familiares en su realidad cotidiana permitiendo labrarles una

solidaridad de género182. Una de las principales funciones de estas mujeres era la de visibilizar

la situación de sus familiares encarcelados por cuestiones políticas que, con el tiempo, sirvió

de aglutinante para la movilización colectiva a favor de la amnistía, llevando a cabo

manifestaciones en las embajadas extranjeras, entrevistas, encierros en iglesias o recogidas de

firmas con peticiones al Gobierno183. Estas formas de actuación en masa evidencian la

evolución desde una primera ayuda individual a su familiares, hacia una lucha colectiva como

grupo de mujeres de distinta índole política, grupo social, edad y procedencia. El desarrollo

de esta colectividad dará como resultado un aumento de la participación activa en la oposición

antifranquista desde el enlace con grupos de mujeres heterogéneos para consolidar, en los

años setenta, un movimiento de mujeres antifranquistas organizado y agrupado en el

Movimiento Democrático de Mujeres (MDM) a finales de 1964.

En el contexto de represión y censura impuesto por el régimen de Franco, la

resistencia antifranquista se articuló desde la clandestinidad encabezada por la organización

política del PCE. Las mujeres militantes comunistas apenas tuvieron un papel reconocido

dentro de la organización, llevando a cabo un trabajo auxiliar con el cuidado del núcleo

familiar, y consolidando redes de asistencia y solidaridad junto con el resto de mujeres de

183 ABAD, Irene, «Construcción política de una identidad…» Op. Cit.

182 ABAD, Irene, En las puertas de prisión: de la solidaridad a la concienciación política de las mujeres de los
presos del franquismo, Icaria, 2012, p. 93.

181 KAPLAN, Temma, «Conciencia femenina y acción colectiva: el caso de Barcelona, 1910- 1918», en
AMELANG, James y NASH, Mary (eds.), Historia y género: las mujeres en la Europa moderna y
contemporánea, Valencia, Alfons el Magnànim, 1990, pp. 267-295.

180 Testimonio de Toñita García extraído de Ibídem, p.160.

P á g i n a | 57



preso. El contexto de transformación que estaba viviendo el PCE tras las masivas huelgas de

Asturias y la consolidación de CC.OO en 1964, generó un cambio en sus tácticas hacia la

reconsideración del aumento de la relación entre sus militantes de base y la clase obrera en su

conjunto. En este sentido, la importante labor asociativa que llevaron a cabo las comunistas y

las mujeres de preso, aglutinó de forma conjunta sus demandas de contar con una

organización propia, ante la frustración por parte de algunas de sus activistas del abandono de

la movilización de mujeres que, tras la salida de sus familiares de la cárcel, volvían a la esfera

privada del hogar.

Es entonces cuando surge a finales de 1964 la organización denominada Movimiento

Democrático de Mujeres (MDM) como agrupación autónoma, específica, plural e interclasista

necesaria para la consolidación de un frente de mujeres antifranquista184. Impulsado

principalmente por la militante del PCE Dulcinea Bellido, el MDM comenzó a organizarse

desde encuentros informales de puesta en común de ideas y lecturas colectivas como Le

Deuxiéme sexe, conformando una red de mujeres de distinta índole ideológica cuya actividad

se puede dividir en tres ámbitos principales como sintetiza Francisco Arriero. En primer lugar

señala la solidaridad y apoyo tanto a las personas presas como a sus familiares, con una

denuncia de la política represiva del régimen y combinando la lucha antifranquista con las

reivindicaciones sociales de mejoras de la calidad de vida en los barrios y la preocupación por

los problemas de las mujeres. A su vez, en el segundo ámbito desde una dimensión política,

se centró en erosionar el régimen franquista llevando a los barrios obreros la conflictividad

social a través de la movilización de las amas de casa mediante protestas y reclamación de

derechos y libertades democráticas. Por último, el MDM se embarcó en la lucha feminista a

partir de la vinculación de las reivinciaciones específicas femeninas de mujeres con la lucha

antifranquista185.

Desde sus inicios el MDM fue un espacio de aprendizaje político y feminista

estructurado a nivel nacional en pequeñas delegaciones de barrio prestando una atención

especial en la captación a las amas de casa, al concebir a la mujer como «un ser social

afectado por la ausencia de libertades generales y doblemente discriminada por su condición

185 ARRIERO, Francisco, «El movimiento democrático de mujeres: del antifranquismo a la movilización vecinal
y feminista », Historia, trabajo y sociedad, nº 2, 2011, p.40.

184 Cabe remarcar las fuertes reticencias dentro de los líderes del PCE a la hora de consolidar una organización
femenina dentro del partido ante la visión predominantemente masculina de la lucha antifranquista y la imagen
secundaria de la liberación de la mujer. En esta línea, además de la falta de apoyos dentro del PCE, el MDM tuvo
que lidiar con la problemática de la doble militancia y las críticas de feministas radicales como Lidia Falcón que
veían la militancia política como un obstáculo.

P á g i n a | 58



de mujer»186. Constituyéndose legalmente a través del «entrismo» en Asociaciones de Barrio

o Asociaciones de Amas de Casa o de Hogar afines al Movimiento, el MDM aprovechó la

Ley de Asociaciones del 24 de diciembre de 1964 para incrementar la politización y

movilización de mujeres en los barrios. Por ello, buscaron la forma de que el colectivo de

mujeres de amas de casa se sintiera útil e importante dentro de la movilización femenina a

través de manifestaciones, protestas o charlas en los barrios encaminadas a mejorar las

condiciones de vida desde reivindicaciones sociales y políticas cada vez más vinculadas al

discurso feminista.

Tras el fracaso en las dinámicas de entrismo, el MDM optó por actuar visiblemente

incitando a las vecinas a organizar protestas, boicots o peticiones a las autoridades pidiendo

mejoras en los salarios. En este sentido, se puede entender el aumento de la participación de

mujeres de clase obrera como fruto del contexto de malestar provocado por el desarrollismo,

industrialización, emigraciones del campo a la ciudad y el crecimiento urbano especulativo

con la creación de barrios obreros en malas condiciones, tanto de infraestructuras como de

recursos. Ante esta coyuntura, Pamela Radcliff señala que ese malestar cotidiano empujó a

crear asociaciones y buscar la solución colectiva al problema ante la incapacidad de las

instituciones franquistas, así como legitimó en cierto sentido la movilización ciudadana al

iniciarse en defensa del bienestar urbano alejado en un primer momento del ámbito político187.

El mensaje corporativista del régimen en relación a la ordenación familiar que situaba

a la mujer como cuidadora del hogar y de la familia, generó una serie de contradicciones para

las amas de casa que veían imposible cumplir con esa función propia de su condición

femenina. En este sentido, el asociacionismo de estas mujeres que traspasaron las barreras del

hogar y alcanzaron la esfera pública, supuso una readaptación del modelo femenino vigente

ya que «encontraron en la familia y en su condición de madres y esposas la única vía

“legítima” para acceder a sus derechos sin alterar las estructuras del régimen»188.Dentro de

esta movilización, se puede afirmar que el MDM fue un aglutinante para concienciar a las

mujeres de la necesidad de luchar por la igualdad de derechos creando asociaciones de amas

de casa propias repartidas por toda la geografía española, donde las mujeres se podían

188 SAENZ, Aritza, «Las amas de casa: Sujeto constructor de derechos durante el franquismo», Arenal: Revista
de historia de las mujeres, vol. 18, no 1, 2011, p. 215.

187 RADCLIFF, Pamela, «Las asociaciones y los orígenes sociales de la transición en el segundo franquismo», en
TOWNSON, Nigel (coords.) España en cambio: el segundo Franquismo, 1959-1975, Siglo XXI de España,
2009. pp. 141 -142.

186 GÓMEZ, Ana Belén, «Del antifranquismo al feminismo: la búsqueda de una nueva ciudadanía del
movimiento democrático de mujeres en la Transición democrática», Pasado y Memoria. Revista de Historia
Contemporánea, nº 13, 2014, p. 261.

P á g i n a | 59



movilizar desde los barrios como agentes de concienciación, al dotar de coherencia ideológica

al movimiento vecinal desde espacios seguros de participación social189.

En suma, se puede apreciar cierta retroalimentación entre el MDM y las asociaciones

de barrio, ya que estas últimas, sirvieron de plataforma para la paulatina toma de conciencia

de feminista para la mayor parte de mujeres obreras, al proclamar demandas sustentadas bajo

principios sociales básicos de supervivencia. Estas demandas favorecieron una dinámica

asociativa favorable al desarrollo de un movimiento de mujeres en masa que incentivó el

aprendizaje social y la eclosión del movimiento feminista a mediados de los setenta190.

Como ya se ha expuesto con anterioridad, la oleada feminista que emergió en Europa a

mitad de los años sesenta al calor de los nuevos movimientos sociales, las aspiraciones de

cambio que trajo consigo el Mayo del 68, y las publicaciones de obras significativas como Le

Deuxième Sexe o The Femenine Mystique; reavivaron el debate feminista con críticas al

comportamiento sexista de las organizaciones de la Nueva Izquierda. Esta coyuntura sirvió de

aprendizaje a las mujeres españolas al hacer inteligible su malestar con «conceptos que ponían

palabras a experiencias previas comunes y que les permitían, a partir de la unión con otras

mujeres, cuestionar las múltiples formas de poder que imbricaban el sistema creando vínculos

de sororidad desde un movimiento genuino que les era propio»191.

De esta forma, además de los contactos con grupos de mujeres de preso y partidos

políticos, Dulcinea Bellido y Carmen Rodríguez, fortalecieron los vínculos con intelectuales

comunistas organizando tertulias en 1964 dirigidas por Eva Forest a las que asistieron jóvenes

universitarias como Cristina Almeida o Manuela Carmena. Reuniones en las que se leía de

forma colectiva las obras de Beauvoir y se debatía sobre la problemática que sufría la mujer.

La evolución de las primeras reivindicaciones políticas hacía un discurso feminista se

materializó en la revista La mujer y la lucha creada en 1967 como órgano de expresión

alternativo a las revistas femeninas de belleza y cuidados en el que verbalizar la sensación de

malestar generalizada. Los números de la revista eran difundidos de forma clandestina entre

191 BLASCO, Sandra, «Entre la euforia y el desencanto: El significado de la autonomía en la construcción de
subjetividades feministas en Aragón (1977-1985)», Arenal: Revista de historia de las mujeres, vol. 27, nº1,
2020,p. 99.

190 NASH, Mary, «La construcción de una cultura política desde la legitimidad feminista ...)», p. 289

189 GARCÍA, Mª Carmen: «Marginalidad, movimientos sociales, oposición al franquismo. Palomeras, un barrio
obrero de Madrid, 1950-1980» en TUSELL, ALTED, Alicia y ABDÓN, Mateos (coords.), La oposición al
régimen de Franco. Tomo II. Madrid: UNED, 1991, pp. 269-285.

P á g i n a | 60



las trabajadoras, centros escolares, mujeres de barrio o espacios de asociación; favoreciendo

el debate y el despertar de una conciencia entre las mujeres192:

Puede que haya personas a quienes esta cuestión haga sonreír escépticamente.

[…] Nosotras no sonreímos cuando vamos al mercado y vemos los precios subir en la

misma proporción que nuestro bolsillo disminuye, […] cuando la maternidad se

convierte en una carga por la falta absoluta de medios sociales. Tampoco sonreímos

esperando en la reclusión de nuestro hogar la llegada del marido y de los hijos como

único vínculo de unión con el resto de sociedad, mientras sentimos como nuestra

personalidad, todas nuestras capacidades humanas se diluyen en la nada193.

El cuestionamiento de las relaciones de género vigentes, derivó en un debate dentro

del MDM sobre los objetivos a seguir, con una clara separación entre sus militantes que

derivó en la construcción de una identidad de género encaminada al feminismo. Se debe tener

en cuenta que a diferencia del feminismo europeo originado en países democráticos, en

España el contexto dictatorial que prohibía la existencia de organizaciones disidentes al

régimen, unido a la agravante falta de libertades, imposibilitaba en gran medida la

consolidación de un movimiento feminsita como tal194.

Sin embargo, la confluencia en el MDM de una nueva generación de jóvenes

militantes procedentes de las bases cristianas de las HOACF y JOCF, mujeres socialistas o de

extrema izquierda; generó un nuevo proceso de aprendizaje en clave feminista desde el cruce

de identidades católicas y obreras resignificando y flexibilizando las identidades de género a

finales de los años sesenta y principios de los setenta195. El reto de adecuar el discurso de clase

con el incipiente marco de género consolidando desde la reflexión personal de las lecturas

feministas norteamericanas, y su experiencia colectiva, quedó reflejado en las principales

dirigentes del MDM como Dulcinea Bellido o Mercedes Comabella, así como en su boletín

oficial La mujer y la lucha:

195 MORENO, Mónica, «Cruce de identidades…»,Op. Cit, p. 147 -176.

194 Fernando Arriero señala cómo esta prohibición de partidos de la oposición generó una unión de los
movimientos en lucha de las libertades, entre los que se encuentran las movilizaciones femeninas, con una clara
vinculación partidista provocando un fuerte mimetismo que dificultaría el viraje plenamente feminista de
movimientos de mujeres como el MDM. Véase: ARRIERO, Francisco, «El movimiento democrático de mujeres
(...)», Op. Cit, p.52.

193 «Una publicación nueva para una mujer nueva», La mujer y la lucha, enero de 1969, p.1. Véase Anexos.
Ilustraciones 31 y 32.

192 GONZÁLEZ, Teresa, «De la asociación de amas de casa al movimiento feminista», En ACOSTA, Elena (c
oord.), XXIII Coloquio de Historia Canario-Americana, Las Palmas de Gran Canaria: Universidad de la Laguna,
2020, p. 6.

P á g i n a | 61



¿Habéis sentido alguna vez, esa sensación de angustia, de inutilidad, ese vacío

que sufren millones de mujeres cuyo mundo se ha visto siempre limitado por las

paredes de un hogar? Pues eso según Betty Friedan, es el «problema que no tiene

nombre»196.

En el camino tortuoso del sector que apostó por el feminismo dentro del MDM el año

1970 marcó un antes y un después al celebrar su primera reunión general y compaginar

oficialmente la lucha por los presos políticos y la amnistía con la cuestión de género. A su

vez, la declaración en 1975 del Año Internacional de la Mujer por parte de la ONU, generó

una importante polémica dentro de las organizaciones feministas españolas ante el temor de

que la SF, amparada por el Gobierno, pudiera instrumentalizar dicha celebración con la

finalidad mostrar una imagen renovadora del Gobierno ante el panorama internacional. En

este sentido el MDM fue una de las principales organizaciones en denunciar su farsa y

potenciar la creación de una Plataforma de Organizaciones de Mujeres para forzar la legalidad

y suponer una alternativa a la imagen artificial que la SF quería implantar197.

A finales de 1975, se desarrollan las I Jornadas por la Liberación de la Mujer con un

gran éxito de participación femenina y con un destacable papel del MDM, sembrando el

debate feminista encauzado hacia la difícil situación que se vivía en España. Las distintas

agrupaciones que participaron en el debate, evidencian la existencia de una pluralidad de

sensibilidades feministas dispares y divergentes en sus propuestas como señala Amparo

Moreno, con una perspectiva reformista del MDM, un feminismo socialista de la mano de

partidos como el PSUC o el PTE, un feminismo radical personalizado en la figura de Lidia

Falcón o desde una posición independiente como el Moviment de Dones o miembros de las

HOAC198. A pesar de las disidencias, las 500 mujeres que formaron parte de los debates,

estuvieron unidas por la convicción de alcanzar puntos de encuentro orientados a lograr la

liberación femenina. Esta notoria evolución en clave feminista, debe entenderse bajo el

parámetro del aprendizaje previo de estas mujeres a través de espacios de socaibilidad que les

permitieron un acercamiento directo con los discursos feministas. Sus experiencias

compartidas a través de redes de sociabilidad y solidaridad como el MDM, favorecieron el

reconocimiento de su desigualdad por razones de sexo llegando a consolidar una conciencia

de carácter feminista que terminará por aglutinar las demandas de cambio a modo de

vindicación feminista tras la muerte del dictador.

198 MORENO, Amparo, Mujeres en lucha, Op. Cit, p. 24.

197 GONZÁLEZ, Teresa, «De la asociación de amas de casa al movimiento feminista», En XXIII Coloquio de
Historia Canario-Americana, Cabildo Insular de Gran Canaria, 2020, p. 10.

196 «El problema que no tiene nombre», La Mujer y la lucha. Marzo, nº12, p. 1, 1969, Recuperado de Ibídem, p.
54.

P á g i n a | 62



6. CONCLUSIONES

El estudio de las tensiones discursivas generadas durante el régimen franquista,

permite comprobar la instrumentalización llevada a cabo sobre el cuerpo de la mujer. Desde la

construcción de un modelo de feminidad basado en la sumisión y la dependencia al orden

masculino, el franquismo trató de encapsular a la mujer a las tareas que supuestamente le eran

dadas de forma natural en base al binomio «maternidad y cuidados». La construcción de este

orden simbólico unitario, pautaba tanto las normas de comportamiento, como la sociabilidad,

estética, emociones y pensamiento femenino. Esta construcción machista y excluyente de la

feminidad, buscó su justificación desde el nacionalcatolicismo, configurando una sociedad

jerarquizada y orquestada bajo un entramado de leyes y concepciones culturales que

supeditaban a la mujer al último eslabón de la sociedad. Haciendo un uso estratégico de la

educación, la cultura y los medios de información; el franquismo difundió de forma

sistemática el modelo de nueva mujer española reina del hogar incidiendo directamente en la

realidad cotidiana de las mujeres del momento. La asimilación y naturalización directa e

indirecta de este modelo, obstaculizó en cierta forma el desarrollo de su reformulación,

agravada por el contexto de posguerra en el que se encontraba el país.

A pesar de esta coyuntura, hubo mujeres que dentro de los márgenes de actuación del

régimen, problematizaron y cuestionaron el rol de pasividad que le había sido atribuido a la

mujer. En este sentido, los tímidos avances aperturistas así como la posición social elevada de

estas primeras mujeres, posibilitaron un diálogo intelectual con el pensamiento feminista

extranjero de mujeres como Simone de Beauvoir o Betty Friedan. Estos lazos reflexivos con

nuevos referentes, permitieron la identificación de la construcción abstracta de dicho modelo

de feminidad, allanando el camino para su decodificación desde los parámetros de actuación

permitidos por el franquismo. En este sentido, mujeres como María Laffitte, Mercedes

Fórmica, Mary Salas o Lilí Álvarez, hicieron uso de su estatus y entorno privilegiado para

establecer líneas teóricas de deconstrucción del modelo abstracto de feminidad, así como

iniciar debates y diálogos sobre la necesidad de transformar la sociedad desde la modificación

de una legislación obsoleta y represiva.

Tras esta temprana identificación de la implantación de un modelo de feminidad rígido

y reductor que limitaba las proyecciones personales y profesionales de la mujer, los debates,

cada vez más extendidos, insistieron en la búsqueda de la promoción femenina destacando su

individualidad alejada de la construcción identitaria configurada desde una óptica masculina.

P á g i n a | 63



En la coyuntura de finales de los cincuenta e inicios de los años sesenta, las

transformaciones socio-sexuales, culturales y estético-simbólicas, propiciaron una toma de

conciencia sobre la posibilidad de horizontes femeninos alejados de la maternidad y el hogar.

Es en este sentido cuando se hace palpable la necesidad de que las mujeres como colectivo

perciban el lugar que están ocupando en la sociedad y sean conscientes de la subordinación a

la que están siendo sometidas. De esta forma, se destaca la importancia de las palabras a la

hora de nombrar el sentimiento de malestar generado por una ambivalencia emocional fruto

de la doble moral surgida por los cambios generados por la nueva sociedad de consumo y la

pervivencia de los enfoques tradicionales. Este malestar generalizado entre las mujeres fue lo

que Betty Friedan denominó «el problema que no tiene nombre», provocado por la

mistificación de la feminidad. Es precisamente la identificación de este malestar común, el

engranaje que posibilitó la problematización de la situación de la mujer en España, formando

una cadena de diálogos y experiencias compartidas que posibilitaron la toma de conciencia de

carácter feminista.

Dentro de esta toma de conciencia, se han destacado dos vías principales que

encauzaron el devenir feminista en el tardofranquismo. En primer lugar, se evidencia la

importancia que tuvo el entorno como medio que posibilitó la toma de conciencia feminista

entre una élite intelectual de mujeres. Fue gracias a la oportunidad brindada por su entorno

acomodado, lo que permitió que obtuvieran una formación amplia y nutrida en intercambios

culturales y diálogos extranjeros que potenciaron sus reflexiones, inquietudes y

preocupaciones dirigidas a la problemática de la mujer. Por otro lado, se ha establecido como

segunda vía de concienciación feminista la experiencia colectiva emergida de la práctica

compartida de asociacionismo femenino fruto de la movilización de masas canalizada a través

de agrupaciones de diversa procedencia como la HOACF o el MDM. A pesar de las notables

diferencias entre ambas vías, se ha establecido como punto de unión la importancia que tuvo

el discurso como aglutinante y resignificador de las problemáticas comunes femeninas y el

despertar de una conciencia feminista. En este sentido, la lectura de obras extranjeras

impregnó los debates intelectuales gracias al intercambio de opiniones en un entorno

acomodado, así como traspasó la esfera elitista para adentrarse en los espacios de sociabilidad

cotidianos, impregnando la movilización femenina y dotando de significado a sus

experiencias compartidas.

P á g i n a | 64



Dentro de esta doble vía de concienciación, se ha tratado de romper con la tradicional

dicotomía existente entre lo público y lo privado para evidenciar la porosidad de ambos

mundos en constante ebullición, transferencia e intercambio. De esta forma, los puntos de

unión se evidencian en las interacciones e inquietudes emanadas del SESM por aproximarse a

la amplia realidad de las españolas a través de sus estudios sociológicos, así como la puesta en

común de experiencias compartidas a través de espacios de encuentro que dotaron de

inteligibilidad, gracias a las nuevas reformulaciones feministas, al malestar sufrido por las

mujeres. Desde el conocimiento de la situación de la mujer a través de estudios sociológicos y

la identificación del letargo en el que se encontraban las jóvenes españolas, hasta las lecturas

colectivas de obras referentes del feminismo en espacios católicos de Amistad Universitaria o

sectores de izquierda como el MDM; se articuló el germen de una conciencia colectiva de

carácter feminista que llegará a eclosionar durante la Transición.

Como se evidencia a lo largo del trabajo, la canalización de estos debates y el

posterior desarrollo de una conciencia feminista, fue posible gracias al reconocimiento del

malestar generalizado y la necesidad de crear espacios de participación propiamente

femeninos dentro de los movimientos de masa de mujeres de distinta índole. A pesar de la

diversidad identitaria, se puede afirmar que las agrupaciones de mujeres consolidaron redes

asociativas a modo de cauces de concienciación en los que exponer sus inquietudes,

problemáticas y aspiraciones; aunando una lucha colectiva desde la preocupación por sus

barrios o familiares encarcelados como elemento canalizador para su movilización.

Desde las primeras demandas individuales , el desarrollo del pensamiento feminista en

España canalizó el malestar sufrido por las mujeres para consolidar una identidad colectiva

enraizada en la solidaridad y experiencias compartidas. Esta identidad sirvió de vía para que

muchas de ellas prosiguiesen sus movilizaciones a través de propuestas iniciadas por el

catolicismo progresista de la HOACF o el antifranquismo del MDM, como espacios

reveladores de sus desigualdades. Estas agrupaciones se conciben desde una perspectiva

posibilitadora no instrumentalista, contribuyendo a la evolución de las reivindicaciones

feministas, aunadas y respaldadas por la identidad colectiva que habían conformado desde la

solidaridad. Como afirma Mary Nash se puede entender cómo desde mediados del siglo XX

en España se articuló un despertar feminista que «surgió como una respuesta individual y

colectiva contra el régimen de Franco como sistema político dictatorial y, también, contra la

misoginia y la discriminación sexista inherente en el sistema jurídico y político patriarcal»199.

199 NASH, Mary, «La construcción de una cultura política desde la legitimidad feminista durante la Transición
política democrática», en AGUADO, Ana y ORTEGA, Teresa (Eds). Feminismos y antifeminismos. Culturas
políticas e identidades de género en la España del siglo XX, Universitat de València, 2011 p. 285

P á g i n a | 65



7. BIBLIOGRAFÍA

7. 1 Fuentes primarias

ÁLVAREZ, Lilí, «Responden las mujeres», El Ciervo, Año 10, nº 92, febrero de 1961.

- «La valoración del ama de casa, clave para el destino femenino», Cuadernos para el

Diálogo, número extraordinario sobre la mujer (1965 1970), 1965, pp. 28-30.

- «Prólogo», La Mística de la Feminidad, Barcelona, Sagitario, 1965.

ARANA, Arana, «Los condicionamientos sociales de la educación femenina», Cuadernos
para el Diálogo, número extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, pp. 9 -11.

BOFILL, Mireia, FABRA,María Luisa,SALLÉS Anna VALLÉS, Elisa y VILLARRAZO
Pilar, La mujer en España, Barcelona: Ediciones de Cultura Popular, 1967.

CAMPO ALANGE, María, María Blanchard, Madrid, Hauser y Menet, 1944, p.64

- La secreta guerra de los sexos, Madrid, Revista de Occidente, 1948.

- La mujer como mito y como ser humano, Madrid, Taurus, 1961.

- La mujer en España. Cien años de su historia: 1860-1960, 1964, Aguilar.

- (et.al) «Habla la mujer. Resultado de un sondeo sobre la juventud actual», Cuadernos
para el Diálogo, Madrid, 1967, pp. 11-12.

- Mi atardecer entre dos mundos. Recuerdos y cavilaciones. Madrid, Planeta, 1983.

CAPMANY, María “Aurelia”, «La mística de la feminitat», Presència, 3 de julio de 1965.

- «La mujer en Cataluña, consciencia y actuación», Cuadernos para el Diálogo, número

extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965,

DE LA GÁNDARA, Consuelo, «Promoción cultural», Cuadernos para el Diálogo, número

extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, 12- 13.

FALCÓN, Lidia, Mujer y Sociedad. Análisis de un fenómeno reaccionario, Barcelona,

Editorial Fontanella, 1969.

FORMICA, Mercedes, Reseña de: Simone de Beauvoir: Le Deuxiéme Sexe. I les faits et les

Mythes. Paris, 1949. N.R.F, Gallimard, 27, 395 páginas. Revista de Estudios políticos, 1950,

vol. 29, nº 49, pp. 268 -269.

MARTÍN GAITE, Carmen, «La influencia de la publicidad en la mujer», Cuadernos para el

Diálogo, número extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, pp. 38 -39.

P á g i n a | 66



NARVIÓN, Pilar, «La mujer en la sociedad del bienestar», Cuadernos para el Diálogo,

número extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, pp. 40 -42.

NOGUÉS, Carmen, «El Plan de Desarrollo económico y la mujer», Cuadernos para el

Diálogo, número extraordinario sobre la mujer, diciembre 1965, pp. 49 -51.

- «El domicilio conyugal», ABC, 11 de noviembre de 1953.

- «Situación jurídica de la mujer española», Argensola, 1954.

RODRÍGUEZ, Rafaela: «¿Hacia qué mujer vamos?». Eidos, Cuadernos de la Institución

Teresiana, Revista de investigación e información cultural, n.º 3, julio-diciembre 1955, pp.

52-74.

SALAS, Mary, Nosotras las solteras, Barcelona, Juan Flors Editor, 1959.

- «Declaración femenina», El Ciervo, febrero de 1961.

- «La mujer soltera en España», Cuadernos para el Diálogo, número extraordinario

sobre la mujer, Diciembre, 1965, pp. 26 -28.

- «Acto en memoria de María Campo Alange», en Asociación Española de Mujeres

Universitarias (ed.), María Campo Alange: In memoriam, Madrid, Asociación

Española de Mujeres Universitarias, 1986.

SESM, Habla la mujer. Resultados de un sondeo en la población actual. Madrid, Cuadernos
para el Diálogo, 1967.

SUÁREZ, Mª Luisa, «Condición jurídica y realidad social», Cuadernos para el Diálogo,
número extraordinario sobre la mujer, diciembre, 1965, p. 22- 25.

- Revistas

Cuadernos para el Diálogo, nº 1, Madrid, 1963.

El Ciervo, nº80, Barcelona, diciembre,1959.

El Ciervo, n.º 92, Barcelona, diciembre, 1961

Medina, nº210, febrero, 1945.

«Una publicación nueva para una mujer nueva», La mujer y la lucha, enero de 1969.

«El problema que no tiene nombre», La Mujer y la lucha, marzo, nº12, p. 1, 1969

Y. Revista de la mujer nacional sindicalista, nº 83, diciembre 1944.

Y. Revista de la mujer nacional sindicalista, nº 53, junio 1942.

P á g i n a | 67



7.2 Fuentes secundarias

ABAD,BUIL Irene, «Las mujeres de presos republicanos: movilización política nacida de la

represión franquista», Fundación 1º de Mayo, 2004, pp. 5- 30.

- «Construcción política de una identidad: la" mujer de preso"», en SABIO, Alberto y

FORCADELL, Carlos (coord.), Las escalas del pasado: IV Congreso de Historia

Local de Aragón (Barbastro, 3-5 de julio de 2003), Instituto de Estudios

Altoaragoneses, 2005. pp. 289-294.

- «Las dimensiones de la “represión sexuada” durante la dictadura franquista», Revista

de historia Jerónimo Zurita, nº 84, 2009, pp. 65 -86.

- En las puertas de prisión: de la solidaridad a la concienciación política de las

mujeres de los presos del franquismo, Icaria, 2012.

ABELLA, Rafael. La vida cotidiana bajo el Régimen de Franco, Madrid, Temas de Hoy,

1996.

ALTUNA, Maialen y Miren LLONA, «Privilegios, fisuras y disidencias corporales.

Subjetividades femeninas de resistencia en el franquismo», Ayer, vol.126, nº2, 2022, p. 23-48.

ÁLVAREZ, Carlota, «La construcción de la identidad de las mujeres de los presos políticos

(1959–1977)», Hispanis Nova, 2019, nº 17, pp. 124-154.

ARBAIZA, Mercedes, «Dones en Transició: el feminismo como acontecimiento emocional»,

ORTEGA María Teresa et. al (eds.), Mujeres, dones, Mulleres, Emakumeak. Estudios sobre la

historia de las mujeres y del género, Cátedra, 2019, pp. 267 - 286.

- «El malestar de las mujeres en España (1956 -1968)», Arenal. Revista de Historia De

las Mujeres, vol. 28, nº2, 2021, pp.415 - 445.

ARCE, Rebeca, «De la mujer social a la mujer azul: la reconstrucción de la feminidad por las
derechas españolas durante el primer tercio del siglo XX », Ayer, 2005, pp. 247 - 272.

ARRIERO, Francisco, «El movimiento democrático de mujeres: del antifranquismo a la

movilización vecinal y feminista », Historia, trabajo y sociedad, nº 2, 2011, pp. 33 - 62.

- El Movimiento Democrático de Mujeres. De la lucha contra Franco al feminismo

(1965 -1985), Catarata 2016.

BARRERA, Begoña, María Laffitte. Una biografía intelectual. Sevilla, Editorial Universidad
de Sevilla, 2015.

P á g i n a | 68



- «María Laffitte: La resistencia desde el pensamiento feminista», Essais. Revue
interdisciplinaire d’Humanités, nº 9, 2016, pp. 24-37.

- «Ciencia, arte y feminismo: perfiles de la trayectoria intelectual de María Laffitte»,

Arenal: Revista de historia de las mujeres, 2016, vol. 23, nº 2, pp. 431-459.

BENERÍA, Lourdes, Mujer, economía y patriarcado durante la España franquista,

Anagrama, 1977.

BEORLEGUI, David, «Rememorando el devenir feminista. Memoria y subjetividad política
de la segunda ola del feminismo en el País Vasco», Arenal: Revista de historia de las mujeres,
27 , nº 1, 2020.

BLASCO, Sandra, «Entre la euforia y el desencanto: El significado de la autonomía en la

construcción de subjetividades feministas en Aragón (1977-1985)», Arenal: Revista de

historia de las mujeres, vol. 27, nº 1, 2020, pp. 95 -124.

BLASCO, Inmaculada, «Sección Femenina y Acción Católica: la movilización de las mujeres
durante el franquismo». Gerónimo de Uztariz, 2005, nº 21, pp. 55 - 66.

- «Feminismo católico», Historia de las mujeres en España y América Latina. Del siglo
XX a los umbrales del XXI, vol. 4, 2006, pp.55 -75.

- «Definir y explicar el feminismo histórico: Debates y propuestas de análisis desde la
historia», Feminismos: contribuciones desde la historia. Prensas de la Universidad de
Zaragoza, 2014. pp. 267-289.

BORREGUERO, Concha, CATENA, Elena, GÁNDARA, Consuelo de la y SALAS, Mary:
La mujer española de la tradición a la modernidad (1960-1980). Madrid, Técnos, 1986

BOTTI, Alfonso (dir.), «Mujeres de Ley: del tardofranquismo a los inicios de la transición a

la democracia», Spagna contemporanea, Edizioni DellÓrso Instituto di Studi Srorichi

Gaetano Salvemin, nº. 55, 2019, pp. 9 - 252.

BRAIDOTTI, Rosi, Feminismo, Diferencia Sexual y Subjetividad Nómada, Barcelona,

Gedisa, 2004.

CENARRO, Ángela, «La Falange es un modo de ser (mujer): discursos e identidades de

género en las publicaciones de la Sección Femenina (1938 -1945)», Historia y Política, 37,

2017, 91-120.

CUEVAS, Tomasa, Testimonios de mujeres en las cárceles franquistas, Institución de

Estudios Altoaragoneses, 2004.

P á g i n a | 69



DE DIOS FERNÁNDEZ, Eider, «Trabajadoras, ¿católicas?, ¿feministas? Las mujeres de la

JOC en el tardofranquismo y la Transición», en BLASCO, Inmaculada (coord.), Mujeres,

hombres y catolicismo en la España Contemporánea: Nuevas visiones desde la historia,

Tirant lo Blanch, 2008, pp. 235 - 255.

DÍAZ FREIRE, José Javier, «Cuerpo a cuerpo con el giro lingüístico», Arenal, vol. 14, nº1
2007, pp. 5- 29.

DÍAZ, Pilar, «La lucha de las mujeres en el tardofranquismo: los barrios y las fábricas»,

Gerónimo de Uztariz, 2005, nº 21, pp. 39-54.

DI FEBO, Giuliana, Resistencia y movimiento de mujeres en España 1936-1976, Icaria, 1979.

- La Santa de la Raza: Teresa de Ávila: un culto barroco en la España franquista,
1937-1962, Barcelona, Icaria, 1988 pp. 25 - 28.

- Ritos de guerra y de victoria en la España franquista, Desclée de Brouwer, Bilbao,

2002.

- «Resistencias femeninas al franquismo. Para un estado de la cuestión», Cuadernos de

historia contemporánea, vol. 28, 2006, p. 153-168.

- «La Cuna, la Cruz y la Bandera», en MORANT, Isabel, (Dir.), Historia de las mujeres

en España y en América Latina. Del siglo XX a los umbrales del siglo XXI, Vol. 4,

Madrid, Cátedra, 2006, pp. 217-238.

DOÑA, Juana, Desde la noche y la niebla. Mujeres en las cárceles franquistas, Omegalfa,

2019.

FERREE, Myra M. y MUELLER, Carol M. «Feminism and the women’s movement: A
global perspective», The Blackwell Companion to Social Movements, Mablen (MA),
Blackwell, 2004, pp. 576-607.

FOLGUERA, Pilar (coord..), El feminismo en España. Dos siglos de historia, Editorial Pablo

Iglesias, 2022.

FÓRMICA, Mercedes, Escucho el silencio, Barcelona, Planeta, 1983.

- Pequeña historia de ayer, Memorias (1931 -1958), Renacimiento, 2002.

FRANCÉS, M. Ángeles, «Reina por un día: la construcción de género durante el
Franquismo», Cuestiones de género de la igualdad y la diferencia, nº8, 2013, pp. 223 -240.

GARCÍA, Amelia, «Identidad cultural y espacios de actuación: las propuestas del feminismo
conservador catalán», Arenal: Revista de Historia de las Mujeres, vol. 15, nº 2, 2008.

P á g i n a | 70



GARCÍA FERNÁNDEZ, «Representations of Motherhood in Late Francoist Spain: from
Catholic Discourses to Early Feminist Critiques», Feminismo/s, nº41 (2023), pp. 131-157.

GARCÍA, Mónica, Dos en una sola carne. Matrimonio, amor y sexualidad en la España
franquista. (1939-1975), Comares, 2022.

GARCÍA NIETO, Mª Carmen, «Marginalidad, movimientos sociales, oposición al

franquismo. Palomeras, un barrio obrero de Madrid, 1950-1980» en TUSELL, ALTED, Alicia

y ABDÓN, Mateos (coords.), La oposición al régimen de Franco. Tomo II, Madrid: UNED,

1991, pp. 269-285.

GODAYOL, Pilar, «Ensayos feministas censurados durante el tardofranquismo: Maria
Aurèlia Capmany, Lidia Falcón y Amparo Moreno», Bulletin of Spanish Studies, vol. 98, nº 4,
2021, pp. 557-582.

GÓMEZ, Ana Belén, «Del antifranquismo al feminismo: la búsqueda de una nueva

ciudadanía del movimiento democrático de mujeres en la Transición democrática», Pasado y

Memoria. Revista de Historia Contemporánea, nº 13, 2014, pp. 251 - 270.

GONZÁLEZ, Enrique, Las rapadas. El franquismo contra la mujer, Siglo XXI, 2012.

GONZÁLEZ, Teresa, «De la asociación de amas de casa al movimiento feminista», En XXIII

Coloquio de Historia Canario-Americana. Cabildo Insular de Gran Canaria, 2020. pp. 1 -16.

GROVES, Tamar y FLECHA GARCÍA, Consuelo, «L’Asociación Amistad Universitaria

(1955 -1974)», Annali di Storia delle Università Italiane, vol. 2,nº26, pp. 73 -89.

ILLOUZ, Eva, El consumo de la utopía romántica. El amor y las contradicciones culturales

del capitalismo, Katz Editores, 2008.

JOLY, Maud: «Las violencias sexuadas de la guerra civil española: paradigma para una

lectura cultural del conflicto», Historia Social, nº 61, 2008, p.p. 89- 117.

KAPLAN, Temma, «Conciencia femenina y acción colectiva: el caso de Barcelona, 1910-

1918», en AMELANG, James y NASH, Mary (eds.), Historia y género: las mujeres en la

Europa moderna y contemporánea, Valencia, Alfons el Magnànim, 1990, pp. 267-295.

LERNER, Gerda, La creación de la conciencia feminista. Desde la Edad Media hasta 1870,

Katakrak, 2019.

LEVINE, Linda, WALDMAN, Gloria, Feminismo ante el franquismo:entrevistas con

feministas de España, Miami, Florida, Ediciones Universal, 1980.

P á g i n a | 71



LLONA, Miren, Entre señorita y garçonne. Historia oral de las mujeres bilbaínas de clase
media (1919-1939), Málaga, Universidad de Málaga, 2002.

- «El feminismo católico en los años veinte y sus antecedentes ideológicos», Vasconia.
Cuadernos de Historia-Geografía, nº 25, 1998, pp. 283 -299.

MARTÍN GAITE, Carmen, Usos amorosos de la postguerra española, Anagrama, 2003.

MARTÍN, Sara, «Militantes mudas. Usos de las fuentes orales en la construcción de la

historia de las mujeres de la HOACF», Revista Historia Autónoma, nº8, 2016, pp. 101 -114.

- «Con “A” de obrera: Hacia una «conciencia femenina» en el obrerismo católico

español en la segunda mitad del siglo XX», Res Gesta, 2018, nº 54, pp. 246-268.

MARTÍNEZ, Francisco, «Maternidad y primer franquismo», Revista de Comunicación y

Salud, nº7, 2017, pp.151-172.

MOLINERO, Carme, «Mujer, franquismo, fascismo. La clausura forzada en un mundo
pequeño», Historia Social, nº 30, 1998, pp. 97 -117.

MOLYNEUX, Maxine, Movimientos de mujeres en América Latina. Estudio teórico
comparado, Madrid, Ediciones Cátedra/Universidad de Valencia, 2003.

MONTERO GARCÍA, Feliciano, La Iglesia: de la colaboración a la disidencia (1956-1975),
Encuentros Ediciones, 2009.

MORAGA, Mª Ángeles, «Notas sobre la situación jurídica de la mujer en el franquismo»,
Feminismo/s, 2008, pp.229 -252.

MORCILLO, Aurora, «Españolas, con, contra, bajo, (d)el franquismo»,, Desacuerdos: sobre
arte, políticas y esfera pública en el Estado español, vol. 7, 2012. pp. 42 - 54.

- En cuerpo y alma. Ser mujer en tiempos de Franco. Siglo XXI de España, 2015.

MORENO, Amparo, Mujeres en lucha. El movimiento feminista en España, Anagrama, 1977.

MORENO-SECO, Mónica, «De la caridad al compromiso: las mujeres de Acción Católica

(1958-1968)», Historia contemporánea, nº 26, 2003, pp 239 -265.

- (et. al) Manifiestos feministas. Antología de textos del movimiento feminista español

(1965-1985). Universidad de Alicante, 2005.

- «Cristianas por el feminismo y la democracia. Catolicismo femenino y movilización

en los años setenta», Historia social, 2005, pp.137 -153.

- «Mujeres en la Acción Católica y el Opus Dei. Identidades de género y culturas
políticas en el catolicismo de los años sesenta», Historia y política: ideas, procesos y
movimientos sociales, nº 28, 2012, pp.167 -194.

P á g i n a | 72



- «La dictadura franquista y la represión de las mujeres. La dictadura franquista y la

represión de las mujeres», en NASH, Mary (Eds). Represión, resistencias, memoria.

Las mujeres bajo la dictadura franquista. Comares, 2013, p. 1-21.

- «Cruce de identidades: masculinidad, feminidad, religión, clase y juventud en la JOC

de los años sesenta», Historia y Política, nº37, 2017, pp. 147-176.

NASH, Mary, «Experiencia y aprendizaje: la formación histórica de los feminismos en

España», Historia social, 1994, pp. 151-172.

- «Pronatalismo y maternidad en la España franquista». En Gisela BOCK y Pat

THANE (Eds.), Maternidad y políticas de género: la mujer en los estados de

bienestar europeos, 1880-1950, Cátedra, 1996, pp.279 -308.

- «La construcción de una cultura política desde la legitimidad feminista durante la

Transición política democrática», en AGUADO, Ana y ORTEGA, Teresa (Eds).

Feminismos y antifeminismos. Culturas políticas e identidades de género en la España

del siglo XX, Universitat de València, 2011, pp. 283 -306.

- «Las mujeres en el último siglo». En 100 años en femenino: una historia de las
mujeres en España, Centro Conde Duque, entre el 9 de marzo y el 20 de junio de
2012. Acción Cultural Española (AC/E), 2012. pp. 24 -51.

- «Turismo, género y neocolonialismo: la sueca y el donjuán y la erosión de arquetipos
culturales franquistas en los 60», Historia Social, nº 96, 2020, pp. 41-62.

NIELFA, Gloria, «El debate feminista durante el franquismo», Mujeres y Hombres en la
España franquista: sociedad, economía, política, cultura, Universidad Complutense de
Madrid, 2003, pp.269-298.

- «La difusión en España de" El segundo sexo", de Simone de Beauvoir», Arenal, 2002,
vol. 9, nº 1, p. 151-162.

NOGUEROLES, Marta; SÁNCHEZ-GEY, Juana. Diccionario de pensadoras españolas de

los siglos XIX y XX, Madrid,Sindéresis, 2020.

PANDOS BALLESTEROS, María de la Paz, «Comunistas y católicas en Cuadernos para el
Diálogo. La contribución de la revista al debate sobre la situación de la mujer en el
mesofranquismo», Arenal. Revista de historia de las mujeres, vol. 27, nº 2, 2020, pp. 411 -
434.

PASTOR, Inmaculada, La educación femenina en la postguerra (1939-45): el caso de
Mallorca, Ministerio de Cultura, Instituto de Estudios de la Mujer, Madrid, 1984.

PEINADO, Matilde, Enseñando a señoritas y sirvientas. Formación femenina y clasismo en

el Franquismo, Los Libros de la Catarata, 2012.

P á g i n a | 73



RADCLIFF, Pamela, «Las asociaciones y los orígenes sociales de la transición en el segundo

franquismo», en TOWNSON, Nigel (coords.) España en cambio: el segundo Franquismo,

1959-1975, Siglo XXI de España, 2009. pp. 141 -142.

- «El debate sobre el género en la Constitución de 1978: orígenes y consecuencias del

nuevo consenso sobre la igualdad », Ayer, 2012, pp. 195 - 225.

REGUEILLET, Anne - Gaëlle, «Norma sexual y comportamientos cotidianos en los diez

primeros años del franquismo: noviazgo y sexualidad», en GUEREÑA, Jean -Louis (coord),

La sexualidad en la España Contemporánea (1800 -1950), Universidad de Cádiz, 2011, pp.

229 -264.

RINCÓN, Aintzane, Representaciones de género en el cine español (1939-1982): figuras y

fisuras, Centro Estudios Políticos Constitucionales, Madrid, 2017.

RODRÍGUEZ, Sofía, «La Sección Femenina en Almería. De las Mujeres del Movimiento al

Movimiento Democrático de Mujeres», En Tejedoras de ciudadanía: culturas políticas,

feminismo y luchas democráticas en España. Universidad de Málaga, Málaga, 2014, p.

209-224.

RODRIGUEZ, Teresa, «Mujer y pensamiento religioso en el franquismo», Ayer, nº17, 1995,
pp. 173-200.

ROMEU, ALFARO, Fernanda, El silencio roto. Mujeres contra el Franquismo, J. C.
Producción, 1993.

ROMO, Carmen, «El desorden de la identidad persistente. Cambio social y estatus de la
mujer en la España desarrollista», Arenal: Revista de historia de las mujeres, 12, nº1, 2005,
pp. 91 -109.

RUIZ FRANCO, Rosario, «Nuevos horizontes para las mujeres de los años 60: la ley de 22 de

julio de 1961», Arenal, 1995, pp. 247 - 268.

- «Pequeña historia de ayer: la memoria histórica a través del testimonio de Mercedes

Formica», Universidad Carlos III de Madrid, 2004, pp.20 -34.

- ¿Eternas menores?: las mujeres en el franquismo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2007.

SAENZ, Aritza, «Las amas de casa: Sujeto constructor de derechos durante el franquismo»,

Arenal: Revista de historia de las mujeres, vol. 18, nº 1, 2011, pp. 181 - 216.

SALAS, Mary, De la promoción de la mujer a la teología feminista, Madrid, Sal Terrae, 1993.

- «María Campo Alange: una mujer singular», Arenal. revista de historia de las

mujeres, 2002, vol. 9, no 1, pp. 163-181.

P á g i n a | 74



- y RODRÍGUEZ Teresa, Pilar Bellosillo: nueva imagen de mujer en la Iglesia,
Federación de Movimientos de la Acción Católica Española, Madrid, 2004.

SÁNCHEZ, Pura, «Escribir de emociones desde la emoción. Las cartas de los consultorios
femeninos», Revista Electrónica de Psicología Iztacala, 2013, 16(4), pp.1385 - 1409.

- Mujeres náufragas. Los consultorios femeninos en la España de los sesenta y setenta,
Ediciones Baltierra, 2016.

SCANLON, Geraldine, La polémica feminista en la España contemporánea (1868-1974).
Madrid, Siglo XXI, 1976.

- «El movimiento feminista en España, 1900-1985. Logros y dificultades», En
ASTELARRA, Judith,(comp.), Participación política de las mujeres, Madrid, CIS,
Siglo XXI, 1990, pp. 83-100.

SCOTT, Joan, Género e Historia, México, Universidad Autónoma de México, 2008.

SEGOVIA, Antonio, «Movilización social durante el Tardofranquismo y la Transición: las

asociaciones de vecinos, el Partido Comunista de España y la incorporación de la mujer a la

protesta», Historia, trabajo y sociedad,nº9, (2018), pp. 55-75.

VALIENTE, Celia, «La liberalización del régimen franquista: la Ley de 22 de julio de 1961
sobre derechos políticos, profesionales y de trabajo de la mujer», Historia Social, nº 31, 1998,
pp. 45 -65.

- «Luchar por participar: la protesta feminista en la Iglesia Católica durante el
franquismo», Pasado y Memoria. Revista de Historia Contemporánea, nº 15, 2016,
pp. 203 -226.

VAQUERO IGLESIAS, Julio Antonio: «Huelga e Iglesia: obreros cristianos, sacerdotes y
obispos ante el conflicto» en VEGA, Rubén (coord.): Hay una luz en Asturias. Las huelgas de
1962 en Asturias, Oviedo, Trea: Fundación Juan Muñiz Zapico, 2002, pp. 215-242.

VINYES, Ricard, Irredentas: Las presas políticas y sus hijos en las cárceles franquistas,

Madrid, Temas de Hoy, 2010.

WOOD, Elisabeth Jean, «Violencia sexual durante la guerra: hacia un entendimiento de la

variación», Análisis político, 2009, vol. 22, nº 66, pp. 3-27.

YSÀS, Pere «¿Una sociedad pasiva? Actitudes, activismo y conflictividad social en el

franquismo tardío», Ayer, nº 68, 2007, pp. 31-57, p. 33.

YUSTA, Mercedes, «Las mujeres en la resistencia antifranquista, un estado de la cuestión»,

Arenal. Revista de Historia de las mujeres, 12(1), 2005, pp. 5 -34.

ZIBECHI, Raúl. Los desbordes desde abajo: 1968 en América Latina. Ediciones Desde

Abajo, 2018.

P á g i n a | 75



ANEXOS

Ilustración 1. Pintura mural. «Alegoría de
Franco y la Cruzada», Arturo Reque
Meruvia “Kemer”, 1948-49, Album
Archivo Fotográfico

Ilustración 2. Cartel publicitario. «Por
Franco existe este hogar», 1940
Colección Carlos Velasco, Madrid.
Blog «Castellano DDL»

Ilustración 3. Carlos Sáenz de Tejada, «Por la
madre y el hijo por una España mejor», 1938,
Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía

Ilustración 4. Cartel publicitario para el Día de
la Madre, «Sois vosotras a las que corresponde
la misión extraordinaria y sagrada de forjar la
grandeza de España», Juventudes de la Sección
Femenina, 1945. University of Washington
Libraries

P á g i n a | 76

https://www.album-online.com/detail/es/MzZjMWNmMA/arturo-reque-meruvia-kemer-alegoria-franco-cruzada-1948-pintura-mural-alb6132585
https://www.album-online.com/detail/es/MzZjMWNmMA/arturo-reque-meruvia-kemer-alegoria-franco-cruzada-1948-pintura-mural-alb6132585
https://ahk56.e-monsite.com/pages/1eres/guerra-civil.html#page1
https://www.museoreinasofia.es/coleccion/obra/madre-hijo-espana-mejor
https://uw.pressbooks.pub/contemporaryspain360/chapter/seccion-femenina/
https://uw.pressbooks.pub/contemporaryspain360/chapter/seccion-femenina/


Ilustración 5. «Sobre el espíritu femenino», Medina, nº 3, Abril, 1941, p.3. Hemeroteca
Digital.Biblioteca Nacional de España

P á g i n a | 77

https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?id=ae0efcca-13e8-48f4-a69d-cf180025a9bc&page=1
https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?id=ae0efcca-13e8-48f4-a69d-cf180025a9bc&page=1


Ilustración 6. FORMICA, Mercedes «El domicilio conyugal», ABC, 11 de noviembre de 1953,
PARES

P á g i n a | 78

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/12922194


Ilustración 7. «El domicilio conyugal no es “la casa del marido”», ABC, 18 de noviembre de 1953,
PARES

P á g i n a | 79

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/12922194


Ilustración 8. «La prensa norteamericana se hace eco de la campaña de ABC», ABC, 5 de diciembre de
1953, PARES

Ilustración 9. Recorte satírico de periódico sobre la polémica originada por el artículo de Mercedes
Formica, «El domicilio conyugal», ABC, 5 de diciembre de 1953, PARES

P á g i n a | 80

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/12922194
https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/12922194


Ilustración 10. Recorte satírico de periódico sobre la polémica originada por el artículo de Mercedes
Formica, «El domicilio conyugal», ABC, 5 de diciembre de 1953, PARES

Ilustración 11. «Evolución de la población activa femenina por años», Fundación Foessa, Informe
sociológico sobre la situación social de España, 1970, p. 1.061

P á g i n a | 81

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/12922194


Ilustración 12. «Proporción de amas de casa que consideran que la mujer debe trabajar y ganar para
ayudar a la familia, por clase social objetiva», Fundación Foessa, Informe sociológico sobre la

situación social de España, 1970, p.1063.

Ilustración 13. «Proporción de amas de casa que dicen que la mujer debe trabajar, por clase social
subjetiva», Fundación Foessa, Informe sociológico sobre la situación social de España, 1970. p.

1086.

P á g i n a | 82



Ilustración 14 . Lámina 17, Adrian Vander Put, Enfermedades y Trastornos en la Vida Conyugal.
Cómo resolver los múltiples problemas de la vida íntima, Ediciones Dr. Vander, 1961.

P á g i n a | 83



Ilustración 15. Anuncio publicitario Winston, Triunfo,
Año XXII, Nº 310, 11 de mayo de 1968. Ilustración 16. Anuncio publicitario Hair Lac Uve,

La Vanguardia, 16 de junio de 1967.

Ilustración 17. «Tontitas. Pretendientes» Tomás Niembro. La Nueva España, 14-04-1961,
22-01-1964.

P á g i n a | 84



Ilustraciones 18 y 19. Cartel y fragmento de la película «El amor que yo
te di», Tullio Demicheli, 1960.

Ilustración 20. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM perteneciente al grupo de jóvenes
«modistas», SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid, Cuadernos para
el Diálogo, 1967,p. 53.

Ilustración 21. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM perteneciente al grupo de jóvenes
«obreras», SESM, Habla la mujer. Resultados de
un sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967,p. 54.

Ilustración 22. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,S ESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967,p. 71.

Ilustración 23. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM, SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967,p. 143.

P á g i n a | 85



Ilustración 24. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM, SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967,p. 141.

Ilustración 26. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967, p. 163.

Ilustración 25. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967,p. 143.

Ilustración 27. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967, p. 175.

P á g i n a | 86



Ilustración 28. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual. Madrid,
Cuadernos para el Diálogo, 1967, p. 174.

Ilustración 30. Ejemplo de sondeo realizado por el
SESM,SESM, Habla la mujer. Resultados de un
sondeo en la población actual.Madrid, Cuadernos
para el Diálogo, 1967, p. 191.

Ilustración 29. Ejemplo de sondeo realizado
por el SESM,SESM, Habla la mujer.
Resultados de un sondeo en la población
actual. Madrid, Cuadernos para el Diálogo,
1967, p. 187.

P á g i n a | 87



Ilustración 31. «Una publicación nueva para una mujer nueva», La mujer y la lucha, enero de 1969,
p.1, Biblioteca Virtual Prensa Histórica

P á g i n a | 88

https://prensahistorica.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=4573


Ilustración 32. «Una publicación nueva para una mujer nueva», La mujer y la lucha, enero de 1969,
p.3. Biblioteca Virtual Prensa Histórica

P á g i n a | 89

https://prensahistorica.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=4573

