«2s  Universidad
18 Zaragoza

Trabajo Fin de Master

EL SACRIFICIO DE BOVIDOS EN LA RELIGION
ROMANA: UNA INTRODUCCION

Bovine sacrifice in Roman religion: An
(ntroduction

Autor

Rafael Rojas Gomollon

Director

Dr. Gabriel Sopena Genzor

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS. MASTER EN MUNDO ANTIGUO Y
PATRIMONIO ARQUEOLOGICO. CURSO 2023-2024.







RESUMEN

El toro es un animal icénico con una presencia practicamente omnimoda en las
sociedades de la Antigliedad, para las que ha servido de simbolo de fuerza y vitalidad,
ademas de figura de liturgia y veneracion, siendo asimismo una victima preferente en los
sacrificios de religiones del mundo antiguo como la griega y la romana. En esta ocasion
nos centramos en la cultura de Roma, sin perder de vista esa vocacion universal del culto
al toro. Por tanto, el objetivo de este trabajo no es otro que el de ofrecer un estudio sobre
la presencia de este animal como victima inmolada con frecuencia e importancia en los
sacrificios propios de la religion romana.

Palabras clave: Religion romana, sacrificio, toro, victima, suovetaurilia, immolatio.

ABSTRACT

The bull has been an iconic animal with a widespread appearance in Antiquity, for
whose societies has served as a symbol of strenght and vitality, and also as an image of
liturgy and devotion, being as well a main victim in sacrifices of Ancient religions as
Greek and Roma ones. In this occasion, we have been focused in Roman culture, without
losing sight of the universal calling for the cult of the bull. Therefore, the aim of this work
is providing an study about the use of this animal as an important victime of immolatio in
Roman religion sacrifices.

Keywords: Roman religion, sacrifice, bull, victim, suovetaurilia, immolatio.






INDICE

I. Estado de la cuestion y metodologia ...........ooeiiiiiiiiiii e 7
I1. El sacrificio en la religion romana .............ooeiviiiiiiiiii i eeeeeaas 11
I11. El sacrificio de bovidos en Roma ............ccooiiiiiiii i, 19
SUOVELAUNTIIA ... 19
IV. Caracteristicas y tratamiento de la victima sacrificial .............................o.l. 27
V. Fiestas romanas con sacrificio taurino .............ccoeeeeirieinieeineeieeieaineanneannn 35
Lo I I 10 35
Ludi Tarentini - Ludi Saeculares ..............ooiiiiiiiiiiie, 36
ParTlia ... 38
FOrdicidia .. ..o 39
Ambarvalia - Amburbium ... 40
CBNSUS ettt e e 41
Feriae Latinae .......o.oeieie i 42
VBE SACTUM ...ttt e e e et 42
POMPA CITCENSIS ... vttt e e e 43
FratreS Arvales ... 44
Ludi APOIIINGAIES ... .ot 45
SPOIIA OPIMA ...t 45
VI CONCIUSIONES ...ttt ettt et e et e et e e e e e et e e e e eae e aeeeaeeaans 47
VIL Ediciones CIASICAS .. ...uuuineitii it o1
VI Bibliografia ... ... e 52






1. ESTADO DE LA CUESTION Y METODOLOGIA

La figura del toro en la Antigliedad es una cuestion apasionante que siempre ha
suscitado mi interés, tanto personal como académico, y es por ello por lo que decidi
dedicarle en el pasado el protagonismo de mi Trabajo de Fin de Grado en Historia,
abordando el estudio, de manera panoramica, de la presencia de este animal en las
sociedades de Grecia y Roma, tanto en su faceta simbolica y religiosa como en su
actuacion en juegos y espectaculos de toda indole. En mi afan por retomar esta tematica,
y siguiendo con los contenidos observados a lo largo del Master en Mundo Antiguo y
Patrimonio Arqueoldgico, he optado por escoger un campo de investigacion mas
especifico y centrar el presente Trabajo de Fin de Master en la participacion del toro -o
los bovidos en general, al fin y al cabo la misma especie- como victima preferente en los
sacrificios propios de la religion romana. En efecto, el toro ha sido el animal por
antonomasia escogido por muy diversos pueblos a través de los siglos del mundo antiguo
para rendirle culto, adorarlo y también sacrificarlo. Su poder, su vitalidad y su fuerza
presentan un fuerte simbolismo, que, unido a otros elementos que le son propios como la
sangre-vivificadora y renovadora- o el cuerno -mistico y potente-, conforman la imagen
de una figura que ha cautivado al ser humano desde la noche de los tiempos.

Como deciamos, para continuar ahondando en el conocimiento de este animal
emblematico en las sociedades antiguas hemos decidido en este trabajo estudiar su
utilizacion como animal de sacrificio en los rituales romanos, para lo cual hemos
establecido cuatro grandes bloques, de distintos niveles de informacién y exhaustividad
de contenidos. Primeramente, tenemos un capitulo dedicado, de manera general, al
sacrificio en la religion romana, como rito con un desarrollo y unos fines muy marcados;
y a la génesis de este ritual, no ya en la cultura de Roma, sino como uno de suma
importancia en el pensamiento religioso de la Historia de la humanidad, que atafie a una
serie de cuestiones capitales en la evolucion de las creencias. De tal modo, la relacion
entre hombre y animal o la significativa relevancia de los dioses en este proceso de matar,
que, aunque necesario e ineludible, siempre generd sentimientos encontrados que
hubieron de ser solventados mediante los rituales. En segundo lugar, se dedica un espacio
centrado ya en aportar una vision global del sacrificio de bovidos en la religion romana,
ademas de incluir el comentario de ritos tan destacados en esta sociedad como era la
fundacion de ciudades mediante el trazado del pomerium o la ceremonia de lustratio de
los suovetaurilia, asi como de distintas referencias a fuentes antiguas sobre el sacrificio
taurino en Roma. El tercero es un capitulo que a nuestro juicio posee un gran interés por
ser un tema no especialmente tratado y en ocasiones soslayado, como es el de las
caracteristicas y condiciones que tenia que recoger la victima sacrificial para poder ser
ofrecida con garantias a las divinidades, que ademads varian dependiendo de la deidad a
la que se sacrificaba, asi como de la necesidad simbolica de un consentimiento por parte
de aquella, aceptando por propia voluntad su destino. Para concluir, un ultimo bloque en
el que se recogen diversas fiestas y rituales propios del calendario romano que incluian la
inmolacion de bdvidos, algunos de importancia tan capital como el census, o de una

7



especial solera: asi los Ludi Saeculares, cuya excepcionalidad los dotaba de un aura de
trascendencia para la continuidad de la propia civilizacion.

Para llevar a cabo este propdsito nos hemos valido, como desgranaremos a
continuacion, de una serie de fuentes secundarias, como son monografias y articulos de
historiadores contemporaneos, asi como fundamentalmente de fuentes primarias, los
textos clasicos, que son el primer nivel de informacidon para el estudio historico; sin
desdeiar, asimismo, las fuentes epigraficas e iconograficas, que también tienen su espacio
en este trabajo y de las cuales hemos reproducido alguna a lo largo del mismo, puesto que
existe un buen muestrario de relieves de época romana que presentan escenas de sacrificio
en las que el toro esta reproducido y que resultan una 6ptima imagen para crearse una
idea visual de cémo se desarrollaban estos rituales de los que nos hablan los autores
antiguos.

El estudio de la presencia de animales en la religion romana es un asunto que, como
advierte Oria Segura (2008: 183), ha recibido poca atencidn monografica entre los
historiadores de la Antigliedad, a diferencia de su equivalente con la cultura griega, donde
la publicacion de estudios sobre esta temdtica ha sido mayor, aunque encontramos
ediciones dedicadas al sacrificio en ambas sociedades, como Kadletz (1976). Por el
contrario, las obras relativas al mundo de los animales en la sociedad de Roma se han
centrado en otros aspectos mas que en el propiamente religioso, como pueden ser el arte,
los espectaculos o la vida doméstica. Es el caso de las contribuciones inglesas de Toynbee
(1973) y Jennison (1937), o las francesas de Amat (2002) y la obra colectiva derivada de
un congreso sobre esta materia en Nantes en 1991 (1995). Respecto al rito del sacrificio
en particular, Oria Segura (1984: 184) prosigue con su observacion de que ha sido tratado
en menor profundidad en el caso de Roma que en el de Grecia, cuestion que se ve reflejada
en importantes obras colectivas como la de Georgoudi et alii (2005), donde la proporcion
de articulos dedicados al sacrificio en el ambito heleno es muy superior a su
correspondiente romano. Asimismo, cabe mencionar la exhaustiva bibliografia recopilada
por Fogen (2006), referida en general a los animales en la Antigiiedad, consignando obras
dedicadas al sacrificio, como las de Rudhart y Reverdin (1981).

Por tanto, entre la bibliografia que hemos manejado para la realizacion de este trabajo
y que figura al final del mismo, abundan las referencias escritas en francés, destacando
por encima de todos la figura del historiador John Scheid, cuya autoridad sobre la tematica
del sacrificio en la religion romana es indiscutible, y cuyas obras son referencia para
abordar el estudio de esta materia, sobresaliendo la monografia Quand faire, c’est croire.
Les rites sacrificiels des Romains, editada en el ano 2005, y que resulta un compendio
clave sobre el sacrificio romano, con importante espacio, ademas, para los protagonizados
por bovidos, asunto especifico de nuestro trabajo. Respecto a la bibliografia en espafiol,
hemos manejado fundamentalmente la reciente obra, de indudable magisterio, escrita por
Francisco Marco Simon, Cultus deorum. La religion en la antigua Roma, publicada en
2021 y que supone el Ultimo gran manual para el conocimiento de la religion romana
escrito en la historiografia espafiola. Asimismo, nos hemos valido de otros articulos que
tratan sobre el sacrificio romano y que han sido de gran utilidad, como el de Oria Segura
(2008), que ademas de aportar una vision clarividente sobre el desarrollo y las distintas
partes del rito sacrificial también incluye una sucinta, a la par que valiosa, historia de las

8



investigaciones en este campo; o el de Delgado Delgado (2016a), que dedica buena parte
a la utilizacion de bdvidos en los rituales romanos e incide en la importante cuestion
terminologica para poder diferenciar con mayor exactitud entre distintos ejemplares de
una misma especie, para acercarnos aun mas a las particularidades que cada divinidad u
ocasion requeria para realizar el sacrificio. Por ultimo, consignamos el uso de manuales
clasicos para el estudio general de la religion romana, los cuales dedican su
correspondiente espacio a los rituales, y por ende, a los sacrificios, como los de Altheim
(1938), Bayet (1984) o Dumézil (1987), que sin ser especificos de la materia que nos
ocupa son de gran ayuda para conocer el marco ideologico y religioso en el que nos
movemos.

Asi pues, la metodologia de trabajo seguida para la consecucion de este estudio ha
sido, por una parte, la investigacion a partir del manejo de fuentes secundarias, obras
escritas por contrastados historiadores -de las cuales alguna de ellas ya ha sido citada en
los parrafos superiores y el resto vienen incluidas en la bibliografia-, dedicadas
fundamentalmente a la religion romana, como los manuales arriba expuestos; aunque
también monografias de referencia para el conocimiento del fendmeno religioso en la
Antigiliedad, y que son ya clasicos de la historiografia universal, como los compendios de
Burkert (2011) o Durkheim (1995).

De entre las obras actuales que abordan el sacrificio romano, bien sea de manera
parcial o integra, existen cuestiones en las que hay diversidad de opiniones y también
puntos de convergencia, como la maxima practicamente unanime de presentar el ritual
romano del sacrificio como un acto perfectamente definido y establecidas sus bases y
funcidn, con un desarrollo similar en casi todos los casos; y la concordancia entre la critica
con el hecho de que es un ritual que esta bien referenciado en las fuentes antiguas. De
hecho, esta ultima caracteristica nos sirve para enlazar con el comentario sobre el sustento
de este trabajo, y también el grueso de la metodologia seguida, que no es sino el manejo
de las fuentes literarias antiguas, base para la realizacién de cualquier estudio historico.
Por tanto, hemos intentado utilizar las mejores ediciones en espafiol de las obras antiguas,
principalmente las de la Biblioteca Clasica Gredos, impecablemente contrastadas y
apoyadas en la introduccién y notas de auténticos especialistas en los autores
correspondientes, acudiendo también al texto original cuando la situacion lo requeria, por
ejemplo, en los casos relativos al vocabulario concreto usado en las fuentes para referirse
al toro, buey o novillo, etc. De igual modo, hemos incluido una serie de pasajes de autores
grecolatinos sumamente esclarecedores para conocer de primera mano ciertos rituales.
Muchos son los escritores griegos y romanos que han tratado el tema del sacrificio y otros
aspectos religiosos, desde los cléasicos de los siglos I a.C.-I1 d.C. a los tratadistas cristianos
tardios, pese a lo cual, y aunque todo ritual sea cambiante seglin las circunstancias del
momento, mantienen un cierto hilo conductor apoyado en la Pax deorum y en la
romanitas, esa esencia connatural a cada ciudadano romano que les hacia sentirse parte
de un todo perfectamente integrado no sélo en el espacio sino también en el tiempo, una
pieza clave en la mentalidad romana para conformar una sociedad identificada por sus
formas, sus tradiciones y sus practicas religiosas, heredadas de la costumbre, y entre las
que sin duda estaba en un lugar destacado el sacrificio animal.



En definitiva, desde los grandes poetas romanos de época alto imperial como Virgilio
u Ovidio, compiladores del saber como Varrdon o Plinio y escritores griegos como
Estrabon o Dionisio de Halicarnaso, hasta apologistas cristianos del siglo IV como
Arnobio, el sacrificio ritual, ya sea mitico o real, ha tenido su espacio entre sus muchas
lineas que pasaron a la posteridad y han sobrevivido hasta nuestros dias, gracias a las
cuales hoy podemos conocer en cierta medida como vivian, pensaban y se comportaban
los seres humanos de las sociedades del pasado, magna empresa para la que espero que
las proximas paginas aporten un valido, aunque minusculo, grano de arena en el vasto
desierto del conocimiento historico.

10



IL. EL SACRIFICIO EN LA RELIGION ROMANA

Vamos a comenzar con este primer capitulo que servira para ofrecer una vision global
y sintética de lo que suponia el ritual del sacrificio dentro de la religion romana, antes de
abordar con mayor detenimiento el dedicado exclusivamente a bovidos. Asi pues, el ritual
era una parte esencial de lo que los romanos entendian por religio, que no es exactamente
el sistema de creencias, sino mas bien el de las practicas que regulan la relacion con los
dioses, y su celebracion constituia uno de los medios mas fuertes de fomentar la cohesion
social, mediante el uso de unos simbolos comunes de significado compartido por todos
los participantes. El sacrificio tiene una especial importancia, ya que es uno de los
componentes basicos de la religion romana, entendida como préctica cultural destinada a
contentar a los dioses y mantener asi el orden social (Oria Segura 2008: 191-194). Una
idea clésica es la desarrollada por Durkheim (1995: 227), seglin la cual el ritual fortalece
los lazos entre el individuo y la sociedad en la que vive, ya que el propio dios es una
expresion figurada de la sociedad; y también supone una manera de legitimar la autoridad
politica (Bourque 2000: 20); asi como de asegurar la obediencia de los ciudadanos,
entroncandolos a todos en un sistema comunitario de valores (Hopkins 1991: 484-485).

Para Burkert (2011: 49 y ss.), el sacrificio cruento, la thysia®, fue la experiencia por
antonomasia de lo sagrado en la Antigiiedad. La etimologia griega de la palabra “sagrado”
-hieros-, es la misma que la de la victima ofrecida en sacrificio -hieron, hieréion-. El
hombre en situacion de matar se siente culpable y por ello realiza una compleja secuencia
ritual para solventar esa inhibicién: ni mas ni menos que el rito del sacrificio. De hecho,
en palabras de Kiihn (1950: 17), el sacrificio representa “La forma més antigua del acto
religioso.” Segin Meuli (1949: 254 y ss.), el hombre practica una “comedia de la
inocencia”, para superar esa ansiedad que le genera la muerte, pero que es necesaria para
su propia vida. Asi pues, en ultimo término, el sacrificio no es sino una matanza ritual de
animales, en la que el hombre causa la muerte y a su vez la experimenta, de manera mas
simbdlica que real. Burkert (2011: 57 y ss.) prosigue diciendo que la sangre derramada
genera un sentimiento de culpa y arrepentimiento en el hombre, que se intenta solventar
con unos mecanismos de exculpacion, como la idea primitiva, que se encuentra desde el
sacrificio griego arcaico, de que el animal acudia al sacrificio por su propia voluntad,
como una manera de quitar una parte de la carga de su muerte al hombre, e incluso por
imperativo divino -Esq. 4g. 1297-, y en el ultimo momento, el animal expresaba su
consentimiento inclinando voluntariamente la cabeza -Porf. De abst. 2,9, 3; Plut. Quaest.
conv. 8, 8, 3, F; SIG 1920, 1025-. Uno de los ejemplos mas significativos de la
representacion de esta “comedia de inocencia” en el sacrificio griego es un ritual que tiene
como protagonista precisamente a un buey, la bouphonia, en el cual la culpa de la muerte
del animal recae sobre el cuchillo sacrificial, que era simbdlicamente desterrado de la
ciudad, en sustitucion del sacerdote que habia llevado a cabo la accion. En origen, se

! En contraposicion a otros sacrificios simbolicos como las libaciones -sponddi- o las ofrendas
-anathema-.

11



trataba de un sacrificio compartido entre varios oferentes, para que no recayese la
responsabilidad sobre ninguno en concreto?. Asimismo, los mitos habitualmente tratan
sobre los ritos de sacrificio, estableciendo la sustitucion reciproca entre hombre y animal:
el animal muere en lugar del hombre (Burkert 2011: 68). En suma, el sacrificio animal
servia para evidenciar la union que habia existido entre el hombre y la naturaleza desde
el comienzo de los tiempos, y en ¢l la sangre tiene una especial importancia como
elemento vivificador, simbolo que remitia a los dioses, puesto que en la sangre de la
victima aparecia la vida de estos (Flores Arroyuelo 1996: 94).

Tras esta digresion panoramica sobre la génesis y los fundamentos del sacrificio
cruento en el mundo antiguo, regresamos en concreto a la religion romana, aunque antes
cabe constatar que el sacrificio estaba también presente en la primitiva religion etrusca,
como medio para salvar la vida de los hombres amenazada por el destino mediante la
inmolacién del animal, que actiia como victima expiatoria, la cual sirve de intermediaria
con los dioses, forzando a estos a escuchar las peticiones humanas, cuestion que pasara
luego a la religion romana, en la que hay unas relaciones divinas entre dioses y hombres
segun las cuales cada una de las partes adquiria unos compromisos y debia cumplir con
su parte (Flores Arroyuelo 1996: 83): es lo que se conoce en los estudios sobre religion
romana como Pax deorum. En Roma habia una variedad infinita de modalidades de
sacrificio segin la divinidad, el lugar y el tiempo, asi como el contexto y la
intencionalidad, ademés de que en la religion romana no existia un libro o cédigo de
sacrificios que aclaren o enumeren las disposiciones rituales ni su justificacion teoldgica,
sino que se continian unas practicas determinadas por la tradicion (Scheid 2005a: 15). El
origen mitico del sacrificio animal en Roma -donde ya aparece un bdvido como
protagonista-, bien podria encontrarse en el mito del didlogo entre Numa Pompilio y
Jupiter®, segun el cual el rey se enfrento dialécticamente a la divinidad, que habia enviado
a Roma una tormenta de rayos; y para terminar con ella Jupiter le pidid un sacrificio
humano, a lo que Numa se negd con habilidad retérica, finalizando con el sacrificio de
una novilla: “Que no habia sometido el cuello a la presion de ningun yugo” -Ovidio. Fast.
3, 375-376-. Algunos autores han querido ver en este episodio mitoldgico de los origenes
de Roma una superacion del estadio del sacrificio humano, aunque Scheid lo interpreta:
“Como una demostracion mitica de la definicion de los dioses ciudadanos, un momento
clave en el origen de la religion y de la pietas, de la disciplina augural; el mito de la
fundacion de la civitas por parte de Numa, el rey que actiia como magistrado®.” (Marco
Simoén 2021: 91-92).

El sacrificio animal en la religion romana, tal como lo describen los autores de los
siglos I a.C.-II d.C. para época antigua, parece tener una estructura asimilable al del

2 No nos extendemos en la explicacion este ritual porque no es objeto del presente trabajo, aunque su
interés bien lo mereciera. Para conocer su desarrollo, ¢f. Porf. De abst. 2, 30; y para un estudio sobre el
mismo, ¢f. Bremmer (1988: 77-81). Vernant (1981: 14 y ss.) también habla de este ritual y de la puesta en
escena de la victima sacrificada, el buey, que es, en el fondo, un compafiero habitual del hombre en sus
labores diarias. Por otra parte, en Grecia era costumbre regalar un animal para sacrificar como premio por
vencer en los agones -Virg. En. 22, 159-160-, y el mas importante de ellos era el toro -Pind. Ol 13, 19;
Simon. A.P. 6, 123; Plut. De gl. Ath. 7, C-.

3 Cf. Ovidio. Fast. 3, 282-378, Plutarco. Numa 15, 5-12.

4 Cf. Scheid (1985).

12



sacrificio griego, caracteristica que también se aprecia en el reparto de las partes de la
victima, con una clara diferenciacion entre las reservadas a los dioses y a los hombres. En
este reparto simbolico de la carne de los sacrificios con los dioses, ellos reciben, en primer
lugar, la mejor parte, poniéndolos en un estadio superior respecto a los hombres (Scheid
2005b: 273). La racion para los dioses estaba conformada por visceras, trozos de cola,
cuello y ancas, lo cual se mezclaba con mola salsa y vino; mientras que la de los hombres
-sacerdotes y magistrados si era un ritual publico, o el oferente y su familia si era privado-
consistia en el resto de la carne, la cual pasaba al consumo humano. Esta cuestion es un
aspecto clave del sacrificio, que es en buena parte un ritual alimenticio que permite el
consumo de carne a la poblacion. Scheid (2005a) considera que la carne consumida en la
sociedad romana proviene fundamentalmente de los sacrificios y que el propio hecho de
comer podria considerarse una actividad religiosa; mientras que Turcan (1988: 4) habla
de una “alimentacion reciproca”, puesto que no solo el hombre se alimenta gracias a la
realizacion de estos rituales, sino que los dioses reciben su parte simbolica, lo que les
ponia en deuda con los oferentes.

El altar era el elemento fundamental donde se llevaba a cabo el sacrificio. Estos podian
ser, desde tiempos arcaicos, lugares de culto independientes, o bien estar asociados a los
templos, espacio principal de la religion romana donde se realizaban los rituales que
implicaban el contacto entre los dioses y los fieles (Renfrew 1985: 15). Si, en efecto,
estaban enmarcados dentro del complejo de un templo, los altares se situaban en el
exterior del mismo, delante de la entrada principal, al pie o en la escalinata de acceso, y
siempre teniendo a la vista la imagen del dios que recibe la ofrenda -que estaria situada
en el interior del templo, al fondo-. A su vez, los restos de los sacrificios se acumulaban
en dep6sitos circundantes a los edificios religiosos. Segtin Salustio® -Sobre los dioses y el
mundo 15, 2-, el altar representa simbolicamente la tierra, mientras que el templo seria el
cielo.

Segun Oria Segura (2008: 200), el sacrificio parece una practica muy arcaica de la
religion romana, reglamentado desde su origen y que asi se va repitiendo en épocas
republicana e imperial, aunque con variedades en cuanto a tipo de animales, nimero y
caracteristicas dependiendo de la divinidad a la que se ofrecian; y que ha sido identificado
en términos similares por los investigadores -como Turcan (1988: 8 y ss.); o Beard et al.
(2006: passim)-. La misma autora hace una amplia descripcion del desarrollo del
sacrificio romano (2008: 197-199), el cual sigue una serie de pasos comunes, que
comienzan con la probatio hostiarum® y el consentimiento por parte de la victima, que,
engalanada, es conducida por los victimarii hasta el altar, donde se lleva a cabo la
immolatio,: el derramamiento sobre su cabeza de la mola salsa -mezcla de harina y sal
cuya realizacion correspondia a las Vestales-. La ceremonia debia desarrollarse en un
silencio ritual que podia ser acompafiado por musica de flauta de fondo. El sacerdote
ejecutaba simbodlicamente el sacrificio antes de que fuese efectivamente consumado por
el victimarius, que utilizaba distintas herramientas dependiendo del animal, siendo el
hacha utilizada para toros y bueyes y el mazo para vacas y terneras. Finalmente, los

5 Esta autoria no estd definitivamente dilucidada entre los historiadores, para esta cuestion véase la
introduccion a esta misma obra realizada por Ramos Jurado (2008: 255-268).
® Comprobacion de que la victima cumple los requisitos para ser sacrificada, ¢f. infia p. 31.

13



araspices examinaban las visceras y se realizaba el reparto de piezas entre dioses y
hombres.

El historiador Jean Bayet (1984: 146) comenta también el desarrollo habitual del
sacrificio, que estaba perfectamente regulado segin un esquema preciso, comenzando por
el acercamiento de la victima al altar -que debia darse por propia voluntad, motivo que es
una constante y que retomaremos mas adelante’-, cuyo simbolismo se reforzaba con
adornos como cintas, el dorado de los cuernos, libaciones, uso de incienso y la immolatio,
ademads del hecho ya mentado de que la celebracion en ocasiones se acompafiaba de
manera solemne con musica, o bien con un respetuoso silencio. Después de degollada, se
examinaban las entrafias y la carne se consumia, o, por el contrario, era destruida en casos
excepciones como en las victimas dedicadas a divinidades infernales.

Asimismo, Marco Simoén (2021: 134-135) detalla la secuencia del sacrificio romano,
que estaba regulado minuciosamente y se celebraba de dia y al aire libre, enfrente del
templo, incluyendo la escrupulosa fase previa -praefatio-, que consistia principalmente
en una procesion solemne -pompa- en las que los ministri conducian a la victima hacia el
altar, y en la que se portaban otras ofrendas, tras lo cual: “El oficiante y los asistentes se
cubrian la cabeza en el Romanus ritus con la toga, mientras aquel imponia silencio con la
formula favete linguis -Festo, 78 L- o parcito linguam -Festo, 249 L-”, para después
encender el fuego el altar con el del templo de Vesta (Cavallero 2018: 114) e invocar a la
divinidad vertiendo sobre las llamas incienso y vino puro. Tras esta preparacion llegaba
la immolatio, para luego finalizar con la /itatio, fase que correspondia a la aceptacion de
la victima por parte de la deidad, y el posterior examen de visceras -extispicinum-.

Asi pues, la immolatio, cuya derivacion

al espafiol como “inmolacién” se considera __-,-“{;/’/ SR - 4
un sinénimo de “sacrificio”, consistia en el i R B

acto en el que el oficiante esparcia la mola 3

salsa -literalmente “harina salada”- en la , /,j - T ~ "N
frente de la victima, vertia también vino y ‘,-\Q/‘ - /\ i
sobre ella y finalmente trazaba con el | —= :.}"“’4‘;’ 2] (raie & /

cuchillo una linea imaginaria entre la frente = il

y la cc.)%a (Flgu.ra 1). La ‘lm‘molatlo es, Pues, ’. fr\ / / j f(“ﬂ//’\
la accion previa al abatimiento del animal, |+ / <, ’// UE Y Y )
consistente en la colocacién de la mola salsa =~ * o BAI L T
sobre el animal que va a ser ofrecido en Figura 1. Relieve con escena de immolatio.
sacrificio -Serv. den. 10, 541; 12, 173; Virg, 1" el tenplo del Gero de dugusi o Pornpess
En. 4, 61-62-. La inmolacion tiene la funcion

de consagrar a la victima y de hacerla formar parte de la propiedad divina (Scheid 2005a:
51). Segtn dicho autor (2005a: 55), la fase del sacrificio consistente en dar muerte al
animal no estd nunca recogida en las fuentes escritas e iconograficas, debido a que se trata
de una tarea relegada al personal subalterno; siendo las acciones importantes en el

conjunto del rito sacrificial la fase previa -immolatio- y posterior -examen de exta, reparto

" Para el consentimiento de la victima sacrificial, cf. infra pp. 32-33.

14



y banquete-. Este encargado de rematar a la victima era el victimarius, que podia ser popa,
si utilizaba un mazo, o cultrarius, si manejaba un cuchillo. Las exta -visceras y érganos
vitales- era la parte ofrendada a los dioses por excelencia, y después llegaba el banquete
de los oferentes -excepto si se trata, como ya se ha dicho, de un sacrificio a una divinidad
infernal, donde la victima se consume entera en las llamas-, ocasion en la que se comia la
carne del animal sacrificado.

Por ultimo, resulta muy interesante para tener una vision de primera mano de los
sacrificios en la religion romana un pasaje de Dionisio de Halicarnaso -7, 72, 15-18-, en
el que ademas este autor griego del siglo I a.C. consigna cdmo estos rituales latinos son
semejantes a los desarrollados en Grecia desde tiempos pasados -incluyendo una serie de
citas homéricas para justificarlo-, por lo que insinua la influencia de esta sobre aquella,
lo que nos retrotrae a su vez al comienzo de este capitulo:

Terminada la procesion, los consules y los sacerdotes a quienes correspondia hacian
inmediatamente un sacrificio de bueyes; y la manera de hacer los sacrificios era la misma
que entre nosotros. En efecto, ellos, después de lavarse las manos, purificar las victimas
con agua y esparcir sobre sus cabezas los frutos de Ceres, pronunciaban unas oraciones y,
entonces, ordenaban a sus ayudantes que las sacrificaran. Algunos de éstos, cuando la
victima todavia estaba de pie, le golpeaban las sienes con un mazo; otros, cuando caia,
ponian debajo los cuchillos de sacrificio y, después de esto, tras quitarle la piel y
despedazarla, tomaban las primicias de cada viscera y de cualquier otra parte, primicias
que rebozaban con harina de espelta y llevaban en cestas a los sacrificantes. Estos las
colocaban sobre el altar, encendian un fuego por debajo y vertian vino sobre ellas al
realizar el sacrificio. Que cada uno de estos ritos se hacia segtn las normas relativas a los
sacrificios establecidas por los griegos, es facil de saber por los poemas de Homero. El,
efectivamente, presenta a los héroes lavandose las manos y utilizando granos de cebada
en los versos en los que dice: «Entonces se lavaron las manos y cogieron granos de
cebada®» Y los presenta cortando el pelo de la cabeza de las victimas y poniéndolo sobre
el fuego cuando escribe esto: «Y €l, al empezar, echo al fuego los pelos de la cabeza® »
También los presenta golpeando la frente de las victimas con bastones y sacrificandolas
cuando han caido, como narra en el sacrificio de Eumeo: «Y empezando, golped con un
tronco de encina que dejo al cortar la lefia; y la vida lo abandono, y lo degollaron y
chamuscaron'®.» También cogiendo las primicias de las visceras y de las otras partes,
rebozéandolas con harina de espelta y quemandolas sobre los altares, como describe en el
mismo sacrificio: «El porquerizo puso sobre el altar la carne cruda, empezando por una
carne de cada miembro envuelta en pingiie grasa, y eché al fuego las partes cubiertas de
harina de cebada''.» Yo sé, porque lo he visto, que los romanos realizan estos ritos en los
sacrificios todavia ahora; y, bastindome esta sola prueba, me he convencido de que los
fundadores de Roma no eran barbaros, sino griegos venidos de muchos lugares. Es
posible, ciertamente, que algunos barbaros observen unas pocas costumbres relativas a
los sacrificios y a las fiestas del mismo modo que los griegos, pero que sigan todas las

8111, 449.

°0d. 14,422.
0°0d. 14, 425-426.
10d. 14, 427-429.

15



costumbres de la misma manera es algo increible (Trad. Almudena Alonso y Carmen
Seco).

Scheid (2005a: 114 y ss.) realiza un estudio detallado de esta descripcion, la cual es
precisa en algunos aspectos -como el de la accion sacrificial sobre la victima o el
transporte de sus partes sagradas- y laconica en otros como la aspersion de la mola salsa
sobre el animal, ademas de omitir ciertos momentos como el de la praefatio -invocacion
previa a ciertas divinidades, recogida por Catén'%- o el de la litatio -aceptacion del
sacrificio por parte de la divinidad'®-. Scheid sefiala que la omision de estas partes del
ritual por parte de Dionisio es
deliberada, puesto que se trata de
elementos propios romanos, y no
griegos. Por otra parte, comenta
aspectos de importancia como la
entonacion de oraciones durante el
proceso sacrificial, justo antes de
la muerte de la victima, o la
participacion activa de ayudantes
-huperetai- del sacerdote -hiereis-
durante la ceremonia, que serian

Figura 2. Copa de Boscoreale con escena de abatimiento
los encargados de dar muerte al e /4 victima (Reproducido en Scullard 1981: 129).

animal -victimarius- (Figura 2).

El ritual descrito por Dionisio es similar al desarrollo de los sacrificios dedicados a
Jupiter en los Ludi Saeculares*®. Segin Scheid (2005a: 19), los Ludi Saeculares
conforman la variante mas importante de los sacrificios publicos romanos, aquellos que
se desarrollan segun el rito griego -Graeco ritu-, y que Dionisio nos ha descrito en las
lineas anteriores. En realidad, segun el propio Scheid (1998a: 33-35), esta denominacion
no deja de ser imprecisa, puesto que, casi con seguridad, estos ritos romanos les serian
extrafios a los ciudadanos griegos, cuya religion, ademads, es escasamente uniforme en
cuanto a practicas rituales se refiere.

También existen otros tipos de sacrificios, que son aquellos que se desarrollan segin
el rito romano -como los votivos, o los dedicados a Dea Dia®®-, que también presentan
una notable complejidad y la actuacion de diversas personas, y que consta de varias
partes, como la libacion previa de incienso y vino, la immolatio, el examen de las visceras,
el reparto de las partes -a los dioses y a los hombres- y el banquete (Scheid 2005a: 44).
Un ejemplo de sacrificio votivo a los dioses es el recogido por Caton -De agr. 83-, para
favorecer la salud de los bueyes que laboran en el campo, en el que se establecen las

2 De agr. 134.

13 A este respecto, resulta interesante el comentario de Varrén -R.R. 2, 5, 11-, que dice que los
compradores de bueyes o novillos se interesan concienzudamente por su Optima salud si van a ir
directamente a los carniceros para el consumo, mientras que lo desestiman si el animal va a ser ofrecido en
un sacrificio, ya que entonces su conveniencia como victima sera unicamente valorada por la divinidad, en
lo que se conoce como la litatio.

14 Cf. infra pp. 35-36.

15 Cf. infra p. 44.

16



cantidades de las ofrendas para que este sacrificio votivo sea propicio, consistentes en
vino, carne, tocino y cereal. Segiin Catdn, este voto esté dirigido a Mars Silvanus, es decir,
que el autor romano atna en una misma divinidad a los dos dioses romanos de los campos,
Marte y Silvano. La presencia de este tltimo en este rito es probablemente la causante de
que, como apunta el propio Caton en este pasaje, no pueda haber mujeres en la ceremonia,
ya que la presencia femenina estaba vedada en el culto a esta deidad®®.

Precisamente, una mujer en actitud sacrificial nos servird para enlazar esta primera
parte del sacrificio en la religion romana con la proxima, especifica sobre la inmolacion
de bovidos en el mismo. Nos referimos a la existencia de un altar (Figura 3) procedente
de la ciudad de Roma’ en el que est4 representada una figura en disposicion de sacrificar
a un pequefio bovido que tiene en su mano, y que ha sido estudiado por Oria Segura
(2018: 229 y ss.). Se trata de un ara que se ha relacionado con el culto a Diana por la
presencia de ciervos en sus diversas caras, en cuyo relieve principal se ve cémo el
oficiante se dispone en ese preciso momento a consumar el sacrificio del novillo,
momento escasamente retratado en la iconografia de estas caracteristicas. Lo interesante
de esta pieza es el sexo de dicho personaje, puesto que segiin Oria Segura se trataria de
una mujer -igual que la tercera figura de la composicion, que extiende su mano sobre el
altar engalanado-, debido al hecho de llevar una tinica que le cubre el pecho, infrecuente
en las imagenes de victimarii varones. También es significativo el hecho de que vista una
tunica corta y de que sus pies estén descalzos, que si bien es un retrato asociado a
hombres, asimismo lo puede ser a mujeres esclavas y trabajadores, como seria en esta
situacion. En tal caso, siendo una mujer la protagonista del sacrificio, estariamos ante una
pieza Unica en la iconografia romana relativa al mismo, mientras que en la epigrafia s6lo
hay un caso consignado -CIL VI, 9824- de mujer victimaria, Critonia Philema -en este
caso, popa-.

Figura 3. Altar con escena de sacrificio (Reproducido en Oria Segura 2018: 230).

16 Cf. CIL VI, 579; Juv. 6, 446-447.
170 quiz4 de Nemi.

17



18



I11. EL SACRIFICIO DE BOVIDOS EN ROMA

El sacrificio taurino se encuentra presenta en Roma desde el momento mitico de su
fundacion, puesto que en la leyenda de Romulo y Remo el bovido es fundamental para
delimitar y consagrar la nueva urbe. Asi pues, una yunta de bueyes sirvié a Roémulo para
marcar el pomerium, es decir, el perimetro de la ciudad de Roma en el momento de su
fundacion, delimitando de esta manera el limite religioso de la urbe, alejando los malos
espiritus y garantizando la buena fortuna de la ciudad. Tan sagrado era el surco dejado
por las reses que el propio Romulo hubo de matar a su hermano Remo por violar este
espacio. Varron -L.L. 5, 143- consigna que este rito se continu6 realizando en posteriores
fundaciones de ciudad romanas. Flores Arroyuelo (1996: 81) indica que para trazar el
pomerium de la ciudad de Roma se siguio el ritual etrusco, y por tratarse de un rito
propiciatorio se tomaron los necesarios auspicios que establecieron favorable la
utilizacion de un toro y una vaca blancos para marcar el surco que delimitaria la frontera
entre el exterior y el interior de la urbe, y que posteriormente se sacrifico la mejor vaca
en honor a Hércules tal como establecia el ritual fijado por Evandro®.

Suovetaurilia

El principal ritual de la religion romana en el que el toro tomaba parte como victima
eran los suovetaurilia, consistente en el sacrificio triple de cerdo -sus-, oveja -ovis- y toro
-taurus-, y que se realizaba, entre otras ocasiones, para clausurar la ceremonia del censo
de la ciudad de Roma®. Era una ceremonia de lustratio, es decir, de purificacion, y se
conoce fundamentalmente por un pasaje de Caton -De agr. 141-, estando dedicada al dios
Marte, deidad que tenia funcion protectora de las cosechas, y a la que se invoca mediante
este ritual para que las proteja de cualquier ataque externo. En este caso, se trata de una
suovetaurilia lactentia, una reduccion del ritual, en el que se sacrificaban animales
lactantes -hostiae lactentes-: un becerro, un cordero y un lechon. El rito de la
suovetaurilia podia ser tanto publico como privado, y constaba de diversas partes, la
praefatio -dirigida a Jupiter y Juno, rogando por el éxito futuro del ritual-, la immolatio
-dedicada a Marte-, el abatimiento de las victimas, la litatio -con las prescripciones
recogidas al final del pasaje- y la ofrenda de las visceras o exta, que ya han sido tratadas
en paginas anteriores.

Varréon -R.R. 2, 1, 10- y Dionisio de Halicarnaso -4, 22, 1-2- también dan cuenta de la
celebracion de suovetaurilia®®. Las tres victimas procesionaban alrededor de los fieles o
de los cultivos, articulando una frontera entre el mundo exterior e interior?!, que era

18 Cf Liv. 1, 7, 4-15. Dicho ritual se remonta al encuentro mitico de Evandro y Hércules en el entorno
de lo que después seria Roma. Hércules habia matado al gigante Caco después de que le robase parte del
ganado de Gerion que el héroe transportaba desde la Peninsula Ibérica hacia Grecia.

¥ Cf infrap. 41.

20 Por su parte, Festo -372 L- recoge el término solitaurilia, que en realidad no seria sino unos
suovetaurilia, ya que habla de la inmolacion de toro, cerdo y oveja, concluyendo que estos deben ser
animales integros.

2L Cf. Apiano. BC 5, 96.

19



controlada simbolicamente por Marte (Versnel 1994: 300-301). Reproducimos a
continuacion el pasaje de Dionisio de Halicarnaso referente a los suovetaurilia:

Tulio, cuando hubo llevado a término la ordenaciéon del censo, mando que todos los
ciudadanos se reunieran armados en la mayor de las llanuras que hay delante de la ciudad.
Ordeno a la caballeria por escuadrones, a la infanteria en falange y a los que estaban
equipados con armamento ligero, a cada uno en sus respectivas centurias, y realizé un
sacrificio expiatorio con un toro, un carnero y un jabali. Mando que estas victimas fueran
conducidas tres veces alrededor del ejército y después las sacrifico a Marte, a quien estaba
consagrada la llanura. Hasta nuestros dias, los que ostentan la mas sagrada magistratura
siguen purificando a los romanos con este sacrificio expiatorio después de completar el
censo, y a esta purificacion le dan el nombre de /ustrum. (Trad. Almudena Alonso y
Carmen Seco).

Asimismo, otros autores clasicos también han tratado este ritual en sus escritos. Livio
-8, 10, 14- menciona la necesidad de realizar suovetaurilia a Marte a modo de sacrificio
expiatorio en caso de que sea sustraido por los enemigos el venablo sagrado sobre el que
el sacerdote se apoya para hacer la plegaria dedicada a la divinidad 7el/lus y a los Manes.
Por su parte, Técito -Hist. 4, 53- refiere la realizacion de suovetaurilia con ocasion de la
restauracion del templo de Jupiter en el Capitolio encargada por Vespasiano en el 75 d.C.
a Lucio Vestino, y relata -4Ann. 6, 37, 1- la practica de otra de ellas para purificar los
ejéreitos, en el marco de las campafias partas de Lucio Vitelio??, tratindose de la tinica
vez que se recoge en las fuentes esta ceremonia de /ustratio para un ejército antes de una
operacion militar (Dumézil 1987: 249). No obstante, Versnel (1994: 304-308) introduce
una nueva perspectiva respecto a la lustratio, indicando que se trataria de un ritual no
tanto de expiacion, sino principalmente de agregacion social y de defensa ante peligros
inminentes, ya que muchas de estas celebraciones se llevaban a cabo de manera
extraordinaria ante una serie de prodigios desfavorables -Liv. 39, 22, 4; Tac. Hist. 1, 86-
87, 1-. El estudio de la suovetaurilia, ademéas de por su presencia en las fuentes literarias,
es perfectamente conocido al estar ampliamente representada en la iconografia, ya sea en
altares, como el de Enobarbo, o columnas de triunfo, como las de Trajano o Marco Aurelio
(Figuras 5-10, al final de este capitulo).

Los sacrificios multiples eran habituales en la religion romana. Ademads, los
suovetaurilia, como triple sacrificio animal, tienen precedentes en otras religiones del
mundo antiguo, como la trittoa griega -toro, cerdo, oveja-, o el sautramani -toro, carnero,
jabali- del vedismo de la India (Dumézil 1987: 248), pero siempre cumpliendo la
prescripcion de sacrificar un bdvido, un ovicéaprido y un suido. De igual manera, también
se encuentra presente en otras culturas italicas, por lo que la suovetaurilia podria tener un
importante sustrato autdctono, como se aprecia en las Tabulae Iguvinae -Vla 1; Ib 9-,
siete tablas de bronce escritas en umbro entre los siglos Il a.C. y I a.C., que recogen unas
celebraciones consistentes en la circunvalacion de las victimas con objeto de expiar a la
ciudad de Iguvium, de una manera muy similar a la /ustratio romana, incluyendo el

22 Padre del emperador Vitelio. En el afio 35 fue enviado por Tiberio a pacificar el territorio romano de
Siria.

20



sacrificio de tres bueyes para cada una de las divinidades de la triada Grabovia -Jupiter,
Marte y Vofiono-realizado en el monte Fisio (Marco Simoén 2021: 160). También existe
un ritual similar de procesion y purificacion en la Tabula Rapinensis®®, escrita en

marrucino -dialecto del osco- en el siglo IIT a.C. (Marco Simén 2015: 20).

Aparte de los suovetaurilia, ritual con unas prescripciones y unos objetivos bien
definidos, el sacrificio de bovidos era habitual en el marco de la religion romana, acaso
de manera pautada o de modo excepcional ante eventualidades sobrevenidas. Un caso
relativo al primer supuesto es el de los sacrificios votivos, perfectamente consignados por
Scheid (2005a: 22), y que son aquellos que presentan la particularidad de tener un caracter
contractual y condicional entre el oferente y el receptor, aunque su desarrollo es igual al
de otros rituales sacrificiales. Asi pues, era necesario realizar un vofum, que era una
promesa hecha a una deidad para conseguir su favor. El oferente solicitaba la concesion
del favor divino para un hecho o circunstancia futura, y si se veia recompensado
favorablemente, debia pagar la deuda contraida y corresponder a la divinidad con una
ofrenda o sacrificio (Dumézil 1987: 245). De estos sacrificios votivos, uno de los que
mejor se conocen, gracias a una vasta inscripcion -CIL VI, 2065-, es el realizado por los
fratres arvales el 3 de enero del afio 87 en el Capitolio en beneficio de la salud del
emperador Domiciano®*; y que incluye el sacrificio de un buey -bove mare- en honor a
Jupiter Optimo Maximo, y de sendas vacas -bove femina- para Juno y Minerva, ademas
de otra pro Saluti publicae populi Romani Quiritium. A su vez, estos mismos sacrificios
son nuevamente ofrecidos por el frater arvalis Caius Salvius Liberalis, que actia en
representacion del presidente de dicho colegio, Caius Iulius Silanus. En ese mismo
epigrafe, mas adelante, se consignan otros sacrificios por la salud del emperador
Domiciano, de su esposa Domicia y de toda la familia imperial, incluyendo, de nuevo, un
buey de cuernos dorados en honor a Japiter Optimo Maximo sufragado por el colegio de
los fratres arvales®, y tres vacas de cuernos dorados para Juno, Minerva y pro Salus
publica populi Romani Quiritium. Lo peculiar de estas ofrendas, y por eso se trata de un
sacrificio votivo, es que estdn condicionadas al cumplimiento por parte de las deidades
de los votos solicitados -quod hodie vovi ast tu ea ita faxis tum tibi in eadem verba-. A su
vez, los consules también sacrificaban toros, terneros o bueyes blancos a Jupiter en el
Capitolio el primero de enero para cumplir su votum del afio anterior (Schilling 1973:
462).

23 Para un estudio en profundidad sobre la misma, cf. La Regina (1997).
24 Delgado Delgado (2016: 984, nota 31) por su parte, la data el 19 de mayo.
2 Cf. infra p. 44.

21



Asimismo, otras divinidades del panteén
romano tenian a bien recibir un sacrificio taurino,

de lo que vamos a ver algunos ejemplos. Asi pues,
Jupiter Optimo Maximo, la divinidad tutelar
romana, requeria principalmente del sacrificio de
bueyes (Figura 4), como asi atestigua Dumézil
(1987: 435), que menciona la necesidad de
sacrificar cada afio un buey -o una vaquilla- en
honor a Jupiter en el Ara Maxima, que era
realizado por el pretor urbano en nombre de la
ciudad de Roma?®. Por otra parte, a la diosa
Fortuna se le sacrificaba un toro -o novillo- el 10
de abril, un dia antes de su festividad, y el propio
César le estaba ofreciendo un sacrificio antes de
marchar de Roma en diciembre del afio 49, cuando
el toro se escapd, hecho que incomod6 a César y

., . : Figura 4. Escena de un bajorrelieve del
le animé a apresurar sus preparativos para partit  ,co de Marco Aurelio, en el que se ve al

lo antes posible -Dion Casio. 41, 39, 2-3-. Una emperador ofieciendo el sacrificio de un buey

a Jipiter Optimo Mdximo (Reproducido en

novilla era sacrificada por el pretor urbano en el Bayet 1984: 322).

Circo Maximo en honor a Hércules Invicto, el 12

o 13 de agosto segun el Graeco ritu -Varr. L.L. 6, 54; DH. 1, 40, 3; Serv. Aen. 8, 183-;
mientras que los fratres Arvales sacrificaban una vaca en honor de los Penates -CIL VI,
2042-, asi como al dios Honos -CIL VI, 2044-. Livio -41, 15, 3- menciona el sacrificio
fallido de tres bueyes realizado a varias divinidades, siendo ofrecidos otros ejemplares
hasta que acabaron siendo aceptados por todas las deidades a las que eran dirigidas las
victimas, excepto por la diosa Salus.

La literatura romana también cuenta entre sus lineas con notables menciones al
sacrificio taurino, muy presente en el imaginario mitolégico de la sociedad de Roma.
Lucano -Fars. 1, 608-629- menciona el sacrificio de un toro cuyas visceras examinadas
vaticinan infaustos augurios:

Luego, acerca a las sagradas aras un toro de cerviz bien escogida. Ya habia comenzado
a derramar el vino y a aplicar la harina salada con la hoja del cuchillo en sesgo, y la
victima, que oponia larga resistencia a un sacrificio nada agradable, cuando los ministros
del culto, recogiéndose la ropa, sujetaron sus cuernos amenazantes, dobladas por fin las
rodillas, ofrecia su cuello vencido. Pero no salt6 la sangre de costumbre, sino que de la
ancha herida se desparramd, en lugar de sangre roja, un sucio flujo de mal agiiero.
Empalidecioé Arrunte, pasmado ante el sacrificio funesto, e indagd la colera de los dioses
en las entrafias extraidas febrilmente. Ya el color mismo llené de panico al adivino; en
efecto, las visceras palidas, pero moteadas de negras manchas e infectadas por coagulos
sanguinosos, abigarraban con salpicaduras de sangre su extraordinaria lividez. Observa el
higado empapado de podre y ve las venas amenazantes por la parte hostil. Queda oculta

% Cf Amnobio -4.N. 7, 21, 4-.
22



la fibra del pulmoén jadeante y una pequeiia fisura corta las zonas vitales. El corazon esta
aplomado, las visceras expelen sangraza por unas grietas abiertas y los intestinos revelan
sus ocultas cavidades. Y -prodigio funesto que nunca aparecid6 en las entrafias
impunemente- helo aqui: observa que en la cabeza del higado ha crecido la protuberancia
de otra cabeza; una parte cuelga enfermiza y flaccida, otra irradia salud y mueve sin
compasion las venas con rapidas pulsiones. (...) Por estos signos comprendio6 la fatalidad
de grandes desgracias (Trad. Antonio Holgado Redondo).

Noétese, ademas de lo explicito y cuasi desagradable de la viva descripcion, como se
incide al comienzo en la resistencia del animal al sacrificio, lo que suponia sin duda un
signo de mal agiiero, pese a lo cual se continu6 con la ceremonia en vez de buscar una
victima sustitutoria®’, y, efectivamente, el examen de las exta resulta desfavorable.

Virgilio, el gran poeta constructor de la identidad mitica del pueblo romano, también
recoge sacrificios de bdvidos en numerosas ocasiones. De esta manera lo hace en su
principal obra, la Eneida, en diversos pasajes, En. 3, 117-118: “En los altares sacrifica las
victimas debidas, al dios Neptuno un toro, y otro a ti, hermoso Apolo.”; En. 5, 477-481:
“Dice y se planta firme cara al toro, trofeo del combate, que estaba cerca en pie, y echando
atras la diestra bien alta descarga el duro guante entre los cuernos y destroza los huesos y
hace saltar los sesos. El toro derrumbado cae sin vida por tierra entre estertores.”; En. 6,
38-39: “Ahora seria mejor sacrificar siete novillos de vacada no uncida y otras tantas
ovejas elegidas segun rito.” (Traducciones de Javier de Echave-Sustaeta). Las Georgicas
ofrecen de igual modo otra serie de textos con escenas similares, de donde reproducimos
el siguiente fragmento -Georg. 4, 538-552-, en el que Proteo advierte a Aristeo de la
necesidad de sacrificar a las Ninfas cuatro imponentes toros y cuatro novillas indomitas:

Pero antes te diré punto por punto la forma con que debas suplicarlas [a las Ninfas].
Elige cuatro toros sin tacha, de brillante estampa, de los que ti ahora pastoreas en las
crestas del verde Liceo y otras tantas novillas de cerviz no domada. Levanta para ellos
cuatro altares ante los elevados santuarios de las Ninfas y haz saltar de sus gargantas la
sagrada sangre y abandona en un bosque frondoso los cuerpos enteros de los toros.
Después, cuando la novena aurora brille ya en el cielo, mandaras en ofrenda a los Manes
de Orfeo adormideras del Leteo y sacrificaras una oveja negra y volveras a ver el bosque;
a la aplacada Euridice la honraras con el sacrificio de una novilla. No hay retardo; al punto
ejecuta las prescripciones de su madre: ante los templos llega; levanta los altares
indicados; conduce cuatro toros sin tacha de brillante estampa y otras tantas novillas de
cerviz no domada. Después, cuando la novena aurora brillaba ya en el cielo, hace a Orfeo
las ofrendas y vuelve a ver el sagrado bosque. Y en aquel punto contemplan sus 0jos un
prodigio repentino y maravilloso de contar: zumban las abejas a través de las visceras
licuescentes de las reses y salen bullendo por todo el vientre y por las costillas
descarnadas; se elevan prolongadas en incontables nubes y se agrupan ya en las copas de
los arboles en racimos que hacen balancear las flexibles ramas (Trad. Tomas de la
Ascension Recio Garcia y Arturo Soler Ruiz).

21 Cf. infira p. 33.
23



Por ultimo, recogemos un testimonio de Ovidio -Fast. 1, 377-380-, paralelo al pasaje
anterior, donde se narra el sacrificio primordial del buey a manos de Aristeo, de cuyo
cuerpo sin vida nacieron las abejas extraviadas: “«;Buscas la forma de recuperar a las
abejas? Entierra en el suelo el cadaver de un novillo sacrificado; enterrado te
proporcionara lo que buscas de mi.» El pastor ejecuta la orden; el buey podrido es un
hervidero de enjambres: una vida fenecida produjo mil vidas.” (Trad. Bartolomé Segura
Ramos).

24



Figura 5. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de la Columna Trajana. Consultado
el 04-09-2024).

Figura 6. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de la_Columna_Trajana. Consultado
el 04-09-2024).

Figura 7. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de la Columna_Trajana. Consultado el 04-09-
2024).


https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana
https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana
https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana

Figura 8. Relieve de la columna de Marco Aurelio con
escena de suovetaurilia (Reproducido en Scheid 2005a:
148).

Figura 9. Relieve con suovetaurilia sito en el Museo del Louvre
(https://es.wikipedia.org/wiki/Suovetaurilia. Consultado el 04-09-
2024).

A - = nat o § S
Figura 10. Relieve del altar de Domicio Enobarbo con escena de suovetaurilia
(http://antoniohernandez.info/Arte/imagenes/02%20Roma/Webs/Escultura/DOMICIO.html. Consultado el 04-
09-2024).

26


http://antoniohernandez.info/Arte/imagenes/02%20Roma/Webs/Escultura/DOMICIO.html

IV. CARACTERISTICAS Y TRATAMIENTO DE LA VICTIMA
SACRIFICIAL

La primera etapa del sacrificio consistia en escoger a victimas que hubiesen superado
la probatio, realizada por autoridades, magistrados y sacerdotes. Aunque no haya
animales predeterminados para sacrificar a cada dios, segun Flores Arroyuelo (1996: 93),
el ganado bovino, en sus diversas variantes de raza y edad, por su especial relacion con
los dioses y su simbolismo de energia y poder fecundante?®, asi como por su alto valor
material, fue considerado propicio para ser sacrificado a los dioses mayores como Japiter,
0 en ocasiones importantes, como en fiestas del ciclo agrario relacionadas con la fertilidad
-como las Parilia o las Fordicidia-. Cada dios del pantedn romano tiene sus preferencias
para el tipo de victima sacrificada, asi, Japiter requiere la inmolacion de un buey blanco,
en contraposicion a las divinidades ctonicas, que prefieren los animales de color negro
(Bayet 1984: 143). Mediante el sacrificio, la victima consagrada se introduce en el mundo
de lo divino, lo extra terrenal. Asimismo, cada dios y cada ceremonia necesitaban de unas
formulas propias de invocacion y plegaria para consumar la practica sacrificial.

Asi pues, los animales sacrificados, en este caso bdvidos, requerian del cumplimiento
de una serie de caracteristicas de edad, color, sexo, pureza, dependiendo de la
correspondiente divinidad u ocasion en que fuesen a ser inmolados. Los animales que
iban a ser ofrecidos en sacrificio recibian la denominacion de hostiae®® o victimae®,
siendo términos absolutamente sindonimos®!. Todos los animales que se sacrificaban en el
culto publico romano pertenecian a especies domesticadas por el hombre, ya que eran
consideradas licitas para participar en estos rituales puesto que eran de su propiedad y
podian ser seleccionadas para alcanzar unas condiciones Optimas (Delgado Delgado
2016a: 976). Respecto al color, este suele ser blanco para las divinidades celestiales
-como los toros blancos para Jupiter, o las vacas blancas para Dea Dia-, negro para las
divinidades subterraneas -asi los toros negros en honor de Dis Pater-, o incluso rojizo
para las relacionadas con el fuego -Vulcano- (Oria Segura 2008: 195). Arnobio®? comenta
de esta manera la cuestion del color de las victimas en el siguiente pasaje -4.N. 7, 19, 3-
4-:

Porque -se dice- a los dioses superiores, y a aquellos que poseen el control de los
augurios favorables, les resulta grato el color alegre y propicio por la belleza del blanco,
mientras que para los dioses siniestros y para aquellos que habitan las sedes inferiores es

28 Respecto al carécter de toro como simbolo de potencia, especialmente en su cornamenta, cf. Sopefia
Genzor (2021).

2 Ovidio. Fast. 1, 336; Servio. Aen. 1, 334; 2, 156.

30 Ovidio. Fast. 1, 335; Festo. 508 L.

31 Como se aprecia en una inscripcion -CIL VI, 2028- del 38 d.C. relativa a los fratres arvales.

32 Autor cristiano que vivi6 entre los siglos III y IV, su obra Adversus nationes es una critica al
paganismo -que habia profesado anteriormente-, pero da muestras de un conocimiento de la mitologia y los
rituales propios de la religion romana. Para un conocimiento mas extenso de su persona, cf. la introduccion
de la edicion en espaiiol de Adversus nationes de la Biblioteca de Autores Cristianos (2003), realizada por
Clara Castroviejo Bolibar.

27



mas agradable el color oscuro, el impregnado de tintes sombrios (Trad. Clara Castroviejo
Bolibar).

Sobre la necesidad clave de inmolar bévidos de color blanco en determinadas
ocasiones, o especialmente para una divinidad concreta, como Jupiter, algunos autores
remarcan que era suficiente con que tuvieran un accidente de pelo albo en una parte del
cuerpo, como los toros “facados” que menciona Horacio -Odas 4, 2, 53-60-. Si no se
lograba encontrar toros blancos de manera natural, se optaba por cubrirlos de creta,
siendo por ello denominados bos cretatus -Juv. 10, 65-66-. Respecto a las victimas negras
recogemos el caso de la arcaica divinidad infernal Helernus, a la que se le sacrificaba un
toro de pelaje oscuro el 1 de febrero en su bosque sagrado o /lucus cercano a la
desembocadura del Tiber**.

La edad del animal sacrificado también resulta un factor determinante a la hora de la
eleccion para una inmolacion a la divinidad®®, ya que, segun las distintas prescripciones
rituales, las victimas pueden ser sacrificadas mas jovenes o mas viejas, € incluso lactantes
-Cic. Leg. 2, 12-. Arnobio -4.N. 7, 18- comenta las reglas seguidas para sacrificar victimas
adultas -hostiae maiores- o lactantes -hostiae lactentes-, a los dioses mas o menos
importantes, respectivamente; asi como de las prescripciones respecto a los animales
prefiados y los que no han sido nunca uncidos con el yugo. Por su parte, Varréon -R.R. 2,
5, 6- establece de esta manera una division de las edades del ganado bovino:

En primer lugar, en la vida del género boyuno se distinguen cuatro etapas vitales, la
primera la de los terneros, la segunda la de los erales, la tercera la de los novillos, la cuarta
la de los viejos. Se distinguen en la primera edad ternero y ternera, en la segunda eral y
erala, en las tercera y cuarta toro y vaca, La vaca que es estéril se llama tora; la que se
prefia, horda. Por ello en los fastos un dia se llama hordicidia cuando se inmolan vacas
prefiadas (Trad. José Ignacio Cubero Salmerdn).

El sacrificio de vacas estériles, ademas de realizarse en las Fordicidia®, también esta
consignado por Virgilio -En. 6, 250-. En cuanto al sexo de las victimas, los animales
debian ser machos o hembras dependiendo del propio sexo de la divinidad, segin se
aprecia en el registro literario y epigrafico, y que también comenta Arnobio -4.N. 7, 19,
1-2-.

Pero una de las necesidades de mayor importancia a la hora de sacrificar los animales
es que estos cumplan el requisito indispensable de la pureza, para la cual era necesario
superar la probatio, en la que se comprobaba que la victima no tuviese ninguna tara ni
que hubiese portado el yugo en trabajos de labranza o tiro®” (Flores Arroyuelo 1996: 89).
Como expresa Plutarco -Def. orac. 49, B-, el animal apto para el sacrificio debe estar

33 Piedra caliza de color blanquecino que sirve de base para la fabricacion de tiza.

34 Festo -93 L- consigna este sacrificio en honor de Aterno (sic), aunque Scullard (1981: 72) advierte
que debe leerse Helerno.

3 Para la cuestion de las distintas caracteristicas y tipos de victimas, resulta interesante el articulo de
Lepetz y Van Andriga (2008), un estudio arqueologico de los restos 6seos de animales sacrificados en
diversos santuarios de la geografia romana.

36 Cf. infra 38.

37 Macrobio. Satur. 3, 5, 5; Virg. Georg. 4, 538-552.

28



ileso y puro tanto en cuerpo como en alma, y para comprobarlo, se pone harina delante
de los toros, en caso de no comerla indicaria que no esté sano. Plinio el Viejo -NH. 8, 183-
escribid el siguiente pasaje, de mucho interés sobre las caracteristicas necesarias que tiene
que reunir un toro o novillo para ser sacrificado:

[Los toros] constituyen las victimas mas espléndidas y la manera de aplacar a los dioses
mas magnifica. Es el unico de todos los animales que tienen una cola més bien larga, que
no la tiene de una medida definitiva a la hora de nacer, como los demas. Sélo a él le crece
hasta que le llega a lo mas bajo de las pezufias. Por este motivo, para aceptar como
victimas a los novillos se requiere que la cola toque el corvejon; con una mas corta no
ofrecen buenos presagios. También se ha notado esto: que los novillos llevados al altar a
hombros del hombre casi nunca ofrecen buenos presagios, asi como que los dioses no se
aplacan ni con una victima que cojea, ni con una que no les pertenece, ni con una que se
escapa del altar. Entre los prodigios de los antiguos es frecuente que un buey haya hablado;
al anunciarse esto, el senado se solia reunir a la luz del dia® (Trad. Arribas Hernaez, Del
Barrio Sanz, Garcia Arribas, Hernandez Miguel, Moure Casas).

En adelante vamos a tratar un tema que no es baladi y es el de la diferenciacion de los
términos usados por las fuentes antiguas para referirse a cada una de las victimas, cuestion
en la que ha puesto el foco Delgado Delgado (2016a: 977 y ss.), quien recalca la
importancia de diferenciar los distintos animales de una misma especie -en este caso, toro,
buey, novillo, etc.- ya que cada divinidad exigia que la victima que le iba a ser ofrecida
en sacrificio tuviese unas caracteristicas muy particulares; pero del mismo modo comenta
la dificultad para llevar a cabo esta empresa, que representa un debate continuo y no
resuelto en el estudio filologico e historico. Asi, por ejemplo, la distincion entre buey
-bos-y toro -taurus- ha generado dudas entre los investigadores, y los hay que se decantan
por establecer una diferencia relativa a la condicion de castrado -bos- en contraposicion
al que no lo esta -taurus-, o bien por definirlos como conceptos sinénimos y sin especial
disparidad entre ambos®. Significativa es la opinion de Capdeville (1976: 116), que dice
que en el lenguaje religioso de los romanos, los términos faurus y bos mas aparecen
indudablemente como nombres con una relacion de oposicion entre ambos; y sefiala que
podria existir un paralelismo entre faurus y vacca, como animales reproductores, y bos
mas 'y bos femina, de uso agrario*®. A nuestro juicio, las palabras de Varrén -R.R. 2, 5, 12-
nos inclinan a pensar que el término faurus sea, en efecto, el toro entero y reproductor.
Virgilio -Georg. 159-163- establece que los becerros, desde su nacimiento, se reservan
para realizar una de estas tres funciones: reproduccion, sacrificio o trabajo; mientras que
Varrén -R.R. 2, 5, 17- recomienda la castracion de los novillos a los dos afios*!, y habla

38 Cf. Virg. Georg. 1, 478; Liv. 3, 10, 6; Tac. Hist. 1, 86.

39 Para la relacion de autores que han tratado esta diatriba, cf. las notas 7-10 de la pagina 977 de Delgado
Delgado 2016a.

40 Un pasaje de Varron -L.L. 7, 74- habla de la denominacién por parte de los pastores como bos o trio
de los bueyes que aran la tierra -se entiende, pues, castrados-. 7rio es un término infrecuente que sirve como
sinonimo de “buey”, y cuya etimologia esta relacionada con el cielo nocturno, concretamente con la
constelacion de la Osa Mayor, también conocida como Septentrio, la cual estd conformada por siete
estrellas, que se creian que giraban tiradas por siete bueyes.

4 Tgual que lo hace Columela -Rust. 6, 26-.

29



de “desechar a los descartados”, en una primitiva muestra de seleccion humana. Estos
novillos castrados que no sirven para las labores del campo podrian ser sacrificados como
bueyes a divinidades como Jupiter.

Delgado se sirve de los commentarii fratrum arvalium® para conocer cuales eran las
victimas inmoladas, puesto que se trata de una amplia documentacidon que registra -en
formato epigrafico- las actas de dicho colegio sacerdotal en €poca imperial, entre el
principado de Augusto y mediados del siglo III. Se trata de una importante fuente para
abordar el estudio del sacrificio en la religion romana, debido a su detallada relacion del
contexto cultual en que se desarrolla cada ritual, lo que resulta fundamental para conocer
los criterios de seleccion, caracteristicas y jerarquia de las victimas animales (Delgado
Delgado 2016a: 981). Asimismo, el autor (2016a: 982 y ss.) recoge los diversos tipos de
animales que reciben en sacrificio las distintas divinidades ofrecidos por los fratres
arvales. En primer lugar lo hace en relacion a los votos publicos -para los que estan
registrados 75 casos-, por los que a cada deidad se sacrifica una tinica victima, todas ellas
boévidos, con el desglose siguiente*®: bos femina -Juno, Minerva, Fortuna, Victoria,
Providentia, Salus publica populi Romani Quiritium-; bos mas -JYapiter Optimo Maximo,
divus-; taurus -Marte, Hércules, Genius imperatoris, Genius populi Romani-; vacca -
Juno, Minerva, Victoria, Providentia, diva, Salus publica populi Romani Quiritium-. Asi
pues, el caso de bos femina lo encontramos fundamentalmente para divinidades
femeninas, al igual que el de vaccam -que también incluye el culto imperial relativo a las
mujeres-; mientras que bos mas lo reciben la gran divinidad romana de Japiter Optimo
Maximo y los emperadores divinizados, y taurus esta reservado para otras tantas deidades
masculinas, ademés de al genio protector del monarca y del pueblo romano. De igual
manera, este autor recopila los sacrificios hechos por circunstancias especificas a dioses
relacionados en gran medida con la ideologia imperial, siendo igualmente bdovidos
inmolados de manera individual, de tal modo*: bos femina -Juno, Minerva, Fortuna,
Victoria, Providentia, Salus publica populi Romani Quiritium-; bos mas -Japiter Optimo
Maéximo, divus-; taurus -Marte, Neptuno, Genius imperatoris, Genius populi Romani,
Lares militares; vacca - Juno, Minerva, Victoria, Providentia, diva, Salus publica populi
Romani Quiritium, Aeternitas, Concordia, Felicitas, Honos, Securitas, Pax Augusta,
Penates.

42 Cuyo vasto registro epigrafico fue recogido y estudiado por Scheid (1998b).

43 Una buena sintesis de este caso es la contenida en el epigrafe -CIL VI, 2051- del reinado de Otén,
concretamente del afo 69.

4 Un buen ejemplo es una inscripcion -CIL VI, 2086- de época de Caracalla -afio 213-, en la que
ademas destaca el adjetivo auratum o aurata para los bovidos sacrificados, esto es, con los cuernos dorados.

30



A partir de estos datos, Delgado Delgado (2016a: 986 y ss.) expresa una serie de
conclusiones sobre la diferenciacion existente entre bos mas y taurus. En primer lugar,
establece que el dios Marte requiere siempre machos intactos, caracteristica que seria
propia del faurus, y que por tanto implicaria la condicion de la castracion para el bos;
hecho que estaria refrendado por la iconografia, puesto que las representaciones de
suovetaurilias dedicadas a Marte tienen la caracteristica comin de mostrar al toro con sus
atributos sexuales intactos, mientras que el bos ofrendado a Jupiter seria un buey castrado,
como el representado en un relieve del Ara Pacis® (Figura 11).

Figura 11. Relieve del Ara Pacis con procesion de victimas sacrificiales (Reproducido en Delgado
Delgado 1986b. 90).

A modo de conclusion para el tema de la distincidn entre toros y bueyes, incluimos un
texto de Columela -Rust. 6, 20- en el que establece una distincion fisica y de caracter entre
ambos?®:

Después de haber dado bastantes preceptos acerca de los bueyes, es tiempo de hablar
de los toros y de las vacas. Yo pienso que se deben preferir principalmente los toros que
tengan los miembros muy grandes, el natural pacifico y la edad mediana. Las demas cosas
que hemos de observar para elegirlos, seran casi las mismas que en los bueyes, pues un
toro bueno no se diferencia del buey castrado en otra cosa sino en que aquel tiene el
semblante fiero, el aspecto mas vigoroso, las astas mas cortas, el cerviguillo mas carnoso,
y tan grueso, que es la mayor porcion de su cuerpo, el vientre un poco mas enjuto; y se ha
de buscar uno que sea agil y a propdsito para cubrir las vacas. (Trad. Vicente Tinajero).

Al respecto de la condicion sexual de la victima, es interesante mencionar el ritual de
la comprobacion de dicha caracteristica, la probatio hostiarum o probatio victimae, en la
que un sacerdote palpaba el bajo vientre de los animales para verificar la presencia o
ausencia de drganos sexuales y por tanto su idoneidad o no para ser sacrificado a la
divinidad que correspondiese, accion que estd recogida tanto en la literatura -Cic. Leg.
agr. 2, 93; Plin. NH. 8, 183-, como en la iconografia (Figura 12).

4 Cf. Festo. 373 L, que establece una prohibicién para sacrificar animales enteros a JUpiter.
46 Asimismo, en los capitulos anteriores de ese libro, Columela trata en profundidad sobre la figura del
buey y su uso como animal de labranza.

31



Por otro lado, es curioso ver que en el
caso de las deidades femeninas -como
Juno, Minerva o Victoria-, estas reciben
indistintamente tanto vaccae como boves
feminae, dando a entender que serian dos
denominaciones para un mismo animal, la
vaca o hembra del toro, sin tener
l6gicamente la importancia de la cuestion
de la castracion, como si sucede con los
bovidos machos. No obstante, podria
tratarse de una cuestion cronologica.

Figura 12. Escultura romana sita en los Museos

Vaticanos con escena de probatio hostiarum . .
(Reproducido en Goethe 1986: 63). Mientras que el término vacca es el

adoptado en el registro epigrafico hasta el

reinado de Domiciano, cuando aparece por primera vez la designacion bos femina
-concretamente, en el afio 86*’-, que se ir4 imponiendo en los epigrafes de los siglos
sucesivos -a excepcion de la ya mentada vacca honoraria alba-.

La prohibicion de sacrificar un macho entero a Jupiter, como un toro o un verraco, la
hace patente Macrobio -Satur. 3, 10, 3.7-, que recoge un testimonio de Ateyo Capiton.
Este pasaje de los Saturnales es una critica a Virgilio, puesto que en la Eneida -3, 21-
narra el sacrificio por parte de Eneas de un toro en honor a Jupiter -“al rey de las alturas
y de los moradores celestes”-. Otros autores también recogen la prescripcion de no
inmolar un toro a Japiter, como Servio -Aen. 9, 624; 12, 120- o Isidoro -Etym. 12, 1, 28-.
No obstante, a Japiter Lacial si le era sacrificado un toro*, asi como un novillo a Jupiter
Tarpeyo, como se observa en un poético pasaje de Juvenal -12, 5-14-:

Un poco mas alla he dispuesto, destinada a Jupiter Tarpeyo, una victima que embiste,
tira de la cuerda tensa y sacude su testuz; es un ternero retozon, maduro ya para las aras
de los templos y apto para verse rociado con vino puro; es un animal que se avergiienza
ya de las ubres maternas y que acornea los robles con sus astas incipientes. Si mi
patrimonio fuera de mas altos vuelos y homologable con mi amistad, en tal caso yo tiraria
de un toro mas grande que Hispula®®, roncero por su mismo tamafio, no de los que pacen
en los prados cercanos, sino que por su raza revelaria los fértiles pastos de Clitumno®’; su
pescuezo no desmereceria de los golpes de un fornido victimario. (Trad. Manuel Balasch).

Para finalizar con este capitulo, abordaremos la cuestion clave del consentimiento de
la victima que va a ser ofrecida en sacrificio. Prosiguiendo con el primer apartado del
trabajo, donde se ha tratado el origen del ritual sacrificial, Burkert (2011: 63) habla de la
ambivalencia de sensaciones que se congregan alrededor del acto sacrificial, por una
parte, debe obedecer a la voluntad divina, aunque para ello debe superar su inhibicién
ante el acto de matar; por otra, expresa sentimientos de pena y arrepentimiento, pero su

47 CIL VI, 2064.

8 Cf infra p. 42.

49 Despectivamente, mujer obesa.

0 Rio de la region centro italica de la Umbria, donde pastaban rebafios de toros blancos.

32



necesidad superior de matar es més fuerte®l. Para salvar esa ansiedad, el hombre generd
en la Antigiiedad una serie de mecanismos, siendo el sacrificio ritual uno de los mas
fuertes, que a su vez se basaba en la idea de que la victima acudia a su destino ultimo por
propia voluntad, que no deja de ser la voluntad divina. Sobre el consentimiento de la
victima para su sacrificio hay opiniones divergentes respecto a Burkert. Asi, Folker van
Straten (1995: 102) opina que no hay evidencias claras de que los signos de aceptacion
del animal -inclinacion de cabeza, arrodillamiento no forzado- sean una formalidad
especialmente necesaria ni una cuestion ciertamente importante. Por su parte, Bonnechere
(1998: 380) refuta esta idea, arguyendo que existen numerosos ejemplos en las fuentes
antiguas que hablan de la necesidad de que la victima sacrificial exprese su
consentimiento mediante algin movimiento corporal. Para Georgoudi (2008: 142), en
consonancia con la idea tradicional de Burkert, la necesidad de consentimiento por parte
de la victima viene en relacion con el sentimiento de culpabilidad que experimenta el
hombre y su repugnancia ante el acto de matar, alividndose asi en cierta medida de esa
carga. Ademads, comenta un interesante pasaje de Plutarco -Quaest. conv. 8, 8, 3, F-, que
estd enmarcado en una de sus Cuestiones que habla, en este caso, de los pitagdricos®?, a
los que ¢l asimila con “los antiguos”, los cuales consideran que el acto de matar animales
es sacrilego y contrario a las leyes establecidas, pero que al verse la sociedad en la
necesidad de practicar el sacrificio sangriento, este busca hacerse con la menor injusticia,
y es por ello que se presta tanta atencion a buscar el consentimiento de la victima
(Georgoudi 2008: 146-147). Una circunstancia fundamental relacionada con el
consentimiento de la victima sacrificial es su propia voluntad para acudir hasta el altar,
sin interaccion humana, para ser sacrificada. Es la divinidad la que interviene para
conducir al animal hasta el altar, en un gesto para indicar que quiere recibir el sacrificio®.
Animales indémitos como toros, se muestran ddciles y aceptan su destino como victimas
sacrificiales por decision divina, no tanto, pues, para aliviar los remordimientos humanos,
sino para contentar el deseo de los dioses. En efecto, en tultima instancia, el
consentimiento viene dado por los dioses (Georgoudi 2008: 151-152). Finalmente, este
autor (2005: 138) recalca que el tema del sentimiento de culpabilidad del hombre respecto
al sacrificio animal, que se origind en primer término en Grecia, pasé asimismo al marco
de la religion romana en los siglos posteriores.

51 Para tener una vision sobre la actitud del ser humano hacia los animales en la Antigiiedad, cf. Gilhus
(2006).

52 Escuela filoséfica iniciada por Pitdgoras de Samos en el siglo V1 a.C., véase la introduccion de Eggers
Lan y Julia (2008).

% Un ejemplo de esto, aunque relativo a la religion griega, en Eliano. Nat. Anim. 10, 50.

33



Si, después de comprobar todas estas disposiciones relativas a las caracteristicas y
consentimiento de la victima, los sacerdotes decidian que esta no las cumplia con
adecuacion, podia ser sustituida, tal y como afirman Servio -Aen. 8, 641-y Gelio -N.A4. 4,
6, 5-, por otra nueva -succidanea hostia-; y de igual manera sucedia si la primera era
rechazada por los dioses, o bien esta desarrollaba comportamientos contrarios a los
buenos augurios, como la huida. No obstante, Servio comenta una serie de prescripciones,
como que se debia desistir de consumar la ceremonia si se producia un segundo rechazo,
asi como que las victimas masculinas podian ser sustituidas por femeninas, pero no al

contrario®®.

% Para la cuestion de la sustitucion de la victima ofrecida en los sacrificios animales, cf. Capdeville
(1971).

34



V. FIESTAS ROMANAS CON SACRIFICIO TAURINO

De entre la gran multitud de festividades propias del calendario religioso romano
muchas de ellas se fundamentaban en el sacrificio cruento, siendo los bovidos una de las
victimas preferentes en estos rituales, de los que consignamos aqui una buena muestra.

Ludi Taurii

Altheim (1938: 71) refiere el origen de los juegos y sacrificios taurinos ya desde la
Roma arcaica. Se trataria de los Ludi Taurii, de los cuales Festo -351 M- consigna que
estaban dedicados a los Di inferi, y que en ellos se inmolaban toros. Su introduccion se
daria bajo Tarquinio el Soberbio para combatir una epidemia que atacaba a las mujeres
embarazadas y las hacia abortar, la cual se creia proveniente de la carne de los animales
sacrificados; y probablemente se tomase esta decision tras la lectura de los libros sibilinos.
Otro testimonio relativo a estas celebraciones es el de Servio -4en. 2, 140-, que establece
su comienzo bajo el reinado de Tarquinio el Soberbio; mientras que Varron -L.L. 5, 154-
comenta que los Ludi Taurii se celebraban los dias 25 y 26 de junio cada cinco afios en el
Circo Flaminio, localizado en el Campo de Marte. En el afio 186 a.C. se celebraron unos
Ludi Taurii -Liv. 39, 22, 1-, durante dos dias per religionis causa. Una extensa inscripcion
encontrada en Ostia -CIL 14, 244- recoge también esta practica.

Por su parte, Bayet (1984: 146) apunta que estos juegos mantuvieron las antiguas
tradiciones de vincular el sacrificio con la caza del animal inmolado, si bien el origen de
este sacrificio taurino dedicado a las divinidades del inframundo es incierto, o bien puede
derivar de los ritos griegos, o bien suponer una caracteristica local italica. De tal manera,
existe un ritual umbro, referido por partida doble en las Tabulae Iguvinae -1b 40; VIla 51-
consistente en la suelta, captura y sacrificio de unas novillas, lo que indica que estaria
consagrado a una divinidad femenina -Tursa Jovia-. El rito homdlogo para la cultura
etrusca estd presente en la iconografia de un oinochoe de bucchero del siglo VI a.C.
procedente de Chiusi, donde estan representadas imagenes de esta caza; asi como en el
carro de Castel San Mariano, en Perugia, también del siglo VI a.C. (Figura 13). En efecto,
este autor se decanta por desestimar la hipdtesis de la influencia griega en favor de un
sustrato autoctono. Asi pues, el toro
seria un elemento de culto en la
peninsula itdlica desde tiempos
pretéritos, en consonancia con la gran
mayoria de culturas del Mediterraneo
antiguo, que vieron en este animal un
importante simbolismo, en oposicion
de otras como el caballo, traidas por

migraciones de pueblos indoeuropeos Flgwa 13. Detalle del carro de Cavtel San M(li iano
(Altheim 1938: 74). (Reproducido en Cipollone 2011: 28).

35



A su vez, Marco Simén (2021: 162) comenta la
posibilidad de que existiese una identidad religiosa
comun entre diversos pueblos italicos, representada
precisamente a través de la figura del toro, como se
aprecia en las acufiaciones monetales realizadas durante
la guerra social -entre el 91 y el 88 a.C.-, en las cuales
aparece el toro italico combatiendo contra la loba romana
(Figura 14), en una clara alegoria del propio conflicto.
También existe una moneda® de esta misma cronologia
en la que hay un toro reclinado sobre un soldado con lanza

. . . Figura 14. Moneda itdlica con
(13 2
y la leyenda safinium -“samnium”-. No hay que olvidar , =% " . = = =

que la propia etimologia de Italia®® significa “pais de 10S  (htps./historiayromaantioua.blog

novillos”, que proviene del término umbro vitlu. spot.com/2016/03/la-rebelion-del-
toro-de-italia-contra.html.

Consultado el 04-09-2024).

Ludi Tarentini — Ludi Saeculares

Marco Simoén (2021: 126) habla de la instauracion en el 249 a.C. de los Ludi Tarentini,
que introdujeron el Graeco ritu en honor de las divinidades infernales Dis Pater -Pluton-
y Proserpina, siendo estos juegos un antecedente de los Ludi Saeculares que establecid
Augusto para el afio 17 a.C. Bayet (1984: 149) trata sobre estos primeros festejos del 249
a.C., realizados ante un altar al borde del Tiber en un recinto religioso conocido como
Tarentum, dentro del Campo de Marte, de ahi que su nombramiento haya sido el de Ludi
Tarentini. Estos juegos estaban dedicadas a las divinidades del inframundo Dis Pater y
Proserpina, y por dicha condicion el altar de los sacrificios estaba dispuesto de manera
subterranea. Bayet habla de su sustrato etrusco y de su importancia debido a su caracter
excepcional -en oposicidn a otro tipo de festividades de tipo ordinario y anual-. No en
vano, debian celebrarse cada 110 afios segun los libros sibilinos, haciéndose en tres
ocasiones en afios antes de nuestra era, 249 a.C., 146 a.C. y 17 a.C., y a partir de entonces
Augusto acometié una reforma de los mismos. Estos juegos tenian una funcion
renovadora, ya que se daban una vez por saeculum, el tiempo considerado por los
romanos -proveniente de los etruscos- necesario para la renovacion de la poblacion. En
estas celebraciones, la victima sacrificada se quemaba por completo, lo que constituye
una excepcion entre los rituales de este tipo, donde solian repartirse y consumirse las
distintas piezas (Oria Segura 2008: 199). Altheim (1938: 72) afiade el sacrificio de un
buey negro y una vaca negra®’ en honor a Dis Pater y Proserpina®, atestiguados para los
primeros Juegos Seculares del 249 a.C., cuya génesis nos hacen llegar Valerio Méximo
-2, 4, 5- y Zésimo -2, 3, 3-. Altheim relaciona estos sacrificios con el mencionado por
Flegén de Trales -Mir. 10, B-, que recoge unos versos de los libros sibilinos que hablan
del sacrificio de un toro negro en honor a Dis Pater. En este mismo pasaje, un poco mas
arriba, Flegén -Mir. 10, A-, recoge otras lineas en las que se establece el sacrificio de “tres

% Apud Marco Simén (2021: 162).

% Cf Varrén. R.R. 2,5, 3.

57 Cf- Apiano. Mitr. 75.

%8 Siguiendo el Graeco ritu, como apunta Scheid (2005a: 99).

36


https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html
https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html
https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html

veces nueve toros”, en el marco de una serie de rituales en honor de las divinidades
griegas Deméter y Perséfone -Ceres y Proserpina romanas, respectivamente-. Aunque
ambos se enmarquen dentro de un fragmento con ciertas lagunas resultan interesantes,
puesto que se trata del tinico texto que se ha conservado de los libros sibilinos®®.

Hasta la mencionada reforma de Augusto, estos primigenios Ludi Tarentini se habian
celebrado so6lo en dos ocasiones previamente: en el 249 a.C., durante la primera guerra
punica, y en el 146 a.C., coincidiendo con el final de los conflictos contra Cartago y
Grecia (Marco Simoén 2021: 210). Asi pues, Augusto reinstaurd esta celebracion de
funcién expiatoria en el afio 17 a.C. -Suet. Aug. 31-, bajo la denominacion de Ludi
Saeculares, pues, no en vano, se celebraban cada siglo aproximadamente, debido a los
motivos expuestos con anterioridad. Estos festejos se desarrollaban en Roma los dias 1,
2 y 3 de junio en el Campo de Marte, habia sacrificios diurnos y nocturnos, los cuales
eran acompanados de una serie de juegos escénicos. Se sacrificaban varios bueyes en
honor a Jupiter en el amanecer del dia 1 de junio, en el Capitolio, y alli mismo se hacia
lo propio con una vaca el dia 2 en honor a Juno (Scheid 2005a: 98). El dia 1, tras los
sacrificios a Jupiter, se llevaban a cabo unas representaciones escénicas en un teatro
situado a orillas del Tiber.

Un vasto epigrafe -CIL VI, 877- sito en la propia ciudad de Roma da cuenta del
desarrollo de estas celebraciones del afio 17 a.C., que incluyeron el sacrificio de un buey
-bove mare- por el propio emperador Augusto en las calendas de junio en la colina del
Palatino en honor de Jupiter Optimo Maximo; asi como de una vaca -bove femina-
dedicada a la diosa Juno, inmolada por Agripa durante la segunda jornada. En efecto,
siguiendo la ancestral costumbre romana, se sacrifica un animal macho para la divinidad
masculina y una hembra para la femenina. Para los rituales del afio 204 d.C., de época
notablemente mas tardia, una inscripcion -CIL VI, 32326- nos permite reconstruir la
secuencia sacrificial dedicada a Jupiter, cuyo elemento central es la immolatio de sendos
bueyes hermosos -bovum pulchrorum-. De manera previa a la realizacion del sacrificio,
el oficiante consagraba a los bueyes cortdndoles un pelo de la frente, siguiendo un rito de
purificacion de la victima de origen griego (Scheid 2005a: 104). Posteriormente, el
sacerdote entonaba una plegaria en aras de propiciar a las victimas para el sacrificio, y,
tras este, se examinaban las visceras®®. Scheid (2005a: 105) recalca la particularidad que
tenia este ritual dedicado a Jupiter y protagonizado por bévidos, que por su complejidad
y excepcionalidad lo acercaba al sacrificio de tipo griego mas que al habitual romano, al
incluir elementos como la ofrenda de coronas -mencionada unicamente para el ambito
romano en este sacrificio- o el uniforme de los oferentes -con una tunica adornada con
flecos y la cabeza al descubierto-. Asimismo, en la segunda jornada, Geta, hijo del
emperador Septimio Severo, sacrificd una vaca blanca -vaccam albam- en honor a la
diosa Juno segln el rito griego.

% Cf. North (2000), que ademas data este Gltimo ritual no antes del siglo III a.C., cuando arribé este
culto a Roma. Para una edicion en espaiiol sobre la obra de Flegon de Trales, ¢f. Gomez Espelosin (1996:
165-195).

60 Habitualmente recogidas en latin como exta, aunque este epigrafe lo hace como splanchna.

37



Parilia

Se celebraban el 21 de abril en honor de la divinidad Pales -de ahi que fuesen
asimismo conocidas como Palilia- para favorecer la proteccion del ganado ovino. Se
trataba, en definitiva, de una festividad de pastores para la purificacion de sus rebafios.
Su origen se pierde en una antigiiedad remota, y los propios romanos la consideraban una
festividad anterior a la fundacion de la ciudad por Rémulo (Bayet 1984: 88). De hecho,
su solera era tal que la fecha escogida para la fundacién de Roma fue el propio 21 de abril,
dia de estas celebraciones, siendo una manera de sacralizar a la urbe. Bayet (1984: 89)
establece que las Parilia eran un complejo conjunto magico en el que participaban el
ganado mayor y la agricultura, y que formaban parte de la estructura de los ritos de
propiciacion agraria del afio litirgico romano. Su relacion con otras festividades como el
October Equus y las Fordicidia la reviste de un caracter especial de magia de fecundidad
que vincula el conjunto. El poeta Ovidio -Fast. 4, 721-782- hace una sugerente
descripcion del desarrollo de las Parilia:

Paso la Noche y surge la Aurora. De Pariles me inquieren. No en vano me inquieren, si
me ayuda fértil Pales. Fértil Pales, ayuda a quien pastoriles ritos celebra ya que cuento tus
fiestas con un deber piadoso. Yo por cierto rastrojos de habas y de becerro cenizas, castos
februa, seguido llevé con plena mano. Yo por cierto tres veces salté las flamas puestas en
orden, y mi himedo laurel aguas envio estilantes. Se conmovi6 la diosa y a mi obra ayuda.
Sal de los diques, oh popa; ya mis velas sus vientos tienen. Ve, pueblo, llega al sahumerio
del ara virginea; Vesta lo dara, puro seras por don de Vesta. Sera sangre equina y rescoldos
de becerro el sahumerio, tercer objeto, inane tallo del haba dura. Lustra, pastor, hartas
ovejas hacia primeros crepusculos: antes la onda se esparza, y barra la vara el suelo,
decdrense los rediles con frondas y ramos clavados, y larga corona las puertas ornadas
cubra. Del vivo azufre produzcanse los humos certleos y la oveja tocada de humoso
azufre bale. Machos olivos incendia, teas y hierbas sabinas, y ardido laurel crepite a mitad
del fuego. Y a pasteles de mijo siga cestilla de mijo: diosa agreste ante todo por tal manjar
se alegra. Junta a sus viandas vasija de ordefia, y, cortadas las viandas a silvicola Pales
ruega con leche tibia. “Al par -di- por mi hato vela y por mayorales del hato: huya de mis
establos el repulsivo dafio. Si apacenté en sagrado, o me senté bajo un arbol- sagrado, y
pastos de las tumbas comi6 ignorante oveja: si penetré a un bosque vedado o las Ninfas
huyeron de nuestros ojos y el semicabro dios: si un bosque sacro mi hoz despojé de rama
tupida, de donde di cesta de fronda a mi oveja enferma: da venia a mi culpa; y, mientras
granizaba, no me obste haber puesto el rebafio bajo un agreste templo: ni haber turbado
un lago me dafie. Perdon dadme, Ninfas, si pezuiia movida oscurecio las aguas. T1, diosa,
por mi, a las fuentes y de las fuentes a nimenes; tu a los dioses dispersos por todo el
bosque aplaca. Ni a Driadas, ni vea yo los bafios de Diana, ni a Fauno, cuando los
barbechos al mediodia oprime. Lejos lanza enfermedades; estén sanos hombres y greyes,
sanos también, provida turba, guardianes perros. Ni yo haga volver muchos menos, que
los que fueron al alba ni gima trayendo la piel arrancada al lobo. Que el hambre inicua se
ausente: sobrevivan hierbas y frondas, aguas que se beban y que los miembros laven. Que
ubres plenas oprima, traigame bronces el queo y a liquido suero den paso los mimbres
ralos. Sea lascivo el carnero, concebidas semillas su conyuge dé a luz, y en mi establo
muchas ovejas haya. Crezca una lana que a ningunas doncellas moleste, muelle y apta

38



cuanto se quiera a las manos tiernas. Lo que ruego, suceda, y yo haré para el afio siguiente
grandes panes a Pales, duenia de los pastores”. Diosa con esto ha de aplacarse: t esto di,
vuelto hacia el orto, cuatro veces y en fresca brisa tus manos limpia. Como en cratera, es
licito entonces que en cercana escudilla bebas leche nivea y purpurino arrope. Y luego
entre ardientes acervos de crepitante rastrojo transporta con rapido pie tus activos
miembros (Trad. José Quifiones Melgoza).

En este festival se utilizaba la ceniza resultante de la incineracion de los fetos
extraidos, bajo supervision de las vestales, a treinta vacas prefiadas -representando a las
treinta tribus romanas- sacrificadas en los Fordicidia -15 de abril-, festividad que, a su
vez, propiciaba la reproduccion del ganado bovino (Marco Simén 2021: 88). Mediante
un proceso de magia simpatica la fertilidad de esas vacas prefiadas sacrificadas debia
pasar a los campos y al ganado a través de esta ceniza de fecundas propiedades. La ceniza
de los becerros nonatos sacrificados en las Fordicidia se juntaba con la sangre del October
Equus® para conformar un suffimen®?. Esta mezcla se arrojaba a las llamas en un proceso
de lustratio, es decir, con objeto purificador. Bayet (1984: 89 y ss.) lo considera una
introduccion posterior, ya que en origen esta fiesta emanaria de un grupo en el que
predominaria la cria del ganado ovino, destino de los ritos de purificacion, y en cambio
estos afladidos denotarian una poblaciéon mas extensa y articulada y una economia
compleja, donde ahora la fecundidad seria mas importante que la simple proteccion.

Fordicidia

Estas fiestas se celebraban el 15 de abril y estaban dedicadas a la diosa 7ellus,
protectora de la Tierra, en aras de proteger los campos y los rebafios. Cada tribu
sacrificaba una serie de vacas prefiadas -fordae boves- en su propio lugar de culto, ademas
de otras en el Capitolio (Bayet 1984: 91). Ovidio -Fast. 4, 629-676- y Varréon -L.L. 6, 15-
describen este ritual. Ovidio también relata su origen, remontandose a la Roma de Numa,
a quien Fauno le habia revelado mediante uno de sus oraculos este remedio para acabar
con un periodo de pobreza. La sangre de las vacas prefiadas sacrificadas debia regar el
suelo para fertilizarlo. Flores Arroyuelo (1996: 93-94) ofrece una vision sobre esta
ceremonia:

El ganado bovino, en sus diversas variantes de raza y edad, pasé a ser considerado,
tanto por su relacion con los dioses como por su valor simbdlico de energia y poder
fecundante, y junto a ello, también, por su valor material, como los animales que debian
ser sacrificados a los dioses mayores como Jupiter, o en ocasiones importantes, como en
las fiestas del ciclo agrario en que se desarrollaban ritos de fecundidad de las fiestas
Fordicidia, de Forda v Horda, que en lenguaje rustico significaba “vaca prefiada”, y que
se celebraban el 13 de abril, y seglin otros calendarios el dia 15 en honor a 7ellus. (...)

61 Caballo que se sacrificaba el 15 de octubre en honor a Marte, siendo escogido de entre los ganadores
de una carrera celebrada en el Campo de Marte. Era el tnico caballo que se daba en sacrificio en la religion
romana (Bennett Pascal: 1981). Cf., asimismo, Polibio. 12, 4b; Plutarco. Cuest. Rom. 97.

62 Mejunje mencionado por Ovidio. Fast. 4, 734.

39



Asi encontramos la leyenda que nos muestra como la ninfa Egeria, oraculo de Faunus,
revelé a Numa el secreto para poner fin a afos de penuria y pobreza, consistente en el
sacrificio de una vaca prefiada cuya sangre debia regar la tierra para fertilizarla. Este se
llevaba a cabo en una de las treinta curias en que estaba dividida Roma, y en una época
como era la primavera en que los rebanos estaban prefiados y en la tierra germinaban las
semillas, y en un acto que podemos comprender como magico por el que “a la tierra
fecunda se le ofrecia una victima fecunda”, en una ceremonia que se celebraba con gran
solemnidad en el Capitolio o ciudadela de Jupiter, con los pontifices como oficiantes en
la primera parte en que se llevaba a cabo la inmolacion del animal y la extraccion del
ternero de las entrafias maternas que, mientras se celebraba el banquete por los fieles en
que se comian los trozos de la carne cocida del animal, era ofrecido a las vestales para que
en una segunda parte, la de mayor edad de entre ellas, lo quemase en el hogar del templo
de Vesta hasta reducirlo a cenizas para, a continuacion, mezclarlas con la sangre reseca
del caballo sacrificado en las fiestas del October Equus, y con las cenizas del tallo vacio
del haba o de otros vegetales, y asi para obtener un producto llamado suffimen que era
empleado para fumigar al pueblo que acudia a celebrar las Parilia o Palilia.

El sacrificio de hembras prefiadas era habitual en los ritos de la religion romana, véase
Tacito -Ann. 15, 47- o Plutarco -Num. 12, 3-, que habla de esta practica en vacas prefiadas
para permitir que se casase una viuda que llevase menos de diez meses en esa condicion.

Ambarvalia - Amburbium

También existian las Ambarvalia -celebradas el 29 de mayo-, rituales de la
purificacion de los campos, en el cual se llevaban a cabo suovetaurilia, y donde
previamente las tres victimas animales procesionaban alrededor de los cultivos en un
ritual de caracter profilactico para promover el crecimiento de las cosechas (Marco Simén
2021: 128). Esta fiesta ha sido recogida por varios autores clasicos como Virgilio -Georg.
1, 338-346-, Estrabon -5, 3, 2- o Tibulo -2, 1, 1-27-, que lo hace en el siguiente pasaje:

Todos los presentes guarden silencio: purificamos mieses y campos, segin el rito
transmitido desde nuestros lejanos abuelos. Baco, ven y que cuelgue de tus cuernos uva
madura. Y cifie tus sienes de espigas, Ceres. En dia festivo descanse la tierra, descanse el
labrador y, colgado el arado, cese el duro trabajo. Desatad las coyundas de los yugos:
ahora junto a pesebres repletos deben estar los bueyes con su testuz coronada de flores.
Cumplanse todas las practicas religiosas en honor del dios. Ninguna mujer ose echar mano
a la tarea de la lana que tiene por hilar. A vosotros también os mando alejaros; apartese de
los altares aquel al que anoche gozos le ofrecidé Venus. La castidad agrada a los dioses:
con vestido puro venid y con manos puras tomad agua de la fuente. Observad como acude
a los altares resplandecientes el cordero consagrado y detras la gente de blanco, cefiidos
sus cabellos de olivo. Dioses de mis antepasados, purificamos los campos, purificamos a
los campesinos. Vosotros apartad desgracias de nuestros linderos. Que el sembrado no
frustre su cosecha con malas hierbas, no se asuste la cordera, siempre rezagada, de los
veloces lobos. Entonces, vestido de limpio el labrador y confiando en sus campos
colmados, echara gruesos lefios a la hoguera ardiente, y el tropel de esclavos, buena sefial

40



de un colono opulento, jugara y, delante, construira cabafas de ramas. Mis preces seran
escuchadas; ;| No ves como en las propicias entrafias la fibra mensajera sefiala unos dioses
apacibles? (Trad. Arturo Soler Ruiz)

En relacion a este ritual, Scullard (1981: 82-83) habla del Amburbium, una celebracion
enmarcada en las Feriae Conceptivae, fiestas moviles que estaban relacionadas con el
mundo agrario. El Amburbium -cuya etimologia procede de ambio, “dar vueltas”, y urbs,
“ciudad”- se llevaba a cabo un dia en el mes de febrero y consistia en la procesion
alrededor de la ciudad, siguiendo el trazado del pomerium, llevando los ciudadanos
consigo las victimas animales que iban a ser inmoladas, probablemente una suovetaurilia,
debido a su caracter de lustratio y su similitud con las Ambarvalia, y que finalmente
concluia con el sacrificio de un toro®. Aunque el 29 de mayo se celebraban tanto las
Ambarvalia como los sacrificios a Dea Dia por los fratres arvales, se trataba de rituales
distintos aunque coincidiesen en la misma fecha y tuviesen un desarrollo relativamente
similar (Scullard 1981: 124). Esta procesion lustral tiene similitud con otros rituales
religiosos antiguos, como el consignado para la ciudad de Iguvium, e incluso con otro
propio de la India antigua, en el que una vaca hacia una circunvalacion en torno a la casa
(Dumézil 1987: 230, n. 41).

Census

El censo de la poblacion tenia una importancia esencial en la identidad romana, era
fundamentalmente una ceremonia religiosa con unas especiales connotaciones sociales,
ya que conllevaba la divisién de la poblacidén en sectores competitivos, lo que permitia
evitar coaliciones internas y mantener la jerarquia y el orden (Hopkins 1991: 487). Como
apunta Marco Simon (2015: 19), 1a vida religiosa de todo romano comenzaba de la misma
manera, con su inclusion en el registro de los ciudadanos, el cual se realizaba, por parte
del colegio de los censores, tras la toma de los auspicios y se culminaba con la practica
de suovetaurilia®; y con anterioridad a esta las tres victimas sacrificiales procesionaban
alrededor -circumambulatio- de los propios ciudadanos romanos (Marco Simoén 2021:
155). El periodo de cinco afios entre censos era conocido como lustrum, que significa
literalmente “purificacion”, y que ha derivado en el término “lustro” actual.

83 Lucano -Fars. 1, 592-638- desarrolla este ritual realizado en la ciudad de Roma en el afio 49 a.C.
ante la inminente llegada de César desde la Galia. Segun aquel, el examen de las entrafias del toro inmolado
vaticinaba inminentes desgracias y conflictos.

6 Liv. 2, 44, 2.

41



Feriae Latinae

Constituian rituales anuales celebrados por la Liga Latina en honor de Jupiter Lacial
en su santuario de la cima del monte Albano, cercano a la ciudad de Roma, desde donde
se desplazaban los celebrantes por la sacra via (Marco Simoén 2021: 156). Cada una de
las cuarenta y siete ciudades latinas hacia una aportacion a los sacrificios comunes en
honor de Jupiter Lacial, y todas sacrificaban en comun un toro, recibiendo cada una de
ellas su parte correspondiente, y, de hecho, el estatus de cada ciudad venia dado por el
orden en que recibia dicha parte, y la calidad de la misma; asi pues, los principes son los
que reciben primero en el reparto, puesto que el término particeps, estd asociado en
algunos textos® a la particion sacrificial (Marco Simén 2015: 21). Los consules romanos
dirigian estos rituales, lo que era fundamental para su carrera, ya que no podian ejercer
dicho puesto sin antes haber presidido esta ceremonia. Este rito estd consignado por
Arnobio -4.N. 2, 68, 1-, mientras que, por su parte, Juvenal -8, 156-, recoge el sacrificio
de un novillo rojo a Jupiter Lacial®. No obstante, la referencia literaria mas completa es
la de Dionisio de Halicarnaso -4, 49%’-, la mejor para conocer estas Feriae Latinae:

Con el proposito de que los tratados con las ciudades se mantuvieran perpetuamente,
Tarquinio decidi6 establecer un templo comun para los romanos, latinos, hérnicos y para
los volscos que habian entrado en la alianza, con el fin de que cada afio se reunieran en el
lugar fijado y alli celebraran una fiesta, comieran juntos y participaran en sacrificios
comunitarios. Como todos aceptaron la resolucion con satisfaccion, fijo como lugar para
celebrar la reunion un monte elevado situado aproximadamente en el centro de los
pueblos, monte que se levanta sobre la ciudad de los albanos. Establecio por ley que alli,
todos los afos, se celebraran fiestas, hicieran una tregua, ofrecieran sacrificios
comunitarios al llamado Jupiter Lacial y celebraran banquetes en comun. Fijé también lo
que cada ciudad debia aportar para los sacrificios y la parte que cada una deberia recibir.
Las ciudades que tomaban parte en la fiesta y en los sacrificios eran cuarenta y siete. Los
romanos han seguido celebrando estas fiestas y sacrificios hasta nuestros dias con el
nombre de Fiestas Latinas, y las ciudades participantes llevan, unas, corderos; otras,
quesos; otras, una determinada cantidad de leche, y otras, alguna ofrenda del mismo tipo;
y de un toro que todas sacrifican en comun, cada ciudad toma la parte que le esta fijada.
Los sacrificios se realizan en nombre de todos, y son los romanos los que los dirigen.
(Trad. Almudena Alonso y Carmen Seco).

Ver sacrum

La primavera sagrada -cuyos estudios mas completos son los de Caro Roldan (2000)
y Franchini (2020)- era un ritual de los pueblos italicos que se daba en tiempos de presion
demografica y que consistia en la consagracion a la divinidad de todos los seres vivos
nacidos en ese mismo afio, para lo cual los animales eran sacrificados y los hombres

8 Como Liv. 10, 38, 9.

% Como apunta Mantzilas (2016: nota 112), el sacrificio de bovidos de color rojo esté presente en otras
culturas antiguas, como la griega -Plut. Is. et Os. 31- o la hebrea -Numeros 19, 1-10-.

67 También hace otra mencion sobre ellas en 6, 95, 3-4.

42



expulsados cuando cumplieran la edad adulta. Estrabon -5, 4, 12- narra este rito realizado
por los sabinos, en el cual los emigrados fueron guiados por un toro y se establecieron en
el lugar en el que el animal se echo, para después sacrificarlo al dios Marte, y levantar su
capital, a la que llamarian Bovianum, en recuerdo del animal que les habia conducido
hasta alli:

Respecto a los samnitas existe también una tradicion semejante, segun la cual, los
sabinos, que estaban en guerra con los umbros desde hacia tiempo, hicieron votos, como
algunos griegos, de consagrar a la divinidad la produccion de todo el afio, y, una vez
consiguieron la victoria, una parte la ofrecieron en sacrificio, y la otra la consagraron. Mas
como se produjo una falta de frutos, se dijo que se debia consagrar también a los hijos.
Estos, en cumplimiento de este mandato, a los nifios que nacieron entonces los entregaron
como ofrenda a Ares y, cuando alcanzaron la edad adulta los enviaron a una colonia,
guiados por un toro. Ya en el pais de los opicos® (que, por entonces, vivian en pequefias
aldeas), después de que el toro se durmio, tras haber expulsado a aquellos, se establecieron
alli mismo y, siguiendo la sentencia del ordculo, degollaron al toro como ofrenda para
Ares que se lo habia entregado como guia (Trad. José Vela Tejada y Jests Gracia Artal).

Su practica fue decayendo durante la republica, y el tltimo rito de estas caracteristicas
registrado se dio durante la segunda guerra punica tras las derrotas romanas en sendas
batallas del Lago Trasimeno -217 a.C.- y de Cannas -216 a.C.-, conflicto en el que, de
hecho, se produjeron otras excepciones de caracter religioso, como la consulta de los
libros sibilinos, o la adopcion de la diosa frigia Cibeles bajo la advocacion de Mater
Magna. Tito Livio aporta los detalles de esta ultima primavera sagrada, que fue ordenada
en el 217 a.C. -Liv. 22, 9, 10-10, 7-, con ocasién del segundo nombramiento como
dictator de Quinto Fabio Maximo®, que tomé grandes medidas religiosas para solventar
la situacion de Roma en la guerra, incluyendo, ademas del ver sacrum, el sacrificio de
“trescientos bueyes a Jupiter, y a muchos otros dioses bueyes blancos y demas victimas.”
-Liv. 22, 10, 7-; y consumada en el 195 a.C. -Liv. 33, 44, 1-3-.

Pompa Circensis

Se trata de procesiones que se realizaban antes de comenzar los juegos, de las que
Dionisio de Halicarnaso -7, 72, 1-73, 3- hace un amplio retrato, y en las que ademas se
incluia el sacrificio de unos bueyes, del que el mismo autor realiza una detallada
descripcion

En relacion a esta, cabe mencionar otra celebracion importante en Roma como era el
triunfo, el regreso victorioso de un general, normalmente un consul, a la urbe, la cual
culminaba con el sacrificio de un toro en honor a Japiter’® (Marco Simén 2021: 131). Un
ejemplo de esta ceremonia es el sacrificio por parte del propio Pompeyo en el 61 a.C. de
toros blancos en honor a Jupiter Optimo Maximo en la que fue su tercera ceremonia de

% Se trata de los oscos, pueblo del sur de la peninsula italica.
% También hay una breve noticia en la Vita que le dedico Plutarco -Fab. Max. 4, 6-.
0 Cf. Flavio Josefo. BJ 7, 155.

43



triunfo en Roma, en este caso tras las victoriosas campafias orientales’* (Marco Simén
2021: 20).

Fratres Arvales

Se trataba de un colegio sacerdotal de origen arcaico conformado por doce miembros
reclutados entre los senadores, que celebraba tres dias de fiestas en honor de Dea Dia,
deidad protectora de la tierra y las cosechas. Oria Segura (2008: 196) consigna los
sacrificios llevados a cabo en estas celebraciones, tras su reforma por Augusto, que
incluyen, entre otros, el de un buey a Jupiter Optimo Maximo -en dos ocasiones-, otro
buey en honor del divino Augusto -la misma ofrenda que al dios-, y vacas a Dea Dia, la
divina Augusta’®, y dos mas sacrificadas en el Ara Pacis y en el ara de la Providencia
Augusta. Los fratres arvales eran los encargados del culto a esta divinidad, cuyas fiestas
tenian lugar durante tres dias, estando el primero y el tercero reservados para ofrendas de
incienso y vino en la ciudad de Roma, y siendo el segundo de ellos -el dia 29 de mayo- el
de mayor importancia, realizando sacrificios cruentos en el bosque sagrado de la diosa.
En esa segunda jornada se comenzaba inmolando dos cerdos y una vacca honoraria
alba™. Se trataba de unos sacrificios de caracter expiatorio previos a penetrar en el lucus,
espacio sagrado de la divinidad, y que a veces podian incluir una suovetaurilia maiora en
honor a Marte’®. Ya en el lucus se desarrollaban otros sacrificios dedicados a multitud de
divinidades, siendo la principal de ellas Dea Dia, que recibia la muerte de una bos femina.
Por ultimo, los fratres se desplazaban al Caesareum, donde inmolaban un taurus auratus
al Genius imperatoris (Delgado Delgado 2016: 985).

El historiador John Scheid (2005a: 23 y ss.) ha estudiado en profundidad el
funcionamiento de este colegio sacerdotal y de los sacrificios que dedicaban a Dea Dia.
Estariamos ante un ritual publico siguiendo el rito romano y realizado en la propia urbe,
consistente en un sacrificio anual que se extendia durante tres jornadas. El primer dia se
celebraba un sacrificio incruento consistente en ofrendas y libaciones. La segunda jornada
era la consagrada a los sacrificios cruentos, tanto en un altar situado en el bosque sagrado
-lucus- de la diosa, como en el circo colindante al mismo -en un fuego provisional, al no
disponer de altar-, ambos en las inmediaciones de la ciudad de Roma. Primero se
sacrificaban en el Jucus dos cerdas -victimas expiatorias para acreditar la buena fe de los
sacerdotes que iban a realizar las ceremonias-, luego una vaca en honor de los arvales en
el circo, y después una oveja en el lucus, de las cuales se examinaban las visceras -exta-,
siendo una de las partes esenciales del ritual sacrificial romano’, y finalmente se
realizaban una serie de ofrendas alimenticias y se consumia la carne.

Scheid (2005a: 294) recoge una inscripcion -CIL VI, 2080- del 29 de mayo del 120,
relativa al segundo dia de los sacrificios en honor de Dea Dia, que incluyen la inmolacion
de una vaca blanca -vaccam albam- dedicada a dicha diosa, en el bosque sagrado, ademas

L Cf. Apiano. Mitr. 116

72 Livia Drusila, tercera esposa de Augusto.

3 CIL VI, 2065; CIL VI, 2071; CIL VI, 2080; entre otras.
7 CIL VI, 2099; CIL VI, 2104; CIL VI, 39443; entre otras.
> Cf. Plut. Marc. 5, 5; Val. Max. 1, 1, 4; Liv. 26, 23, 8.

44



de dos cerdas y una oveja. También lo hace otro epigrafe posterior -CIL VI, 2114-, del 29
de mayo del 240, que menciona el sacrificio de una vaca en honor a esta. Diferentes
epigrafes similares recogen diversos sacrificios expiatorios realizados en el santuario de
la divinidad, como uno -CIL VI, 2099- que recoge la relacion de animales sacrificados en
dos rituales expiatorios en el 183 d.C., realizados en el marco de un trabajo de reparacion
del templo de Dea Dia, uno por el comienzo del mismo y otro por su finalizacion,
incluyendo cada uno de ellos, entre otros, una suovetaurilia de animales adultos y dos
vacas en honor a esta diosa. También se sacrifica un toro, una victima mayor, en honor
del genio imperial en el Cesareum, un templo adyacente al de aquella (Scheid 2005a: 64).
Otro epigrafe muy similar -CIL VI, 2107- referente a un sacrificio expiatorio, en este caso
del afo 224 d.C., consigna una suovetaurilia de victimas mayores, la inmolacion de dos
vacas a Dea Dia y de un toro de cuernos dorados -faurum auratum- al genio del
emperador Severo Alejandro; mismo ofrecimiento que el hecho a Gordiano en el 240 -
CIL VI, 39443-, que refiere la realizacion de una suovetaurilia, y del sacrificio de bovem
feminas auro.

Ludi Apollinares

Scullard (1981:159-160) habla de la institucion de los Ludi Apollinares en el afio 212
a.C., en el contexto de dificultades para la reptblica durante la segunda guerra punica,
por lo cual se consultaron los libros sibilinos y se procedid a instaurar estos juegos en
honor a Apolo, una de las divinidades méas antiguas y eminentes que los romanos habian
adoptado del mundo griego. Esta celebracion se comenzé a desarrollar de manera anual
el 13 de julio, aunque a finales del periodo republicano su importancia la llevo a
extenderse durante una semana, del 6 al 13 de julio. En ella se llevaba a cabo el sacrificio,
segun el rito griego, de un buey a Apolo y una vaca a Latona, ademas de dos cabras
blancas, todos ellos con los cuernos dorados’.

Asimismo, cabe mencionar que el propio Scullard (1981: 168) consigna el sacrificio
de un toro a Neptuno en las Neptunalia, celebradas en Roma el 23 de julio, y recalca que
esta divinidad era la tinica a la que se debia inmolar un toro como ofrenda, junto a Marte
y Apolo -al contrario que otras como Jupiter, que recibe un buey, o las femeninas, que lo
hacen con vacas-.

Spolia opima

Dumézil (1987: 178-179) habla de los spolia opima, ceremonia de la Roma arcaica
consistente en que un general vencedor despojaba de sus triunfos a su rival tras el combate
entre ambos. Dumézil presenta las dos variantes de esta celebracion que nos han sido
transmitidas por las fuentes, la primera, relatada por Propercio -4, 10- consiste en la
dedicacion a Japiter Feretrio’’ de los spolia opima, hecho que tnicamente se habria

6 1iv. 25,12, 13; 27, 23, 5. Macrobio. Satur. 1, 17,25-29. Fest. 23 L.

" Advocacién de la divinidad, a la cual se le consagré el primer templo de la ciudad de Roma -Liv. 1,
10, 6-, donde se llevaban los spolia opima. Para las distintas tesis sobre su etimologia, cf. Riesco Alvarez
(1992: 25, nota 1).

45



producido tres veces en la historia de la reptiblica -victoria de Rémulo sobre Acrén’®, de
Aulo Cornelio Coso™ ante Lars Tolumnio®, y Marco Claudio Marcelo® sobre
8., mientras que la segunda, recogida por Festo -302 L-, establece tres tipos
de spolia, la primera dedicada a Jupiter Feretrio, y en la cual se sacrifica un buey -bos
mas- en nombre del estado a dicha deidad; la segunda en honor a Marte, donde se realiza
una solitaurilia®®; y 1a tercera a Jano Quirino, que recibe un cordero.

Viridémaro

8 Rey de la ciudad de Caenina, en el Lacio arcaico. Cf. Liv. 1, 10, 4-7; DH. 2, 33.

™ Cénsul en el afio 428 a.C.

8 Rey de la ciudad etrusca de Veyes, derrotado por Coso en el 428 a.C. Cf. Liv. 4, 20.

81 General romano que lidero los ejércitos en la segunda guerra punica. Plutarco -Vit. Marc. 6, 12-
también recoge un pasaje sobre la consagracion de los spolia opima a Japiter Feretrio.

82 O Britomarto, jefe de las tribus galas de los insubros y los gaesatae, que fue vencido por Marcelo en
el 222 a.C.

8 Referida asi por Festo, no es otra cosa sino unos suovetaurilia.

46



VI. CONCLUSIONES

A lo largo de este trabajo hemos intentado ir desgranando las claves del sacrificio
cruento como ritual fundamental dentro de la religion romana, y especialmente la accion
clave que resultaba la inmolacion de bdvidos para lograr una serie de fines u objetivos
para con las divinidades. Asi, partiamos al comienzo del presente estudio de la base de
que el toro era una figura de culto capital en las religiones de la Antigiiedad, y nuestra
investigacion nos lleva a afirmar que de la misma era su importancia en la religion de los
romanos, al ser victima escogida para ser ofrendada a grandes dioses del pante6n -como
Jupiter o Marte- y protagonista en celebraciones que marcaban la vida de la sociedad de
Roma -siendo quiza el census una de las mas destacadas-. Por tanto, el sacrificio taurino
no es una caracteristica ni mucho menos exclusiva del mundo latino, sino que tiene un
fuerte sustrato en sus culturas precedentes mas cercanas como son la etrusca y la griega.
Sendas civilizaciones realizaron, pues, el rito de sacrificar bovidos a sus dioses, y la
romana toma elementos de ambas. Por una parte, la religion griega es la gran impulsora
del sacrificio cruento, que es una de las piedras angulares de su sistema de creencias,
basado en la buena observacion y ejecucion de los rituales; mientras que los etruscos
dotaron al toro de una interesante significacion religiosa: aunque en origen estaba
vinculado a la caza, esta se fue ritualizando hasta adquirir esa condicidn sacra.

Otra de las conclusiones que se pueden afirmar respecto al sacrificio de bovidos en
Roma es que su realizacion era una competencia principal de la religion estatal, puesto
que por su elevado coste s6lo podia ser esencialmente sufragado por los poderes publicos,
o bien quizé por algiin evergeta ocasional, pero en todo caso nunca por el ciudadano
medio, por lo que no formaba parte en ningun caso de la religion privada sino de las
grandes ceremonias publicas, lo que también refuerza su primacia como victima
predilecta de los dioses. En este sentido, el toro estd presente desde los cimientos
religiosos de la sociedad romana, inclusive desde la fundacion mitica de la propia ciudad
de Roma, con el trazado del pomerium sagrado que sentaria los limites de la nueva urbe
llamada a ser el centro del mundo durante centurias, asi como de los nuevos
establecimientos coloniales, sacrificando bovidos en los lugares de asentamiento para
sacralizar en lugar mediante rituales de antigua tradicion como el ver sacrum. Asimismo,
también ocupa un lugar destacado en la conformacion de la identidad comun entre las
poblaciones italicas, cuyo principal ritual de agregacion arcaico eran las Feriae Latinae,
cuando todas ellas se reunian en la cima del monte Albano para sacrificar un toro en
comun y repartirse la carne de la victima. Tal era su importancia que los futuros consules
no podian ejercer como tales hasta que no hubiesen presidido esta ceremonia de
inmolacion del toro, de igual manera que los ciudadanos romanos no lo eran hasta que no
se hubiese consumado la celebracion del census, cuyo ritual fundamental eran unos
suovetaurilia, después de que las victimas hubiesen purificado la ciudad y sus habitantes
tras procesionar alrededor de ellos, y cuya préctica servia ademds para estructurar la
sociedad y dividirla sectorialmente.

47



Aprovechando la menciéon de una ceremonia de suovetaurilia, cabe detenerse un
momento en ella, puesto que se trata de un ritual de lustratio esencial en la religion
romana, siendo uno de los sacrificios multiples habituales no sélo en aquella sino en las
religiones del mundo antiguo, y cuya génesis se puede encontrar tanto el mundo italico
como griego. Pero lo mas destacado de este es que era un rito de purificacion que no sélo
tenia una funcion agraria -aunque en origen estuviese vinculada a la preservacion de los
campos y las cosechas-, sino que también era valido para proteger las ciudades, las
personas y hasta los ejércitos. Esta importancia del ritual de los suovetaurilia se hace
patente en las fuentes literarias, donde estd recogido con asiduidad y por una notable
diversidad de autores; asi como en la iconografia, siendo un rito representado
habitualmente en relieves, algunos de notable relevancia politica e ideoldgica, como las
columnas de triunfo de Marco Aurelio y Trajano.

Otra de las cuestiones en la que mas nos hemos detenido en este trabajo es la de las
caracteristicas que debia reunir la victima para ser ofrecida en sacrificio a los dioses,
puesto que estos exigian una serie de condiciones de incuestionable cumplimiento. En
efecto, cada deidad tenia sus propias prescripciones, aunque a grandes rasgos seguian
unas normas generales similares: en cuanto al color, blanco para las divinidades
celestiales y oscuro para las infernales; para la edad, adultos para los dioses mayores y
lactantes para los menores; y respecto al sexo, machos para las masculinas y hembras
para las femeninas; mientras que la distincion entre castrados y enteros en victimas macho
es mas difusa y depende de cada caso en concreto. Lo que si es seguro que todos los
animales ofrecidos en sacrificio debian ser puros y haber superado la probatio hostiarum,
prueba que definia su aptitud o no; aunque en ltimo lugar era la propia divinidad la que
aceptaba o rechazaba el sacrificio, buscandose una sustituta en este ultimo caso.

En relacidon a esto, también hemos tratado sobre el consentimiento de la victima
sacrificial, interesante cuestion que permite entrever la mentalidad mas profunda que
cosechaban los antiguos respecto al acto sacrificial, es decir, al propio hecho de matar y,
por consiguiente, de descargarse de una parte del peso que ello conlleva. Aunque entre la
critica existan opiniones diversas, la mayoria coincide, y asi nos lo parece a nosotros tras
la lectura y cotejo de las fuentes clasicas, en que realmente este consentimiento si tenia
importancia y era necesario para llevar a cabo la inmolacion, y que, por tanto, la ausencia
del mismo pudiese implicar la paralizacion o suspension del ritual. En definitiva, lo que
permitia o no ejecutarlo no era sino la voluntad divina, que autorizaba la accion de los
hombres, con la victima como mediadora de esta relacion divina y humana. En efecto, el
animal no dejaba de ser un medio de comunicacién entre el cielo y la tierra, puesto que,
ademas, del examen de sus visceras dependian los augurios y las decisiones que las gentes
tomaban en base al consejo de las deidades.

Por ultimo, cabe mencionar la pervivencia tardia de estas practicas sacrificiales,
consignadas en época bajo imperial por el registro epigrafico y por fuentes cristianas,
cuyo caracter critico precisamente debiera indicar esta continuidad. En todo caso, esta
permanencia de las précticas paganas tradicionales seria fundamentalmente un afin
estatal por mantener -y, sin duda, financiar- en cierta medida un cierto control religioso
sobre el territorio, en una época de enormes y trascendentales cambios en la mentalidad
religiosa. Se trata, pues, de un periodo marcado por la aparicién y expansion de cultos

48



orientales -religiones mistéricas, cristianismo, etc.-, de caracter privado y personal, y a su
vez, por la existencia de un cierto sincretismo que hace que las practicas antiguas se
confundan con las nuevas, y que la religion de los romanos, como el propio estado, se
tambalee. Un buen ejemplo de esta situacion seria el rito del taurobolium, propio del culto
a Mater Magna, del que sabemos que en origen era simplemente el sacrificio de un toro,
y que fue evolucionando hasta acabar siendo un bautismo de sangre, coincidiendo con la
época de triunfo del cristianismo y progresivo abandono de los usos paganos
tradicionales.

Para finalizar, es oportuno destacar que este proyecto, en su condicion de trabajo de
fin de estudios, es una investigaciébn somera sobre un campo que ofrece muchas
posibilidades de continuidad; y que se han tratado cuestiones muy amplias de manera
ciertamente tangencial y que bien podrian tener un recorrido mayor en un futuro. Asi, una
vez cercados los limites 16gicos de toda investigacion académica, conocido el estado de
la cuestion y centrada la bibliografia fundamental sobre esta materia, se abren horizontes
hacia los que avanzar en el estudio. Por ejemplo, cualquiera de las fiestas detalladas en el
capitulo V, que aqui no ocupan mas de una o dos paginas en el mayor de los casos, podria
ser objeto de una investigacion en profundidad para determinar factores como su origen,
alcance o desarrollo. También el interesante tema del sacrificio como ritual clave en la
Antigiiedad, abordado en el capitulo II a modo introductorio pero que ha hecho correr
rios de tinta entre los estudiosos de la Historia de las Religiones. Y como no, también se
abre la via a continuar descubriendo la figura del toro, cuya presencia constante en las
civilizaciones antiguas no es ninguna casualidad, y cuyo estudio, a nuestro juicio, ain
esta falto de investigaciones que engloben en un todo el fendmeno cultural taurino en la
Antigliedad, que ademas llega hasta nuestros dias.

49



50



VIL. EDICIONES CLASICAS

ARNOBIO. En pugna con los gentiles. Biblioteca de Autores Cristianos (ed. Clara
Castroviejo Bolibar), Madrid, 2003.

COLUMELA. Los doce libros de agricultura. Tomo I. Imprenta de Miguel Ginesta (ed.
Vicente Tinajero), Madrid, 1879.

DIONISIO DE HALICARNASO. Historia antigua de Roma. Libros IV-VI. Biblioteca
Clasica Gredos, 74 (ed. Almudena Alonso y Carmen Seco), Madrid, 1984.

DIONISIO DE HALICARNASO. Historia antigua de Roma. Libros VII-IX. Biblioteca
Clasica Gredos, 123 (ed. Almudena Alonso y Carmen Seco), Madrid, 1989.

ESTRABON. Geografia. Libros V-VII. Biblioteca Clasica Gredos, 288 (ed. José Vela
Tejada y Jesus Gracia Artal), Madrid, 2001.

JUVENAL. Sdtiras. Biblioteca Clasica Gredos, 156 (ed. Manuel Balasch), Madrid, 1991.

LUCANO. Farsalia. Biblioteca Cléasica Gredos, 74 (ed. Antonio Holgado Redondo),
Madrid, 1984.

OVIDIO. Fastos. Biblioteca Clasica Gredos, 121 (ed. Bartolomé Segura Ramos), Madrid,
2001.

OVIDIO. Fastos. Libros IV-VI. Universidad Nacional Autonoma de México (ed. José
Quinones Melgoza), Ciudad de México, 1986.

PLINIO EL VIEJO. Historia Natural. Libros VII-XI. Biblioteca Clasica Gredos, 308 (ed.
M.L. Arribas Hernéez, E. Del Barrio Sanz, I. Garcia Arribas, L.A. Hernandez Miguel,
A.M Moure Casas), Madrid, 2003.

SALUSTIO. Sobre los dioses y el mundo, Biblioteca Clasica Gredos, 133 (ed. Enrique
Angel Ramos Jurado), Madrid, 2008.

TIBULO. Elegias. Biblioteca Clasica Gredos, 188 (ed. Arturo Soler Ruiz), Madrid, 1993.

VARRON. La lengua latina. Biblioteca Clasica Gredos, 251 (ed. Luis Alfonso Hernandez
Miguel), Madrid, 2016.

VARRON. Rerum Rusticarum Libri III. Junta de Andalucia (ed. José Ignacio Cubero
Salmerén), Sevilla, 2010.

VIRGILIO. Eneida. Biblioteca Clasica Gredos, 166 (ed. Javier de Echave-Sustacta),
Madrid, 1992.

VIRGILIO. Gedrgicas. Biblioteca Clasica Gredos, 141 (ed. Tomas de la Ascension Recio
Garcia y Arturo Soler Ruiz), Madrid, 1990.

VVAA. Los filosofos presocraticos 1. Biblioteca Clasica Gredos, 12 (ed. Conrado Eggers
Lan y Victoria Julid), Madrid, 2008.

VVAA. Paradoxografos griegos. Rarezas y maravillas. Biblioteca Cléasica Gredos, 222
(ed. Francisco Javier Gomez Espelosin), Madrid, 1996.

51



VIIIL BIBLIOGRAFIA

ALTHEIM, F. (1938). A History of Roman religion. Londres: Methuen.

AMAT, J. (2002). Les animaux familiers dans la Rome Antique. Paris: Les Belles Lettres.

BAYET, J. (1984) [1957]. La religion romana. Historia politica y psicologica. Madrid:
Ediciones Cristiandad.

BEARD, M.; NORTH, J. y PRICE, S. (2006) [1998]. Religions de Rome. Paris: Picard.

BENNETT PASCAL, C. (1981). October Horse. Harvard Studies in Classical Philology
85:261-291.

BONNECHERE, P. (1998). Le sacrifice grec entre texte et image. A propos de I’ouverage
de F.T. van Straten Hiera Kala. Kernos 11: pp. 377-388.

BOURQUE, N. (2000). An anthropologist’s view of ritual. En BISPHAM, E. y SMITH,
C. (eds.). Religion in archaic and republican Rome and Italy. Edimburgo: Edinburg
University Press: pp. 19-33.

BREMMER, J.N. (1988). La religion griega. Dioses y hombres: santuarios, rituales y
mitos. Cérdoba: Ediciones El Almendro.

BURKERT, W. (2011) [1990]. El origen salvaje. Ritos de sacrificio y mito entre los
griegos. Barcelona: Acantilado.

CAPDEVILLE, G. (1971). Substitution de victimes dans les sacrifices d’animaux a
Rome. Mélanges de l'école francaise de Rome 83 (2): 283-323.

CAPDEVILLE, G. (1976). Taurus et bos mas. En VVAA. L'ltalie préromaine et la Rome
républicaine. Mélanges offerts a Jacques Heurgon. Roma: Ecole Frangaise de Rome:
pp. 115-123.

CARO ROLDAN, J.M. (2000). Una aproximacion a la naturaleza del ver sacrum. Gerion
18: 159-190.

CAVALLERO, F.G. (2018). Arae sacrae. Tipi, nomi, atti, funzioni e rappresentazioni
degli altari romani. Roma: L’ Herma di Bretschneider.

CIPOLLONE, M. (2011). I bronzi da Castel San Mariano: Lo stato delle cose. Bolletino
di archeologia online 2 (2-3): pp. 20-43.

DELGADO DELGADO, J.A. (2016a). Animales de sacrificio en el culto publico romano.
Studi e material di storia delle religioni 82 (2): 976-991.

DELGADO DELGADO, J.A. (2016b). Religion y culto en el Ara Pacis Augustae.
Archivo espariol de arqueologia 89: 71-94.

DUMEZIL, G. (1987) [1974]. La religion romaine archaique. Paris: Payot.

DURKHEIM, E. (1995) [1912]. The Elementary Forms of Religious Life. Nueva York:
The Free Press.

FLORES ARROYUELO, F. (1996). Del sacrificio cruento en la religion romana.
Miscelanea Medieval Murciana 19: 79-96.

FOGEN, T. (2006). Animals in Graeco-Roman Antiquity and Beyond: A Select
Bibliography.
(https://www.telemachos.huberlin.de/esterni/Tierbibliographie Foegen.pdf.
Consultado el 05-09-2024).

52


https://www.persee.fr/collection/mefr
https://www.telemachos.huberlin.de/esterni/Tierbibliographie_Foegen.pdf

FRANCHINI, L. (2020). Il ver sacrum. Considerazioni in merito a regime e sviluppo
storico di un antico rito migratorio. Jus Online 4: 143-159.

GEORGOUDI, S.; KOCH PIETTRE, R. y SCHMIDT, F. (eds.) (2005). La cuisine et
l"autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la méditerranée ancienne.
Turnhout: Brepols.

GEORGOUDI, S. (2005). L’*occultation de la violence” dans le sacrifice grec: Données
anciennes, discours modernes. En GEORGOUDI et alii. La cuisine et [’autel. ..

GEORGOUDI, S. (2008). Le consentement de la victime sacrificielle. Une question
ouverte. En MEHL, V. y BRULE, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges, procédures
et stratégies. Rennes: Presses Universitaires de Rennes: pp. 139-153.

GILHUS, I. S. (2006). Animals, Gods and Humans. Changing Attitudes to Animals in
Greek, Roman and Early Christian Ideas. Londres, Nueva York: Routledge.

GOETTE, H.R. (1986). Kuh und stier als opfertier. Zur probatio victimae. Bullettino della
Commissione Archeologica Comunale di Roma 91 (1): 61-68.

HOPKINS, K. (1997). From violence to blessing: Symbols and rituals in Ancient Rome.
En MOLHO, A.; RAAFALUB, K.; EMLEN, J. (eds.). City states in Classical
Antiquity and Medieval Italy. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

JENNISON, G. (1937). Animals for show and pleasure in Ancient Rome. Manchester:
Manchester University Press.

KADLETZ, E. (1976). Animal sacrifice in Greek and Roman religion. Washington:
Universidad de Washington.

KUHN, H. (1950). Das problem des Urmonotheismus. Maguncia.

LA REGINA, A. (1997). La Tabula Rapinensis. Legge del Popolo marrucino per
I’instituzione della prostituzione sacra nel santuario di Giove padre nell’arce Tarincra
(Rapino). En CAMPANELLI, A. y FAUSTOFERRI, A. (eds.). I Luoghi degli Dei.
Sacro e natura nell’Abruzzo italico. Chieti: Carsa.

LEPETZ, S. y VAN ANDRINGA, W. (2008). Pour une archéologie du sacrifice a
1’époque romaine. En MEHL, V. y BRULE, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges,
procédures et stratégies. Rennes: Presses Universitaires de Rennes: pp. 39-58.

MARCO SIMON, F. (2015). Religion e identidad en Roma: Del ritual arcaico a la
mitologia recreadora de la romanitas. Bandue 8: 17-40.

MARCO SIMON, F. (2021). Cultus deorum: La religion en la antigua Roma. Madrid:
Sintesis.

MANTZILAS, D. (2016). Sacrificial animals in Roman religion: Rules and exceptions.
En JOHNSTON, P.A.; MASTROCINQUE, A. y PAPAIOANNOU, S. (eds.). Animals
in Greek and Roman religion and myth. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing:
pp. 19-38.

MEULI, K. (1946). Griechische Opferbrauche. En GIGON, O. et alii. Phylobollia.
Festschrift P. von Miihll. Basilea: pp. 185-288.

NORTH, J.A. (2000). Prophet and text in the third century BC. En BISPHAM, E. y
SMITH, C. (eds.). Religion in archaic and republican Rome and Italy. Edimburgo:
Edinburg University Press: pp. 92-107.

ORIA SEGURA, M. (2008). Mediadores y victimas. Los animales en la religiéon romana.
En FERRER ALBELDA, E.; MAZUELOS PEREZ, J. y ESCACENA CARRASCO,

53



J.L. (eds.). De dioses y bestias. Animales y religion en el mundo antiguo. Spal
Monografias XI: Universidad de Sevilla: pp. 183-203.

ORIA SEGURA, M. (2018). Iconografia de las actividades religiosas femeninas en
Roma: visualizando la marginacion. En PAVON, P. (ed). Marginacion y mujer en el
imperio romano. Roma: Edizioni Quasar: pp. 223-252.

RENFREW, C. (1985). The archaeology of cult. The sanctuary at Phylakopi. Londres:
The British School of Archaeology at Athens.

RIESCO ALVAREZ, H. (1992). Los prima, secunda y tertia spolia opima. Estudios
humanisticos. Filologia 14: 25-36.

RUDHART, J. y REVERDIN, O. (eds.) (1981). Le sacrifice dans [’antiquité. Ginebra:
Fondation Hardt.

SCHEID, J. (1985). Numa et Jupiter ou les dieux citoyens de Rome. Archives de sciences
sociales des religions 59 (1): 41-53.

SCHEID, J. (1998a). La religion des Romains. Paris: Armand Colin.

SCHEID, J. (1998b). Commentarii fratrum arvalium qui supersunt, Ecole Francaise de
Rome.

SCHEID, J. (2005a). Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains. Paris:
Aubier.

SCHEID, J. (2005b). Manger avec les dieux. Partage sacrificiel et commensalité dans la
Rome antique. En GEORGOUDI, S.; KOCH PIETTRE, R. y SCHMIDT, F. (eds.). La
cuisine et ['autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la méditerranée
ancienne. Turnhout: Brepols: pp. 273-287.

SCHILLING, R. (1973) [1969]. Religion romana. En BLEEKER, C.J. y WIDENGREN,
G. (eds.). Historia Religionum. Vol I: Religiones del pasado. Madrid: Ediciones
Cristiandad: pp. 435-482.

SCULLARD, H.H. (1981). Festivals and ceremonies of the Roman Republic. Londres:
Thames and Hudson.

SOPENA GENZOR, G. (2021). La voz a través del cuerno. El paradigma documental del
carnyx. Zephyrus 87: 167-193.

STRATEN, VAN; FE.T. (1995). Hiera Kala. Images of Animal Sacrifice in Archaic and
Classical Greece. Leiden: Brill.

TOYNBEE, J.M.C. (1973). Animals in Roman life and art. Londres: Thames and
Hudson.
TURCAN, R. (1988). Religion romaine. Vol. II: Le culte. Leiden: Brill.

VERNANT, J.P. (1981). Théorie générale du sacrifice et mise & mort dans la thysia
grecque. En VVAA. Le sacrifice dans [’ Antiquité. Ginebra: Fondation Hardt: pp. 1-21

VERSNEL, H.S. (1994). Incosistencies in Greek and Roman religion.Vol. II: Transition.
Reversal in Myth. Ritual. Leiden: Brill.

VVAA. (1995). Homme et animal dans [’antiquité romaine. Actes du colloque de Nantes
1991. Tours: Centre de Recherches A. Piganiol.

54



