
 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 

 

 

EL SACRIFICIO DE BÓVIDOS EN LA RELIGIÓN 

ROMANA: UNA INTRODUCCIÓN 

 

Bovine sacrifice in Roman religion: An 

introduction 

 
Autor 

 

Rafael Rojas Gomollón 

 
Director 

 

Dr. Gabriel Sopeña Genzor 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS. MÁSTER EN MUNDO ANTIGUO Y 

PATRIMONIO ARQUEOLÓGICO. CURSO 2023-2024. 



2 

 

 



3 

 

RESUMEN 

 

 

El toro es un animal icónico con una presencia prácticamente omnímoda en las 

sociedades de la Antigüedad, para las que ha servido de símbolo de fuerza y vitalidad, 

además de figura de liturgia y veneración, siendo asimismo una víctima preferente en los 

sacrificios de religiones del mundo antiguo como la griega y la romana. En esta ocasión 

nos centramos en la cultura de Roma, sin perder de vista esa vocación universal del culto 

al toro. Por tanto, el objetivo de este trabajo no es otro que el de ofrecer un estudio sobre 

la presencia de este animal como víctima inmolada con frecuencia e importancia en los 

sacrificios propios de la religión romana. 

 

Palabras clave: Religión romana, sacrificio, toro, víctima, suovetaurilia, immolatio. 

 

 

ABSTRACT 

 

 

The bull has been an iconic animal with a widespread appearance in Antiquity, for 

whose societies has served as a symbol of strenght and vitality, and also as an image of 

liturgy and devotion, being as well a main victim in sacrifices of Ancient religions as 

Greek and Roma ones. In this occasion, we have been focused in Roman culture, without 

losing sight of the universal calling for the cult of the bull. Therefore, the aim of this work 

is providing an study about the use of this animal as an important victime of immolatio in 

Roman religion sacrifices. 

 

Keywords: Roman religion, sacrifice, bull, victim, suovetaurilia, immolatio. 

 

 

  



4 

 

 

  



5 

 

ÍNDICE 

 

 

 

I. Estado de la cuestión y metodología ………………………………………………… 7 

 

II. El sacrificio en la religión romana …………………………………………………. 11 

 

III. El sacrificio de bóvidos en Roma ……………………………………………...….. 19 

 

Suovetaurilia ………………………………………………………………….. 19 

 

IV. Características y tratamiento de la víctima sacrificial …...………………………… 27 

 

V. Fiestas romanas con sacrificio taurino …………………………………………….. 35 

 

Ludi Taurii …………………………………………………………………….. 35 

 

Ludi Tarentini - Ludi Saeculares ……………………………………………… 36 

 

Parilia …………………………………………………………………………. 38 

 

Fordicidia ……………………………………………………………………... 39 

 

Ambarvalia - Amburbium ……………………………………………………... 40 

 

Census ………………………………………………………………………… 41 

 

Feriae Latinae ………………………………………………………………… 42 

 

Ver sacrum …………………………………………………………………….. 42 

 

Pompa Circensis ………………………………………………………………. 43 

 

Fratres Arvales ………………………………………………………………... 44 

 

Ludi Apollinares ………………………………………………………………. 45 

 

Spolia opima …………………………………………………………………... 45 

 

VI. Conclusiones …………………………………………………………………….... 47 

 

VII. Ediciones clásicas ………………………………………………………………... 51 

 

VIII. Bibliografía ……………………………………………………………………… 52 

  



6 

 

 

  



7 

 

I. ESTADO DE LA CUESTIÓN Y METODOLOGÍA 

 

 

 

La figura del toro en la Antigüedad es una cuestión apasionante que siempre ha 

suscitado mi interés, tanto personal como académico, y es por ello por lo que decidí 

dedicarle en el pasado el protagonismo de mi Trabajo de Fin de Grado en Historia, 

abordando el estudio, de manera panorámica, de la presencia de este animal en las 

sociedades de Grecia y Roma, tanto en su faceta simbólica y religiosa como en su 

actuación en juegos y espectáculos de toda índole. En mi afán por retomar esta temática, 

y siguiendo con los contenidos observados a lo largo del Máster en Mundo Antiguo y 

Patrimonio Arqueológico, he optado por escoger un campo de investigación más 

específico y centrar el presente Trabajo de Fin de Máster en la participación del toro -o 

los bóvidos en general, al fin y al cabo la misma especie- como víctima preferente en los 

sacrificios propios de la religión romana. En efecto, el toro ha sido el animal por 

antonomasia escogido por muy diversos pueblos a través de los siglos del mundo antiguo 

para rendirle culto, adorarlo y también sacrificarlo. Su poder, su vitalidad y su fuerza 

presentan un fuerte simbolismo, que, unido a otros elementos que le son propios como la 

sangre-vivificadora y renovadora- o el cuerno -místico y potente-, conforman la imagen 

de una figura que ha cautivado al ser humano desde la noche de los tiempos. 

Como decíamos, para continuar ahondando en el conocimiento de este animal 

emblemático en las sociedades antiguas hemos decidido en este trabajo estudiar su 

utilización como animal de sacrificio en los rituales romanos, para lo cual hemos 

establecido cuatro grandes bloques, de distintos niveles de información y exhaustividad 

de contenidos. Primeramente, tenemos un capítulo dedicado, de manera general, al 

sacrificio en la religión romana, como rito con un desarrollo y unos fines muy marcados; 

y a la génesis de este ritual, no ya en la cultura de Roma, sino como uno de suma 

importancia en el pensamiento religioso de la Historia de la humanidad, que atañe a una 

serie de cuestiones capitales en la evolución de las creencias. De tal modo, la relación 

entre hombre y animal o la significativa relevancia de los dioses en este proceso de matar, 

que, aunque necesario e ineludible, siempre generó sentimientos encontrados que 

hubieron de ser solventados mediante los rituales. En segundo lugar, se dedica un espacio 

centrado ya en aportar una visión global del sacrificio de bóvidos en la religión romana, 

además de incluir el comentario de ritos tan destacados en esta sociedad como era la 

fundación de ciudades mediante el trazado del pomerium o la ceremonia de lustratio de 

los suovetaurilia, así como de distintas referencias a fuentes antiguas sobre el sacrificio 

taurino en Roma. El tercero es un capítulo que a nuestro juicio posee un gran interés por 

ser un tema no especialmente tratado y en ocasiones soslayado, como es el de las 

características y condiciones que tenía que recoger la víctima sacrificial para poder ser 

ofrecida con garantías a las divinidades, que además varían dependiendo de la deidad a 

la que se sacrificaba, así como de la necesidad simbólica de un consentimiento por parte 

de aquella, aceptando por propia voluntad su destino. Para concluir, un último bloque en 

el que se recogen diversas fiestas y rituales propios del calendario romano que incluían la 

inmolación de bóvidos, algunos de importancia tan capital como el census, o de una 



8 

 

especial solera: así los Ludi Saeculares, cuya excepcionalidad los dotaba de un aura de 

trascendencia para la continuidad de la propia civilización. 

Para llevar a cabo este propósito nos hemos valido, como desgranaremos a 

continuación, de una serie de fuentes secundarias, como son monografías y artículos de 

historiadores contemporáneos, así como fundamentalmente de fuentes primarias, los 

textos clásicos, que son el primer nivel de información para el estudio histórico; sin 

desdeñar, asimismo, las fuentes epigráficas e iconográficas, que también tienen su espacio 

en este trabajo y de las cuales hemos reproducido alguna a lo largo del mismo, puesto que 

existe un buen muestrario de relieves de época romana que presentan escenas de sacrificio 

en las que el toro está reproducido y que resultan una óptima imagen para crearse una 

idea visual de cómo se desarrollaban estos rituales de los que nos hablan los autores 

antiguos. 

El estudio de la presencia de animales en la religión romana es un asunto que, como 

advierte Oria Segura (2008: 183), ha recibido poca atención monográfica entre los 

historiadores de la Antigüedad, a diferencia de su equivalente con la cultura griega, donde 

la publicación de estudios sobre esta temática ha sido mayor, aunque encontramos 

ediciones dedicadas al sacrificio en ambas sociedades, como Kadletz (1976). Por el 

contrario, las obras relativas al mundo de los animales en la sociedad de Roma se han 

centrado en otros aspectos más que en el propiamente religioso, como pueden ser el arte, 

los espectáculos o la vida doméstica. Es el caso de las contribuciones inglesas de Toynbee 

(1973) y Jennison (1937), o las francesas de Amat (2002) y la obra colectiva derivada de 

un congreso sobre esta materia en Nantes en 1991 (1995). Respecto al rito del sacrificio 

en particular, Oria Segura (1984: 184) prosigue con su observación de que ha sido tratado 

en menor profundidad en el caso de Roma que en el de Grecia, cuestión que se ve reflejada 

en importantes obras colectivas como la de Georgoudi et alii (2005), donde la proporción 

de artículos dedicados al sacrificio en el ámbito heleno es muy superior a su 

correspondiente romano. Asimismo, cabe mencionar la exhaustiva bibliografía recopilada 

por Fögen (2006), referida en general a los animales en la Antigüedad, consignando obras 

dedicadas al sacrificio, como las de Rudhart y Reverdin (1981). 

Por tanto, entre la bibliografía que hemos manejado para la realización de este trabajo 

y que figura al final del mismo, abundan las referencias escritas en francés, destacando 

por encima de todos la figura del historiador John Scheid, cuya autoridad sobre la temática 

del sacrificio en la religión romana es indiscutible, y cuyas obras son referencia para 

abordar el estudio de esta materia, sobresaliendo la monografía Quand faire, c’est croire. 

Les rites sacrificiels des Romains, editada en el año 2005, y que resulta un compendio 

clave sobre el sacrificio romano, con importante espacio, además, para los protagonizados 

por bóvidos, asunto específico de nuestro trabajo. Respecto a la bibliografía en español, 

hemos manejado fundamentalmente la reciente obra, de indudable magisterio, escrita por 

Francisco Marco Simón, Cultus deorum. La religión en la antigua Roma, publicada en 

2021 y que supone el último gran manual para el conocimiento de la religión romana 

escrito en la historiografía española. Asimismo, nos hemos valido de otros artículos que 

tratan sobre el sacrificio romano y que han sido de gran utilidad, como el de Oria Segura 

(2008), que además de aportar una visión clarividente sobre el desarrollo y las distintas 

partes del rito sacrificial también incluye una sucinta, a la par que valiosa, historia de las 



9 

 

investigaciones en este campo; o el de Delgado Delgado (2016a), que dedica buena parte 

a la utilización de bóvidos en los rituales romanos e incide en la importante cuestión 

terminológica para poder diferenciar con mayor exactitud entre distintos ejemplares de 

una misma especie, para acercarnos aún más a las particularidades que cada divinidad u 

ocasión requería para realizar el sacrificio. Por último, consignamos el uso de manuales 

clásicos para el estudio general de la religión romana, los cuales dedican su 

correspondiente espacio a los rituales, y por ende, a los sacrificios, como los de Altheim 

(1938), Bayet (1984) o Dumézil (1987), que sin ser específicos de la materia que nos 

ocupa son de gran ayuda para conocer el marco ideológico y religioso en el que nos 

movemos. 

 

Así pues, la metodología de trabajo seguida para la consecución de este estudio ha 

sido, por una parte, la investigación a partir del manejo de fuentes secundarias, obras 

escritas por contrastados historiadores -de las cuales alguna de ellas ya ha sido citada en 

los párrafos superiores y el resto vienen incluidas en la bibliografía-, dedicadas 

fundamentalmente a la religión romana, como los manuales arriba expuestos; aunque 

también monografías de referencia para el conocimiento del fenómeno religioso en la 

Antigüedad, y que son ya clásicos de la historiografía universal, como los compendios de 

Burkert (2011) o Durkheim (1995). 

De entre las obras actuales que abordan el sacrificio romano, bien sea de manera 

parcial o íntegra, existen cuestiones en las que hay diversidad de opiniones y también 

puntos de convergencia, como la máxima prácticamente unánime de presentar el ritual 

romano del sacrificio como un acto perfectamente definido y establecidas sus bases y 

función, con un desarrollo similar en casi todos los casos; y la concordancia entre la crítica 

con el hecho de que es un ritual que está bien referenciado en las fuentes antiguas. De 

hecho, esta última característica nos sirve para enlazar con el comentario sobre el sustento 

de este trabajo, y también el grueso de la metodología seguida, que no es sino el manejo 

de las fuentes literarias antiguas, base para la realización de cualquier estudio histórico. 

Por tanto, hemos intentado utilizar las mejores ediciones en español de las obras antiguas, 

principalmente las de la Biblioteca Clásica Gredos, impecablemente contrastadas y 

apoyadas en la introducción y notas de auténticos especialistas en los autores 

correspondientes, acudiendo también al texto original cuando la situación lo requería, por 

ejemplo, en los casos relativos al vocabulario concreto usado en las fuentes para referirse 

al toro, buey o novillo, etc. De igual modo, hemos incluido una serie de pasajes de autores 

grecolatinos sumamente esclarecedores para conocer de primera mano ciertos rituales. 

Muchos son los escritores griegos y romanos que han tratado el tema del sacrificio y otros 

aspectos religiosos, desde los clásicos de los siglos I a.C.-II d.C. a los tratadistas cristianos 

tardíos, pese a lo cual, y aunque todo ritual sea cambiante según las circunstancias del 

momento, mantienen un cierto hilo conductor apoyado en la Pax deorum y en la 

romanitas, esa esencia connatural a cada ciudadano romano que les hacía sentirse parte 

de un todo perfectamente integrado no sólo en el espacio sino también en el tiempo, una 

pieza clave en la mentalidad romana para conformar una sociedad identificada por sus 

formas, sus tradiciones y sus prácticas religiosas, heredadas de la costumbre, y entre las 

que sin duda estaba en un lugar destacado el sacrificio animal. 



10 

 

En definitiva, desde los grandes poetas romanos de época alto imperial como Virgilio 

u Ovidio, compiladores del saber como Varrón o Plinio y escritores griegos como 

Estrabón o Dionisio de Halicarnaso, hasta apologistas cristianos del siglo IV como 

Arnobio, el sacrificio ritual, ya sea mítico o real, ha tenido su espacio entre sus muchas 

líneas que pasaron a la posteridad y han sobrevivido hasta nuestros días, gracias a las 

cuales hoy podemos conocer en cierta medida cómo vivían, pensaban y se comportaban 

los seres humanos de las sociedades del pasado, magna empresa para la que espero que 

las próximas páginas aporten un válido, aunque minúsculo, grano de arena en el vasto 

desierto del conocimiento histórico. 



11 

 

II. EL SACRIFICIO EN LA RELIGIÓN ROMANA 

 

 

 

Vamos a comenzar con este primer capítulo que servirá para ofrecer una visión global 

y sintética de lo que suponía el ritual del sacrificio dentro de la religión romana, antes de 

abordar con mayor detenimiento el dedicado exclusivamente a bóvidos. Así pues, el ritual 

era una parte esencial de lo que los romanos entendían por religio, que no es exactamente 

el sistema de creencias, sino más bien el de las prácticas que regulan la relación con los 

dioses, y su celebración constituía uno de los medios más fuertes de fomentar la cohesión 

social, mediante el uso de unos símbolos comunes de significado compartido por todos 

los participantes. El sacrificio tiene una especial importancia, ya que es uno de los 

componentes básicos de la religión romana, entendida como práctica cultural destinada a 

contentar a los dioses y mantener así el orden social (Oria Segura 2008: 191-194). Una 

idea clásica es la desarrollada por Durkheim (1995: 227), según la cual el ritual fortalece 

los lazos entre el individuo y la sociedad en la que vive, ya que el propio dios es una 

expresión figurada de la sociedad; y también supone una manera de legitimar la autoridad 

política (Bourque 2000: 20); así como de asegurar la obediencia de los ciudadanos, 

entroncándolos a todos en un sistema comunitario de valores (Hopkins 1991: 484-485). 

Para Burkert (2011: 49 y ss.), el sacrificio cruento, la thysia1, fue la experiencia por 

antonomasia de lo sagrado en la Antigüedad. La etimología griega de la palabra “sagrado” 

-hierós-, es la misma que la de la víctima ofrecida en sacrificio -hierón, hieréion-. El 

hombre en situación de matar se siente culpable y por ello realiza una compleja secuencia 

ritual para solventar esa inhibición: ni más ni menos que el rito del sacrificio. De hecho, 

en palabras de Kühn (1950: 17), el sacrificio representa “La forma más antigua del acto 

religioso.” Según Meuli (1949: 254 y ss.), el hombre practica una “comedia de la 

inocencia”, para superar esa ansiedad que le genera la muerte, pero que es necesaria para 

su propia vida. Así pues, en último término, el sacrificio no es sino una matanza ritual de 

animales, en la que el hombre causa la muerte y a su vez la experimenta, de manera más 

simbólica que real. Burkert (2011: 57 y ss.) prosigue diciendo que la sangre derramada 

genera un sentimiento de culpa y arrepentimiento en el hombre, que se intenta solventar 

con unos mecanismos de exculpación, como la idea primitiva, que se encuentra desde el 

sacrificio griego arcaico, de que el animal acudía al sacrificio por su propia voluntad, 

como una manera de quitar una parte de la carga de su muerte al hombre, e incluso por 

imperativo divino -Esq. Ag. 1297-, y en el último momento, el animal expresaba su 

consentimiento inclinando voluntariamente la cabeza -Porf. De abst. 2, 9, 3; Plut. Quaest. 

conv. 8, 8, 3, F; SIG 1920, 1025-. Uno de los ejemplos más significativos de la 

representación de esta “comedia de inocencia” en el sacrificio griego es un ritual que tiene 

como protagonista precisamente a un buey, la bouphonia, en el cual la culpa de la muerte 

del animal recae sobre el cuchillo sacrificial, que era simbólicamente desterrado de la 

ciudad, en sustitución del sacerdote que había llevado a cabo la acción. En origen, se 

 
1 En contraposición a otros sacrificios simbólicos como las libaciones -spondái- o las ofrendas                     

-anathema-. 



12 

 

trataba de un sacrificio compartido entre varios oferentes, para que no recayese la 

responsabilidad sobre ninguno en concreto2. Asimismo, los mitos habitualmente tratan 

sobre los ritos de sacrificio, estableciendo la sustitución recíproca entre hombre y animal: 

el animal muere en lugar del hombre (Burkert 2011: 68). En suma, el sacrificio animal 

servía para evidenciar la unión que había existido entre el hombre y la naturaleza desde 

el comienzo de los tiempos, y en él la sangre tiene una especial importancia como 

elemento vivificador, símbolo que remitía a los dioses, puesto que en la sangre de la 

víctima aparecía la vida de estos (Flores Arroyuelo 1996: 94). 

Tras esta digresión panorámica sobre la génesis y los fundamentos del sacrificio 

cruento en el mundo antiguo, regresamos en concreto a la religión romana, aunque antes 

cabe constatar que el sacrificio estaba también presente en la primitiva religión etrusca, 

como medio para salvar la vida de los hombres amenazada por el destino mediante la 

inmolación del animal, que actúa como víctima expiatoria, la cual sirve de intermediaria 

con los dioses, forzando a estos a escuchar las peticiones humanas, cuestión que pasará 

luego a la religión romana, en la que hay unas relaciones divinas entre dioses y hombres 

según las cuales cada una de las partes adquiría unos compromisos y debía cumplir con 

su parte (Flores Arroyuelo 1996: 83): es lo que se conoce en los estudios sobre religión 

romana como Pax deorum. En Roma había una variedad infinita de modalidades de 

sacrificio según la divinidad, el lugar y el tiempo, así como el contexto y la 

intencionalidad, además de que en la religión romana no existía un libro o código de 

sacrificios que aclaren o enumeren las disposiciones rituales ni su justificación teológica, 

sino que se continúan unas prácticas determinadas por la tradición (Scheid 2005a: 15). El 

origen mítico del sacrificio animal en Roma -donde ya aparece un bóvido como 

protagonista-, bien podría encontrarse en el mito del diálogo entre Numa Pompilio y 

Júpiter3, según el cual el rey se enfrentó dialécticamente a la divinidad, que había enviado 

a Roma una tormenta de rayos; y para terminar con ella Júpiter le pidió un sacrificio 

humano, a lo que Numa se negó con habilidad retórica, finalizando con el sacrificio de 

una novilla: “Que no había sometido el cuello a la presión de ningún yugo” -Ovidio. Fast. 

3, 375-376-. Algunos autores han querido ver en este episodio mitológico de los orígenes 

de Roma una superación del estadio del sacrificio humano, aunque Scheid lo interpreta: 

“Como una demostración mítica de la definición de los dioses ciudadanos, un momento 

clave en el origen de la religión y de la pietas, de la disciplina augural; el mito de la 

fundación de la civitas por parte de Numa, el rey que actúa como magistrado4.” (Marco 

Simón 2021: 91-92). 

El sacrificio animal en la religión romana, tal como lo describen los autores de los 

siglos I a.C.-II d.C. para época antigua, parece tener una estructura asimilable al del 

 
2 No nos extendemos en la explicación este ritual porque no es objeto del presente trabajo, aunque su 

interés bien lo mereciera. Para conocer su desarrollo, cf. Porf. De abst. 2, 30; y para un estudio sobre el 

mismo, cf. Bremmer (1988: 77-81). Vernant (1981: 14 y ss.) también habla de este ritual y de la puesta en 

escena de la víctima sacrificada, el buey, que es, en el fondo, un compañero habitual del hombre en sus 

labores diarias. Por otra parte, en Grecia era costumbre regalar un animal para sacrificar como premio por 

vencer en los agones -Virg. En. 22, 159-160-, y el más importante de ellos era el toro -Pind. Ol. 13, 19; 

Simon. A.P. 6, 123; Plut. De gl. Ath. 7, C-. 
3 Cf. Ovidio. Fast. 3, 282-378, Plutarco. Numa 15, 5-12. 
4 Cf. Scheid (1985). 



13 

 

sacrificio griego, característica que también se aprecia en el reparto de las partes de la 

víctima, con una clara diferenciación entre las reservadas a los dioses y a los hombres. En 

este reparto simbólico de la carne de los sacrificios con los dioses, ellos reciben, en primer 

lugar, la mejor parte, poniéndolos en un estadio superior respecto a los hombres (Scheid 

2005b: 273). La ración para los dioses estaba conformada por vísceras, trozos de cola, 

cuello y ancas, lo cual se mezclaba con mola salsa y vino; mientras que la de los hombres 

-sacerdotes y magistrados si era un ritual público, o el oferente y su familia si era privado- 

consistía en el resto de la carne, la cual pasaba al consumo humano. Esta cuestión es un 

aspecto clave del sacrificio, que es en buena parte un ritual alimenticio que permite el 

consumo de carne a la población. Scheid (2005a) considera que la carne consumida en la 

sociedad romana proviene fundamentalmente de los sacrificios y que el propio hecho de 

comer podría considerarse una actividad religiosa; mientras que Turcan (1988: 4) habla 

de una “alimentación recíproca”, puesto que no sólo el hombre se alimenta gracias a la 

realización de estos rituales, sino que los dioses reciben su parte simbólica, lo que les 

ponía en deuda con los oferentes. 

El altar era el elemento fundamental donde se llevaba a cabo el sacrificio. Estos podían 

ser, desde tiempos arcaicos, lugares de culto independientes, o bien estar asociados a los 

templos, espacio principal de la religión romana donde se realizaban los rituales que 

implicaban el contacto entre los dioses y los fieles (Renfrew 1985: 15). Si, en efecto, 

estaban enmarcados dentro del complejo de un templo, los altares se situaban en el 

exterior del mismo, delante de la entrada principal, al pie o en la escalinata de acceso, y 

siempre teniendo a la vista la imagen del dios que recibe la ofrenda -que estaría situada 

en el interior del templo, al fondo-. A su vez, los restos de los sacrificios se acumulaban 

en depósitos circundantes a los edificios religiosos. Según Salustio5 -Sobre los dioses y el 

mundo 15, 2-, el altar representa simbólicamente la tierra, mientras que el templo sería el 

cielo. 

Según Oria Segura (2008: 200), el sacrificio parece una práctica muy arcaica de la 

religión romana, reglamentado desde su origen y que así se va repitiendo en épocas 

republicana e imperial, aunque con variedades en cuanto a tipo de animales, número y 

características dependiendo de la divinidad a la que se ofrecían; y que ha sido identificado 

en términos similares por los investigadores -como Turcan (1988: 8 y ss.); o Beard et al. 

(2006: passim)-. La misma autora hace una amplia descripción del desarrollo del 

sacrificio romano (2008: 197-199), el cual sigue una serie de pasos comunes, que 

comienzan con la probatio hostiarum6 y el consentimiento por parte de la víctima, que, 

engalanada, es conducida por los victimarii hasta el altar, donde se lleva a cabo la 

immolatio,: el derramamiento sobre su cabeza de la mola salsa -mezcla de harina y sal 

cuya realización correspondía a las Vestales-. La ceremonia debía desarrollarse en un 

silencio ritual que podía ser acompañado por música de flauta de fondo. El sacerdote 

ejecutaba simbólicamente el sacrificio antes de que fuese efectivamente consumado por 

el victimarius, que utilizaba distintas herramientas dependiendo del animal, siendo el 

hacha utilizada para toros y bueyes y el mazo para vacas y terneras. Finalmente, los 

 
5 Esta autoría no está definitivamente dilucidada entre los historiadores, para esta cuestión véase la 

introducción a esta misma obra realizada por Ramos Jurado (2008: 255-268). 
6 Comprobación de que la víctima cumple los requisitos para ser sacrificada, cf. infra p. 31. 



14 

 

arúspices examinaban las vísceras y se realizaba el reparto de piezas entre dioses y 

hombres. 

El historiador Jean Bayet (1984: 146) comenta también el desarrollo habitual del 

sacrificio, que estaba perfectamente regulado según un esquema preciso, comenzando por 

el acercamiento de la víctima al altar -que debía darse por propia voluntad, motivo que es 

una constante y que retomaremos más adelante7-, cuyo simbolismo se reforzaba con 

adornos como cintas, el dorado de los cuernos, libaciones, uso de incienso y la immolatio, 

además del hecho ya mentado de que la celebración en ocasiones se acompañaba de 

manera solemne con música, o bien con un respetuoso silencio. Después de degollada, se 

examinaban las entrañas y la carne se consumía, o, por el contrario, era destruida en casos 

excepciones como en las víctimas dedicadas a divinidades infernales. 

Asimismo, Marco Simón (2021: 134-135) detalla la secuencia del sacrificio romano, 

que estaba regulado minuciosamente y se celebraba de día y al aire libre, enfrente del 

templo, incluyendo la escrupulosa fase previa -praefatio-, que consistía principalmente 

en una procesión solemne -pompa- en las que los ministri conducían a la víctima hacia el 

altar, y en la que se portaban otras ofrendas, tras lo cual: “El oficiante y los asistentes se 

cubrían la cabeza en el Romanus ritus con la toga, mientras aquel imponía silencio con la 

fórmula favete linguis -Festo, 78 L- o parcito linguam -Festo, 249 L-”, para después 

encender el fuego el altar con el del templo de Vesta (Cavallero 2018: 114) e invocar a la 

divinidad vertiendo sobre las llamas incienso y vino puro. Tras esta preparación llegaba 

la immolatio, para luego finalizar con la litatio, fase que correspondía a la aceptación de 

la víctima por parte de la deidad, y el posterior examen de vísceras -extispicinum-. 

 

Así pues, la immolatio, cuya derivación 

al español como “inmolación” se considera 

un sinónimo de “sacrificio”, consistía en el 

acto en el que el oficiante esparcía la mola 

salsa -literalmente “harina salada”- en la 

frente de la víctima, vertía también vino 

sobre ella y finalmente trazaba con el 

cuchillo una línea imaginaria entre la frente 

y la cola (Figura 1). La immolatio es, pues, 

la acción previa al abatimiento del animal, 

consistente en la colocación de la mola salsa 

sobre el animal que va a ser ofrecido en 

sacrificio -Serv. Aen. 10, 541; 12, 173; Virg. 

En. 4, 61-62-. La inmolación tiene la función 

de consagrar a la víctima y de hacerla formar parte de la propiedad divina (Scheid 2005a: 

51). Según dicho autor (2005a: 55), la fase del sacrificio consistente en dar muerte al 

animal no está nunca recogida en las fuentes escritas e iconográficas, debido a que se trata 

de una tarea relegada al personal subalterno; siendo las acciones importantes en el 

conjunto del rito sacrificial la fase previa -immolatio- y posterior -examen de exta, reparto 

 
7 Para el consentimiento de la víctima sacrificial, cf. infra pp. 32-33. 

Figura 1. Relieve con escena de immolatio. 

Altar del templo del Genio de Augusto en Pompeya 

(Reproducido en Oria Segura 2008: 197). 



15 

 

y banquete-. Este encargado de rematar a la víctima era el victimarius, que podía ser popa, 

si utilizaba un mazo, o cultrarius, si manejaba un cuchillo. Las exta -vísceras y órganos 

vitales- era la parte ofrendada a los dioses por excelencia, y después llegaba el banquete 

de los oferentes -excepto si se trata, como ya se ha dicho, de un sacrificio a una divinidad 

infernal, donde la víctima se consume entera en las llamas-, ocasión en la que se comía la 

carne del animal sacrificado. 

 

Por último, resulta muy interesante para tener una visión de primera mano de los 

sacrificios en la religión romana un pasaje de Dionisio de Halicarnaso -7, 72, 15-18-, en 

el que además este autor griego del siglo I a.C. consigna cómo estos rituales latinos son 

semejantes a los desarrollados en Grecia desde tiempos pasados -incluyendo una serie de 

citas homéricas para justificarlo-, por lo que insinúa la influencia de esta sobre aquella, 

lo que nos retrotrae a su vez al comienzo de este capítulo: 

 

Terminada la procesión, los cónsules y los sacerdotes a quienes correspondía hacían 

inmediatamente un sacrificio de bueyes; y la manera de hacer los sacrificios era la misma 

que entre nosotros. En efecto, ellos, después de lavarse las manos, purificar las víctimas 

con agua y esparcir sobre sus cabezas los frutos de Ceres, pronunciaban unas oraciones y, 

entonces, ordenaban a sus ayudantes que las sacrificaran. Algunos de éstos, cuando la 

víctima todavía estaba de pie, le golpeaban las sienes con un mazo; otros, cuando caía, 

ponían debajo los cuchillos de sacrificio y, después de esto, tras quitarle la piel y 

despedazarla, tomaban las primicias de cada víscera y de cualquier otra parte, primicias 

que rebozaban con harina de espelta y llevaban en cestas a los sacrificantes. Estos las 

colocaban sobre el altar, encendían un fuego por debajo y vertían vino sobre ellas al 

realizar el sacrificio. Que cada uno de estos ritos se hacía según las normas relativas a los 

sacrificios establecidas por los griegos, es fácil de saber por los poemas de Homero. Él, 

efectivamente, presenta a los héroes lavándose las manos y utilizando granos de cebada 

en los versos en los que dice: «Entonces se lavaron las manos y cogieron granos de 

cebada8.» Y los presenta cortando el pelo de la cabeza de las víctimas y poniéndolo sobre 

el fuego cuando escribe esto: «Y él, al empezar, echó al fuego los pelos de la cabeza9.» 

También los presenta golpeando la frente de las víctimas con bastones y sacrificándolas 

cuando han caído, como narra en el sacrificio de Eumeo: «Y empezando, golpeó con un 

tronco de encina que dejó al cortar la leña; y la vida lo abandonó, y lo degollaron y 

chamuscaron10.» También cogiendo las primicias de las vísceras y de las otras partes, 

rebozándolas con harina de espelta y quemándolas sobre los altares, como describe en el 

mismo sacrificio: «El porquerizo puso sobre el altar la carne cruda, empezando por una 

carne de cada miembro envuelta en pingüe grasa, y echó al fuego las partes cubiertas de 

harina de cebada11.» Yo sé, porque lo he visto, que los romanos realizan estos ritos en los 

sacrificios todavía ahora; y, bastándome esta sola prueba, me he convencido de que los 

fundadores de Roma no eran bárbaros, sino griegos venidos de muchos lugares. Es 

posible, ciertamente, que algunos bárbaros observen unas pocas costumbres relativas a 

los sacrificios y a las fiestas del mismo modo que los griegos, pero que sigan todas las 

 
8 Il. 1, 449. 
9 Od. 14, 422. 
10 Od. 14, 425-426. 
11 Od. 14, 427-429. 



16 

 

costumbres de la misma manera es algo increíble (Trad. Almudena Alonso y Carmen 

Seco). 

 

Scheid (2005a: 114 y ss.) realiza un estudio detallado de esta descripción, la cual es 

precisa en algunos aspectos -como el de la acción sacrificial sobre la víctima o el 

transporte de sus partes sagradas- y lacónica en otros como la aspersión de la mola salsa 

sobre el animal, además de omitir ciertos momentos como el de la praefatio -invocación 

previa a ciertas divinidades, recogida por Catón12- o el de la litatio -aceptación del 

sacrificio por parte de la divinidad13-. Scheid señala que la omisión de estas partes del 

ritual por parte de Dionisio es 

deliberada, puesto que se trata de 

elementos propios romanos, y no 

griegos. Por otra parte, comenta 

aspectos de importancia como la 

entonación de oraciones durante el 

proceso sacrificial, justo antes de 

la muerte de la víctima, o la 

participación activa de ayudantes 

-hupèretai- del sacerdote -hiereís- 

durante la ceremonia, que serían 

los encargados de dar muerte al 

animal -victimarius- (Figura 2). 

El ritual descrito por Dionisio es similar al desarrollo de los sacrificios dedicados a 

Júpiter en los Ludi Saeculares14. Según Scheid (2005a: 19), los Ludi Saeculares 

conforman la variante más importante de los sacrificios públicos romanos, aquellos que 

se desarrollan según el rito griego -Graeco ritu-, y que Dionisio nos ha descrito en las 

líneas anteriores. En realidad, según el propio Scheid (1998a: 33-35), esta denominación 

no deja de ser imprecisa, puesto que, casi con seguridad, estos ritos romanos les serían 

extraños a los ciudadanos griegos, cuya religión, además, es escasamente uniforme en 

cuanto a prácticas rituales se refiere. 

También existen otros tipos de sacrificios, que son aquellos que se desarrollan según 

el rito romano -como los votivos, o los dedicados a Dea Dia15-, que también presentan 

una notable complejidad y la actuación de diversas personas, y que consta de varias 

partes, como la libación previa de incienso y vino, la immolatio, el examen de las vísceras, 

el reparto de las partes -a los dioses y a los hombres- y el banquete (Scheid 2005a: 44). 

Un ejemplo de sacrificio votivo a los dioses es el recogido por Catón -De agr. 83-, para 

favorecer la salud de los bueyes que laboran en el campo, en el que se establecen las 

 
12 De agr. 134. 
13 A este respecto, resulta interesante el comentario de Varrón -R.R. 2, 5, 11-, que dice que los 

compradores de bueyes o novillos se interesan concienzudamente por su óptima salud si van a ir 

directamente a los carniceros para el consumo, mientras que lo desestiman si el animal va a ser ofrecido en 

un sacrificio, ya que entonces su conveniencia como víctima será únicamente valorada por la divinidad, en 

lo que se conoce como la litatio. 
14 Cf. infra pp. 35-36. 
15 Cf. infra p. 44. 

Figura 2. Copa de Boscoreale con escena de abatimiento 

de la víctima (Reproducido en Scullard 1981: 129). 



17 

 

cantidades de las ofrendas para que este sacrificio votivo sea propicio, consistentes en 

vino, carne, tocino y cereal. Según Catón, este voto está dirigido a Mars Silvanus, es decir, 

que el autor romano aúna en una misma divinidad a los dos dioses romanos de los campos, 

Marte y Silvano. La presencia de este último en este rito es probablemente la causante de 

que, como apunta el propio Catón en este pasaje, no pueda haber mujeres en la ceremonia, 

ya que la presencia femenina estaba vedada en el culto a esta deidad16. 

Precisamente, una mujer en actitud sacrificial nos servirá para enlazar esta primera 

parte del sacrificio en la religión romana con la próxima, específica sobre la inmolación 

de bóvidos en el mismo. Nos referimos a la existencia de un altar (Figura 3) procedente 

de la ciudad de Roma17 en el que está representada una figura en disposición de sacrificar 

a un pequeño bóvido que tiene en su mano, y que ha sido estudiado por Oria Segura 

(2018: 229 y ss.). Se trata de un ara que se ha relacionado con el culto a Diana por la 

presencia de ciervos en sus diversas caras, en cuyo relieve principal se ve cómo el 

oficiante se dispone en ese preciso momento a consumar el sacrificio del novillo, 

momento escasamente retratado en la iconografía de estas características. Lo interesante 

de esta pieza es el sexo de dicho personaje, puesto que según Oria Segura se trataría de 

una mujer -igual que la tercera figura de la composición, que extiende su mano sobre el 

altar engalanado-, debido al hecho de llevar una túnica que le cubre el pecho, infrecuente 

en las imágenes de victimarii varones. También es significativo el hecho de que vista una 

túnica corta y de que sus pies estén descalzos, que si bien es un retrato asociado a 

hombres, asimismo lo puede ser a mujeres esclavas y trabajadores, como sería en esta 

situación. En tal caso, siendo una mujer la protagonista del sacrificio, estaríamos ante una 

pieza única en la iconografía romana relativa al mismo, mientras que en la epigrafía sólo 

hay un caso consignado -CIL VI, 9824- de mujer victimaria, Critonia Philema -en este 

caso, popa-. 

 
Figura 3. Altar con escena de sacrificio (Reproducido en Oria Segura 2018: 230). 

 
16 Cf. CIL VI, 579; Juv. 6, 446-447. 
17 O quizá de Nemi. 



18 

 

  



19 

 

III. EL SACRIFICIO DE BÓVIDOS EN ROMA 

 

 

 

El sacrificio taurino se encuentra presenta en Roma desde el momento mítico de su 

fundación, puesto que en la leyenda de Rómulo y Remo el bóvido es fundamental para 

delimitar y consagrar la nueva urbe. Así pues, una yunta de bueyes sirvió a Rómulo para 

marcar el pomerium, es decir, el perímetro de la ciudad de Roma en el momento de su 

fundación, delimitando de esta manera el límite religioso de la urbe, alejando los malos 

espíritus y garantizando la buena fortuna de la ciudad. Tan sagrado era el surco dejado 

por las reses que el propio Rómulo hubo de matar a su hermano Remo por violar este 

espacio. Varrón -L.L. 5, 143- consigna que este rito se continuó realizando en posteriores 

fundaciones de ciudad romanas. Flores Arroyuelo (1996: 81) indica que para trazar el 

pomerium de la ciudad de Roma se siguió el ritual etrusco, y por tratarse de un rito 

propiciatorio se tomaron los necesarios auspicios que establecieron favorable la 

utilización de un toro y una vaca blancos para marcar el surco que delimitaría la frontera 

entre el exterior y el interior de la urbe, y que posteriormente se sacrificó la mejor vaca 

en honor a Hércules tal como establecía el ritual fijado por Evandro18. 

 

Suovetaurilia 

El principal ritual de la religión romana en el que el toro tomaba parte como víctima 

eran los suovetaurilia, consistente en el sacrificio triple de cerdo -sus-, oveja -ovis- y toro   

-taurus-, y que se realizaba, entre otras ocasiones, para clausurar la ceremonia del censo 

de la ciudad de Roma19. Era una ceremonia de lustratio, es decir, de purificación, y se 

conoce fundamentalmente por un pasaje de Catón -De agr. 141-, estando dedicada al dios 

Marte, deidad que tenía función protectora de las cosechas, y a la que se invoca mediante 

este ritual para que las proteja de cualquier ataque externo. En este caso, se trata de una 

suovetaurilia lactentia, una reducción del ritual, en el que se sacrificaban animales 

lactantes -hostiae lactentes-: un becerro, un cordero y un lechón. El rito de la 

suovetaurilia podía ser tanto público como privado, y constaba de diversas partes, la 

praefatio -dirigida a Júpiter y Juno, rogando por el éxito futuro del ritual-, la immolatio   

-dedicada a Marte-, el abatimiento de las víctimas, la litatio -con las prescripciones 

recogidas al final del pasaje- y la ofrenda de las vísceras o exta, que ya han sido tratadas 

en páginas anteriores.  

Varrón -R.R. 2, 1, 10- y Dionisio de Halicarnaso -4, 22, 1-2- también dan cuenta de la 

celebración de suovetaurilia20. Las tres víctimas procesionaban alrededor de los fieles o 

de los cultivos, articulando una frontera entre el mundo exterior e interior21, que era 

 
18 Cf. Liv. 1, 7, 4-15. Dicho ritual se remonta al encuentro mítico de Evandro y Hércules en el entorno 

de lo que después sería Roma. Hércules había matado al gigante Caco después de que le robase parte del 

ganado de Gerión que el héroe transportaba desde la Península Ibérica hacia Grecia. 
19 Cf. infra p. 41. 
20 Por su parte, Festo -372 L- recoge el término solitaurilia, que en realidad no sería sino unos 

suovetaurilia, ya que habla de la inmolación de toro, cerdo y oveja, concluyendo que estos deben ser 

animales íntegros. 
21 Cf. Apiano. BC 5, 96. 



20 

 

controlada simbólicamente por Marte (Versnel 1994: 300-301). Reproducimos a 

continuación el pasaje de Dionisio de Halicarnaso referente a los suovetaurilia: 

 

Tulio, cuando hubo llevado a término la ordenación del censo, mandó que todos los 

ciudadanos se reunieran armados en la mayor de las llanuras que hay delante de la ciudad. 

Ordenó a la caballería por escuadrones, a la infantería en falange y a los que estaban 

equipados con armamento ligero, a cada uno en sus respectivas centurias, y realizó un 

sacrificio expiatorio con un toro, un carnero y un jabalí. Mandó que estas víctimas fueran 

conducidas tres veces alrededor del ejército y después las sacrificó a Marte, a quien estaba 

consagrada la llanura. Hasta nuestros días, los que ostentan la más sagrada magistratura 

siguen purificando a los romanos con este sacrificio expiatorio después de completar el 

censo, y a esta purificación le dan el nombre de lustrum. (Trad. Almudena Alonso y 

Carmen Seco). 

 

Asimismo, otros autores clásicos también han tratado este ritual en sus escritos. Livio 

-8, 10, 14- menciona la necesidad de realizar suovetaurilia a Marte a modo de sacrificio 

expiatorio en caso de que sea sustraído por los enemigos el venablo sagrado sobre el que 

el sacerdote se apoya para hacer la plegaria dedicada a la divinidad Tellus y a los Manes. 

Por su parte, Tácito -Hist. 4, 53- refiere la realización de suovetaurilia con ocasión de la 

restauración del templo de Júpiter en el Capitolio encargada por Vespasiano en el 75 d.C. 

a Lucio Vestino, y relata -Ann. 6, 37, 1- la práctica de otra de ellas para purificar los 

ejércitos, en el marco de las campañas partas de Lucio Vitelio22, tratándose de la única 

vez que se recoge en las fuentes esta ceremonia de lustratio para un ejército antes de una 

operación militar (Dumézil 1987: 249). No obstante, Versnel (1994: 304-308) introduce 

una nueva perspectiva respecto a la lustratio, indicando que se trataría de un ritual no 

tanto de expiación, sino principalmente de agregación social y de defensa ante peligros 

inminentes, ya que muchas de estas celebraciones se llevaban a cabo de manera 

extraordinaria ante una serie de prodigios desfavorables -Liv. 39, 22, 4; Tac. Hist. 1, 86-

87, 1-. El estudio de la suovetaurilia, además de por su presencia en las fuentes literarias, 

es perfectamente conocido al estar ampliamente representada en la iconografía, ya sea en 

altares, como el de Enobarbo, o columnas de triunfo, como las de Trajano o Marco Aurelio 

(Figuras 5-10, al final de este capítulo). 

Los sacrificios múltiples eran habituales en la religión romana. Además, los 

suovetaurilia, como triple sacrificio animal, tienen precedentes en otras religiones del 

mundo antiguo, como la trittoa griega -toro, cerdo, oveja-, o el sautramani -toro, carnero, 

jabalí- del vedismo de la India (Dumézil 1987: 248), pero siempre cumpliendo la 

prescripción de sacrificar un bóvido, un ovicáprido y un suido. De igual manera, también 

se encuentra presente en otras culturas itálicas, por lo que la suovetaurilia podría tener un 

importante sustrato autóctono, como se aprecia en las Tabulae Iguvinae -VIa 1; Ib 9-, 

siete tablas de bronce escritas en umbro entre los siglos III a.C. y I a.C., que recogen unas 

celebraciones consistentes en la circunvalación de las víctimas con objeto de expiar a la 

ciudad de Iguvium, de una manera muy similar a la lustratio romana, incluyendo el 

 
22 Padre del emperador Vitelio. En el año 35 fue enviado por Tiberio a pacificar el territorio romano de 

Siria. 



21 

 

sacrificio de tres bueyes para cada una de las divinidades de la tríada Grabovia -Júpiter, 

Marte y Vofiono-realizado en el monte Fisio (Marco Simón 2021: 160). También existe 

un ritual similar de procesión y purificación en la Tabula Rapinensis23, escrita en 

marrucino -dialecto del osco- en el siglo III a.C. (Marco Simón 2015: 20). 

 

Aparte de los suovetaurilia, ritual con unas prescripciones y unos objetivos bien 

definidos, el sacrificio de bóvidos era habitual en el marco de la religión romana, acaso 

de manera pautada o de modo excepcional ante eventualidades sobrevenidas. Un caso 

relativo al primer supuesto es el de los sacrificios votivos, perfectamente consignados por 

Scheid (2005a: 22), y que son aquellos que presentan la particularidad de tener un carácter 

contractual y condicional entre el oferente y el receptor, aunque su desarrollo es igual al 

de otros rituales sacrificiales. Así pues, era necesario realizar un votum, que era una 

promesa hecha a una deidad para conseguir su favor. El oferente solicitaba la concesión 

del favor divino para un hecho o circunstancia futura, y si se veía recompensado 

favorablemente, debía pagar la deuda contraída y corresponder a la divinidad con una 

ofrenda o sacrificio (Dumézil 1987: 245). De estos sacrificios votivos, uno de los que 

mejor se conocen, gracias a una vasta inscripción -CIL VI, 2065-, es el realizado por los 

fratres arvales el 3 de enero del año 87 en el Capitolio en beneficio de la salud del 

emperador Domiciano24; y que incluye el sacrificio de un buey -bove mare- en honor a 

Júpiter Óptimo Máximo, y de sendas vacas -bove femina- para Juno y Minerva, además 

de otra pro Saluti publicae populi Romani Quiritium. A su vez, estos mismos sacrificios 

son nuevamente ofrecidos por el frater arvalis Caius Salvius Liberalis, que actúa en 

representación del presidente de dicho colegio, Caius Iulius Silanus. En ese mismo 

epígrafe, más adelante, se consignan otros sacrificios por la salud del emperador 

Domiciano, de su esposa Domicia y de toda la familia imperial, incluyendo, de nuevo, un 

buey de cuernos dorados en honor a Júpiter Óptimo Máximo sufragado por el colegio de 

los fratres arvales25, y tres vacas de cuernos dorados para Juno, Minerva y pro Salus 

publica populi Romani Quiritium. Lo peculiar de estas ofrendas, y por eso se trata de un 

sacrificio votivo, es que están condicionadas al cumplimiento por parte de las deidades 

de los votos solicitados -quod hodie vovi ast tu ea ita faxis tum tibi in eadem verba-. A su 

vez, los cónsules también sacrificaban toros, terneros o bueyes blancos a Júpiter en el 

Capitolio el primero de enero para cumplir su votum del año anterior (Schilling 1973: 

462). 

 
23 Para un estudio en profundidad sobre la misma, cf. La Regina (1997). 
24 Delgado Delgado (2016: 984, nota 31) por su parte, la data el 19 de mayo. 
25 Cf. infra p. 44. 



22 

 

 

Asimismo, otras divinidades del panteón 

romano tenían a bien recibir un sacrificio taurino, 

de lo que vamos a ver algunos ejemplos. Así pues, 

Júpiter Óptimo Máximo, la divinidad tutelar 

romana, requería principalmente del sacrificio de 

bueyes (Figura 4), como así atestigua Dumézil 

(1987: 435), que menciona la necesidad de 

sacrificar cada año un buey -o una vaquilla- en 

honor a Júpiter en el Ara Maxima, que era 

realizado por el pretor urbano en nombre de la 

ciudad de Roma26. Por otra parte, a la diosa 

Fortuna se le sacrificaba un toro -o novillo- el 10 

de abril, un día antes de su festividad, y el propio 

César le estaba ofreciendo un sacrificio antes de 

marchar de Roma en diciembre del año 49, cuando 

el toro se escapó, hecho que incomodó a César y 

le animó a apresurar sus preparativos para partir 

lo antes posible -Dión Casio. 41, 39, 2-3-. Una 

novilla era sacrificada por el pretor urbano en el 

Circo Máximo en honor a Hércules Invicto, el 12 

o 13 de agosto según el Graeco ritu -Varr. L.L. 6, 54; DH. 1, 40, 3; Serv. Aen. 8, 183-; 

mientras que los fratres Arvales sacrificaban una vaca en honor de los Penates -CIL VI, 

2042-, así como al dios Honos -CIL VI, 2044-. Livio -41, 15, 3- menciona el sacrificio 

fallido de tres bueyes realizado a varias divinidades, siendo ofrecidos otros ejemplares 

hasta que acabaron siendo aceptados por todas las deidades a las que eran dirigidas las 

víctimas, excepto por la diosa Salus. 

La literatura romana también cuenta entre sus líneas con notables menciones al 

sacrificio taurino, muy presente en el imaginario mitológico de la sociedad de Roma. 

Lucano -Fars. 1, 608-629- menciona el sacrificio de un toro cuyas vísceras examinadas 

vaticinan infaustos augurios: 

 

Luego, acerca a las sagradas aras un toro de cerviz bien escogida. Ya había comenzado 

a derramar el vino y a aplicar la harina salada con la hoja del cuchillo en sesgo, y la 

víctima, que oponía larga resistencia a un sacrificio nada agradable, cuando los ministros 

del culto, recogiéndose la ropa, sujetaron sus cuernos amenazantes, dobladas por fin las 

rodillas, ofrecía su cuello vencido. Pero no saltó la sangre de costumbre, sino que de la 

ancha herida se desparramó, en lugar de sangre roja, un sucio flujo de mal agüero. 

Empalideció Arrunte, pasmado ante el sacrificio funesto, e indagó la cólera de los dioses 

en las entrañas extraídas febrilmente. Ya el color mismo llenó de pánico al adivino; en 

efecto, las vísceras pálidas, pero moteadas de negras manchas e infectadas por coágulos 

sanguinosos, abigarraban con salpicaduras de sangre su extraordinaria lividez. Observa el 

hígado empapado de podre y ve las venas amenazantes por la parte hostil. Queda oculta 

 
26 Cf. Arnobio -A.N. 7, 21, 4-. 

Figura 4. Escena de un bajorrelieve del 

arco de Marco Aurelio, en el que se ve al 

emperador ofreciendo el sacrificio de un buey 

a Júpiter Óptimo Máximo (Reproducido en 

Bayet 1984: 322). 



23 

 

la fibra del pulmón jadeante y una pequeña fisura corta las zonas vitales. El corazón está 

aplomado, las vísceras expelen sangraza por unas grietas abiertas y los intestinos revelan 

sus ocultas cavidades. Y -prodigio funesto que nunca apareció en las entrañas 

impunemente- helo aquí: observa que en la cabeza del hígado ha crecido la protuberancia 

de otra cabeza; una parte cuelga enfermiza y fláccida, otra irradia salud y mueve sin 

compasión las venas con rápidas pulsiones. (…) Por estos signos comprendió la fatalidad 

de grandes desgracias (Trad. Antonio Holgado Redondo). 

 

Nótese, además de lo explícito y cuasi desagradable de la viva descripción, cómo se 

incide al comienzo en la resistencia del animal al sacrificio, lo que suponía sin duda un 

signo de mal agüero, pese a lo cual se continuó con la ceremonia en vez de buscar una 

víctima sustitutoria27, y, efectivamente, el examen de las exta resulta desfavorable. 

Virgilio, el gran poeta constructor de la identidad mítica del pueblo romano, también 

recoge sacrificios de bóvidos en numerosas ocasiones. De esta manera lo hace en su 

principal obra, la Eneida, en diversos pasajes, En. 3, 117-118: “En los altares sacrifica las 

víctimas debidas, al dios Neptuno un toro, y otro a ti, hermoso Apolo.”; En. 5, 477-481: 

“Dice y se planta firme cara al toro, trofeo del combate, que estaba cerca en pie, y echando 

atrás la diestra bien alta descarga el duro guante entre los cuernos y destroza los huesos y 

hace saltar los sesos. El toro derrumbado cae sin vida por tierra entre estertores.”; En. 6, 

38-39: “Ahora sería mejor sacrificar siete novillos de vacada no uncida y otras tantas 

ovejas elegidas según rito.” (Traducciones de Javier de Echave-Sustaeta). Las Geórgicas 

ofrecen de igual modo otra serie de textos con escenas similares, de donde reproducimos 

el siguiente fragmento -Georg. 4, 538-552-, en el que Proteo advierte a Aristeo de la 

necesidad de sacrificar a las Ninfas cuatro imponentes toros y cuatro novillas indómitas:  

 

Pero antes te diré punto por punto la forma con que debas suplicarlas [a las Ninfas]. 

Elige cuatro toros sin tacha, de brillante estampa, de los que tú ahora pastoreas en las 

crestas del verde Liceo y otras tantas novillas de cerviz no domada. Levanta para ellos 

cuatro altares ante los elevados santuarios de las Ninfas y haz saltar de sus gargantas la 

sagrada sangre y abandona en un bosque frondoso los cuerpos enteros de los toros. 

Después, cuando la novena aurora brille ya en el cielo, mandarás en ofrenda a los Manes 

de Orfeo adormideras del Leteo y sacrificarás una oveja negra y volverás a ver el bosque; 

a la aplacada Eurídice la honrarás con el sacrificio de una novilla. No hay retardo; al punto 

ejecuta las prescripciones de su madre: ante los templos llega; levanta los altares 

indicados; conduce cuatro toros sin tacha de brillante estampa y otras tantas novillas de 

cerviz no domada. Después, cuando la novena aurora brillaba ya en el cielo, hace a Orfeo 

las ofrendas y vuelve a ver el sagrado bosque. Y en aquel punto contemplan sus ojos un 

prodigio repentino y maravilloso de contar: zumban las abejas a través de las vísceras 

licuescentes de las reses y salen bullendo por todo el vientre y por las costillas 

descarnadas; se elevan prolongadas en incontables nubes y se agrupan ya en las copas de 

los árboles en racimos que hacen balancear las flexibles ramas (Trad. Tomás de la 

Ascensión Recio García y Arturo Soler Ruiz). 

 

 
27 Cf. infra p. 33. 



24 

 

Por último, recogemos un testimonio de Ovidio -Fast. 1, 377-380-, paralelo al pasaje 

anterior, donde se narra el sacrificio primordial del buey a manos de Aristeo, de cuyo 

cuerpo sin vida nacieron las abejas extraviadas: “«¿Buscas la forma de recuperar a las 

abejas? Entierra en el suelo el cadáver de un novillo sacrificado; enterrado te 

proporcionará lo que buscas de mí.» El pastor ejecuta la orden; el buey podrido es un 

hervidero de enjambres: una vida fenecida produjo mil vidas.” (Trad. Bartolomé Segura 

Ramos). 

  



25 

 

   
  Figura 5. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia 

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana. Consultado 

el 04-09-2024). 

Figura 6. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia 

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana. Consultado 

el 04-09-2024). 

Figura 7. Relieve de la columna de Trajano con escena de suovetaurilia 

(https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana. Consultado el 04-09-

2024). 

https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana
https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana
https://es.wikipedia.org/wiki/Relieves_de_la_Columna_Trajana


26 

 

 

 

  

Figura 8. Relieve de la columna de Marco Aurelio con 

escena de suovetaurilia (Reproducido en Scheid 2005a: 

148). 

Figura 9. Relieve con suovetaurilia sito en el Museo del Louvre 

(https://es.wikipedia.org/wiki/Suovetaurilia. Consultado el 04-09-

2024). 

Figura 10. Relieve del altar de Domicio Enobarbo con escena de suovetaurilia 

(http://antoniohernandez.info/Arte/imagenes/02%20Roma/Webs/Escultura/DOMICIO.html. Consultado el 04-

09-2024). 

http://antoniohernandez.info/Arte/imagenes/02%20Roma/Webs/Escultura/DOMICIO.html


27 

 

IV. CARACTERÍSTICAS Y TRATAMIENTO DE LA VÍCTIMA 

SACRIFICIAL 

 

 

 

La primera etapa del sacrificio consistía en escoger a víctimas que hubiesen superado 

la probatio, realizada por autoridades, magistrados y sacerdotes. Aunque no haya 

animales predeterminados para sacrificar a cada dios, según Flores Arroyuelo (1996: 93), 

el ganado bovino, en sus diversas variantes de raza y edad, por su especial relación con 

los dioses y su simbolismo de energía y poder fecundante28, así como por su alto valor 

material, fue considerado propicio para ser sacrificado a los dioses mayores como Júpiter, 

o en ocasiones importantes, como en fiestas del ciclo agrario relacionadas con la fertilidad 

-como las Parilia o las Fordicidia-. Cada dios del panteón romano tiene sus preferencias 

para el tipo de víctima sacrificada, así, Júpiter requiere la inmolación de un buey blanco, 

en contraposición a las divinidades ctónicas, que prefieren los animales de color negro 

(Bayet 1984: 143). Mediante el sacrificio, la víctima consagrada se introduce en el mundo 

de lo divino, lo extra terrenal. Asimismo, cada dios y cada ceremonia necesitaban de unas 

fórmulas propias de invocación y plegaria para consumar la práctica sacrificial. 

Así pues, los animales sacrificados, en este caso bóvidos, requerían del cumplimiento 

de una serie de características de edad, color, sexo, pureza, dependiendo de la 

correspondiente divinidad u ocasión en que fuesen a ser inmolados. Los animales que 

iban a ser ofrecidos en sacrificio recibían la denominación de hostiae29 o victimae30, 

siendo términos absolutamente sinónimos31. Todos los animales que se sacrificaban en el 

culto público romano pertenecían a especies domesticadas por el hombre, ya que eran 

consideradas lícitas para participar en estos rituales puesto que eran de su propiedad y 

podían ser seleccionadas para alcanzar unas condiciones óptimas (Delgado Delgado 

2016a: 976). Respecto al color, este suele ser blanco para las divinidades celestiales             

-como los toros blancos para Júpiter, o las vacas blancas para Dea Dia-, negro para las 

divinidades subterráneas -así los toros negros en honor de Dis Pater-, o incluso rojizo 

para las relacionadas con el fuego -Vulcano- (Oria Segura 2008: 195). Arnobio32 comenta 

de esta manera la cuestión del color de las víctimas en el siguiente pasaje -A.N. 7, 19, 3-

4-: 

 

Porque -se dice- a los dioses superiores, y a aquellos que poseen el control de los 

augurios favorables, les resulta grato el color alegre y propicio por la belleza del blanco, 

mientras que para los dioses siniestros y para aquellos que habitan las sedes inferiores es 

 
28 Respecto al carácter de toro como símbolo de potencia, especialmente en su cornamenta, cf. Sopeña 

Genzor (2021). 
29 Ovidio. Fast. 1, 336; Servio. Aen. 1, 334; 2, 156. 
30 Ovidio. Fast. 1, 335; Festo. 508 L. 
31 Como se aprecia en una inscripción -CIL VI, 2028- del 38 d.C. relativa a los fratres arvales. 
32 Autor cristiano que vivió entre los siglos III y IV, su obra Adversus nationes es una crítica al 

paganismo -que había profesado anteriormente-, pero da muestras de un conocimiento de la mitología y los 

rituales propios de la religión romana. Para un conocimiento más extenso de su persona, cf. la introducción 

de la edición en español de Adversus nationes de la Biblioteca de Autores Cristianos (2003), realizada por 

Clara Castroviejo Bolíbar. 



28 

 

más agradable el color oscuro, el impregnado de tintes sombríos (Trad. Clara Castroviejo 

Bolíbar). 

 

Sobre la necesidad clave de inmolar bóvidos de color blanco en determinadas 

ocasiones, o especialmente para una divinidad concreta, como Júpiter, algunos autores 

remarcan que era suficiente con que tuvieran un accidente de pelo albo en una parte del 

cuerpo, como los toros “facados” que menciona Horacio -Odas 4, 2, 53-60-. Si no se 

lograba encontrar toros blancos de manera natural, se optaba por cubrirlos de creta33, 

siendo por ello denominados bos cretatus -Juv. 10, 65-66-. Respecto a las víctimas negras 

recogemos el caso de la arcaica divinidad infernal Helernus, a la que se le sacrificaba un 

toro de pelaje oscuro el 1 de febrero en su bosque sagrado o lucus cercano a la 

desembocadura del Tíber34. 

La edad del animal sacrificado también resulta un factor determinante a la hora de la 

elección para una inmolación a la divinidad35, ya que, según las distintas prescripciones 

rituales, las víctimas pueden ser sacrificadas más jóvenes o más viejas, e incluso lactantes 

-Cic. Leg. 2, 12-. Arnobio -A.N. 7, 18- comenta las reglas seguidas para sacrificar víctimas 

adultas -hostiae maiores- o lactantes -hostiae lactentes-, a los dioses más o menos 

importantes, respectivamente; así como de las prescripciones respecto a los animales 

preñados y los que no han sido nunca uncidos con el yugo. Por su parte, Varrón -R.R. 2, 

5, 6- establece de esta manera una división de las edades del ganado bovino: 

 

En primer lugar, en la vida del género boyuno se distinguen cuatro etapas vitales, la 

primera la de los terneros, la segunda la de los erales, la tercera la de los novillos, la cuarta 

la de los viejos. Se distinguen en la primera edad ternero y ternera, en la segunda eral y 

erala, en las tercera y cuarta toro y vaca, La vaca que es estéril se llama tora; la que se 

preña, horda. Por ello en los fastos un día se llama hordicidia cuando se inmolan vacas 

preñadas (Trad. José Ignacio Cubero Salmerón). 

 

El sacrificio de vacas estériles, además de realizarse en las Fordicidia36, también está 

consignado por Virgilio -En. 6, 250-. En cuanto al sexo de las víctimas, los animales 

debían ser machos o hembras dependiendo del propio sexo de la divinidad, según se 

aprecia en el registro literario y epigráfico, y que también comenta Arnobio -A.N. 7, 19, 

1-2-. 

Pero una de las necesidades de mayor importancia a la hora de sacrificar los animales 

es que estos cumplan el requisito indispensable de la pureza, para la cual era necesario 

superar la probatio, en la que se comprobaba que la víctima no tuviese ninguna tara ni 

que hubiese portado el yugo en trabajos de labranza o tiro37 (Flores Arroyuelo 1996: 89). 

Como expresa Plutarco -Def. orac. 49, B-, el animal apto para el sacrificio debe estar 

 
33 Piedra caliza de color blanquecino que sirve de base para la fabricación de tiza. 
34 Festo -93 L- consigna este sacrificio en honor de Aterno (sic), aunque Scullard (1981: 72) advierte 

que debe leerse Helerno. 
35 Para la cuestión de las distintas características y tipos de víctimas, resulta interesante el artículo de 

Lepetz y Van Andriga (2008), un estudio arqueológico de los restos óseos de animales sacrificados en 

diversos santuarios de la geografía romana. 
36 Cf. infra 38. 
37 Macrobio. Satur. 3, 5, 5; Virg. Georg. 4, 538-552. 



29 

 

ileso y puro tanto en cuerpo como en alma, y para comprobarlo, se pone harina delante 

de los toros, en caso de no comerla indicaría que no está sano. Plinio el Viejo -NH. 8, 183- 

escribió el siguiente pasaje, de mucho interés sobre las características necesarias que tiene 

que reunir un toro o novillo para ser sacrificado: 

 

[Los toros] constituyen las víctimas más espléndidas y la manera de aplacar a los dioses 

más magnífica. Es el único de todos los animales que tienen una cola más bien larga, que 

no la tiene de una medida definitiva a la hora de nacer, como los demás. Sólo a él le crece 

hasta que le llega a lo más bajo de las pezuñas. Por este motivo, para aceptar como 

víctimas a los novillos se requiere que la cola toque el corvejón; con una más corta no 

ofrecen buenos presagios. También se ha notado esto: que los novillos llevados al altar a 

hombros del hombre casi nunca ofrecen buenos presagios, así como que los dioses no se 

aplacan ni con una víctima que cojea, ni con una que no les pertenece, ní con una que se 

escapa del altar. Entre los prodigios de los antiguos es frecuente que un buey haya hablado; 

al anunciarse esto, el senado se solía reunir a la luz del día38 (Trad. Arribas Hernáez, Del 

Barrio Sanz, García Arribas, Hernández Miguel, Moure Casas). 

 

En adelante vamos a tratar un tema que no es baladí y es el de la diferenciación de los 

términos usados por las fuentes antiguas para referirse a cada una de las víctimas, cuestión 

en la que ha puesto el foco Delgado Delgado (2016a: 977 y ss.), quien recalca la 

importancia de diferenciar los distintos animales de una misma especie -en este caso, toro, 

buey, novillo, etc.- ya que cada divinidad exigía que la víctima que le iba a ser ofrecida 

en sacrificio tuviese unas características muy particulares; pero del mismo modo comenta 

la dificultad para llevar a cabo esta empresa, que representa un debate continuo y no 

resuelto en el estudio filológico e histórico. Así, por ejemplo, la distinción entre buey         

-bos- y toro -taurus- ha generado dudas entre los investigadores, y los hay que se decantan 

por establecer una diferencia relativa a la condición de castrado -bos- en contraposición 

al que no lo está -taurus-, o bien por definirlos como conceptos sinónimos y sin especial 

disparidad entre ambos39. Significativa es la opinión de Capdeville (1976: 116), que dice 

que en el lenguaje religioso de los romanos, los términos taurus y bos mas aparecen 

indudablemente como nombres con una relación de oposición entre ambos; y señala que 

podría existir un paralelismo entre taurus y vacca, como animales reproductores, y bos 

mas y bos femina, de uso agrario40. A nuestro juicio, las palabras de Varrón -R.R. 2, 5, 12- 

nos inclinan a pensar que el término taurus sea, en efecto, el toro entero y reproductor. 

Virgilio -Georg. 159-163- establece que los becerros, desde su nacimiento, se reservan 

para realizar una de estas tres funciones: reproducción, sacrificio o trabajo; mientras que 

Varrón -R.R. 2, 5, 17- recomienda la castración de los novillos a los dos años41, y habla 

 
38 Cf. Virg. Georg. 1, 478; Liv. 3, 10, 6; Tac. Hist. 1, 86. 
39 Para la relación de autores que han tratado esta diatriba, cf. las notas 7-10 de la página 977 de Delgado 

Delgado 2016a.  
40 Un pasaje de Varrón -L.L. 7, 74- habla de la denominación por parte de los pastores como bos o trio 

de los bueyes que aran la tierra -se entiende, pues, castrados-. Trio es un término infrecuente que sirve como 

sinónimo de “buey”, y cuya etimología está relacionada con el cielo nocturno, concretamente con la 

constelación de la Osa Mayor, también conocida como Septentrio, la cual está conformada por siete 

estrellas, que se creían que giraban tiradas por siete bueyes. 
41 Igual que lo hace Columela -Rust. 6, 26-. 



30 

 

de “desechar a los descartados”, en una primitiva muestra de selección humana. Estos 

novillos castrados que no sirven para las labores del campo podrían ser sacrificados como 

bueyes a divinidades como Júpiter. 

Delgado se sirve de los commentarii fratrum arvalium42 para conocer cuáles eran las 

víctimas inmoladas, puesto que se trata de una amplia documentación que registra -en 

formato epigráfico- las actas de dicho colegio sacerdotal en época imperial, entre el 

principado de Augusto y mediados del siglo III. Se trata de una importante fuente para 

abordar el estudio del sacrificio en la religión romana, debido a su detallada relación del 

contexto cultual en que se desarrolla cada ritual, lo que resulta fundamental para conocer 

los criterios de selección, características y jerarquía de las víctimas animales (Delgado 

Delgado 2016a: 981). Asimismo, el autor (2016a: 982 y ss.) recoge los diversos tipos de 

animales que reciben en sacrificio las distintas divinidades ofrecidos por los fratres 

arvales. En primer lugar lo hace en relación a los votos públicos -para los que están 

registrados 75 casos-, por los que a cada deidad se sacrifica una única víctima, todas ellas 

bóvidos, con el desglose siguiente43: bos femina -Juno, Minerva, Fortuna, Victoria, 

Providentia, Salus publica populi Romani Quiritium-; bos mas -Júpiter Óptimo Máximo, 

divus-; taurus -Marte, Hércules, Genius imperatoris, Genius populi Romani-; vacca -

Juno, Minerva, Victoria, Providentia, diva, Salus publica populi Romani Quiritium-. Así 

pues, el caso de bos femina lo encontramos fundamentalmente para divinidades 

femeninas, al igual que el de vaccam -que también incluye el culto imperial relativo a las 

mujeres-; mientras que bos mas lo reciben la gran divinidad romana de Júpiter Óptimo 

Máximo y los emperadores divinizados, y taurus está reservado para otras tantas deidades 

masculinas, además de al genio protector del monarca y del pueblo romano. De igual 

manera, este autor recopila los sacrificios hechos por circunstancias específicas a dioses 

relacionados en gran medida con la ideología imperial, siendo igualmente bóvidos 

inmolados de manera individual, de tal modo44: bos femina -Juno, Minerva, Fortuna, 

Victoria, Providentia, Salus publica populi Romani Quiritium-; bos mas -Júpiter Óptimo 

Máximo, divus-; taurus -Marte, Neptuno, Genius imperatoris, Genius populi Romani, 

Lares militares; vacca - Juno, Minerva, Victoria, Providentia, diva, Salus publica populi 

Romani Quiritium, Aeternitas, Concordia, Felicitas, Honos, Securitas, Pax Augusta, 

Penates. 

 
42 Cuyo vasto registro epigráfico fue recogido y estudiado por Scheid (1998b). 
43 Una buena síntesis de este caso es la contenida en el epígrafe -CIL VI, 2051- del reinado de Otón, 

concretamente del año 69. 
44 Un buen ejemplo es una inscripción -CIL VI, 2086- de época de Caracalla -año 213-, en la que 

además destaca el adjetivo auratum o aurata para los bóvidos sacrificados, esto es, con los cuernos dorados. 



31 

 

A partir de estos datos, Delgado Delgado (2016a: 986 y ss.) expresa una serie de 

conclusiones sobre la diferenciación existente entre bos mas y taurus. En primer lugar, 

establece que el dios Marte requiere siempre machos intactos, característica que sería 

propia del taurus, y que por tanto implicaría la condición de la castración para el bos; 

hecho que estaría refrendado por la iconografía, puesto que las representaciones de 

suovetaurilias dedicadas a Marte tienen la característica común de mostrar al toro con sus 

atributos sexuales intactos, mientras que el bos ofrendado a Júpiter sería un buey castrado, 

como el representado en un relieve del Ara Pacis45 (Figura 11). 

A modo de conclusión para el tema de la distinción entre toros y bueyes, incluimos un 

texto de Columela -Rust. 6, 20- en el que establece una distinción física y de carácter entre 

ambos46: 

 

Después de haber dado bastantes preceptos acerca de los bueyes, es tiempo de hablar 

de los toros y de las vacas. Yo pienso que se deben preferir principalmente los toros que 

tengan los miembros muy grandes, el natural pacífico y la edad mediana. Las demás cosas 

que hemos de observar para elegirlos, serán casi las mismas que en los bueyes, pues un 

toro bueno no se diferencia del buey castrado en otra cosa sino en que aquel tiene el 

semblante fiero, el aspecto más vigoroso, las astas más cortas, el cerviguillo más carnoso, 

y tan grueso, que es la mayor porción de su cuerpo, el vientre un poco más enjuto; y se ha 

de buscar uno que sea ágil y a propósito para cubrir las vacas. (Trad. Vicente Tinajero). 

 

Al respecto de la condición sexual de la víctima, es interesante mencionar el ritual de 

la comprobación de dicha característica, la probatio hostiarum o probatio victimae, en la 

que un sacerdote palpaba el bajo vientre de los animales para verificar la presencia o 

ausencia de órganos sexuales y por tanto su idoneidad o no para ser sacrificado a la 

divinidad que correspondiese, acción que está recogida tanto en la literatura -Cic. Leg. 

agr. 2, 93; Plin. NH. 8, 183-, como en la iconografía (Figura 12). 

 
45 Cf. Festo. 373 L, que establece una prohibición para sacrificar animales enteros a Júpiter. 
46 Asimismo, en los capítulos anteriores de ese libro, Columela trata en profundidad sobre la figura del 

buey y su uso como animal de labranza. 

Figura 11. Relieve del Ara Pacis con procesión de víctimas sacrificiales (Reproducido en Delgado 

Delgado 1986b: 90). 



32 

 

 

Por otro lado, es curioso ver que en el 

caso de las deidades femeninas -como 

Juno, Minerva o Victoria-, estas reciben 

indistintamente tanto vaccae como boves 

feminae, dando a entender que serían dos 

denominaciones para un mismo animal, la 

vaca o hembra del toro, sin tener 

lógicamente la importancia de la cuestión 

de la castración, como sí sucede con los 

bóvidos machos. No obstante, podría 

tratarse de una cuestión cronológica. 

Mientras que el término vacca es el 

adoptado en el registro epigráfico hasta el 

reinado de Domiciano, cuando aparece por primera vez la designación bos femina                 

-concretamente, en el año 8647-, que se irá imponiendo en los epígrafes de los siglos 

sucesivos -a excepción de la ya mentada vacca honoraria alba-. 

La prohibición de sacrificar un macho entero a Júpiter, como un toro o un verraco, la 

hace patente Macrobio -Satur. 3, 10, 3.7-, que recoge un testimonio de Ateyo Capitón. 

Este pasaje de los Saturnales es una crítica a Virgilio, puesto que en la Eneida -3, 21- 

narra el sacrificio por parte de Eneas de un toro en honor a Júpiter -“al rey de las alturas 

y de los moradores celestes”-. Otros autores también recogen la prescripción de no 

inmolar un toro a Júpiter, como Servio -Aen. 9, 624; 12, 120- o Isidoro -Etym. 12, 1, 28-. 

No obstante, a Júpiter Lacial sí le era sacrificado un toro48, así como un novillo a Júpiter 

Tarpeyo, como se observa en un poético pasaje de Juvenal -12, 5-14-: 

 

Un poco más allá he dispuesto, destinada a Júpiter Tarpeyo, una víctima que embiste, 

tira de la cuerda tensa y sacude su testuz; es un ternero retozón, maduro ya para las aras 

de los templos y apto para verse rociado con vino puro; es un animal que se avergüenza 

ya de las ubres maternas y que acornea los robles con sus astas incipientes. Si mi 

patrimonio fuera de más altos vuelos y homologable con mi amistad, en tal caso yo tiraría 

de un toro más grande que Híspula49, roncero por su mismo tamaño, no de los que pacen 

en los prados cercanos, sino que por su raza revelaría los fértiles pastos de Clitumno50; su 

pescuezo no desmerecería de los golpes de un fornido victimario. (Trad. Manuel Balasch). 

 

Para finalizar con este capítulo, abordaremos la cuestión clave del consentimiento de 

la víctima que va a ser ofrecida en sacrificio. Prosiguiendo con el primer apartado del 

trabajo, donde se ha tratado el origen del ritual sacrificial, Burkert (2011: 63) habla de la 

ambivalencia de sensaciones que se congregan alrededor del acto sacrificial, por una 

parte, debe obedecer a la voluntad divina, aunque para ello debe superar su inhibición 

ante el acto de matar; por otra, expresa sentimientos de pena y arrepentimiento, pero su 

 
47 CIL VI, 2064. 
48 Cf. infra p. 42. 
49 Despectivamente, mujer obesa. 
50 Río de la región centro itálica de la Umbría, donde pastaban rebaños de toros blancos. 

Figura 12. Escultura romana sita en los Museos 

Vaticanos con escena de probatio hostiarum 

(Reproducido en Goethe 1986: 63). 



33 

 

necesidad superior de matar es más fuerte51. Para salvar esa ansiedad, el hombre generó 

en la Antigüedad una serie de mecanismos, siendo el sacrificio ritual uno de los más 

fuertes, que a su vez se basaba en la idea de que la víctima acudía a su destino último por 

propia voluntad, que no deja de ser la voluntad divina. Sobre el consentimiento de la 

víctima para su sacrificio hay opiniones divergentes respecto a Burkert. Así, Folker van 

Straten (1995: 102) opina que no hay evidencias claras de que los signos de aceptación 

del animal -inclinación de cabeza, arrodillamiento no forzado- sean una formalidad 

especialmente necesaria ni una cuestión ciertamente importante. Por su parte, Bonnechere 

(1998: 380) refuta esta idea, arguyendo que existen numerosos ejemplos en las fuentes 

antiguas que hablan de la necesidad de que la víctima sacrificial exprese su 

consentimiento mediante algún movimiento corporal. Para Georgoudi (2008: 142), en 

consonancia con la idea tradicional de Burkert, la necesidad de consentimiento por parte 

de la víctima viene en relación con el sentimiento de culpabilidad que experimenta el 

hombre y su repugnancia ante el acto de matar, aliviándose así en cierta medida de esa 

carga. Además, comenta un interesante pasaje de Plutarco -Quaest. conv. 8, 8, 3, F-, que 

está enmarcado en una de sus Cuestiones que habla, en este caso, de los pitagóricos52, a 

los que él asimila con “los antiguos”, los cuales consideran que el acto de matar animales 

es sacrílego y contrario a las leyes establecidas, pero que al verse la sociedad en la 

necesidad de practicar el sacrificio sangriento, este busca hacerse con la menor injusticia, 

y es por ello que se presta tanta atención a buscar el consentimiento de la víctima 

(Georgoudi 2008: 146-147). Una circunstancia fundamental relacionada con el 

consentimiento de la víctima sacrificial es su propia voluntad para acudir hasta el altar, 

sin interacción humana, para ser sacrificada. Es la divinidad la que interviene para 

conducir al animal hasta el altar, en un gesto para indicar que quiere recibir el sacrificio53. 

Animales indómitos como toros, se muestran dóciles y aceptan su destino como víctimas 

sacrificiales por decisión divina, no tanto, pues, para aliviar los remordimientos humanos, 

sino para contentar el deseo de los dioses. En efecto, en última instancia, el 

consentimiento viene dado por los dioses (Georgoudi 2008: 151-152). Finalmente, este 

autor (2005: 138) recalca que el tema del sentimiento de culpabilidad del hombre respecto 

al sacrificio animal, que se originó en primer término en Grecia, pasó asimismo al marco 

de la religión romana en los siglos posteriores. 

 

 

 

 

 

 

 

 
51 Para tener una visión sobre la actitud del ser humano hacia los animales en la Antigüedad, cf. Gilhus 

(2006). 
52 Escuela filosófica iniciada por Pitágoras de Samos en el siglo VI a.C., véase la introducción de Eggers 

Lan y Juliá (2008). 
53 Un ejemplo de esto, aunque relativo a la religión griega, en Eliano. Nat. Anim. 10, 50. 



34 

 

Si, después de comprobar todas estas disposiciones relativas a las características y 

consentimiento de la víctima, los sacerdotes decidían que esta no las cumplía con 

adecuación, podía ser sustituida, tal y como afirman Servio -Aen. 8, 641- y Gelio -N.A. 4, 

6, 5-, por otra nueva -succidanea hostia-; y de igual manera sucedía si la primera era 

rechazada por los dioses, o bien esta desarrollaba comportamientos contrarios a los 

buenos augurios, como la huida. No obstante, Servio comenta una serie de prescripciones, 

como que se debía desistir de consumar la ceremonia si se producía un segundo rechazo, 

así como que las víctimas masculinas podían ser sustituidas por femeninas, pero no al 

contrario54. 

 

  

 
54 Para la cuestión de la sustitución de la víctima ofrecida en los sacrificios animales, cf. Capdeville 

(1971). 



35 

 

 

V. FIESTAS ROMANAS CON SACRIFICIO TAURINO 

 

 

 

De entre la gran multitud de festividades propias del calendario religioso romano 

muchas de ellas se fundamentaban en el sacrificio cruento, siendo los bóvidos una de las 

víctimas preferentes en estos rituales, de los que consignamos aquí una buena muestra. 

 

Ludi Taurii 

 

Altheim (1938: 71) refiere el origen de los juegos y sacrificios taurinos ya desde la 

Roma arcaica. Se trataría de los Ludi Taurii, de los cuales Festo -351 M- consigna que 

estaban dedicados a los Di inferi, y que en ellos se inmolaban toros. Su introducción se 

daría bajo Tarquinio el Soberbio para combatir una epidemia que atacaba a las mujeres 

embarazadas y las hacía abortar, la cual se creía proveniente de la carne de los animales 

sacrificados; y probablemente se tomase esta decisión tras la lectura de los libros sibilinos. 

Otro testimonio relativo a estas celebraciones es el de Servio -Aen. 2, 140-, que establece 

su comienzo bajo el reinado de Tarquinio el Soberbio; mientras que Varrón -L.L. 5, 154- 

comenta que los Ludi Taurii se celebraban los días 25 y 26 de junio cada cinco años en el 

Circo Flaminio, localizado en el Campo de Marte. En el año 186 a.C. se celebraron unos 

Ludi Taurii -Liv. 39, 22, 1-, durante dos días per religionis causa. Una extensa inscripción 

encontrada en Ostia -CIL 14, 244- recoge también esta práctica. 

Por su parte, Bayet (1984: 146) apunta que estos juegos mantuvieron las antiguas 

tradiciones de vincular el sacrificio con la caza del animal inmolado, si bien el origen de 

este sacrificio taurino dedicado a las divinidades del inframundo es incierto, o bien puede 

derivar de los ritos griegos, o bien suponer una característica local itálica. De tal manera, 

existe un ritual umbro, referido por partida doble en las Tabulae Iguvinae -Ib 40; VIIa 51- 

consistente en la suelta, captura y sacrificio de unas novillas, lo que indica que estaría 

consagrado a una divinidad femenina -Tursa Jovia-. El rito homólogo para la cultura 

etrusca está presente en la iconografía de un oinochoe de bucchero del siglo VI a.C. 

procedente de Chiusi, donde están representadas imágenes de esta caza; así como en el 

carro de Castel San Mariano, en Perugia, también del siglo VI a.C. (Figura 13). En efecto, 

este autor se decanta por desestimar la hipótesis de la influencia griega en favor de un 

sustrato autóctono. Así pues, el toro 

sería un elemento de culto en la 

península itálica desde tiempos 

pretéritos, en consonancia con la gran 

mayoría de culturas del Mediterráneo 

antiguo, que vieron en este animal un 

importante simbolismo, en oposición 

de otras como el caballo, traídas por 

migraciones de pueblos indoeuropeos 

(Altheim 1938: 74). 

Figura 13. Detalle del carro de Castel San Mariano 

(Reproducido en Cipollone 2011: 28). 



36 

 

A su vez, Marco Simón (2021: 162) comenta la 

posibilidad de que existiese una identidad religiosa 

común entre diversos pueblos itálicos, representada 

precisamente a través de la figura del toro, como se 

aprecia en las acuñaciones monetales realizadas durante 

la guerra social -entre el 91 y el 88 a.C.-, en las cuales 

aparece el toro itálico combatiendo contra la loba romana 

(Figura 14), en una clara alegoría del propio conflicto. 

También existe una moneda55 de esta misma cronología 

en la que hay un toro reclinado sobre un soldado con lanza 

y la leyenda safinium -“samnium”-. No hay que olvidar 

que la propia etimología de Italia56 significa “país de los 

novillos”, que proviene del término umbro vitlu. 

 

Ludi Tarentini – Ludi Saeculares 

 

Marco Simón (2021: 126) habla de la instauración en el 249 a.C. de los Ludi Tarentini, 

que introdujeron el Graeco ritu en honor de las divinidades infernales Dis Pater -Plutón- 

y Proserpina, siendo estos juegos un antecedente de los Ludi Saeculares que estableció 

Augusto para el año 17 a.C. Bayet (1984: 149) trata sobre estos primeros festejos del 249 

a.C., realizados ante un altar al borde del Tíber en un recinto religioso conocido como 

Tarentum, dentro del Campo de Marte, de ahí que su nombramiento haya sido el de Ludi 

Tarentini. Estos juegos estaban dedicadas a las divinidades del inframundo Dis Pater y 

Proserpina, y por dicha condición el altar de los sacrificios estaba dispuesto de manera 

subterránea. Bayet habla de su sustrato etrusco y de su importancia debido a su carácter 

excepcional -en oposición a otro tipo de festividades de tipo ordinario y anual-. No en 

vano, debían celebrarse cada 110 años según los libros sibilinos, haciéndose en tres 

ocasiones en años antes de nuestra era, 249 a.C., 146 a.C. y 17 a.C., y a partir de entonces 

Augusto acometió una reforma de los mismos. Estos juegos tenían una función 

renovadora, ya que se daban una vez por saeculum, el tiempo considerado por los 

romanos -proveniente de los etruscos- necesario para la renovación de la población. En 

estas celebraciones, la víctima sacrificada se quemaba por completo, lo que constituye 

una excepción entre los rituales de este tipo, donde solían repartirse y consumirse las 

distintas piezas (Oria Segura 2008: 199).  Altheim (1938: 72) añade el sacrificio de un 

buey negro y una vaca negra57 en honor a Dis Pater y Proserpina58, atestiguados para los 

primeros Juegos Seculares del 249 a.C., cuya génesis nos hacen llegar Valerio Máximo   

-2, 4, 5- y Zósimo -2, 3, 3-. Altheim relaciona estos sacrificios con el mencionado por 

Flegón de Trales -Mir. 10, B-, que recoge unos versos de los libros sibilinos que hablan 

del sacrificio de un toro negro en honor a Dis Pater. En este mismo pasaje, un poco más 

arriba, Flegón -Mir. 10, A-, recoge otras líneas en las que se establece el sacrificio de “tres 

 
55 Apud Marco Simón (2021: 162). 
56 Cf. Varrón. R.R. 2, 5, 3. 
57 Cf. Apiano. Mitr. 75. 
58 Siguiendo el Graeco ritu, como apunta Scheid (2005a: 99). 

Figura 14. Moneda itálica con 

el toro corneando a la loba 

(https://historiayromaantigua.blog

spot.com/2016/03/la-rebelion-del-

toro-de-italia-contra.html. 

Consultado el 04-09-2024). 

https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html
https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html
https://historiayromaantigua.blogspot.com/2016/03/la-rebelion-del-toro-de-italia-contra.html


37 

 

veces nueve toros”, en el marco de una serie de rituales en honor de las divinidades 

griegas Deméter y Perséfone -Ceres y Proserpina romanas, respectivamente-. Aunque 

ambos se enmarquen dentro de un fragmento con ciertas lagunas resultan interesantes, 

puesto que se trata del único texto que se ha conservado de los libros sibilinos59. 

Hasta la mencionada reforma de Augusto, estos primigenios Ludi Tarentini se habían 

celebrado sólo en dos ocasiones previamente: en el 249 a.C., durante la primera guerra 

púnica, y en el 146 a.C., coincidiendo con el final de los conflictos contra Cartago y 

Grecia (Marco Simón 2021: 210). Así pues, Augusto reinstauró esta celebración de 

función expiatoria en el año 17 a.C. -Suet. Aug. 31-, bajo la denominacion de Ludi 

Saeculares, pues, no en vano, se celebraban cada siglo aproximadamente, debido a los 

motivos expuestos con anterioridad. Estos festejos se desarrollaban en Roma los días 1, 

2 y 3 de junio en el Campo de Marte, había sacrificios diurnos y nocturnos, los cuales 

eran acompañados de una serie de juegos escénicos. Se sacrificaban varios bueyes en 

honor a Júpiter en el amanecer del día 1 de junio, en el Capitolio, y allí mismo se hacía 

lo propio con una vaca el día 2 en honor a Juno (Scheid 2005a: 98). El día 1, tras los 

sacrificios a Júpiter, se llevaban a cabo unas representaciones escénicas en un teatro 

situado a orillas del Tíber. 

Un vasto epígrafe -CIL VI, 877- sito en la propia ciudad de Roma da cuenta del 

desarrollo de estas celebraciones del año 17 a.C., que incluyeron el sacrificio de un buey 

-bove mare- por el propio emperador Augusto en las calendas de junio en la colina del 

Palatino en honor de Júpiter Óptimo Máximo; así como de una vaca -bove femina- 

dedicada a la diosa Juno, inmolada por Agripa durante la segunda jornada. En efecto, 

siguiendo la ancestral costumbre romana, se sacrifica un animal macho para la divinidad 

masculina y una hembra para la femenina. Para los rituales del año 204 d.C., de época 

notablemente más tardía, una inscripción -CIL VI, 32326- nos permite reconstruir la 

secuencia sacrificial dedicada a Júpiter, cuyo elemento central es la immolatio de sendos 

bueyes hermosos -bovum pulchrorum-. De manera previa a la realización del sacrificio, 

el oficiante consagraba a los bueyes cortándoles un pelo de la frente, siguiendo un rito de 

purificación de la víctima de origen griego (Scheid 2005a: 104). Posteriormente, el 

sacerdote entonaba una plegaria en aras de propiciar a las víctimas para el sacrificio, y, 

tras este, se examinaban las vísceras60. Scheid (2005a: 105) recalca la particularidad que 

tenía este ritual dedicado a Júpiter y protagonizado por bóvidos, que por su complejidad 

y excepcionalidad lo acercaba al sacrificio de tipo griego más que al habitual romano, al 

incluir elementos como la ofrenda de coronas -mencionada únicamente para el ámbito 

romano en este sacrificio- o el uniforme de los oferentes -con una túnica adornada con 

flecos y la cabeza al descubierto-. Asimismo, en la segunda jornada, Geta, hijo del 

emperador Septimio Severo, sacrificó una vaca blanca -vaccam albam- en honor a la 

diosa Juno según el rito griego. 

 

 

 
59 Cf. North (2000), que además data este último ritual no antes del siglo III a.C., cuando arribó este 

culto a Roma. Para una edición en español sobre la obra de Flegón de Trales, cf. Gómez Espelosín (1996: 

165-195). 
60 Habitualmente recogidas en latín como exta, aunque este epígrafe lo hace como splanchna. 



38 

 

Parilia 

 

Se celebraban el 21 de abril en honor de la divinidad Pales -de ahí que fuesen 

asimismo conocidas como Palilia- para favorecer la protección del ganado ovino. Se 

trataba, en definitiva, de una festividad de pastores para la purificación de sus rebaños. 

Su origen se pierde en una antigüedad remota, y los propios romanos la consideraban una 

festividad anterior a la fundación de la ciudad por Rómulo (Bayet 1984: 88). De hecho, 

su solera era tal que la fecha escogida para la fundación de Roma fue el propio 21 de abril, 

día de estas celebraciones, siendo una manera de sacralizar a la urbe. Bayet (1984: 89) 

establece que las Parilia eran un complejo conjunto mágico en el que participaban el 

ganado mayor y la agricultura, y que formaban parte de la estructura de los ritos de 

propiciación agraria del año litúrgico romano. Su relación con otras festividades como el 

October Equus y las Fordicidia la reviste de un carácter especial de magia de fecundidad 

que vincula el conjunto. El poeta Ovidio -Fast. 4, 721-782- hace una sugerente 

descripción del desarrollo de las Parilia: 

 

Pasó la Noche y surge la Aurora. De Pariles me inquieren. No en vano me inquieren, si 

me ayuda fértil Pales. Fértil Pales, ayuda a quien pastoriles ritos celebra ya que cuento tus 

fiestas con un deber piadoso. Yo por cierto rastrojos de habas y de becerro cenizas, castos 

februa, seguido llevé con plena mano. Yo por cierto tres veces salté las flamas puestas en 

orden, y mi húmedo laurel aguas envió estilantes. Se conmovió la diosa y a mi obra ayuda. 

Sal de los diques, oh popa; ya mis velas sus vientos tienen. Ve, pueblo, llega al sahumerio 

del ara virgínea; Vesta lo dará, puro serás por don de Vesta. Será sangre equina y rescoldos 

de becerro el sahumerio, tercer objeto, inane tallo del haba dura. Lustra, pastor, hartas 

ovejas hacia primeros crepúsculos: antes la onda se esparza, y barra la vara el suelo, 

decórense los rediles con frondas y ramos clavados, y larga corona las puertas ornadas 

cubra. Del vivo azufre prodúzcanse los humos cerúleos y la oveja tocada de humoso 

azufre bale. Machos olivos incendia, teas y hierbas sabinas, y ardido laurel crepite a mitad 

del fuego. Y a pasteles de mijo siga cestilla de mijo: diosa agreste ante todo por tal manjar 

se alegra. Junta a sus viandas vasija de ordeña, y, cortadas las viandas a silvícola Pales 

ruega con leche tibia. “Al par -di- por mi hato vela y por mayorales del hato: huya de mis 

establos el repulsivo daño. Si apacenté en sagrado, o me senté bajo un árbol- sagrado, y 

pastos de las tumbas comió ignorante oveja: si penetré a un bosque vedado o las Ninfas 

huyeron de nuestros ojos y el semicabro dios: si un bosque sacro mi hoz despojó de rama 

tupida, de donde di cesta de fronda a mi oveja enferma: da venia a mi culpa; y, mientras 

granizaba, no me obste haber puesto el rebaño bajo un agreste templo: ni haber turbado 

un lago me dañe. Perdón dadme, Ninfas, si pezuña movida oscureció las aguas. Tú, diosa, 

por mí, a las fuentes y de las fuentes a númenes; tú a los dioses dispersos por todo el 

bosque aplaca. Ni a Dríadas, ni vea yo los baños de Diana, ni a Fauno, cuando los 

barbechos al mediodía oprime. Lejos lanza enfermedades; estén sanos hombres y greyes, 

sanos también, próvida turba, guardianes perros. Ni yo haga volver muchos menos, que 

los que fueron al alba ni gima trayendo la piel arrancada al lobo. Que el hambre inicua se 

ausente: sobrevivan hierbas y frondas, aguas que se beban y que los miembros laven. Que 

ubres plenas oprima, tráigame bronces el queo y a líquido suero den paso los mimbres 

ralos. Sea lascivo el carnero, concebidas semillas su cónyuge dé a luz, y en mi establo 

muchas ovejas haya. Crezca una lana que a ningunas doncellas moleste, muelle y apta 



39 

 

cuanto se quiera a las manos tiernas. Lo que ruego, suceda, y yo haré para el año siguiente 

grandes panes a Pales, dueña de los pastores”. Diosa con esto ha de aplacarse: tú esto di, 

vuelto hacia el orto, cuatro veces y en fresca brisa tus manos limpia. Como en crátera, es 

lícito entonces que en cercana escudilla bebas leche nívea y purpurino arrope. Y luego 

entre ardientes acervos de crepitante rastrojo transporta con rápido pie tus activos 

miembros (Trad. José Quiñones Melgoza). 

 

En este festival se utilizaba la ceniza resultante de la incineración de los fetos 

extraídos, bajo supervisión de las vestales, a treinta vacas preñadas -representando a las 

treinta tribus romanas- sacrificadas en los Fordicidia -15 de abril-, festividad que, a su 

vez, propiciaba la reproducción del ganado bovino (Marco Simón 2021: 88). Mediante 

un proceso de magia simpática la fertilidad de esas vacas preñadas sacrificadas debía 

pasar a los campos y al ganado a través de esta ceniza de fecundas propiedades. La ceniza 

de los becerros nonatos sacrificados en las Fordicidia se juntaba con la sangre del October 

Equus61 para conformar un suffimen62. Esta mezcla se arrojaba a las llamas en un proceso 

de lustratio, es decir, con objeto purificador. Bayet (1984: 89 y ss.) lo considera una 

introducción posterior, ya que en origen esta fiesta emanaría de un grupo en el que 

predominaría la cría del ganado ovino, destino de los ritos de purificación, y en cambio 

estos añadidos denotarían una población más extensa y articulada y una economía 

compleja, donde ahora la fecundidad sería más importante que la simple protección. 

 

Fordicidia 

 

Estas fiestas se celebraban el 15 de abril y estaban dedicadas a la diosa Tellus, 

protectora de la Tierra, en aras de proteger los campos y los rebaños. Cada tribu 

sacrificaba una serie de vacas preñadas -fordae boves- en su propio lugar de culto, además 

de otras en el Capitolio (Bayet 1984: 91). Ovidio -Fast. 4, 629-676- y Varrón -L.L. 6, 15- 

describen este ritual. Ovidio también relata su origen, remontándose a la Roma de Numa, 

a quien Fauno le había revelado mediante uno de sus oráculos este remedio para acabar 

con un periodo de pobreza. La sangre de las vacas preñadas sacrificadas debía regar el 

suelo para fertilizarlo. Flores Arroyuelo (1996: 93-94) ofrece una visión sobre esta 

ceremonia: 

 

El ganado bovino, en sus diversas variantes de raza y edad, pasó a ser considerado, 

tanto por su relación con los dioses como por su valor simbólico de energía y poder 

fecundante, y junto a ello, también, por su valor material, como los animales que debían 

ser sacrificados a los dioses mayores como Júpiter, o en ocasiones importantes, como en 

las fiestas del ciclo agrario en que se desarrollaban ritos de fecundidad de las fiestas 

Fordicidia, de Forda u Horda, que en lenguaje rústico significaba “vaca preñada”, y que 

se celebraban el 13 de abril, y según otros calendarios el día 15 en honor a Tellus. (…) 

 
61 Caballo que se sacrificaba el 15 de octubre en honor a Marte, siendo escogido de entre los ganadores 

de una carrera celebrada en el Campo de Marte. Era el único caballo que se daba en sacrificio en la religión 

romana (Bennett Pascal: 1981). Cf., asimismo, Polibio. 12, 4b; Plutarco. Cuest. Rom. 97. 
62 Mejunje mencionado por Ovidio. Fast. 4, 734. 



40 

 

Así encontramos la leyenda que nos muestra cómo la ninfa Egeria, oráculo de Faunus, 

reveló a Numa el secreto para poner fin a años de penuria y pobreza, consistente en el 

sacrificio de una vaca preñada cuya sangre debía regar la tierra para fertilizarla. Este se 

llevaba a cabo en una de las treinta curias en que estaba dividida Roma, y en una época 

como era la primavera en que los rebaños estaban preñados y en la tierra germinaban las 

semillas, y en un acto que podemos comprender como mágico por el que “a la tierra 

fecunda se le ofrecía una víctima fecunda”, en una ceremonia que se celebraba con gran 

solemnidad en el Capitolio o ciudadela de Júpiter, con los pontífices como oficiantes en 

la primera parte en que se llevaba a cabo la inmolación del animal y la extracción del 

ternero de las entrañas maternas que, mientras se celebraba el banquete por los fieles en 

que se comían los trozos de la carne cocida del animal, era ofrecido a las vestales para que 

en una segunda parte, la de mayor edad de entre ellas, lo quemase en el hogar del templo 

de Vesta hasta reducirlo a cenizas para, a continuación, mezclarlas con la sangre reseca 

del caballo sacrificado en las fiestas del October Equus, y con las cenizas del tallo vacío 

del haba o de otros vegetales, y así para obtener un producto llamado suffimen que era 

empleado para fumigar al pueblo que acudía a celebrar las Parilia o Palilia. 

 

El sacrificio de hembras preñadas era habitual en los ritos de la religión romana, véase 

Tácito -Ann. 15, 47- o Plutarco -Num. 12, 3-, que habla de esta práctica en vacas preñadas 

para permitir que se casase una viuda que llevase menos de diez meses en esa condición. 

 

 

Ambarvalia - Amburbium 

 

También existían las Ambarvalia -celebradas el 29 de mayo-, rituales de la 

purificación de los campos, en el cual se llevaban a cabo suovetaurilia, y donde 

previamente las tres víctimas animales procesionaban alrededor de los cultivos en un 

ritual de carácter profiláctico para promover el crecimiento de las cosechas (Marco Simón 

2021: 128). Esta fiesta ha sido recogida por varios autores clásicos como Virgilio -Georg. 

1, 338-346-, Estrabón -5, 3, 2- o Tibulo -2, 1, 1-27-, que lo hace en el siguiente pasaje: 

 

Todos los presentes guarden silencio: purificamos mieses y campos, según el rito 

transmitido desde nuestros lejanos abuelos. Baco, ven y que cuelgue de tus cuernos uva 

madura. Y ciñe tus sienes de espigas, Ceres. En día festivo descanse la tierra, descanse el 

labrador y, colgado el arado, cese el duro trabajo. Desatad las coyundas de los yugos: 

ahora junto a pesebres repletos deben estar los bueyes con su testuz coronada de flores. 

Cúmplanse todas las prácticas religiosas en honor del dios. Ninguna mujer ose echar mano 

a la tarea de la lana que tiene por hilar. A vosotros también os mando alejaros; apártese de 

los altares aquel al que anoche gozos le ofreció Venus. La castidad agrada a los dioses: 

con vestido puro venid y con manos puras tomad agua de la fuente. Observad cómo acude 

a los altares resplandecientes el cordero consagrado y detrás la gente de blanco, ceñidos 

sus cabellos de olivo. Dioses de mis antepasados, purificamos los campos, purificamos a 

los campesinos. Vosotros apartad desgracias de nuestros linderos. Que el sembrado no 

frustre su cosecha con malas hierbas, no se asuste la cordera, siempre rezagada, de los 

veloces lobos. Entonces, vestido de limpio el labrador y confiando en sus campos 

colmados, echará gruesos leños a la hoguera ardiente, y el tropel de esclavos, buena señal 



41 

 

de un colono opulento, jugará y, delante, construirá cabañas de ramas. Mis preces serán 

escuchadas; ¿No ves cómo en las propicias entrañas la fibra mensajera señala unos dioses 

apacibles? (Trad. Arturo Soler Ruiz) 

 

En relación a este ritual, Scullard (1981: 82-83) habla del Amburbium, una celebración 

enmarcada en las Feriae Conceptivae, fiestas móviles que estaban relacionadas con el 

mundo agrario. El Amburbium -cuya etimología procede de ambio, “dar vueltas”, y urbs, 

“ciudad”- se llevaba a cabo un día en el mes de febrero y consistía en la procesión 

alrededor de la ciudad, siguiendo el trazado del pomerium, llevando los ciudadanos 

consigo las víctimas animales que iban a ser inmoladas, probablemente una suovetaurilia, 

debido a su carácter de lustratio y su similitud con las Ambarvalia, y que finalmente 

concluía con el sacrificio de un toro63. Aunque el 29 de mayo se celebraban tanto las 

Ambarvalia como los sacrificios a Dea Dia por los fratres arvales, se trataba de rituales 

distintos aunque coincidiesen en la misma fecha y tuviesen un desarrollo relativamente 

similar (Scullard 1981: 124). Esta procesión lustral tiene similitud con otros rituales 

religiosos antiguos, como el consignado para la ciudad de Iguvium, e incluso con otro 

propio de la India antigua, en el que una vaca hacia una circunvalación en torno a la casa 

(Dumézil 1987: 230, n. 41). 

 

Census 

 

El censo de la población tenía una importancia esencial en la identidad romana, era 

fundamentalmente una ceremonia religiosa con unas especiales connotaciones sociales, 

ya que conllevaba la división de la población en sectores competitivos, lo que permitía 

evitar coaliciones internas y mantener la jerarquía y el orden (Hopkins 1991: 487). Como 

apunta Marco Simón (2015: 19), la vida religiosa de todo romano comenzaba de la misma 

manera, con su inclusión en el registro de los ciudadanos, el cual se realizaba, por parte 

del colegio de los censores, tras la toma de los auspicios y se culminaba con la práctica 

de suovetaurilia64; y con anterioridad a esta las tres víctimas sacrificiales procesionaban 

alrededor -circumambulatio- de los propios ciudadanos romanos (Marco Simón 2021: 

155). El periodo de cinco años entre censos era conocido como lustrum, que significa 

literalmente “purificación”, y que ha derivado en el término “lustro” actual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
63 Lucano -Fars. 1, 592-638- desarrolla este ritual realizado en la ciudad de Roma en el año 49 a.C. 

ante la inminente llegada de César desde la Galia. Según aquel, el examen de las entrañas del toro inmolado 

vaticinaba inminentes desgracias y conflictos. 
64 Liv. 2, 44, 2. 



42 

 

Feriae Latinae 

 

Constituían rituales anuales celebrados por la Liga Latina en honor de Júpiter Lacial 

en su santuario de la cima del monte Albano, cercano a la ciudad de Roma, desde donde 

se desplazaban los celebrantes por la sacra via (Marco Simón 2021: 156). Cada una de 

las cuarenta y siete ciudades latinas hacia una aportación a los sacrificios comunes en 

honor de Júpiter Lacial, y todas sacrificaban en común un toro, recibiendo cada una de 

ellas su parte correspondiente, y, de hecho, el estatus de cada ciudad venía dado por el 

orden en que recibía dicha parte, y la calidad de la misma; así pues, los principes son los 

que reciben primero en el reparto, puesto que el término particeps, está asociado en 

algunos textos65 a la partición sacrificial (Marco Simón 2015: 21). Los cónsules romanos 

dirigían estos rituales, lo que era fundamental para su carrera, ya que no podían ejercer 

dicho puesto sin antes haber presidido esta ceremonia. Este rito está consignado por 

Arnobio -A.N. 2, 68, 1-, mientras que, por su parte, Juvenal -8, 156-, recoge el sacrificio 

de un novillo rojo a Júpiter Lacial66. No obstante, la referencia literaria más completa es 

la de Dionisio de Halicarnaso -4, 4967-, la mejor para conocer estas Feriae Latinae: 

 

Con el propósito de que los tratados con las ciudades se mantuvieran perpetuamente, 

Tarquinio decidió establecer un templo común para los romanos, latinos, hérnicos y para 

los volscos que habían entrado en la alianza, con el fin de que cada año se reunieran en el 

lugar fijado y allí celebraran una fiesta, comieran juntos y participaran en sacrificios 

comunitarios. Como todos aceptaron la resolución con satisfacción, fijó como lugar para 

celebrar la reunión un monte elevado situado aproximadamente en el centro de los 

pueblos, monte que se levanta sobre la ciudad de los albanos. Estableció por ley que allí, 

todos los años, se celebraran fiestas, hicieran una tregua, ofrecieran sacrificios 

comunitarios al llamado Júpiter Lacial y celebraran banquetes en común. Fijó también lo 

que cada ciudad debía aportar para los sacrificios y la parte que cada una debería recibir. 

Las ciudades que tomaban parte en la fiesta y en los sacrificios eran cuarenta y siete. Los 

romanos han seguido celebrando estas fiestas y sacrificios hasta nuestros días con el 

nombre de Fiestas Latinas, y las ciudades participantes llevan, unas, corderos; otras, 

quesos; otras, una determinada cantidad de leche, y otras, alguna ofrenda del mismo tipo; 

y de un toro que todas sacrifican en común, cada ciudad toma la parte que le está fijada. 

Los sacrificios se realizan en nombre de todos, y son los romanos los que los dirigen. 

(Trad. Almudena Alonso y Carmen Seco). 

 

Ver sacrum 

 

La primavera sagrada -cuyos estudios más completos son los de Caro Roldán (2000) 

y Franchini (2020)- era un ritual de los pueblos itálicos que se daba en tiempos de presión 

demográfica y que consistía en la consagración a la divinidad de todos los seres vivos 

nacidos en ese mismo año, para lo cual los animales eran sacrificados y los hombres 

 
65 Como Liv. 10, 38, 9. 
66 Como apunta Mantzilas (2016: nota 112), el sacrificio de bóvidos de color rojo está presente en otras 

culturas antiguas, como la griega -Plut. Is. et Os. 31- o la hebrea -Números 19, 1-10-. 
67 También hace otra mención sobre ellas en 6, 95, 3-4. 



43 

 

expulsados cuando cumplieran la edad adulta. Estrabón -5, 4, 12- narra este rito realizado 

por los sabinos, en el cual los emigrados fueron guiados por un toro y se establecieron en 

el lugar en el que el animal se echó, para después sacrificarlo al dios Marte, y levantar su 

capital, a la que llamarían Bovianum, en recuerdo del animal que les había conducido 

hasta allí: 

 

Respecto a los samnitas existe también una tradición semejante, según la cual, los 

sabinos, que estaban en guerra con los umbros desde hacía tiempo, hicieron votos, como 

algunos griegos, de consagrar a la divinidad la producción de todo el año, y, una vez 

consiguieron la victoria, una parte la ofrecieron en sacrificio, y la otra la consagraron. Mas 

como se produjo una falta de frutos, se dijo que se debía consagrar también a los hijos. 

Éstos, en cumplimiento de este mandato, a los niños que nacieron entonces los entregaron 

como ofrenda a Ares y, cuando alcanzaron la edad adulta los enviaron a una colonia, 

guiados por un toro. Ya en el país de los opicos68 (que, por entonces, vivían en pequeñas 

aldeas), después de que el toro se durmió, tras haber expulsado a aquellos, se establecieron 

allí mismo y, siguiendo la sentencia del oráculo, degollaron al toro como ofrenda para 

Ares que se lo había entregado como guía (Trad. José Vela Tejada y Jesús Gracia Artal). 

 

Su práctica fue decayendo durante la república, y el último rito de estas características 

registrado se dio durante la segunda guerra púnica tras las derrotas romanas en sendas 

batallas del Lago Trasimeno -217 a.C.- y de Cannas -216 a.C.-, conflicto en el que, de 

hecho, se produjeron otras excepciones de carácter religioso, como la consulta de los 

libros sibilinos, o la adopción de la diosa frigia Cibeles bajo la advocación de Mater 

Magna. Tito Livio aporta los detalles de esta última primavera sagrada, que fue ordenada 

en el 217 a.C. -Liv. 22, 9, 10-10, 7-, con ocasión del segundo nombramiento como 

dictator de Quinto Fabio Máximo69, que tomó grandes medidas religiosas para solventar 

la situación de Roma en la guerra, incluyendo, además del ver sacrum, el sacrificio de 

“trescientos bueyes a Júpiter, y a muchos otros dioses bueyes blancos y demás víctimas.” 

-Liv. 22, 10, 7-; y consumada en el 195 a.C. -Liv. 33, 44, 1-3-. 

 

Pompa Circensis 

 

Se trata de procesiones que se realizaban antes de comenzar los juegos, de las que 

Dionisio de Halicarnaso -7, 72, 1-73, 3- hace un amplio retrato, y en las que además se 

incluía el sacrificio de unos bueyes, del que el mismo autor realiza una detallada 

descripción  

En relación a esta, cabe mencionar otra celebración importante en Roma como era el 

triunfo, el regreso victorioso de un general, normalmente un cónsul, a la urbe, la cual 

culminaba con el sacrificio de un toro en honor a Júpiter70 (Marco Simón 2021: 131). Un 

ejemplo de esta ceremonia es el sacrificio por parte del propio Pompeyo en el 61 a.C. de 

toros blancos en honor a Júpiter Óptimo Máximo en la que fue su tercera ceremonia de 

 
68 Se trata de los oscos, pueblo del sur de la península itálica. 
69 También hay una breve noticia en la Vita que le dedicó Plutarco -Fab. Max. 4, 6-. 
70 Cf. Flavio Josefo. BJ 7, 155. 



44 

 

triunfo en Roma, en este caso tras las victoriosas campañas orientales71 (Marco Simón 

2021: 20). 

 

Fratres Arvales 

 

Se trataba de un colegio sacerdotal de origen arcaico conformado por doce miembros 

reclutados entre los senadores, que celebraba tres días de fiestas en honor de Dea Dia, 

deidad protectora de la tierra y las cosechas. Oria Segura (2008: 196) consigna los 

sacrificios llevados a cabo en estas celebraciones, tras su reforma por Augusto, que 

incluyen, entre otros, el de un buey a Júpiter Óptimo Máximo -en dos ocasiones-, otro 

buey en honor del divino Augusto -la misma ofrenda que al dios-, y vacas a Dea Dia, la 

divina Augusta72, y dos más sacrificadas en el Ara Pacis y en el ara de la Providencia 

Augusta. Los fratres arvales eran los encargados del culto a esta divinidad, cuyas fiestas 

tenían lugar durante tres días, estando el primero y el tercero reservados para ofrendas de 

incienso y vino en la ciudad de Roma, y siendo el segundo de ellos -el día 29 de mayo- el 

de mayor importancia, realizando sacrificios cruentos en el bosque sagrado de la diosa. 

En esa segunda jornada se comenzaba inmolando dos cerdos y una vacca honoraria 

alba73. Se trataba de unos sacrificios de carácter expiatorio previos a penetrar en el lucus, 

espacio sagrado de la divinidad, y que a veces podían incluir una suovetaurilia maiora en 

honor a Marte74. Ya en el lucus se desarrollaban otros sacrificios dedicados a multitud de 

divinidades, siendo la principal de ellas Dea Dia, que recibía la muerte de una bos femina. 

Por último, los fratres se desplazaban al Caesareum, donde inmolaban un taurus auratus 

al Genius imperatoris (Delgado Delgado 2016: 985). 

El historiador John Scheid (2005a: 23 y ss.) ha estudiado en profundidad el 

funcionamiento de este colegio sacerdotal y de los sacrificios que dedicaban a Dea Dia. 

Estaríamos ante un ritual público siguiendo el rito romano y realizado en la propia urbe, 

consistente en un sacrificio anual que se extendía durante tres jornadas. El primer día se 

celebraba un sacrificio incruento consistente en ofrendas y libaciones. La segunda jornada 

era la consagrada a los sacrificios cruentos, tanto en un altar situado en el bosque sagrado 

-lucus- de la diosa, como en el circo colindante al mismo -en un fuego provisional, al no 

disponer de altar-, ambos en las inmediaciones de la ciudad de Roma. Primero se 

sacrificaban en el lucus dos cerdas -víctimas expiatorias para acreditar la buena fe de los 

sacerdotes que iban a realizar las ceremonias-, luego una vaca en honor de los arvales en 

el circo, y después una oveja en el lucus, de las cuales se examinaban las vísceras -exta-, 

siendo una de las partes esenciales del ritual sacrificial romano75, y finalmente se 

realizaban una serie de ofrendas alimenticias y se consumía la carne. 

Scheid (2005a: 294) recoge una inscripción -CIL VI, 2080- del 29 de mayo del 120, 

relativa al segundo día de los sacrificios en honor de Dea Dia, que incluyen la inmolación 

de una vaca blanca -vaccam albam- dedicada a dicha diosa, en el bosque sagrado, además 

 
71 Cf. Apiano. Mitr. 116 
72 Livia Drusila, tercera esposa de Augusto. 
73 CIL VI, 2065; CIL VI, 2071; CIL VI, 2080; entre otras. 
74 CIL VI, 2099; CIL VI, 2104; CIL VI, 39443; entre otras. 
75 Cf. Plut. Marc. 5, 5; Val. Max. 1, 1, 4; Liv. 26, 23, 8. 



45 

 

de dos cerdas y una oveja. También lo hace otro epígrafe posterior -CIL VI, 2114-, del 29 

de mayo del 240, que menciona el sacrificio de una vaca en honor a esta. Diferentes 

epígrafes similares recogen diversos sacrificios expiatorios realizados en el santuario de 

la divinidad, como uno -CIL VI, 2099- que recoge la relación de animales sacrificados en 

dos rituales expiatorios en el 183 d.C., realizados en el marco de un trabajo de reparación 

del templo de Dea Dia, uno por el comienzo del mismo y otro por su finalización, 

incluyendo cada uno de ellos, entre otros, una suovetaurilia de animales adultos y dos 

vacas en honor a esta diosa. También se sacrifica un toro, una víctima mayor, en honor 

del genio imperial en el Cesareum, un templo adyacente al de aquella (Scheid 2005a: 64). 

Otro epígrafe muy similar -CIL VI, 2107- referente a un sacrificio expiatorio, en este caso 

del año 224 d.C., consigna una suovetaurilia de víctimas mayores, la inmolación de dos 

vacas a Dea Dia y de un toro de cuernos dorados -taurum auratum- al genio del 

emperador Severo Alejandro; mismo ofrecimiento que el hecho a Gordiano en el 240 -

CIL VI, 39443-, que refiere la realización de una suovetaurilia, y del sacrificio de bovem 

feminas auro. 

 

Ludi Apollinares 

 

Scullard (1981:159-160) habla de la institución de los Ludi Apollinares en el año 212 

a.C., en el contexto de dificultades para la república durante la segunda guerra púnica, 

por lo cual se consultaron los libros sibilinos y se procedió a instaurar estos juegos en 

honor a Apolo, una de las divinidades más antiguas y eminentes que los romanos habían 

adoptado del mundo griego. Esta celebración se comenzó a desarrollar de manera anual 

el 13 de julio, aunque a finales del periodo republicano su importancia la llevó a 

extenderse durante una semana, del 6 al 13 de julio. En ella se llevaba a cabo el sacrificio, 

según el rito griego, de un buey a Apolo y una vaca a Latona, además de dos cabras 

blancas, todos ellos con los cuernos dorados76. 

Asimismo, cabe mencionar que el propio Scullard (1981: 168) consigna el sacrificio 

de un toro a Neptuno en las Neptunalia, celebradas en Roma el 23 de julio, y recalca que 

esta divinidad era la única a la que se debía inmolar un toro como ofrenda, junto a Marte 

y Apolo -al contrario que otras como Júpiter, que recibe un buey, o las femeninas, que lo 

hacen con vacas-. 

 

Spolia opima 

 

Dumézil (1987: 178-179) habla de los spolia opima, ceremonia de la Roma arcaica 

consistente en que un general vencedor despojaba de sus triunfos a su rival tras el combate 

entre ambos. Dumézil presenta las dos variantes de esta celebración que nos han sido 

transmitidas por las fuentes, la primera, relatada por Propercio -4, 10- consiste en la 

dedicación a Júpiter Feretrio77 de los spolia opima, hecho que únicamente se habría 

 
76 Liv. 25, 12, 13; 27, 23, 5. Macrobio. Satur. 1, 17, 25-29. Fest. 23 L. 
77 Advocación de la divinidad, a la cual se le consagró el primer templo de la ciudad de Roma -Liv. 1, 

10, 6-, donde se llevaban los spolia opima. Para las distintas tesis sobre su etimología, cf. Riesco Álvarez 

(1992: 25, nota 1). 



46 

 

producido tres veces en la historia de la república -victoria de Rómulo sobre Acrón78, de 

Aulo Cornelio Coso79 ante Lars Tolumnio80, y Marco Claudio Marcelo81 sobre 

Viridómaro82-; mientras que la segunda, recogida por Festo -302 L-, establece tres tipos 

de spolia, la primera dedicada a Júpiter Feretrio, y en la cual se sacrifica un buey -bos 

mas- en nombre del estado a dicha deidad; la segunda en honor a Marte, donde se realiza 

una solitaurilia83; y la tercera a Jano Quirino, que recibe un cordero. 

 
78 Rey de la ciudad de Caenina, en el Lacio arcaico. Cf. Liv. 1, 10, 4-7; DH. 2, 33. 
79 Cónsul en el año 428 a.C. 
80 Rey de la ciudad etrusca de Veyes, derrotado por Coso en el 428 a.C. Cf. Liv. 4, 20. 
81 General romano que lideró los ejércitos en la segunda guerra púnica. Plutarco -Vit. Marc. 6, 12- 

también recoge un pasaje sobre la consagración de los spolia opima a Júpiter Feretrio. 
82 O Britomarto, jefe de las tribus galas de los ínsubros y los gaesatae, que fue vencido por Marcelo en 

el 222 a.C. 
83 Referida así por Festo, no es otra cosa sino unos suovetaurilia. 



47 

 

VI. CONCLUSIONES 

 

 

 

A lo largo de este trabajo hemos intentado ir desgranando las claves del sacrificio 

cruento como ritual fundamental dentro de la religión romana, y especialmente la acción 

clave que resultaba la inmolación de bóvidos para lograr una serie de fines u objetivos 

para con las divinidades. Así, partíamos al comienzo del presente estudio de la base de 

que el toro era una figura de culto capital en las religiones de la Antigüedad, y nuestra 

investigación nos lleva a afirmar que de la misma era su importancia en la religión de los 

romanos, al ser víctima escogida para ser ofrendada a grandes dioses del panteón -como 

Júpiter o Marte- y protagonista en celebraciones que marcaban la vida de la sociedad de 

Roma -siendo quizá el census una de las más destacadas-. Por tanto, el sacrificio taurino 

no es una característica ni mucho menos exclusiva del mundo latino, sino que tiene un 

fuerte sustrato en sus culturas precedentes más cercanas como son la etrusca y la griega. 

Sendas civilizaciones realizaron, pues, el rito de sacrificar bóvidos a sus dioses, y la 

romana toma elementos de ambas. Por una parte, la religión griega es la gran impulsora 

del sacrificio cruento, que es una de las piedras angulares de su sistema de creencias, 

basado en la buena observación y ejecución de los rituales; mientras que los etruscos 

dotaron al toro de una interesante significación religiosa: aunque en origen estaba 

vinculado a la caza, esta se fue ritualizando hasta adquirir esa condición sacra. 

Otra de las conclusiones que se pueden afirmar respecto al sacrificio de bóvidos en 

Roma es que su realización era una competencia principal de la religión estatal, puesto 

que por su elevado coste sólo podía ser esencialmente sufragado por los poderes públicos, 

o bien quizá por algún evergeta ocasional, pero en todo caso nunca por el ciudadano 

medio, por lo que no formaba parte en ningún caso de la religión privada sino de las 

grandes ceremonias públicas, lo que también refuerza su primacía como víctima 

predilecta de los dioses. En este sentido, el toro está presente desde los cimientos 

religiosos de la sociedad romana, inclusive desde la fundación mítica de la propia ciudad 

de Roma, con el trazado del pomerium sagrado que sentaría los límites de la nueva urbe 

llamada a ser el centro del mundo durante centurias, así como de los nuevos 

establecimientos coloniales, sacrificando bóvidos en los lugares de asentamiento para 

sacralizar en lugar mediante rituales de antigua tradición como el ver sacrum. Asimismo, 

también ocupa un lugar destacado en la conformación de la identidad común entre las 

poblaciones itálicas, cuyo principal ritual de agregación arcaico eran las Feriae Latinae, 

cuando todas ellas se reunían en la cima del monte Albano para sacrificar un toro en 

común y repartirse la carne de la víctima. Tal era su importancia que los futuros cónsules 

no podían ejercer como tales hasta que no hubiesen presidido esta ceremonia de 

inmolación del toro, de igual manera que los ciudadanos romanos no lo eran hasta que no 

se hubiese consumado la celebración del census, cuyo ritual fundamental eran unos 

suovetaurilia, después de que las víctimas hubiesen purificado la ciudad y sus habitantes 

tras procesionar alrededor de ellos, y cuya práctica servía además para estructurar la 

sociedad y dividirla sectorialmente. 



48 

 

Aprovechando la mención de una ceremonia de suovetaurilia, cabe detenerse un 

momento en ella, puesto que se trata de un ritual de lustratio esencial en la religión 

romana, siendo uno de los sacrificios múltiples habituales no sólo en aquella sino en las 

religiones del mundo antiguo, y cuya génesis se puede encontrar tanto el mundo itálico 

como griego. Pero lo más destacado de este es que era un rito de purificación que no sólo 

tenía una función agraria -aunque en origen estuviese vinculada a la preservación de los 

campos y las cosechas-, sino que también era válido para proteger las ciudades, las 

personas y hasta los ejércitos. Esta importancia del ritual de los suovetaurilia se hace 

patente en las fuentes literarias, donde está recogido con asiduidad y por una notable 

diversidad de autores; así como en la iconografía, siendo un rito representado 

habitualmente en relieves, algunos de notable relevancia política e ideológica, como las 

columnas de triunfo de Marco Aurelio y Trajano. 

Otra de las cuestiones en la que más nos hemos detenido en este trabajo es la de las 

características que debía reunir la víctima para ser ofrecida en sacrificio a los dioses, 

puesto que estos exigían una serie de condiciones de incuestionable cumplimiento. En 

efecto, cada deidad tenía sus propias prescripciones, aunque a grandes rasgos seguían 

unas normas generales similares: en cuanto al color, blanco para las divinidades 

celestiales y oscuro para las infernales; para la edad, adultos para los dioses mayores y 

lactantes para los menores; y respecto al sexo, machos para las masculinas y hembras 

para las femeninas; mientras que la distinción entre castrados y enteros en víctimas macho 

es más difusa y depende de cada caso en concreto. Lo que sí es seguro que todos los 

animales ofrecidos en sacrificio debían ser puros y haber superado la probatio hostiarum, 

prueba que definía su aptitud o no; aunque en último lugar era la propia divinidad la que 

aceptaba o rechazaba el sacrificio, buscándose una sustituta en este último caso. 

En relación a esto, también hemos tratado sobre el consentimiento de la víctima 

sacrificial, interesante cuestión que permite entrever la mentalidad más profunda que 

cosechaban los antiguos respecto al acto sacrificial, es decir, al propio hecho de matar y, 

por consiguiente, de descargarse de una parte del peso que ello conlleva. Aunque entre la 

crítica existan opiniones diversas, la mayoría coincide, y así nos lo parece a nosotros tras 

la lectura y cotejo de las fuentes clásicas, en que realmente este consentimiento sí tenía 

importancia y era necesario para llevar a cabo la inmolación, y que, por tanto, la ausencia 

del mismo pudiese implicar la paralización o suspensión del ritual. En definitiva, lo que 

permitía o no ejecutarlo no era sino la voluntad divina, que autorizaba la acción de los 

hombres, con la víctima como mediadora de esta relación divina y humana. En efecto, el 

animal no dejaba de ser un medio de comunicación entre el cielo y la tierra, puesto que, 

además, del examen de sus vísceras dependían los augurios y las decisiones que las gentes 

tomaban en base al consejo de las deidades. 

Por último, cabe mencionar la pervivencia tardía de estas prácticas sacrificiales, 

consignadas en época bajo imperial por el registro epigráfico y por fuentes cristianas, 

cuyo carácter crítico precisamente debiera indicar esta continuidad. En todo caso, esta 

permanencia de las prácticas paganas tradicionales sería fundamentalmente un afán 

estatal por mantener -y, sin duda, financiar- en cierta medida un cierto control religioso 

sobre el territorio, en una época de enormes y trascendentales cambios en la mentalidad 

religiosa. Se trata, pues, de un periodo marcado por la aparición y expansión de cultos 



49 

 

orientales -religiones mistéricas, cristianismo, etc.-, de carácter privado y personal, y a su 

vez, por la existencia de un cierto sincretismo que hace que las prácticas antiguas se 

confundan con las nuevas, y que la religión de los romanos, como el propio estado, se 

tambalee. Un buen ejemplo de esta situación sería el rito del taurobolium, propio del culto 

a Mater Magna, del que sabemos que en origen era simplemente el sacrificio de un toro, 

y que fue evolucionando hasta acabar siendo un bautismo de sangre, coincidiendo con la 

época de triunfo del cristianismo y progresivo abandono de los usos paganos 

tradicionales. 

 

Para finalizar, es oportuno destacar que este proyecto, en su condición de trabajo de 

fin de estudios, es una investigación somera sobre un campo que ofrece muchas 

posibilidades de continuidad; y que se han tratado cuestiones muy amplias de manera 

ciertamente tangencial y que bien podrían tener un recorrido mayor en un futuro. Así, una 

vez cercados los límites lógicos de toda investigación académica, conocido el estado de 

la cuestión y centrada la bibliografía fundamental sobre esta materia, se abren horizontes 

hacia los que avanzar en el estudio. Por ejemplo, cualquiera de las fiestas detalladas en el 

capítulo V, que aquí no ocupan más de una o dos páginas en el mayor de los casos, podría 

ser objeto de una investigación en profundidad para determinar factores como su origen, 

alcance o desarrollo. También el interesante tema del sacrificio como ritual clave en la 

Antigüedad, abordado en el capítulo II a modo introductorio pero que ha hecho correr 

ríos de tinta entre los estudiosos de la Historia de las Religiones. Y cómo no, también se 

abre la vía a continuar descubriendo la figura del toro, cuya presencia constante en las 

civilizaciones antiguas no es ninguna casualidad, y cuyo estudio, a nuestro juicio, aún 

está falto de investigaciones que engloben en un todo el fenómeno cultural taurino en la 

Antigüedad, que además llega hasta nuestros días.  



50 

 

 

  



51 

 

VII. EDICIONES CLÁSICAS 

 

 

 

ARNOBIO. En pugna con los gentiles. Biblioteca de Autores Cristianos (ed. Clara 

Castroviejo Bolíbar), Madrid, 2003. 

COLUMELA. Los doce libros de agricultura. Tomo I. Imprenta de Miguel Ginesta (ed. 

Vicente Tinajero), Madrid, 1879. 

DIONISIO DE HALICARNASO. Historia antigua de Roma. Libros IV-VI. Biblioteca 

Clásica Gredos, 74 (ed. Almudena Alonso y Carmen Seco), Madrid, 1984. 

DIONISIO DE HALICARNASO. Historia antigua de Roma. Libros VII-IX. Biblioteca 

Clásica Gredos, 123 (ed. Almudena Alonso y Carmen Seco), Madrid, 1989. 

ESTRABÓN. Geografía. Libros V-VII. Biblioteca Clásica Gredos, 288 (ed. José Vela 

Tejada y Jesús Gracia Artal), Madrid, 2001. 

JUVENAL. Sátiras. Biblioteca Clásica Gredos, 156 (ed. Manuel Balasch), Madrid, 1991. 

LUCANO. Farsalia. Biblioteca Clásica Gredos, 74 (ed. Antonio Holgado Redondo), 

Madrid, 1984. 

OVIDIO. Fastos. Biblioteca Clásica Gredos, 121 (ed. Bartolomé Segura Ramos), Madrid, 

2001. 

OVIDIO. Fastos. Libros IV-VI. Universidad Nacional Autónoma de México (ed. José 

Quiñones Melgoza), Ciudad de México, 1986. 

PLINIO EL VIEJO. Historia Natural. Libros VII-XI. Biblioteca Clásica Gredos, 308 (ed. 

M.L. Arribas Hernáez, E. Del Barrio Sanz, I. García Arribas, L.A. Hernández Miguel, 

A.M Moure Casas), Madrid, 2003. 

SALUSTIO. Sobre los dioses y el mundo, Biblioteca Clásica Gredos, 133 (ed. Enrique 

Ángel Ramos Jurado), Madrid, 2008. 

TIBULO. Elegías. Biblioteca Clásica Gredos, 188 (ed. Arturo Soler Ruiz), Madrid, 1993. 

VARRÓN. La lengua latina. Biblioteca Clásica Gredos, 251 (ed. Luis Alfonso Hernández 

Miguel), Madrid, 2016. 

VARRÓN. Rerum Rusticarum Libri III. Junta de Andalucía (ed. José Ignacio Cubero 

Salmerón), Sevilla, 2010. 

VIRGILIO. Eneida. Biblioteca Clásica Gredos, 166 (ed. Javier de Echave-Sustaeta), 

Madrid, 1992. 

VIRGILIO. Geórgicas. Biblioteca Clásica Gredos, 141 (ed. Tomás de la Ascensión Recio 

García y Arturo Soler Ruiz), Madrid, 1990. 

VVAA. Los filósofos presocráticos I. Biblioteca Clásica Gredos, 12 (ed. Conrado Eggers 

Lan y Victoria Juliá), Madrid, 2008. 

VVAA. Paradoxógrafos griegos. Rarezas y maravillas. Biblioteca Clásica Gredos, 222 

(ed. Francisco Javier Gómez Espelosín), Madrid, 1996. 

 

 

 

 

 



52 

 

VIII. BIBLIOGRAFÍA 

 

 

 

ALTHEIM, F. (1938). A History of Roman religion. Londres: Methuen. 

AMAT, J. (2002). Les animaux familiers dans la Rome Antique. París: Les Belles Lettres. 

BAYET, J. (1984) [1957]. La religión romana. Historia política y psicológica. Madrid: 

Ediciones Cristiandad. 

BEARD, M.; NORTH, J. y PRICE, S. (2006) [1998]. Religions de Rome. París: Picard. 

BENNETT PASCAL, C. (1981). October Horse. Harvard Studies in Classical Philology 

85: 261-291. 

BONNECHERE, P. (1998). Le sacrifice grec entre texte et image. À propos de l’ouverage 

de F.T. van Straten Hierà Kalà. Kernos 11: pp. 377-388. 

BOURQUE, N. (2000). An anthropologist’s view of ritual. En BISPHAM, E. y SMITH, 

C. (eds.). Religion in archaic and republican Rome and Italy. Edimburgo: Edinburg 

University Press: pp. 19-33. 

BREMMER, J.N. (1988). La religión griega. Dioses y hombres: santuarios, rituales y 

mitos. Córdoba: Ediciones El Almendro. 

BURKERT, W. (2011) [1990]. El origen salvaje. Ritos de sacrificio y mito entre los 

griegos. Barcelona: Acantilado. 

CAPDEVILLE, G. (1971). Substitution de victimes dans les sacrifices d’animaux à 

Rome. Mélanges de l'école française de Rome 83 (2): 283-323. 

CAPDEVILLE, G. (1976). Taurus et bos mas. En VVAA. L'Italie préromaine et la Rome 

républicaine. Mélanges offerts à Jacques Heurgon. Roma: École Française de Rome: 

pp. 115-123. 

CARO ROLDÁN, J.M. (2000). Una aproximación a la naturaleza del ver sacrum. Gerión 

18: 159-190. 

CAVALLERO, F.G. (2018). Arae sacrae. Tipi, nomi, atti, funzioni e rappresentazioni 

degli altari romani. Roma: L’ Herma di Bretschneider. 

CIPOLLONE, M. (2011). I bronzi da Castel San Mariano: Lo stato delle cose. Bolletino 

di archeologia online 2 (2-3): pp. 20-43. 

DELGADO DELGADO, J.A. (2016a). Animales de sacrificio en el culto público romano. 

Studi e material di storia delle religioni 82 (2): 976-991. 

DELGADO DELGADO, J.A. (2016b). Religión y culto en el Ara Pacis Augustae. 

Archivo español de arqueología 89: 71-94. 

DUMÉZIL, G. (1987) [1974]. La religion romaine archaïque. París: Payot. 

DURKHEIM, E. (1995) [1912]. The Elementary Forms of Religious Life. Nueva York: 

The Free Press. 

FLORES ARROYUELO, F. (1996). Del sacrificio cruento en la religión romana. 

Miscelánea Medieval Murciana 19: 79-96. 

FÖGEN, T. (2006). Animals in Graeco-Roman Antiquity and Beyond: A Select 

Bibliography. 

(https://www.telemachos.huberlin.de/esterni/Tierbibliographie_Foegen.pdf. 

Consultado el 05-09-2024). 

https://www.persee.fr/collection/mefr
https://www.telemachos.huberlin.de/esterni/Tierbibliographie_Foegen.pdf


53 

 

FRANCHINI, L. (2020). Il ver sacrum. Considerazioni in merito a regime e sviluppo 

storico di un antico rito migratorio. Jus Online 4: 143-159. 

GEORGOUDI, S.; KOCH PIETTRE, R. y SCHMIDT, F. (eds.) (2005). La cuisine et 

l’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la méditerranée ancienne. 

Turnhout: Brepols. 

GEORGOUDI, S. (2005). L’“occultation de la violence” dans le sacrifice grec: Données 

anciennes, discours modernes. En GEORGOUDI et alii. La cuisine et l’autel… 

GEORGOUDI, S. (2008). Le consentement de la victime sacrificielle. Une question 

ouverte. En MEHL, V. y BRULÉ, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges, procédures 

et stratégies. Rennes: Presses Universitaires de Rennes: pp. 139-153. 

GILHUS, I. S. (2006). Animals, Gods and Humans. Changing Attitudes to Animals in 

Greek, Roman and Early Christian Ideas. Londres, Nueva York: Routledge. 

GOETTE, H.R. (1986). Kuh und stier als opfertier. Zur probatio victimae. Bullettino della 

Commissione Archeologica Comunale di Roma 91 (1): 61-68. 

HOPKINS, K. (1997). From violence to blessing: Symbols and rituals in Ancient Rome. 

En MOLHO, A.; RAAFALUB, K.; EMLEN, J. (eds.). City states in Classical 

Antiquity and Medieval Italy. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 

JENNISON, G. (1937). Animals for show and pleasure in Ancient Rome. Manchester: 

Manchester University Press. 

KADLETZ, E. (1976). Animal sacrifice in Greek and Roman religion. Washington: 

Universidad de Washington. 

KÜHN, H. (1950). Das problem des Urmonotheismus. Maguncia. 

LA REGINA, A. (1997). La Tabula Rapinensis. Legge del Popolo marrucino per 

l’instituzione della prostituzione sacra nel santuario di Giove padre nell’arce Tarincra 

(Rapino). En CAMPANELLI, A. y FAUSTOFERRI, A. (eds.). I Luoghi degli Dei. 

Sacro e natura nell’Abruzzo italico. Chieti: Carsa. 

LEPETZ, S. y VAN ANDRINGA, W. (2008). Pour une archéologie du sacrifice à 

l’époque romaine. En MEHL, V. y BRULÉ, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges, 

procédures et stratégies. Rennes: Presses Universitaires de Rennes: pp. 39-58. 

MARCO SIMON, F. (2015). Religión e identidad en Roma: Del ritual arcaico a la 

mitología recreadora de la romanitas. Bandue 8: 17-40. 

MARCO SIMÓN, F. (2021). Cultus deorum: La religión en la antigua Roma. Madrid: 

Síntesis. 

MANTZILAS, D. (2016). Sacrificial animals in Roman religion: Rules and exceptions. 

En JOHNSTON, P.A.; MASTROCINQUE, A. y PAPAIOANNOU, S. (eds.). Animals 

in Greek and Roman religion and myth. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing: 

pp. 19-38. 

MEULI, K. (1946). Griechische Opferbräuche. En GIGON, O. et alii. Phylobollia. 

Festschrift P. von Mühll. Basilea: pp. 185-288. 

NORTH, J.A. (2000). Prophet and text in the third century BC. En BISPHAM, E. y 

SMITH, C. (eds.). Religion in archaic and republican Rome and Italy. Edimburgo: 

Edinburg University Press: pp. 92-107. 

ORIA SEGURA, M. (2008). Mediadores y víctimas. Los animales en la religión romana. 

En FERRER ALBELDA, E.; MAZUELOS PÉREZ, J. y ESCACENA CARRASCO, 



54 

 

J.L. (eds.). De dioses y bestias. Animales y religión en el mundo antiguo. Spal 

Monografías XI: Universidad de Sevilla: pp. 183-203. 

ORIA SEGURA, M. (2018). Iconografía de las actividades religiosas femeninas en 

Roma: visualizando la marginación. En PAVÓN, P. (ed). Marginación y mujer en el 

imperio romano. Roma: Edizioni Quasar: pp. 223-252. 

RENFREW, C. (1985). The archaeology of cult. The sanctuary at Phylakopi. Londres: 

The British School of Archaeology at Athens. 

RIESCO ÁLVAREZ, H. (1992). Los prima, secunda y tertia spolia opima. Estudios 

humanísticos. Filología 14: 25-36. 

RUDHART, J. y REVERDIN, O. (eds.) (1981). Le sacrifice dans l’antiquité. Ginebra: 

Fondation Hardt. 

SCHEID, J. (1985). Numa et Jupiter ou les dieux citoyens de Rome. Archives de sciences 

sociales des religions 59 (1): 41-53. 

SCHEID, J. (1998a). La religion des Romains. París: Armand Colin. 

SCHEID, J. (1998b). Commentarii fratrum arvalium qui supersunt, École Française de 

Rome. 

SCHEID, J. (2005a). Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains. París: 

Aubier. 

SCHEID, J. (2005b). Manger avec les dieux. Partage sacrificiel et commensalité dans la 

Rome antique. En GEORGOUDI, S.; KOCH PIETTRE, R. y SCHMIDT, F. (eds.). La 

cuisine et l’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la méditerranée 

ancienne. Turnhout: Brepols: pp. 273-287. 

SCHILLING, R. (1973) [1969]. Religión romana. En BLEEKER, C.J. y WIDENGREN, 

G. (eds.). Historia Religionum. Vol I: Religiones del pasado. Madrid: Ediciones 

Cristiandad: pp. 435-482. 

SCULLARD, H.H. (1981). Festivals and ceremonies of the Roman Republic. Londres: 

Thames and Hudson. 

SOPEÑA GENZOR, G. (2021). La voz a través del cuerno. El paradigma documental del 

carnyx. Zephyrus 87: 167-193. 

STRATEN, VAN; F.T. (1995). Hierà Kalá. Images of Animal Sacrifice in Archaic and 

Classical Greece. Leiden: Brill. 

TOYNBEE, J.M.C. (1973). Animals in Roman life and art. Londres: Thames and 

Hudson. 

TURCAN, R. (1988). Religion romaine. Vol. II: Le culte. Leiden: Brill. 

VERNANT, J.P. (1981). Théorie générale du sacrifice et mise à mort dans la thysia 

grecque. En VVAA. Le sacrifice dans l’Antiquité. Ginebra: Fondation Hardt: pp. 1-21 

VERSNEL, H.S. (1994). Incosistencies in Greek and Roman religion.Vol. II: Transition. 

Reversal in Myth. Ritual. Leiden: Brill. 

VVAA. (1995). Homme et animal dans l’antiquité romaine. Actes du colloque de Nantes 

1991. Tours: Centre de Recherches A. Piganiol. 


