
 

 

 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

 

La dialéctica entre innovación y tradición en la 

República romana 

 

 
Carlos Suárez Cortés 

 

 
 

 

Director: Francisco Pina Polo 

 

 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

MÁSTER EN MUNDO ANTIGUO Y PATRIMONIO ARQUEOLÓGICO 

Año académico 2022/2023 
 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

Resumen 

Este trabajo estudia la relación entre tradición e innovación en la República romana. La 

tradición poseyó una gran importancia tanto para los romanos como para los 

historiadores, quienes han propuesto distintas interpretaciones sobre ella, pasando de 

una visión fija y estática de la misma a una flexible y dinámica. Sin embargo, los 

autores de época republicana poseían una valoración negativa de la novedad, la cual se 

relaciona con el apego al sistema político tradicional y el deseo de estabilidad. Las 

innovaciones solo recibieron en casos contados, como aquellas introducidas por los 

antepasados, un juicio positivo en sus escritos. En distintos episodios políticos vemos 

que los oradores contrapusieron frontalmente tradición e innovación, siendo la primera 

un elemento que legitimaba y la segunda uno que desacreditaba. Prácticamente solo 

hallamos una valoración positiva de la innovación en los argumentos de Cicerón sobre 

la lex Manilia. No obstante, las alusiones a la tradición y las acusaciones de innovación 

no tuvieron especial efectividad en la práctica a la hora de detener las iniciativas política 

del rival. 

Palabras clave: tradición, innovación, República romana, res novae, lex Manilia, 

Cicerón. 

 

Abstract 

This essay studies the relationship between tradition and innovation in the Roman 

Republic. Tradition was of great importance for Romans and also historians, who have 

proposed different interpretations of it, moving from a fixed and static vision of it to a 

flexible and dynamic one. Nevertheless, the authors of the republican period possessed a 

negative assessment of novelty, which was related to the attachment to the traditional 

political system and the desire for stability. Innovations only received a positive 

judgement in their writings in rare cases, such as those innovations introduced by the 

ancestors. In various political episodes we see that the orators set tradition and 

innovation in direct opposition to each other, being the former a legitimising element 

and the latter a discrediting one. Actually, we only have a positive appraisal of 

innovation in Cicero’s arguments on the lex Manilia. However, allusions to tradition 

and accusations of innovation were not particularly effective in practice in stopping 

rivals’ political initiatives. 

 

Keywords: tradition, innovation, Roman Republic, res novae, lex Manilia, Cicero. 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

ÍNDICE 
 

1. INTRODUCCIÓN ........................................................................................................ 5 

1.1. Justificación del tema y objetivos .......................................................................... 5 

1.2. Tradición e innovación .......................................................................................... 7 

2. INTERPRETACIONES HISTÓRICAS DE LA TRADICIÓN 

ROMANA Y SU CAMBIO ........................................................................................... 12 

3. VISIONES DE LA INNOVACIÓN EN LA REPÚBLICA 

ROMANA ...................................................................................................................... 23 

3.1. Los términos novus y res novae. Breve introducción .......................................... 23 

3.2. El deseo de novedades como elemento de caracterización peyorativa ............... 25 

3.3. El peso de la tradición y la importancia de la estabilidad de la res publica como 

frenos a la innovación ................................................................................................. 31 

3.4. Los maiores como innovadores y el progreso de la res publica romana ............ 37 

3.5. La innovación en la táctica militar ...................................................................... 42 

4. EL DEBATE EN TORNO A LA INNOVACIÓN Y LA 

TRADICIÓN .................................................................................................................. 46 

4.1. Comienzos del siglo II a. C. ................................................................................ 46 

4.2. El siglo I a. C. ...................................................................................................... 56 

5. BREVE ALUSIÓN A LAS RES GESTAE DIVI AUGUSTI ...................................... 76 

6. CONCLUSIONES ...................................................................................................... 80 

7. BIBLIOGRAFÍA Y FUENTES.................................................................................. 85 

7.1. Ediciones y traducciones de fuentes antiguas...................................................... 85 

7.2. Corpora epigráficos ............................................................................................. 88 

7.3. Bibliografía .......................................................................................................... 88 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

1. INTRODUCCIÓN 

1.1. Justificación del tema y objetivos 

La importancia de la tradición en Roma, especialmente en época republicana, es 

una cuestión que ya ha sido destacada por múltiples historiadores y pensadores. En 

ocasiones, esta ha sido enfatizada hasta el punto de presentar a los romanos como un 

pueblo anclado en una mirada perpetua hacia el pasado, tal y como señalaba Ortega y 

Gasset en una conocida aseveración que posteriormente recogerían varios autores: 

El grecorromano padece una sorprendente ceguera para el futuro. No lo ve, como el 

daltonista no ve el color rojo. Pero, en cambio, vive radicado en el pretérito. Antes de 

hacer ahora algo, da un paso atrás, como Lagartijo al tirarse a matar; busca en el pasado 

un modelo para la situación presente, e informado por aquel, se zambulle en la 

actualidad, protegido y deformado por la escafandra ilustre. De aquí que todo su vivir 

es, en cierto modo, revivir. Esto es ser arcaizante, y esto lo fue, casi siempre, el antiguo. 

Pero esto no es ser insensible al tiempo. Significa, simplemente, un cronismo 

incompleto; manco del ala futurista y con hipertrofia de antaños1. 

Este modelo explicativo plantea la existencia de un permanente ciclo de 

repetición de las acciones pretéritas, según el cual el pasado es constantemente revivido. 

Tal imagen puede resultar sugestiva en apariencia a la hora de explicar el 

funcionamiento de la tradición en la antigua Roma, pero posee el problema de ser una 

simplificación extrema que obvia el papel que pudiese desempeñar la innovación. Las 

palabras de Ortega y Gasset podrían hacernos pensar que los romanos eran incapaces de 

concebir la idea de «lo nuevo». Sin embargo, cuando estudiamos la evolución política 

de la República romana vemos cómo distintas innovaciones son introducidas, del 

mismo modo en que al leer las fuentes apreciamos que la noción de lo «nuevo» (novus) 

estaba presente tanto en los debates políticos como en los autores de la época. Como 

señaló Maravall, «la estimación de lo nuevo que viene detrás de lo ya conocido y, por 

consiguiente, de lo nuevo inserto en una cadena temporal, con toda claridad la 

descubrimos en los autores latinos»2. Así pues, centrándonos en el periodo de la 

República romana, vemos que no existía ninguna ceguera hacia lo nuevo, existiendo 

esta categoría plenamente en la mentalidad de los actores políticos de la época. Sin 

embargo, otra cuestión distinta es qué visión tenían los romanos acerca de lo nuevo y de 

la innovación, especialmente cuando esta se contraponía a la tradición. 

Actualmente vivimos en una época en la que la innovación es un elemento 

siempre apreciado. Toda empresa quiere ser innovadora en sus métodos de trabajo, del 

mismo modo en que cualquier proyecto de investigación hoy en día quiere serlo en sus 

objetivos y planteamientos. Estamos acostumbrados a las siglas I+D+I (Investigación, 

 
1 Ortega y Gasset, 1986, pp. 181–182. Cabe señalar que esta imagen del torero que da un paso hacia atrás 

antes de entrar a matar ha sido recogida por diversos autores posteriormente: Marco Simón, 1988, p. 47; 

Kerényi, 1999, pp. 17–18; Mann, 2000, p. 191. 
2 Maravall, 1986, p. 133. 



6 

 

desarrollo e innovación) y podríamos decir que, en términos generales, en la sociedad 

existe un gusto por las novedades. Esto se refleja incluso en el ámbito político, como 

por ejemplo muestra el hecho de que en la campaña de las recientes elecciones 

autonómicas uno de los candidatos a la presidencia de Aragón comenzase su spot 

televisivo con la frase «Queremos un Aragón innovador». Sin embargo, la mayoría de 

las fuentes de época de la República romana nos trasmiten una visión muy diferente 

sobre lo nuevo y la innovación, especialmente en lo referido a la res publica. Ronald 

Syme en su influyente obra The Roman Revolution, escrita en 1939, planteó una de las 

interpretaciones más extendidas acerca de cuál era la concepción que los romanos tenían 

de la novedad: 

The Romans as a people were possessed by an especial veneration for authority, 

precedent and tradition, by a rooted distaste of change unless change could be shown to 

be in harmony with ancestral custom, mos maiorum –which in practice meant the 

sentiments of the oldest living senators. Lacking any perception of the dogma of 

progress –for it had not yet been invented– the Romans regarded novelty with distrust 

and aversion. The word novus had an evil ring3. 

Tal explicación plantea en la República romana un panorama de, por un lado, 

adhesión a la tradición y, por otro, fuerte rechazo a la innovación. No obstante, en este 

caso las palabras de Syme constituyen, como dijo Hölkeskamp sobre una afirmación 

distinta del historiador neozelandés, «una aseveración expresada con elegancia, pero no 

un diagnóstico detallado, y mucho menos un análisis diferenciado y una explicación 

satisfactoria»4. Desde entonces, algunos historiadores han ofrecido varias 

aproximaciones al respecto de aquella relación entre tradición e innovación, si bien no 

existe ninguna gran monografía específica de referencia sobre este tema. Jean-Michel 

David, Tonio Hölscher o Francisco Pina Polo han trabajado la cuestión de la innovación 

desde la óptica de la transgresión de la tradición5. Podríamos mencionar también el 

estudio de Elisa Romano sobre el concepto res novae, así como las propuestas de 

Antoinette Novara acerca de la existencia de una noción de progreso en los autores de 

época republicana6. Asimismo, otros historiadores que han escrito sobre la tradición 

romana han aludido a su relación con la innovación, de forma más tangencial o más 

extensa en cada caso. Aquí debemos destacar a María García Magán, quien en su 

reciente tesis doctoral incluye un capítulo dedicado a la utilización y reflejo de la 

tradición y la novedad en la oratoria tardorrepublicana7. 

Siguiendo la estela de estos autores, en el presente Trabajo Fin de Máster se 

pretende realizar un estudio de la dialéctica entre tradición e innovación en la República 

romana, centrándonos en el ámbito de la política y en concreto en el periodo 

cronológico situado entre finales del siglo III-comienzos del II a. C. y el ascenso de 

 
3 Syme, 1968, p. 315. 
4 Hölkeskamp, 2019, p. 176. 
5 David, 1993; Hölscher, 2004; Pina Polo, 2019b. 
6 Novara, 1982, 1983; Romano, 2006. 
7 García-Magán, 2022. 



7 

 

Augusto (27 a. C.). Ahora bien, el objetivo de este trabajo no es realizar un listado de 

todas las innovaciones realizadas a lo largo del devenir de la República romana. 

Tampoco se pretende aquí analizar cada una de las medidas, leyes o personajes de su 

historia para dictaminar cuál era su grado de tradicionalismo o innovación. Más bien, 

este Trabajo Fin de Máster va a estudiar en el marco de la mentalidad y práctica política 

cuál era la visión que los romanos de esta época tenían acerca de la innovación en 

relación con su noción de tradición. Para ello, se ha optado por tratar una selección de 

textos y episodios antiguos, caracterizados porque en todos ellos aparece de forma 

explícita la dialéctica entre tradición e innovación. Con esta limitación, en primer lugar, 

se buscaba lograr un material de estudio abarcable para un trabajo de esta naturaleza. 

Por otro lado, se trata así de evitar el riesgo de asumir que los romanos concibieron una 

determinada medida o acción como algo tradicionalista o innovador cuando en verdad 

nunca la contemplaron de tal manera, pues en muchos casos «gracias, a su visión 

retrospectiva, el historiador percibe continuidades y discontinuidades insospechadas 

para los propios agentes» y, en este sentido, una acción que desde nuestro punto de vista 

nos puede parecer rupturista o conservadora no tuvo que ser necesariamente valorada de 

misma forma en la antigüedad, pues «el constante vaivén entre las concepciones -y las 

percepciones- de historiadores e historiados es importante también a la hora de estimar 

el alcance de las mutaciones sufridas por una sociedad en el pasado»8. 

El trabajo ha sido dividido en tres partes. En la primera de ellas se realizará un 

repaso historiográfico de las principales interpretaciones sobre el papel y rasgos de la 

tradición en la República romana, así como sobre sus posibilidades de cambio e 

innovación. Allí prestaremos atención a los modelos explicativos más clásicos y a los 

aportes más recientes. En segundo lugar, realizaremos un análisis sobre la visión acerca 

de la innovación que trasmiten en sus escritos los autores de época republicana y Tito 

Livio, en relación con la tradición. Esto supondrá centrarnos en distintos aspectos de la 

mentalidad política de aquellos varones de la élite social cuyos testimonios 

conservamos. Seguidamente, en el tercer apartado veremos cómo se plasma en la 

práctica política, más allá de la teoría, la dialéctica entre tradición e innovación a través 

del comentario de una serie de episodios ubicados a comienzos del siglo II a. C. y en el 

I a. C. De este modo, se tratará de ofrecer una perspectiva acerca del modo en que se 

desarrolló aquella relación entre opuestos o dialéctica entre tradición e innovación en la 

esfera política de la República romana. 

1.2. Tradición e innovación 

 Antes de iniciar el análisis sobre el tema de estudio, convendría detenerse, 

aunque sea brevemente, en los dos conceptos que protagonizan el título de este trabajo, 

«innovación» y «tradición». Como señala Javier Fernández Sebastián, estos conceptos, 

al igual que «nuevo y viejo» o «ruptura y continuidad», constituyen «convencionales 

antítesis que oportunamente integradas en un esquema narrativo permiten al historiador 

dar cuenta de aquellos procesos de cambio y permanencia que constituyen en gran 

 
8 Fernández Sebastián, 2013, pp. 55–56. 



8 

 

medida la entraña de su oficio y la razón de ser de su disciplina»9. Sin embargo, antes 

de iniciar este trabajo, deberíamos preguntamos qué entendemos por estos dos 

conceptos. 

 El empleo del término tradición implica una serie de dificultades que van más 

allá de la variedad de tratamientos que ha recibido, muchas veces a través del concepto 

mos maiorum, en el estudio de la República romana. En principal lugar, podríamos citar 

la habitualmente señalada escasez de trabajos acerca del concepto de «tradición»10. Por 

otro lado, resulta complicado delimitar qué elementos se incluyen en la definición de 

tradición. Edwards Shils ofrecía una amplia definición que concebía como tradición 

todo aquello que desde el pasado había sido trasmitido al presente, incluyendo objetos 

materiales, creencias de todo tipo, imágenes de personas y eventos, prácticas e 

instituciones11. Sin embargo, otros autores han ofrecido definiciones mucho más 

limitadas para el concepto de tradición. Eric Hobsbawm, separando tradición y 

costumbre, la redujo en su obra sobre la «invención de la tradición» a un grupo de 

prácticas gobernadas por reglas de naturaleza simbólica o ritual, que buscan inculcar 

valores o normas de comportamiento por medio de su repetición. La siguiente frase del 

autor británico resume perfectamente su concepto de tradición: «La “costumbre” es lo 

que hacen los jueces, la “tradición” […] es la peluca, la toga y otra parafernalia formal y 

prácticas ritualizadas que rodean esta acción sustancial»12. Otros autores han presentado 

ideas mucho más abstractas sobre qué es la tradición. Phillips, siguiendo las propuestas 

de Gadamer de que la esencia de la tradición es existir en medio del lenguaje y que esta 

es la condición esencial que hace posible la compresión, considera que el concepto de 

«lenguaje» es aquel que nos proporciona un mejor marco para pensar acerca de la 

tradición13. No obstante, este autor es consciente de lo problemática que resulta esta 

visión y lo complicado que es convertirla en algo operativo para la labor del 

historiador14. 

Otra cuestión relativa al concepto de tradición es la de su grado de permanencia 

y/o mutación. Hobsbawm caracterizaba a la tradición por su invariabilidad, a diferencia 

de la costumbre que no descartaba la innovación y el cambio15. Esta visión de la 

tradición como algo invariable se relaciona con la contraposición que este autor 

realizaba entre tradiciones genuinas y «tradiciones inventadas», definidas estas últimas 

 
9  Fernández Sebastián, 2013, p. 51. 
10 Shils, 1981, p. vii; Phillips, 2004, p. 3; Alexander, 2016, pp. 4–5; García-Magán, 2022, pp. 22–23. 

Alexander (2016, p. 4) ofrece un listado de los principales trabajos sobre la tradición desde 1919 hasta 

2009. Por otro lado, a modo de introducción historiográfica sobre el concepto de tradición, resulta 

recomendable la lectura de Phillips, 2004. 
11 Shils, 1981, p. 12. 
12 Hobsbawm, 2002, pp. 8–9. 
13 Phillips, 2004, pp. 18–22 
14 Phillips, 2004, p. 21: «If tradition is generalized to this degree, becoming something embedded in 

language and present in every hermeneutic act, it becomes increasingly difficult to assign it any specific 

meaning not already present in the idea of interpretation or communication. Certainly, historians will 

want to ask themselves how such an idea of tradition can be made operative in any specific way». 
15 Hobsbawm, 2002, p. 8. 



9 

 

por lo ficticio de su pretendida conexión con un determinado pasado histórico16. Si bien 

el concepto de «tradición inventada» de Hobsbawm ha tenido un impacto crucial en la 

historiografía, sus planteamiento también han recibido críticas. Phillips considera que la 

separación entre tradición genuina y tradición inventada resulta inutilizable. Entre sus 

argumentos, mantiene que la invariabilidad propuesta para el concepto de tradición nos 

lleva a una visión siempre estática y reaccionaria de la misma, nunca adaptable, 

constructiva o creativa17. Del mismo modo, critica la idea de Hobsbawm de que «donde 

los modos de vida antiguos aún existían, las tradiciones no tenían por qué ser revividas 

o inventadas», pues considera que se asume aquí que una tradición para ser genuina 

debía ser inconsciente e involuntaria, inarticulada en cierto modo, y que, por el 

contrario, la aparición de articuladores conscientes de la misma supone siempre un 

signo de artificio e invención18. Frente a esa concepción estática de la tradición, parece 

más inclinado a pensar que la tradición es más bien un patrón que resulta 

constantemente remodelado por la comunidad19. Respecto a este tema, Fernández 

Sebastián ha criticado «esa caricaturesca contraposición de tradición e innovación», 

afirmando que «la transmisión cultural se muestra perfectamente compatible con la 

renovación y el resurgimiento de lo nuevo» y que «tradición e innovación, lejos de ser 

términos incompatibles, se entrelazan e implican mutuamente»20.  

Así pues, en absoluto existe consenso en torno al concepto de «tradición», 

reflejándose en muchos casos estas discrepancias en la forma en que esta ha sido 

estudiada en el marco de la República romana por los historiadores. Dado que resultaría 

conveniente presentar una definición de tradición a partir de la cual poder comenzar este 

trabajo, podemos emplear aquella que presentaba María García Magán en su reciente 

tesis doctoral sobre los usos retóricos y políticos de la tradición en la Roma 

tardorrepublicana. En ella la autora se refería a la tradición como «una construcción 

social abstracta, que teóricamente incluye un conjunto de prácticas, valores, relatos y 

costumbres, que una comunidad con una identidad común cree heredados del pasado», 

siendo, no obstante, su contenido «continuamente negociado y reelaborado por los 

miembros de dicha comunidad»21. Tal definición nos ofrece un interesante punto de 

partida. 

El segundo concepto clave de este trabajo es el de «innovación», el cual ya ha 

aparecido en este apartado. Al igual que ocurría con la tradición, el concepto de 

innovación no está exento de problemas, señalando Fernández-Esquinas la dispersión 

conceptual, la escasa acumulación de investigaciones y los sesgos derivados de la 

 
16 Hobsbawm, 2002, p. 8. A modo de ejemplo de estudio que gira en torno a las ideas de «la invención de 

la tradición» y «tradición inventada» podríamos citar el de Trevor-Roper sobre la tradición de las 

Highlands escocesas, la cual presenta como una «invención retrospectiva», fruto de personajes que 

«crearon fantasmas literarios» y «falsificaron los textos y la historia en apoyo de sus teorías» (Trevor-

Roper, 2002, pp. 23, 48). 
17 Phillips, 2004, pp. 5–6. 
18 Phillips, 2004, pp. 5–7. 
19 Phillips, 2004, p. 21. En esta caso, lo que Phillips hace es sugerir sustituir mentalmente en las palabras 

de Charles Taylor el concepto de lenguaje por el de tradición.  
20 Fernández Sebastián, 2013, pp. 69–71. 
21 García-Magán, 2022, p. 25. 



10 

 

separación entre campos de investigación22. A esto podríamos añadir en muchos casos 

la exclusiva vinculación del estudio de este concepto a los procesos tecnológicos y 

económicos de época contemporánea. Si bien la innovación ha recibido distintas 

definiciones, Fernández-Esquinas plantea que las principales de ellas se pueden resumir 

en que la innovación debe incluir como mínimo los siguientes elementos:  

1. La novedad que resulta del conocimiento humano y que incorpora un elemento 

de cambio en una situación dada. 

2. La adopción, debido a que la innovación implica el uso y aceptación por 

algunos usuarios y, por tanto, se distingue de la mera invención que se mantiene 

en el terreno de las ideas. 

3. El resultado práctico, a saber, la generación de un valor, económico o social, en 

la forma de mejores productos, servicios o formas de hacer cosas23 

A estos elementos, el autor añade como rasgos desde una perspectiva 

sociológica que «la innovación es un proceso de acción social», debiéndose «a la 

existencia de actos intencionales para crear algo nuevo aceptado por terceros», y que 

«se desarrolla de acuerdo con una serie de normas y reglas de juego referidas a las 

novedades que se consideran aceptables»24. 

Si bien estoy de acuerdo en que la innovación debe conllevar una novedad que 

suponga un cambio con respecto a lo anterior, esta definición resulta difícil de aplicar al 

estudio de la práctica política en el mundo antiguo. En primer lugar, la noción de que la 

innovación debe ir acompañada de la generación de un valor o de una forma mejor de 

hacer las cosas parte de una visión evolucionista según la cual sucesivas innovaciones 

mejoran progresivamente la situación presente. Sin embargo, una innovación también 

puede conllevar consecuencias negativas y puede tener distintos efectos, beneficiosos o 

perjudiciales, para cada individuo o grupo social según su situación particular. Así pues, 

no podemos esperar que en una sociedad haya siempre un acuerdo sobre cuál es la 

mejor forma de hacer las cosas, especialmente en un ámbito como el de la práctica 

política, en el que existirán distintas visiones contrapuestas al respecto. Por otro lado, la 

idea de la innovación como acción social resulta muy interesante. Sin embargo, en el 

ámbito político el individuo o grupo que introduce una novedad no tiene por qué 

pretender siempre que esta sea aceptada por toda la sociedad o tan siquiera por la 

mayoría de ella, pudiendo ser su objetivo también la confrontación, la provocación o la 

transgresión de las normas. En este sentido, hay que pensar también que aquellas 

«normas» que dictan qué es aceptable a la hora de innovar, más allá de un consenso 

básico, tampoco serán uniformes, existiendo distintas posturas en el seno de una 

sociedad. En definitiva, la definición que acabamos de ver no resultaría útil para nuestro 

cometido, porque plantea que la innovación busca y recibe una respuesta unitaria de 

aceptación, ignorando así toda posibilidad de tensión, discusión y conflicto en torno a 

 
22 Fernández-Esquinas, 2020, p. 6. 
23 Fernández-Esquinas, 2020, p. 8. 
24 Fernández-Esquinas, 2020, pp. 10, 22. 



11 

 

ella. Estos elementos precisamente son con lo que en muchos casos nos encontramos al 

estudiar la dialéctica entre innovación y tradición en la República romana. 

 El fin de este trabajo no es resolver los problemas de interpretación en torno al 

concepto de innovación25. Sin embargo, dado que es necesario partir de una definición 

concreta y, a su vez, más funcional de este término para nuestro ámbito de estudio, 

conviene plantear aquí una definición de innovación con fines operativos. Así pues, 

tomando parcialmente inspiración en la primera acepción que ofrece el Diccionario de 

la lengua española de la RAE para «innovar»26, podríamos definir simplemente la 

«innovación» como la modificación de lo existente mediante la introducción de 

novedades por parte de uno o varios actores. 

Así pues, estos son los dos conceptos clave en torno a los que va a pivotar este 

trabajo: tradición e innovación. Llegados a este punto, podemos empezar a estudiar cuál 

fue la relación que se estableció entre ambos principios en la República romana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
25 Podríamos citar también otras dificultades como, por ejemplo, los umbrales máximos y mínimos a 

partir de los cuales es perceptible la novedad  (Fernández Sebastián, 2013, p. 56). 
26 La Real Academia Española define «innovación» como «acción y efecto de innovar» 

(<https://dle.rae.es/innovaci%C3%B3n?m=form>, última consulta del enlace: 20/04/2023) e «innovar» 

como «mudar o alterar algo, introduciendo novedades» (<https://dle.rae.es/innovar?m=form>, última 

consulta del enlace: 20/04/2023). 



12 

 

2. INTERPRETACIONES HISTÓRICAS DE LA 

TRADICIÓN ROMANA Y SU CAMBIO  

Dentro de los estudios sobre la tradición en época republicana constituye casi un 

tópico habitual comenzar la exposición con una cita del conocido verso de Ennio (239-

169 a. C.) que recogía Cicerón en su De re publica: «Roma permanece en pie gracias a 

sus antiguas costumbres y hombres» (moribus antiquis res stat Romana viris que)27. 

Podríamos considerar que esto se debe en buena medida a que las palabras de Ennio 

recogen muy bien la relevancia que los distintos historiadores contemporáneos han 

concedido, a partir de sus investigaciones, a la tradición en la República romana. Buena 

parte de estos autores han trabajado la tradición a partir del concepto de mos maiorum, 

que significaría «la costumbre de los antepasados». No obstante, han existido distintas 

posturas historiográficas en torno al mos maiorum28.  

 Una serie de trabajos presentó esas costumbres de los antepasados como un 

elemento estático y bien definido. Como García Magán ha mostrado, la consolidación 

del mos maiorum como objeto de estudio se produjo en la Alemania de entreguerras. 

Esta autora ha señalado cómo, en ese particular contexto, una corriente, desde una 

perspectiva jurídica, planteó el mos maiorum como derecho consuetudinario, como 

norma no escrita; mientras que otra, desde un punto de visto filológico-histórico, lo hizo 

como tradición moral29. En aquel momento, concretamente en 1936, Hans Rech escribió 

su tesis doctoral sobre el mos maiorum, que en cierto modo combina aspectos de ambas 

corrientes. Este lo presentaba como un concepto firme para los romanos e intocable 

durante largo tiempo, que estos entenderían como buena norma de vida, proveniente de 

los antepasados, que afectaba a los ámbitos estatal, religioso, familiar y educativo; la 

cual a su vez exigía también un compromiso tanto moral como jurídico30. Rech 

enfatizaba, lo que él consideraba, su carácter puramente romano, el deber sacro de su 

cumplimiento para toda generación y su papel como causa de la grandeza de Roma31. 

Estas posturas acerca del mos maiorum como un elemento fijo han tenido 

algunas prolongaciones. Por ejemplo, Donald Earl en 1967 dio continuidad a la visión 

moralista con una obra titulada The Moral and Political Tradition of Rome, la cual 

giraba en este caso, no en torno al mos maiorum, sino alrededor del concepto de 

virtus32. En cuanto a la visión jurídica, se puede seguir apreciando, por ejemplo, en la 

entrada de Der Neue Pauly para mores, escrita por Schiemann y en cuya primera línea 

 
27 Enn. Ann. 500 (trad. J. Martos) = Cic. Rep. 5.1.1. Sobre las menciones a este verso de Ennio en obras 

sobre el mos maiorum, véase García-Magán, 2022, p. 83. 
28 Para un detallado análisis historiográfico al respecto de los estudios sobre la tradición en la República 

romana, véase García-Magán, 2022, pp. 39–84. 
29 García-Magán, 2022, pp. 41–68. 
30 Rech, 2006, pp. 14, 20–21. 
31 Rech, 2006, pp. 28–31. 
32 De hecho, Earl (1984, pp. 7–8) en el prefacio admite que originalmente había planeado escribir un 

historia del concepto virtus Romana desde el siglo II a. C. hasta San Agustín, aunque finalmente decidió 

reconducir sus esfuerzos hacia la tradición moral y política romana. 



13 

 

ya se indica una relación con el concepto de mos maiorum. En ella se habla de los 

mores como un completo complejo de requisitos normativos existentes en la sociedad 

romana, algo entendidos hasta época imperial temprana como un sistema concreto de 

normas y sanciones, si bien el valor ideológico de tradición y conservadurismo también 

estaría incluido en el término mos33. 

No obstante, volviendo a los años treinta, mientras en Alemania se mantenían 

estas concepciones del mos maiorum como algo cuyos contenidos estaban 

completamente claros, Ronald Syme perfilaba en su The Roman revolution (1939) una 

perspectiva muy diferente al respecto, según la cual el mos maiorum se caracterizaba 

por ser «a vague and emotional concept», «a subject of partisan interpretation, of debate 

and of fraud»34. Así pues, la indefinición pasaba a ser uno de los principales rasgos del 

mos maiorum. Desde entonces, distintos autores han incidido en tal característica. 

Claudia Moatti señalaba la imprecisión como elemento fundamental del mos maiorum, 

el cual estaría compuesto «de un conjunto indefinido de comportamientos, costumbres y 

decisiones consideradas virtuosas o justas»35. Igualmente Bettini indicaba esa escasa 

definición de la costumbre de los antepasados, la cual no se presentaría de forma 

unívoca, sino múltiple; y recordaba que el mos maiorum no estaba escrito en ninguna 

parte36. Hölkeskamp también señaló que «la traducción literal de este término, 

costumbre ancestral, es, en el mejor de los casos, bastante vaga», aunque esto no le 

impidió tratar el mos maiorum como un elemento con una serie de contenidos 

concretos: 

Este conjunto teórico de principios arraigados en el tiempo, modelos tradicionales y 

reglas de conducta apropiadas, de políticas, regulaciones y prácticas bien probadas, no 

solo prescribían el comportamiento social en la vida «privada», sino que también 

reglamentaban el derecho penal y «público», la religión estatal y el sistema militar, 

junto con la forma de dirigir la política tanto en Roma como en el extranjero. Por 

último, pero no menos importante, el mos maiorum también incluía lo que podríamos 

llamar las «convenciones constitucionales»37. 

Esta variedad de esferas que menciona Hölkeskamp nos llevan a otro rasgo con 

el que se ha solido caracterizar el mos maiorum: «su gama de referencias y significados 

era casi ilimitada»38. Algo muy parecido señalaba Bettini cuando afirmaba que el mos 

maiorum podía ser invocado en las situaciones más dispares y que el campo de 

funciones que cubría era algo extremadamente extenso, relacionándose con el derecho, 

la religión, la disciplina militar, la educación de los hijos, el comportamiento público y 

privado…39 Otra característica habitualmente señalada del mos maiorum era su 

vinculación a la clase política que constituía la aristocracia senatorial. Pina Polo 

 
33 Schiemann, 2000, pp. 395–396. 
34 Syme, 1968, p. 153.  
35 Moatti, 2008, pp. 36–37. 
36 Bettini, 2006, pp. 196–197, 202. 
37 Hölkeskamp, 2019, pp. 45–46. 
38 Hölkeskamp, 2019, p. 45. 
39 Bettini, 2006, p. 194. 



14 

 

propuso que «el mos maiorum actuaba como “tótem” ideológico de la aristocracia 

romana, emblema protector de la clase dirigente y, a través de su liderazgo, de la 

comunidad», el cual «servía como símbolo de identificación de la aristocracia romana, 

vertebrador de la historia de Roma y elemento de cohesión de la elite social en aras del 

mantenimiento del orden establecido»40. Del mismo modo, Blösel concibió el mos 

maiorum como ethos de la nobilitas romana, siendo un elemento que se vincularía 

únicamente a la clase gobernante y que tendría su origen en la tradición individual de 

las distintas gentes41. Para este autor, finalmente con Cicerón, tras un anterior intento de 

Catón el Mayor, se habría roto el monopolio de la nobilitas sobre los conceptos de 

maiores y mos maiorum, pero no por ello habría dejado de ser el mos maiorum una 

expresión de una ética de élite, así como la base moral de la clase dirigente42. Por otro 

lado, Hölkeskamp señalaba lo siguiente sobre el mos maiorum como «conocimiento 

nomológico»: 

Este sistema regulativo específico constituye, después de todo, un ejemplo clásico de 

«orden simbólico» significativo, en la medida en que combina normatividad y una 

reivindicación inherente de validez y estabilidad, por un lado, con un tipo específico de 

«legitimidad», por el otro, generado y reproducido por medio de una amplia gama de 

medios (o, de nuevo, un «conjunto de textos»), adaptados a la demostración y 

afirmación discursivas permanentes de sus principales componentes y principios43. 

 Sin embargo, cabe señalar que María García Magán en su reciente tesis doctoral 

ha señalado que el empleo del concepto mos maiorum, al que se ha vinculado el estudio 

de la tradición en la República romana desde la primera mitad del siglo XX, plantea una 

serie de problemas. Por un lado, aparece aquella cuestión de que los investigadores lo 

emplean con significados distintos entre sí (moral, derecho consuetudinario, tradición 

institucional…), mientras que también surge el problema de que en muchos casos se 

aprecia que los autores lo han utilizado de forma excesivamente amplia, identificando el 

mos maiorum con otros términos latinos según ideas modernas o viéndolo en textos en 

los que ni siquiera es mencionado44. Así pues, García Magán concluye que «mos 

maiorum se ha convertido en un constructo académico, un enorme “cajón de sastre”, 

que lejos de constituir una herramienta de análisis útil, termina dificultando la 

comprensión —y posterior narración— de la historia de la República romana»45. Este es 

uno de los motivos por los cuáles en este trabajo he decidido emplear de forma 

preferente el término «tradición» para referirnos a nuestro objeto de estudio, en vez de 

hablar de «mos maiorum». No obstante, esto no significa que pierdan valor aquellos 

trabajos anteriores que han estudiado la tradición en la República romana a través del 

término mos maiorum, a los cuales nos seguiremos refiriendo en este apartado. 

 
40 Pina Polo, 2011b, p. 76. 
41 Blösel, 2000, pp. 46–53. 
42 Blösel, 2000, p. 83. 
43 Hölkeskamp, 2019, p. 107. Lo que Hölkeskamp (2019, p. 88) llama «conocimiento nomológico» 

equivaldría a «un sistema para “dar sentido”, es decir, para percibir, interpretar y evaluar el entorno 

inmediato, así como el mundo en general». 
44 García-Magán, 2022, pp. 81–83. 
45 García-Magán, 2022, p. 83. 



15 

 

 Igualmente, tampoco pierden su importancia en el estudio de la tradición los 

llamados maiores. Aquellos antepasados mediante los cuales se apelaba a la tradición y 

que en las fuentes son presentados «como los artífices y/o transmisores de los aspectos 

que definieron la romanidad, tales como su lengua, su religión y, especialmente, sus 

instituciones y normas —tanto escritas como no escritas»46. Esta vinculación de los 

antepasados a las costumbres, como señala García Magán, se relaciona con toda aquella 

serie de sintagmas presentes en las fuentes, en los cuales sustantivos como mos, 

consuetudo, instituta o exempla son asociados a un segundo término en genitivo, 

referente a los antepasados (maiorum, patrum, avorum, superiorum, veterum), que 

confiere antigüedad al primero47. De ellos, el más común sería aquella formula de mos 

maiorum, aunque cabe destacar que es poco común en las fuentes la aparición de esa 

primera parte del sintagma en nominativo, siendo lo más frecuente su uso en acusativo 

(morem maiorum) y ablativo (more maiorum)48. En cuanto a la identidad de los 

maiores, cabe destacar que García Magán también ha propuesto que aquellos no serían 

únicamente los antepasados de la nobilitas, sino que este término se referiría a los 

antepasados del populus romano en su conjunto49. 

 Otro elemento muy relevante para aludir a la tradición en la Roma republicana 

serían los exempla. Estos serían «relatos ejemplarizantes sobre el pasado, generalmente 

construidos alrededor de un personaje»50, los cuales son habituales tanto en la retórica 

como en la historiografía y han sido trabajados por autores como Chaplin y Roller51. 

Moatti señalaba que «los exempla eran modelos de acción evocados, “paseados” delante 

del auditorio, que incitaban a la virtud»52. A este respecto, Roller ha propuesto un 

modelo general para explicar el funcionamiento de la ejemplaridad en la cultura romana 

a través de cuatro fases. Primero alguien realizaba una acción bajo la mirada de un 

grupo de representantes o miembros de la comunidad. A continuación, tal acción era 

juzgada como buena o mala según un determinado valor ético compartido. La acción, el 

agente, el juicio recibido y el valor asociado pasaban a ser conmemorados a través de 

una serie de «monumentos» (textos literarios, estatuas, inscripciones, construcciones, 

menciones en discursos…) que los comunicaban a una audiencia más amplia, tanto 

contemporánea como posterior. Finalmente ambas audiencias, la primaria y la 

secundaria, aceptaban el hecho como algo normativo, a partir del cual se juzgarían 

futuras acciones53. Aunque Chaplin ha mostrado que los exempla en ocasiones pueden 

 
46 García-Magán, 2022, p. 139. 
47 García-Magán, 2022, p. 140. 
48 García-Magán, 2022, pp. 140–142. 
49 García-Magán, 2022, pp. 137–138. 
50 García-Magán, 2022, p. 187. 
51 Roller, 2009, 2018; Chaplin, 2015. 
52 Moatti, 2008, p. 35. 
53 Roller, 2009, pp. 216–217, 2018, pp. 4–8. 



16 

 

ser más complicados54, el modelo de Roller resulta útil para ayudarnos a comprender 

cuál era su papel en la sociedad romana. 

 A este respecto, cabe señalar que diversos autores se han preguntado cuál era la 

función de la tradición en la República romana. Bettini destacó su carácter modelizante 

como norma a seguir o paradigma55, mientras que Moatti señaló el «valor normativo» 

de la costumbre y el hecho de que la mención al pasado «no requería la reflexión del 

público sino su aceptación», dado que «la referencia al pasado no pertenecía a la 

categoría del saber, sino a la de la narración y a la del relato ejemplar y atemporal»56.  

Sobre esta cuestión, Pina Polo presentó el mos maiorum como un instrumento de 

control social, un elemento que «entronizaba un modelo político cuyo éxito era 

evidenciado por la expansión mediterránea de Roma, que por sí solo legitimaba a las 

clases dirigentes que habían estado a la cabeza del Estado romano tradicionalmente» y 

que «confirmaba un sistema de valores que legitimaba la subordinación social, la 

desigualdad económica y su reflejo político», según el cual «la superioridad de la elite 

justificaba por sí misma la obediencia de la plebe»57. De modo similar, Wallace-Hadrill 

también señaló el papel de la tradición como un instrumento de control sobre la 

sociedad58, y Iacoboni afirmó que el mos maiorum era un principio de legitimación del 

poder de la élite y, más en concreto, de los optimates59. 

 Todas estas explicaciones nos permiten ver que la tradición tenía un gran 

potencial de legitimación. A este respecto, Bettini ya señaló que la mención al mos 

maiorum pretendía siempre, más o menos explícitamente, producir un efecto en su 

interlocutor, exhortándolo a justificar, alabar o practicar un determinado 

comportamiento o a reprobarlo60. Esta cuestión nos invita a comentar brevemente un 

aspecto tratado por García Magán en su tesis doctoral: el uso de la tradición en la 

retórica tardorrepublicana. La autora afirma que el orador, al mencionar la tradición, 

trataba de conferir autoridad a su discurso y convencer a su audiencia61. Un aspecto 

crucial que explica la autora es la flexibilidad de la tradición cuando era empleada como 

instrumento retórico. Por ejemplo, un orador cuando no podía evocar la antigüedad de 

una ley, norma o costumbre que permitiese vincularla a los antepasados, tenía la 

posibilidad de «retorcer» su argumento y presentarla como algo con lo que habrían 

estado de acuerdo los maiores62. Del mismo modo, también hallamos casos en los 

cuales dos posturas radicalmente opuestas en torno al mismo tema de debate pueden ser 

justificadas simultáneamente desde la tradición. A este respecto, García Magán señala 

 
54 Chaplin (2015, pp. 104, 108) señala, por ejemplo, la diferencia en los discursos incluidos en el relato 

histórico de Livio entre una audiencia interna (quienes los escuchan) y una audiencia externa (los 

lectores) de los exempla. 
55 Bettini, 2006, p. 195. 
56 Moatti, 2008, pp. 35, 38. 
57 Pina Polo, 2011b, pp. 76–77. 
58 Wallace-Hadrill, 1997, p. 13. 
59 Iacoboni, 2014, pp. 292–293, 302, 304. 
60 Bettini, 2006, p. 196. 
61 García-Magán, 2022, pp. 154, 160–162, 185, 276, 277. 
62 García-Magán, 2022, pp. 201, 206. 



17 

 

como en el tratado Rhetorica ad Herennium el autor aconseja aludir a los maiores tanto 

si se quiere defender los interrogatorios bajo tortura como si se quiere hablar en contra 

de ellos y, así mismo, también recoge varios casos de discursos contrapuestos en obras 

historiográficas antiguas en los cuales ambos oradores hacen mención de la tradición 

para defender su postura63. Así pues, la autora destaca esa «maleabilidad», la cual para 

ella solo se puede entender «si se deja de considerar la tradición en la República romana 

como un conjunto concreto de normas definidas, compartidas y consensuadas por el 

conjunto de la sociedad romana», siendo más bien un elemento «cuyo contenido estuvo 

en continua reinterpretación y disputa»64. 

Por otro lado, García Magán también menciona que «mientras el orador siempre 

presentó su postura como fiel seguidora de esa tradición legada por los ancestros, por 

contra, retrató a sus rivales como enemigos de esta tradición, es decir, como 

innovadores que rompían con ese pasado profundamente enraizado y loado en el 

imaginario de la sociedad romana»65. Así pues, en la retórica de época 

tardorrepublicana, hallamos, en relación con esa pretendida devoción por la tradición, 

un rechazo de las novedades a nivel ideológico, empleándose la «acusación de 

innovación» como un «arma arrojadiza», cuyo empleo por Cicerón estudia García 

Magán detalladamente en el caso de las Verrinas66. En relación con todo esto, frente a la 

caracterización historiográfica de los optimates como tradicionalistas y de los populares 

como reformistas, la autora señala que tanto aquellos personajes de época 

tardorrepublicana que podríamos considerar optimates como a los que llamaríamos 

populares aludieron a su respeto a la tradición, dado que «en la República romana todos 

los políticos dijeron estar siguiendo a los maiores, aunque realmente sus acciones 

rompieran frontalmente con la tradición»67. La vaguedad de la tradición sería aquel 

elemento que permitiría al orador hacer pasar por tradicional una medida realmente 

novedosa y, a su vez, acusar a sus rivales de ser innovadores68. Sobre la importancia 

retórica de este binomio tradición-innovación cabe señalar que, si bien Syme afirmaba 

que cualquier petición podía triunfar haciendo referencia a la costumbre o a la tradición, 

García Magán le concede un papel más secundario, afirmando que esta «no fue ni 

mucho menos una argumentación suficiente para invalidar la postura del contrario» y 

que «en muchas ocasiones desempeñó un papel secundario en la argumentación global 

del orador»69 .  

 Llegados a este punto, podemos enlazar con el tema de este Trabajo Fin de 

Máster, preguntándonos cómo ha sido entendida hasta ahora la tradición en época de la 

 
63 García-Magán, 2022, pp. 161–162, 178–182, 202–203. Sobre la cuestión de los interrogatorios bajo 

tortura, véase Rhet. Her. 2.10. 
64 García-Magán, 2022, p. 184. 
65 García-Magán, 2022, pp. 185–186. 
66 García-Magán, 2022, pp. 186, 210–217, 307–313. 
67 García-Magán, 2022, pp. 269–271. 
68 García-Magán, 2022, p. 210. 
69 Syme, 1968, p. 153 («almost any plea could triumph by an appeal to custom or tradition»); García-

Magán, 2022, p. 228. 



18 

 

República romana en relación con el cambio y, especialmente con la innovación, por 

parte de la historiografía.  

Para aquellos autores que mantenían la idea de la tradición romana como un 

elemento cuyos contenidos tenían un carácter fijo, la única forma en que les era posible 

concebir el cambio en relación con la tradición era la decadencia. Rech veía indicios de 

degeneración ya en el siglo II a. C. y afirmaba que el siglo I a. C. se caracterizó por esa 

decadencia de las costumbres y la antigua disciplina que trasmitía Salustio en sus 

escritos70. Precisamente Salustio escribía sobre «las costumbres corruptas de la Ciudad, 

las cuales desgarraban dos lacras pésimas y antitéticas, el derroche y la avaricia», 

habiendo sido la avaricia lo que «minó la lealtad, la probidad y las restantes buenas 

cualidades» y «enseñó la arrogancia, la crueldad, enseñó a despreciar a los dioses, a 

considerarlo todo venal»71. Earl en buena medida también se apoyó en esta idea al 

mantener que era perfectamente válido analizar el fin de la República a partir de la 

perversión y el fracaso del ideal de virtus72. Earl sí que menciona la innovación en su 

obra, pero dentro de este modelo de la decadencia, pues para él las innovaciones 

producidas eran la introducción en Roma del lujo asiático y los modales griegos que los 

jóvenes aristócratas abrazaron ansiosamente ya en el siglo II a. C., abandonando la 

moralidad romana por el alarde y el vicio73. Cabe destacar que esta perspectiva 

moralista del lujo como una innovación es algo que también aparecía en las fuentes 

antiguas como cuando Valerio Máximo criticaba el lujo que disfrutaba Metelo Pío en 

Hispania durante las guerras sertorianas: «¡Hasta ese punto se había borrado de la mente 

de Metelo la campaña de su padre en Numidia! Queda clara, por tanto, la rapidez con 

que el lujo hizo acto de presencia, pues quien de joven conoció las costumbres 

primitivas, de viejo implantó otras nuevas (nam cuius adulescentia priscos mores vidit, 

senectus novos orsa est)»74. Por otro lado, Iacoboni, a pesar de haber insistido en la 

indefinición del mos maiorum, también afirmó que se produjo una degeneración de las 

costumbres del pasado, la cual se vincularía a la penetración del lujo en el siglo II a. C., 

así como al auge de la avaricia y el individualismo75. 

Otros autores también han escrito acerca de un debilitamiento o pérdida de vigor 

de la tradición, pero lo han hecho sin recurrir al juicio moral asociado a la idea de 

decadencia que veíamos en los casos anteriores. Claudia Moatti propuso, dentro de su 

 
70 Rech, 2006, pp. 108, 115–116. 
71 Sall. Cat. 5.8, 10.4 (trad. B. Segura Ramos). 
72 Earl, 1984, pp. 55–56. 
73 Earl, 1984, p. 36. 
74 Val. Max. 9.1.5 (trad. S. López Moreda, M. L. Harto Trujillo y J. Villalba Álvarez). Cabe señalar que 

en ese mismo pasaje Valerio Máximo también vincula el lujo a Grecia y Asia: «¿Y dónde sucedía esto? 

No en Grecia, ni en Asia, donde la propia seriedad podía dejarse corromper por el lujo, sino en una 

provincia indómita y belicosa, en tanto que un enemigo tan contumaz como Sertorio cegaba los ojos de 

los ejércitos romanos con proyectiles lusitanos». 
75 Iacoboni, 2014, pp. 290–291. Sobre sus menciones a la falta de definición de la tradición, véase  

Iacoboni, 2014, pp. 291, 299. García-Magán (2022, p. 66) señala que «Anna Iacoboni, a pesar de que 

incide en la flexibilidad del concepto mos maiorum a lo largo de su artículo, acepta de forma acrítica el 

discurso de la decadencia de las fuentes literarias —tal y como habían hecho los académicos alemanes del 

siglo pasado». 



19 

 

obra La razón en Roma, la existencia de una «crisis de la tradición», que se venía 

gestando ya desde el siglo II a. C. La debilidad de la tradición haría que el ejemplo de 

los antepasados dejase de ser «suficiente para reglamentar los comportamientos o al 

menos las prácticas institucionales»76. Hölkeskamp indicó una cuestión similar al hablar 

de la erosión del «tradicional carácter vinculante» de las normas del mos maiorum, en 

relación con el desgaste de «la considerable flexibilidad y adaptabilidad de las mismas» 

provocado por «el creciente desprecio y el abuso cada vez más generalizado» de ellas77. 

Por otro lado, Moatti señaló que se habría producido simultáneamente en el siglo I a. C. 

un cambio en la relación de los romanos con la tradición, la cual «deja de ser una forma 

imprecisa e inmanente que suscita la confianza espontánea y que se repite bajo la férula 

de los magistrados, para convertirse en un contenido preciso que se aprehende 

intelectualmente al mismo tiempo que se aceptan las controversias»78. Esta última 

propuesta resulta parecida a alguno de los planteamientos de Wallace-Hadrill. Este autor 

situaba la evolución de la tradición en época tardorrepublicana dentro de una 

generalizada crisis de la autoridad, en la cual los trabajos de los anticuaristas como 

Varrón iban a suponer un desafío al tradicional papel de la nobilitas como custodios de 

la tradición, pues estos se presentarán a sí mismos como quienes, a partir de su 

laborioso estudio, «conocían» cuál era la «verdadera» tradición romana y caracterizarán 

implícitamente a los miembros de la aristocracia senatorial como, tomando las palabras 

de Cicerón, «peregrinantes y errantes en nuestra propia urbe como huéspedes»79.  

Otros historiadores sí que han tratado el tema de la innovación con respecto a la 

tradición, partiendo de la base de la indefinición de la tradición y, sobre todo, de su 

flexibilidad. Este último rasgo ha sido destacado en distintas ocasiones. Por ejemplo, 

Pina Polo señaló que, a pesar de su apariencia de inmutabilidad, el mos maiorum se 

caracterizaba por su carácter flexible80. Develin afirmó que para los romanos era posible 

concebir mores (maiorum) mutati y Wallace-Hadill indicaba que la tradición, lejos de 

ser estática e inerte, está sujeta a la invención y reinvención81. Incluso Iacoboni señalaba 

esa flexibilidad y la constante redefinición del mos maiorum82. Igualmente, Bettini 

señalaba el carácter fluido del mos maiorum83, el cual veía emerger en el siguiente 

pasaje del De legibus de Cicerón:  

Al preguntar los atenienses a propósito de esto a Apolo Pitio qué cultos debían seguir 

con preferencia, la respuesta del oráculo fue: «Aquellos que estuvieran en la tradición 

de sus antepasados (in more maiorum)». Cuando volvieron allí de nuevo y le dijeron 

que la tradición de los antepasados (maiorumque morem) se había cambiado con 

frecuencia y le preguntaron qué tradición de entre las varias que había deberían seguir 

 
76 Moatti, 2008, pp. 43–44. 
77 Hölkeskamp, 2019, p. 50. 
78 Moatti, 2008, pp. 40–41. 
79 Wallace-Hadrill, 1997, pp. 11–14; Cic. Acad. post. 1.3.9 (trad. J. Pimentel Álvarez). Véase también, 

Wallace-Hadrill, 2005, pp. 65–67. 
80 Pina Polo, 2011b, p. 69, 2016, p. 85, 2019b, p. 176, 2019a, p. 2. 
81 Develin, 1973, p. 4; Wallace-Hadrill, 1997, p. 12. 
82 Iacoboni, 2014, pp. 285, 290, 291, 297–298, 299. 
83 Bettini, 2006, pp. 196, 205. 



20 

 

con preferencia, contestó: «La mejor». Y verdaderamente así es, que hay que tener 

como lo más antiguo y más cercano al dios lo que es lo mejor84. 

Convendría no olvidar tampoco que se ha señalado que la «realidad 

constitucional» republicana poseería un «grado relativamente bajo de formalización 

política en las instituciones y procedimientos regulares», lo cual se relacionaría con «su 

notable y fascinante estabilidad, flexibilidad y capacidad de adaptación a condiciones 

cambiantes a lo largo de varios siglos»85. Estos autores, que han concebido la idea de la 

flexibilidad de la tradición, han dado distintos papeles y significados a la innovación y 

al cambio en la República romana.  

Para Syme los defensores del cambio en época republicana en vez de apelar a la 

reforma, al progreso o a un espíritu de justicia abstracta, hacían referencia al mos 

maiorum86; con lo cual aparentemente para este autor toda innovación debía ser hecha 

pasar por algo tradicional. Sin embargo, otra serie de historiadores han estudiado la 

innovación precisamente desde el punto de vista de la transgresión de la tradición, 

aunque con distintos enfoques. Jean-Michel David, centrando su atención en el proceder 

de los tribunos de la plebe tardorrepublicanos, propuso que la innovación era una 

herramienta poderosa en la búsqueda de carisma político, pero también un elemento 

peligroso que podía alterar las reglas de la vida en Roma, motivo por el cual la práctica 

política individual exigía conciliar el respeto al tópico de las conductas tradicionales con 

la innovación suficiente (es decir, la transgresión) para generar interés y adhesión en 

torno a uno mismo87. Ante esta circunstancia, para David, el hombre político innovaba 

tomando un modelo anterior que le legitimase, cuya definición de conjunto respetaba, y 

enriqueciéndolo con una serie de transgresiones, siendo por lo tanto el paradigma 

conservado y transgredido al mismo tiempo88. Hölscher, por su parte, planteó la 

transgresión desde el punto de vista de la provocación, manteniendo que para los 

grandes hombres de la República tardía la transgresión de las normas tradicionales era 

un modo de mostrar la singularidad y lo extraordinario de su persona89. De hecho, este 

autor llegaba hasta el punto de afirmar que el mos maiorum en la República tardía no 

tenía el objetivo de prevenir transgresiones, sino de, por el contrario, hacerlas visibles90. 

Pina Polo vinculó la innovación transgresora al pragmatismo político que siempre 

habría caracterizado la República romana, siendo en momentos de necesidad cuando las 

normas establecidas serían infringidas y sustituidas por otras más acordes a la nueva 

realidad91. También señalaba que, con la complicidad del senado, aquello que 

inicialmente había sido una innovación podía convertirse en parte del legado 

constitucional y en un precedente para el futuro, ya no presentado como algo novedoso, 

sino como parte de aquellas costumbres heredadas de los antepasados. En este sentido, 

 
84 Cic. Leg. 2.16.40 (C. T. Pabón de Acuña). 
85 Hölkeskamp, 2019, pp. 42, 44. 
86 Syme, 1968, p. 153. 
87 David, 1993, pp. 220, 226. 
88 David, 1993, pp. 224, 226. 
89 Hölscher, 2004, pp. 99–100. 
90 Hölscher, 2004, p. 100. 
91 Pina Polo, 2019b, p. 164. 



21 

 

el mos maiorum sería constantemente reinterpretado y cambiado, incorporando nuevas 

ideas y prácticas según las necesidades de cada momento92. 

 Por otro lado, también podríamos mencionar los aportes de Bettini. Este autor, 

por una parte, señaló la «dimensión temporal» del mos maiorum, indicando que, si bien 

el paso del tiempo era lo que convertía una costumbre en antigua, este también podía 

hacer que cayese en desuso o cambiase. A este respecto, aunque el mos maiorum fuese 

presentado como un modelo unívoco e independiente de cualquier referencia temporal, 

este habría estado compuesto por las costumbres de antepasados más antiguos y de 

antepasados más recientes93. Por lo tanto, el mos maiorum no se habría conformado en 

un único momento, habiendo tenido cambios a lo largo del tiempo. Sobre el cambio del 

mos maiorum, Bettini afirmó que en momentos de conflicto de poder e intereses 

aparecerían tensiones en los contornos de aquel indefinido mos maiorum, 

convirtiéndose este en objeto de interpretación y apareciendo aquí la posibilidad de 

negociar cuál era su contenido. Sería en esas circunstancias donde aparecería esa 

tensión entre presente y pasado, entre innovación y adecuamiento. Tomando un 

concepto de Lévi-Strauss, Bettini describe la comunidad romana como una sociedad 

(muy) caliente a la que le gustaría ser fría, una sociedad en constante transformación 

que se empeña en emplear como su propio parámetro el comportamiento de los 

antepasados. Esta paradoja o contradicción sería el elemento que obligaba a los romanos 

a mantener un carácter negociador en la relación con su pasado y las costumbres de sus 

ancestros94. 

 Otra interpretación a comentar es la de García Magán. Ya hemos visto cómo 

para esta autora la tradición sería un elemento vago, maleable y flexible, cuyos 

contenidos estarían sometidos a una constante disputa y reinterpretación. Precisamente 

serían estos rasgos los que, según la propuesta de García Magán, permitieron «hacer 

pasar por tradicionales algunas medidas que constituían verdaderas novedades»95. Sin 

embargo, la autora también propone que la «novedad» podía formar parte del discurso. 

En ese caso tenía que estar justificada como algo que sería acorde a la voluntad de los 

antepasados, como una novedad hecha en virtud de la utilitas o la necesitas, afirmando 

que nuevas circunstancias requerían nuevas medidas o insertándolas dentro de lo que la 

autora denomina una «tradición de innovaciones»96, según la cual los antepasados 

habrían realizado innovaciones y por lo tanto innovar era algo tradicional97. 

Para finalizar este repaso historiográfico, cabría mencionar a su vez la propuesta 

de Novara, sin entrar ahora en detalles, de que los autores de época republicana 

concebirían el cambio según un ideal de progreso, el cual sería la característica primaria 

 
92 Pina Polo, 2019b, p. 176. 
93 Bettini, 2006, p. 197. 
94 Bettini, 2006, pp. 199–201. 
95 García-Magán, 2022, p. 210. 
96 García-Magán, 2022, pp. 230–231. 
97 García-Magán, 2022, p. 224. 



22 

 

de la intuición latina de la historia98. Para esta autora los romanos no habrían atravesado 

su «aventura histórica» agobiados por las tradiciones u obsesionados con la decadencia, 

sino que el mos maiorum habría favorecido una idea de progreso, dado que sin un 

conservadurismo selectivo la innovación no podría constituir un progreso duradero99. 

Más adelante, se comentarán alguno de los problemas que considero que posee la 

interpretación de Novara en relación con el progreso de la res publica, dejando aparte 

otros de los ámbitos a los que la autora aplica esta interpretación. 

 Estos son algunos de los distintos planteamientos que han existido en torno a la 

tradición en la República romana, así como sobre su cambio. Realizar un comentario de 

los mismos resultaba necesario para perfilar con mayor precisión el papel de la tradición 

en época republicana. Además, dado que vamos a ver varios ejemplos en los cuales 

diversos personajes contraponen en sus discursos o relatos la innovación a la tradición, 

como si esta fuese un elemento perfectamente definido, resultaba conveniente señalar ya 

de antemano ese carácter indefinido y flexible de la tradición. Así mismo, cuando 

posteriormente comentemos diversos casos de aquella dialéctica entre la tradición y la 

innovación será interesante ver cómo algunas de interpretaciones sobre la innovación y 

la tradición, a la cuáles volveremos, pueden ser empleadas para explicar esos episodios. 

En el siguiente apartado, realizaremos un cambio de enfoque con respecto a este. En él 

analizaremos cuál es la visión transmitida en sus escritos por los autores de época 

republicana y Tito Livio acerca de la innovación, especialmente en el ámbito de la res 

publica y siempre en relación de un modo u otro con la tradición. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
98 Novara, 1982, p. 18, 1983, p. 838. 
99 Novara, 1982, pp. 12, 18. 



23 

 

3. VISIONES DE LA INNOVACIÓN EN LA 

REPÚBLICA ROMANA 

3.1. Los términos novus y res novae. Breve introducción 

En el presente capítulo vamos a analizar a través de una serie de ejemplos cuál 

era la visión que poseían los autores de nuestras fuentes acerca de la innovación. Antes 

de comenzar convendría realizar una breve aclaración. Es cierto que en latín existe el 

verbo innovare, pero en el periodo republicano su uso resulta poco frecuente y tiene 

más bien el sentido de «renovar»100. No obstante, ya hemos definido al principio del 

trabajo la «innovación» como la modificación de lo existente mediante la introducción 

de novedades por parte de uno o varios actores y, como hemos dicho, los romanos 

manejaban plenamente el concepto de novedad. La novedad de algo podía ser expresada 

mediante dos formas: señalar la ausencia de precedentes o indicar el carácter «nuevo» 

de aquello mediante el empleo de adjetivos como novus. 

Novus es un adjetivo que en muchos casos tiene un significado meramente 

descriptivo, como cuando en las fuentes se emplea para hablar de los «nuevos 

cónsules», que acaban de ser elegidos, o las «nuevas legiones», recién reclutadas. 

Igualmente, en ocasiones aparece en algunas fórmulas habituales como pueden ser 

homo novus o tabulae novae. Sin embargo, resulta significativo ver cómo en las fuentes 

de época republicana en ocasiones el concepto de novus parece adquirir una serie de 

connotaciones negativas. Por ejemplo, Cicerón en su De re publica al expresar a través 

de la figura de Gayo Lelio los males que sufría Roma desde el tribunado de Tiberio 

Sempronio Graco (133 a. C.) incluía el hecho de que «unos triunviros revolucionarios 

están cambiándolo todo cada día»101. Esta misma frase es traducida en The Loeb 

Classical Library como «seditious triumvirs are plotting some new villainy daily», pero 

realmente las palabras que Cicerón emplea en concreto son triumviris seditiosissimis 

aliquid cotidie novi molientibus, es decir, lo que hacían los triunviros era tramar 

novedades (novi). Más allá de cuál traducción pueda ser más adecuada, lo que nos 

interesa ver aquí es cómo aquellas novedades son presentadas como algo pernicioso, 

perdiendo el concepto de novus su carácter neutral y recibiendo a cambio una serie de 

significados negativos, que en la traducción de The Loeb Classical Library se tratan de 

expresar añadiendo la palabra «villainy». A estas connotaciones negativas del término 

novus era a lo que se refería Syme cuando afirmaba que tal palabra sonaba mal a los 

romanos102 

Nos encontramos ante una tesitura similar con el concepto de res novae, término 

que literalmente significaría «cosas nuevas». Si leemos los escritos de César, vemos que 

 
100 Cic. Pis. 89 (trad. E. Cuadrado Ramos): «[…]creíste que Quinto Ancario no iba a ser tu sucesor y 

volviste, sinvergüenza, a tus excesos (ad tuam intemperantiam scelerate innovasti)»  
101 Cic. Rep. 1.31 (trads. Á. D’Ors; C. W. Keyes). Cabe señalar que el dialogo de De re publica se sitúa 

en el año 129 a. C. 
102 Syme, 1968, p. 315: «The word novus had an evil ring». 



24 

 

en la narración de hechos bélicos emplea en alguna ocasión el término re nova para 

referirse a una nueva situación103, la cual puede sorprender o incluso asustar a los 

implicados en el relato (ya pertenezcan al bando de César o al enemigo). Sin embargo, 

en esos casos su uso, en principio, no parece tener ninguna implicación que vaya más 

allá de lo meramente descriptivo. Del mismo modo, no parece existir ninguna 

connotación especial cuando Marco Terencio Varrón afirma en su De lingua Latina que 

la palabra nuntius («mensajero») proviene de novae res104.   

Sin embargo, el concepto de res novae también presenta a menudo 

connotaciones negativas. Podemos ver un ejemplo de esto en el Pro Milone de Cicerón. 

Cuando Milón fue sometido a juicio en el 52 a. C. por el asesinato de Clodio, buena 

parte de la estrategia que Cicerón planteó en su discurso de defensa consistió en 

mantener que la muerte de Clodio era completamente legítima y merecida, dado el 

peligro que este suponía para la res publica105. Entre los argumentos empleados para 

defender tal postura, Cicerón realizaba la siguiente pregunta: «¿había algún ciudadano 

que se imaginara que la pretura de Clodio, ejercida sin control, no iba a estar 

acompañada de un gran temor a revoluciones?»106. Ahora bien, el término que Cicerón 

emplea para lo que aquí José Miguel Baños Baños traduce como «revoluciones» no es 

ni seditio ni tumultus. En latín, Cicerón expresaba ese pánico mediante el enunciado 

maximo rerum novarum metu. Así pues, en esta coyuntura, las res novae eran algo a lo 

que había que temer y que se vinculaban a un personaje tanta despreciable para Cicerón 

como Clodio.  

Este uso del sintagma res novae no es un caso aislado. Si avanzamos a época 

augustea, podemos ver cómo Tito Livio emplea aquella expresión del miedo a las res 

novae en su relato histórico, del mismo modo en que, si nos retrotraemos a época de 

Catón el Mayor, observamos que en su discurso En defensa de los rodios (167 a. C.), 

que nos trasmite Aulo Gelio, este apuntaba al «temor de revoluciones para la república» 

(metus in republica rerum novarum movet) si no se perdonaba a los rodios107. Así pues, 

la atribución de connotaciones negativas al concepto de res novae no es algo superfluo. 

De hecho, Elisa Romano considera que las res novae se convirtieron en época 

tardorrepublicana en un verdadero «eslogan», si bien para la autora este podría tener una 

matriz catoniana en cuanto a su significado como peligro para el Estado108. En el 

siguiente apartado, veremos múltiples ejemplos del uso que se hace en las fuentes de 

este concepto. En él respetaremos las distintas traducciones que se hacen de este 

 
103 Caes. Bell. Gall. 6.37.3, 6.39.3, 7.28.1, Bell. Civ. 1.65.1, 2.12.1, 2.36.3, 3.11.2. 
104 Varro Ling. 6.58 (trad. L. A. Hernández Miguel): «En efecto, el mensajero (nuntius) recibió su nombre 

a partir de novae res «cosas nuevas», término que puede haberse obtenido por transformación de la 

palabra griega» (nuntius enim est a <n>ovis rebus nominatus, quod a verbo Graeco potest declinatum). 
105 Pina Polo, 1997, pp. 147, 198, 2006, p. 5. 
106 Cic. Mil. 34 (trad. J. M. Baños Baños); Romano, 2006, § 12. 
107 Liv. 24.45.11 (metu que rerum novarum); Gell. NA. 6.3.47 (trad. A. Gaos Schmidt). 
108 Romano, 2006, § 7, 11. Con respecto a la mención del probable origen catoniano del concepto de res 

novae, convendría ser prudentes. Por un lado, cabe recordar que el pasaje en cuestión no es un extracto 

literal del discurso de Catón, sino que es un parafraseo que realiza Aulo Gelio, y, por otro, no sabemos si 

este concepto era usado ya con anterioridad a Catón.  



25 

 

término, las cuales muchas veces no suelen ser ni «novedades» ni «cosas nuevas», pero 

debemos tener en mente siempre cuáles son las palabras empleadas en el texto original 

en latín. 

3.2. El deseo de novedades como elemento de caracterización 

peyorativa 

 Las connotaciones negativas que podía tener los conceptos de res novae y novus 

resultan claramente visibles cuando estudiamos la presencia en las fuentes del tópico del 

«deseo de novedades». En efecto, el «deseo de novedades» fue empleado como un 

elemento de caracterización peyorativa por parte de los autores de época republicana y 

por Tito Livio, quien, si bien escribió en época augustea, empleó como fuentes a 

historiadores republicanos y, como veremos, usa este tópico de forma acorde a 

personajes como César, Salustio o Cicerón. Así pues, el deseo de novedades aparece en 

aquellos textos como un rasgo propio de la alteridad, ya sea étnica, social o política. 

 Por un lado, podemos ver cómo estos autores describen a distintos pueblos 

«bárbaros» como poseedores de aquella característica, asociándola a otros rasgos 

negativos. César afirmaba que los galos «eran muy ligeros en la toma de decisiones y 

muchas veces se mostraban deseosos de cambios» (in consiliis capiendis mobiles et 

novis plerumque rebus student)109 y explicaba una conjura de los belgas a partir del 

hecho de que estos eran soliviantados por algunos galos, «en parte quienes eran 

partidarios de nuevos mandos debido a su volubilidad y su ligereza de carácter» (partim 

qui mobilitate et levitate animi novis imperiis studebant)110. De forma muy similar, 

Livio comentaba que la rebelión de Indíbil y Mandonio se sumaba al hecho de que «los 

propios hispanos son de natural inquieto y levantisco» (ipsorum Hispanorum inquieta 

avida que in novas res sunt ingenia)111. En cuanto a Salustio, este recoge la idea de que 

«el linaje de los númidas era desleal, voluble y ganoso siempre de cambios» (genus 

Numidarum infidum, ingenio mobili, novarum rerum esse)112. Ahora bien, resulta 

especialmente interesante el siguiente fragmento de La guerra de Jugurta sobre la 

revuelta producida en la ciudad de Vaga: 

Así, en Vaga, donde al iniciar Jugurta las negociaciones de paz había puesto Metelo una 

guarnición, los ciudadanos principales, a fuerza de instancias por parte del rey, del que 

por lo demás se habían separado a disgusto, conciertan en común un complot. La plebe 

(volgus), por su parte, como suele suceder, y más entre los númidas, era de natural 

voluble, sediciosa y amiga de discordias, ávida de novedades, contraria a la tranquilidad 

y a la paz (ingenio mobili seditiosum atque discordiosum erat, cupidum novarum rerum, 

quieti et otio advorsum). […] La plebe (plebes) se suma a ellos, una parte ya instruida 

 
109 Caes. Bell Gal. 4.5.1 (trad. A. Ramírez de Verger). La idea misma ya aparece en Caes. Bell Gall. 

3.10.3 (trad. A. Ramírez de Verger): «César es consciente de que casi todos los galos están deseosos de 

cambios políticos» (omnes fere Gallos novis rebus studere). Sobre la caracterización del «otro» en La 

guerra de las Galias, véase Dauge, 1981, pp. 105–110; Riggsby, 2006, pp. 47–71. 
110 Caes. Bell Gall. 2.1.3 (trad. A. Ramírez de Verger). 
111 Liv. 22.21.2 (trad. J. A. Villar Vidal). 
112 Sall. Iug. 46.3 (trad. J. M. Pabón);  Romano, 2006, § 15; García-Magán, 2022, p. 210. Véase también 

sobre las res novae en La guerra de Jugurta, Sall. Iug. 19.1, 70.1. 



26 

 

por la nobleza y otra movida por su propia afición a tales cosas, ya que, aun ignorando 

lo que se hacía y cuál era el propósito de ello, hallaban satisfacción suficiente en el 

alboroto y el cambio (alii studio talium rerum incitati, quis acta consiliumque 

ignorantibus tumultus ipse et res novae satis placeban)113. 

 Este texto nos permite ver cómo ese «deseo de novedades», con el que aquellos 

autores romanos caracterizaban a los «bárbaros», también resulta ser, desde la 

perspectiva de la aristocracia, un rasgo propio de la plebe. De hecho, Salustio en La 

conjuración de Catlina menciona explícitamente el deseo de novedades de la plebe 

romana como un factor detrás de su apoyo a Catilina, dando además una explicación 

socioeconómica al deseo de novedades: 

[…] toda la plebe, en su afán de trastornos (novarum rerum studio), simpatizaba con los 

proyectos de Catilina. Verdad es que en esto obraba según su costumbre, porque 

siempre en la sociedad los que carecen totalmente de recursos odian a las personas de 

condición (bonis) y ensalzan a los ruines (malos); detestan lo antiguo, con ansia de 

novedades; en aborrecimiento de su propia situación, tratan de que todo cambie (vetera 

odere, nova exoptant, odio suarum rerum mutari omnia student) y viven sin 

preocupación alguna el tumulto y las sediciones, en los que, por su indigencia, poco 

tienen que perder114. 

Esta explicación que da Salustio a la actitud de la plebe basa su deseo de 

novedades en el rechazo a la situación existente, a lo tradicional, afirmación que 

podríamos relacionar con la siguiente reflexión que hacía Lucrecio: «parece que debe 

alegrarse con una situación nueva aquel a quien la antigua molesta; pero a quien nada 

incómodo le pasa en un tiempo anterior en que llevaba una vida estupenda, ¿qué podría 

despertar en él tal deseo de novedad? (nam gaudere novis rebus debere videtur cui 

veteres obsunt; sed cui nihil accidit aegri tempore in ante acto, cum pulchre degeret 

aevom, quid potuit novitatis amorem accendere tali?)»115. Así mismo, en un pasaje de 

César, el deseo de novedades de los galos en un momento concreto aparece 

yuxtapuesto, además de a la rapidez y frecuencia con la que se incita a los galos a la 

guerra, al hecho «de que, en cambio, todos los hombres ansían por naturaleza la libertad 

y odian la condición de esclavos», aunque es cierto que César no llega a establecer 

explícitamente una relación de causalidad directa entre ambos elementos116.  

No obstante, volviendo a Salustio, cabe destacar que este emplea en varias 

ocasiones aquella terminología del deseo de res novae para referirse a la actitud de 

quienes apoyaban a Catilina en su complot, describiendo a la plebe de Etruria y Roma 

como cupida rerum novarum, hablando de una «esperanza de cambios políticos (rebus 

novadi spes)», diciendo que Léntulo «procuraba ganarse en Roma […] a todas aquellas 

personas a quienes su índole o circunstancias (moribus aut fortuna) debían, a su juicio, 

inclinar a la revuelta (novis rebus idoneos)» y afirmando que parte de los miembros del 

 
113 Sall. Iug. 66.3-4 (trad. J. M. Pabón); Romano, 2006, § 16. 
114 Sall. Cat. 37.1-3 (trad. J. M. Pabón); Romano, 2006, § 4, 17; García-Magán, 2022, pp. 209–210. 
115 Lucr. 5.170-173 (trad. F. Socas); Romano, 2006, § 16. 
116 Caes. Bell Gall. 3.10.3 (trad. A. Ramírez de Verger). 



27 

 

ejército de Catilina se habían unido a él por su «afán de revolución (novarum rerum 

studio)»117.  

A su vez, resulta muy interesante ver cómo Livio en su narración histórica se 

expresa en términos similares a los autores de época republicana. Por ejemplo, hallamos 

varios casos de ello durante su relato de la segunda guerra púnica (218-202 a. C.), en los 

cuales el deseo de novedades se asocia habitualmente a la tentativa de cambio de bando. 

Por ejemplo, en el caso de Capua afirma que «la plebe, malquista con el senado desde 

hacía ya largo tiempo, si se presentaba la oportunidad de un vuelco en la situación 

(occasionem novandi res) se iba a atrever a una acción de envergadura, como era 

entregarles Capua a los cartagineses después de matar al senado»118. Sobre Nola se dice: 

«El senado, y especialmente sus miembros más destacados, persistía en mantenerse fiel 

a la alianza con Roma; la plebe, dada a los cambios como de costumbre (plebs novarum, 

ut solet, rerum), estaba enteramente con Aníbal»119. Igualmente, se nos dice que en 

Locros «los más irresponsables preferían un cambio en la situación y una alianza nueva 

(novas res novam que societatem)» y se menciona en un par de ocasiones la esperanza 

de cambio en Etruria (Etruriam erectam in spem rerum novarum; Etruriam […] totam 

ferme ad Magonem ac per eum ad spem novandi res versam)120.  

En varias ocasiones, emplea Livio también el concepto de res novae en el 

mundo griego. Por ejemplo, cabe destacar la descripción que Livio hace de las medidas 

tomadas por Nabis de Esparta tras hacerse con Argos (197 a. C.), es decir, la 

cancelación de deudas y la distribución de tierras como «las dos teas con que los 

revolucionarios inflaman a la plebe en contra de la aristocracia» (duas faces novantibus 

res ad plebem in optimates accendendam)121. Más tarde, en el año 192 a. C., se narra 

cómo en una asamblea de los etolios «la mayoría de los presentes, deseosos de un 

vuelco en la situación, eran del todo favorables a Antíoco» (multitudo avida novandi res 

Antiochi tota erat) y después se dice que los etolios discutían cómo «provocar un 

cambio en la situación de Grecia» (in Graecia res novarentur), afirmando que sabían 

que «los dirigentes y los aristócratas de las ciudades (in civitatibus principes et 

optimum) eran partidarios de la alianza con los romanos y estaban a gusto con la 

situación establecida, mientras que las masas (multitudinem) y aquellos cuya situación 

no era la que ellos esperaban, querían un cambio total (omnia novare)»122. A este 

respecto, el consejo del propio Antíoco III tenía confianza en que otras ciudades se 

pasarían a su bando, pues «aun en el caso de que la libertad no fuese preferible a la 

esclavitud, sin embargo la perspectiva de cambiar las cosas es más atractiva para 

 
117 Sall. Cat. 28.4, 48.1; 39.3; 39,6 48.1, 57.1 (trad. J. M. Pabón); Romano, 2006, § 17; García-Magán, 

2022, pp. 209–210. 
118 Liv. 23.2.3 (trad. J. A. Villar Vidal). Con respecto a Capua, cabe mencionar que Cicerón en su 

segundo discurso de De lege agraria afirmaba que desde que los antepasados habían quitado a Capua su 

carácter de res publica, «no había en la ciudad hombres que, con discursos malintencionados, con 

subversivas decisiones del senado y con poderes inicuos, alterasen la vida política y buscaran motivo para 

una revolución (rerum novarum causam)» (Cic. Leg. agr. 2.91 [trad. J. Aspa Cereza]). 
119 Liv. 23.14.7 (trad. J. A. Villar Vidal). 
120 Liv. 24.1.7; 27.38.6, 29.36.10 (trad. J. A. Villar Vidal). 
121 Liv. 32.38.9 (trad. J. A. Villar Vidal). 
122 Liv. 35.33.1, 35.34.2-3 (trad. J. A. Villar Vidal). 



28 

 

cualquiera que cualquier situación presente» (si non libertas servitute potior sit, tamen 

omni praesenti statu spem cuique novandi res suas blandiorem esse)123. A su vez, hay 

que señalar que junto a Antíoco se hallaba Aníbal, quien «incluso estando ausente podía 

tramar revueltas (novas moliri res) y desestabilizar la situación de la ciudad 

soliviantando los ánimos de la gente» en Cartago, cuestión que podríamos relacionar 

con que, posteriormente en el relato de Livio, Toante disuade al rey Antíoco de darle el 

mando de una parte de la flota a Aníbal usando el argumento, entre otros, de que «era 

un desterrado y un cartaginés, a quien su condición o su carácter podía inspirar a mil 

nuevos planes cada día (exsulem illum et Poenum esse, cui mille in dies nova consilia 

vel fortuna sua vel ingenium possit facere)»124. Una veintena de años después en su 

narración, Livio afirma también que en el año 171 a. C., fecha de inicio de la tercera 

guerra macedónica, entre los aduladores del rey Perseo «unos tendían a un cambio total 

en la situación (novanda omnia) empujados por las deudas y la falta de perspectivas si 

las cosas seguían como estaban; otros lo hacían por versatilidad de carácter»125. 

Habría que aclarar que Livio no emplea esta caracterización del deseo de 

novedades como un elemento aplicable únicamente a los no-romanos, sino que, por 

ejemplo, en su narración de los hechos de la República más temprana habla sobre el 

deseo de novedades en relación con los tribunos de la plebe que hasta la prolongación 

del asedio de Veyes durante el invierno del 404-403 a. C. «no encontraban un pretexto 

para promover la revolución (nullam novandi res causam invenientibus)» o en relación 

con Marco Manlio Capitolino en el 384 a. C., quien se decía que «llamando a su casa a 

la plebe, día y noche discute con sus miembros más cualificados unos planes de cambio 

revolucionario (Manlius advocata domum plebe cum principibus novandarum rerum 

interdiu noctu que consilia agitat)»126. Sin embargo, más allá de que podríamos citar 

otros ejemplos provenientes del historiador patavino127, hay otra elemento de este tópico 

que podríamos señalar y que se relaciona con la descripción que hace Livio de Manlio. 

Esta característica del deseo de novedades es que también aparece como un rasgo 

propio de aquel que aspira al poder unipersonal, al regnum. Así presenta César al galo 

Dumnorix, primero como alguien que «espoleado por su deseo de reinar, se dedicaba a 

la desestabilización» (cupiditate regni adductus novis rebus studebat) y después como 

«deseoso de revueltas, deseoso de poder y de gran influencia entre los galos» (cupidum 

rerum novarum, cupidum imperi, magni animi, magnar inter Gallos auctoritatis)128. A 

este respecto, vemos además que el deseo de novedades se convierte en parte de la 

retórica política en Roma, como ocurre en la primera Catilinaria de Cicerón. En el 

discurso que Cicerón pronunció ante el senado el 8 de noviembre del 63 a. C., este 

 
123 Liv. 35.17.9 (trad. J. A. Villar Vidal). 
124 Liv. 34.61.6, 35.42.8 (trad. J. A. Villar Vidal). 
125 Liv 42.30.4 (trad. J. A. Villar Vidal). 
126 Liv. 5.2.2, 6.18.3 (trad. J. A. Villar Vidal). Sobre el grado de historicidad del episodio de Manlio y su 

relación con la construcción de un discurso historiográfico de legitimación del tiranicidio preventivo en 

época tardorrepublicana, véase Pina Polo, 2006, pp. 8–14, 2017, pp. 21–27. 
127 Liv. 1.52.1, 6.35.1, 7.41.6, 8.17.8, 8.27.6, 21.19.7, 21.50.10, 22.22.11, 22.43.2, 23.15.9, 23.17.7, 

24.23.6, 24.24.1, 24.27.2, 24.29.3, 26.40.18, 29.12.3, 35.31.6.  
128 Caes. Bell Gall. 1.9.3; 5.6.1 (trad. A. Ramírez de Verger);  Romano, 2006, § 15; García-Magán, 2022, 

p. 210. 



29 

 

afirmaba que Catilina debería haber sido ya ejecutado y citaba varios ejemplos pasados 

al respecto, como el caso de Espurio Melio (439 a. C.). Más allá de la historicidad de 

este episodio129, lo que nos interesa es ver cómo Cicerón caracteriza a Espurio Melio, e 

implícitamente a Catilina, como alguien deseoso de novedades: 

Y eso que paso por alto hechos demasiado alejados de nosotros, como el de Cayo 

Servilio Ahala, quien mató con su propia mano a Espurio Melio porque tenía afición a 

las alternativas políticas (novis rebus studentem). Existió, sí, existió, en otros tiempos, 

un valor (virtus) tal en esta ciudad (re publica) que los hombres enérgicos (viri fortes) 

castigaban con pena más duras al ciudadano pernicioso que al enemigo más 

encarnizado130. 

 Del mismo modo, habría que señalar que el deseo de novedades también puede 

aparecer en la fuentes para señalar la corrupción de las antiguas costumbres y la vieja 

moral, como se aprecia en la I Epistula ad Caesarem de Salustio cuando se hablaba de 

aquellos adulescentuli dados al lujo, que gastaban lo suyo y lo ajeno, afirmando que: 

Así, tal ánimo fiero, andando por el mal camino, cuando no tiene bastante con lo usual, 

se arroja inflamado, ya sobre los aliados, ya sobre los ciudadanos, turba lo que está en 

orden y rebusca nuevas satisfacciones despreciando lo antiguo (movet composita et res 

novas veteribus § acc § conquirit)131. 

Tras recorrer esta serie de ejemplos del deseo de novedades como elemento de 

caracterización peyorativa, podemos obtener una serie de conclusiones generales. En 

primer lugar, hay que señalar que con frecuencia los autores romanos asociaron dicho 

rasgo a personajes o grupos que podríamos enmarcar dentro del concepto de alteridad. 

Ya hemos visto cómo empleaban este tópico para describir pueblos no-romanos, 

especialmente pueblos «bárbaros», pudiendo llamarnos la atención que se caracterice de 

la misma forma a culturas tan diversas como la gala, la ibera o la númida. Ahora bien, 

hay que recordar que Dauge ya señaló que los autores romanos en buena medida 

tendieron a una definición unitaria y universal del bárbaro, apareciendo los distintos 

pueblos como encarnaciones particulares de aquel arquetipo general132.  Por otro lado, si 

tenemos en cuenta que los autores eran miembros de la aristocracia, la plebe constituía 

para ellos una alteridad social; del mismo modo que para los miembros de aquella clase 

política, aquel que aspiraba al poder unipersonal pasaba a formar parte de una alteridad 

política. A este respecto, también habría que recoger la propuesta de Dauge de que en 

las fuentes suele asimilarse la caracterización de la multitud y la del tirano con la del 

bárbaro, como parte de ese polo opuesto a lo que debería ser el aristócrata romano 

(idealmente)133. Así pues, si se suponía que el aristócrata romano debía ser respetuoso 

 
129 Al igual que en el caso de Manlio ya mencionado, véase Pina Polo, 2006, pp. 8–14, 2017, pp. 21–27. 
130 Cic. Cat. 1.3 (trad. J. Aspa Cereza); Romano, 2006, § 12. Sobre la acusación de innovación en la 

retórica tardorrepublicana, véase García-Magán, 2022, pp. 207–222. 
131 Sall. Ad Caes. 1.5.6 (trad. G. Fatás Cabeza); Romano, 2006, § 4. Sobre la discusión existente en torno 

a las Epistulae ad Caesarem y los argumentos que apoyarían su veracidad, véase Duplá Ansuategui, Fatás 

Cabeza y Pina Polo, 1994, pp. 105–173. 
132 Dauge, 1981, p. 18. 
133 Dauge, 1981, pp. 113–114, 122–125, 498, 626–634. 



30 

 

con la tradición, podríamos considerar que, dentro de lo que Hartog denominó «retórica 

de la alteridad», el tópico de la definición del «otro» como «deseoso de novedades» 

representa un proceso de «inversión»134, según el cual se presenta al «otro» como el 

contrario de «uno mismo». De este modo, el «otro» es «uno mismo» a la «inversa» y 

por lo tanto en vez de ser devoto de la tradición es deseoso de novedades. Otra cuestión 

sería, por ejemplo, ver hasta qué punto la aristocracia republicana era realmente 

respetuosa con la tradición en la práctica y hasta qué punto la plebe era deseosa de 

novedades en verdad, más allá del discurso de las fuentes. También podríamos 

preguntarnos si la lectura como deseo de novedades que hacían los autores romanos de 

la actitud política de la plebe podía ser la interpretación que estos realizaban de una 

cultura política plebeya aparte, subordinada, pero no absolutamente dominada135. 

Sin embargo, dejando este punto en concreto, dada la tendencia a asociar el 

deseo de novedades a la plebe y a los bárbaros, convendría recordar la siguiente 

afirmación de José Antonio Maravall: «es una actitud frecuente de la psicología humana 

–más fuerte en unas épocas que en otras– la de considerar la apetencia de cambios 

innovadores como cosa de gentes bajas y más bien ignorantes»136. Esa bajeza e 

ignorancia se relacionarían con la irracionalidad y, precisamente, Elisa Romano ha 

señalado cómo el empleo de fórmulas como rerum novarum cupida hace referencia a 

impulsos irracionales y pasionales, vinculándose el concepto de res novae en los textos 

habitualmente a términos que sirven para designar emociones como cupiditas o spes y 

también, en el sentido contrario, metus137. Con respecto a aquella irracionalidad del 

deseo de novedades, probablemente su expresión más clara sea la narración que Salustio 

realiza sobre cómo los miembros de la «plebe» númida se unían a los tumultos sin saber 

su razón de ser, únicamente por la satisfacción hallada en las novedades. Ahora bien, ya 

hemos visto que Salustio en La conjuración de Catilina sí que trata de dar una 

explicación al deseo de novedades138, basada en la insatisfacción con la situación 

presente, con lo situación que podríamos calificar como «tradicional». 

 
134 Sobre el concepto de «inversión» en la «retórica de la alteridad», véase Hartog, 1991, pp. 224–237. 
135 Courrier, 2014, pp. 471, 601–602. Cabe recordar las palabras de Pina Polo (2011b, p. 75) sobre los 

intentos aristocráticos de que la plebe asumiera su mos maiorum: «Que el conjunto del pueblo romano lo 

aceptara sin crítica es problemático, pero para la aristocracia no pudo existir duda alguna de que el 

sistema de valores que defendía debía ser extensible a toda la sociedad: no había otro posible». Ahora 

bien, probablemente no estarían de acuerdo con esta posibilidad autores como Hölkeskamp (2019, pp. 78, 

86, 138), quien da una gran importancia a la idea de consenso en la República y habla de la existencia de 

una «moralidad colectiva» vinculante para toda la sociedad romana y de una voluntad de obediencia por 

parte del pueblo hacia el régimen aristocrático. 
136 Maravall, 1986, p. 93. 
137 Romano, 2006, § 17, 22-23. Continuando con las propuestas de Dauge (1981, p. 14), podríamos 

señalar la relación que este autor veía entre la barbarie y las pasiones: «la barbarie affecte tous les êtres 

que sont soumis à leurs passions». 
138 Conservamos un testimonio de que los aristócratas romanos sí que se preguntaban cuál era el motivo 

de las res novae en una carta escrita por Cicerón a Lucio Luceyo (Cic. Ad fam. 5.12.4 [trad. J. A. 

Beltrán]), en la que le animaba a aplicar «ese conocimiento teórico tuyo sobre las convulsiones políticas» 

(civilium commutationum scientia) para «explicar las causas de los procesos revolucionarios» (in 

explicandis causis rerum novarum) dentro de una obra sobre el consulado de Cicerón (63 a. C.) y la 

conjuración de Catilina. 



31 

 

Igualmente, el repaso de los ejemplos mostrados en este apartado refleja cómo el 

deseo de novedades se asocia a una serie de rasgos negativos (levitas, mobilitas, 

infides…) y  cómo en muchos casos se vincula a la idea de la alteración del orden o de 

la sedición139, lo cual nos explica por qué en múltiples ocasiones los traductores optan 

por traducir «res novae», que literalmente significa «cosas nuevas», como «cambios 

políticos», «trastornos», «revolución», «revuelta, «desestabilización», «vuelco de la 

situación» o «alternativas políticas». Estas dificultades para traducir el concepto de res 

novae también pueden deberse a la indefinición de este concepto de las «cosas nuevas» 

o las «novedades» que señala Elisa Romano: 

In tutta la storia del concetto di res novae rimane tuttavia una costante. Il desiderio o il 

tentativo di « cambiare le cose » non si dirigono mai verso un oggetto ben definito. La 

novità viene indicata come negativa in sé e per sé, indipendentemente dal progetto che 

anima i tentativi di introdurla140. 

 Si bien yo considero que en alguna ocasión el concepto de res novae aparece en 

las fuentes asociado a un objetivo concreto, como puede ser el paso del bando romano al 

cartaginés en la segunda guerra púnica, es cierto que en todos los casos que hemos visto 

la novedad es definida por Cicerón, César, Salustio y Tito Livio como algo negativo por 

sí mismo. En el siguiente apartado, trataré de dar mayor contexto a ese rechazo y 

proponer una explicación del motivo por el que se desprecia la novedad. 

3.3. El peso de la tradición y la importancia de la estabilidad de la res 

publica como frenos a la innovación 

Uno de los aspectos más interesantes que podemos destacar del apartado anterior 

es que la novedad, y por tanto la innovación, parecen estar opuestas frontalmente a la 

tradición. Como señaló Elisa Romano, las fuentes trasmiten la sensación de que lo 

nuevo y lo antiguo son dos dimensiones en conflicto, conllevando la aceptación de una 

el rechazo de la otra141. A este respecto, no debemos olvidar que los romanos valoraban 

profundamente lo antiguo, lo cual hace que no nos sorprenda esa inclinación que 

hallamos en principio por la tradición frente a la innovación. Para poder comprender 

mejor el sentido de este rechazo a la novedad, nos resultará de gran utilidad visitar los 

dos tratados en los que Cicerón sintetizó su pensamiento político en la década de los 

cincuenta: De re publica y De legibus, en los cuales el autor combina la tradición 

republicana romana (cuestión que enfatiza en De re publica, negando la novedad de sus 

planteamientos142), la doctrina griega y su propia experiencia143. Ambas fuentes poseen 

 
139 Esta asociación entre el deseo de novedades y la sedición nos obliga a cuestionar hasta qué punto son 

válidas para el mundo romano algunas de las propuestas realizadas sobre la innovación desde la 

sociología, como la separación entre «innovadores» y «rebeldes» o la asociación de la innovación a 

«objetivos que no están prohibidos por la ley», excluyendo por lo tanto de su estudio «conductas ilegales 

o divergentes» como la guerra o las revoluciones (Fernández-Esquinas, 2020, p. 17). 
140 Romano, 2006, § 21. 
141 Romano, 2006, § 5. 
142 Cic. Rep. 1.8.13 (trad. Á. D’Ors): «Con todo, no vamos a tratar de una nueva ciencia inventada por 

nosotros (nec vero nostra quaedam est instituenda nova et a nobis inventa ratio), sino que hemos de 



32 

 

una gran importancia para nosotros dado que, si bien debemos evitar creer que todos los 

miembros de la aristocracia senatorial pensaban exactamente lo mismo que Cicerón, 

estas son los únicos tratados que conservamos de época republicana sobre cómo debían 

configurarse la res publica y las leyes. 

 Tanto De re publica como De legibus reflejan claramente la importancia que 

Cicerón daba al mantenimiento del sistema tradicional, argumentado en ambas obras 

que el mejor régimen político posible era aquel que los romanos habían heredado de sus 

antepasados144. Esta no es una idea que Cicerón deje caer tácitamente, sino que es algo 

que expresa explícitamente en varias ocasiones. Así pues, en De re publica se dice que 

«la mejor forma de gobierno de la ciudad era la que nos habían transmitido nuestros 

antepasados (optimum longe statum civitatis esse eum quem maiores nostri nobis 

reliquissent)» y en De legibus aparece la noción de que «de todos los regímenes el 

mejor fue el nuestro de antaño (omnium rerum publicarum nostram veterem illam fuisse 

optuman)»145. Cabe destacar que el arpinate, del mismo modo que hace con la 

tradicional forma de la res publica, presenta también las leyes tradicionales como 

aquellas óptimas. Cuando Cicerón propone en el dialogo de De legibus su ley religiosa 

ideal, este la presenta a través de las palabras que adjudica a Ático como algo que no 

difiere de las leyes de Numa Pompilio, segundo rey de Roma, y de la costumbre 

romana146. Ante esta intervención de Ático, Cicerón responde que, dado que la res 

publica ideal era aquella de antaño, era preciso darle unas leyes acordes y añade: 

Marco Tulio Cicerón: Por ello preparaos para unas leyes que mantengan ese tipo 

inmejorable de estado (quae genus illud optimum rei publicae contineant), y si por 

casualidad propongo hoy algunas que ni existen ni han existido en nuestro estado, sin 

embargo estarán más o menos en la costumbre de nuestros antepasados (in more 

maiorum), que entonces tenía fuerza de ley147. 

 Esta última puntualización tiene un gran interés, pues Cicerón escribe sobre la 

posibilidad de que él proponga una ley que no exista ni haya existido nunca, lo cual 

significa implícitamente que esa ley sería, por lo tanto, nueva. Sin embargo, Cicerón 

huye rápidamente del riesgo de aparentar ser un innovador, pues afirma que esa posible 

ley en verdad no sería novedosa, sino que estaría inspirada por la costumbre de los 

antepasados. Algo parecido ocurre cuando Cicerón se pronuncia sobre las leyes del 

Estado y su hermano Quinto le responde que aquella «organización de todas las 

magistraturas» era «poco más o menos la de nuestra ciudad, aunque le has agregado 

alguna novedad» (novi). En este caso Marco Tulio Cicerón vuelve a definirse a sí 

mismo como un tradicionalista, afirmando que: «como este estado había sido 

estructurado por nuestros antepasados (moribus nostribus) muy sabiamente y con 

 
recordar lo tratado por los más ilustres y sabios de nuestra ciudad en una misma época». Sobre esta 

pretensión de no originalidad, véase Maravall, 1986, pp. 47–48. 
143 Pina Polo, 2005, pp. 257–258. 
144 Pina Polo, 2005, p. 255. 
145 Cic. Rep. 1.21.34 (trad. Á. D’Ords), Leg. 2.10.23 (trad. C. T. Pabón de Acuña). 
146 Cic. Leg. 2.10.23 (trad. C. T. Pabón de Acuña): «no difiere mucho esa legislación religiosa de las leyes 

de Numa y de nuestras costumbres (a legibus Numae notrique moribus)». 
147 Cic. Leg. 2.10.23 (trad. C. T. Pabón de Acuña). 



33 

 

mucha prudencia, no encontré nada o muy poco que yo considerara que debiera 

innovarse (novandum) en las leyes»148. De este modo, la idea que predomina en el texto 

es el carácter tradicional de las leyes propuestas, si bien es cierto que Cicerón no 

termina de cerrar la puerta a la posibilidad de innovar. La explicación de esta última 

cuestión podría deberse a que alguna de las propuestas de Cicerón, a pesar de que este 

trata de enmascararlo, sí que tenían un carácter novedoso, como propone Perelli: «In 

realtà qualche novità significativa si trova […]; Cicerone forse ne sminuisce 

l’importanza perché per gli uomini politici e gli scrittori di política antichi, a differenza 

dei moderni, constituisce un vanto atteggiarse a conservatorie e richiamarsi alle antiche 

tradizioni»149. No obstante, cabría destacar que esas leyes innovadoras, las cuales a lo 

mejor Cicerón pudo pensar que realmente existieron en tiempos remotos (o no), tenían 

en todo momento el fin de reforzar la posición de la clase política que tradicionalmente 

había ostentado el poder en la República romana, lo cual no debe extraños si tenemos en 

cuenta que Cicerón «tendió a identificar sus propios intereses de clase con los intereses 

del Estado»150. Esto debe llevar a plantearnos que a lo mejor la oposición entre 

innovación y tradición no era tan radical como plantea Elisa Romano, permitiéndose la 

realización de pequeñas innovaciones si estas podían reforzar el vigor del sistema 

tradicional y de la clase dirigente. Sin embargo, resulta muy significativo igualmente 

que Cicerón trate de evitar parecer un innovador en sus escritos, minimizando al 

máximo la apariencia de novedad que pudiesen tener sus propuestas y proclamando su 

adhesión a las normas heredadas de los antepasados. Tal hecho refleja claramente un 

predominio a nivel discursivo de la tradición y un rechazo generalizado a la innovación, 

así que tampoco deberíamos ser muy optimistas en cuanto al alcance de esa mínima 

apertura a la innovación en el ámbito de las leyes.  

   Igualmente, la concepción de Cicerón sobre la res publica tampoco parece 

reflejar una actitud entusiasta sobre las innovaciones, sino más bien todo lo contrario. 

Ya hemos señalado anteriormente que, según él, el mejor régimen político era aquel que 

los romanos habían heredado de sus antepasados. Así pues, Cicerón expresaba esta idea 

en el dialogo de De re publica a través de la figura de Escipión Emiliano: 

Digo, pues, solemnemente, así lo pienso y afirmo que, de todas las repúblicas (omnium 

rerum publicarum), no hay ninguna que, por su constitución, por su estructura o por su 

régimen, sea comparable con aquélla que nuestros padres recibieron de los antepasados 

(maioribus) y nos transmitieron a nosotros151. 

 Para Cicerón aquello que hacía superior a la res publica romana era su 

constitución mixta, resultado de la combinación de aquellos tres modelos que recogía el 

pensamiento político griego: monarquía (regnum), aristocracia (civitas optimatium) y 

democracia (civitas popularis). Tal caracterización, que no debemos olvidar que ya 

aparece en Polibio, resulta bastante cuestionable desde la perspectiva del historiador 

 
148 Cic. Leg. 3.5.12 (trad. C. T. Pabón de Acuña). 
149 Perelli, 1990, p. 130. Sobre esas propuestas que Perelli identifica como novedosas, véase Perelli, 1990, 

pp. 131–135. 
150 Pina Polo, 2005, p. 256. 
151 Cic. Rep. 1.46.70 (trad. Á. D’Ors). 



34 

 

contemporáneo, pareciendo más adecuado definir la República romana como un sistema 

aristocrático152. No obstante, más allá de esto, lo que nos interesa de la visión de la res 

publica como una constitución mixta que tenía Cicerón es ver la ventaja que este 

consideraba que poseía sobre el resto de los regímenes153. Para Cicerón la monarquía, la 

aristocracia y la democracia tenían el defecto de ser sistemas inestables, los cuales 

acababan degenerando o transformándose en otros distintos154. Frente a esto la gran 

virtud de la constitución mixta romana sería su estabilidad (firmitudo): 

Esta constitución tiene, en primer lugar, cierta igualdad (aequabilitatem) de la que no 

pueden carecer los hombres libres por mucho tiempo; luego estabilidad (firmitudinem), 

puesto que una forma pura fácilmente degenera en el defecto opuesto, de modo que del 

rey salga un déspota, de los nobles, una facción, del pueblo, una turba y la revolución, 

puesto que aquellas formas generalmente se mudan en otras nuevas (quodque ipsa 

genera generibus saepe conmutatur novis), lo que no sucede en esta otra constitución 

mixta y moderada de república (moderateque permixta conformatione rei publicae), si 

no es por graves defectos de los gobernantes, pues no hay motivo para el cambio 

cuando cada uno se halla seguro en su puesto, y no hay lugar para caídas precipitadas155. 

 Así pues, para Cicerón el gran mérito de la res publica romana se hallaba en ser 

un régimen político que garantizaba la estabilidad y que no cambiaba su forma. Dentro 

de esta mentalidad, que valora la estabilidad por encima de todo, en cierto modo resulta 

normal que existiese un rechazo a la innovación. De hecho, ese rechazo a la novedad 

parece estar reflejado explícitamente en la crítica que Cicerón hace a la monarquía, la 

aristocracia y la democracia sobre que suelen acabar mudando en formas nuevas, 

mientras que la constitución mixta no lo hace. 

 Por otro lado, la descripción que hace Cicerón de la res publica también refleja 

desde otro punto de vista los impedimentos colocados a la innovación. Claudia Moatti 

ha señalado que en la República romana existieron dos modos de concebir la «cosa 

pública» (res publica)156. Uno de ellos la definía en tanto que resultado de la agregación 

de numerosas partes, lo cual conllevaba una noción plural y abierta de la res publica, en 

la cual su unidad era algo en constante construcción a través de la interacción entre las 

diversas partes. Sin embargo, Cicerón definía la res publica a partir de su forma, lo cual 

nos traslada a una visión cerrada y fija de la misma. Según ella, la res publica se 

caracterizaría por ser un sistema organizado de un determinado modo, sin que existiese 

alternativa a la forma que la definía. Esta propuesta de Moatti puede ayudarnos a 

entender por qué la introducción de novedades no era concebida a nivel teórico como 

una posibilidad a la que se pudiese acudir desde el punto de vista de un amplio sector de 

la aristocracia senatorial. No obstante, quienes tuviesen una concepción de la res 

 
152 Perelli, 1990, pp. 53–93. Sobre la descripción que Polibio hace de la república romana, véase Polyb. 

6.11.11-6.18. 
153 Perelli, 1990, pp. 53–54, 93–96, 100; Pina Polo, 2005, pp. 258–259. 
154 Perelli, 1990, pp. 28, 30. 
155 Cic. Rep. 1.45.69 (trad. Á. D’Ors). 
156 Moatti, 2018, pp. 53–64. 



35 

 

publica más cercana a la de las partes a lo mejor sí que podían llegar pensar en ello157. 

Ahora bien, volviendo a Cicerón, lo que acabamos de comentar sobre su definición de la 

res publica refleja que para él cambiar su forma no era una opción. No en vano, los 

historiadores lo definen políticamente como un «republicano conservador que quería 

preservar a todo costa el sistema político aristocrático tradicional»158. 

Teniendo todo esto en cuenta, el deseo de novedades que hemos visto en el 

apartado anterior no podía suponer otra cosa que no fuese una amenaza para el modelo 

de res publica heredado de los antepasados. Del mismo modo, este suponía también un 

peligro para su estabilidad, aquel elemento que Cicerón destacaba como su principal 

virtud. De hecho, César recoge precisamente la noción de que el deseo de novedades y 

la volubilidad a la hora de tomar decisiones eran las causas de la «inestabilidad de los 

galos» (infirmitatem Gallorum)159. Cabe destacar que Cicerón no es el único autor de 

época republicana que tiene en gran estima la estabilidad, pues Salustio presenta 

también una clara preferencia por ella frente al cambio. Por ejemplo, ese rechazo al 

cambio se puede apreciar en la sombría sentencia que este autor escribió tras la 

experiencia de las guerras civiles: «los cambios de situación (omnes rerum mutationes) 

son presagio de matanzas, destierros y otros horrores propios de enemigos en 

guerra»160. En este sentido, cualquier suceso novedoso podía tener consecuencias 

funestas, habiendo sido un acontecimiento ocurrido «por primera vez» (primum) aquello 

que «perturbó todo lo divino y lo humano y alcanzó tal grado de locura que el final de 

las pasiones políticas fue la guerra y la devastación de Italia»161. Así pues, Salustio 

deseaba claramente que los gobernantes se esforzasen por lograr una mayor estabilidad: 

Si las virtudes espirituales de reyes y gobernantes (regum atque imparatorem animi 

virtus) tuviesen el mismo valor en la paz que en la guerra, los asuntos humanos se 

mantendrían más equilibrados y constantes (aequabilius atque constantius), y no 

veríamos trastocarse una cosa con otra ni cambiarse y confundirse todo (neque aliud 

alio ferri neque mutari ac misceri omnia cerneres)162 

Cabe destacar que esta ansiedad de Salustio ante la posibilidad de que los 

cambios hagan que todo se confunda resulta tremendamente llamativa si la comparamos 

con su postura en la primera carta que escribió a César en el 50 a. C. En ella Salustio, 

advertía a César de que, si decidía seguir su propuesta de añadir nuevos ciudadanos, los 

 
157 Moatti, 2018. pp. 59–60: «La question pourrait être : la société romaine n’était-elle plus assez libre 

pour inventer de nouvelles formes d’agir politiquement ? La réponse est affirmative si l’on en juge par les 

transformations des modes d’action politique du dernier siècle de la République» […] «depuis le 

deuxième siècle au moins, la définition de la politique faisait réellement l’objet de spéculations liées à des 

pratiques et des conceptions nouvelles» . 
158 Pina Polo, 2005, p. 250. 
159 Caes. Bell. Gall. 4.5.1 (trad. A. Ramírez de Verger): «César fue informado de estos acontecimientos y 

se mostraba temeroso de la inestabilidad de los galos (infirmitatem Gallorum), pues eran muy ligeros en 

la toma de decisiones y muchas veces se mostraban deseosos de cambios (quod sunt in consiliis capiendis 

mobiles et novis plerumque rebus student). Por ellos estimó que no podía confiarles nada». 
160 Sall. Iug. 3.2 (trad. J. M. Pabón). 
161 Sall. Iug. 5.1-2 (trad. J. M. Pabón). Tal hecho ocurrido por primera vez fue que «se le hizo frente a la 

arrogancia de la nobleza», palabras con las que Salustio parece referirse a la elección como cónsul de 

Mario, un homo novus. 
162 Sall. Cat. 2.3 (trad. B. Segura Ramos). 



36 

 

nobiles se indignarían por el motivo de que «todo haya sido trastocado de raíz (omnia 

funditus misceri)»163, pero le recomienda no dudar a la hora de acometer tal medida. La 

expresión empleada por Salustio (omnia misceri) es la misma que aparece en el 

fragmento citado más arriba, pero aquí parece tener un cierto tono de burla respecto al 

pensamiento de la nobilitas. Esta frase de Salustio en su carta a César abre la puerta a 

pensar en la posibilidad de que existiesen miembros de la clase política con una actitud 

menos recelosa hacia el cambio, si bien de ella también se deduce que la mayoría de la 

aristocracia tenía una postura, por el contrario, conservadora, hacia la cual parece que 

Salustio acabó transitando con el paso del tiempo. 

No obstante, si regresamos al curso de nuestra anterior argumentación, el apego 

al sistema político heredado de los antepasados y el deseo de estabilidad que refleja 

Cicerón y que seguramente compartiría buena parte de la aristocracia senatorial son dos 

motivaciones a tener muy en cuenta para explicar ese rechazo a nivel discursivo de la 

innovación, la cual aparece como un factor potencialmente desestabilizador. Si se quería 

garantizar la inmortalidad (inmortalitate) de la res publica, era necesario vivir según la 

tradición patria (patriis viveretur institutis et moribus)164. No hay que olvidar que, como 

dice Pina Polo, «para el Arpinate -y para otros muchos romanos de su época- no era 

concebible otro régimen político que la República tradicional: la alternativa era el 

caos», mientras que por el contrario podríamos considerar que «la inmutabilidad era la 

esencia de la seguridad»165. Ante esta situación, el objetivo que había que lograr era la 

conservación del sistema político que se había heredado de los antepasados. No en 

vano, Cicerón caracteriza a los optimates como conservatores civitatis166. Este ideal de 

la conservación de aquello legado por los maiores queda reflejado también en el 

siguiente símil que emplea Cicerón: 

Así, pues, desde tiempos inmemoriales, la moralidad patria disponía de tan valiosos 

hombres, y unos hombres excelentes conservaban la moral antigua (veterem morem) y 

la tradición de los antepasados (maiorum institutam). Nuestra época, en cambio, 

habiendo heredado como una imagen de la república, pero ya empalidecida por el 

tiempo, no sólo dejó de renovarla con sus auténticos colores, sino que ni siquiera cuidó 

de conservar su forma, al menos, y su contorno167.  

 En definitiva, la mentalidad política que hemos analizado a lo largo de este 

capítulo supone un ambiente muy poco favorable para la innovación desde el punto de 

vista de la teoría política. Así pues, la voluntad de conservar el sistema político 

existente, provocada por la adhesión a la tradición y por el deseo de no alterar la 

estabilidad de la res publica, creó un ambiente hostil a las novedades en la literatura 

romana de época republicana. No obstante, cabría preguntarnos si existió algún contexto 

 
163 Sall. Ad Caes. 2.6.1 (trad. G. Fatás Cabeza). Sobre la propuesta de Salustio de crear nuevos 

ciudadanos, véase Sall. Ad Caes. 2.5.7-2.6.4, 2.7.2, 2.10.1. 
164 Cic. Rep. 3.29.41. 
165 Pina Polo, 2005, p. 255, 2011b, p. 73. 
166 Cic. Sest. 98; Perelli, 1990, pp. 65–66; Pina Polo, 2005, p. 249. 
167 Cic. Rep. 5.1.1-2 (trad. Á. D’Ors). 



37 

 

o ámbito en el cual este rechazo a las innovaciones no ejerciese su efecto. Esta es una 

pregunta que podemos intentar tratar en el siguiente apartado. 

3.4. Los maiores como innovadores y el progreso de la res publica 

romana 

 En el apartado anterior hemos presentado a través de la obra de Cicerón un 

contexto, en principio, ciertamente poco propicio para la innovación, en el cual las 

novedades son vistas de forma poco favorable, prefiriéndose lo ya existente. Ante este 

panorama, puede parecer, a primera vista, sorprendente e incluso contradictorio algún 

fragmento de De re publica, como aquel en el que Cicerón narra la creación del 

interregno tras la muerte de Rómulo, es decir, en un tiempo sumamente remoto y 

antiguo: 

Entonces aquellos inventaron prudentemente la institución del interreino, nueva y 

desconocida en los otros pueblos (novam et inauditam ceteris gentibus), con el fin de 

que, en tanto no fuera proclamado un determinado rey, la ciudad no estuviera sin rey, ni 

tampoco con uno solo definitivo, sin dejar que pudiera alguien, al permanecer en el 

poder, retrasarse en deponer su imperio o tener ventaja para conseguirlo. En esta época, 

aquel pueblo joven (tempore novus ille populus) vio lo que no había visto el espartano 

Licurgo, que no estableció un rey electivo, si es que pudo Licurgo hacerlo así, sino que 

debía ser tenido por rey, cualquiera que fuese, quien descendiera del linaje de Hércules. 

Nuestros antepasados (nostri illi), aunque primitivos (agrestes), vieron que convenía 

buscar el valor y la sabiduría de un rey, y no la estirpe168. 

 Cicerón aquí interpreta esta innovación, cuyo carácter novedoso destaca 

especialmente, como algo positivo. Esta resultaría ser un signo de prudencia a través del 

cual los antepasados de los romanos superarían en sabiduría a uno de los grandes 

legisladores de la Grecia arcaica. Así pues, ¿cómo se puede explicar esa valoración 

positiva de la innovación? Considero que se puede proponer que los elementos claves 

que hacen posible esa alabanza a la innovación son su contexto cronológico, en un 

remoto pasado, y sus introductores, los antepasados. Ya hemos visto que Cicerón 

concibe la «constitución» de la res publica romana como la mejor posible. Ahora bien, 

como ha sido recordado por varios historiadores, los romanos de época republicana (y 

entre ellos Cicerón) pensaban que su sistema político había sido el resultado de una 

evolución a lo largo del tiempo, no de una creación en un momento concreto al estilo 

precisamente de los legisladores de la Grecia arcaica169. Esto es lo que señalaba Cicerón 

en su De re publica, citando a Catón el Mayor: 

 
168 Cic. Rep. 2.12.23-24 (trad. Á. D’Ors). El interregnum era la institución según la cual en época 

republicana se nombraba un interrex cuando ambos cónsules morían o dejaban la magistratura sin que 

hubiesen sido designados sus sucesores. Cada interrex ostentaba ese cargo solo durante cinco días, 

teniendo poder consular y siendo su principal deber supervisar la elección de los nuevos cónsules. Como 

el propio término indica, los orígenes del interregnum se vincularían a la época monárquica, siendo 

empleado en ella para llevar a cabo la elección de un nuevo rey tras la muerte del anterior (OCD3 s.v. 

«interrex», pp. 761-762). Véase también sobre este fragmento, Novara, 1982, pp. 282–284. 
169 Syme, 1968, pp. 315–316; Perelli, 1990, p. 97; Pina Polo, 2005, p. 255, 2019, p. 3. 



38 

 

El solía decir que la ventaja de nuestra república sobre las otras estaba en que en éstas 

habían sido casi siempre personas singulares las que las habían constituido […] en 

cambio, que nuestra república no se debe al ingenio de un solo hombre, sino de muchos, 

y no se formó en una generación, sino en varios siglos de continuidad170.  

 Así pues, el sistema de la res publica romana se había conformado a través de 

las aportaciones de distintas generaciones. Esta habría nacido y crecido hasta 

convertirse en «estable y fuerte» (firmam atque robustam)171, llegando a su forma 

perfecta a través de sucesivas mejoras. Cabe destacar que en el libro II de De re publica 

tampoco se realiza ningún comentario negativo sobre la creación que habría hecho 

Rómulo del senado y los auspicios, sobre los diversos sacerdocios que habría añadido 

Numa Pompilio o sobre la dictadura, el nuevo tipo de mando (novum genus imperii) que 

se habría instituido diez años después de los primeros cónsules172. Teniendo esto en 

cuenta, podemos proponer que el motivo por el cual Cicerón podía llegar a alabar la 

innovación del interregno era que esa novedad introducida por los antepasados suponía 

un paso más en la conformación de ese sistema político perfectamente equilibrado del 

que tanto se enorgullecía. No hay que olvidar que el interregno era una institución que 

siguió formando parte del ordenamiento republicano. En este sentido, los miembros de 

la élite de época tardorrepublicana quizás podrían pensar que el sistema tradicional de la 

res publica era el resultado de una serie de innovaciones realizadas en tiempos remotos 

por los antepasados.  

Cabe señalar a este respecto la existencia de un fragmento de Tito Livio en el 

que el historiador de época augustea presenta la desarrollo de Roma y de la República 

romana como el resultado de una sucesión de innovaciones. Esto aparece precisamente 

en el discurso que el tribuno de la plebe Gayo Canuleyo habría pronunciado en el año 

445 a. C. en defensa del acceso de los plebeyos al consulado. Según el relato de Tito 

Livio, en un primer momento el tribuno de la plebe niega el carácter novedoso de su 

propuesta. Sin embargo, posteriormente va a articular esta concepción de la historia de 

Roma como lo que García Magán ha denominado una «tradición de innovaciones»173: 

En el otro proyecto no presentamos ninguna innovación (nihil novi), sino que 

reclamamos y llevamos a la práctica algo que corresponde al pueblo: que el pueblo 

romano confíe los cargos públicos a quien quiera […] Pero es que, después de la 

expulsión de los reyes, dirán, ningún plebeyo fue cónsul. ¿Y qué más? ¿Es que no debe 

producirse ninguna innovación (res nova)? Y lo que aún está por hacer —pues en un 

pueblo nuevo (novo populo) son muchas las cosas que no se han hecho aún— ¿no 

procede hacerlo ni aun en caso de que sea útil (utilia)? Cuando reinaba Rómulo no 

existían los pontífices ni los augures: fueron creados por Numa Pompilio. No existía el 

censo de ciudadanos ni la distribución en centurias y clases: fue obra de Servio Tulio. 

Jamás habían existido los cónsules: fueron creados después de la expulsión de los reyes. 

 
170 Cic. Rep. 2.1.2 (trad. Á. D’Ors). Perelli (1990, p. 97) considera que tal idea debía estar contenida en 

los Origines de Catón y Novara (1982, p. 104) mantiene que la cita indirecta hecha por Cicerón reflejaría 

su pensamiento con escrupulosa exactitud. 
171 Cic. Rep. 2.1.3 (trad. Á. D’Ors). 
172 Cic. Rep. 2.10.17, 2.14.26, 2.32.56. 
173 García-Magán, 2022, pp. 226, 228. 



39 

 

No había existido el poder ni el título de dictador: comenzó a existir en tiempos de 

nuestros padres. No había tribunos de la plebe, ni ediles, ni cuestores: se estableció su 

creación. En el transcurso de los diez últimos años creamos y eliminamos de la 

república a los decenviros legisladores. ¿Quién pone en duda que, fundada Roma sin 

límite en el tiempo, desarrollándose sin límite en el espacio, se establecerán nuevas 

formas de poder, nuevos sacerdocios, nuevos derechos familiares e individuales (nova 

imperia, sacerdotia, iura gentium hominum que instituantur)?174 

 Obviamente este discurso no debe ser tomado como un testimonio fehaciente de 

la actitud de un tribuno de la plebe del siglo V a. C., sino que este es plenamente una 

elaboración de Tito Livio. García Magán ha destacado de él la justificación de las 

innovaciones a partir de su utilitas y ha propuesto que en este caso la argumentación del 

tribuno de la plebe estaría planteando la existencia de una tradición consistente en llevar 

a cabo innovaciones175. Con respecto a lo que estábamos comentando antes, podemos 

ver claramente en este texto como existe esa consciencia de que los antepasados en su 

momento introdujeron toda una serie de novedades176. Cabría destacar además que aquí 

hallamos un paralelismo con el fragmento de Cicerón sobre el interregno en el hecho de 

que se asocie la introducción de novedades a la condición de que los romanos fuesen 

entonces un novus populus. Otro elemento común es que ni Livio ni Cicerón valoran 

negativamente las innovaciones realizadas en época de los antepasados, pareciendo 

incluso ser vistas de forma favorable. 

 En este sentido, podríamos proponer que las innovaciones que fueron 

construyendo el sistema tradicional de la res publica poseerían retrospectivamente una 

valoración positiva. Aquellas que tenían una valoración negativa eran las novedades que 

se intentaban introducir después de que se hubiese formado plenamente el sistema 

republicano. Esta es una cuestión que ya señaló Perelli, quien afirmó que en la 

concepción ciceroniana del progreso del estado este se detenía una vez hallado el 

equilibrio constitucional perfecto, siendo a partir de entonces los únicos objetivos de la 

política la conservación y la prevención de cualquier movimiento que pudiese destruir el 

sistema177. Este planteamiento resulta en cierto modo lógico, pues si ya se había 

alcanzado el sistema perfecto no eran necesarias más innovaciones, dado que cualquier 

cambio no haría otra cosa más que empeorarlo. 

 Habiendo aparecido aquí el concepto de «progreso», cabría realizar un breve 

comentario sobre el mismo en relación con las tesis de Antoinette Novara sobre los 

autores de época republicana. Esta autora en una interesante y amplia obra, derivada de 

su tesis doctoral, propuso que la sensación de progreso era la característica primaria de 

la intuición latina de la historia, siendo remarcable la contribución de Roma a la idea 

 
174 Liv. 4.3.5, 4.4.1-4 (trad. J. A. Villar Vidal). 
175 García-Magán, 2022, pp. 226–227. 
176 Sobre esta cuestión cabe señalar que García-Magán (2022, pp. 227–228) no considera «que esta 

compleja visión temporal pueda hacerse extensiva a toda la sociedad romana tan solo teniendo en cuenta 

este discurso de Livio», siendo la misma más bien una concepción particular de Livio, fruto de su 

reflexión sobre el desarrollo de la Urbs. 
177 Perelli, 1990, p. 111. 



40 

 

occidental de progreso178. Esta interpretación podría conectar con alguna propuesta, 

como aquella de Dumézil de que los romanos aceptaban de forma optimista su proceso 

evolutivo179 o la de Moatti sobre que «la concordia romana posee, en efecto, un valor 

dinámico que integra las ideas de progreso, de cambio y de extensión de los derechos 

civiles y políticos en el marco de un equilibrio razonable»180. Sin embargo, en buena 

medida lo que hace es contradecir gran parte de los planteamientos más habituales sobre 

la mentalidad histórica romana, como la no existencia del dogma del progreso en Roma 

que defendía Syme181, la visión cíclica del tiempo mantenida por Maravall y Mineo182 o 

la noción de Roller de que la conciencia histórica romana solo permitía una concepción 

limitada del cambio a lo largo de tiempo, a través de modelos como la mejora o declive 

moral con respecto a unas categorías permanentes183. No obstante, Novara considera 

que esa visión progreso puede ser hallada en una gran cantidad de autores de época 

republicana: Ennio, Catón el Mayor, Gneo Gelio, Lucilio, Cicerón, Lucrecio, Varrón, 

Salustio, Virgilio, Horacio… 

 Si bien, resulta imposible realizar aquí un comentario detallado de la obra de 

Novara por motivos de extensión, sí que hay un aspecto que me parece fundamental 

mencionar. Desde mi punto de vista, no es correcto hablar de la existencia de una 

noción del progreso del Estado en la República tardía a partir de, como hace Novara, las 

obras de teoría política de Cicerón y las históricas de Salustio184. Por un lado, ya hemos 

señalado el rechazo existente a la innovación en su tiempo y, como nos indica la tesis de 

Maravall, «podemos estar seguros de que, donde no haya preferencia por la novedad, no 

podremos ver surgir y desarrollarse una idea de progreso»185. Por otro, el concepto de 

progreso requiere la creencia en una mejora constante de lo existente. Era precisamente 

aquello a lo que se refería, por ejemplo, Turgot en su Cuadro filosófico de los progresos 

sucesivos del espíritu humano al decir que «la masa total del género humano, alternando 

calma y agitación, bienes y males, avanza sin parar, aunque con un paso lento hacia una 

perfección mayor»186. Sin embargo, en los planteamientos teóricos tanto de Salustio 

 
178 Novara, 1982, pp. 18 («le sens de progrès était la caractéristique première de l’intuition latine de 

l’histoire»), 7. Véase también Novara, 1983, p. 838. 
179 Dumézil, 1954, p. 158; Novara, 1982, pp. 48–50. 
180 Moatti, 2008, pp. 29–30. Véase también Moatti, 2018, p. 19. 
181 Syme, 1968, p. 315. Esto no significa que Syme creyese que los romanos no eran conscientes de los 

cambios ocurridos previamente: «Yet the memory of the past reminded the Romans that change had 

come, though slow and combated» (Syme, 1968, p. 315).  
182 Maravall (1986, p. 133) afirma que los romanos no pudieron alcanzar una visión dinámica de la 

Historia, dado que «ni la concepción cerrada de los ciclos históricos ni el mito de la edad de oro 

localizada en los albores de la humanidad habían de permitir alcanzarla a poetas, historiadores, filósofos, 

de la cultura romana». Mineo (2015, pp. 139–141) propone la existencia de una concepción cíclica de la 

historia en la filosofía histórica de Livio. 
183 Roller, 2018, pp. 22–23, 153–156. 
184 Sobre Cicerón y la res publica, véase Novara, 1982, pp. 271–312. Sobre Salustio, véase Novara, 1983, 

pp. 589–674. 
185 Maravall, 1986, p. 27. A pesar de esto, Maravall afirma también que «ni aun cuando nos encontremos 

en una situación histórica en la que sea común, o por lo menos frecuente, juzgar con criterio favorable la 

novedad que toda mutación trae consigo, podemos dar por seguro que nos hallamos ante una concepción 

progresiva del acontecer» (Maravall, 1986, p. 27). 
186 Turgot, 1998, p. 60. Habiendo traído a colación a Turgot, cabe señalar en relación con lo visto en el 

apartado 3.2 que el autor francés concebía como una de las causas de la decadencia del Imperio romano 



41 

 

como de Cicerón el crecimiento se había detenido, llegando a un punto en que la 

situación solo podía mantener su estado o empeorarlo, pero no mejorar. 

 Respecto a Cicerón, Novara plantea lo contrario a lo que acabo de decir, 

afirmando que para el arpinate la res publica romana no coincidía con el optimus status, 

sino que avanzaba hacia él187. Las bases de esta interpretación, tan solo dos frases de De 

re publica, son tremendamente frágiles. La primera de ellas es la siguiente frase que 

Lelio dirige a Escipión Emiliano: «con tu discurso, <no> se arrastra, sino que vuela la 

república hacia su óptima forma (<neque> enim serpit sed volat in optimum statum 

instituto tuo sermone res publica)»188. En esta intervención, que en el dialogo se inserta 

entre la explicación de los reinados de Tulio Hostilio y Anco Marcio, parece 

perfectamente claro que Lelio lo único que hace es alabar la exposición que hace 

Escipión Emiliano del devenir histórico de la res publica desde sus orígenes hasta el 

sistema que ellos habían heredado de sus antepasados, el cual sería ese optimus status. 

El otro apoyo de la hipótesis de Novara es esta frase de Escipión a Manilio, la cual le 

dice en el contexto del relato del reinado de Numa Pompilio sobre la importancia de las 

virtudes genuinas domésticas: «más fácilmente lo puedes ver si consideras la república 

ya desarrollada y llegada a su forma perfecta como por un camino y un curso natural» 

(progredientem rem publicam atque in optimum statum naturali quodam itinere et cursu 

venientem videris)189. En este caso no se hace referencia a que Manilio verá esa plena 

realización del estado en el futuro de su vida, sino que lo verá cuando Escipión 

Emiliano llegue a ese punto de su exposición. Así pues, no puede ser considerada una 

propuesta correcta aquella de Novara sobre que Cicerón concebía un progreso futuro 

infinito del Estado romano en la eternidad190. 

 En el caso de Salustio, Novara admite plenamente que para este autor existe una 

detención del progreso en el año 146 a. C., fecha de la destrucción de Cartago, tras la 

cual comenzaría el declive191. Este punto de inflexión queda claramente reflejado en la 

Guerra de Jugurta y en la Conjuración de Catilina192, siendo en buena medida la 

decadencia el elemento en que las obras de Salustio centran su atención. Para Salustio la 

trayectoria de la res publica romana no era ascendente, sino descendente, como refleja 

su afirmación de que «habiendo sido la más gloriosa y la mejor de todas, llegó a ser la 

 
«la pasión por las cosas nuevas en quienes, faltos de genio para inventar, estuvieron sobrados de talento 

para echar a perder las antiguas» (Turgot, 1998, p. 74). No obstante, para él la caída del Imperio romano 

no había supuesto la detención del progreso: «¡De ahí ese raudal de invenciones desconocidas por los 

antiguos y debidas a esos siglos bárbaros! Nuestra notación musical, las letras de cambio, nuestro papel, 

el vidrio, los grandes espejos, los molinos de vientos, los relojes, los anteojos, la pólvora, la brújula, la 

perfección de la marina y el comercio» (Turgot, 1998, p. 79). 
187 Novara, 1982, pp. 279–280. 
188 Cic. Rep. 2.18.33 (trad. Á. D’Ors). 
189 Cic. Rep. 2.16.30 (trad. Á. D’Ors). 
190 Novara, 1982, p. 312: «l’Était romain a réalisé progressivement la meilleure des constitutions qui auit 

jamais existé, mais il n’est pas l’État idéal, et l’histoire des progrès oriente vers celui-ci : le progrès futur 

apparait à Cicéron infini dans l’éternité où devrarit vivre l’Ètat, si de l’exterieur ne survait une cause de 

mort soudaine, si aucun mal interieur ne le minait». 
191 Novara, 1983, pp. 609–617, 655, 670. Novara, 1983, p. 670: «Salluste soutient que le progrès de l’État 

romain s’est arrêté en 146». 
192 Sall. Iug. 41, Cat. 10.1. 



42 

 

más viciosa y pervertida» (inmutata ex pulcherruma <atque optuma> pessuma ac 

flagitiosissuma facta sit), cuestión que se relacionaría con la corrupción de las 

costumbres y el abandono de las «normas seguidas por nuestros padres en la vida 

ordinaria y en la guerra» (instituta maiorum domi militiaeque)193. Esta explicación 

histórica de la decadencia moral en buena medida resulta similar a las interpretaciones 

dentro de la historiografía contemporánea que podríamos vincular a lo que García 

Magán llama la «perspectiva moralista»194. Sin embargo, aquí lo que nos interesa es que 

Salustio no contemplaba su propia época desde la óptica del progreso, sino de la 

decadencia. Así pues, ni en los textos de Salustio ni en los de Cicerón se miraba al 

futuro con una idea de progreso que pudiese animar a la introducción de novedades en 

el presente, siendo lo importante conservar el sistema que les habían trasmitido los 

antepasados. 

3.5. La innovación en la táctica militar 

 El campo de la táctica militar puede resultar particular en su relación con la 

innovación. Cuando leemos las fuentes que poseemos sobre época republicana, si bien 

algunos de esos autores son ya de época imperial, vemos que este ámbito constituye un 

espacio en el cuál, aparentemente, en ocasiones se desvanece el carácter negativo de la 

innovación. Este desde luego no aparece en la narración que Livio realiza en varios 

casos de introducción de nuevas tácticas militares. Por ejemplo, cuando narra como el 

dictador Gayo Sulpicio Pético engañó a los galos en el 356 a. C. haciéndoles creer que 

los acemileros, montados sobre los mulos, eran tropas de caballería que se dirigían al 

campamento galo, Livio parece mostrar más admiración que rechazo hacia el 

comandante, a pesar de que el término empleado es igualmente el de novus: 

El dictador, no obstante, como que entraba en combate confiando más en el coraje que 

en las fuerzas de los suyos, comenzó a examinarlo todo y a darle vueltas a cómo 

infundir pánico al enemigo con alguna artimaña. Su mente despierta discurre una 

estratagema nueva (rem novam), a la que, después, recurrieron muchos jefes, romanos y 

extranjeros, incluso en nuestra época195. 

Otro testimonio muy interesante al respecto es el de cómo se le ocurrió al cónsul 

Gayo Claudio Nerón la idea de dejar de hacer frente a Aníbal y unirse a su colega para 

combatir a Asdrúbal, la cual llevó a la victoria romana frente a los cartagineses en 

Metauro (207 a. C.). Livio narra los hechos de la siguiente manera:  

Claudio pensó que las circunstancias del Estado no eran como para que cada uno, según 

la práctica habitual (consiliis ordinariis), hiciese la guerra dentro de los límites de su 

provincia con su propio ejército contra el enemigo señalado por el senado, sino que 

hacía falta un golpe de audacia e imaginación (audendum ac novandum), algo 

 
193 Sall. Cat. 5.9 (trad. J. M. Pabón). 
194 A modo de ejemplo de esa idea de decadencia moral, véanse Earl, 1984, pp. 55–56; Rech, 2006, pp. 

107–108, 110, 115; Iacoboni, 2014, pp. 290–291, 293–295. Sobre esta perspectiva moralista y la 

concepción del mos maiorum como tradición moral en la historiografía contemporánea, véase García-

Magán, 2022, pp. 48–68. 
195 Liv. 7.14.6 (trad. J. A. Villar Vidal). 



43 

 

imprevisto, inesperado, que en un principio provocaría tanta alarma entre los 

ciudadanos como entre los enemigos pero que al final les haría pasar de un gran temor a 

una gran alegría196. 

Aquí la novedad es justificada por lo complicado de la situación a la que se hace 

frente, mostrándose también ese temor inicial que la innovación provoca en Roma, 

aunque al final sus efectos acaban siendo positivos. Cabe señalar que en los exempla de 

Valerio Máximo hay también una actitud positiva similar hacia la innovación militar, 

como cuando este autor sitúa el uso de vélites por primera vez (primum) durante el 

asedio al que fue sometido Capua por Fulvio Flaco en la segunda guerra púnica y afirma 

que «esta nueva forma de combatir (ea que novitas pugnae) debilitó la excepcional 

ayuda de la astucia de los campanos y por eso al inventor (auctori) de esta estrategia, 

Navio, le concedió el general toda clase de honores»197.  

 Hay otro caso de innovación militar en época republicana que ha recibido cierta 

atención y que convendría comentar. Este es el de la campaña naval del cónsul Gayo 

Duilio en el año 260 a. C. contra los cartagineses, durante la primera guerra púnica. Este 

caso ha sido estudiado ya por Roller y Biggs198, relacionándose con lo que los autores 

han denominado la «retórica del primero» o «motivo del primus». Básicamente, 

hallamos en las fuentes habitualmente a Duilio presentado como el primero en hacer 

varios hechos en relación con su campaña naval. Por ejemplo, en el texto de la 

inscripción presente en la columna rostrata que celebraba su victoria, sobre cuya fecha 

de composición existe desacuerdo199, se reconocía a Duilio haber sido el primero 

(primos) en llevar a cabo una campaña con naves cómo cónsul en el mar y haber sido el 

primero (primos) en pertrechar y preparar flotas, sirviéndole estas naves para derrotar a 

todas las flotas púnicas200. Del mismo modo, conservamos otros dos documentos 

epigráficos de época del principado, su elogium en el foro de Augusto y los acta 

triumphalia Capitolina, en los cuales se recuerda que Duilio fue el primero (primus) en 

obtener un triunfo naval201. Por otro lado, hay abundantes fuentes literarias que recogen 

 
196 Liv. 27.43.6-7 (trad. J. A. Villar Vidal). 
197 Val. Max. 2.3.3 (trad. S. López Moreda, M. L. Harto Trujillo y J. Villalba Álvarez). 
198 Roller, 2009, pp. 219–229, 2018, pp. 134–162; Biggs, 2017, pp. 358–360. 
199 Roller (2009, p. 228, 2018, p. 138) considera que, si bien la inscripción que conservamos provendría 

de época agustea, esta conservaría el texto original de época de Duilio, reflejando la visión de sus 

contemporáneos. Sin embargo, Biggs (2017, p. 359) no descarta la posibilidad de que el texto fuese 

reelaborado por completo en época altoimperial. 
200 CIL 6.23 = CIL 6.1300 = CIL 6.37040 = ILS 65 = ILLRP 319. El extracto de la inscripción donde 

aparece lo que acabamos de comentar es el siguiente: 

 

5             [p]ucnandod · cepet · enque eodem · mac[istratud bene] 

[r]em · navebos · marid · consol · primos · c[eset copiasque] 

[c]lasesque · navales · primos · ornavet · pa[ravetque] 

cumque · eis · navebos · claseis · Poenicas · omn[is item ma] 

[x]umas · copias · Cartacieniensis · praesente[d Hanibaled] 

10             dictatored · ol[or]om · in altod · marid · pucn[andod vicet] 

[a]tque · nave[is cepe]t · cum · socieis · septer[esmom unam quin] 

 
201 Sobre la fragmentaria inscripción identificada como el elogium de Duilio en el foro de Augusto, véase 

CIL 6.31611 = ILS 55. La siguiente lectura procede de aquella que aparece en el CIL, sobre la cual he 

señalado como irreconocibles aquellas letras cuya lectura no me parecía suficientemente segura. 



44 

 

esta noción de Duilio como el primero, como cuando Cicerón lo presentaba como el 

primero (primus) en vencer a la flota púnica o Tácito decía que fue «el primero (primus) 

que mandó con éxito una armada romana y alcanzó el triunfo naval sobre los 

cartagineses»202. 

 De todos estos ejemplos el que más llamativo resulta es el de la inscripción de la 

dicha columna rostrata, también llamada columna Duilia, pues supone el elogio a 

Duilio en un monumento público por haber sido el primero en preparar una flota y el 

primero en emprender una campaña naval como cónsul. Más allá de qué los precedentes 

que pudiese tener en realidad la acción del cónsul, cuestión que ya han tratado Roller y 

Biggs203, si seguimos el discurso de la inscripción, los actos de Duilio aparecen como 

algo novedoso. Sin embargo, Roller, dentro de su explicación de como el caso de Duilio 

se enmarcaría en la retórica de la ejemplaridad romana y apoyándose en un estudio de 

Alföldy sobre inscripciones imperiales, ha reducido este componente de novedad del 

concepto de primus, afirmando que este en verdad se relacionaba con la idea de ir más 

allá que los otros dentro de unas categorías de acción y valor largamente aceptadas, 

significando un cambio más cuantitativo que cualitativo con respecto al pasado y sin 

implicar necesariamente un nuevo tipo de estructura o acción204. Este autor considera 

además que la fragmentaria inscripción de la columna Duilia no presenta la guerra naval 

como una absoluta novedad que implique una innovación táctica205. Si bien estoy de 

acuerdo con Roller en que la guerra naval de Duilio resultaba plenamente acorde a los 

valores militares romanos tradicionales, parece claro que, cuando en la inscripción se 

afirmaba que este preparó flotas por primera vez, tal acción era presentada como algo 

nuevo. A este respecto, cabría preguntarnos si podía existir una relación entre los 

conceptos de primus y novus, pues ya hemos visto como en el caso de Navio algo hecho 

por primera vez (primum) era calificado como novitas. En ese caso, esa novedosa 

acción hecha por primera vez era alabada. Sin embargo, más adelante veremos como 

una acción hecha por primera vez también puede caer bajo ese espectro de las críticas a 

la novedad. 

 
 

 ------ 

[---]X[---]                      

 [---]navis · +[-]++[---] 

[c]epit · prị[m]us · d[e poeneis n]aval[em triumphum] 

[egit h]uic  · per[mis]sum · est · ut [ab e]pulis · do[mum cum] 

5             [tibici]ne · e[t f]unali · rediret [-2?- s]tatua · +[---] 

[---]++[---]REAM +UIC[---]OSI+[---] 

 

Sobre su mención en los acta triumphalia Capitolina, véase CIL 12, p. 47: 

 

C(aius) · Duilius · M(arci) · f(ilius) · M(arci) · n(epos) · co(n)s(ul) · primus · an(no) · CDXCIII 

navalem · de · Sicul(eis) · et · classe · Poenica · egit 

  k(alendis) · interkalar(ibus) 

 
202 Cic. Sen. 44; Tac. Ann. 2.49 (trad. J. L. Moralejo). Véase también Liv. Per. 17; Val. Max. 3.6.4; Sen. 

Dial. 10.13.3; Sil. Pun. 6.664-665; Plin. HN 34.20; Flor. 1.18(=2.2).5-7; Eutr. 2.20.1; De vir. ill. 38. 
203 Roller, 2009, pp. 225–226, 2018, pp. 141–142; Biggs, 2017, pp. 350–353. 
204 Roller, 2009, pp. 227–228, 2018, pp. 145–146. 
205 Roller, 2009, p. 228. 



45 

 

 No obstante, cabría destacar que en el ámbito militar también podemos hallar 

ejemplos del rechazo a la innovación. Uno de ellos aparece en la batalla de Pidna (168 

a. C.) en la que se enfrentaron los ejércitos romano y macedonio, comandados 

respectivamente por Lucio Emilio Paulo y el rey Perseo de Macedonia. Del relato que 

Livio hace de la contienda se deduce que Perseo había creado un nuevo tipo de 

soldados, los elephantomachae206, destinados a combatir los elefantes que traían 

consigo los romanos. No sabemos nada más sobre ellos, además del hecho de que 

resultaron inútiles frente a los elefantes. El pasaje en que se narra este acontecimiento 

puntual es aprovechado por Livio para realizar un comentario general sobre las 

innovaciones humanas: 

Frente al ala derecha, donde se había desencadenado la batalla cerca del río, dispuso a 

los elefantes y las alas de los aliados, y fue allí donde primero comenzó la huida de los 

macedonios. Porque, igual que frecuentemente las nuevas invenciones humanas (nova 

commenta mortalium) son consistentes de palabra pero se desvanecen sin el menor 

resultado cuando de lo que se trata es de llevarlas a la práctica y no de disertar acerca de 

su funcionamiento, también en este caso los cuerpos antielefantes (elephantomachae) 

resultaron sólo una etiqueta sin efectividad (nomen tantum sine usu)207. 

 Así pues, aquí Livio plantea los problemas que puede conllevar la puesta en 

práctica de ideas novedosas que a priori parecen ser buenas, pero que luego muestran 

sus carencias al ser enfrentadas a la realidad. Más allá de esto, resulta evidente que la 

diferencia fundamental entre el caso de Perseo y los anteriores es que aquí el innovador 

es un extranjero y acaba derrotado. El éxito o fracaso de la innovación táctica supuso un 

factor clave a la hora de evaluarla positiva o negativamente, cuestión que aparece 

reflejada en el caso anteriormente visto de Claudio, cuando Livio dice que en Roma «no 

se sabía muy bien si alabar o censurar la audacia de la marcha del cónsul; era evidente 

que la valoración iba a depender del resultado, lo cual es absolutamente injusto»208. Así 

pues, en cada caso era la efectividad de la innovación militar aquello que le daba 

legitimidad. 

 En el siguiente apartado, seguiremos con el estudio de episodios concretos. Sin 

embargo, a partir de ahora estos estarán centrados en debates en torno a determinadas 

medidas o decisiones política en los cuales se aprecia la dialéctica entre tradición e 

innovación. Dentro de estos, trataremos de ver cómo los personajes históricos 

implicados actuaron en relación con ambos principios opuestos, para reflexionar a su 

vez sobre el papel que estos tenían.  

 

 
206 Como señala Morelli (2021, p. 115, n. 50), el término elephantomachae es un hápax en latín y su 

equivalente griego aparece muy pocas veces en las fuentes. 
207 Liv. 44.41.3-4 (trad. J. A. Villar Vidal). Hay que señalar que Morelli (2021, p. 121, n. 81) destaca la 

posible inspiración de este pasaje por Polyb. 29.17.2 (trad. M. Balasch Recort): «Muchas invenciones 

parecen, de palabra, factibles y que ofrecen garantías, pero, cuando llega la hora de ponerlas en práctica, 

no dan el resultado que cabría esperar por las primeras impresiones, igual que las monedas falsas 

expuestas al fuego». 
208 Liv. 27.44.1 (trad. J. A. Villar Vidal). 



46 

 

4. EL DEBATE EN TORNO A LA INNOVACIÓN Y 

LA TRADICIÓN 

Los episodios de debate en torno a la innovación y la tradición que han sido 

incluidos en este capítulo no pretenden ser una recopilación exhaustiva de todos los 

existentes a lo largo del periodo republicano, pero sí tratan de ser una muestra 

representativa de los mismos. En esta selección los episodios han sido divididos en dos 

bloques, agrupando en el primero los que hallamos a comienzos del siglo II a. C. y en el 

segundo aquellos pertenecientes al I a. C. Esta clasificación no responde únicamente a 

un criterio cronológico, sino también a un criterio de fuentes. Los casos del siglo I a. C., 

época de la República romana sobre la cual poseemos una mayor cantidad de fuentes, 

provienen de una variedad de autores, los cuales en unas ocasiones son historiadores 

que escribieron tiempo después de los hechos sucedidos, pero en otras son sus mismos 

protagonistas. Sin embargo, nuestra única fuente para los de comienzos del siglo II a. C. 

es Tito Livio, historiador cuyo periodo de vida se suele datar entre los años 59 y 17 a. 

C.209, quien habría escrito su obra en época de Augusto. Sus fuentes serían diversos 

historiadores anteriores a él, es decir, de época republicana, cuyas obras hemos perdido, 

como podrían ser los casos de Fabio Pictor a finales del III a. C., Catón el Mayor y 

Calpurnio Pisón en el II a. C. o Coelio Antípatro, Claudio Quadrigario, Licinio Macro, 

Valerio Antias y Elio Tuberón en el I a. C.210. La obra de Livio supone una ventana a 

esos autores anteriores que no conservamos, pero debemos ser conscientes también de 

que el relato de Livio en muchos casos se caracteriza por sus presentismos. Como ha 

señalado García Magán, ciertos pasajes del autor patavino «más que ser de utilidad para 

saber si a principios del siglo II se seguía o no la tradición, nos han de servir para 

entender la forma de concebir la realidad por parte del historiador romano siglos 

después»211. Así pues, debemos tener esta precaución en mente a la hora de acercarnos 

al texto de Livio, el cual, por otro lado, en muchas ocasiones es el único recurso del que 

disponemos para estudiar hechos de aquella época. 

4.1. Comienzos del siglo II a. C. 

 El primero de los episodios que vamos a comentar es situado por Tito Livio en el 

200 a. C. Ese año se produjo el retorno a Roma de Lucio Cornelio Léntulo, a quien 

Escipión Africano había dejado al frente de Hispania, junto a Lucio Manlio Acidino, en 

el año 206 a. C. y quien desde el año 205 actuaba con un imperium proconsular, periodo 

durante cual derrotó la revuelta de Indibil y Mandonio212. Léntulo, considerando que sus 

campañas habían sido suficientemente exitosas, solicitó al senado que se le concediese 

 
209 Levick, 2015, p. 25. 
210 Von Ungern-Sternberg, 2015, p. 167. Sobre las fuentes de Livio, véase también Oakley, 2009. 
211 García-Magán, 2022, p. 200. 
212 Liv. 28.38.1; 29.13.7; 29.1.19-3.5. 



47 

 

la celebración de un triunfo213. Sin embargo, el senado denegó tal petición con una 

argumentación que apelaba a la tradición: 

El senado reconocía que sus empresas merecían el triunfo, pero consideraba que la 

tradición no recogía ningún precedente de nadie que hubiese triunfado sin haber 

operado en calidad de dictador, cónsul o pretor (sed exemplum a maioribus non 

accepisse ut qui neque dictator neque consul neque praetor res gessisset triumpharet), 

y él había gobernado la provincia de Hispania en calidad de procónsul, no de cónsul o 

pretor214. 

 Como hemos indicado páginas atrás, la novedad podía ser definida de dos 

formas: el uso de adjetivos como el término novus o la indicación de la ausencia de 

precedentes. En este caso, vemos como Livio emplea la segunda manera para señalar 

que conceder un triunfo a un procónsul resultaba una medida innovadora, siendo 

aparentemente ese carácter novedoso un argumento con suficiente peso para 

deslegitimar la petición. No obstante, resulta llamativo el hecho de que Léntulo 

decidiese intentar de todos modos lograr la aprobación de tal propuesta, a pesar de 

conocer probablemente esa circunstancia. El peso que pudiese tener la tradición no le 

impidió buscar la aprobación de una disposición nueva por parte del senado, no siendo 

de hecho el único que tanteó esa medida sin precedentes. Por ejemplo, Livio narra que 

Publio Cornelio Escipión (futuro Africano), tras informar al senado de sus campañas en 

Hispania a su regreso en el año 206 a. C., «por estas gestas dejó entrever sus esperanzas 

del triunfo sin pedirlo decididamente ya que era bien sabido que hasta entonces no había 

obtenido el triunfo nadie que hubiera dirigido una campaña militar sin haber 

desempeñado una magistratura»215. Mary Beard ha señalado que la petición de un 

triunfo siempre era potencialmente en la República romana un elemento políticamente 

contencioso y que el senado decidía caso por caso si concederlo o no, existiendo aquí 

una mayor flexibilidad de lo que se había propuesto anteriormente y siendo las 

apelaciones a los precedentes una de las armas empleadas en aquellas discusiones216. No 

obstante, resulta notable la duración que tuvo esta tendencia a no conceder triunfos, 

según la tradición, a quien no fuese pretor, cónsul o dictador. De hecho, en este aspecto 

en concreto se mantuvo un escrupuloso respeto a los precedentes desde, al menos, el 

año 206 a. C. hasta el 81/80 a. C., como veremos más adelante. Todo esto podría darnos 

la sensación de que en el debate senatorial sobre el triunfo de Léntulo predominó ante 

todo la observancia de la tradición y el rechazo a la innovación. Sin embargo, el relato 

de Livio no permite mantener esta visión cuando leemos cual fue la alternativa que el 

senado ofreció a Léntulo: 

Se apuntaba, sin embargo, a la solución de concederle la ovación para su entrada en la 

ciudad, pero el tribuno de la plebe Tiberio Sempronio Longo se oponía diciendo que 

tampoco esto sería conforme a la tradición o a precedente alguno (nihilo magis id more 

 
213 Liv. 31.20.2. 
214 Liv. 31.20.3-4 (trad. J. A. Villar Vidal). Sobre este caso, véase Bettini, 2006, p. 200; Beard, 2007, p. 

206; Iacoboni, 2014, pp. 299–300; García-Magán, 2022, p. 200. 
215 Liv. 28.38.4 (trad. J. A. Villar Vidal). 
216 Beard, 2007, pp. 199, 208, 211–212. 



48 

 

maiorum aut ullo exemplo futurum). Al fin el tribuno, vencido por la unanimidad de los 

senadores, cedió, y por decreto del senado Lucio Léntulo entró en la ciudad recibiendo 

la ovación217. 

En este caso, resulta sorprendente la facilidad con la que el senado, que acababa 

de justificar su decisión anterior apelando a la tradición, se olvida completamente de 

ella y decide proponer una medida innovadora. El tribuno Tiberio Sempronio Longo 

parece ser el único consecuente en su adhesión a la tradición, si bien al final se le 

convence de deponer su veto.  La conclusión que obtiene de este texto María García 

Magán es que la tradición (a finales del periodo republicano y a principios del 

principado, cuando escribe Livio) «no fue única y vinculante, sino discutida y 

discutible»218. Del mismo modo, Bettini incluía este episodio dentro de la negociación 

con la tradición219. A esta reflexión podríamos añadir otra factor. No hay duda de que el 

triunfo era una recompensa mucho mayor que una ovatio. Esto no consistía 

simplemente en las dimensiones de la celebración, sino que iba más allá. Como señala 

Hölkeskamp, los triunfos, junto a las magistraturas que hubiese logrado una familia, 

contribuían significativamente a su «capital simbólico» y a definir cuál era su jerarquía 

dentro de aquella competitiva clase política que era la aristocracia senatorial220. Del 

mismo modo en que un consulado era un mérito superior a una pretura, el triunfo era 

superior a la ovación. Así pues, ¿qué podemos extraer del hecho de que se aceptase 

ignorar los precedentes a la hora de conceder una ovación, pero se rechazase hacer lo 

mismo con un triunfo? Pues que, en este caso, el senado resulta más reticente a innovar 

y más devoto de la tradición en aquel elemento al que concede mayor importancia, 

mientras que es más permisivo a la hora de introducir novedades en aquel que considera 

como algo secundario. 

Podemos pasar ahora a otro episodio que relata Livio. Este es el debate sobre la 

derogación de la lex Oppia producido en el 195 a. C. La lex Oppia sumptuaria fue una 

ley aprobada en el 215 a. C., un año después de la calamitosa derrota de Cannas ante 

Aníbal. Esta prohibía a las mujeres llevar vestidos de púrpura, más de media onza de 

oro y circular en carro por Roma y sus alrededores, salvo para acudir a ceremonias 

religiosas221. Tito Livio en su relato histórico centra el debate en torno a su derogación 

en dos discursos contrapuestos: el del cónsul Catón el Mayor, a favor de su 

mantenimiento, y el del tribuno de la plebe Lucio Valerio, proponente de su derogación. 

En cuanto al grado de fiabilidad con la que Livio confecciona ambas intervenciones, 

Valmaña Ochaíta ha considerado que este las empleó como una oportunidad para hablar 

de los problemas de su propio tiempo, pero no estaría realizando una anticipación 

histórica, dado que estas cuestiones ya estarían presentes en el 195 a. C.222. 

 
217 Liv. 31.20.5-6 (trad. J. A. Villar Vidal). 
218 García-Magán, 2022, p. 200. 
219 Bettini, 2006, p. 200. 
220 Hölkeskamp, 2019, pp. 151, 159, 167–168. 
221 Valmaña Ochaíta, 2019, p. 11. Sobre las fuente acerca de la lex Oppia, véase Valmaña Ochaíta, 2019, 

pp. 23–34. 
222 Valmaña Ochaíta, 2019, p. 38. 



49 

 

Ambos discursos presentan una gran riqueza y podrían ser analizados desde 

distintos puntos de vista. Sin embargo, aquí nos centraremos en nuestro tema de estudio, 

es decir, la dialéctica entre tradición e innovación. En primer lugar, hay que señalar que 

tanto el Catón como el Valerio de Livio van a defender que su postura se adecua con la 

tradición223. Catón mantiene en buena medida que, si bien los antepasados no crearon 

leyes suntuarias porque no las necesitaban, estos habrían estado de acuerdo con su 

posición224. Sin embargo, Valerio ataca la lex Oppia señalando que no es algo que 

pertenezca a la tradición y caracterizándola como una ley nueva: 

¿Es antigua (vetus), acaso? ¿Es una ley de la época de los reyes nacida a la vez que la 

propia ciudad? ¿O de la época siguiente, y fue escrita en las doce tablas por los 

decenviros nombrados para sentar las bases del derecho, una ley sin la cual a juicio de 

nuestros antepasados (maiores nostri) no era posible preservar la decencia de las 

matronas, y cuya derogación deberíamos temer también nosotros para no abolir junto 

con ella la honestidad y la dignidad de la mujer? Pues bien, ¿quién ignora que esa es 

una ley reciente (quis igitur nescit novam istam legem esse) aprobada hace una veintena 

de años cuando eran cónsules Quinto Fabio y Tiberio Sempronio?225 

A este respecto, resulta muy interesante ver cómo anteriormente el Catón de 

Livio había tratado de negar ese carácter novedoso, diciendo que las mujeres que se 

oponían a la ley «¡por Hércules!, no es que se resistan a que se apruebe una medida 

nueva contra ellas (quid novum in eas rogetur), que se opongan a un desafuero y no a 

una ley»226. Como podemos ver, surge aquí un conflicto en torno a cuánto tiempo debe 

pasar para que una determinada ley deje de ser considerada nueva.  

 Por otro lado, cabe destacar que Catón critica la actuación de las mujeres de 

clase alta que se habían movilizado públicamente a favor de la derogación de la ley, 

empleando nuevamente como argumento la tradición. Así pues, afirma que «nuestros 

mayores (maiores nostri) quisieron que las mujeres no intervinieran en ningún asunto, 

ni siquiera privado, más que a través de su representante legal», mientras que ellos les 

estaban «permitiendo ya intervenir en los asuntos públicos y poco menos que 

inmiscuirse en el foro, en las reuniones y en los comicios»227. Por lo tanto, los romanos 

se estarían desviando de la tradición. Sin embargo, a esto responde Valerio negando el 

carácter novedoso de aquellos hechos: 

Porque en definitiva, ¿qué han hecho de extraordinario (novi) las matronas por haberse 

presentado en público masivamente en una causa que las afecta directamente? ¿Nunca 

aparecieron en público hasta ahora? Volveré contra ti tus Origines. Observa cuántas 

veces lo hicieron, y siempre por el bien común, por cierto228. 

 
223 García-Magán, 2022, pp. 200–202. 
224 García-Magán, 2022, p. 201; Liv. 34.4.6-7. 
225 Liv. 34.6.8-9 (trad. J. A. Villar Vidal). 
226 Liv. 34.3.3. 
227 Liv. 34.2.11. 
228 Liv. 34.5.7-8 (trad. J. A. Villar Vidal). Villar Vidal (1993, p. 227, n. 309) señala que la referencia a los 

Origines de Catón sería anacrónica, pues este los escribió ya en edad avanzada. 



50 

 

Seguidamente, se presentan una serie de precedentes que legitimarían aquella 

conducta. Valerio menciona las mujeres que habrían detenido el combate entre romanos 

y sabinos en época de Rómulo, las matronas que durante el asedio galo del 390 a. C. 

ofrecieron su oro para el rescate de la ciudad, las aportaciones económicas de las viudas 

en la segunda guerra púnica y el papel de las matronas en el recibimiento ofrecido a la 

Magna Mater en el 204 a. C.229. Así pues, concluye diciendo que este caso «no se trata 

en absoluto de un hecho sin precedentes (nihil novi factum)»230. 

 En este episodio vemos cómo los dos defensores de dos posturas contrarias se 

presentan simultáneamente como defensores de la tradición, cuestión que para María 

García Magán demuestra que, al menos para Livio, «el contenido de la tradición había 

estado en continua disputa, puesto que poseía el potencial para convertirse en un arma 

retórica que pudo ser utilizada por posturas diametralmente opuestas»231. Resulta 

igualmente llamativo el hecho de que ambos oradores quieran desvincular sus 

posiciones de cualquier carácter innovador. Mientras la tradición es un elemento que 

legitima la postura propia, la novedad es algo que la desvirtúa y por lo tanto se convierte 

en un arma que arrojar contra el rival, como hemos visto en las palabras de Valerio.  

Cabe señalar que Valmaña Ochaíta ha presentado sucesos como la aprobación y 

derogación de la lex Oppia, la represión de los cultos báquicos (186 a. C.) y la lex 

Voconia (169 a. C.) como claros ejemplos de una lucha entre «la nueva y la vieja 

Roma», «entre los que añoraban las costumbres de los antiguos y los seguidores de las 

nuevas tendencias»232. En este sentido, esta autora presenta a Catón como alguien cuyo 

propósito fue «mantener la esencia y el espíritu romano frente a las nuevas tendencias 

filohelenas», pudiéndose hablar al respecto de una «ideología catoniana»233. La 

continuación de su papel en el 195 a. C., se daría durante su censura en el año 184, 

durante la cual tomó diversas medidas contra el lujo234. En este sentido, hay que 

destacar que, según Tito Livio, Catón durante su candidatura se habría presentado a sí 

mismo como un defensor de la tradición, mientras que habría señalado al lujo y demás 

vicios como elementos novedosos en Roma: 

De hecho también entonces empleaba en su campaña un tono amenazante, alegando que 

estaban en contra suya los que temían una censura independiente y valiente. Y al mismo 

tiempo apoyaba a Lucio Valerio: sólo con éste como colega era posible perseguir la 

moderna corrupción y restablecer la antigua moral (illo uno collega castigare se nova 

flagitia et priscos revocare mores posse.)235. 

No obstante, a esta imagen de Catón el Mayor como alguien contrario a las 

novedades podemos oponer la caracterización que hace de su censura Cornelio Nepote, 

autor del siglo I a. C. Según este, su ejercicio de la magistratura estuvo marcado por la 

 
229 Liv. 34.5.8-10. 
230 Liv. 34.5.11 (trad. J. A. Villar Vidal). 
231 García-Magán, 2022, p. 202. 
232 Valmaña Ochaíta, 2019, p. 13. 
233 Valmaña Ochaíta, 2019, p. 79. 
234 Liv. 39.44. 
235 Liv. 39.41.3-4 (trad. J. A. Villar Vidal). 



51 

 

introducción de novedades para enfrentarse al lujo, empleando para designar esas 

novedades el termino res novae, que ya hemos visto con anterioridad. Sin embargo, en 

este caso esas res novae no son presentadas como algo desastroso o negativo, no 

pareciendo afectar a la valoración positiva que Nepote realiza de Catón. El texto al 

respecto es el siguiente:   

Catón, nombrado censor junto con Flaco, de quien ya hemos hablado antes, ejerció esta 

magistratura con toda severidad. Así, tomó rigurosas medidas contra muchos personajes 

de la nobleza, introdujo muchas novedades en su edicto (multas res novas in edictum 

addidit) para reprimir el lujo que empezaba ya a tomar incremento. Durante sus casi 

ochenta años de vida, y ya desde su juventud, hasta los últimos momentos de su 

existencia, no dejó de sufrir muchas enemistades por la defensa de los intereses de la 

República. Sometido a procesos muchas veces, no sólo su estima no se vio mermada, 

sino que mientras vivió, fue progresivamente creciendo la alabanza por sus virtudes236. 

Cambiando de personajes, el año siguiente a la derogación de la lex Oppia 

podemos encontrar un nuevo episodio de aquella dialéctica entre innovación y tradición. 

La novedad que provocó este debate fue la medida tomada en el año 194 a. C. por los 

ediles curules Aulo Atilio Serrano y Lucio Escribonio Libón de sentar a los senadores 

por separado del resto del pueblo en los spectacula237. Cabe destacar que nuestras 

fuentes sobre este hecho resultan problemáticas238, dada la variedad de versiones que 

hallamos en ellas, si bien parecen coincidir en la datación. En primer lugar, existe 

disparidad entre ellas acerca de en qué ludi fue tomada por primera vez tal medida. Por 

un lado, Cicerón y Valerio Máximo hacen referencia a los Juegos Megalesios. Sin 

embargo, Livio y, según Asconio, Valerio Antias apuntan a los Juegos Romanos. 

Igualmente, Asconio recogía otro autor, cuyo nombre se ha perdido, que menciona unos 

juegos votivos realizado por los cónsules Publio Cornelio Escipión Africano y Tiberio 

Sempronio Longo. Del mismo modo, las fuentes no están de acuerdo sobre quien fue el 

promotor último de esta decisión que luego llevaron a cabo los ediles. Valerio Antias 

afirma que esta fue tomada por los censores Sexto Elio Peto y Gayo Cornelio Cetego, 

mientras que Cicerón en una ocasión adjudica a Escipión Africano la iniciativa y en otra 

dice simplemente que Escipión la había permitido. Por otro lado, Valerio Máximo se 

confunde de Escipión y señala a Escipión Emiliano Africano Menor como el autor de la 

medida. Livio, desconcertantemente, ofrece dos versiones distintas de los mismos 

hechos, diciendo en una que la decisión fue del cónsul y en otra que fue de los censores. 

Sin embargo, más allá de esta cuestión, lo que nos interesa es ver cómo fue 

percibida esta innovación según las fuentes y que debate surgió entorno a ella. A este 

respecto, resulta muy interesante el testimonio de Tito Livio: 

 
236 Nep. Cat. 2.3-4 (trad. M. Segura Moreno). 
237 Bieber, 1971, p. 168; von Ungern-Sternberg, 1975; Pociña Pérez, 1976, pp. 437–438; Rawson, 1991, 

p. 636; Rodríguez Gutiérrez, 2001, p. 80. 
238 Liv. 34.44.5, 34.54.4-8; Cic. Har. resp. 24; Val. Max. 2.4.3; Asc. Corn. 69C-70C. De entre todas estas 

versiones, Jürgen von Ungern-Sternberg (1975, p. 163) señalaba que quizás la de Valerio Antias podía 

tener el valor de una lectio difficilior. 



52 

 

A los Juegos Romanos que dieron estos ediles asistieron por vez primera (primum) los 

senadores apartados del pueblo, y esta innovación, como suele ocurrir con todas (sicut 

omnis novitas solet), dio lugar a comentarios; unos estimaban que por fin se le había 

otorgado a este importantísimo estamento lo que debía haberle sido concedido mucho 

antes; otros consideraban que había sido sustraído de la dignidad del pueblo lo que 

había sido añadido a la majestad de los senadores, y que toda diferenciación tendente a 

establecer separaciones entre los estamentos sociales, como aquélla, contribuía a 

menoscabar la concordia y la libertad equitativa; desde hacía quinientos cincuenta y 

ocho años no había habido separación entre los espectadores; ¿qué había ocurrido de 

pronto para que los senadores no quisieran que la plebe se mezclara con ellos en las 

gradas? ¿Por qué el rico se sentía incómodo por tener a un pobre sentado a su lado? Era 

un nuevo y arrogante capricho (novam superbam libidinem) que hasta entonces no había 

deseado ni cumplido el senado de ninguna nación. Dicen que hasta el propio Africano, 

que había promovido una medida como aquélla cuando era cónsul, al final se arrepintió. 

Hasta ese punto es recomendable no cambiar nada de lo antiguo, siendo preferible 

atenerse a las viejas prácticas salvo que la experiencia las desaconseje claramente (adeo 

nihil motum ex antiquo probabile est: veteribus, nisi quae usus euidenter arguit, stari 

malunt)239. 

En primer lugar, llama la atención el rechazo que Tito Livio siente por esta 

innovación, calificada de «nuevo y arrogante capricho». El autor parece considerar que 

toda innovación trae consigo debate y división, motivo por el cual es mejor no tocar 

nada y continuar con las prácticas ya establecidas, manteniendo así la tradición. Ahora 

bien, Livio, de forma muy pragmática, deja abierta la puerta a la innovación cuando las 

viejas prácticas no resultan útiles. Sin embargo, más allá de la opinión del autor de 

época augustea, el texto permite apreciar que esta novedad en el momento de su 

implantación no tuvo un rechazo unánime, pues hallamos tanto opiniones a favor como 

en contra de ella, las cuales parecen centrarse en motivos político-ideológicos. Los 

principales argumentos del debate no giran en torno al carácter innovador en sí de la 

medida, sino que tratan sobre las consecuencias que esta tendría en la majestad del 

senado (maiestati patrum), en la dignidad del pueblo (dignitate populi), en la concordia 

(concordiae) y en la libertad equitativa (libertatis aequae). Esta importancia secundaria 

de la disputa tradición-innovación dentro de la argumentación global del debate cuadra 

perfectamente con lo señalado por García Magán en cuanto a su papel en la retórica 

republicana240. No obstante, resulta muy interesante ver cómo, en este caso, quienes se 

oponían a tal innovación empleaban la tradición como argumento para defender su 

postura, al afirmar que «desde hacía quinientos cincuenta y ocho años no había habido 

separación entre los espectadores». Para ellos, la longevidad de tal costumbre le daba 

validez, del mismo modo en que deslegitimaba la innovación que se había introducido, 

pues no había ocurrido ningún cambio de situación que justificase tal medida. 

 
239 Liv. 33.54.4-8 (trad. J. A. Villar Vidal). 
240 García-Magán, 2022, p. 228: «si bien el binomio tradición-novedad fue frecuente en la contienda 

retórica, no fue ni mucho menos una argumentación suficiente para invalidar la postura del contrario. De 

hecho, en muchas ocasiones desempeñó un papel secundario en la argumentación global del orador». 



53 

 

Así mismo, en este episodio no se cumple aquel tópico del deseo de novedades 

por parte de pueblo, que ya hemos visto que era común en las fuentes. Por el contrario, 

aquí sería un importante sector de los senadores quienes estarían a favor de esta 

novedad, mientras que de la narración de Valerio Máximo se deduce que, como cabía 

esperar, la plebe no recibió bien esta medida241. No debe extrañarnos por lo tanto que, 

como ya señaló Asconio242, Cicerón en sus discursos valorase de forma diferente esta 

innovación, cuyo carácter novedoso señala explícitamente mediante el empleo del 

adverbio primum («por primera vez»), según si se dirigía al pueblo o al senado. Por 

ejemplo, Cicerón pronunció en su discurso De haruspicum responso las siguientes 

palabras ante el senado: 

¿Para qué voy a hablar de aquellos juegos que nuestros antepasados (nostri maiores) 

quisieron se realizaran y celebraran durante las fiestas Megalenses en el Palatino, 

delante del templo, bajo la mirada de la Gran Madre? ¡Son por antigüedad y tradición 

los más santos, solemnes y sagrados (more institutis que maxime casti, sollemnes, 

religiosi); fue Publio Africano el Viejo, durante su segundo consulado, el que en estos 

juegos y por primera vez (primum) reservó para el senado un asiento delante de las 

graderías del pueblo para que esta peste impura los profanara!243. 

 En esta fragmento del discurso que Cicerón pronunció en el año 56 a. C., 

Cicerón estaba acusando a Clodio de ser el responsable de la profanación de los Juegos 

Megalasios por la irrupción de unas masa de esclavos durante su celebración244. Esa 

profanación es lo que explica las referencias que se hacen a estos juegos como algo que 

formaba parte de la tradición. En este contexto, Cicerón parece darle aquí a la medida 

atribuida a Escipión un significado similar al de aquellas innovaciones que realizaron 

los antepasados en tiempos remotos y que sirvieron para conformar el sistema 

republicano, las cuales ya hemos comentado anteriormente. Así pues, tal medida era 

vista como algo beneficioso. Sin embargo, podemos ver cómo estas connotaciones 

positivas desaparecen en su discurso Pro Cornelio de maiestate, pronunciado ante el 

pueblo romano en el 65 a. C., en el cual se da paso a una valoración negativa: 

Cuentan que los hombres más juiciosos del momento —e incluso él mismo a menudo se 

culpaba de ello— criticaron a Publio Africano el Viejo por haber permitido que, por 

primera vez (primum) y mientras fue cónsul con Tito Longo, los asientos del senado se 

separaran de aquellos en los que se sentaba el pueblo245. 

 
241 Val. Max. 2.4.3 (trad. S. López Moreda, M. L. Harto Trujillo y J. Villalba Álvarez): «Este hecho alejó 

la simpatía del pueblo y golpeó profundamente la veneración que sentían por Escipión» (ea que res 

avertit volgi animum et favorem Scipionis magnopere quassauit). 
242 Asc. Corn. 70C. 
243 Cic. Har. resp. 24 (trad. J. M. Baños Baños). 
244 Cic. Har. resp. 22 (trad. J. M. Baños Baños): «una tropa innumerable de esclavos, sobreexcitada y 

reunida de todos los barrios de la ciudad, a una señal dada, desde las puertas abovedades y desde todas las 

entradas irrumpió de repente en la escena empujada por este piadoso edil [Clodio]». 
245 Cic. Corn. apud. Asc. Corn. 69C (trad. E. Cuadrado Ramos). En esta cita he modificado la traducción 

de Elena Cuadrado Ramos, cambiando «llevaron a juicio» por «criticaron», de acuerdo con la traducción 

que Lewis realiza al inglés («was often criticized»). De todos modos, las palabras exactas en latín son 

«accusatus est». 



54 

 

Así pues, una determinada innovación podía tener lecturas muy diversas según 

el contexto en que se hiciese referencia a ella. Cabe destacar que en ambos discursos de 

Cicerón volvemos a hallar esa idea de «primera vez» vinculada a una acción que 

podemos calificar como innovadora. No obstante, en el caso del discurso en Pro 

Cornelio de maiestate resulta imposible ver esa acción hecha por primera vez como, 

según los planteamientos de Roller anteriormente vistos246, un intento de ir más allá 

dentro de los valores sociales tradicionales, sino que en ese discurso la decisión de que 

los senadores se sentasen por separado es presentada como algo que atenta contra ellos. 

Del mismo modo, Livio también empleaba el término primum en relación con esa 

novitas, a la cual llamaba «nuevo y arrogante capricho». Así pues, en este caso la 

propuesta de Roller no se adapta al uso que se hace del concepto de «primera vez». 

Pocos años después, la celebración de otros juegos llevaron a una nueva 

aparición del debate acerca de la innovación. En este caso, otra vez aparece como 

protagonista de los hechos un Escipión, concretamente, Publio Cornelio Escipión 

Násica, cónsul del año 191. Násica, siendo propretor en Hispania en el año 193 a. C., se 

había enfrentado a un ejército lusitano, que marchaba «de vuelta a su país con un botín 

muy cuantioso tras haber devastado la provincia ulterior», en una complicada batalla 

cerca de Ilipa, la cual Tito Livio define como «un combate de resultado incierto desde la 

hora tercera hasta la octava»247. En un determinado momento, el historiador patavino 

narra que «en esta comprometida situación el pretor prometió con voto unos juegos a 

Júpiter si derrotaba y hacía trizas al enemigo»248. Finalmente, las tropas romanas 

obtuvieron la victoria, según Livio infligiendo doce mil muertes al rival y capturando 

ciento treinta y cuatro enseñas a cambio de perder solo setenta y tres hombres249, 

aunque obviamente no podemos tomar estos datos como verídicos.  

 La cuestión que nos interesa es que, una vez que Násica fue elegido cónsul para 

el año 191 a. C., este decidió llevar a cabo, antes de partir a la guerra contra los Boyos, 

la celebración de los juegos que había prometido a Júpiter. Sin embargo, Násica solicitó 

al senado que financiase tal acto, lo cual fue rechazado por el senado con la siguiente 

justificación, según Tito Livio: 

Se estimó que pedía algo inhabitual e injustificado (novum atque iniquum postulare est 

visus), así que se decidió que la celebración de unos juegos prometidos ateniéndose 

exclusivamente a su propio criterio y sin consultar al senado, se financiara con el 

producto de la venta del botín, si se había reservado algún dinero para ese fin, o bien 

corriendo con los gastos él mismo. Publio Cornelio celebró estos juegos durante diez 

días250. 

 En este caso, el senado presenta la propuesta de Násica como algo novedoso y, 

por lo tanto, carente de legitimidad, dada la ausencia de precedentes. Orlin ha planteado, 

 
246 Roller, 2009, p. 227, 2018, p. 146. 
247 Liv. 35.1.5 (trad. J. A. Villar Vidal). 
248 Liv. 35.1.8 (trad. J. A. Villar Vidal). 
249 Liv. 35.1.9 (trad. J. A. Villar Vidal). 
250 Liv. 36.36.2. Taylor, 1937, p. 297; Orlin, 2002, pp. 55–60; Pina Polo, 2011, p. 49. 



55 

 

por el contrario, que quizás aquello que resultaba novum atque iniquum era la decisión 

tomada por el senado de desvincularse de la obligación religiosa que había contraído 

uno de sus comandantes251. Del texto de Livio podría parecer deducible que lo 

novedoso era que Násica hubiese hecho su promesa sin consultar al senado, pero Orlin 

señala que no había nada nuevo en que un comandante realizase un voto en medio de la 

batalla, obviamente, sin poder comunicarse en ese mismo momento con una institución 

que estaba a gran distancia252. Igualmente, este autor señala que no era novedoso que se 

solicitase financiación proveniente del erario público para estos fines253. Sin embargo, 

esta última afirmación requiere un matiz. Orlin cita como ejemplo el caso de Publio 

Cornelio Escipión (futuro Africano), quien tras regresar de Hispania y ser elegido 

cónsul había solicitado al senado en el año 205 a. C. fondos para la celebración de unos 

juegos que había prometido con voto durante una sedición254. Ahora bien, los fondos 

que pidió y recibió fueron concretamente «parte del dinero que él mismo había aportado 

al erario», es decir, parte del botín que él había traído de Hispania. Desde este punto de 

vista, no parece que la decisión del senado en el caso de Násica sea novedosa, pues se 

indica que el voto debería ser pagado con el botín obtenido en el campo de batalla. Sin 

embargo, la puntualización del senado al respecto («si se había reservado algún dinero 

para ese fin») no sería casual. Tras la batalla mencionada anteriormente, Násica había 

expuesto el botín arrebatado a los lusitanos en la ciudad de Ilipa para que los 

propietarios originales que identificasen en él objetos suyos pudiesen recuperarlos, y el 

resto se entregó al cuestor para que lo vendiese, repartiéndose el resultado económico de 

la operación entre los soldados255. Por lo tanto, Násica no habría aportado ningún botín 

a su regreso de Hispania, acontecido a finales del año 193 a. C.256. En este punto 

podemos coincidir con Orlin en que lo novedoso de la propuesta de Násica era que este 

solicitase al senado que financiase los juegos que él había prometido sin haber aportado 

previamente al erario público el caudal necesario para tal dispendio257. Desde esta 

perspectiva, sí que podemos entender por qué el senado calificaba la petición del cónsul 

como novum atque iniquum.  

No obstante, debemos tener en cuenta que la negativa del senado no pude 

explicarse únicamente a través de una exclusiva obcecación integrista por seguir el 

precedente. Orlin considera que tal medida debe enmarcarse en un esfuerzo del senado 

por lograr un mayor control sobre sus magistrados y los gastos que estos realizaban, 

intentando en este caso crear con Násica un ejemplo para los demás258. Sin embargo, 

podríamos relacionar esa negativa igualmente con la existencia en la República romana, 

según ha propuesto Marianne Coudry, de dos concepciones concurrentes de orden 

 
251 Orlin, 2002, p. 60. 
252 Orlin, 2002, p. 56. Véase también Orlin, 2002, pp. 53-55. Cabe destacar que, cuando el senado 

mandaba a un cónsul prometer con voto unos juegos, era este órgano quien se ocupaba luego de su 

cumplimiento y pago (Orlin, 2002, pp. 41–43; Pina Polo, 2011a, pp. 110–111, 2011c, pp. 51–52). 
253 Orlin, 2002, p. 58. 
254 Liv. 28.38.14. 
255 Liv. 35.1.11-12; Orlin, 2002, pp. 58–59; Coudry, 2009, p. 69. 
256 Liv. 35.10.2. 
257 Orlin, 2002, p. 59. 
258 Orlin, 2002, pp. 59-60. 



56 

 

ideológico sobre cómo debía ser gestionado el botín de guerra259. Una de ellas apostaba 

por la distribución inmediata del botín en el campo de batalla entre soldados, mientras 

que la otra se inclinaba por que las instituciones de la res publica se hiciesen cargo en 

Roma de su gestión y de la «redistribución» de los beneficios entre la población. Así 

pues, detrás del recurso a la retórica del rechazo de la innovación como método para 

deslegitimar la propuesta de Násica y justificar la decisión del senado, hallamos otros 

motivos ligados al contexto político del momento que explican la respuesta senatorial a 

la petición del cónsul.   

4.2. El siglo I a. C. 

El siglo I a. C. estuvo protagonizado por la llamada «crisis de la República». Así 

pues, van a aparecer toda una serie de cambios políticos e institucionales durante este 

último siglo de la República, los cuales en principio podrían generar un contexto 

propicio para el surgimiento de episodios en los que se manifestase la dialéctica entre 

tradición e innovación. Uno de aquellos casos sería el edicto emitido en el año 92 a. C 

contra los «rétores latinos» por parte de los censores Gneo Domicio Enobarbo y Lucio 

Licinio Craso260. La escuela de los rétores latinos, de la cual no poseemos muchos 

datos, abrió en el Roma en el año 93 a. C. y habría estado dirigida por Lucio Plocio 

Galo261. Esta traía una gran novedad consigo: la enseñanza de retórica por primera vez 

en latín, la cual hasta entonces se realizaba en griego. No obstante, los censores pronto 

actuaron en contra de esta innovadora escuela mediante el dicho edicto. Si bien tanto 

Cicerón como Tácito hacen referencia a él262, nuestras principales fuentes son Suetonio 

y Aulo Gelio, quienes recogen su texto: 

Se nos ha dado aviso de que hay quienes han fundado un nuevo tipo de disciplina 

(novum genus disciplinae) y que a ellos acuden nuestros jóvenes para aprender; se han 

dado a sí mismos el nombre de «maestros de retórica latinos» (Latinos rhetoras). Con 

ellos la gente joven gasta sus días en balde. Nuestros antepasados (maiores nostri) 

decidieron qué deberían sus hijos aprender y qué escuelas frecuentar; estas novedades 

que se practican fuera de las costumbres y principios de nuestros antepasados (haec 

nova, quae praeter consuetudinem ac morem maiorum fiunt) ni nos agradan ni nos 

parecen correctas. Por eso creemos nuestro deber indicar a todos aquellos que tienen 

estas escuelas y a los que acostumbran a reunirse en ellas, que no nos parecen bien263. 

Este edicto de los censores refleja un claro intento de deslegitimar la llamada 

escuela de los rectores latinos a través de su caracterización como algo novedoso e 

innovador, cuestión subrayada dos veces («un nuevo tipo de disciplina», «estas 

novedades»). En este caso, la innovación es presentada como algo que choca 

 
259 Coudry, 2009, pp. 34–37. 
260 Gruen, 1996, pp. 179–192; Pina Polo, 1997, pp. 107–116; Blösel, 2000, pp. 63–65; García-Magán, 

2022, pp. 151–156.  
261 Pina Polo, 1997, p. 90. 
262 Cic. De or. 93; Tac. Dial. 35.1. 
263 Suet. Gram. et rhet. 25 (trad. J. Abeal López et al.); Gell. NA 15.11.2. Gruen (1996, p. 179) considera 

veraz el texto del edicto, el cual propone que podría haber sido extraído por Suetonio de los archivos 

públicos. 



57 

 

frontalmente con la tradición, a la cual se hace referencia mediante la figura de los 

antepasados («Nuestros antepasados decidieron […]», «que se practican fuera de las 

costumbre y principios de nuestros antepasados»). Mediante esta estrategia, como ha 

señalado García Magán, los censores pretendían alzarse como los defensores de la 

tradición e inclinar los ánimos de la ciudadanía en contra de este nuevo método de 

enseñanza264. 

Existe debate sobre si este edicto pretendía cerrar la escuela o constituía 

simplemente una recomendación. Si bien Gruen considera que suponía estrictamente 

una censura moral, Pina Polo señala que «con toda probabilidad, era algo más que una 

recomendación y, sea como fuere, su propósito era eliminar la escuela de los rétores 

latinos»265. Desde este punto de vista, resulta muy interesante el hecho de que los 

censores consideraran que tal intento podía ser justificado públicamente sin el empleo 

de ningún otro razonamiento más allá de esa referencia a la oposición entre innovación 

y tradición. Así pues, aparentemente, la apelación a la tradición se convertiría aquí en 

un argumento con suficiente fuerza para poder, en teoría, invalidar por sí sola las 

novedades que pretendían introducir los rétores latinos. No obstante, cabe destacar que 

los historiadores han puesto en duda la efectividad de esta medida, pues desde luego no 

supuso el fin de la expansión de la enseñanza de retórica en latín, la cual acabaría por 

consolidarse definitivamente266. Para García Magán, «esta conclusión de los hechos 

demuestra que los romanos no siempre guiaron todas sus acciones por “respeto a la 

tradición o mos maiorum”»267. 

La poca eficacia que, por lo tanto, tuvo este argumento nos obliga a 

preguntarnos si este incumplimiento de la tradición fue el único motivo por el cual los 

censores decidieron emprender tal acción. Gruen consideró efectivamente la tradición 

como un elemento clave, afirmando que el carácter helénico de la educación superior 

romana se había convertido en el mos maiorum y que los censores pretendían 

defenderlo de la innovación que suponía el uso del latín en la enseñanza de la retórica, 

pues este la despojaba de su humanismo y erudición268. Sin embargo, Pina Polo ha 

señalado que, además de las preocupaciones pedagógicas, debe ser tenido en cuenta 

también un trasfondo político, entendiéndose el edicto de los censores como una 

reacción de la aristocrática política contra un nuevo tipo de enseñanza que podía 

suponer una amenaza a la jerarquía social269. Estas escuelas de retórica posibilitarían su 

aprendizaje a miembros de clases acomodadas fuera del círculo de la aristocracia 

senatorial, hecho que facilitaría el acceso de homines novi al gobierno de la res publica. 

Para este autor, los censores querrían defender la tradicional enseñanza, según la cual 

 
264 García-Magán, 2022, p. 154. 
265 Gruen, 1996, p. 179; Pina Polo, 1997, p. 113. 
266 Pina Polo, 1997, p. 113; García-Magán, 2022, pp. 155–156. 
267 García-Magán, 2022, p. 156. 
268 Gruen, 1996, p. 179. Blösel (2000, p. 64) llama la atención sobre el hecho de que se emplee el término 

mos maiorum, si aceptamos la tesis de Gruen, para referirse a una costumbre romana que no tendría siglos 

de antigüedad, sino unas décadas, y que además provendría de Grecia, lo cual reflejaría la flexibilidad del 

término mos maiorum y la ausencia de una firme definición de su contenido. 
269 Pina Polo, 1997, pp. 107, 113–115. 



58 

 

los jóvenes candidatos a intervenir en política se hallaban individualmente sometidos a 

la tutela de destacados ciudadanos, pues «el peligro estaba en dejar en manos de 

cualquiera la educación de los futuros hombres públicos»270. El tirocinium fori, 

consistente en que el joven orador acompañase durante un tiempo a un reputado orador 

para aprender de él, formaba parte de esta enseñanza tradicional y a él también podían 

acceder homines novi, pero con la notable diferencia de que en este caso se hallaban 

bajo la supervisión de un miembro de la aristocracia. Este método fomentaba la 

influencia de las ideas del orador sobre los jóvenes aprendices y también promovía 

rasgos clave de la sociedad republicana como el reconocimiento de la auctoritas y la 

creación de vínculos jerárquicos de patronazgo. A esta interpretación parece sumarse 

García Magán, quien considera que la escuela de los rétores latinos «suponía una 

“democratización” del conocimiento retórico y, en consecuencia, la apertura de la vía 

del acceso a la política a través de la oratoria para algunos ciudadanos a los que, hasta el 

momento, les había estado vedada»271. 

De este modo, si seguimos esta interpretación, podemos ver cómo un episodio 

de la dialéctica entre tradición e innovación aparece nuevamente enmarcado en un 

contexto político más amplio. En este caso, los censores trataron de defender los 

intereses de la aristocracia política mediante su apelación a la tradición frente a la 

innovación. Un hecho que, en cierto modo, podemos concebir como parte de una actitud 

que trata de conservar el orden tradicional frente a cualquier novedad que pueda ponerlo 

en riesgo. 

A continuación realizamos un salto cronológico hasta el año 66 a. C., fecha en la 

cual Cicerón pronunció en una contio su discurso Pro lege Manilia o De imperio Cn. 

Pompeii. La propuesta de la lex Manilia, que defendía aquí Cicerón, había sido 

realizada después de que en el 67 a. C. fuese aprobada la lex Gabinia, que proponía dar 

a un consular —sin mencionar explícitamente a Pompeyo en la rogatio, aunque estaba 

claro que la ley iba dirigida a él— un imperium proconsular para combatir a los piratas, 

y de que Pompeyo, nombrado imperator contra praedones, lograse acabar rápidamente 

con el problema272. En este caso la lex Manilia proponía conceder a Pompeyo el 

gobierno de las provincias de Cilicia, Bitinia y Asia para que este asumiese el mando de 

la guerra contra el rey Mitrídates VI del Ponto273. Si bien tanto Cicerón como César 

apoyaron el proyecto de ley274, Plutarco nos trasmite cierta preocupación entre la 

aristocracia senatorial por la acumulación de poder y preeminencia que estaba logrando 

Pompeyo, pues sus miembros «no soportando el poder de Pompeyo, que se constituía 

como una tiranía, se exhortaban en privado y se animaban entre sí para oponerse al 

proyecto de ley y no entregar la libertad»275. La oposición a la ley fue encabezada por 

 
270 Pina Polo, 1997, p. 114. 
271 García-Magán, 2022, p. 155. Cabe destacar que la autora recalca que esa «democratización» se dirigía 

concretamente a advenedizos u homines novi provenientes de otros sectores sociales adinerados. 
272 Pina Polo, 1999, pp. 150–151. 
273 Sobre esta ley véase, Cic. Leg. Man.;Vel. Pat. 2.33.1; Cass. Dio. 36.43; Plut. Pomp. 30.1-4; App. Mith. 

97; Pina Polo, 1999, pp. 152–153. 
274 Cic. Leg. Man; Cass. Dio. 36.43.2-4. 
275 Plut. Pomp. 30.1-4 (trad. S. Bueno Morillo). 



59 

 

Quinto Lutacio Cátulo y Quinto Hortensio276, quienes parece que al final se quedaron 

solos en su intento. Plutarco, de nuevo, afirma que Cátulo, «tras acusar con dureza el 

proyecto de ley y al tribuno, viendo que no convencía a nadie, rompió a gritar desde la 

tribuna instando una y otra vez a los senadores a buscar, como sus antepasados, un 

monte o una roca escarpada donde refugiarse para salvar la libertad»277. 

Lo que nos interesa de este episodio es que, si bien no conservamos el discurso 

de Cátulo, del de Cicerón se deduce que este personaje atacó la propuesta acusándola de 

ser innovadora e ir en contra de la tradición278. Como hemos visto anteriormente, este 

era un patrón nada extraño dentro de la República romana para atacar una determinada 

medida o propuesta. Para Moatti, la actitud de Cátulo «refleja la resistencia de la 

sociedad ante la novedad»279. Sin embargo, Catherine Steel ha considerado que, si bien 

Cicerón no habría tergiversado los dos argumentos en torno a los cuales giraría el 

discurso de Cátulo, es decir, la vulnerabilidad que provocaba acumular todo el poder en 

un hombre y la indeseabilidad de las innovaciones, sí que habría simplificado el 

segundo280. Esta es una hipótesis que propone a partir de la lectura del discurso que 

Dión Casio confecciona para Cátulo en relación con la lex Gabinia281. Sin embargo, 

García Magán afirmó que no resultaría improbable que Cátulo hubiese planteado su 

oposición a la lex Manilia en los simples términos mencionados anteriormente282. Desde 

luego, algunos de los casos que hemos visto anteriormente nos permiten concluir que 

una argumentación basada únicamente en la necesidad de respetar la tradición y de no 

innovar habría sido perfectamente posible y válida. No obstante, al no conservar el 

discurso de Cátulo, tampoco podemos realizar afirmaciones más allá de esto con 

seguridad.  Lo que sí conocemos es el discurso de Cicerón, quien dedica una parte del 

mismo, dentro de sus diversos argumentos, a proporcionar una respuesta a Cátulo, 

siendo esta lo que resulta realmente llamativo: 

Se me dirá que no deben hacerse innovaciones contrarias a los usos y a las costumbres 

de nuestros antepasados (at enim ne quid novi fiat contra exempla atque instituta 

maiorum). No voy a decir aquí que nuestros mayores (maiores nostros) se sometieron 

siempre, en tiempos de paz, a la costumbre (consuetudini), pero, en tiempos de guerra, a 

lo que era útil (utilitati); que siempre, en unas nuevas circunstancias, adoptaron 

disposiciones nuevas (semper ad novos casus temporum novorum consiliorum rationes 

accommodasse)283. 

El planteamiento realizado aquí por Cicerón resulta de gran interés y, en cierto 

modo, también excepcional, desde el punto de vista de que el orador reconoce 

abiertamente el carácter innovador de la propuesta que está defendiendo. El contraste 

resulta evidente con aquel Cicerón que posteriormente, en su De legibus, tratará de no 

 
276 Cic. Leg. Man. 17.51-52; 19.56; 20.59, 21.60, 21.63, 22.66.  
277 Plut. Pomp. 30.4 (trad. S. Bueno Morillo). 
278 Cic. Leg. Man. 20.60; Cic. Leg. Man. 20.63. 
279 Moatti, 2008, p. 47. 
280 Steel, 2001, pp. 115–116, 122, 125. 
281 Steel, 2001, pp. 118–122. El discurso de Cátulo sobre la lex Gabinia se halla en Cass. Dio. 36.30-36. 
282 García-Magán, 2022, p. 205. 
283 Cic. Leg. Man. 20.60 (trad. J. Aspa Cereza). 



60 

 

parecer en absoluto un adepto a los novedades o con otros personajes históricos que 

hemos visto y que vamos a seguir viendo, los cuales presentaban sus medidas como 

perfectamente tradicionales. No obstante, el arpinate, a pesar de defender aquí una 

innovación, no se desentiende de la tradición ni le resta valor. La justificación a la que 

recurre aquí es la mención a lo que García Magán denominó una «tradición de 

innovaciones», según la cual se plantea que «como los maiores lo hicieron y existen 

presentes, realizar innovaciones es algo totalmente tradicional»284. Vemos como 

reaparece en este pasaje el tópico de los antepasados como innovadores comentado 

anteriormente, cabiendo añadir a este respecto que el pasaje de Tito Livio sobre el 

discurso de Canuleyo que ya hemos visto es asociado por García Magán precisamente a 

esta misma idea de la «tradición de innovaciones»285. En cuanto a los planteamiento de 

otros autores sobre este texto, Bettini señaló que aquí Cicerón teorizaba explícitamente 

la posibilidad de negociar con el mos maiorum hasta el punto de atribuir a los maiores 

una disposición fluida y posibilista hacia el mos tradicional, autorizando de este modo 

los propios antepasados la transgresión del mos maiorum286. Por otro lado, resulta muy 

interesante la vinculación que en este texto se realiza entre, por un lado, las 

innovaciones y, por otro, los cambios de circunstancias, los tiempos de guerra y la 

utilitas. Esta cuestión nos traslada al pragmatismo político del sistema republicano que 

Pina Polo señalaba que aparecía claramente en este discurso, según el cual sería 

tradicional cambiar la tradición cuando se considerase necesario287. Cicerón continuaba 

su discurso citando dos conocidos precedentes: 

No diré que las dos más grandes guerras, la púnica y la de Hispania, fueron terminadas 

por un solo general; ni que dos poderosísimas ciudades, las cuales amenazaban más que 

ninguna nuestro poderío, Cartago y Numancia fueron destruidas por el mismo Escipión; 

ni haré mención de que no hace mucho os pareció bien a vosotros y a vuestros padres 

depositar sólo en Gayo Mario las esperanzas del imperio y encargarle a él la dirección 

de la guerra, lo mismo contra Jugurta que contra los cimbrios y contra los teutones288. 

Este pasaje ha sido interpretado de dos maneras. Claudia Moatti consideraba que 

en esta ley el problema se hallaba en «acumular poderes exorbitantes en manos de un 

solo hombre», cuestión que no pertenecía al «espíritu tradicional», pero que Cicerón 

legitimaba a través de la mención de estos precedentes. Parece entenderse del texto de 

esta autora que, para ella, Cicerón estaba intentando presentar ese fenómeno como algo 

tradicional, lo cual llevaba a Moatti a realizarse la siguiente pregunta: «¿es suficiente un 

solo precedente para establecer una tradición?, ¿una vez aceptada una nueva práctica 

refleja ésta de algún modo la costumbre?»289. Sin embargo, Pina Polo y García Magán 

han entendido que las menciones a Escipión Emiliano y Gayo Mario lo que realmente 

pretendían hacer no era presentar la lex Manilia como algo acorde a la tradición, sino 

servir de ejemplos de anteriores transgresiones de la tradición, lo cual Cicerón admitía 

 
284 García-Magán, 2022, p. 224. 
285  García-Magán, 2022, pp. 225–227. 
286 Bettini, 2006, pp. 200–201. 
287 Pina Polo, 2005, p. 87, 2019b, p. 164. 
288 Cic. Leg. Man. 20.60 (trad. J. Aspa Cereza). 
289 Moatti, 2008, p. 47. 



61 

 

que se estaba haciendo en ese mismo instante290. Aquí debemos tener en cuenta las 

circunstancias de ambos casos mencionados. La irregularidad en el caso de Escipión 

Emiliano se hallaría en que este habría sido elegido cónsul para el año 147 a. C. con 38 

años, incumpliendo la lex Villia annalis por no alcanzar la edad mínima requerida y no 

haber desempeñado previamente la edilidad o pretura291. Por otro lado, Mario, quien 

desempeñó el consulado por primera vez en el 107 a. C., había sido reelegido cónsul 

sucesivamente entre los años 104 y 100 a. C., cuestión que vulneraba no solo la 

tradición, sino también de nuevo la lex Villia annalis, que estipulaba un periodo de dos 

años entre consulados292. Así pues, según Pina Polo, el mensaje que querría trasmitir 

Cicerón es que la transgresión de la tradición sería beneficiosa cuando se hiciese 

sabiamente y proveyese de una respuesta adecuada a una situación de crisis293. 

El problema con el que nos hallamos aquí es el de discernir qué es exactamente 

aquello que había denunciado Cátulo como novedoso. Si bien ya ha sido señalado que la 

práctica de los mandos militares extraordinarios tenía un dudoso encaje en la tradición 

constitucional romana y que Cicerón sería plenamente consciente de ello294, al no 

conocer el discurso de Cátulo aparece la duda de si este señaló como innovadora la 

acumulación de un poder en un solo hombre, la ley en su conjunto (algo que Cátulo 

podría haber hecho también con la lex Gabinia) o alguna característica en concreto de la 

misma. Por ejemplo, Cátulo quizás señaló como novedosa la circunstancia de que un 

comandante dirigiese sucesivamente distintas campañas, pues Cicerón en su discurso se 

centra en decir que Escipión Emiliano dirigió tanto la tercera guerra púnica como la 

guerra numantina y que Gayo Mario se ocupó tanto de la guerra contra Jugurta como de 

aquellas contra los cimbrios y los teutones. Sin embargo, si ese fuese el caso, tales 

precedentes no serían suficientes para que la medida que se pretendía aprobar con 

respecto a Pompeyo dejase de ser considerada una innovación y, por lo tanto, la 

referencia a estos hechos, considerados como casos excepcionales, sí que pretendería 

mostrar la utilidad que podía tener la transgresión de la tradición. 

Cicerón, tras mencionar estos dos ejemplos, recordaba también como en torno a 

Pompeyo, «en quien nada quiere que se innove Quinto Cátulo (in ipso Cn. Pompeio in 

quo novi constitui nihil volt Q. Catulus)», ya se habían producido «muchas novedades 

introducidas con el consentimiento del mismo Cátulo (multa sint nova summa Q. Catuli 

 
290 Pina Polo, 2019b, pp. 166–167; García-Magán, 2022, p. 224. 
291 Pina Polo, 2019b, p. 166. Lo extraordinario de la elección de Escipión Emiliano como cónsul ha sido 

destacado por Astin (1967, p. 63): «The idea was constitutionally outrageous, not to say absurd, yet it was 

accepted and acted upon by a large section of a notoriously conservative people». 
292 Pina Polo, 2019b, p. 168. Para un listado de las fuentes sobre este hecho, véase Etcheto, 2012, p. 177. 

Evans (1994, p. 79) en su biografía política sobre Mario consideró que ya se había realizado una primera 

transgresión al volver a elegirle cónsul antes de que hubiese pasado una década desde su primer 

consulado. Sin embargo, la norma de guardar un periodo de diez años entre consulados tendría su origen 

en una época posterior, durante la dictadura de Sila (Pina Polo, 1999, p. 120).  
293 Pina Polo, 2019b, p. 166. 
294 Pina Polo, 2005, p. 87. 



62 

 

voluntate constituta)»295. Esto quedaba ilustrado a través de una larga enumeración 

realizada por Cicerón: 

¿Hay algo más nuevo (tam novum) que ver a un joven adolescente que no ejercía 

funciones oficiales organizar un ejército en un momento en que la situación política era 

difícil? Pompeyo lo organizó. ¿Y ver que estaba al frente del mismo? Él estuvo. ¿Y que 

dirigía bajo su mando, con gran éxito, aquel cometido? Lo dirigió. ¿Hay algo que esté 

más fuera de lo usual (tam praeter consuetudinem) que confiar el mando supremo de un 

ejército a una persona demasiado joven, cuya edad distaba mucho de la necesaria para 

ser senador, encargarle el gobierno de Sicilia y de África y en esta última provincia la 

dirección de la guerra? Sí, en todas estas misiones dio pruebas de una integridad, de una 

dignidad y de un valor extraordinarios, terminó la peligrosísima guerra de África e hizo 

volver al ejército victorioso a su patria. ¿Hay algo tan nunca oído (tam inauditum) como 

que llegue a disfrutar de los honores del triunfo un caballero romano? Pues eso, no sólo 

pudo presenciarlo el pueblo romano sino que además lo juzgó, con un entusiasmo 

general, digno de verse y de ser celebrado. 

¿Hay algo más contrario al uso (tam inusitatum) que, habiendo dos cónsules eminentes 

por su reputación y por su valor, enviar como procónsul a un caballero romano para 

dirigir una guerra cruel y terrible? Así fue enviado Pompeyo […] ¿Hay algo más 

extraordinario (tam singulare) que el hecho de que, dispensado de la ley por un decreto 

del senado, se le nombrara cónsul antes de que hubiera podido obtener cualquiera otra 

magistratura? ¿Hay algo más increíble (tam incredibile) que conceder, por segunda vez, 

a un caballero romano mediante un senadoconsulto los honores del triunfo?296  

En esta parte del discurso, tal y como señala García Magán, Cicerón emplea el 

vocabulario típico de una «acusación de innovación», pero lo retuerce a su favor, 

presentando la existencia de otra «tradición de innovaciones» en torno a la figura de 

Pompeyo297. Bettini consideraba que Cicerón estaba justificando de este modo la 

transgresión de la tradición mediante un argumento particularmente sofisticado, al 

destacar que la carrera de Pompeyo ya se había basado de principio a fin en la 

transgresión del tradición, por lo que no tenía sentido apelar ahora al mos maiorum298. 

Ciertamente, como indica Pina Polo, la carrera política de Pompeyo resulta todo un 

modelo de flexibilidad «constitucional», estando presente en ella siempre ese debate y 

dilema entre tradición e innovación, legalidad e ilegalidad299. Dentro de ese listado de 

innovaciones, cabe destacar una cuestión en la que ya intentó innovar, como he visto, 

Lucio Cornelio Léntulo: la celebración de un triunfo por una campaña realizada sin ser 

pretor, cónsul o dictador. De hecho, Pompeyo lo logró incluso sin ser senador, que es a 

lo que se refiere Cicerón cuando dice que todavía era un eques. Este triunfo lo celebró 

en el 81 u 80 a. C. por sus victorias en África y repitió tal hecho en el 71 a. C. por su 

campaña en Hispania300. Según el relato de Plutarco, Sila originalmente se opuso 

 
295 Cic. Leg. Man. 20.60 (trad. J. Aspa Cereza). 
296 Cic. Leg. Man. 21.61-21.62 (trad. J. Aspa Cereza). 
297 García-Magán, 2022, pp. 224–225. 
298 Bettini, 2006, p. 200. 
299 Pina Polo, 2019b, p. 172. A este respecto véase Pina Polo, 2019b, pp. 172-174. 
300 Sobre los tres triunfos de Pompeyo, véase Beard, 2007, pp. 14–18. 



63 

 

enérgicamente a conceder el triunfo a Pompeyo por su actos en África, dado que solo se 

podía conceder tal honor a un cónsul o a un pretor, afirmando que «si Pompeyo, que era 

aún imberbe, entraba en la ciudad en triunfo, cuando por su edad ni siquiera formaba 

parte del Senado, la autoridad de Sila y el honor de Pompeyo resultarían absolutamente 

odiosos»301. Sin embargo, Pompeyo «pidió a Sila que comprendiese que la mayoría 

adora más al sol cuando sale que cuando se pone, en alusión a que su poder crecía 

mientras que el de Sila disminuía y se apagaba», atrevimiento ante el cual Sila gritó dos 

veces «Que triunfe»302. 

Volviendo al discurso sobre la lex Manilia, resulta claro que Cicerón pretendía 

presentar la oposición de Cátulo a realizar nuevas innovaciones con respecto a Pompeyo 

como algo incoherente y poco consecuente con las posturas que había mantenido 

anteriormente. Sin embargo, este es no es el único elemento que podemos hallar en esta 

parte de su discurso, pues también podemos ver cómo en ella Cicerón caracteriza a 

Pompeyo, a través de la mención de la gran cantidad de innovaciones que se habían 

realizado con respecto a su persona, como un personaje extraordinario. Pompeyo 

aparece como alguien sin igual en la historia de Roma, ya que se señala que «todas las 

novedades (nova) que se han introducido en favor de los hombres de todos los tiempos 

no son tantas como las que vemos producidas aquí en favor de este hombre solo»303. En 

cierto modo, parece ser que el volumen o magnitud de las innovaciones que se 

realizaban en torno a una persona era indicativo de su grado de grandeza. A este 

respecto, resulta interesante el hecho de que Apiano vincule el cognomen Magno 

obtenido por Pompeyo a la novedad, señalada a través de la ausencia de precedentes, de 

los poderes que le concedió la lex Gabinia: 

Los romanos ensalzaron grandemente a Pompeyo y, mientras estaba aún en Cilicia, lo 

eligieron general de la guerra de Mitrídates, con los mismos poderes ilimitados para 

hacer la paz y la guerra en la forma que quisiera y considerar amigos o enemigos de 

Roma a los que estimara oportunos. Le dieron, además, el mando de todos los ejércitos 

de allende las fronteras de Italia. Estos poderes a nadie jamás antes que a él le fueron 

concedidos todos a un tiempo, y tal vez sea esta la razón por la que le designaron con el 

sobrenombre de Grande, pues ciertamente la guerra de Mitrídates también había sido 

llevada ya a término por los generales precedentes304. 

Aquí hay que aclarar que el autor alejandrino exagera los poderes que recibió 

Pompeyo, pues no mandaría sobre los ejércitos de todas las provincias, y que según 

Plutarco el sobrenombre Magno le habría sido otorgado ya por Sila a su regreso de 

África305. Más allá de esto en concreto, toda esta cuestión nos lleva a recordar la 

propuesta de Hölscher sobre que en la República tardía la transgresión de la tradición 

 
301 Plut. Pomp. 14.1-3 (trad. S. Bueno Morillo). 
302 Plut. Pomp. 14.4-5 (trad. S. Bueno Morillo). 
303 Cic. Leg. Man. 21.62 (trad. J. Aspa Cereza). 
304 App. Mith. 97 (trad. A. Sancho Royo). 
305 Plut. Pomp. 13.7-8 (trad. S. Bueno Morillo): «Acudió a recibirle, y, tras darle la acogida más calurosa 

posible, lo saludó en voz alta con el nombre de Magno y ordenó a los presentes que así lo llamasen 

(Magno significa grande). Otros dicen que este título le fue concedido por vez primera en Libia por parte 

de todo el ejército, aunque cobró autoridad y valor una vez que fue sancionado por Sila». 



64 

 

podía ser un medio para que los grandes hombres políticos demostrasen la singularidad 

y lo extraordinario de su persona306. Por otro lado, cabría destacar que la imagen que 

dibuja Cicerón de Pompeyo es la de alguien que recibe novedades pasivamente. El 

arpinate desplaza la iniciativa de las innovaciones al senado: «todo este cúmulo de 

distinciones, tan magníficas y tan nuevas (nova), le han venido a este hombre gracias al 

influjo de Quinto Cátulo y de los demás miembros ilustres de su mismo orden 

senatorial»307. Esto supone una diferencia vital con figuras como Catilina o Clodio, que, 

a diferencia de Pompeyo, se caracterizarían por su deseo de novedades, como ya hemos 

visto más atrás. 

Antes de finalizar con este caso, conviene realizar algún comentario sobre cómo 

es posible que el carácter novedoso de esta medida sea defendido por Cicerón, cuando 

hemos visto que en sus escritos este se caracterizaba a sí mismo como alguien ajeno a 

las innovaciones. Realmente resulta llamativo el hecho de que aquí defienda la 

necesidad de realizar innovaciones ante nuevas circunstancias, cuando hemos visto que 

en otros textos hablaba de un optimus status y decía que no hacía falta introducir 

innovaciones, porque los antepasados habían estructurado el Estado con gran prudencia. 

Aquí debemos tener en cuenta el contexto de sus palabras. En primer lugar, hay que 

recordar el auditorio ante el que se pronunciaron, pues no era lo mismo hablar ante el 

senado o escribir un tratado, el cuál únicamente sería leído por miembros de la élite, que 

pronunciar un discurso ante el pueblo. A este respecto, vuelve a surgir la cuestión de si 

el pueblo estaba más abierto discursivamente a las novedades que la aristocracia 

senatorial. Por otra parte, hay que tener en cuenta el momento político y la posición de 

Cicerón. Pina Polo indica que «al defender incondicionalmente la ley Manilia Cicerón 

estaba asimismo pensando en su propio futuro», pues dentro de pocos años podría 

presentarse a las elecciones a cónsul en las cuales el apoyo o, sobre todo, la enemistad 

de Pompeyo podían ser decisivas; sumándose a esto el factor de que el proyecto de ley 

contaba con popularidad entre el pueblo y a todas luces iba a ser aprobado308. A su vez, 

cabría señalar también la distancia temporal entre este discurso pronunciado en el 66 a. 

C. y la escritura de obras como De re publica y De legibus, realizada en la década de los 

cincuenta. No en vano, habría que contraponer el apoyo aquí prestado a un mando 

militar extraordinario con el hecho señalado por Pina Polo de que «sus escritos 

posteriores proporcionan indicios de que Cicerón se arrepintió más de una vez de haber 

apoyado en su momento una ley que consolidaba prácticas que se demostraron tan 

peligrosas para el orden republicano»309. 

Tres años después de la lex Manilia vamos a hallar un nuevo debate sobre la 

innovación y la tradición. Este se ubica en la famosa sesión senatorial del 5 de 

diciembre del 63 a. C., año en el que, por cierto, Cicerón fue cónsul. En ella se debatió 

que hacer con los cómplices del conspirador Catilina, en un contexto en el que se había 

 
306 Hölscher, 2004, pp. 99–100. 
307 Cic. Leg. Man. 21.63 (trad. J. Aspa Cereza). 
308 Pina Polo, 2005, pp. 86–87. 
309 Pina Polo, 2005, p. 88. 



65 

 

decretado el senatus consultum ultimum310, enfrentándose según Salustio dos posturas 

sobre qué hacer, las cuales a su vez debemos encuadrar dentro de un debate más amplio 

en época tardorrepublicana sobre el uso de la violencia por parte del Estado311. La 

primera de ellas sería la del pretor electo Gayo Julio César, quien defendía atenerse al 

procedimiento legal y permitir la posibilidad de que estos se exiliaran. La otra postura 

era la del tribuno de la plebe electo Marco Porcio Catón (el Menor), quien estaba a 

favor de la ejecución inmediata, sin juicio previo, de los catilinarios. En este caso, del 

mismo modo que en el debate sobre la lex Oppia, nos hallamos igualmente con un 

episodio en el cual ambas partes enfrentadas van a recurrir a la tradición como 

argumento312. 

César, en el discurso que elabora Salustio, menciona exempla de la clemencia de 

los maiores, como el perdón a Rodas en la tercera guerra macedónica, y recuerda como 

con estos, cuando «empezó la persecución de los inocentes con otros atropellos de este 

jaez, se dio la ley Porcia, y con ella otras leyes por las que se dejaba a las condenados la 

libertad de marchar al destierro»313. Sin embargo, Catón recordaba la severidad de los 

antiguos romanos mediante el exemplum de Manlio Torcuato quien, «en tiempos de 

nuestros mayores (apud maiores nostros)», había ejecutado a su hijo por desobedecer 

sus órdenes; e instaba a ejecutar a los catilinarios según la costumbre de los antepasados 

(more maiorum)314. Como señala García Magán, en cada caso los maiores son 

presentados de una forma diferente, más clemente o más severos, según las intenciones 

del orador315. 

En este contexto de apelación a la tradición, el discurso de César intenta 

presentar repetidamente la decisión de ejecutar sin juicio a los catilinarios como un acto 

innovador, además de «extraño a lo estatuido en nuestra república»316. Por un lado, este 

opone frontalmente la innovación a las leyes existentes: «si se halla el castigo 

proporcionado a sus crímenes, apruebo esa determinación insólita (novom consilium) de 

que se habla; pero si la magnitud del delito supera a cuanto pueda discurrirse, creo que 

debemos atenernos a las leyes»317. A su vez, si César al principio de su discurso pedía a 

los senadores dejar de lado sus pasiones e impulsos a la hora de tomar su decisión318, 

este presenta el carácter novedoso de la propuesta como la consecuencia de dejarse 

llevar por ellos: «Claro es que sólo el temor o la enormidad del agravio pudieron 

forzarte, oh Silano, siendo cónsul electo, a proponer una clase de castigo no usada hasta 

ahora (genus poenae novom)»319. De nuevo, vemos aquí esa vinculación de la novedad a 

 
310 Sobre el senatus consultum ultimum en relación con la conjura de Catilina, véase Golden, 2013, pp. 

125–133. 
311 A este respecto, véase Pina Polo, 2006, pp. 23–24, 2017, pp. 14–15; Duplá Ansuategui, 2011, p. 357; 

Moatti, 2018, pp. 100–120, 141–149, 225–226. 
312 Sobre esto véase, Moatti, 2008, p. 50; García-Magán, 2022, pp. 178–184. 
313 Sall. Cat. 51.5-6, 51.40 (trad. J. M. Pabón); García-Magán, 2022, pp. 179–181. 
314 Sall. Cat. 52.30-32, 52.36 (trad. J. M. Pabón); García-Magán, 2022, pp. 181–183. 
315 García-Magán, 2022, p. 182. 
316 Sall. Cat. 51.17. 
317 Sall. Cat. 51.8 (trad. J. M. Pabón). 
318 Sall. Cat. 51.1-3. 
319 Sall. Cat. 51.18 (trad. J. M. Pabón). 



66 

 

lo irracional y lo emocional, que ya comentamos anteriormente. César también 

aprovecha para mencionar ese carácter novedoso cuando habla de la costumbre de dejar 

partir a los condenados al exilio, afirmando que «esta, padres conscriptos, es, a mi 

juicio, una de las principales razones para que no tomemos esta determinación nunca 

vista (novom consilium)»320. La insistente caracterización de la propuesta de ejecutar a 

los catilinarios como algo novedoso resulta muy llamativa, mostrando las posibilidades 

que tal táctica retórica podía ofrecer.  

Cabe señalar también que en una determinada parte del discurso, el César de 

Salustio plantea que las innovaciones, aunque sean introducidas con un buen fin, 

pueden tener consecuencias desagradables a largo plazo. César, hablando en este caso 

de la ejecución de los ciudadanos sin condena, señala el riesgo de que, al sentar un 

precedente mediante la aceptación de esa novedad, se abra la puerta a un empleo de la 

misma en una época futura con objetivos menos deseables que los originales. Podemos 

apreciar esto a través de la siguiente cita que, si bien resulta bastante extensa, es 

igualmente muy clarificadora al respecto: 

Todas las injusticias han tenido su origen en alguna medida acertada; pero cuando el 

poder ha venido a manos de hombres ignorantes o pocos rectos, la innovación (novom 

illud exemplum) adoptada para quienes realmente la merecían, se viene a aplicar sin 

razón a los que no la merecen. Los lacedemonios, después de vencer a los atenienses, 

pusieron treinta varones para que administraran la república de los vencidos. Tales 

sujetos empezaron por dar muerte sin previa condena a los hombres más perversos y 

odiados por todos; el pueblo se alegraba de ello y decía que se obraba en justicia. 

Después, tomándose poco a poco mayor libertad, mataban a capricho a los hombres de 

bien y a los malvados, y tenían a los demás cohibidos por el miedo. Así la ciudad, sujeta 

a servidumbre, pagó caramente su regocijo. Ya en nuestros tiempos, ¿quién no alabó el 

hecho de Sila, cuando después de su victoria mandó degollar a Damasipo y a otros de su 

ralea que habían hecho fortuna a costa de las desgracias públicas? Con razón, decían, se 

ha dado muerte a esos hombres criminales y revoltosos, que tenían perturbada la 

república con sus sediciones: pero esto fue el principio de un gran desastre, porque 

quien quiera que daba en apetecer la casa, la quinta o siquiera la alhaja o el vestido de 

otro, se esforzaba para que el tal fuese incluido entre los proscritos. Y así aquellos 

mismos que se habían regocijado de la muerte de Damasipo, eran poco después 

arrastrados al suplicio, y no tuvo fin el degüello hasta que Sila colmó de riqueza a todos 

los suyos. No es que yo tema otro tanto de M. Tulio ni de los tiempos actuales; pero en 

toda gran ciudad hay muchos hombres de muchas y distintas condiciones. Quizás en 

otras circunstancias, con otro cónsul que tenga también en sus manos el ejército, se den 

por ciertas, sospechas infundadas; y cuando en virtud del precedente (exemplo) que le 

ofrecemos, ese cónsul, provisto de un decreto del senado, saque la espada, ¿quién le 

pondrá término ni regla?321. 

Esta preocupación acerca de que una innovación en el modo de hacer las cosas 

pueda sentar un precedente perjudicial en el futuro es algo que también hallamos en 

Livio. Este, en su Ad Urbe condita, presenta un episodio situado en el 357 a. C. en el 

 
320 Sall. Cat. 51.41 (trad. J. M. Pabón). 
321 Sall. Cat. 51.27-36 (trad. J. M. Pabón). 



67 

 

cual el cónsul Gneo Manlio «en una innovación sin precedentes (novo exemplo)» 

presentó a sus soldados una propuesta de ley, «referente a un impuesto del cinco por 

ciento sobre las manumisiones», para que la votasen en el campamento322. Si bien el 

senado lo aceptó, Livio narra que «los tribunos de la plebe, preocupados no tanto por la 

ley como por el precedente (exemplo), prohibieron bajo pena capital que, en adelante 

nadie reuniese la asamblea del pueblo fuera de la ciudad», considerando que con tal 

forma de proceder «no habría nada, ni aunque fuera funesto para el pueblo, que un 

cónsul no pudiese hacer aprobar por unos soldados que le habían prestado juramento 

militar»323. Esto parece reflejar una consciencia, al menos por parte de Salustio y Livio, 

sobre que a la tradición podían ser añadidos nuevos elementos y, por lo tanto, había que 

ser cuidadoso a la hora de no establecer ningún exemplum novedoso que pudiese tener 

consecuencias dañinas posteriormente324. 

No obstante, debemos recordar de todos modos que en este caso las acusaciones 

de innovación de César no tuvieron una gran efectividad a la hora de convencer a su 

auditorio, pues finalmente fue aprobada la condena de muerte para los catilinarios sin 

juicio previo, más allá de la decisión del senado. Lo que podemos apreciar a través de la 

comparación de ambos discursos contrapuestos en este episodio es una falta de acuerdo 

acerca de qué es lo tradicional y qué es lo novedoso, repitiéndose en sus 

argumentaciones de nuevo aquel patrón anteriormente visto de que la tradición legitima 

y la novedad deslegitima. Como García Magán ha señalado, esto refleja que «la 

tradición y […] la novedad, fueron elementos instrumentales en la contienda retórica y 

política de época republicana, cuyo contenido estuvo en continua reinterpretación y 

disputa»325. 

 El siguiente caso de estudio sería el de la oposición a la lex Iulia agraria, 

aprobada durante el consulado de Gayo Julio César y Marco Calpurnio Bíbulo en el año 

59 a. C. Dado que nuestra principal fuente sobre este episodio es Dión Casio, 

convendría realizar un breve comentario sobre el grado de fiabilidad que podemos 

conceder a su narración, teniendo en cuenta que algún autor ha llamado a ser precavidos 

cuando se trabaje con su Historia romana326. Debemos recordar que este autor de 

lengua griega, si bien senador romano, escribió su obra, según indica Fergus Millar, 

entre los años 197 y 207 d. C., es decir, a gran distancia cronológica del episodio que 

nos interesa327. Esto puede generarnos en principio sospechas acerca de lo veraz que 

resulta el relato de Dión Casio y hasta qué punto en este episodio refleja fielmente la 

actitud de los romanos de época republicana acerca de la innovación. Tales dudas quizás 

podrían ser despejadas fácilmente si conociésemos cuál es la fuente (o fuentes) que 

 
322 Liv. 7.16.7 (trad. J. A. Villar Vidal). 
323 Liv. 7.16.8 (trad. J. A. Villar Vidal). 
324 Conviene recordar aquí las palabras de Pina Polo (2019b, p. 176): «transgression could become 

tradition». Esto también nos traslada a la pregunta que anteriormente hemos visto que planteaba Moatti 

(2008, p. 47): «¿es suficiente un solo precedente para establecer una tradición?, ¿una vez aceptada una 

nueva práctica refleja ésta de algún modo la costumbre?». 
325 García-Magán, 2022, p. 184. 
326 Lintott, 1997, p. 2498: «One purpose of this paper is to urge greater caution in the use of Dio». 
327 Millar, 1964, pp. 28–32. 



68 

 

empleó este autor para los hechos del 59 a. C. El problema se halla en que este no cita 

sus fuentes, como habitualmente ocurre con los historiadores antiguos. A pesar de que 

Dión Casio debía ser familiar con autores como Livio o Salustio, nos hallamos al 

respecto en una incertidumbre sin esperanza, resultando prácticamente imposible saber 

de dónde tomó aquellos datos328. Ahora bien, no considero que esto nos obligue a 

renunciar al empleo de Dión Caso como fuente.  Por un lado, vamos a ver que las 

actitudes ante la innovación con las que presenta a los personajes históricos de su 

narración resultan coherentes con lo que hemos estudiado hasta ahora en este trabajo. 

Por otro, podemos apreciar que existe algún episodio en el cual Dión Casio emplea el 

tópico del deseo de novedades del mismo modo que las fuentes republicanas que 

conservamos, como cuando decía, de forma similar a Salustio, que la conjura de 

Catilina «se hizo, en efecto, con la gente más baja de Roma, deseosa siempre de 

innovación (καινῶν ἀεί ποτε πραγμάτων ἐπιθυμητάς)»329. Así pues, podemos plantear 

que resulta, al menos, verosímil la postura ante la innovación con la que Dion Casio 

presenta en su relato de este episodio a Catón el Menor, Bíbulo o César. 

El motivo de la innovación aparece en tres ocasiones en la narración que realiza 

Dión Casio de estos hechos. La primera de ellas se sitúa en torno a los primeros sondeos 

realizados por César en el senado acerca de su proyecto de ley agraria, siendo aquí el 

personaje contrapuesto a César nuevamente Catón el Menor, quien trasmitía el siguiente 

mensaje a los senadores: 

Y en cuanto a Marco Catón (hombre por lo demás honesto y desafecto a cualquier 

innovación (οὐδενὶ νεοχμῷ ἀρεσκόμενος), aunque por naturaleza y por educación 

carecía de todo predicamento), tampoco por su parte hacía objeción alguna a la 

propuesta, pero les instaba a atenerse en general al sistema vigente sin sobrepasarlo en 

ningún punto330. 

En este sentido, el rechazo a la innovación de Catón está claramente relacionado 

con su llamada a mantener el sistema establecido, es decir, el sistema tradicional. Así 

pues, los principios de innovación y tradición vuelven aparecer como polos opuestos. 

Cabe señalar que en Valerio Máximo también hallamos esa caracterización de Catón el 

Menor como un personaje opuesto a las novedades, rechazando en ese caso una 

candidatura extraordinaria a las elecciones a pretor que el senado deseaba concederle331. 

Dión Casio cuenta que posteriormente, cuando César decidió prescindir de la 

 
328 Millar, 1964, p. 34: «Hopeless uncertainties prevail in the field of source-criticism». Sobre las fuentes 

de Dión Casio, véase Millar, 1964, pp. 34–38; Lintott, 1997, pp. 2519–2521. Cabe señalar también que 

Lintott (1997, p. 2519) considera poco probable que su fuente para el 59 a. C. fuese Livio o un autor que 

reprodujese el relato de Livio. 
329 Cass. Dio 37.30.2 (trad. J. M. Candau Morón). 
330 Cass. Dio 38.3.1 (trad. J. M. Candau Morón). 
331 Val. Max. 4.1.14 (trad. S. López Moreda, M. L. Harto Trujillo y J. Villalba Álvarez): «Y es que 

cuando Catón había llevado a la ciudad el dinero que había logrado en Chipre gracias a su gran diligencia 

e integridad, el senado, como pago a este gesto, ordenó que se hiciera un informe para que quedara 

incluido como candidato con carácter extraordinario. Pero él no lo consintió, afirmando que era injusto 

que se le concediera a él lo que no se le concedía a ningún otro. Además, para evitar que se hiciese 

innovación alguna con su persona (ne quid in persona sua novaretur), consideró que era preferible 

experimentar el azar de las elecciones que los favores del senado». 



69 

 

aprobación del senado y optar directamente por presentar la rogatio a comicios, este 

preguntó a su colega en el consulado, Bíbulo, su parecer acerca del proyecto de ley 

agraria en una contio ante la plebe. La respuesta de Bíbulo resulta especialmente 

relevante para nuestro tema de estudio, pues es en ella donde se caracteriza a la, 

entonces todavía, rogatio Iulia agraria como un elemento innovador: 

Éste [Bíbulo] respondió tan sólo que no toleraría la introducción de novedades 

(νεωτερισθῆναί τι) durante su consulado; y ante tal repuesta [César] se dedicó a 

implorarle y convenció al pueblo para que se le uniese en las súplicas, diciendo: 

«Tendréis la ley si éste lo quiere». Entonces Bíbulo replicó con grandes voces: «No 

tendréis esta ley durante el presente año aunque todos lo queráis»332. 

Aquí vemos de nuevo como una propuesta es rechazada por un orador sin 

ofrecer ninguna otra explicación, más allá de señalar su carácter novedoso, conteniendo 

la actitud de Bíbulo de forma implícita una concepción negativa de la innovación 

similar a los casos anteriormente vistos. Cabría preguntarnos hasta qué punto esta ley 

agraria era realmente innovadora, pues ya conocemos algunas leyes agrarias aprobadas 

anteriormente en la República tardía. Además del caso de las leyes de los Gracos, 

podríamos mencionar la probable existencia de una lex Plotia aprobada en el 70 a. C., 

pero no implementada333; a la cual parece hacer referencia Pompeyo en el relato de 

Dión Casio cuando habla en favor de la lex Iulia agraria334. Desgraciadamente 

desconocemos cual fue el contenido exacto de las súplicas de César, por lo que no 

sabemos si este intentó contrargumentar en ellas que su propuesta de ley no era 

innovadora o si, por el contrario, asumió de forma implícita o explícita ese carácter 

novedoso. Dión Casio dice posteriormente que César trató de ofrecer pruebas «de que 

no pretendía medidas extravagantes (ἀτόπου) ni ajenas a la justicia» recurriendo al 

apoyo expreso de Pompeyo y Craso335. Sin embargo, estas palabras no significan 

necesariamente que César tratase de demostrar así el carácter tradicionalista de su 

rogatio. Por otro lado, después de lo que hemos visto, quizás Pompeyo no era el 

personaje más adecuado para conceder a la propuesta un aura tradicional y no-

innovador. A este respecto, resulta muy complicado sacar conclusiones firmes sobre 

esta cuestión a partir del relato de Dion Casio, tampoco ofreciéndonos más información 

sobre ella la lectura de Veleyo Patérculo, Apiano o Suetonio336. 

Lo que sí está claro es que esta acusación de innovación no sirvió para que César 

abandonase su propósito. A pesar de que Bíbulo trató de impedir la votación mediante 

el recurso a la obnuntiatio, César logró finalmente que la medida fuese aprobada en 

 
332 Cass. Dio 38.4.3 (trad. J. M. Candau Morón). 
333 Brunt, 1962, p. 79, 1971, p. 312; Pina Polo, 1999, p. 146. 
334 Cass. Dio. 38.5.1-2 (trad. J. M. Candau Morón): «Pues bien, Pompeyo de muy buena gana dijo: «No 

sólo yo, quirites, apruebo la propuesta, sino también el resto del senado, cuyo voto concedió tierras, 

además de a los soldados que combatieron conmigo, a aquellos incluso que, en su tiempo, lo hicieron con 

Metelo. En ese momento (ya que el tesoro no tenía medios) lógicamente dicha concesión se pospuso. 

Actualmente (cuando, gracias a mí, abunda en recursos) es de ley entregar a aquellos lo prometido y a los 

otros el fruto de sus trabajos por el estado». 
335 Cass. Dio. 38.4.6 (trad. J. M. Candau Morón). 
336 Vell. Pat. 2.44.4; Suet. Iul. 20.1; App. B Civ. 2.10-11. 



70 

 

unos comicios que estuvieron protagonizados, según las fuentes, por una serie de 

tumultos contra Bíbulo337. Tras aquel acontecimiento, si se me permite recuperar la 

broma que entonces circulaba por Roma, finalizó «el consulado de César y de Bíbulo», 

para dar comienzo el «consulado de Julio y de César»338, pues Bíbulo se recluyo en su 

casa durante el resto del año. En este episodio no podemos entender la oposición a lex 

Iulia agraria como el resultado únicamente de un rechazo a la innovación, sino que hay 

que situarla dentro del contexto más amplio de un conflicto ideológico, que llegó a 

provocar episodios violentos, sobre la cuestión agraria, presente desde época de Tiberio 

Sempronio Graco y su lex Sempronia agraria. No obstante, Casio Dión vuelve a 

referirse a las innovaciones de César en relación con las acciones que Bíbulo continuó 

tomando desde su casa:  

Marchó por tanto a su casa, y hasta el último día del año no compareció una sola vez en 

público, sino que desde su casa y por medio de sus criados, cada vez que César 

pretendía introducir un innovación (ἐνεωτέριζέ τι), le repetía la advertencia de que eran 

días feriales y que en ellos las leyes tachaban de impía cualquier iniciativa339. 

Quizás pudo darse la posibilidad de que Bíbulo siguiese empleando esa 

acusación de innovación contra el resto de las iniciativas tomadas por César durante su 

consulado, pero no se puede extraer esta conclusión con seguridad del texto de Dión 

Casio. De hecho, en este fragmento en concreto el responsable de caracterizar al resto 

de medidas de César como innovaciones parece ser más bien el historiador griego. 

Ya hemos visto que César, según Salustio, en el año 63 a. C. definió la ejecución 

de los catilinarios como una innovación que iba en contra de la tradición y que en el 59 

a. C., según Dión Casio, fue acusado de innovar. No obstante, estos no son los últimos 

casos en los cuales vemos a César involucrado en un debate acerca de la tradición e 

innovación, sino que podemos hallar dos ejemplos más en el primer libro de De Bello 

Civili, desempeñando ahora César el papel de acusador. Antes de comentarlos, debemos 

recordar que esta obra resulta un testimonio de gran interés a la hora de ver cómo César 

justificaba sus acciones y cómo deseaba presentarse ante sus lectores. 

El primero de esos episodios se relacionaría con el discurso que, según su De 

Bello Civili, César habría pronunciado ante la decimotercera legión previamente a 

iniciar su marcha contra Roma340. En él, César en buena medida lo que hace es justificar 

los motivos de sus acciones en el comienzo de la guerra civil, planteando aquí tanto 

 
337 Suet. Iul. 20; App. B Civ. 2.11; Cass. Dio 38.6.3-4. 
338 Suet. Iul. 20.2 (trad. R. M. Agudo Cubas): «A partir de ese momento, César administró solo y a su 

antojo todos los asuntos públicos, hasta el extremo de que algunos graciosos, al firmar en broma algún 

escrito para darle validez, no escribían “hecho durante el consulado de César y de Bíbulo”, sino “durante 

el consulado de Julio y de César”, citando dos veces a la misma persona por su nombre de familia y por 

su sobrenombre». 
339 Cass. Dio. 38.6.5 (trad. J. M. Candau Morón). Sobre el método empleado por Bíbulo para oponerse a 

César desde su casa, Lintott (1997, p. 2522) considera que Dión Casio se equivoca al referirse a días 

feriales, habiendo sido realmente el medio usado la obnuntiatio a través de edictos. 
340 Sobre este episodio en relación con la retórica de la tradición e innovación, véase García-Magán, 2022, 

pp. 218–222. 



71 

 

argumentos personales como de interés general341. Dentro de la segunda categoría, uno 

de los motivos que expresó César era el impedimento sufrido por los tribunos de la 

plebe Marco Antonio y Casio Longino al ejercicio de la intercessio en aquella sesión en 

la que se declaró el senatus consultum ultimum contra César el 7 de enero del año 49 a. 

C.342. César plantea en su discurso aquel hecho como algo innovador: 

Se lamenta de que se haya sentado un precedente en la república (novum in re publica 

introductum exemplum) al perseguir y oprimir con las armas el derecho de veto de los 

tribunos (tribunicia intercessio) que había sido restablecido en años anteriores. Sila, que 

había despojado de todas las prerrogativas a la potestad tribunicia, sin embargo le había 

dejado el libre derecho del veto; Pompeyo, con la apariencia de haberles restituido lo 

perdido, les había arrebatado incluso los derechos que antes poseían343. 

 Como ha señalado García Magán, César realiza aquí una «hipérbole»344. A los 

tribunos de la plebe no se les había quitado formalmente esa potestad de veto, sino que 

en el caso concreto de aquella sesión del senado lo que ocurrió fue que el cónsul Lucio 

Cornelio Léntulo Crus obligó a ambos tribunos, de forma más o menos amenazante 

según distintas fuentes, a salir de la reunión antes de iniciar la votación345. En todo caso, 

resulta significativo el hecho de que César decida definir tal acción como un elemento 

innovador y que adjudique la responsabilidad de la misma, no al cónsul Léntulo, sino a 

Pompeyo, quien era su verdadero rival. Todo esto serviría a César para presentar su 

decisión de cruzar el Rubicón ante sus lectores (y sus soldados, si consideramos que el 

discurso narrado en De Bello Civili fue fiel a la realidad) como una iniciativa en defensa 

de la res publica tradicional346. García Magán destaca el hecho de que César en este 

pasaje no solo emplea «la acusación de innovación» en su discurso, sino que también 

recurre a las menciones a las injurias contra su dignitas personal, por lo que considera 

que aquella acusación no era suficiente para desacreditar al enemigo347. No obstante, 

hay que recordar que César sitúa ambas cuestiones al mismo nivel, pues afirma que los 

soldados le respondieron gritando unánimemente «que estaban dispuestos a defender a 

su general y a los tribunos de las plebe, de las injurias de sus enemigos», y que según 

Plutarco el asunto de los tribunos de la plebe era el principal elemento que César 

empleaba para avivar los ánimos de sus soldados348. 

Posteriormente en su obra, César emplea por segunda vez una acusación de 

innovación, la cual en este caso dirige contra la naturaleza del mando que Pompeyo 

había poseído como procónsul de la Hispania Citerior y la Hispania Ulterior desde el 

 
341 Pina Polo, 1999, p. 219. 
342 Sobre el senatus consultum ultimum decidido el 7 de enero del año 49 a. C., véase Golden, 2013, pp. 

143–146. 
343 Caes. B Civ. 1.7.2-4 (trad. J. Calonge). 
344 García-Magán, 2022, p. 181. 
345 Pina Polo, 1999, p. 218; Cic. Ad fam. 16.11.2; Caes. B. Civ. 1.5; Plut. Ant. 5.9-10; Plut. Caes. 31.2; 

Suet. Iul. 31.1; App. B. Civ. 2.33; Cass. Dio 41.3.2. 
346 La «gran paradoja», como dice Pina Polo (1999, pp. 220–221), es que la segunda guerra civil, que 

resultó en la disolución del sistema político vigente, era luchada por dos bandos que decían defenderlo. A 

este respecto, véase también von Ungern-Sternberg, 2014, p. 95. 
347 García-Magán, 2022, p. 221. 
348 Caes. B. Civ. 1.7.8 (trad. J. Calonge); Plut. Caes. 31.3. 



72 

 

año 54 hasta el 49 a. C., año en que César logra el control de Hispania en la guerra civil. 

Tal denuncia es insertada por César, dentro de su De Bello Civili, precisamente en el 

discurso que pronuncia ante la rendición de Afranio y Petreyo, legados de Pompeyo. En 

él mantiene que los ejércitos de Pompeyo en Hispania, cuya licenciamiento ponía como 

condición para aceptar la rendición, habían sido preparados exclusivamente para ser 

empleados como armas contra él y en ese momento César alude a las características de 

los mandos de Pompeyo en Hispania, diciendo que: 

Desde hacía mucho tiempo todo esto se preparaba contra él; contra él se establecían 

mandos de nueva creación (novi generis imperia), de modo que la misma persona 

dirigía la política de la Ciudad en las puertas de Roma y tenía durante tantos años el 

mando de dos provincias muy belicosas, estando ausente de ellas349. 

 César presenta aquí los mandos militares de Pompeyo sobre las provincias 

hispanas como novi generis, es decir, como mandos de nuevo tipo, poniendo el foco de 

este modo en su carácter novedoso. Este residiría en el hecho de que se permitiese a 

Pompeyo ejercer su poder de mando desde Roma a través de legados, sin tener que 

desplazarse a Hispania con sus legiones. Como señala Pina Polo, esta era «una acción 

sin precedentes», la cual este historiador explica de la siguiente forma: «era más 

ventajoso permanecer en el lugar donde se tomaban la decisiones que acudir a unas 

provincias que difícilmente podrían aportar riquezas o gloria a quien ya había 

demostrado sobradamente su capacidad militar»350. Este hecho novedoso no habría sido 

bien recibido en Roma según Plutarco, quien también señala que el pueblo se mostraba 

más favorable al ausente César que al presente Pompeyo351. Debemos ser conscientes de 

que la caracterización que César hace de los mandos militares de Pompeyo como algo 

novedoso simplemente constituye un componente más dentro de su argumentación, la 

cual trataba de convencer de que desde hacía tiempo los pauci que dominaban Roma 

estaban organizando todo aquello que podían en su contra. Ahora bien, otros ejemplos 

que César menciona en ese discurso también parecen apuntar a un incumplimiento de la 

tradición por parte de sus adversarios, introduciendo contra su persona hechos sin 

precedentes frente a lo que se había hecho siempre: 

 
349 Caes. B Civ. 1.85.8 (trad. J. Calonge). Como recuerda Quetglas (Calonge y Quetglas, 2005, p. 131), la 

mención a la belicosidad de las provincias hispanas tiene un componente sobre todo irónico. César, de 

forma inmediatamente anterior a este fragmento, basa su idea de que las legiones concentradas por 

Pompeyo en Hispania no tenían otro fin que ser usadas contra él en el hecho de que, según él, la Hispania 

Citerior «no requería ningún auxilio por la larga duración de la paz» (B Civ. 1.85.7 [trad. J. Calonge]). 
350 Pina Polo, 1999, p. 201. Véase Cass. Dio. 39.39.4 (trad. J. M. Candau Morón): «se alegró de quedarse, 

en la idea de que así controlaría Hispania por medio de los lugartenientes, mientras que él mismo tendría 

bajo su dominio Roma y el resto del territorio italiano». 
351 Plut. Pomp. 53.1 (trad. S. Bueno Morillo): «suscitó de nuevo un descontento no menor, porque cedió 

sus ejércitos y sus provincias a legados que eran amigos suyos, mientras que él pasaba el tiempo en Italia 

junto a su mujer, yendo de una casa de recreo a otra, ya fuera porque estuviese enamorado de ella, ya 

porque, viéndola a ella enamorada, no se hiciese a la idea de abandonarla, pues esto también se dice». 

Sobre el funeral de Julia, hija de César y esposa de Pompeyo, Plutarco dice que el pueblo llevó su cadáver 

al campo de Marte para ser enterrado «más por piedad hacia la joven que por agradar a Pompeyo y a 

César», pero que «respecto a ellos dos, el pueblo parecía conceder una parte más grande de ese honor a 

César, que estaba ausente, que a Pompeyo, que estaba presente» (Plut. Pomp. 53.1 [trad. S. Bueno 

Morillo]). 



73 

 

Contra él se habían cambiado (commutari) los derechos de las magistraturas, de modo 

que no obtuvieran el mando de las provincias, como siempre (ut semper), los que salían 

de los cargos de pretor y cónsul, sino los aprobados y elegidos por unos pocos […] sólo 

contra él no se mantenía lo que siempre se había concedido a todos los generales, a 

saber, que después de una campaña victoriosa volvieran a Roma con algún honor o, al 

menos, sin ignominia y licenciaran su ejército352. 

César se presenta aquí ante su lector como una víctima, lo cual es un método a 

su vez para justificar sus propias acciones. Más allá de la credibilidad que queramos dar 

a las palabras de César, podemos apreciar claramente cómo este vincula las presuntas 

injusticias cometidas contra él a la transgresión de la tradición mediante la toma de 

decisiones sin precedentes y, por lo tanto, novedosas. Así pues, la lectura de De Bello 

Civili refleja algo que ya señaló García Magán: si bien César ha sido caracterizado 

habitualmente por la historiografía contemporánea como un transgresor del mos 

maiorum, este personaje histórico precisamente empleó en su tiempo la estrategia de 

caracterizar a sus enemigos como innovadores y, por lo tanto, transgresores de la 

tradición353. Así pues, César se presentó a si mismo más bien como un defensor de la 

tradición. 

* * * * * 

A partir de los episodios estudiados en este apartado, podemos realizar una serie 

de reflexiones generales, siempre recordando que no son una recopilación exhaustiva de 

todos los episodios de debate en torno a la tradición y la innovación producidos en la 

República romana. El primer aspecto que podríamos señalar es que en casi todos ellos 

los actores políticos oponen frontalmente la tradición a la innovación, poseyendo 

además cada uno estos elementos un determinado fin en los discursos. La tradición es 

algo que legitima la postura propia y le da una mayor autoridad, mientras que la 

innovación o novedad es algo que deslegitima, dado que atenta contra la tradición. Por 

eso es utilizada por los distintos oradores como un arma arrojadiza contra sus rivales. 

Solo hallamos indicios de una visión más compleja de la interacción entre tradición e 

innovación en aquel discurso del César de Salustio, en el cual se reconocía la 

posibilidad de incorporar nuevos exempla al repertorio tradicional (a veces con efectos 

indeseados en el futuro), y, sobre todo, en el discurso Pro lege Manilia de Cicerón, en el 

cual hallamos esa idea de la «tradición de innovaciones», según la cual innovar sería 

algo tradicional. Este discurso resulta excepcional, pues es el único de los casos que 

hemos estudiado en los cuales un orador admite abiertamente que la propuesta que 

defiende es innovadora y, además, defiende pragmáticamente la necesidad de innovar 

cuando aparecen unas nuevas circunstancias. Por otro lado, resulta llamativo cómo en él 

se presenta una valoración positiva de la novedad en tanto que signo de la singularidad 

de una determinada persona.  

 
352 Caes. B Civ. 1.85.9-10 (trad. J. Calonge). 
353 García-Magán, 2022, p. 220. 



74 

 

En varios de los discursos que hemos mencionado vemos cómo la dialéctica 

entre tradición e innovación simplemente constituye un elemento más dentro de la 

argumentación global de los distintos oradores. Sin embargo, en otros episodios la 

alusión a la tradición y la acusación de innovación parecen ser consideradas elementos 

suficientes por parte de un actor político que no siente ninguna necesidad de añadir 

cualquier otro argumento a la defensa de su postura. No obstante, esto no significa que 

aquel actuase a raíz de una exclusiva obcecación integrista por seguir el precedente. 

Como hemos visto, la aparición de los principios de tradición e innovación dentro de los 

debates políticos suele estar enmarcada en conflictos políticos-ideológicos de mayor 

alcance. Esto se aprecia especialmente en aquellos casos en los cuales dos discursos 

contrapuestos, que defienden posiciones opuestas en torno a una misma cuestión, tratan 

simultáneamente de legitimar sus posturas haciendo referencia a la tradición y presentan 

al otro como el defensor de algo novedoso. En ellos se revela la inexistencia de un 

acuerdo en muchos ámbitos acerca de qué era lo tradicional y qué era lo novedoso, 

viéndose ahí precisamente la flexibilidad y maleabilidad que podían tener retóricamente 

ambos principios. 

Por otro lado, resulta llamativo el cambio producido entre comienzos del siglo II 

y el siglo I a. C. en los temas en torno a los cuales se van a producir estos debates sobre 

la tradición y la innovación. En el siglo II vemos cómo los pretextos de tales 

discusiones son la concesión de un triunfo u ovación a un comandante, la derogación de 

una ley sobre el lujo y dos aspectos concretos sobre la celebración de unos juegos. Son 

elementos que, si bien podían tener una gran carga política como hemos visto, en un 

principio parecen casi secundarios. En el siglo I a. C. comenzábamos nuestros ejemplos 

hablando de una escuela de retórica, para continuar con una ejecución sumaria de 

conspiradores, una ley agraria, la aprobación de mandos militares extraordinarios y el 

agravio contra una magistratura. Estos casos parecen poseer una mayor relevancia 

política que los del siglo II a. C., siendo reflejo a su vez de los problemas que 

caracterizaron la República tardía. Quizás esto puede reflejar que en el siglo I a. C. 

existió un cuestionamiento a mayor escala de las normas que podríamos considerar 

«tradicionales». 

Una determinada innovación, largo tiempo después de su introducción, podía 

tener una valoración tanto negativa como positiva, como veíamos en el caso de los 

asientos de los senadores en los spectacula. Sin embargo, ya hemos comentado que, en 

general, el carácter novedoso de una determinada medida traía consigo una serie de 

significados negativos. Teniendo esto en cuenta, podríamos haber pensado que las 

acusaciones de innovación serían altamente efectivas a la hora de lograr el rechazo de 

determinadas medidas, dado que les estaban aportando una caracterización negativa, 

mientras que las referencias a la tradición tendrían un peso incuestionable. Sin embargo, 

esto no ocurre en la práctica. En los casos de comienzos del siglos II a. C. hay casi un 

equilibrio en la relación entre los éxitos y fracasos de estas argumentaciones. La 

tradición sirve para desacreditar el intento de Lucio Cornelio Lentulo de lograr un 

triunfo siendo procónsul, pero no la concesión que se le realiza de una ovación. 



75 

 

Igualmente, la mención del carácter novedoso de la petición de Escipión Násica sirvió 

para rechazarla, pero el hecho de que la decisión sobre los asientos de los senadores 

fuese una innovación no evitó la implantación de tal medida. Ahora bien, lo ocurrido el 

siglo I a. C. en estos debates en torno a la tradición e innovación resulta aún más 

impactante. El edicto de los censores no sirvió para detener la enseñanza de retórica en 

latín en escuelas. La acusación de Cátulo no pudo parar la aprobación de las lex 

Manilia. La insistencia de César sobre la novedad de la medida no frenó la ejecución de 

los catilinarios, la cual a su vez era presentada por Catón el Menor como algo 

tradicional. Bíbulo no logró evitar la aprobación de aquella lex Iulia agraria que, 

aparentemente, caracterizó como una innovación y, finalmente, por mucho que César 

denunciase a posteriori en su De Bello Civili la novedad de determinados actos y 

formas de ejercer mandos, estos en su momento se produjeron igualmente. Ante este 

panorama, podemos concluir que en el siglo I a. C., dentro de los casos que hemos 

estudiado, la acusación de innovación tuvo una tasa de éxito prácticamente nula en sus 

fines, aunque conviene ser prudente al respecto y no generalizar a la ligera este 

resultado de nuestro estudio sin realizar una investigación más profunda de esta 

cuestión en el siglo I a. C. Lo sorprendente es que, aún a pesar de todo esto, las ideas 

acerca del valor de la tradición y lo negativo de la innovación siguieron manteniendo 

una gran fuerza en la mentalidad colectiva. Esto precisamente queda reflejado en el 

hecho de que César se presentase como una víctima de las transgresiones de la tradición 

y que, en el discurso en el cual justificaba el inicio de una guerra civil, tratase de 

caracterizar como una innovación aquella afrenta contra los tribunos de la plebe que, 

junto a las ofensas a su dignitas, le sirvieron como pretexto para marchar contra Roma. 

Todo esto nos permite reflejar la complejidad que tuvo la dialéctica entre tradición e 

innovación en la República romana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

5. BREVE ALUSIÓN A LAS RES GESTAE DIVI 

AUGUSTI 

Realizar un análisis sobre la relación entre tradición e innovación en el 

principado de Augusto (27 a. C.-14 d. C.) es un asunto que excede los objetivos 

marcados inicialmente para el presente Trabajo Fin de Máster. Sin embargo, considero 

que puede resultar de interés para este realizar un brevísimo comentario al respecto, 

dado que el ascenso de Augusto es el resultado de varios de los fenómenos que se 

habían estado desarrollando en época tardorrepublicana. Las llamadas Res gestae Divi 

Augusti nos proporcionan una oportunidad para comentar este tema. 

Zanker en su momento afirmó que Augusto se presentó a sí mismo como un 

restaurador, no como un innovador, y que siempre que podía hacía referencia a los 

antepasados354. Esto se vincula a dos cuestiones ciertamente complejas: la relación de 

Augusto con la tradición y esa idea de la res publica restituta355. No hay que olvidar 

que, como señalaban Hurlet y Mineo, una de las originalidades del principado de 

Augusto era haberse presentado desde la perspectiva de la continuidad con la difunta 

República en vez de en términos de ruptura con el antiguo régimen356. Han existido 

distintas interpretaciones sobre el grado apego del princeps a la tradición republicana. 

Por ejemplo, si bien Syme o Guizzi parecían considerar todo esto poco menos que un 

engaño, Eder ha visto cierta sinceridad de las referencias de Augusto a la tradición357. 

Entre los autores antiguos, tampoco parece haber acuerdo sobre cuál fue el papel de 

Augusto, pues si para Veleyo Patérculo con Augusto «aquella inveterada y antigua 

constitución del estado fue recuperada» (prisca illa et antiqua rei publicae forma 

revocata), Suetonio le presentaba como el creador de un novus status por el cual quería 

ser recordado como «el fundador de la mejor forma de gobierno» (optimi status 

auctor)358. A este respecto, las Res gestae Divi Augusti nos ofrecen la posibilidad de ver 

cuál era la imagen que Augusto quiso dejar de sí en esta fuente que, como señaló 

Escribano Paño, puede ser considerada también un texto de naturaleza de 

historiográfica, cuya propia concepción «se corresponde con la dualidad tradición-

innovación característica del régimen augusteo»359.  

Guizzi destacó que en ellas Augusto acreditaba el nuevo orden sin romper 

formalmente con el pasado y la tradición360, y efectivamente, el respeto a la tradición es 

un motivo de gran importancia en las Res gestae. Esto lo ejemplifica perfectamente la 

afirmación de Augusto sobre que cuando el senado y el pueblo le propusieron 

 
354 Zanker, 1992, p. 230. 
355 Sobre la cuestión de la res publica restituta, véase a modo de introducción Hurlet y Mineo, 2009. 
356 Hurlet y Mineo, 2009, p. 9. 
357 Syme, 1968, p. 324; Guizzi, 1999, pp. 10, 43, 46. Eder, 1990. 
358 Vell. Pat. 2.89.4; Suet. Aug. 28.2 (trad. R. M. Agudo Cubas). En el texto de Suetonio destaca el uso de 

la formula optimi status auctor, el cual nos lleva a pensar que el Augusto de Suetonio no estaría de 

acuerdo con las afirmaciones anteriormente vistas de Cicerón, según las cuales el sistema republicano 

tradicional sería el optimus status.  
359 Escribano Paño, 2006, p. 189. 
360 Guizzi, 1999, p. 45. 



77 

 

insistentemente ser curator legum et morum con summa potestas en solitario no estuvo 

de acuerdo con esto, porque «no me pareció bien aceptar una magistratura que se me 

ofrecía contra las prácticas de nuestros antepasados (contra morem maiorum)»361. Sin 

embargo, la novedad constituye también un tema clave en el texto. El propio Guizzi ya 

destacó que Augusto subraya vistosamente la novedad y primacía de una serie de 

eventos importantes, del mismo modo en que Escribano Paño también indicó que la 

primacía en comparación con el pasado resulta un tema recurrente, no casual, en las Res 

gestae362. En estos casos la novedad no tiene asociada connotaciones negativas, como 

por ejemplo se aprecia en el siguiente caso, en el cual Augusto destaca que recibió un 

honor novedoso, carácter que destaca explícitamente mencionando la ausencia de 

precedentes: 

Por decisión del Senado en esa misma época, un grupo de pretores y tribunos de la 

plebe, junto con el cónsul Q. Lucrecio y otros hombres principales, vino a mi encuentro 

a la Campania, honor que a nadie hasta este momento se la ha concedido, excepto a 

mí363. 

El carácter innovador de este acto aparece como un reflejo de lo extraordinario y 

singular de la figura de Augusto, motivo por el cual este decide enfatizar ese detalle. 

Esto resulta similar a lo que hemos visto que ocurría con Pompeyo en el discurso Pro 

lege Manilia de Cicerón. Otro aspecto importante sería el hecho de que Augusto 

desplace la iniciativa de este novedoso reconocimiento al senado364, algo que también 

hemos comentado que hacía Cicerón en cierto modo. Sin embargo, en otras ocasiones 

Augusto sí que se presenta como el agente de una acción novedosa, poseyendo esta, de 

nuevo, un carácter positivo. En un par de ocasiones el princeps prácticamente, como 

decía Escribano Paño, «alardea de haber hecho algo por primera vez»365. Aquí el 

modelo al que recurre para representarse a sí mismo es el motivo del primus, el cual ya 

hemos visto anteriormente en el caso de Duilio: 

Libré una cantidad de dinero a los municipios por los campos que asigné, durante mi 

cuarto consulado y, luego, siendo cónsules M. Craso y Gn. Léntulo Augur, a mis 

soldados. Esta suma fue de casi seiscientos millones de sestercios, pagados por las 

parcelas de Italia, y de casi doscientos sesenta millones entregados por los campos de 

las provincias. Yo fui el primero, y el único (primus et solus) de cuantos establecieron 

colonias en Italia o en las provincias, en hacer esto, por lo menos según se recuerda en 

nuestro tiempo366. 

 
361 RGDA 6.1 (trad. A. Alvar Ezquerra). 
362 Guizzi, 1999, p. 47; Escribano Paño, 2006, pp. 185–186. 
363 RGDA 12.1 (trad. A. Alvar Ezquerra). 
364 Cabe señala que Hölscher (2004, pp. 101–102) considera que en época de Augusto se produce una 

inversión de los roles en la transgresión de la tradición con respecto a época republicana, pasando el 

senado a ejercer la función maximalista, mientras que el individuo (es decir, Augusto) ejerce la 

minimalista. 
365 Escribano Paño, 2006, p. 186. 
366 RGDA 16.1 (trad. A. Alvar Ezquerra). 



78 

 

El año de mi décimo tercer consulado hice, por primera vez (primus), los Juegos 

Marciales que, desde entonces en los años sucesivos y sin interrupción celebraron los 

cónsules, por decisión del Senado y ley367. 

El último pasaje de la Res gestae que me gustaría mencionar resulta 

especialmente llamativo, pues en él Augusto emplea para referirse a una iniciativa 

realizada por él el adjetivo novus, el cual hemos visto que a menudo poseía 

connotaciones negativas en época republicana. Sin embargo, aquí tampoco hace acto de 

presencia ese carácter negativo de la novedad: 

Con la ayuda de leyes nuevas (legibus novis), de las que yo era autor, volví a poner en 

vigor muchas costumbres de nuestros antepasados (multa exempla maiorum), que ya 

habían caído en desuso en estos tiempos, y yo mismo procuré transmitir a mis 

descendientes ejemplos de muchas cosas (multarum rerum exempla) dignos de ser 

imitados368. 

 Elisa Romano destacó como aquí Augusto realizaba una labor de mediación 

entre la introducción de novedades y la recuperación de la tradición, uniéndose así 

ambos conceptos en apariencia antitéticos369. Dada la puntualización de Augusto sobre 

su autoría de las leyes (me auctore) cabe pensar que se estaba haciendo referencia a esa 

legislación moral correspondiente a la lex Iulia de adulteriis coercendis, la lex Iulia 

sumptuaria… Augusto defendía que se había producido una restauración de la 

tradición, pero con la mención explícita a la novedad de las leyes estaba marcando con 

claridad la existencia de un antes y un después de su persona, la ruptura con un pasado 

republicano inmediato que se había caracterizado por la pérdida de esas costumbres 

pertenecientes a un pasado más lejano. Como señalaba Romano, mediante esa mención 

a los exempla que Augusto dejó para su posterioridad se estaba marcando también un 

nuevo inicio370. A este respecto, dentro de los casos que hemos estudiado en este 

Trabajo Fin de Máster, el único en el que podríamos ver la aparición de la introducción 

de novedades como un método para combatir costumbres inmorales sería la descripción 

de la censura de Catón el Mayor que hemos visto que realizaba Cornelio Nepote. 

Estos comentarios no se pueden considerar un análisis completo o suficiente de 

la dialéctica entre tradición e innovación en el principado de Augusto, pues he centrado 

la atención en una única fuente y, por lo tanto, conviene tomar con prudencia las 

conclusiones que podamos obtener. Sin embargo, creo que se aprecia a través de los 

ejemplos mostrados cómo Augusto combina y casi compatibiliza los principios de 

tradición e innovación en las Res gestae. En unas ocasiones quiere mostrar su gran 

respeto a la tradición, pero en otras destaca el carácter novedoso de determinados 

hechos para resaltar lo extraordinario de su persona, poseyendo estos siempre un 

carácter positivo. Del mismo modo, podemos ver que los métodos empleados aquí para 

presentar de forma positiva la novedad parecen tener en ocasiones precedentes de época 

 
367 RGDA 22.1 (trad. A. Alvar Ezquerra). 
368 RGDA 8.5 (trad. A. Alvar Ezquerra). 
369 Romano, 2006, § 25. 
370 Romano, 2006, § 25. 



79 

 

republicana. No obstante, lo que destaca sobre todo en la era augustea es el logro de 

aquello que Romano denominaba al respecto de este texto un artificioso equilibrio entre 

continuidad y cambio371. Así pues, podemos ver cómo en las Res gestae Augusto 

empleó simultáneamente los principios de tradición e innovación para legitimar su 

régimen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
371 Romano, 2006, § 25. 



80 

 

6. CONCLUSIONES 

A lo largo de este Trabajo Fin de Máster se ha pretendido realizar un análisis de 

la relación entre los principios opuestos de tradición e innovación en la República 

romana, con especial énfasis en el ámbito político y el periodo entre finales del III-

principios del II a. C. y el ascenso de Augusto (27 a. C.). Tras estudiar las dificultades y 

vicisitudes que ofrecían los conceptos de tradición e innovación, se han presentado dos 

definiciones operativas de los mismos. Así pues, hemos seguido la definición que 

García Magán presentaba de tradición como una «construcción social abstracta, que 

teóricamente incluye un conjunto de prácticas, valores, relatos y costumbres, que una 

comunidad con una identidad común cree heredados del pasado»372; mientras que 

hemos concebido la innovación como «la modificación de lo existente mediante la 

introducción de novedades por parte de uno o varios actores». 

A continuación, se ha hecho un repaso historiográfico de las principales 

interpretaciones sobre la tradición romana y su cambio. Los autores que han estudiado 

la tradición en época republicana le han dado una gran importancia y generalmente se 

han acercado a la misma a través del concepto del mos maiorum, sobre el cual han 

existido distintas visiones. De la concepción del mos maiorum como un elemento 

estático, cuyos contenidos estaban bien definidos, se pasó a caracterizarlo por su 

vaguedad e indefinición. De él se destacó la variedad de esferas en las cuales se hacía 

referencia al mismo, así como su vinculación a la aristocracia senatorial. Sin embargo, 

en su reciente tesis doctoral García Magán mostró los problemas de este concepto, 

convertido en un «cajón de sastre». Por este motivo, hemos preferido emplear en este 

Trabajo Fin de Máster el concepto «tradición» en vez de «mos maiorum». No obstante, 

esto no significa que los llamados maiores, a través de los cuales se aludía a la 

tradición, dejen de ser importantes en el estudio de la tradición, a la cual también se 

podía hacer referencia mediante los exempla. Hemos señalado el funcionamiento de la 

ejemplaridad en la cultura romana según Roller y hemos visto distintas interpretaciones 

sobre el papel de la tradición como instrumento de control social, pues esta tenía un 

gran potencial de legitimación que se aprecia también en la retórica tardorrepublicana. 

La referencia a la tradición era empleada por los oradores para conferir autoridad a su 

discurso y convencer a su audiencia. No obstante, a este respecto García Magán ha 

señalado la flexibilidad y maleabilidad de la tradición cuando era usada como 

instrumento retórico, pudiendo, por ejemplo, ser justificadas desde la tradición 

simultáneamente dos posturas opuestas. Esta autora propone que todos los políticos de 

la República romana se presentaron como fieles seguidores de la tradición trasmitida 

por los antepasados, mientras que trataron de retratar a sus rivales como enemigos de la 

misma, es decir como innovadores, convirtiéndose así la acusación de innovación en un 

«arma arrojadiza». En este sentido, aquellos que introdujeran medidas realmente 

innovadoras emplearon la flexibilidad del binomio tradición-innovación para 

presentarlas como iniciativas de corte tradicional. 

 
372 García-Magán, 2022, p. 25. 



81 

 

Sobre las distintas interpretaciones acerca del cambio de la tradición, aquellos 

autores que la concebían como un elemento cuyos contenidos tenían un carácter fijo 

únicamente podían plantearlo desde el modelo de la decadencia, asociado a toda una 

serie de juicios morales. Otros autores indicaron también un debilitamiento o «crisis de 

la tradición», destacando el desgaste de su fuerza y una modificación de la relación de 

los romanos con ella. Sin embargo, los historiadores que propusieron que la tradición 

era algo flexible sí que plantearon su cambio desde el punto de vista de la innovación, a 

la cual se le dieron distintos significados. Por ejemplo, algunos estudiaron la innovación 

desde el punto de vista de la transgresión, ya fuese esta vista como una herramienta en 

la búsqueda de carisma político, una forma de provocación destinada a mostrar la 

singularidad de los grandes hombres políticos o un reflejo del pragmatismo político que 

habría caracterizado la República romana. También se plantearon otros modelos e 

interpretaciones como el que hablaba del carácter negociador de la relación de los 

romanos con la tradición, el que parecía afirmar que toda innovación debía ser hecha 

pasar por algo tradicional, el que proponía que la innovación podía ser incluida en el 

discurso si se justificaba debidamente o aquel que creía detectar la existencia de una 

idea progreso en los autores de época republicana. 

Llegados a este punto, cambiamos de enfoque en el siguiente apartado, 

centrándonos en las fuentes primarias. Este fue dedicado al estudio de la visión sobre la 

innovación que nos trasmiten los autores de época republicana. En primer lugar, hemos 

visto que la novedad era expresada por los romanos a través de dos formas: señalar la 

ausencia de precedentes o emplear adjetivos como novus. Este término, si bien en 

ocasiones tiene un significado meramente descriptivo, aparece habitualmente cargado 

de connotaciones negativas, al igual que ocurre con el concepto de res novae («cosas 

nuevas»), siendo presentadas estas como algo peligroso para la res publica. Esas 

connotaciones negativas de la expresión res novae se aprecian claramente en nuestro 

estudio del tópico del deseo de novedades, del cual hemos visto una gran cantidad de 

ejemplos que hallamos en los autores republicanos y en Tito Livio. Hemos propuesto 

que la caracterización que se hace de los «bárbaros», de la plebe y de los aspirantes a la 

tiranía como personas deseosas de novedades forma parte de una retórica de la alteridad 

por parte de la élite romana, la cual idealmente debería ser respetuosa con la tradición. 

Igualmente hemos señalado que ese deseo de novedades es vinculado en ocasiones en 

las fuentes a lo irracional, aunque Salustio daba en el caso de la plebe romana una 

explicación socioeconómica a partir de su insatisfacción con la situación presente. 

También se asocia a rasgos negativos (levitas, mobilitas, infides…) y a la alteración del 

orden o la sedición. Todo esto refleja una consideración negativa de las novedades, en 

tanto que algo opuesto frontalmente a la tradición. 

Tratando de contextualizar este rechazo de las novedades hemos visitado las 

obras De re publica y De legibus de Cicerón, las cuales reflejan la importancia que el 

arpinate concedía al mantenimiento del sistema tradicional, pues consideraba el modelo 

heredado de los antepasados como el mejor sistema político posible, del mismo modo 

que ocurría con las leyes, en las cuales había poco o nada en que innovar. Si bien 



82 

 

Cicerón menciona la posibilidad de introducir alguna novedad en la legislación, este 

buscaba ante todo no parecer un innovador, hecho que resulta muy significativo. Sobre 

la res publica romana, para Cicerón la ventaja que poseería sobre el resto de los 

regímenes sería su constitución mixta, la cual se caracterizaba por su estabilidad y no 

cambiar de forma. Desde este punto de vista, las novedades podían suponer un riesgo 

para esa estabilidad que tanto valoraban Cicerón y, también, Salustio, aunque este autor 

en época anteriores pareció mostrar una menor preocupación al respecto. Dado que 

Cicerón no concebía otra alternativa al régimen político de la República tradicional, el 

ideal a lograr era la conservación del sistema existente. Así pues, el apego al sistema 

político tradicional y el deseo de estabilidad crearon un ambiente poco favorable a la 

innovación en el plano de la teoría política. 

 Ahora bien, Cicerón en su De re publica, a pesar de esto, alaba varias 

innovaciones introducidas en el pasado por los maiores y menciona la idea de Catón el 

Mayor de que la res publica habría sido el fruto del ingenio de distintas generaciones. A 

este respecto, quizás los miembros de la élite tardorrepublicana pudieron pensar que el 

sistema tradicional de la res publica era el resultado de una serie de innovaciones 

realizadas en tiempos remotos por los antepasados. Esta noción se vería también en el 

discurso que Livio confecciona para el tribuno de la plebe del 445 a. C. Gayo Canuleyo, 

en el cual aparece el planteamiento de lo que García Magán denomina una «tradición de 

innovaciones». Así pues, retrospectivamente aquellas innovaciones que llevaron en el 

pasado a la conformación del sistema republicano tradicional recibirían una valoración 

positiva, mientras que las novedades que se intentaban introducir en el presente sobre 

ese sistema poseerían un juicio negativo. El progreso del estado se habría detenido en el 

momento en que este alcanzó la perfección. A este respecto, he señalado los problemas 

que considero que posee la propuesta de Novara sobre que los autores republicanos se 

caracterizarían por su visión del progreso de la res publica, pues ni Salustio ni Cicerón 

miraban al futuro desde esa óptica. También hemos visto el particular caso de la 

relación entre la innovación y el campo de la táctica militar, en el cual en ocasiones 

desaparece la valoración negativa de la novedad, siendo alabadas por las fuentes 

distintas innovaciones tácticas introducidas por comandantes romanos. Hemos prestado 

especial atención al caso de Gayo Duilio y su campaña naval en el 260 a. C., el cual es 

presentado a través de las fuentes epigráficas y literarias mediante la «retórica del 

primero» o «motivo del primus». Frente a la postura de Roller, hemos propuesto que el 

concepto de primus sí que se relacionaría con la innovación. No obstante, hemos 

constatado también que en la innovación en el campo militar también podía tener cabida 

la valoración negativa de la novedad. 

 En el cuarto apartado, pasamos del estudio de la teoría al análisis de una serie de 

episodios de debate en torno a la innovación y la tradición. Estos fueron divididos en 

dos grupos, comienzos del siglo II y siglo I a. C., por un motivo, no solo cronológico, 

sino también respectivo a las fuentes. Así pues, a comienzos del siglo II a. C. 

estudiamos el debate senatorial en el cual se rechazó conceder un triunfo a Lucio 

Cornelio Léntulo en el año 200 a. C., pero se le permitió una ovación; el debate en torno 



83 

 

a la derogación de la lex Oppia en el 195 a. C.; la decisión de sentar al senado por 

separado del pueblo en los spectacula tomada en el año 194 a. C. y el rechazo de los 

fondos que pidió Escipión Násica al senado en el 191 a. C. para la celebración de unos 

juegos votivos. En el siglo I a. C. vimos el edicto censorio del año 92 a. C. contra los 

rétores latinos, el debate en torno a la lex Manilia en el 66 a. C., con especial atención al 

discurso Pro lege Manilia de Cicerón; el debate senatorial del 5 de diciembre del año 63 

a. C. acerca de la ejecución de los catilinarios, la oposición a la lex Iulia agraria en el 

59 a. C. y las acusaciones que dirigía César contra Pompeyo en su De bello civili.  

El comentario individual de cada uno de estos episodios permitió una serie de 

reflexiones generales. En la mayoría de ellos, tradición e innovación son presentados 

como elementos frontalmente opuestos, poseyendo la tradición una función 

legitimadora en la retórica, mientras que la innovación desempeña el papel contrario. 

Solo en algún texto hallamos una visión más compleja de la relación entre tradición e 

innovación, destacando especialmente aquí el Pro lege Manilia, en el cual está presente 

aquel planteamiento de la «tradición de innovaciones», según el cual innovar sería algo 

tradicional, porque los antepasados lo habían hecho. Este texto es prácticamente el 

único que defiende abiertamente la innovación, dentro de nuestros casos de estudio, 

planteándose aquí la introducción de novedades desde la perspectiva del pragmatismo y 

como una prueba de la singularidad de Pompeyo. Los argumentos en torno a la tradición 

y la innovación en algunas ocasiones fueron solo un elemento más dentro de los 

discursos, mientras que en otras constituían la totalidad de los planteamientos 

expuestos; pero prácticamente siempre estuvieron enmarcados dentro de conflictos 

políticos-ideológicos más amplios. Esto se aprecia especialmente en aquellos casos en 

los cuales las fuentes nos trasmiten discursos contrapuestos en los cuales ambos 

oradores trataron simultáneamente de legitimar sus posturas haciendo referencia a la 

tradición y presentaron al otro como el defensor de algo novedoso. Aquí se refleja 

también la inexistencia de un acuerdo en muchos ámbitos acerca de qué era lo 

tradicional y qué era lo novedoso, hecho que muestra la flexibilidad y maleabilidad de 

ambos principios. 

Hemos señalado también cómo se produce un cambio a lo largo del tiempo en 

cuanto a los temas en torno a los cuales se generaban estos debates entre tradición e 

innovación. Mientras que en el siglo II a. C. estos son la concesión de triunfos u 

ovaciones, la derogación de una ley suntuaria y la celebración de juegos; en el siglo I a. 

C. tales discusiones surgen en torno la enseñanza de retórica, la ejecución de 

conspiradores, una ley agraria, la aprobación de mandos militares y un agravio contra 

los tribunos de la plebe. Así pues, parece que los pretextos en torno a los cuales se 

desarrolla la dialéctica entre tradición e innovación fueron adquiriendo una mayor 

relevancia política, lo que puede ser reflejo de un cuestionamiento a mayor escala de las 

normas que podríamos considerar «tradicionales» en el siglo I a. C. También hemos 

señalado cómo, con el paso del tiempo, una determinada innovación podía ser valorada 

tanto de forma positiva como negativa, del mismo modo en que también hemos 

indicado cómo las referencias a la tradición y las acusaciones de innovación no 



84 

 

parecieron tener una gran efectividad a la hora de desacreditar la posición de los rivales, 

dentro de aquellos casos que hemos estudiado. Sin embargo, las ideas acerca del valor 

de la tradición y lo negativo de la innovación siguieron manteniendo una gran fuerza en 

la mentalidad colectiva, como refleja, por ejemplo, el hecho de que César emplease las 

connotaciones negativas de la novedad para atacar a Pompeyo y sus rivales, así como 

para justificar sus actos en el inicio de la guerra civil. 

 Finalmente, se ha tratado de realizar una breve aproximación a aquella dialéctica 

entre tradición e innovación en el principado de Augusto (27 a. C.-14 d. C.), régimen 

que se presentó a sí mismo en plano de la continuidad con la República en vez de en 

términos de ruptura con el pasado, existiendo luego distintas interpretaciones sobre el 

grado de apego del princeps a la tradición republicana. El medio empleado para este 

acercamiento ha sido el comentario de algunos pasajes de las Res gestae Divi Augusti. 

Como hemos podido ver, en ellas Augusto busca reflejar su profundo respeto por la 

tradición. Sin embargo, la novedad también desempeña un importante papel, destacando 

aquí las connotaciones positivas que adquiere. Augusto señala la novedad de los 

honores recibidos para mostrar la singularidad de su persona y en un par de ocasiones se 

presenta como el primero (primus) en realizar una determinada acción, pudiéndose 

hallar precedentes republicanos de ambas formas de presentar positivamente la 

novedad. Especialmente llamativa resulta la declaración de que se implantaron leyes 

nuevas con las que se restablecieron las antiguas costumbres, porque en ella se 

entrelazan las ideas de la introducción de las novedades y la recuperación de la 

tradición. Así pues, Augusto combinó el uso de los principios de tradición e innovación 

como medios para legitimar su régimen. 

 Todos estas conclusiones que hemos ido obteniendo reflejan la complejidad 

existente en la dialéctica que se entabló en la República romana entre la tradición y la 

innovación, dentro de la cual en ocasiones hallamos destellos de una valoración positiva 

de la novedad. Sin embargo, el patrón generalizado fue el de la visión negativa de la 

innovación, en tanto que elemento que atentaba contra la tradición, a la cual los 

romanos concedieron una gran estima, al menos, en el plano discursivo. Otra cuestión, 

como ya hemos visto, sería hasta qué punto esto se tradujo en la práctica política. 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 

 

7. BIBLIOGRAFÍA Y FUENTES 

7.1. Ediciones y traducciones de fuentes antiguas 

Abeal López, José et al. (1985) Biografías literarias latinas. Suetonio – Valerio Probo – 

Servio – Focas – Vacca – Jerónimo. Madrid: Gredos. 

Agudo Cubas, Rosa María (1992) Suetonio. Vida de los doce Césares I. Madrid: 

Gredos. 

Alvar Ezquerra, Antonio (1980-1981) «Las Res Gestae Divi Avgvsti: introducción, texto 

latino y traducción», CuPAUAM: Cuadernos de Prehistoria y Arqueología, 7-8, pp. 

109-140. 

Aspa Cereza, Jesús (1991) Discursos III. En defensa de P. Quincio – En defensa de Q. 

Roscio, el Cómico – En defensa de A. Cecina – Acerca de la Ley Agraria – En 

defensa de L. Flaco – En defensa de M. Celio. Madrid: Gredos. 

Aspa Cereza, Jesús (1995) Discursos V. En defensa de Sexto Roscio Amerino - En 

defensa de la ley Manilia - En defensa de Aulo Cluencio – Catilinarias - En defensa 

de Lucio Murena. Madrid: Gredos. 

Balasch Recort, Manuel (1981) Polibio. Historias. Libros V-XV. Madrid: Gredos.  

Balasch Recort, Manuel (1983) Polibio. Historias. Libros XV-XXXIX. Madrid: Gredos. 

Baños Baños, José Miguel (1994) M. Tulio Cicerón. Discursos IV. En agradecimiento al 

senado – En agradecimiento al pueblo – Sobre la casa – Sobre la respuesta de los 

arúspices – En defensa de P. Sestio – Contra P. Vatinio – En defensa de T. Anio 

Milón. Madrid: Gredos. 

Beltrán, José A. (2008) Cicerón. Cartas III. Cartas a los familiares (Cartas 1-173). 

Madrid: Gredos.  

Bergua Cavero, Jorge, Bueno Morillo, Salvador y Gúzman Hermida, Juan Manuel 

(2007) Plutarco. Vidas paralelas VI. Alejandro-César, Agesilao-Pompeyo, Sertorio-

Eumenes. Madrid: Gredos. 

Bibliotheca Teubneriana Latina Online (2009). De Gruyter. Disponible en: 

<https://www.degruyter.com/database/btl/html> [Última consulta del enlace: 

08/12/2022]. 

Calonge, Julio y Quetglas, Pere J. (2005) Julio César. Guerra civil – Autores del corpus 

cesariano. Guerra de Alejandría. Guerra de África. Guerra de Hispania. Madrid: 

Gredos. 

Candau Morón, José María y Puertas Castaños, María Luisa (2004) Dion Casio. 

Historia romana. Libros XXXVI-XLV. Madrid: Gredos. 

Cary, Earnest (1914) Dio’s Roman History. Londres – Nueva York: William Heinemann 

– The Macmillan Co (The Loeb Classical Library). 



86 

 

Cuadrado Ramos, Elena (2013) Cicerón. Discursos VIII. En defensa de Gayo Cornelio - 

Discurso como candidato en el senado contra sus adversarios Gayo Antonio y 

Lucio Catilina - En defensa de Aulo Licinio Arquias - Contra Publio Clodio y Gayo 

Curión - Sobre las provincias consulares - En defensa de Lucio Cornelio Balbo - 

Contra Lucio Calpurnio Pisón - En defensa de Gneo Plancio - En defensa de 

Marco Emilio Escauro. Madrid: Gredos. 

D’Ors, Álvaro (1984) M. Tulio Cicerón. Sobre la República. Madrid: Gredos.  

Duplá Ansuátegui, Antonio, Fatás Cabeza, Guillermo y Pina Polo, Francisco (1994) 

Rem publicam restituere. Una propuesta popularis para la crisis republicana: las 

Epistulae ad Caesarem de Salustio (Edición comentada y traducción). Zaragoza: 

Departamento de Ciencias de la Antigüedad-Universidad de Zaragoza. 

Falque, Emma (2008) Eutropio. Breviario – Aurelio Víctor. Libro de los Césares. 

Madrid: Gredos. 

Gaos Schmidt, Amparo (2002) Aulo Gelio. Noches Áticas. Tomo II. Libros V-X. México 

D. F.: Universidad Nacional Autónoma de México. 

Hernández Miguel, Luis Alfonso (1998) Varrón. La lengua latina. Libros V-VI. Madrid: 

Gredos. 

Hinojo Andrés, Gregorio y Moreno Ferrero, Isabel (2000) Floro. Epítome de la historia 

de Tito Livio. Madrid: Gredos. 

Iso, José Javier (2002) Cicerón. Sobre el orador. Madrid: Gredos. 

Keyes, Clinton Walker (1970) Cicero in twenty-eight volumens. XVI. De re publica. De 

legibus. Cambridge (Massachusetts) – Londres: Harvard University Press – William 

Heinemann LTD (The Loeb Classical Library). 

Lewis, R. G. (2007) Asconius: Commentaries on Speeches of Cicero. Nueva York: 

Oxford University Press. 

López Moreda, Santiago, Harto Trujillo, María Luisa y Villalba Álvarez, Joaquín (2003) 

Valerio Máximo. Hechos y dichos memorables. Libros I-VI. Madrid: Gredos. 

López Moreda, Santiago, Harto Trujillo, María Luisa y Villalba Álvarez, Joaquín (2003) 

Valerio Máximo. Hechos y dichos memorables. Libros VII-IX. Epítomes. Madrid: 

Gredos. 

Marcos Casquero, Manuel-Antonio y Domínguez García, Avelino (2006) Aulo Gelio. 

Noches áticas II. Introducción, traducción notas e índices. León: Universidad de 

León. 

Mariné Isidro, Juan (2008) Séneca el Joven. Diálogos. Sobre la providencia - Sobre la 

firmeza del sabio - Sobre la ira - Sobre la vida feliz - Sobre el ocio - Sobre la 

tranquilidad del espíritu - Sobre la brevedad de la vida. Madrid: Gredos. 

Martos, Juan (2008) Ennio. Fragmentos. Madrid: Gredos.  

Moralejo, José Luis (1979) Cornelio Tácito. Anales. Libros I-VI. Madrid: Gredos.  



87 

 

Núñez, Salvador (1997) Retórica a Herenio. Madrid: Gredos. 

Pabón de Acuña, Carmen Teresa (2009) Marco Tulio Cicerón. Las Leyes. Madrid: 

Gredos.  

Pabón, José Manuel (1954) C. Salustio Crispo. Catilina y Jugurta. Volumen I. 

Barcelona: Alma Mater (Colección hispánica de autores griegos y latinos). 

Pabón, José Manuel (1956) C. Salustio Crispo. Catilina y Jugurta. Volumen II. 

Barcelona: Alma Mater (Colección hispánica de autores griegos y latinos). 

Pimentel Álvarez, Julio (1990) Marco Tulio Cicerón. Cuestiones académicas. México 

D. F.: Universidad Nacional Autónoma de México [ed. orig. 1980]. 

Ramírez de Verger, Antonio (2021) Julio César. La guerra de las Galias. Madrid: 

Cátedra [ed. orig. 2017]. 

Requejo, José María (1981) Cornelio Tácito. Agrícola – Germania – Diálogo sobre los 

oradores. Madrid: Gredos. 

Sánchez Hernández, Juan Pablo y González González, Marta (2009) Plutarco. Vidas 

paralelas VII. Demetrio-Antonio, Dión-Bruto, Arato-Artajerjes-Galba-Otón. 

Madrid: Gredos. 

Sánchez Manzano, María Asunción (2001) Veleyo Patérculo. Historia romana. Madrid: 

Gredos. 

Sancho Royo, Antonio (1980) Apiano. Historia romana I. Madrid: Gredos. 

Sancho Royo, Antonio (1985) Apiano. Historia romana II. Guerras civiles (Libros I-II). 

Madrid: Gredos. 

Segura Moreno, Manuel (1985) Cornelio Nepote. Vidas. Madrid: Gredos 

Segura Ramos, Bartolomé (1997) Salustio. Conjuración de Catilina. Guerra de 

Jugurta. Fragmentos de las «Historias» - Pseudo Salustio. Cartas a César. 

Invectiva contra Cicerón - Pseudo Cicerón. Invectiva contra Salustio. Madrid: 

Gredos.  

Socas, Francisco (2003) Lucrecio. La naturaleza. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (1990) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros I-III. Madrid: Gredos.  

Villar Vidal, José Antonio (1990) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros IV-VII. Madrid: Gredos.  

Villar Vidal, José Antonio (1990) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros VIII-X. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (1993) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros XXI-XXV. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (1993) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros XXVI-XXX. Madrid: Gredos. 



88 

 

Villar Vidal, José Antonio (1993) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros XXXI-XXXV. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (1993) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros XXXVI-XL. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (2008) Tito Livio. Historia de Roma desde su fundación. 

Libros XLI-XLV. Madrid: Gredos. 

Villar Vidal, José Antonio (2008) Tito Livio. Períocas – Períocas de Oxirrinco – 

Fragmentos – Julio Obsecuente. Libro de los prodigios. Madrid: Gredos. 

7.2. Corpora epigráficos 

CIL = (1863-) Corpus Inscriptionum Latinarum. Berlín. 

ILLRP = Degrassi, Attilio (1957-1963) Iscriptiones Latinae Liberae Rei Publicae. 

Florencia: La Nuova Italia. 

ILS = Dessau, Hermann (1892) Inscriptiones Latinae Selectae. Berlín: Weidmannsche 

Buchhandlung. 

7.3. Bibliografía 

Alexander, James (2016) «A Systematic Theory of Tradition», Journal of the 

Philosophy of History, 10, pp. 1–28. 

Astin, Aland Edgar (1967) Scipio Aemilianus. Oxford: Clarendon Press. 

Beard, Mary (2007) The Roman Triumph. Cambridge (Massachusetts) - Londres: The 

Belknap Press of Harvard University Press. 

Bettini, Maurizio (2006) «A proposito dei “buoni costumi”. Mos, mores e mos 

maiorum», en Francisco Marco Simón, Francisco Pina Polo y José Remesal 

Rodríguez (eds.) Repúblicas y ciudadanos: modelos de participación cívica en el 

mundo antiguo. Barcelona: Publicacions i Edicions de la Universitat de Barcelona, 

pp. 191–206. 

Bieber, Margarete (1971) The history of the Greek and Roman theater. Princeton: 

Princeton University Press [ed. orig. 1939]. 

Biggs, Thomas (2017) «Primus Romanorum», Classical Philology, 112(3), pp. 350–

367. 

Blösel, Wolfgang (2000) «Die Geschichte des Begriffes mos maiorum von den 

Anfängen bis zu Cicero», en Bernhard Linke y Michael Stemmler (eds.) Mos 

maiorum. Untersuchungen zu den Formen der Identitätsstiftung und Stabilisierung 

in der römischen Republik. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, pp. 25–97. 

Broughton, T. Robert S. (1951) The Magistrates of the Roman Republic. Volume I. 509 

B.C.-100 B.C. Nueva York: The American Philological Association. 



89 

 

Broughton, T. Robert S. (1952) The Magistrates of the Roman Republic. Volume II. 90 

B.C.-31 B.C. Nueva York: The American Philological Association. 

Brunt, Peter A. (1962) «The Army and the Land in the Roman Revolution», Journal of 

Roman Studies, 52(1–2), pp. 69–86. 

Brunt, Peter A. (1971) Italian Manpower 225 B.C.-A.D. 14. Oxford: Oxford University 

Press. 

Chaplin, Jane D. (2015) «Livy’s Use of Exempla», en Bernard Mineo (ed.) A 

Companion to Livy. Malden-Oxford-Chichester: Wiley-Blackwell, pp. 102–113. 

Coudry, Marianne (2009) «Parage et gestion du butin dans la Rome républicaine: 

procédures et enjeux», en Marianne Coudry y Michel Humm (eds.) Praeda. Butin 

de guerre et sociéte dans la Rome républicaine/Kriegsbeute und Gesellschaft Im 

republikanischen Rom. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, pp. 21–79. 

Courrier, Cyril (2014) La Plèbe de Rome et sa culture (fin du IIe siècle av. J.-C. – fin du 

Ier siècle ap. J.-C.). Roma: École française de Rome. 

Dauge, Yves Albert (1981) Le Barbare. Recherches sur la conception romaine de la 

barbarie et de la civilisation. Bruselas: Latomus. 

David, Jean-Michel (1993) «Conformisme et transgression: à propos du tribunat de la 

plèbe à la fin de la République romaine», Klio, 75, pp. 219–227. 

Develin, Robert (1973) Mos maiorum mutatus. Tradition and the basis of change in the 

Roman Constitution, 287-201 B.C. The University of Michigan. 

Dumézil, Georges (1954) «Ordre, Fantaisie, Changement dans les pensées archaïques 

de l’Inde et de Rome (A propos du latin mos)», Revue des études latines, 32, pp. 

139–162. 

Duplá Ansuátegui, Antonio (2011) «Política y violencia en la reflexión ciceroniana: 

legalidad, legitimidad, oportunismo», en Marcelo Campagno, Julián Gallego y 

Carlos G. García Mac Gaw (eds.) El Estado en el Mediterráneo antiguo: Egipto, 

Grecia Roma. Buenos Aires: Miño y Dávila Editores, pp. 351–370. 

Earl, Donald (1984) The Moral and Political Tradition of Rome. Londres: Thames and 

Hudson [ed. orig. 1967]. 

Eder, Walter (1990) «Augustus and the Power of Tradition: The Augustan Principate as 

Binding Link between Republic and Empire», en Kurt A. Raaflaub y Mark Toher 

(eds.) Between Republic and Empire. Interpretations of Augustus and His 

Principate. Berkeley - Los Ángeles - Oxford: University of California Press, pp. 

71–122. 

Escribano Paño, María Victoria (2006) «La escritura de la historia en la res publica: las 

Res Gestae Diui Augusti», en Francisco Marco Simón, Francisco Pina Polo y José 

Remesal Rodríguez (eds.) Repúblicas y ciudadanos: modelos de participación 

cívica en el mundo antiguo. Barcelona: Publicacions i Edicions de la Universitat de 

Barcelona, pp. 167–190. 



90 

 

Etcheto, Henri (2012) Les Scipions. Famille et pouvoir à Rome à l’époque républicaine. 

Burdeos: Ausonius. 

Evans, Richard J. (1994) Gaius Marius. A Political Biograhpy. Pretoria: University of 

South Africa. 

Fernández Sebastián, Javier (2013) «Ex innovatio traditio/Ex traditio innovatio. 

Continuidad y ruptura en la historia intelectual», en Faustino Oncina Coves (coord.) 

Tradición e innovación en la historia intelectual. Métodos historiográficos. 

Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 51–74. 

Fernández-Esquinas, Manuel (2020) «Innovación: una perspectiva sociológica», Revista 

Española de Sociología, 29(3, supl. 1), pp. 5–37. 

García-Magán, María (2022) Más allá del mos maiorum. Los usos retóricos y políticos 

de la tradición en la Roma tardorrepublicana. Universidad de Zaragoza. 

Golden, Gregory K. (2013) Crisis management during the Roman Republic : the role of 

political institutions in emergencies. Nueva York: Cambridge University Press. 

Gruen, Erich S. (1996) Studies in Greek Culture and Roman Policy. Berkeley-Los 

Ángeles-Londres: University of California Press. 

Guizzi, Francesco (1999) Augusto. La politica della memoria. Roma: Salerno Editrice. 

Hartog, François (1991) Le Miroir d’Hérodote: Essai sur la représentation de l’autre. 

París: Gallimard [ed. orig. 1980]. 

Hobsbawm, Eric (2002) «Introducción: la invención de la tradición», en Eric 

Hobsbawm y Terence Ranger (eds.) La invención de la tradición. Barcelona: 

Crítica, pp. 7–21 [orig. ing. 1983]. 

Hölkeskamp, Karl-Joachim (2019) La cultura política de la República Romana. Un 

debate historiográfico internacional. Sevilla - Zaragoza: Editorial Universidad de 

Sevilla - Prensas Universitarias de Zaragoza. 

Hölscher, Tonio (2004) «Provokation und Transgression als politischer Habitus in der 

späten römischen Republik», Mitteilungen des Deutschen Archäologischen 

Instituts, Römische Abteilung, 111, pp. 83–104. 

Hornblower, Simon y Spawforth, Antony (eds.) (1996) The Oxford Classical 

Dictionary. The Ultimate Reference Work on the Classical World. Tercera edición. 

Oxford: Oxford University Press. 

Hurlet, Frédéric y Mineo, Bernard (2009) «Res publica restituta. Le pouvoir et ses 

représentations à Rome sous le principat d’Auguste», en Frédéric Hurlet y Bernard 

Mineo (dirs.) Le Principat d’Auguste. Réalités et représentations du pouvoir. 

Autour de la Res publica restituta. Rennes: Presses Universitaires de Rennes, pp. 

9–22. 

Iacoboni, Anna (2014) «Il significato politico del mos maiorum in Cicerone», Ethics & 

politics, 16(2), pp. 284–306. 



91 

 

Kerényi, Karl (1999) La religión antigua. Barcelona: Herder [orig. al. 1971]. 

Levick, Barbara (2015) «Historical Context of the Ad Urbe Condita», en Bernard 

Mineo (ed.) A Companion to Livy. Malden-Oxford-Chichester: Wiley-Blackwell, 

pp. 24–36. 

Lintott, Andrew William (1997) «Cassius Dio and the History of the Late Roman 

Republic», en Wolfgang Haase (ed.) Aufstieg und Niedergang der römischen Welt 

(ANRW) / Rise and Decline of the Roman World. Band 34/3. Teilband Sprache und 

Literatur. Einzelne Autoren seit der hadrianischen Zeit und Allgemeines zur 

Literatur des 2. und 3. Jahrhunderts (Forts.). Berlín - Nueva York: De Gruyter, pp. 

2497–2523. 

Mann, Thomas (2000) «Freud y el porvenir», en Schopenhauer, Nietzsche, Freud. 

Madrid: Alianza, pp. 168–199 [orig. al. 1936]. 

Maravall, José Antonio (1986) Antiguos y modernos: visión de la historia e idea de 

progreso hasta el Renacimiento. Madrid: Alianza [ed. orig. 1966]. 

Marco Simón, Francisco (1988) Illud Tempus. Mito y Cosmogonía en el mundo antiguo. 

Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza. 

Millar, Fergus (1964) A study of Cassius Dio. Oxford: Oxford University Press. 

Mineo, Bernard (2015) «Livy’s Historical Philosophy», en Bernard Mineo (ed.) A 

Companion to Livy. Malden-Oxford-Chichester: Wiley-Blackwell, pp. 139–152. 

Moatti, Claudia (2008) La razón de Roma. El nacimiento del espíritu crítico a finales de 

la República. Madrid: Mínimo Tránsito [orig. fr. 1997]. 

Moatti, Claudia (2018) Res publica: Histoire romaine de la chose publique. Paris: 

Fayard. 

Morelli, Davide (2021) «La battaglia di Pidna. Aspetti topografici e strategici», Klio, 

103(1), pp. 97–132. 

Novara, Antoinette (1982) Les idées romaines sur le progrès d’après les écrivains de la 

République. (Essai sur le sens latin du progrès) I. Paris: Les Belles Lettres. 

Novara, Antoinette (1983) Les idées romaines sur le progrès d’après les écrivains de la 

République. (Essai sur le sens latin du progrès) II. Paris: Les Belles Lettres. 

Oakley, Stephen P. (2009) «Livy and his Sources», en Jane D. Chaplin y Christina S. 

Kraus (eds.) Livy. Oxford Readings in Classical Studies. Oxford: Oxford University 

Press, pp. 439–460. 

Orlin, Eric M. (2002) Temples, Religion and Politics in the Roman Republic. Boston-

Leiden: Brill [ed. orig. 1997]. 

Ortega y Gasset, José (1986) La rebelión de las masas (Con un prólogo para franceses, 

un epílogo para ingleses y un apéndice: Dinámica del tiempo). Introducción de 

Julián Marías. Vigésima quinta. Madrid: Espasa Calpe [ed. orig. 1937]. 



92 

 

Packard, David W. (1968) A Concordance to Livy. Volume III. K-P. Cambridge 

(Massachusetts): Harvard University Press. 

Perelli, Luciano (1990) Il pensiero politico di Cicerone. Tra la filosofia graeca e 

ideologia aristocratica romana. Florencia: La Nuova Italia. 

Phillips, Mark Salber (2004) «Introduction: What Is Tradition When It Is Not 

“Invented”? A Historiographical Introduction», en Mark Salber Phillips y Gordon 

J. Schochet (eds.) Questions of Tradition. Toronto - Buffalo - Londres: University 

of Toronto Press, pp. 3–29. 

Pina Polo, Francisco (1997) Contra arma verbis. El orador ante el pueblo en la Roma 

tardorrepublicana. Zaragoza: Institución Fernando el Católico [orig. al. 1996]. 

Pina Polo, Francisco (1999) La crisis de la República (133-44 a. C.). Madrid: Síntesis. 

Pina Polo, Francisco (2005) Marco Tulio Cicerón. Barcelona: Ariel. 

Pina Polo, Francisco (2006) «El tirano debe morir: el tiranicidio preventivo en el 

pensamiento político romano», Actas y Comunicaciones del Instituto de Historia 

Antigua y Medieval, 2, pp. 1–24. 

Pina Polo, Francisco (2011a) «Consuls as curatores pacis deorum», en Hans Beck et al. 

(eds) Consuls and Res Publica. Holding High Office in the Roman Republic. 

Cambridge: Cambridge University Press, pp. 97–115. 

Pina Polo, Francisco (2011b) «Mos Maiorum como instrumento de control social de 

nobilitas romana», Páginas. Revista Digital de la Escuela de Historia, 3(4), pp. 53–

77. 

Pina Polo, Francisco (2011c) The Consul at Rome. The civil functions of the Consuls in 

the Roman Republic. Cambridge: Cambridge University Press. 

Pina Polo, Francisco (2016) «SPQR: Institutions and Popular Participation in the 

Roman Republic», en Paul J. du Plessis, Clifford Ando y Kaius Tuori (eds.) The 

Oxford Handbook of Roman Law and Society. Oxford: Oxford University Press, pp. 

85–97. 

Pina Polo, Francisco (2017) «The “tyranny” of the Gracchi and the concordia of the 

optimates: an ideological construct», en Roberto Cristofoli, Alessandro Galimberti 

y Francesca Rohr Vio (eds.) Costruire la memoria. Uso e abuso della storia fra 

tarda repubblica e primo principato. Venezia, 14-15 gennaio 2016. Roma: L’Erma 

di Bretschneider, pp. 5–33. 

Pina Polo, Francisco (2019a) «La res publica romana: Instituciones y participación 

popular», Anuario de la Escuela de Historia, 31, pp. 1–22. 

Pina Polo, Francisco (2019b) «Transgression and Tradition in the Roman republic. 

Some reflections», en Karl-Joachim Hölkeskamp et al. (eds.) Die Grenzen des 

Prinzips. Die Infragestellung von Werten durch Regelverstöβe in antiken 

Gesellschaften. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, pp. 163–177. 



93 

 

Pociña Pérez, Andrés (1976) «Los Espectadores, la Lex Roscia Theatralis y la 

Organización de la Cavea en los Teatros Romanos», Zephyrus, 26–27, pp. 435–

442. 

Rawson, Elizabeth (1991) «Discrimina Ordinum: The Lex Julia Theatralis», en Roman 

Culture and Society. Collected Papers. Oxford: Clarendon Press, pp. 508–545 

[orig. 1987] 

Rech, Hans (2006) Mos maiorum. La tradizione a Roma. Edited by V. Vernole. Roma: 

Settimo Sigillo [orig. al. 1936] 

Riggsby, Andrew M. (2006) Caesar in Gaul and Rome. War in words. Austin: 

University of Texas Press. 

Rodríguez Gutiérrez, Oliva (2001) «El espacio teatral y su regulación jurídica en época 

romana: estructura y legislación», Cuadernos de Prehistoria y Arqueología de la 

Universidad Autónoma de Madrid (CuPAUAM), 27, pp. 79–84. 

Roller, Mathew B. (2009) «The exemplary past in Roman historiography and culture», 

en Andrew Feldherr (ed.) The Cambridge Companion to the Roman Historians. 

Cambridge: Cambridge University Press, pp. 214–230. 

Roller, Mathew B. (2018) Models from the Past in Roman Culture. A World of 

Exempla. Cambridge: Cambridge University Press. 

Romano, Elisa (2006) «L’ambiguità del nuovo : res novae e cultura romana», 

Laboratoire Italien: Politique et Société, 6, pp. 17–35. Disponible en acceso abierto 

en <https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/191> [última consulta del 

enlace: 29/05/2023]. 

Rotondi, Giovanni (1966) Leges Publicae Populi Romani. Elenco cronologico con una 

introduzione sull’attività legislativa dei comizi romani. Hildersheim: Georg Olms 

Verlagsbhuchhandlung. 

Schiemann, Gottfried (2000) «mores», en Der Neue Pauly: Enzyklopädie der Antike. 

Stuttgart - Weimar: Verlag J. B. Mettzler, pp. 395–396. 

Shils, Edward (1981) Tradition. Chicago: The University of Chicago Press. 

Steel, Catherine E.W. (2001) Cicero, Rhetoric, and Empire. Oxford: Oxford University 

Press. 

Syme, Robert (1968) The Roman Revolution. Londres-Oxford-Nueva York: Oxford 

University Press [ed. orig. 1939] 

Taylor, Lily Ross (1937) «The Opportunities for Dramatic Performances in the Time of 

Plautus and Terence», Transactions and Proceedings of the American Philological 

Association, 68, pp. 284–304. 

Trevor-Roper, Hugh (2002) «La invención de la tradición: la tradición de las Highlands 

en Escocia», en Eric Hobsbawm y Terence Ranger (eds.) La invención de la 

tradición. Barcelona: Crítica, pp. 23–48 [orig. ing. 1983]. 



94 

 

Turgot, Anne-Robert-Jacques (1998) Cuadro filosófico de los progresos sucesivos del 

espíritu humano seguido del plan de dos discursos sobre la historia universal y de 

las reflexiones sobre la distribución de las riquezas. México D. F: Fondo de 

Cultura Económica [orig. fr. 1750] 

Von Ungern-Sternberg, Jürgen (1975) «Die Einführung spezieller Sitze für die 

Senatoren bei den Spielen (194 v. Chr.)», Chiron, 5, pp. 157–164. 

Von Ungern-Sternberg, Jürgen (2014) «The Crisis of the Republic», en Harriet I. 

Flower (ed.) The Cambridge Companion to the Roman Republic. Cambridge: 

Cambridge University Press, pp. 78–98 [ed. orig. 2004]. 

Von Ungern-Sternberg, Jürgen (2015) «Livy and the Annalistic Tradition», en Bernard 

Mineo (ed.) A Companion to Livy. Malden-Oxford-Chichester: Wiley-Blackwell, 

pp. 167–177. 

Valmaña Ochaíta, Alicia (2019) Los discursos de Catón y Lucio Valerio en el 195 a. C. 

Cartagena: Fundación Teatro de Cartagena. 

Wallace-Hadrill, Andrew (1997) «Mutatio morum: the idea of a cultural revolution», en 

Thomas Habinek y Alessandro Schiesaro (eds.) The Roman Cultural Revolution. 

Cambridge: Cambridge University Press, pp. 3–22. 

Wallace-Hadrill, Andrew (2005) «Mutatas Formas: The Augustan Transformation of 

Roman Knowledge», en Karl Galinsky (ed.) The Cambridge companion to the Age 

of Augustus. Nueva York: Cambridge University Press, pp. 55–84. 

Zanker, Paul (1992) Augusto y el poder de las imágenes. Madrid: Alianza [orig. al. 

1987]. 

 

 


